# संक्षिप्त महाभारत आदिपर्व

ग्रन्थका उपक्रम

नारावणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्।

देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदीरवेत्॥ अन्तर्यामी नारायणसक्त्य भगवान् श्रीकृषा, उनके सत्ता नर-रक्त अर्जन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके वक्ता भगवान् व्यासको नमस्क्रार करके आसुरी सम्पत्तियोका नाश करके अन्तःकरणपर विजय प्राप्त करानेवाले महामास्त प्रन्यका पाठ करना बाहिये।

🌣 नमो भगवते वासुदेवाय।

३३ नमः पितामहाय । ३३ नमः प्रजापतिष्यः । ॐ नमः कृष्णद्वैपायनाय । ॐ नमः सर्वविक्रविनायकेष्यः ।

लोमहर्पणके पुत्र उपप्रचा सूतवंशके श्रेष्ठ पौराणिक वे एक बार जब नैमिषारण्य क्षेत्रमें कुलयति चीनक बारह वर्षका सरसंग-सत्र कर रहे थे, तब उजावा बड़ी विनयके साथ सुलसे बैठे हुए इतनिष्ठ ब्रह्मवियोंके पास आये। नैपियारण्यवासी तपरवी ऋषियोंने देता कि उपलवा हमारे आध्रममें आ गये हैं, तब उससे चित्र-विचित्र कथा सुननेके लिये इन लोगोंने उन्हें पेर लिया। उन्नज्ञवाने हाथ जोड़का सबको प्रणाम किया और सतकार पाकर उनकी तपस्यांके समानामें कुशल-प्रश्न किये। सब ऋवि-मृति अपने-अपने आसनपर विराजमान हो गये और उनके आजानुसार वे भी अपने आसनपर बैठ गये। जब वे सुलपूर्वक बैठकर विश्राम कर चुके, तब किसी ऋषिने कथाका प्रसङ्ग प्रस्तुत करनेके लिये इनसे यह प्रश्न किया—'सृतनन्दन ! आप कहाँसे आ रहे हैं ? आपने अबतकका समय कहाँ व्यतीत किया है ?' उपभवाने कहा, 'मैं परीक्षित-नन्दन राजर्षि जनमेजयके सर्प-स्त्रमें गया हुआ था। वहाँ शीर्वशम्यायनजीके मुखसे मैंने धगवान् श्रीकृष्ण-दूपायनके द्वारा निर्मित महाभारत प्रन्यकी अनेकों पवित्र और विक्रित्र कथाएँ सुनी । इसके बाद बहुत-से तीथाँ और आसमोमें यूमकर समन्तपञ्चक क्षेत्रमें आया, जहाँ । जिसका सत्कार किया है, जिसमें विचित्र पदोंसे परिपूर्ण पर्व

पहले कौरव और पाण्डवॉका महान् युद्ध हो चुका है। वहाँसे



मैं आपलोगोंका दर्शन करनेके लिये यहाँ आया हूँ। आप सभी विरायु और ब्रह्मनिष्ठ हैं। आपका ब्रह्मतेन सूर्य और अफ्रिके समान है। आपलोग स्नान, जप, हवन आदिसे निवृत्त होकर पवित्रता और एकाजताके साथ अपने-अपने आसनपर बैठे हुए हैं। अब कृपा करके बतलाइये कि मैं आपलोगोंको कौन-सी कवा सुनाई।'

ऋषेवाने कहा-सुतक्दन ! परमर्थि श्रीकृष्णद्वैपायनने जिस प्रन्यका निर्माण किया है और ब्रह्मर्षियों तथा देवताओंने हैं, जो सूक्ष्म अर्थ और न्यायसे भरा हुआ है, वो पद-पदयर वेदार्थसे विभूषित और आख्यानोंमें श्रेष्ठ हैं, जिसमें भरतवंशका सम्पूर्ण इतिहास है, जो सर्ववा शास्त्रसम्मत है और जिसे श्रीकृष्णद्वैपायनकी आज्ञासे वैश्वन्यायनजीने राजा जनमेजपको सुनापा है, भगवान् व्यासकी वही पुण्यमयी पापनाशिनी और वेदमयी संहिता हमलोग सुनना चाहते हैं।

उपशवाजीने तहा—धगवान् श्रीकृष्ण ही सबके आदि हैं। वे अन्तर्यामी, सर्वेचर, समल यहाँके भोत्तर, सबके छरा प्रशंक्तित, परम सत्य अभागस्त्रकम ब्रह्म है। वे ही सन्यतन व्यक्त एवं अव्यक्तस्वसम् हैं। वे असत् भी हैं और सन् भी हैं, वे सत्-असत् दोनों हैं और दोनोंसे परे हैं। वे ही विराद् विश्व भी हैं। उन्होंने ही स्वूल और मुक्ष्म दोनोंकी सृष्टि की है। ये ही सबके जीवनदाता, सर्वाहेष्ट और अविनाशी है। वे ही मङ्गलकारी, मङ्गलकाव्य, सर्वव्यायक, सबके वान्कनीय, निव्याप और परम पवित्र है। उन्हीं ऋराबरपुत नयनमनोहारी हपीकेशको नमकार करके सर्वत्येकपूजित अद्भुतकर्मा भगवान् व्यासकी पवित्र रचना महाभारतका वर्णन करता 🛛 । पृथ्वीमें अनेकों प्रतिभाषाली विद्यानीने इस इतिहासका प्रति वर्णन किया है, अब करते हैं और आगे भी करेंगे। वह परमञ्जानसक्त्य प्रत्य तीनों लोकोमें प्रतिद्वित है। कोई संक्षेपसे, तो कोई विस्तारसे इसे धारण करते हैं। इसकी राज्यावती सूच 🖁 । इसमें अनेको छन्द हैं और देवता तथा मनुष्योकी मर्यादाका इसमें स्पष्ट वर्णन है।

जिस समय यह जगत् ज्ञान और प्रकाशने सून्य तथा अन्यकारमे परिपूर्ण जा, उस समय एक बहुत बड़ा अन्य उरपत्र हुआ और वहीं समल प्रवाको उरपतिका कारण बना। यह बड़ा ही दिल्य और ज्योतिर्पय था। सुति उसमें सत्य, सनातन, ज्योतिर्मय बड़ाका वर्णन करती है। यह बड़ा अत्योकिक, अविनय, सर्वत्र सम, अव्यक्त, कारणस्वरूप तवा सत् और असत् दोनों हैं। उसी अण्डेमे लोकपितामह प्रवापति ब्रह्माजी प्रकट हुए। तदनकर दस प्रवेता, दक्ष, उनके सात पुत्र, सात बड़ीय और कौदह मनु उरपत्र हुए। विश्वदेवा, आदित्य, यसु, आंधनीकुमार, यक्ष, साव्य, पिजाब, गुड़क, किल, ब्रह्मार्थ, राजार्थ, जल, खुत्येक, पृथ्वी, व्यापु, आकारा, दिलाएँ, संवत्सर, ब्रह्म, मास, पक्ष, दिन, रात नवा जगत्में और जितनी भी वस्तुएँ हैं, सब उसी अण्डेसे उरपत्र हुई। यह सम्पूर्ण वरावर जगत् प्रलयके समय विससे उरपत्र होता है, उसी परमात्मामें लीन हो जाता है। ठीक वैसे ही, तैसे ब्रह्म

आनेपर उसके अनेको लक्षण प्रकट हो जाते और बदलनेपर लूस हो जाते हैं। इस प्रकार यह कालकक, किससे सभी पदाबोंकी सृष्टि और संहार होता है, अनादि और अनन्त रूपसे सर्वदा बलता रहता है। संक्षेपने देवताओंको संख्या तैतीस हजार तैतीस सौ तैतीस (कतीस हजार तीन सौ तैतीस) है। विचावस्क बारह पुत्र है—दिवःपुत्र, बृहद्धानु, जश्च, आत्मा, विचावस्, सथिता, ज्ञाकेक, अर्क, भानु, आशावह, रवि और मनु । मनुके दो पुत्र हुए—देवचाद और सुचाद। सुचादके तीन पुत्र हुए—दक्षन्योति, शतन्योति और सहक्षन्योति । ये तीनों ही प्रकावस् और विहान् थे। दक्षन्योतिके दस लाक पुत्र करपत्र हुए। इन्होंसे कुरु, यदु, भरत, यवाति और इक्ष्वाकु आदि राजविंचोंके वेश बले । बहुत-से बंशों और प्राणियोकी सृष्टिकी यही परम्यत है।

धगवान् व्यास समस्त त्येक, भूत-भविक्यत्-वर्तमानके खुस्य, कर्म-उपासना-ज्ञानस्य वेद, अध्यासयुक्त योग, धर्म, अर्थ और काम, सारे झाळ तथा लोकव्यवद्वारको पूर्णसपसे जानते हैं। उन्होंने इस घन्दमें व्याख्याके साथ सम्पूर्ण इतिहास और सारी बुलियोका तात्पर्य कह दिया है। भगवान् ज्यासने इस यहान् ज्ञानका कही विस्तारसे और कही संक्षेपसे वर्णन किया 🕽 क्योंकि विद्वान् लोग ज्ञानको भिज-भिन्न प्रकारसे प्रकाशित करते 📳 उन्होंने लगस्या और प्रद्यानर्यकी सक्तिसे वेदोंका विचाजन करके इस प्रन्यका निर्माण किया और सोचा कि इसे हिन्दोंको किस प्रकार पढ़ाई ? घगवान् व्यासका यह विचार जानका स्वयं ब्रह्माजी उनकी प्रसन्नता और लोकहितके लिये अनके जास आये। भगवान् वेदव्यास उन्हें देशकर गाहुत ही विस्थित हुए और मुनियोंके साथ उठकर उन्हें हाथ बोड़कर प्रजाम किया तथा आसनपर बैठाया । स्वागत-सत्कारके बाद ब्रह्मजीकी अफ़ासे वे भी उनके पास ही बैठ गये। तब व्यासनीने बड़ी प्रसन्नतासे पुसकराते हुए कहा, 'भगवन् ! मैंने एक ब्रेष्ट काव्यकी रचना की है। इसमें वैदिक और लेकिक समी विकय हैं। इसमें वेदाङ्गमहित उपनिषद्, वेदोंका क्रिया-विस्तार, इतिहास, पुराण, भूत, भविष्यत् और वर्तमानके वृतान्त, बुक्या, मृत्यु, भय, व्याधि आदिके भाव-अभावका निर्णय, आक्रम और वर्णोका धर्म, पुराणोका सार, तपस्या, ब्रह्मचर्य, पृथ्वी, चन्द्र, सूर्य, प्रह, नक्षत्र, तारा और युगोंका वर्णन, उनका परिमाण, ऋखेद, यञ्जुबंद, सामवेद, अवर्वण, अध्यात्म, न्याय, शिक्षा, चिकित्सा, दान, पाशुपतवर्म, देवता और मनुष्योकी ऊपति, पवित्र तीर्थ, पवित्र देश, नदी, पर्वत, वन, समुद्र, पूर्व काय, दिव्य नगर, युद्धकौशत, विविध



भाषा, विविध जाति, लोकव्यवहार और सबमें व्याप्त परमाध्यका भी वर्णन किया है; पांतू पृक्षामें इसको किया लेनेवाला कोई नहीं मिलता, यह विन्ताका विवय है।'

बहुराजीने बाहा—'पहार्थे! आप तत्त्वज्ञानसम्पन्न हैं। इसलिये मैं तपानी और श्रेष्ठ मुनियोंसे भी आयको श्रेष्ठ सम्याला है। आप जन्मसे ही अपनी वाणीके हारा सत्य और वेदार्थका कथन करते हैं। इसलिये आपका अपने बन्चको काव्य कड़ना सत्य होगा । उसकी प्रसिद्धि काव्यके नामसे ही होगी । आपके काव्यसे श्रेष्ठ काव्यका निर्माण जगत्में कोई नहीं कर सकेगा। आप अपना प्रन्य लिखनेके लिये गणेक्वांका स्थाप कींजिये।' यह कहकर ब्रह्माजी तो अपने लोकको चले गये और व्यासजीने गणेशजीका स्वरण किया। स्वरण करते ही भक्त बान्काकल्पतरु गणेशनी उपस्थित हुए। ज्यासनीने पूजा करके उन्हें बैठाया और प्रार्थना की, 'बगवन्! मैंन मन-ही-मन महाभारतकी रचना की है। मैं बोलता है, आप उसे लिगते जाइये।' गणेशजीने कहा, 'यदि मेरी कलम एक क्षणके लिये भी न रुके तो मैं लिखनेका काम कर सकता हैं।' व्यासजीने कहा, 'ठीक है, किन्तु आप बिना समझे न लिक्सियेगा।' गणेशजीने 'तबास्तु' कहकर लिखना स्वीकार कर लिया। भगवान् व्यासने कौतुहलवज्ञ कुछ ऐसे इत्येक बना दिये जो इस प्रश्वकी गाँउ है। इनके सम्बन्धमें उन्होंने प्रतिज्ञापूर्वक कहा है कि 'आठ इकार आठ सौ इल्प्रेकॉका अर्थ मै जानता है, शुकदेव जानते हैं। सम्रय जानते हैं या नहीं,



इसका कुछ निक्रय नहीं है।' वे इलोक अब भी इस प्रन्यमें हैं। किना विकार किये उनका अर्थ नहीं खुस सकता। और तो क्या, सर्वत गणेशाबी जब एक कृणतक उन इलोकोंके अर्थका विकार करते वे उननेहीमें महार्थे व्यास दूसरे बहुत-से इलोकोंकी रचना कर डालने थे।

यह यहाचारत ज्ञानसय अञ्चनकी सलाईसे अज्ञानके अञ्चनको सटकते हुए लोगोंकी आंखें लोलनेवाला है। इस यालकारी सूर्यने धर्य, अर्थ, काम और मोझ—वारी पुरुवावोंका संक्षेप और विस्तारसे वर्णन करके लोगोंका अज्ञानान्यकार नष्ट कर दिया है। इस भारतपुराणस्त्री पूर्णकाने सूर्यक्रम्य विद्यकाको छिटकाकर मनुष्योंकी युक्तिस कुपुटोंको विकसित कर दिया है, इस इतिहासस्य देंगकने संसारके तहलानेको उज्ञालेसे भर दिया है। भगवान् सीकृष्याद्वैयायनने इस प्रन्यमें कुरुवंशका विस्तार, गान्यारीकी धर्मशीलता, विदुरकी प्रज्ञा, कुलांके वर्ष, दुर्वोधनादिकी प्रकार, विदुरकी प्रज्ञा, कुलांके वर्ष, दुर्वोधनादिकी प्रत्येक कथासे भगवान् श्रीकृष्णको अनिर्वचनीय महिमा प्रकट होती है। यह महाभारतस्य कल्पवृक्ष समस्त कवियोंके लिये आक्रयस्थान है। इसकि आधारपर सब अपने-अपने काव्यका निर्माण करेंगे।

जो अद्धापूर्वक महाभारतका अध्ययन करता है, उसके

सारे पाप नष्ट हो जाते हैं। क्वोंकि इसमें देवर्षि, ब्रह्मर्थि, देवता आदिके परम पवित्र कर्मोंका वर्णन है; इसमें सनातन पुरुव भगवान् श्रीकृष्णका स्थान-स्थानपर कोर्तन है। वे ही सत्व, त्रहत, परम पवित्र और मङ्गलमय हैं; वे अविनादी, अविचल, अखण्ड ज्ञानखरूप परब्रह्म है। बुद्धिमान् लोग उन्होंकी लीलाओंका गायन करते हैं, वे सत् और असत् दोनों है। जगत्की सारी चेष्टा उन्होंकी पाकिसे होती है। जो कुछ पाञ्च-भौतिक, आध्यात्पिक अथवा प्रकृतिका मृत्यमृत निर्विहेच ब्रह्मस्वरूप है, यह सब उन्होंका स्वरूप है। संन्यासी ध्यानके हारा उन्हींका जिनान करके मुक्त होते हैं और दर्पणयें प्रतिविध्यके समान सम्पूर्ण प्रपञ्चको उन्हीमें निवत देशते हैं। यह प्रन्य उनके चरित्रसे पूर्ण है, इसलिये इसका पाठ करने- । धाव सुद्ध रखना चाहिये ।

वाला पापोसे छूट जाता है। इस महाभारत प्रन्यका पारीर है सत्य और अपृत । इतिहासोंमें यही सर्वश्रेष्ठ है । इतिहास और पुराणोंके द्वारा ही वेदार्थका निश्चय करना चाहिये। वेद अल्प्यक्तमे भवधीत रहते हैं कि कहीं यह हमारा सत्यानाक न कर डाले । देवताओंने महाभारतको तराजूपर वेदोके साध रसका तीला है। इस समय कारों बेदोसे इसकी महता अधिक सिद्ध हुई है। महता और भगवताके कारण ही इसे महाभारत कहते हैं। तयस्या, अध्ययन, वैदिक कर्मानुष्टान, दिल्लेक्ट्रवृति आदि सभी चित्तशुद्धिके हेतु हैं जब वे भाव-शुद्धिके साथ किये जाये । इस धन्धरक्षमें भावशुद्धिपर विशेष जोर है, इसल्पि महाभारत प्रत्यका अध्ययन करते समय भी

### जनमेजयके भाइयोंको शाप और गुरुसेवाकी महिमा

अपने भाइपोंके साथ कुरुक्षेत्रमें एक लंबा यह कर रहे बे । ही युरोहत बनानेका निश्चय किया । उन्होंने शुरामवा ऋषिको

उनके तीन घाई थे--बुतसेन, डप्रसेन और भीमसेन। उस यहके अवसरपर वहाँ एक कुता आया। जनमेजधके भाइयोंने उसे पीटा और वह रोता-चिरुलाता अपनी मौकि यास नया। रोते-चिर्लाते कुत्तेसे मनि पूछा, 'बेटा ! तू वर्षो से खा है ? किसने तुझे मारा है ?' अरने कहा, 'माँ । मुझे जनमेजयके भाइयोने पीटा है।' माँ बोली, 'बेटा ! तूमने उनका कुछ-न-कुछ अपराध किया होगा।' कुतेने बहा, 'माँ । न मैंने इतिष्यकों ओर देशा और न किसी वातुको बाटा ही। मैंने तो कोई अपराध नहीं किया।' यह सुनकर माताको बड़ा दुःल हुआ और बड़ जनमेजवके यज्ञमें गयी। उसने क्रोवसे कहा—'मेरे पुत्रने हविष्यको देखातक नहीं, कुछ बाटा भी नहीं: और भी इसने कोई अपराध नहीं किया। फिर इसे पीटनेका कारण ?' जनमेजय और उनके पाइयोंने

इसका कोई उत्तर नहीं दिया। कुतियाने कहा, 'तुमने बिना अपराध मेरे पुत्रको मारा है, इसलिये तुमपर अचानक ही कोई महान् भय आवेगा ।' देवताओंकी कुर्तिया सरमाका यह शाय सुनकर जनमेजय बड़े दुःश्तो हुए और यवराये भी । यज्ञ समाप्त होनेपर वे हस्तिनापुर आये और एक योग्य पुरोहित हुँइने लगे, जो इस ऑनष्टको शाल कर सके। एक दिन वे शिकार सेलने गये । यूगते-यूगते अपने राज्यमें ही बन्हें एक आक्रम मिला । उस आज़पमें शुतसवा नामके एक ऋषि रहते थे। उनके

उपभवाजीने कहा—'ऋषियो ! परिक्षित्-सन्दन जनमेजय | तपत्वी पुत्रका नाम मा सोमामवा । जनमेजयने उस ऋषिपुत्रको



नमस्त्रार करके कहा, 'धगवन् ! आपके पुत्र मेरे पुरोहित बने।' ऋषिने कहा, 'मेरा पुत्र बड़ा तपस्वी और माध्यायसम्बन्न है। यह आपके सारे अनिष्टीको साल कर सकता है। केवल यहादेवके शायको मिटानेमें इसकी गति नहीं है। यांतु इसका एक गुप्त व्रत है। यह यह कि यदि कोई ब्राह्मण इससे कोई चीज माँगेगा तो यह उसे अवस्य दे देगा। यदि तुम ऐसा कर सको तो इसे ले जाओ।' जनमेजपने इंडिकी आज़ा खीकार कर ली। ये सोमभवाको लेकर

हस्तिनापुर आये और अपने पाड़योसे बोले—'मैंने इन्हें | अज़ाका पालन किया है। इसलिये तुन्हारा और भी कल्पाण अपना पुरोहित बनाया है। तुमलोग बिना विचारके ही इनकी | होगा । सारे केंद्र और धर्मशास तुन्हें झात हो जायेंगे।' आज्ञाका पालन करना।' पाइयोने उनकी आज्ञा मीकार | अपने आकार्यका कादान पाकर वह अपने अभीष्ट स्थानपर





की । उन्होंने तक्षतिरातापर बदाई की और उसे जीत किया । उनी दिनों उस देशमें आयोदधीय्य नामके एक ऋषि छ।

काते थे। उनके तीन प्रधान शिष्य थे—आरुणि, उपमन्यु और वेद । इनमें आरुणि पाञ्चालदेशका रहनेवाला था । उसे उन्होंने एक दिन संतकी येड़ बॉधनेके लिये मेजा। गुरुकी आज्ञासे आरुणि मेतपर गया और प्रयत्न करते-करते हार गया तो भी उससे बाँध न बैंचा। जब वह तंग आ गया तो उसे एक उपाय सुद्धा । वह मेहकी जगह स्वयं लेट गया । इससे पानीका बहना बंद हो गया। कुछ समय बीतनेपर आयोदधीयने अपने शिष्योसे पूछा कि 'आसीन कही गया ?' शिष्योंने कहा, 'आपने ही तो उसे खेतकी मेड् बॉबनेके लिये धेजा था।' आवायन दिल्योसे कड़ा कि 'बालो, हमालोग भी जहाँ वह गया है वहीं बलें।' वहीं जाकर आचार्य पुकारने लगे, 'आतिण ! तुप कहाँ हो ? आओ बेटा ।' आचार्यकी आवाज पहचानका आरोप उठ एड्स हुआ और उनके पास आका बोला, 'धगवन् ! मैं यह हूं। खेतसे जल बहा जा रहा था। तब उसे में किसी प्रकार नहीं रोक सका तो स्वयं ही मेडके स्वानपर लेट गया। अब यकायक आपकी आवाज सुन मेड़ तोड़कर आपकी सेवामें आया हूँ। आपके चरणोंमें मेरे प्रणाम है। आज्ञा कीनिये, मैं आपकी क्या सेवा करूँ ?' आचार्यने कहां, 'बेटा ! तुम मेड़के बाँधको उद्दलन (तोड़-ताड़) करके उठ लड़े हुए हो, इसलिये तुन्हारा नाम 'खालक' होगा।' फिन कृपादृष्टिसे देखते हुए आसार्यने और भी कहा, 'बेटा ! तुमने मेरी !

वला गया।

आयोदधीम्बके दूसरे सिम्बका नाम वा उपमन्तु। आचार्यने उसे यह कहकर मेजा कि 'बंदा ! तुम गीओंकी रक्षा करो।' आवार्षकी आज्ञासे वह गाय सराने लगा। दिनभर गाय चरानेके बाद सार्यकाल आवार्यके आसमपर आचा और उन्हें नयस्कार किया। आसार्यने कहा, 'बेटा ! तुम मोटे और बलबान् दीस रहे हो । लाते-पीते क्या हो ?' उसने कहा, 'आबार्य ! मैं भिक्षा माँगकर जा-पी लेता है।' आचार्यने कहा, 'बेटा । मुझे निवेदन किये बिना भिक्षा नहीं कानी चाहिये।' उसने आवार्यकी बात मान ली। अब वह भिक्षा माँगकर उन्हें निवेदित कर देता और आवार्य सारी भिक्षा लेकर रहा लेले। वह फिर दिनभर गाय बराकर सन्दाके समय गुरुगृहमें लीट आता और आचार्यको नमस्कार करता । एक दिन आचार्यने कहा, 'बेटा । में तुन्हारी सारी भिक्षा ले लेता हूँ। अब तुम क्या खाते-पीते हो ?' उपमन्दुने कहा, 'घगवन् ! मैं पहली भिक्षा आपको निवेदित करके किर दूसरी माँगकर खा-पी लेता हूँ।' आचार्यने कहा, ऐसा करना अन्तेवासी (गुरुके समीप खनेवाले ब्रह्मचारी) के लिये अनुचित है। तुम दूसरे भिक्षार्थियोंकी जीविकामें अङ्कन डालते हो और इससे तुम्हारा लोभ भी सिद्ध होता है।' उपमन्दुने आचार्यकी आज्ञा स्वीकार कर ली और वह किर गाय बराने बाल गवा । सन्ध्या-समय वह पुनः गुरुतीके पास आया और उनके चरणोमें नमस्कार किया। आचार्यने कहा, 'बेटा उपमन्यु ! मैं तुन्हारी सारी पिछा ते लेता है, दूसरी बार तुम माँगते नहीं, फिर भी तुम खुब हहे-कई है; अब क्या साते-पीते हो ?' डपपन्युने कहा, 'भगवन् ! मैं इन गौओके दूधसे अपना जीवन निवात कर लेता हूँ।' आचार्यन कहा, 'बेटा ! मेरी अफ़ाके बिना गीओंका दूध पी लेना उचित नहीं है। ' उसने उनकी वह आज़ा मी खीकार की और फिर गीएँ चराकर शामको उनको सेवामे उपस्थित होकर नमस्कार किया। आवार्यने पूछा—'बेटा । तूपने मेरी आज्ञासे भिक्षाकी तो बात ही कौन, दूध पीना भी छोड़ दिया; फिर क्या जाते-पीते हो ?' उपमन्युने कहा, 'भगवन् । ये व्हाउदे अपनी मॉक वनसे तूथ पीते समय जो फेन उगर देते हैं, वहीं मैं पी लेता है।" आचार्यने कहा, "राम-राम ! ये दवालु बाढ़ दुमपर कृता करके बहुत-सा फेन उगल देते होंगे; इस प्रकार तो तुम इनकी जीविकामें अक्वन झलते हो ! तुन्हें वह भी नहीं पीना चाहिये।' उसने आचार्चकी आज्ञा विरोधार्य की। अब साने-पीनेक सभी दरवाजे बंद हो जानेक कारण भूकरो व्याकुल होकर उसने एक दिन आकर्क पर्त का लिये। उन शारे, तीते, कक्वे, कले और पचनेपर तीक्ष्ण रस पैदा करनेवाले पत्तीको लाकर वह अपनी आँखोकी ज्योति खो



वैठा। अंधा होकर वनमें भटकता रहा और एक कुऐमें गिर पड़ा। सूर्यांत हो गया, परंतु उपमन्तु आचार्यक आक्रमपर नहीं आया। आचार्यने शिष्योंसे पूछा—'उपमन्यु नहीं आया?'

तिष्योंने कहा—'भगवन् ! वह तो गाय बराने गया है।' आवार्यने कहा—'मैंने उपमन्युके खाने-पीनेके सभी दरवाने कंद कर दिये हैं। इससे उसे क्रोध आ गया होगा। तभी तो अवतक नहीं तौटा। चलो, उसे हैंहें।' आवार्य शिष्योंके साथ करमें गये और जोरसे पुकारा, 'उपमन्यु ! तुम कहाँ हो ? आओ केटा !' आवार्यकी आवान पहचानकर वह नोरसे बोला, 'में इस कुएँमें गिर पड़ा हैं।' आवार्यने पृक्त कि 'तुम कुएँमें कैसे गिरे ?' उसने कहा, 'आकके पत्ते लाकर मैं अंवा हो गया और इस कुएँमें गिर पड़ा।' आवार्यने कहा, 'तुम देवताओं के विकल्पक अधिनीकुमारकी सुति करो। में कुवारों आँखें ठीक कर देंगे।' तब उपमन्युने मेदकी कुवाओं ने अधिनीकुमारकी सुति करें।



उपयन्तुकी जुतिसे प्रसन्न होकर अश्विनीकुमार उसके पास आये और बोले, 'तुम यह पुआ सा त्ये।' उपयन्तुने कहा, 'देववर! आपका कहना ठीक है। परंतु आचार्यको निषेदन किये किना में आपकी आज्ञाका पालन नहीं कर सकता।' अश्विनीकुमारीने कहा, 'पहले तुम्हारे आचार्यने मी हमारी स्तुति की थी और हमने उन्हें पुआ दिवा था। उन्होंने तो उसे अपने गुरुको निषेदन किये किना ही ला लिया था। सो जैसा उपाध्यायने किया, बंसा ही तुम भी करो।' उपमन्तुने कहा—'मैं आयलोगोंसे हाव जोड़कर विनती करता है। आचार्यको निषेदन किये किना मैं पुआ नहीं सा सकता।' अश्विनीकुमारोंने कहा, 'हम तुमपर प्रसन्न हैं तुन्हारी इस गुरुभक्तिसे। तुन्हारे दाँत सोनेक हो जायेंगे, तुन्हारी अर्थि तीक हो जायेंगी और तुम्हारा सब प्रकार कल्याण होगा।' अद्विनीकुमारोंकी आज्ञाके अनुसार उपमन्यु आवार्यके पास आया और सब घटना सुनायी। आचार्यने प्रसन्न होकर कहा, 'अद्विनीकुमारके कथनानुसार तुम्हारा कल्याण होगा और सारे वेद और सारे धर्मज्ञास तुम्हारी बुद्धिमें अपने-आप ही स्फृतित हो जायेंगे।'

आयोदधीम्यका तीसरा शिष्य वा वेद । आचार्यने उससे कहा, 'बेटा ! तुम कुछ दिनोतक मेरे घर रहे । सेवा-सुभूवा करो, तुम्हारा कल्याण होया।' उसने बहुत दिनीतक वहीं रहकर गुरुसेवा की। आचार्य प्रतिदिन उसपर वैलकी तरह मार लाद देते और वह गर्भी-सदी, भूतर-प्यासका दुःग सहकर उनकी सेवा करता । कभी उनकी आज्ञाके विपरीत न प्रलेता । बहुत दिनोमें आचार्य प्रसन्न हुए और उन्होंने उसके कल्याण और सर्वज्ञताका वर दिया । ज्ञद्रकर्याभयसे लोटकर सह गृहस्थात्रममें आया । बेटके भी तीन शिष्य थे, परंतु वे उन्हें कभी किसी काम या गुरू-संवाका आदेश नहीं करते थे। से गुरुगृहके दुःशोंको जानते थे और प्रिज्योंको दुःश देना नहीं बाहते थे। एक बार राजा जनमेशच और पौचाने आचार्य षेत्रको पुरोहितके रूपमें वरण किया। बेद कभी पुरोहितीके काममें बाहर जाते तो चरकी देखरेखके लिये अपने किया उत्तंकको नियुक्त कर जाते थे। एक बार आचार्य केंद्रने बाहरसे लीटकर अपने शिष्य उत्तंकके सदाबार-पालनकी बड़ी प्रशंसा सुनी। उन्होंने कहा—'केटा ! तुमने बर्मपर दुड़ रहकर मेरी बड़ी सेवा को है। मैं तुमपर प्रसन्न हैं। तुमारी मारी कामनाएँ पूर्ण होंगी। अब जाओ।' क्लंकने प्रार्थना की, 'आचार्य ! मैं आपको कौन-सी प्रिय वस्तु घेटमें 🕻 ?' आचार्यने पहले तो अस्तीकार किया, पीछे कहा कि 'अपनी पुरुआनीसे पूछ लो ।' जब उतंकने गुरुआनीसे पूछा दो उन्होंने कहा, 'तुम राजा पौष्यके पास बाओ और उनकी रानीके कानीके कुण्डल माँग लाओ । मैं आजके चौचे दिन उन्हें पहनकर ब्राह्मणोंको भोजन परसना बाहती हूँ। ऐसा करनेसे तुम्हारा कल्याण होगा, अन्यवा नहीं।'

उत्तंकने वहाँसे वरत्कर देशा कि एक बहुत लंबा-बौड़ा पुरुष बड़े भारी बैलपर बड़ा हुआ है। उसने उत्तंकको सम्बोधन करके कहा कि 'तुम इस बैलका गोका सा लो।' उत्तंकने 'ना' कर दिया। वह पुरुष फिल बोला, 'उत्तंक! तुन्हारे आचार्यने पहले इसे साया है। सोच-विचार पत करो। सा जाओ।' उत्तंकने बैलका गोका और पूत्र सा तिया और शीवताके कारण बिना उके कुल्ला करता हुआ ही वहाँसे

चल पड़ा। उलंकने राजा पौष्यके पास जाकर उन्हें आशीर्वाद दिया और कहा कि 'मैं आपके पास कुछ माँगनेके लिये आया हैं।' पौष्यने उलंकका अधिप्राय जानकर उसे अन्तःपुरमें राजीके पास भेज दिया। परंतु उलंकको रिनवासमें कहीं भी राजी दिखाणी नहीं हैं। वहाँसे लौटकर उसने पौष्यको जलहना दिया कि 'अन्तःपुरमें राजी नहीं है।' पौष्यने कहा—'भगवन्! मेरी राजी पतित्रता है। उसे टिक्ट्ट या अपवित्र मनुष्य नहीं देख सकता।' उतंकने सरण करके कहा कि 'हाँ, पैने चल्जो-चल्जो आवमन कर लिया था।' पौष्यने कहा—'ठीक है, चल्जो-चल्जो आवमन कर लिया था।' पौष्यने कहा—'ठीक है, चल्जो-चल्जो आवमन करना निषिद्ध हैं। इसलिये आय बुटे हैं।' अब उलंकने पूर्वाधिमुख बैठकर, हाच-पैर-पृंह धोकर सब्द, पेन और उष्णतासे रहित एवं इस्वत्रक पहुँचनेपोष्य जलसे तीन बार आवमन करना विधा और हा पूर्व धोषा। इस बार अन्तःपुरमें जानेपर राजी हीसा पढ़ी और उसने उलंकको सत्यात्र समझकर अपने कुंकल है



विषे। साथ ही यह कहकर सावधान भी कर दिया कि नागराज तक्षक ये कुण्डल खाहता है। कहीं तुन्हारी असावधानीसे लाभ उठाकर वह लेन जाय !'

मार्गमें बलते समय उत्तंकने देखा कि उसके पीछे-पीछे एक नम्र क्ष्यणक बल रहा है, कभी प्रकट होता है और कभी क्रिय जाता है। एक बार उत्तंकने कुण्डल रखकर बल लेनेकी चेडा की। इतनेहीमें वह अपणक कुण्डल लेकर अदृश्य हो गया। नागराव तक्षक ही उस वेषमें आया था। उत्तंकने इन्द्रके बज़की सहायतासे नागलेकतक उसका पीछा किया। अन्तमें भयमीत होकर तक्षकने उसे कुण्डल दे दिये । उतंक । कोव्हिये । काद्रयम आपके पिताकी रक्षा करनेके लिये आ रहे ठीक समयपर अपनी गुरुआनीके पास पहुँचा और उन्हें वे परंतु उन्हें उसने लौटा दिया। अब आप सर्प-सत्र कीविये कुण्डल देकर आशीर्वाद प्राप्त किया । अब आचार्वसे आहा

प्राप्त करके उत्तंक हरितनापुर आया । यह तक्षकपर अत्यन क्रोपित था और उससे बदला लेना चाहता वा। उस | और उसकी प्रन्वलित अप्रिमें उस पापीको जलाकर भस्म कर समयतक इतिनापुरके सम्राट् जनमेजय तज्ञज्ञिलापर किजय प्राप्त करके सीट चुके थे। उसंकर्न कहा, 'राजन् ! तककरे आपके पिताको देसा है। आप आसे बदला लेनेके लिये यह । सुकेगा और पुड़ो भी प्रसन्नता होगी।'

हालिये। उस दुराज्याने मेरा भी कम अनिष्ट नहीं किया है। आय सर्व-सत्र करेंगे तो आपके पिताकी मृत्युका बदला

#### सर्पाके जन्मकी कथा

शीनकजीने प्रश्न किया—सुतनन्दन स्प्रक्रका । अब तुम आसीक ऋषिकी कथा सुनाओ, बिन्होंने कनमेक्यके सर्प-सत्रमें नागराज तक्षककी रक्षा की थी। तुन्हारे मुहन्ही कथा मिठाससे परी और सुन्दर होती है। तुम अपने विताके अनुरूप पुत्र हो। टन्हींके समान हमें कवा सुनाओ।

वमनवाजीने बहा-आयुष्पन् ! मैंने अपने पिताके मुँहसे आसीककी कथा सुनी है। वहीं आपलोगोंको सुनाता है। सत्ययुगमें दक्षप्रजापतिकी दो कन्वाएँ धी-कड् और विनता। उनका विवाह कदयप प्रतिसे हुआ वा। कदयप अपनी धर्मपक्रियोंसे प्रसन्न होकर बोले, 'तुन्हारी जो इच्छा हो, वर माँग लो ।' कबूने कहा, 'एक हजार समान तेजावी नाग मेरे पुत्र हो ।' विनता बोली, 'तेव, शरीर और बल-विक्रममें

कहके पुत्रोंसे अंश्व केवल दो ही पुत्र मुझे प्राप्त हों।" करवपत्रीने 'एवमलु' कहा। दोनों प्रसन्न हो गयी। सावधानीसे गर्थ-रक्षा करनेकी आज़ा देकर कश्यपत्री वनमें चले गये।

समय आनेपर कड्ने एक हजार और विनताने दो अंहे दिये । दासियोने प्रसन्न होकर गरम वर्तनोमे उन्हें रख दिया । पाँच सी वर्ष पूरे होनेपर कड्के तो हजार पुत्र निकल आये, परंतु विनताके दो बसे नहीं निकले । विनताने अपने हाथों एक अंडा कोड़ डाला। उस अंडेका शिशु आधे शरीरसे तो पुष्ट हो। गया था, परंतु उसका नीचेका आधा शरीर अभी कवा वा। नकवात शिशुने क्रोबित होकर अपनी माताको शाप दिया, 'माँ ! तुने लोभवज्ञ मेरे अधूरे ज़रीरको ही निकार किया है। इसलिये तू अपनी उसी सौतकी पाँच स्त्री वर्षतक दासी खेगी, |



जिससे बाह करती है। यदि मेरी तरह ठूने दूसरे अंडेको भी फोड़कर उसके बातकको अङ्गुद्धीन या किकृताङ्ग न किया तो बही तुझे इस शापसे मुक्त करेगा। यदि तेरी ऐसी इच्छा है कि मेरा दूसरा बातक बलवान् हो तो बैचके साथ पाँच सौ वर्षतक और प्रतीक्षा कर। इस प्रकार शाप देकर वह बातक आकाशमें बहु गया और सूर्यका सार्राध बना। प्रात:कालीन लातिमा उसकी झलक है। उस बालकका नाम अरुण हुआ।

एक बार कहू और विनता होनों बहुनें एक साथ ही घूम व्ही बी कि कई पास ही उद्ये:अका नामका पोड़ा दिसापी दिया । यह अब-राज अगुत-मन्यनके समय जपत्र हुआ बा और सयसा अबोमें केष्ठ, बलवान, विजयी, सुन्दर, अजर, हित्य एवं सब हुम लक्षणोसे पुक्त था। उसे देखकर वे होनों आपसमें उसका वर्णन करने लगी।

जीनकारीने पूछा—'सुतनन्दन ! देखताओंने अमृत-यन्यन किस स्वान्यर और क्यों किया था ? अमृत-मन्यनके समय क्यें:अया चोड़ा किस प्रकार उत्पन्न हुआ ?' उपलवानी महर्षि सीनकाका यह प्रश्न सुनकर उनसे अमृत-मन्यनकीं कथा कड़ने रूपे।

### समुद्र-मन्थन और अमृत आदिकी प्राप्ति

पर्वत है। यह इतना चपकोला है मानो तेजकी राह्य हो । उसकी सुनदानी बोटियोंकी वयकके सामने सूर्यकी प्रचा परिवर्त पढ़ जाती है। वे गगनसूच्यी जोटियाँ समीसे ऋषित हैं। वनीपेसे एकपर देवतालोग इकट्ठे होकर अपृत्रव्यक्तिके लिये सलाइ करने लगे । उनमें भगतान् नारायण और ब्रह्माओं भी बे । नारायणने देवताओंसे कहा, 'देवता और असुर मिलकर समुद्र-यन्त्रन करें। इस मन्त्रनके फलस्त्रस्य अपृतकी प्राप्ति होगी।' वेकताओंने भगवान् नारायणके परामदीसे पन्दराबलको उलाइनेकी चेहा की। यह पर्वत मेघोंके समान कैंबी चोटियोंसे युक्त, ग्यारह हजार योजन कैंबा और करना ही नीचे धैसा हुआ था। जब सब देवता पूरी इक्ति तगाकर भी उसे नहीं उसाइ सके, तब उन्होंने विष्णुधगवान् और ब्रह्माओके पास जाकर प्रार्थना की-'भगवन् ! आप दोनों हमलोगोके कल्याणके लिये मन्द्रग्रचलको उलाइनेका उपाप कीजिये और हमें कल्याणकारी ज्ञान दीजिये ।' देवताओंकी प्रार्थना सुनकर शीनारायण और ब्रह्मजीने शेवनागको मन्दराबल उलाइनेके लिये प्रेरित किया। महायली शेव [ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) २

उपल्याजीने कहा—जीनकादि श्रावियो । येर नामका एक | नापने वन और वनवासियोंके साथ पन्दराचलको उत्पाद त है। यह इतना चयकोला है मानो ठेजको राता हो । | लिया । अब यन्दराचलके साथ देवगण समुद्रतटपर पहुँचे



और समुद्रसे कहा कि 'हमलोग अपृतके लिये तुन्हारा जल मधेगे।' समुद्रने कहा, यदि आपलोग अपृतमे मेरा भी हिस्सा रखें तो मैं मन्दराचलको सुमानेसे जो कह होगा, वह सह लूँगा।' देवता और असुरोने समुद्रकी बात खोकार करके कच्छपराजसे कहा, 'आप इस पर्वतके आसार बनिये।' कच्छपराजने 'ठीक है' कहकर मन्दराचलको अपनी पीठपर ले लिया। अब देवराज इन्द्र सन्दराचलको अपनी पीठपर ले लिया। अब देवराज इन्द्र सन्दराचलको सुपाने लगे।

इस प्रकार देवता और असुरोंने यन्दराज्यक्की प्रचानी और वासुकि नागकी डोरी बनाकर समुद्र-यन्वन प्रारम्य किया। बासुकि नागके मुँहकी और असुर और पूछकी और देवता लगे थे। बार-बार सीचे बानेके कारण वासुकि नागके



मुलसे यूएँ और अधिन्वालाके साथ साँस निकलने लगी।
वह साँस बोड़ी ही देरमें पेय बन जाती और वह मेथ बके-माँद देवताओंपर जल बरसाने लगता। पर्वतके जिलस्से पुष्पोकी हाड़ी लग गयी। महामेथके समान गम्बीर जाब्द होने लगा। पहाड़परके वृक्ष आपसमें टकराकर गिरने लगे। उनकी रगड़से आग लग गयी। इन्द्रने मेथोंके हारा जल बरसवाकर हमे आन्त किया। वृक्षोंके दूध और ओषध्योंके रस चू-चूकर समुद्रमें आने लगे। ओषध्योंके अमृतके समान प्रभावद्याली रस और दूध तथा मुवर्णम्य मन्दरावलको अनेको दिख्य प्रभाववाली मणियोसे चूनेवाले बलके स्पर्शने ही देवता अमालको प्राप्त होने लगे। उन ज्लम रसोंके सिम्बाजसे समुद्रका जल दूध बन गया और दूधसे थी बनने लगा। देवताओंने मबते-मबते बककर ब्रह्माजीसे कहा, 'सगवान् नारायणके अतिरिक्त सभी देवता और असुर थक गये हैं। समुद्र मबते-मबते इतना समय बीत गया, परन्तु अवतक अमृत नहीं निकला।' ब्रह्माजीने भगवान् विष्णुसे कहा, 'धगवन् ! आप इन्हें बल दीजिये। आप ही इनके एकमात्र आक्रय हैं।' किंग्युमगवान्ते कहा, 'जो लोग इस कार्यने लगे हुए हैं, मैं उन्हें बल दे खा है। सब लोग पूरी प्रति लगकर मन्द्रायलको पुनावें और समुद्रको शुक्य कर दें।'

भगवान्के इतना कहते ही देवता और असुरोका बल बह गया । वे बढ़े बेगसे मबने लगे । सारा समुद्र शुब्ध हो ठठा । उस सथय सनुद्रसे अगणित किरणोवाला, शीतल प्रकाशसे पुत्त, क्षेतवर्गका चन्द्रमा प्रकट हुआ। चन्द्रमाके बाद भगवती लक्ष्मी और सुरा देवी निकली। उसी समय श्रेतवर्णका वर्षःक्रवा घोडा भी पेदा हुआ। भगवान् नारायणके वक्षःस्वलयर सुशोधित होनेवाली दिव्य किरणोसे उञ्चल कोलुपयणि तथा बाव्हित फल देनेबाले कलपपुक्ष और कामधेनु भी उसी समय निकले। लक्ष्मी, सुरा, कन्त्रमा, उद्ये:बचा—ये सब आकाशमार्गमे देवताओंके लीकमें बात गर्थ । इसके कार दिलाशरीरधारी धन्तन्तरि देव प्रकट हुए । वे अपने हाबमें अमृतसे भरा खेतकमण्डातु लिये हुए थे। यह अब्धुत जमल्बार देखकर दानवोमें 'यह मेरा है, यह मेरा है' ऐसा कोलाइल मस गया । तदननार चार क्षेत्र दाँतीसे युक्त विद्याल ऐराका हाची निकाल । उसे इन्द्रने ले लिया । जब समुद्रका कहुत सन्धन किया गया, तब उसमेंसे कारव्युट विव निकला। उसकी गन्धसे ही लोगोंकी चेतना जाती रही। ब्रह्मकी प्रार्थनासे घणवान् शंकाने उसे अपने कण्ठमें धारण कर किया। तथीसे वे 'नीककण्ठ' नामसे प्रसिद्ध हुए। यह स्व देसकर दानवाँकी आशा टूट गवी। अपृत और लक्ष्पीके लिये उनमें बड़ा बैर-विरोध और फूट हो गयी। उसी समय मगवान् विष्णु मोहिनी खीका वेष धारण करके दानबोके पास आये । मूलेनि उनकी माधा न जानकर मोहिनीसपधारी मगवान्को अपृतका पात्र दे दिया। उस समय वे सभी मोडिनीके सपपर लट्टू हो रहे थे।

इस प्रकार विष्णुभगवान्ने मोहिनीसम् बारण करके देख और दानबोसे अमृत छोन लिया और देवताओंने उनके पास बाकर उसे पी लिया। उसी समय राहु दानव भी देवताओंका रूप बारण करके अमृत पीने लगा। अभी अमृत उसके कण्ठतक ही पहुँचा वा कि चन्नमा और सूर्यने उसका भेद

बतला दिया। भगवान् विष्णुने तुरंत ही अपने चक्रते उसका | दिसायी पड़े। नाका दिव्य बनुष देखकर नारायणने अपने सिर काट डाला। राहुका पर्वत-दिश्तरके समान सिर चक्रका स्मरण किया। और उसी समय सूर्वके समान तेजस्वी आकाशमें उड़कर गरजने लगा और उसका बढ़ पृथ्वीपर । गोत्प्रकार बक्क आकाशमार्गमे वहीं ठपरिवत हुआ। भगवान्





गिरकर सकको कैयाता हुआ तड्डककाने लगा । तथीसे राहुके साव चन्द्रमा और सूर्यका वैधनस्य स्वाची हो गया। विष्णु-भगवान्ने अपृत पिलानेके बाद अपना मोहनीक्रय त्यान दिया और वे तरह-तरहके घषावने अञ्च-शक्तांसे असुरोको इराने लगे। बस, लारे समुद्रके तटपर देवता और असुरोका भयंकर संप्राम किंदु गया । भाँति-भाँतिके अन्त-ग्रास बरसने लगे। धगवान्के वकसे कट-कुटकर कोई-कोई असुर जुन उगलने लगे तो कोई-कोई देवताओंके सदम, शक्ति और गवासे घापल होकर घरतीयर लोटने लगे । बारो ओरसे वही आवान सुनावी पड़ती कि 'मापे, काटे, देखे, गिरा दे. पीछा करो !' इस प्रकार पर्यकर युद्ध हो ही रहा वा कि विद्याभगवान्के दो सप 'नर' और 'नारायण' युद्ध-मूपिये

नारायणके कलानेपर बक्त शतु-त्रावमे यूम-यूमकर कालाप्रिके सपान स्थान-स्थात असुरोका संबार करने लगा । असुर थी आकाशमें उद-व्यक्तर पर्वतीकी वर्षाते देवताओंको घायल करते रहे । उस समय देवदिररोमणि नरने माणोंके हारा पर्वनोको चोटियाँ काट-काटकर उन्हें आकारामें विका दिया और सुदर्शनवळ पास-कुसकी तरह देखोंको काटने लगा। इससे पवर्णत होकर असुरगण पृथ्वी और समुद्रमें छिप गये। देवताओकी जीत हुई। मन्दरावलको सप्पानपूर्वक बकारकान पहुँका दिया गया। समी अपने-अपने स्थानपर गये। देवता और इन्हर्ने बढ़े आनन्दसे सुरक्षित रहनेके क्रिये भगवान् नाको अपृत दे दिया। यही समुद्र-मन्धनकी कवा है।

# कडू और विनताकी कथा तथा गरुड़की उत्पत्ति

मन्यनको वह कथा, जिसमें डवैं:अया चोड़ेके उत्पन्न होनेकी चोड़ा किस रंगका है ?' विनताने कहा 'बहिन । यह अध्यात बात भी है, आपको सुना दी। इसी उर्व:अया फोड़ेको देखकर | क्रेक्कर्णका है। तुम इसे किस रंगका समझती हो ?' काट्ने

वस्त्रवाजी कहते हैं—वीतकादि ऋषियों ! अमृत- | कार्दे विनतासे कहा—'बहिन ! जल्दीसे बताओं तो यह

कहा—'अवश्य ही इस घोड़ेका रंग सफेद है, पांतु फुँछ काली है। आओ, हम दोनों इस विषयमें बाजी स्तावें। यदि तुम्हारी बात ठीक हो तो मैं तुमारी दासी खूँ और मेरी बात ठीक हो तो तुम मेरी दासी खुना ।' इस प्रकार दोनों बहनें



आपसमें बाजी लगाकर और दूसरे दिन घोड़ा देखनेका निश्चय करके घर जली गयीं। कहने विन्ताको घोड़ा देनेके किचारसे अपने इनार पुत्रोको यह आज़ा दी कि पुत्रो । तुपलोग शीम ही काले बाल बनकर उद्ये:कचाकी पुँच बक लो, जिससे पुत्रो दासी न बनना पड़े'। जिन सपेनि उसकी आज़ा न मानी, उन्हें उसने शाप दिया कि 'जाओ, तुमलोगोंको अपि जनमेजयके सपे-यज़में जलाकर धाम कर देगा।' यह देवसंयोगकी बात है कि कहने अपने पुत्रोको ही ऐसा शाप दे दिया। यह बात सुनकर ब्रह्माजी और समला देवताओने उसका अनुमोदन किया। उन दिनों पराजमी और विवेले सर्प बहुत प्रजल हो गये थे। ये दूसरोको बड़ी पीड़ा पहुँचाते थे। प्रजाके वितकी दृष्टिसे यह उच्चित ही हुआ। 'जो लोग दूसरे जीवोका अहित करते हैं, उन्हें विधाताकी ओरसे ही प्राणान्त दण्ड मिल जला है।' ऐसा कहकर ब्रह्माजीने भी कडूकी प्रशंसा की।

कडू और विनताने आपसमें दासी वननेकी बाजी लगाकर बड़े रोष और आवेशमें वह रात बिताबी। दूसरें दिन प्रात:-काल होते ही निकटसे घोड़ेको देखनेके लिये दोनों बल पड़ी। सपेनि परस्पर विचार करके यह निक्रय किया कि 'हमें माताकी आशाका पालन करना वाहिये। यदि उसका मनोरव

पूरा न होगा तो वह प्रेमभाव छोड़कर रोषपूर्वक हमें जला देगी। यदि इच्छा पूरी हो जावगी तो प्रसन्न होकर हमें अपने जायसे मुक्त कर देगी। इसलिये बलो, हमलोग घोड़ेकी पूँछको काली कर दें।' ऐसा निक्षय करके वे औ:श्रवाकी पूँछसे बाल बनकर लियट गये, किससे वह काली जान पड़ने लगी। इधर बढ़ और विनता बाजी लगाकर आकाशमार्गसे समुद्रको देखते-देखते दूसरे पार जाने लगी। दोनों ही घोड़ेके पास प्राह्मकर नीचे उतर पड़ी। उन्होंने देखा कि घोड़ेका सारा जारीर तो चन्द्रमाकी किरणोंके समान उन्चलल है, परंतु पूँछ



काली है। यह देखकर विनता उदास हो गयी, कडूने उसे अपनी दासी बना लिया।

समय पूरा होनेपर महातेजली गरुड माताकी सहापताके विना ही अपना फोड़कर दसमें बाहर निकल आये। उनके तेजमें दिशाएँ प्रकाशित हो गयीं। उनकी शक्ति, गति, दीप्ति और वृद्धि विलक्षण सी। नेत्र किजलीके समान पीले और शरीर अग्निके समान तेजस्वी। वे जनते ही आकाशमें बहुत क्यर उड़ गये। उस समय वे ऐसे जान पड़ते से, मानो दूसरा बड़वानल ही हो। देकताओंने समझा अग्निदेव ही इस रूपमें बड़ रहे हैं। उन्होंने विश्वस्थ अग्निकी शरणमें जाकर प्रणानपूर्वक कहा, 'अग्निदेव! आप अपना शरीर मत बड़ाइये। क्या आप हमें पस्म कर डालना चाहते हैं? देखिये, देखिये, आपको यह तेजस्यों मूर्ति हमारों ओर बढ़ती आ रही है।' अग्निने कहा, 'देवगण! यह मेरी मूर्ति नहीं है। ये विनतानन्दन परमतेजस्वी पिक्षराज गरुड़ हैं। इन्हींको देखकर

आपलोगोंको भ्रम हुआ है। ये नागोंके नाशक, देवताओंके हितेषी और आसुरोक्षे राजु है। आप इनसे भवभीत न हों। मेरे साथ वलका इनसे मिल हो।' अग्रिके साथ बाकर हेवना



और ऋषियोंने गरक्की स्तुति की।

रेपता और ऋषियोंकी स्तृति सुनवार गरुवजीने कदा-'मेरे धर्मकर प्ररीरको देलकर जो लोग क्वरा गये थे, वे अव मयभीत न हों । मैं अपने शरीरको होटा और तेंत्रको कम कर लेता है।' सब लोग प्रसन्नतापूर्वक लौट गये।

एक दिन विनीत विनता अपने पुत्रके पास बैठी हुई थी. कड्ने उसे बुलाकर कहा-'युद्धे समुद्रके भीतर नागीका एक दर्शनीय स्वान देखना है। वहाँ तु मुझे ले यल ।' अब किनताने कडुको और गरुवजीने माताको आजासे सर्पोको अपने कन्योपर बैठा लिया और उनके अभीष्ट स्वानको चले। गराइजी बहुत ऊपर सूर्यके निकटसे वल खे थे। तीव्या गर्मिक कारण सर्प बेहोता हो गये। कहने इनकी प्रार्थना करके सारे आकाशको मेच-मण्डलमे आच्छादित करा दिया,

वर्षा हुई, सब सर्प मुखी हो गये। उन्होंने अभीष्ट स्वानपर पहुँचकर तळणसागर, मनोहर वन आदि देखा, पशेच्छ विहार किया और खुब सेल-कृदका गरदसे कहा-'तुमने तो आकाशमें उड़ते समय बहुत-से सुन्दर-सुन्दर द्वीप देखे होंगे। अब इपें और किसी द्वीपमें ले चलो।'



गरुद कुछ विनामें यह गये। उन्होंने सोच-विचारकर अपनी मातासे पूछा कि 'माँ । मुझे सर्पोकी आज्ञाका पालन क्वों करना चाहिये ?' विनताने बहा-'बेटा ! इन सर्पेकि इल्लो में बाजी हार गयी और दुर्भाग्यवश अपनी सीत कहूकी दासी हो गयी।' अपनी माताके दुःसासे गरुद भी बहे दुःसी हुए। उन्होंने सर्पोसे कहा—'सर्पगण ! ठीक-ठीक कताओ । में तुम्हें कीन-सी वस्तु ला है, किस बातका पता लगा है अवया तुमलोगोंका कौन-सा त्यकार कर दूँ, जिससे मैं और मेरी माता दासावसे युक्त हो जाये !' सपीने कहा-'गस्ड ! यदि तुम अपने पराक्रयसे हमारे लिये अमृत ला दो तो हम तुन्हें और तुन्हारी माताको दासावसे युक्त कर देंगे।'

## अमृतके लिये गरुड़की यात्रा और गज-कच्छपका वृत्तान्त

सुनकर गरुइने अपनी याता विनतासे कहा, 'माता ! में निवादोंकी एक बस्ती है। उन्हें खाकर तुम अमृत से आओ । अमृतके लिये जा रहा हूँ। उसके पहले मैं यह जानना चाहता । एक बातका स्परण रखना । ब्राह्मणका बध कभी न करना ।

उपभवानी कहते हैं—शौनकादि ऋषियो ! सपॉकी बात | हूं कि वहाँ साऊँना क्या ।' विनताने कहा, 'बेटा ! समुद्रमें

वे सबके लिये अवच्य है।' गरहजी माताजीको आहाके अनुसार उस द्वीपके निषादोंको खाकर आगे बढ़े। गलतीसे एक ब्राह्मण उनके मुहमें आ गया, जिससे उनका तालु जलने लगा। उसे छोड़का वे करपपत्रीके पास गये। कश्यपत्रीने पूछा—'बेटा ! तुपत्रोग सकुकत से हो ? आवश्यकतानुसार घोजन तो मिल जाता है न ?' गरुवाजीने कहा, 'मेरी पाता सकुछल है। हम भी सारूद है। यकेख भोजन न मिलनेसे कुछ दुःख रहता है। मैं अपनी माताको दासीयनसे सुदानेके लिये सर्वोक्ति कहनेयर अपूत लानेके लिये जा रहा है। माताने पुढ़ो निपादीका भीतन करनेके लिये कहा बा, परंतु उससे मेरा पेट नहीं भरा। अब आप कोई ऐसी सानेकी बन्तु बताइये, जिसे साकर मैं अमृत सा सक्हें।" कर्यपत्रीने कहा, 'श्रेष्ट ! यहाँसे बोड़ी दूरपर एक विश्वविक्यात सरोवर है। उसमें एक हावी और एक कहुआ रहता है। वे होनी पूर्वजनके भाई परंतु एक-तूसरेके शह है। में अब भी एक-पुरारेते उलझे रहते हैं। अच्छा, उनके पूर्वजन्मकी कवा सुनो-

प्राचीन कालमें विभावसु नामक एक बढ़े फ्रोची ऋषि से । उनका छोटा भाई वा बड़ा तपशी सुप्रतीक । सुप्रतीक अपने धनको बढ़े भाकि साथ नहीं रहाना बाहता था। का निज बैटवारेके लिये कहा करता । विभावसूने अपने छोटे माईसे कहा, 'सुप्रतीक ! बनके मोहके कारण ही लोग आका बेटवारा चाहते हैं और बैटवारा होनेपर एक-दूसरेके विरोधी हो जाते हैं। तब हाबू भी उनके अलग-अलग दिव बन जाते है और भाई-भाईमें मेद बाल देते हैं। उनका मन फरते ही मित्र बने हुए शत्र दोष दिसा-दिसाकर बैर-धाय बढ़ा देते 🕻। अलग-अलग होनेसे तत्काल उनका अध:पतन हो जाता है। क्योंकि किर वे एक-वृत्तेकी पर्यादा और सीहर्दका ब्यान नहीं रक्ते। इसीसे सत्पुष्ट भाइपोके अलगावकी बातको अच्छी नहीं मानते। जो लोग गुरु और झाळके उपदेलपा ध्यान न देकर परस्पर एक-दूसरेको सन्देशकी दृष्टिसे देखते हैं. उनको वक्षमें रखना कठिन है। तू भेद-भावके कारण ही यन अरुग करना बाहता है। इसलिये जा, तुझे हाथीकी कोनि प्राप्त होगी।' सुप्रतीकने कहा, 'मैं हाची होर्जना तो तुम कछुआ होगे ।' गरुड़ । इस प्रकार दोनों भाई धनके तालबसे एक-दूसरेको शाप देकर हावी और कछुआ हो गये हैं। यह पारस्परिक द्वेषका परिणाम है। वे दोनों विज्ञालकाय बन्तु अब भी आपसमें लड़ते रहते हैं। हाथी छ: योजन ऊँचा और बारह योजन रुम्बा है। कछुआ तीन बोकन कैंबा और इस योजन गोल है। वे मतवाले एक-दूसरेका प्राण लेनेके लिये

क्वावले हो खे हैं। तुम जाकर उन दोनों पर्यकर बन्तुओंको खा जाओ और अमृत ले आओ।'

कर्यप्रजीकी आज्ञा प्राप्त करके गरुकृती का सरोवरपर गर्ये । उन्होंने एक नखसे हाबीको और दूसरेसे कहुएको पकड़



किया तथा आकारामें बहुत कैसे बढ़कर आतम्ब तीर्थमें जा पहिचे । वहाँ सुवर्णीगरियर बहुत-से देववृक्ष रुक्तस्हा रहे थे । वे परक्रको देखते ही इस पयसे काँपने लगे कि कही इनके ब्रोकेसे इम टूट न जार्य । उनको भयभीत देखकर गरवानी इसरी ओर निकल गये। उधा एक बहा-सा बरवृक्ष था। बटबुक्षने गरक्जीको मनके बेगसे उद्देते वेसका कहा कि 'तुम मेरी सो योजन लम्बी शासापर बैठकर हाथी और बाहुएको सा लो ।' ज्यों ही गरुड़वी उसकी शासापर बैठे खों ही वह चड़बड़ाकर यूट गयी और गिरने लगी। यरकतीने गिरते-गिरते उस शासाको पकड़ लिया और बड़े आश्चरीसे देखा कि उसमें नीवेकी ओर सिर करके वालशिल्य नामक ऋषिगण लटक रहे हैं। गरुइतीने सोचा कि चर्दि शाला गिर गयी तो ये तपस्वी ब्रह्मर्षि मर जायेंगे। अब बन्होंने झपटकर अपनी चोंचसे वृक्षको शासा पकड़ ली और हाथी तथा कबुएको पंत्रोंने दबावे आकाशमें उड़ने लगे। कहीं भी बैठनेका स्थान न पाकर वे आकाशमें उड़ते ही रहे। उस समय उनके पंतरेको इवासे पहाड़ भी काँप उठते थे। बालस्तित्य ऋवियोंके ऊपर द्यापाव होनेके कारण वे कही बैठ न सके और उड़ते-उड़ते गन्धमादन पर्वतपर गये। कर्यपनीने उन्हें उस अवस्थामें देखकर कहा, 'बेटा ! कहीं सहसा नाहसका



काम न कर बैठना । सूर्यकी किरण पीकर तपाम करनेवाले बालांतालय कार्ष हुन्द होकर कही तुन्ने पत्त न कर दें।' पुत्रसे इस प्रकार कहकर उन्होंने तपःशुद्ध बालांकान्य ऋषियोसे प्रार्थना की, 'तयीयनो । गर्छ प्रजाके हिन्दे दिन्दे एक महान् कार्य करना बाहता है। आपलोग इसे आहा दीजिये।' बालांकान्य ऋषियोने उनकी प्रार्थना स्वीकार करके बरम्कानी सांस्ता छोड़ ही और तपासा करनेके लिये हिमालयपर सले गये। गरुकृतीने वह सांसा फेंक दी और पर्यांकी बोटीपर बैठकर हाथी तथा कहन्त्वो नाया।

गरकृती ला-पीकर पर्वतकी उस बोटीसे ही अपरकी ओर उद्दे। यस समय वेकताओंने देला कि उनके यहाँ पर्यकर अपात हो रहे हैं। देवराज इन्द्रने बृहस्पतिजीके पास जाकर पूछा—'भगवन्। यकापक बहुत-से उत्पात क्यों होने तमे हैं। कोई ऐसा शतु तो नहीं विस्तायी पड़ता, जो मुझे सुद्धमें जीत सके।' वृहस्पतिजीने कहा, 'इन्द्र! तुन्हारे अपराध और प्रमादसे तथा महाल्या वालक्तिन्य ऋषियोंके तयोंकरासे विनतानन्दन गरुड़ अपूत लेनेके लिये यहाँ आ रहा है। यह आकाशमें लक्कन्द किवस्ता तथा इकानुसार रूप धारण कर लेता है। यह अपनी शांकसे असाध्य कार्यकों भी साथ सकता है। अवश्य ही उसमें अपूत हर ले जानेकी शक्ति है।' बृहस्पतिजीकी बात सुनकर इन्द्रने अपूत्रके



रक्षकोको सावधान काके कहा कि 'देखो, परम पराममी पश्चिएन गव्क प्रहारी अपृत से जानेके लिये आ खा है। सकेत खो। वह प्रस्तपूर्णक अपृत न से जाने पाये।' सभी देखता और खये इच भी अपृतको घेरकर उसकी रक्षाके सिस्टे 52 गये।



गरुड़ने वहाँ पहुँचते ही पंखोकी हवासे इतनी धूल उद्यापी कि देवता अन्धे-से हो गये। वे धूलसे डककर मूह-से बन गये। सभी रक्तक आँखें खराब होनेसे डर गये। वे एक क्षणतक गरुहको देख भी नहीं सके। सारा सार्ग कुळ हो गया। चोच और डैनोकी चोटमें देवताओंक द्वारीर कर्वरित हो गये। इन्द्रने वायुको आज्ञा दों कि 'तुम यह कुलका परदा फाइ दो। यह तुम्हारा कर्तव्य है।' वायुने वैसा ही किया। चारी ओर क्वाला हो गया, देवता उनपर प्रहार करने लगे। गरुहने उद्गते-उड़ते ही गरजकर उनके प्रहार सह लिये और आकारामें उनसे भी क्षेत्र पहुँच गये। देवताओंक स्वकालोंके प्रहारसे गरुह तनिक भी विचलित नहीं हुए। उनके आकानणको

विकल कर दिया। गरुकुके पेसी और चोचोकी सीटमें देवताओंकी समझी उच्छ गयी, जरीर खूनमें लयपथ हो गया। वे धवराकर सर्च ही तितर-बितर हो गये। इसके बाद गरुड़ आगे बड़े। उन्होंने देखा कि अमृतके चारों ओर आगकी लाल-खाल लय्टें उठ खी हैं। अब गरुड़ने अपने प्रारीरमें आठ हजार एक सी गुँह बनाये तथा बहुत-सी नदियोंका जल पीकर डाने श्रवकर्ती हुई आगपर उड़ेल दिया। अपि साल होनेपर छोटा-सा शरीर स्वाय करके वे और आगे बड़े।

### गरुड़का अमृत लेकर आना और विनताको दासीभावसे छुड़ाना

हमानाजी कहते हैं-सूर्वकी किरणोंके समान उपनात और सुनइला प्रारीर बारण करके गरुढ़ने बढ़े केंगसे अमृतके स्थानमें प्रवेश किया। उन्होंने वहाँ देखा कि अमृतके पास एक लोहेका चक्र निरन्तरं पूप दश है। उसकी बार तीकी है, उसमें सहस्तों असा लगे हुए हैं। यह भयंकर कक सूर्य और अप्रिके सपान जान पड़ता है। उसका काम ही वा अपृतकी रक्षा । गरुकृती बक्तके भीतर पुसनेका मार्ग देखते रहे । एक क्षणमें ही उन्होंने अपने शरीरको संक्षणित किया और चक्रके आरोके बीच होकर पीतर पुत्र गये । अब उन्होंने देशा कि अमृतकी रक्षाके लिये दो भर्यकर सर्प नियुक्त ै। उनकी लपलपाती जीभें, चमकती आंखें और अप्रिकी-सी शरीर-क्रान्ति थी। उनकी दृष्टिसे ही विचका सञ्चार होता था। गरक्रजीने बुल झोंककर उनकी असि बंद कर हीं। चोंची और पंजीसे पार-पारकर उन्हें कुचल दिया, चक्रको लोह बाला और बढ़े बंगसे अमृतपात्र लेकर बहाँसे उड़ चले। उन्होंने सर्थ अपूर नहीं पिया । बस, आकाशमें उक्कर सर्वेकि पास चल विये।

आकाशमें उन्हें विष्णुभगवान्के वर्शन हुए। गरुड्के मनमें अमृत पीनेका लोभ नहीं है, यह जानकर ऑवनाशी भगवान् उनपर बहुत प्रसन्त हुए और बोले, 'गरुड़! मैं तुन्हें वर देना बाहता है। मनवाही वस्तु माँग लो।' गरुड्ने कहा, 'मगवन्! एक तो आप मुझे अपनी व्यवामें रिक्टे, दूसरे मैं अमृत पीचे बिना ही अजर-अभर हो जाऊँ।' भगवान्ने कहा, 'तथान्तु!' गरुड्ने कहा, 'मैं भी आपको वर देना बाहता है। मुझसे कुछ माँग लीजिये।' भगवान्ने कहा, 'तुम मेरे वाहन कन जाओ।' गरुड्ने 'ऐसा ही होगा' कहकर उनकी अनुमतिसे अमृत लेकर बाजा की। अकतक इन्हार्की आँतों सुरू खुकी थीं। उन्होंने गरुड़कों अपूर्व हे जाते देख क्रोधकों घरकर कहा चरणवा। गरुड़ने बज़ाइत होकर भी हैंसते हुए ब्लेमल वाणीसे कहा—'इन्हा! किनकों इन्हारिसे यह कहा बना है, उनके सम्मानके रिध्ये में अपना एक पंत्र छोड़ देशा हैं। तुम उसका भी अन्त नहीं पा सब्दोंने। बज़ाधातसे मुझे तनिक भी पीड़ा नहीं हुई है।' गरुड़ने अपना एक पंत्र गिरा दिया। उसे देखकर लोगोंकों बड़ा आनन्द हुआ। सबने कहा, 'जिसका यह पंत्र है, उस पड़ीका नाम 'सुपर्ण' हो।' इन्हाने बकित होकर मन-ही-मन कहा, 'धन्य है यह पराइत्यी पक्षी!' उन्होंने कहा,



'पहिराज ! मैं जानना बाहता है कि तुममें किठना बल है। ( उठाकर कर्गमें से आये । महूल-करवोंसे लीटकर सपेनि देखा साथ ही तन्हारी मित्रता भी बाहता है।' गरुइने कहा, देवराज ! आपके इच्छानुसार हमारी मित्रता रहे। बलके सम्बन्धमें क्या बताऊँ ? अपने मुहसे अपने मुगोंका बखान, बलकी प्रशंसा सत्पुरुवोंकी दृष्टिमें अच्छी नहीं है। आप मुझे पित्र मानकर पछ रहे हैं तो मैं पित्रके समान ही बक्ताता है कि पर्वत, वन, समुद्र और जलसंत्रित सारी पृथ्वीको तथा इसके ऊपर व्हनेवाले आपलोगोंको अपने एक पंलपर डठाकर मैं बिना परिश्रम उद्द सकता है।' इन्हरे बजा, 'आपकी बात सोलहों आने सत्य है। आप अब मेरी चरित्र मित्रता स्वीकार कीकिये। यदि आपको अपूरकी आवश्यकता न हो तो मुझे दे दीजिये। आय यह ले जाकर जिन्हें देंगे, वे हमें बहुत दुःस देंगे।' गतकतीने बड़ा, देवराज ! अमृतको से जानेका एक कारण है। मैं इसे किसीको पिलाना नहीं बाइता 🖠। मैं इसे नहीं रहें। बड़ीसे आप उठा लाइये ।' इन्द्रने सन्तुष्ट होकर बजा, 'गल्ड ! मुझसे पुँहपाँगा वर ले लो।' गरुइको सर्पाकी दूला और उनके छलके कारण होनेवाले माताके दुःसका स्परण हो आवा। बनोने वर माँगा—'ये बलवान् सर्प हो मेरे भोजनको सामग्री हों।' देवराज इन्द्रने कहा, 'तबास्त ।'

इन्द्रमें विद्या होकर गरुड सपेकि स्थानपर आये। वहीं उनकी याता भी थी। उन्होंने प्रसन्नता प्रकट करते हुए सपेंसि करा, 'यह लो, मैं अमृत ले आया । परन्तु पीनेचे जल्ही मत करों। मैं इसे कुशोपर रख देता हैं। खान करके पवित्र हो क्षे किर इसे पीना। अब तुमलोगोंके कचनानुसार मेरी माता दासीपनसे छूट गयी, क्योंकि मैंने तुन्हारी बात पूरी कर दी है।' सपोने खीकार कर लिया। जब सपीगम प्रसन्नतासे भरकर सान करनेके लिये गये, तब इन्द्र अमृतकरणा

तो अपूत उस स्थानपर नहीं था। उन्होंने समझ किया कि हमने



विज्ञाको दासी बनानेक लिये जो कपट किया था, उसीका यह फल है। फिर यह समझकर कि वहाँ अमृत रखा गया बा, इसकिये सम्बन्ध है इसमें उसका कुछ श्रीरा लगा हो, सर्योंने कुशोब्दो बाटना शुरू किया। ऐसा करते ही उनको जीधके थे-ये टुकडे हो गये। अगृतका स्पर्श होनेसे कुश पवित्र माना जाने रहना। अन गस्द्र कृतकृत्य होकर आगन्दमे अपनी माताके साव रहने लगे। वे पक्षिराज हए, उनकी कीर्ति जारी ओर फैल गयी और माता सुसी हो गर्यी।

#### शेषनागकी वर-प्राप्ति और माताके शापसे बचनेके लिये सपौँकी बातचीत

गीनकशीने पृष्ठा-सुततन्त्रन ! जब सर्पोको यह बात मालूम हो गयी कि माता कड्ने हमें शाप दे दिया है, तब उन्होंने उसके निवारणके लिये क्या किया ?

उपभवाजीने कहा- इन सपॉमें एक शेवनाग भी थे। उन्होंने कह और अन्य सर्पोंका साथ बोहकर कठिन तपसा प्रारम्भ की। वे केवल हवा मीकर खते और अपने व्रतका पूर्ण पालन करते थे। वे अपनी इन्द्रियोको वज्ञमे करके यन्यमादन, बदरिकासम, गोकर्ण और हिमालय आदिकी तराईमें एकान्तवास करते और पवित्र तीयों तवा धामोकी

पात्रा भी करते ने । ब्रह्मानीने देशा कि शेवनागके शरीसका मांस, त्वचा और नाड़ियाँ सुख गयी हैं। उनका सबा धैर्य और उपन्या देखकर वे उनके पास आये और बोले, 'शेष ! तुम अपनी तीत तपस्त्रासे प्रजाको सन्तप्त क्यों कर रहे हो ? इस धोर तपत्याका उद्देश्य क्या है ? कोई त्रजाके वितका काम क्यों नहीं करते ? बतलाओ, तुन्हारी क्या इच्छा है ?' प्रेषजीने कहा, 'भगवन् ! मेरे सब पाई मूर्स हैं। इसलिये में उनके साथ नहीं रहना चाहता। आप मेरी इस इच्छाका अनुमोदन क्रीजिये। वे परस्पर एक-दूसरेसे शङ्के समान डाह करते हैं, विनता और उसके पुत्र गरुद तथा अरूपसे हैर करते हैं। इसलिये में उनसे उककर तपस्या कर रहा हूं। विनतानन्दन गरुड़ निस्सन्देह हमारे माई हैं। अब में उपस्या करके यह प्ररीर छोड़ दूँगा। मुझे विन्ता है तो इस वातकी कि मानेके बाद भी उन दुष्टोंका संग न हो।' बड़ावीने वहा, 'शेष! मुझसे तुम्हारे भाइयोंकी करतृत क्षियों नहीं है। माताकी आज्ञाका उल्लंघन करनेके कारण वे व्ययं बड़ी विपत्तिमें पड़ गये हैं। अस्तु, मैंने उसका परिद्रार भी बना रखा है। अब तुम उनकी चिन्ता छोड़कर अपने लिये जो बाहो वर मांग लो। में तुम्पर प्रसक्त हैं, क्योंकि सौम्मन्यवहा तुम्हारी बुद्धि धर्ममें अटल है। तुम्हारी बुद्धि सर्वदा ऐसी हो बनी रहे।' शोधजीने कहा, 'पितामह! में यही वर बाहता है कि मेरी बुद्धि धर्म, तपस्या और शान्तिमें संलक्त खे।' ब्रह्मानीने कहा,



'होष ! मैं तुम्हारे इन्हियों और मनके संयमसे बहुत प्रसन्न हूँ।
मेरी आज़ासे तुम प्रकाके ज़ितके लिये एक काम करो । यह
सारी पृथ्वी पर्वत, बन, सागर, जाम, विहार और नगरीके
साथ हिल्ली-डोल्ली रहती है। तुम इसे इस प्रकार बारव
करो, जिससे यह अवल हो जाय।' शेक्जीने कहा, 'आप
प्रवाके स्वामी और समर्थ है। मैं आपकी आज़ाका पालन
करोगा। मैं पृथ्वीको इस प्रकार बारव करोगा, जिससे वह
हिले-बुले नहीं। आप इसको मेरे सिरपर रख दीजिये।'
ब्रह्माजीने कहा—'शेष ! पृथ्वी तुम्हें मार्ग देगी। तुम उसके

भीतर पुस बाओ । तुम पृथ्वीको धारण करके मेरा बड़ा प्रिय कार्य करेगे ।' ब्रह्माजीके आज्ञानुसार शेषनाग भू-विवरमें प्रवेश करके नीचे चले गये और समुद्रसे धिरी पृथ्वीको चारों ओरसे प्रकड़कर सिरपर उठा लिखा । वे तमीसे स्थिरमावसे स्थित हैं। ब्रह्माची उनके धर्म, धैर्य और शक्तिको प्रशंसा करके अपने स्थानपर सौट गये।

माताका शाप सुनकर वासुकि नागको बड़ी किला हुई। वे सोवने लगे कि इस शापका अतीकार क्या है। उन्होंने अपने धाइयोंको इकट्ठा किया और सबसे सलाह करने लगे।



वासुकिने कहा, 'प्राह्मों ! आपलोग जानते ही है कि माताने हमें शाप दे दिया है। अब हमसोगोंको वाहिये कि सोच-विचानकर उसके निकारणका उथाय करें। सब शायोका प्रतीकार सम्बंध है, परन्तु माताके शायका प्रतीकार दिखायी नहीं पड़्छा। हमें अब समय व्यर्थ नहीं गैंकाना जाहिये। विचार कानेसे पहले ही उपाय करनेसे काम बन भकता है। तब 'ठीक है, ठीक है' कहकर सभी बुद्धिमान् और चतुर सर्प विचार करने लगे। कुछ नागोंने कहा, 'हमलोग प्राह्मण बनकर जननेजयसे भिज्ञा माँगे कि तुम यह मत करे।' कुछने कहा, 'हम पन्ती बनकर ऐसी सलाइ दें, जिससे यह ही न होने पाये।' किसीने कहा कि 'उनके पुरोहतको ही हैसकर मार डाला जाय। पुरोहतके मरनेसे अपने-आय यह कक जायगा।' धर्मातमा और द्यालु नागोंने कहा, 'राम-राम! ब्रह्महत्या करनेका विचार तो मूखंतापूर्ण और अञ्चय है! विपत्तिके समय धर्मसे ही रहा। होती है। अधर्मका आक्रय लेनेसे तो सारे जगत्का ही सत्यानादा हो जायगा।'
कुछ नागोंने कहा, 'हम बादल बनकर यज्ञकी आग बुझा
देंगे।' कुछ बोले, 'हम यज्ञकी सामग्री ही चुरा लायेंगे।' कुछने
कहा, 'हम लाखों आदमियोंको डेंस लेंगे।' अन्तमें सर्पोन
कहा, 'वासुके! हम सब तो प्याँ सोख सकते हैं। अब
आपको जो अच्छा लगे, वह उपाय द्यीग की बिच खे हैं। इन
बिचारों में अध्यवहार्यता बहुत अधिक है। चलो, हमलोग
अपने पिता महात्मा कश्यपको प्रसन्न करें और उनके
आज्ञानुसार काम करें। जिस प्रकार हमलोगोंका हित हो, वही
काम करना है। मैं सबसे बड़ा है। चलाई-चुखांकी विज्येवारी
मेरे ही सिर होगी, इसलिये में बहुत किन्तत हो ता है।

उनमें एक एरायत्र नामका नाग वा । उसने सब सर्वों और वासुकिकी सम्मति सुनकर कहा कि, 'भाइयो । उस यहका राजना अधवा जनमेतायका मान जाना सञ्चय नहीं है । अपने भाग्यके अपराधको भाग्यपर ही छोड़ देना वाहिये । दुनरेके आध्यसे काम नहीं कलता । इस विपत्तिसे वजनेके लिये में जो कहता हूँ, उसे आपरालेग स्थानपूर्वक सुनिये । जिस समय माताने यह साथ दिया था, उस समय हरकर में उसकी पोदने छिम गया था । जह छुर शाय सुनकर देवताओंने हहाजोंके पास जाकर कहा, 'भगवन् । कटोराहरूमा कहाजे छोड़कर ऐसी कीन खी होगी, जो अपने मुहसे अपनी सम्बानको शाय दे हाले । पितामह । स्वयं आपने भी उसके शायका अनुमोदन ही किया, निषेध नहीं किया; इसका क्या कारण है ?' महाजीने कहा, 'देवताओं । इस समय बगत्में सर्व बहुत कह गये हैं । से बड़े कोशी, हरावने और विषेते हैं । प्रजाके हितके लियं मैंने कडूको रोका नहीं। इस शापसे खुद्र, पापी और व्हरित सर्पोका ही नाश होगा। धर्मातम सर्प सुरक्षित रहेंगे। और यह बात भी है कि वायावर वंदामें नरत्कार नामके एक खि होंगे। उनके पुत्रका नाम होगा आसीक। वहीं कनमेजवका सर्प-यह बंद करा सकेंगे। तब बाकर धार्मिक सर्पोका खुटकारा होगा।' देवताओं के पूक्तेपर ब्रह्मात्रीने और भी कटलाया कि जरत्कासको पत्नीका नाम भी जरत्कार ही होगा। वह सर्पात्र वासुक्तिको बहिन होगी। उसके गर्पसे आसीकका जन्म होगा और वहीं सर्पोको मुक्त करेगा।' इस प्रकार बातवात करके ब्रह्मात्री और देवता अपने-अपने लोकको कते गये। सो, सर्पात्र बासुके! मेरे विचासरे आपको बहिन जरत्कासका विवाह उस जरत्कार ऋषिसे ही होना बाहिये। वे जिस समय भिद्याके समान पत्नीकी पाचना करें, उसी समय उन्हें आप अपनी बहन दे दें। यही इस विचलिसे रक्षाका ज्याय है।'

एकायज्ञकी बात सुनकर सभी सपेंदि प्रसन्न चित्तसे कहा— ठीक है, ठीक है। तभीसे वासुकि नाग बढ़े प्रेमसे अपनी बहिनकी रहा करने लगे। उसके बोड़े दिनों बाद ही समुद्र-मन्छन हुआ, किसपे वासुकि नागकी नेती (मधनेवासी रसती) बनावी गयी। इसलिये देवताओंने वासुकि नागको बहुतजीके पास ले जाकर फिरसे वही बात कहस्त दी, जो एकायज्ञ नागने कही थी। वासुकिने सपेंको जरस्कारु बहिकी कोजमें नियुक्त कर दिया और उनसे वह विधा कि 'जिस समय जरस्कारु कहि विवाह करना वाहें, उसी समय प्राप्त-से-जीम आकर मुझे सुवित करना वाहें, उसी समय प्राप्त-से-जीम आकर मुझे सुवित करना वाहें, उसी समय

#### जरत्कारु ऋषिकी कथा और आस्तीकका जन्म

शौजक खणिने पूछा—सूतनदन । आपने जिन जरतकारु ऋषिका नाम किया है, उनका जरतकारु नाम क्यों पदा था ? इनके नामका अर्थ क्या है और उनसे आस्तीकका जन्म कैसे हुआ ?

उपस्थाजीने कहा—'जरा' शब्दका अर्थ है सब, 'कारु' शब्दका अर्थ है दारुण। तात्पर्य यह कि उनका शरीर पहले बढ़ा दारुण अर्थात् हर्ट्य-कर्ट्य था। पीछे उन्होंने तपस्या करके उसे जीर्ण-शीर्ण और श्लीण बना लिया। इसीसे उनका नाम 'बरकारु' पड़ा; वासकि नागकी बहिन भी पहले वैसी हो थी। उसने भी अपने शरीरको तपस्याके द्वारा श्रीण कर लिया, इसलिये यह भी जरतकार कहलायी। अब आसीकके जन्मको कवा सुनिये।

करकार ऋषि बहुत दिनोतक ब्रह्मवर्ष धारण करके तथावामें संलग्न रहे। वे विवाह करना नहीं बाहते थे। वे जप, तप और खाध्यायमें लगे रहते तबा निर्मय होकर खच्छन्द क्यासे पृथ्वीमें विवारण करते। उन दिनो परीक्षित्का राजतकारु बा। मुनिवर करकारुका नियम था कि नहीं सायकारु हो जाता, वहीं वे दहर जाते। वे पवित्र तीथींमे

जाकर स्नान करते और ऐसे कठोर निषमीका पालन करते, जिनको पालना विषयलोतुप पुरुवोके लिये प्राय: असमाव है। वे केवल वायु पीकर निराहार रहते। इस प्रकार उनका शरीर सूख-सा गवा । एक दिन यात्रा करते समय उन्होंने देखा कि कुछ पितर नीचेंकी और मुँह किये एक गड़ेमें लटक रहे 🖁 । वे एक रहसका तिनका एकड़े हुए थे और वहीं केवल बच भी रहा था। उस तिनकेकी जड़को भी धीरे-धीरे एक जुड़ा कुतर रहा था। पितृगण निराहार थे, दुबलें और दुःखीं थे। वसकारने उनके पास काकर पूछा, 'आपलोग जिस ससके तिनकेका सहारा लेकर लटक रहे हैं, उसे एक बूहा कुतरता जा रहा है। आपलोग कौन हैं ? जब इस शसकी जड़ कट जायगी, तब आपलोग नीजेकी और पुँह किये गढ़ेयें गिर जावेंगे । आपलोगोको इस अक्लामें देलकर मुझे बड़ा दुःस हो रहा है। मैं आपकी क्या सेवा कर्त ? आयलोग येरी तपस्यके चौथे, तीसरे अथवा आये भागमें इस विचलिसे क्याचे जा सकें तो बतलातें । और तो क्या, मैं अपनी सारी तपस्याका फल देकर भी आपलोगीको बचाना बाहता है। आप आज्ञा कीजिये।'

पितरोने करा—'आप बूढ़े ब्रह्मकारी हैं. हमारी रक्षा करना बाहते हैं; परन्तु हमारी विपत्ति तपस्यके बतासे नहीं टाव सकती। तपरपाका फल तो हमारे पास भी है। परनु वैद्यापरम्पराके नापाके कारण हम इस घोर नरकमें गिर रहे हैं। आप वृद्ध होकर करणावश हमारे लिये चिन्तित हो रहे हैं. इसलिमे हमारी बात सुनिये। हमलोग वावावर नामके ऋषि हैं। वंशपरम्परा क्षीण हो जानेसे हम पुष्पालोकोंसे नीचे गिर गये हैं। हमारे वेशमें अब केवल एक ही व्यक्ति रह गया है, वह भी नहींके बराबर है। हमारे अभाग्यसे वह तपाले हो गया है, उसका नाम जरत्कार है। वह बेद-शेदाङ्गोंका विद्वान् तो है ही; संयमी, उदार और क्राफ़ील भी है। उसने तपत्कके लोभसे हमें संकटमें डाल दिया है। उसके कोई भाई-क्यु अथवा पत्ती-पुत्र नहीं है। इसीसे हमलोग बेहोदा होकर अनाथकी तरह गढ़ेमें लटक रहे हैं। यदि वह आपको कहीं मिले तो उससे इस प्रकार कड़ना— करत्कारो । तुन्हारे पितर नीचे मुँह करके गढ़ेमें लटक रहे हैं। तुम विवाह करके सन्तान अपन्न करो । अन हमारे वंशके तुन्हीं एक आक्रय हो ।' ब्रह्मचारीबी ! यह जो आप खसकी वह देश रहे हैं. यही हमारे वेशका सहारा है। हमारी वेशपरन्पराके जो लोग नह हो चुके हैं, वही इसकी कटी हुई जड़े हैं। यह अचकटी जड़ ही जरत्कास है। जड़ कुतरनेवाला चुहा महावली काल है। यह एक दिन जरतकारको भी नष्ट कर देगा, तब हमलोग और भी

विपत्तिमें पड़ जायेंगे। आप जो कुछ देख रहे हैं, वह सब जरत्कारुसे कड़ियेगा। कृपा करके यह बतरग्रहये कि आप कौन हैं और इसारें बन्युकी तरह हमारे रिध्ये क्यों शोक कर रहे हैं?'

पितरोको बात सुनकर जरकारको बढ़ा शोक हुआ। उनका गला रुंच नचा, उन्होंने गद्गद वाणीसे अपने पितरीसे कह, 'आयलोग मेरे ही फिता और पितामह है। मैं आप-स्प्रेगोंका अपराधी पुत्र जरत्कात हूँ। आपलोग मुहा अपराधीको वृष्य दीजिये और मेरे करनेयोग्य काम कतलाइये ।' चितरोने कहा, 'बेटा ! यह बड़े सौधान्यकी बात है कि तुम संयोगवड़ा वहाँ आ गये। भला, बतलाओ तो तुमने अकाक विवाह क्यों नहीं किया ?' जसकारने कहा, 'पितृगण ! घेरे इदयमें यह बात निरनार घूमती रहती थी कि नै असल्ड ब्रह्मबर्चका पालन करके सर्ग प्राप्त करें। मैंने अपने मनमें यह दृढ़ संकलप कर लिया था कि मैं कभी विवाह नहीं कर्मणा। परना आपलोगोंको उलटे लटकते देखकर मैंने अपना प्रश्नाचर्यका निश्चय पलट दिया है। अब मैं आपलोगोंके लिये निसंदेश विवाह कर्लेगा। वदि मुझे मेरे ही नामकी बन्या मिल जायगी और वह भी भिक्ताकी तरह, तो मैं उसे पत्नीके रूपमें खीकार कर हूँगा, परन्तु उसके प्तरण-योषणका धार नहीं डठाऊँगा । ऐसी सुविधा मिलनेपर ही मैं विवाह करूँगा, अन्यवा नहीं। आपलोग बिन्ता मत कीजिये। आपके कल्याणके लिये मुझसे पुत्र होगा और आप परात्रीकर्षे सुरक्षसे खोगे'।

जरतकाल अपने चित्ररोसे इस प्रकार कहकर पृथ्वीपर विकाने लगे। परनु एक तो उन्हें बूझ समझकर कोई उनसे अपनी बन्दा म्वाहना नहीं चाहता या और दूसरे उनके अनुक्रय कन्या मिलती भी नहीं थी। वे निराश होकर वनमें गये और पितरोंके हितके लिये तीन बार धीरे-धीरे बोले, 'मैं कन्याकी याचना करता है। यहाँ जो भी कर-अंकर अथवा गुप्त या प्रकट प्राणी हैं, वे मेरी बात सुने । मैं पितरोंका दुःख मिटानेक लिये उनकी प्रेरणासे कन्याकी भीख माँग रहा है। जिस कन्याका नाम मेरा ही हो, जो भिक्षाकी तरह मुझे दी जाब और जिसके भरण-योषणका चार मुक्कपर न रहे, ऐसी रूना मुझे प्रदान करो।' वासुकि नागके द्वारा नियुक्त सर्प जरतकालकी बात सुनकर नागराजके पास गये और उन्होंने कटार अपनी वहिन लाकर धिक्षाक्रमसे जरत्कास ऋषिको समर्पित की। जरत्कारु ऋषिने उसके नाम और भरण-पोषणकी बात जाने विना अपनी प्रतिज्ञाके विपरीत उसे स्वीकार नहीं किया और वासुकिसे पूछा कि 'इसका क्या

नाम है ?' और साथ ही यह भी कहा कि 'मैं इसका घरण पोषण नहीं करूँना।'



वासुकि नागने बना-'इस तपतिवनी कन्याका नाम भी जराकार है और यह मेरी बहिन है। मैं इसका चरण-पोषण और रक्षण कर्मगा । आपके लिये ही मैंने इसे अवलक रख छोड़ा है।' जरकात ऋषिने कहा, 'मैं इसका भरण-पोषण नहीं करोगा, यह वर्त तो हो ही चुकी । इसके अतिरिक्त एक शर्त यह है कि यह कभी मेरा अधिय कार्य न करे। करेगी तो मैं इसे अवदय छोड़ हैंगा ।' जब नागराज जासुकिने उनकी पर्त सीकार कर ली, तब वे उनके घर गये। वहाँ विधियुर्वक विवाह-संस्कार सम्पन्न हुआ। जरत्कारु ऋषि अपनी पत्नी वरत्कारके साथ वासुकि नागके श्रेष्ट पवनमें रहने लगे। उन्होंने अपनी पत्नीको भी अपनी शर्मको सुबना दे दी कि 'मेरी क्रविके विरुद्ध न तो कुछ करना और न कहना। वैसा करोगी तो में तुन्हें छोड़कर चला जारूँगा।' उनकी पत्नीने खीकार किया और यह सामधान रहकर उनकी सेवा करने लगी । समयपर उसे गर्भ रह गया और धीरे-धीरे बढ़ने लगा ।

एक दिनकी बात है। जरत्कारु ऋषि कुछ शिव-से होकर अपनी पातीकी गोदमें सिर शतकर सीचे हुए थे। वे सी ही रहे थे कि सूर्यातका समय हो आया। ऋषि-पत्नीने सोचा कि 'पतिको जगाना धर्मके अनुकुल होगा या नहीं ? ये बड़े कह उठाकर धर्मका पालन करते हैं। कहीं जगाने या न जगानेसे में अपराधिनी तो नहीं हो जाड़ेगी ? जगानेपर इनके कोपका प्रव है और न जगानेपर धर्म-लोपका। अन्तमें वह इस काँपते इदयसे बीरज बरकर हाथ जोड़ कहा-'धर्मज़ ! मुझ निश्चयपर पहुँची कि ये बाहें कोय करें, यस्तु इन्हें धर्मलोयसे । निस्पराधको यत छोड़िये । मैं धर्मपर अटल रहकर आपके

वकाना चातिये।' ऋषि-यत्नीने बडी मधुर वाणीसे कता, भाग ! उठिये । सूर्वांस हो रहा है। आवयन करके

सन्द्रवा कॉलिये। यह अग्रिहोत्रका समय है। पश्चिम दिशा त्याल हो रही है।' ऋषि जात्कारु जगे। क्रोधके मारे उनका होठ काँपने लगा। उन्होंने कहा, 'सर्पिजी ! तूने मेरा अपमान किया है। अब मैं तेरे पास नहीं ख़ैमा। जहाँसे आया है, बही बला जाऊँगा। मेरे इदयमें यह दुइ निक्षय है कि मेरे सोते रहनेपर सूर्य अस्त नहीं हो सकते थे। अपमानके स्थानपर रहना अक्का नहीं हरतता। अब मैं बाढेगा।' अपने पतिकी हद्यमें कैंय-कैंयी पैदा करनेवाली बात सुनकर ऋषि-पहाँने कहा, 'धगवन् ! मैंने अपगान करनेके लिये आपको नहीं जनाया है। आपके धर्मका लोप न हो, मेरी वही दृष्टि थी।' जरत्कारु ऋषिने कहा, 'एक बार जो पुँहसे निकल गया, वह झुठा नहीं हो सकता। मेरे-तुष्टारे बीच इस प्रकारकी दार्त तो पहले ही हो चुकी है। तुम मेरे जानेके बाद अपने घाड़िसे कहना कि से जले गर्थ । यह भी कहना कि मैं यहाँ बढ़े सुसासे रहा । भेरे

जानेके बाद तुम किसी प्रकारकी किया मत करना।' ऋषि-पत्नी डोकप्रश हो गयी। उसका मुँह सुख गया, वाणी गदगद हो गयी। आँखोमें आँसू घर आये। उसने



लेकर आपके साथ मेरा विवाह किया था। अभी वह पूरा नहीं हुआ। हमारे जाति-भाई कड्-माताके द्वापसे कसा है। आपसे एक सन्तान अपत्र होनेकी आवश्यकता है। उसीसे हमारी जातिका कल्याण होगा। आपका और मेरा संयोग निष्फल नहीं होना चाहिये। अधी येरे गर्भसे सन्तान मी तो नहीं हुई ! फिर आप मुझ निरपराथ अवलाको छोड़कर क्यों जाना चाहते हैं ?' पत्नीकी बात सुनकर ऋषिने कहा, 'तुन्तर्ग पेटमें अग्निके समान तेजावी गर्थ है। वह बहुत बड़ा विद्यान् और धर्मात्मा ऋषि होगा ।' वह कड़कर जसकारु ऋषि चल गये।

पतिके जाते ही ऋषि-पत्नी अपने भाई वासुकिके पास गवी और उनके जानेका समाचार सुनाया । यह अप्रिय घटना सुनकर वासुकिको बद्ध कष्ट हुआ। उन्होंने कड़ा, 'बहिन ! हमने जिस उदेश्यसं उनके साथ तुन्हारा विवाह किया था, यह तो तुम्हें मालूम ही है। यदि उनके हारा तुन्हारे राज्येसे पुत्र हो जाता तो नागीका मला होता। या पुत्र छहानीके कचनानुसार अवस्य ही जनमेजपके यहारे हमलोगोजी रक्षा करता। बहिन ! तुम उनके द्वारा गर्भवती हुई हो न 7 हम बाहते हैं कि तुष्हारा विवाह निकाल न हो । अपनी बहिनसे भाईका यह पूछना टबित नहीं है, किर भी प्रयोजनके गौरवको देसते हुए मैंने यह प्रश्न किया है। मैं जानता है कि जब उन्होंने एक बार जानेकी बात कहा ही तो उन्हें लौटाना असम्बद्ध है। मैं उनसे इसके लिये कडूँगा भी नहीं, कड़ी वे | नागोंको हवित करने लगा।

प्रिय और हितमें संलय रहती हूँ। मेरे प्राइने एक प्रयोजन | मुझे काप न दे दें। बहिन ! तुम सब बात मुझसे कही और मेरे इदक्ते वह संकटका काँटा निकाल वो ।' ऋषि-पत्तीने अपने भाई वासुकि नागको डाव्स बँधाते हुए कहा, 'भाई ! मैंने भी उनसे यह बात कही थी। उन्होंने कहा है कि गर्भ है। क्होंने कभी विनोदसे भी कोई झूठी बात नहीं कही है। फिर इस संकटके अवसरपर तो उनका कहना झुठा हो ही कैसे सकता है। उन्होंने जाते समय मुझसे कहा कि 'नागकन्ये ! अपनी प्रयोजन-सिद्धिके सम्बन्धमें कोई विना। नहीं करना। तुन्हारे गर्थसे अप्रि और सूर्यके समान तेजस्वी पुत्र होगा।' इसलिये भाई ! तुम अपने मनमें किसी प्रकारका दुःश न करो ।' यह सुनकर वासुकि कहे प्रेम और प्रसन्नतासे अपनी बहिनका स्वागत-सतकार करने लगा और उसके पेटमें शुक्र यकके बन्द्रमाके समान गर्भ भी बढ़ने लगा।

समय आनेपर वासुकिकी बहिन जराकारके गर्भसे एक दिव्य कुमारका जन्म हुआ। उसके जन्मसे मातृबंदा और पितृबंश क्षेत्रोंका थय जाता रहा । क्रमशः बड़ा होनेपर उसने व्यवन मुनिसे केटीका साङ्गोपाङ्ग अध्ययन किया। यह व्याकारी बालक बचयनमें ही बड़ा बुद्धिमान् और साल्विक था। जब वह गर्भमें आ, तभी पिताने उसके सम्बन्धमें 'असित' (है) पद्का उचारण किया वा; इसलिये उसका नाम 'आसीक' हुआ। नागराज वासुकिके घरपर बाह्य-अवस्थामें बड़ी सावधानी और प्रचलसे उसकी रक्षा की गयी। बोड़े ही दिनोंमें वह बात्यक इनके समान वदकर

### परीक्षित्की मृत्युका कारण

श्रीरहेनकश्रीने कहा—सूत्रनन्तः! राजा जनमंत्रयने उत्तंककी बात सुनकर अपने पिठा परीक्षित्की मृत्युके सन्बन्धमें जो पुछ-ताछ की थी, उसका आप विस्तारसे वर्णन क्येंबिये।

तमक्षकानीने कहा—एजा जनमेजधने अपने मन्त्रियोसे पुरूष कि 'मेरे पिताके जीवनमें कोन-सी घटना घटित हुई थी ? वनकी मृत्यु किस प्रकार हुई थी ? मैं उनकी मृत्युका वृत्तान्त सुनकर वही कर्मेगा, विससे जगत्का लाभ हो ?'

मन्त्रियोने कहा—महाराज ! आपके पिता बढ़े धर्मात्मा, क्दार और प्रजापालक थे। इम बहुत संक्षेपसे उनका चरित्र आपको सुनाते हैं। आपके धर्मज़ पिता मूर्तिमान् धर्म वे। वन्हेंने धर्मके अनुसार अपने कर्तव्ययक्तनमें संलग्न बारो

क्जोंकी प्रजाकी रक्षा की भी। उनका पराक्रम अतुलनीय बा । वे सारी पृथ्वीकी ही रक्षा करते थे । न उनका कोई हेवी वा और न वे ही किसीसे द्वेष करते थे। वे सबके प्रति समान दृष्टि रसते थे। उनके राज्यमें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय, चूह—सभी असत्रताके साथ अपने-अपने कर्ममें लगे स्रुते वें। विषया, अनाव, लैंगड़े, लूले और गरीबोंके खान-पानका भार उन्होंने अपने ऊपर ले रखा बा। उनकी प्रजा हर-पुष्ट रहती थी। वे बड़े ही श्रीमान् और सत्यवादी थे। उन्होंने कृपावार्यसे धनुषेंदकी शिक्षा प्राप्त की वी। भगवान् बीकृष्ण आपके पिताके प्रति बड़ा प्रेम रखते थे। विद्योष क्वा, वे सभीके प्रेमपात्र थे। कुरुवंशके परिक्षीण होनेपर

वनका जन्म हुआ था, इसीसे उनका नाम परीक्षित् हुआ ! वे राजधर्म और अर्थशास्त्रमें बढ़े कुदाल थे। वे बढ़े मुद्धिमान, धर्मसेवी, जितेन्द्रिय और नीतिनियुण थे। उन्होंने साठ वर्षतक प्रजाका पालन किया। इसके बाद सारी प्रजाको दु:सी करके वे परसोक सिधार गये। अब यह राज्य आपको प्राप्त हुआ है।



जनमेजपने कहा—मजियो । आपालेगोने मेरे प्रक्रका उत्तर तो दिया ही नहीं । हमारे खंडाके सभी राजा अपने पूर्वजोके सदावारका ध्यान रत्ककर प्रजाके हितेयाँ और प्रिय होते आये हैं । मैं तो अपने पिताकी मृत्युका कारण जानना बाहता है।

पनियोंने करा—पहाराज । आपके प्रजापालक पिता
महाराज पाण्डुकी तरह ही ज़िकारके प्रेमी थे। उन्होंने सारा
राजकार्य हमलोगोंपर छोड़ रखा था। एक बार वे ज़िकार
सोलनेके लिये बनमें गये हुए थे। उन्होंने बाजसे एक हरिनको
मारा और उसके भागनेपर उसका पीछर किया। वे अकेले ही
पैदल बहुत दूरतक बनमें हरिनको हुँडते हुए बले गये, परन्
उसे पा नहीं सके। वे साठ वर्षके हो चुके थे, इसलिये बक
गये और उन्हें भूक भी लग गयी। उसी समय उन्हें एक
मुनिका दर्शन हुआ। वे भीनी थे। उन्होंने उन्होंसे प्रज किया।
परन्तु ये कुछ नहीं बोले। उस समय राजा भूखे और
धके-मदि थे, इसलिये मुनिको कुछ न बोलते देखकर
कोधित हो गये। उन्होंने यह नहीं जाना कि ये मीनी है।
इसलिये उनका तिसकार करनेके लिये धनुक्की नोकसे महा

साँच उठाकर उनके कंधेपर झल दिया। मौनी मुनिने राजाके इस कृत्यपर धाल-बुरा कुछ नहीं कहा। वे खुपवाप शान्तपावसे बँठे रहे। राजा न्वॉ-के-त्वों वहाँसे उत्तटे पाँच राजधानीमें लॉट आये।

योगी ऋषि श्रमीकके पुत्रका नाम था मुद्री। वह बड़ा तेजस्वी और शक्तिशाली **या। जय महातेजस्वी शृहीने** अपने सत्ताके मुहसे यह बात सुनी कि राजा परीक्षित्ने मीन और निक्षल अवस्थामें मेरे पिताका तिरत्कार किया है तो वह क्रोबरो आग-बब्रुण हो गया। उसने हावमें जल लेकर आपके पिताको प्राय दिया—'जिसने मेरे निरपराध पिताके कंचेयर मरा हुआ साँच डाल दिया, उस दुष्टको तक्षक नाग क्रोध करके अपने विषसे सात दिनके भीतर ही जला देगा। लोग मेरी तपनाच्या कल देखें।' इस प्रकार शाप देकर नहीं। अपने पिताके पास गया और सारी बात कह भुनायी। प्रामीक मुनिने यह सब सुनकर अच्छा नहीं समझा तथा आपके पिताके यास अपने चीतत्वान् एवं गुणी शिष्य गौरमुसको भेजा। गौरमुखने आकर आपके पितासे कहा, 'हमारे गुरुदेवने आपके लिये वह सन्देश भेजा है कि राजन् ! मेरे पुत्रने आवको द्वाप दे दिवा है. आप सावधान हो जायै। तक्षक अपने कियमें सात दिनके भीतर ही आपको जला देगा।' आपके पिता साखधान हो गये।



सातवे दिन जब तक्षक आ रहा था, तब उसने काश्यप नामक ब्राह्मणको देशा। उसने पूछा, 'ब्राह्मण देवता! आप इतनो प्रोप्रतासे कहाँ वा रहे हैं और बया करना चाहते हैं?'

काश्यपने कहा, 'जहाँ आज राजा परीक्षित्को तकक साँप जलावेगा, वहीं जा रहा हूँ। मैं उन्हें तुरंत जीवित कर दूँगा। मेरे पहुँच जानेपर तो सर्प उन्हें जला भी नहीं सकेगा।' तककने कहा, 'मैं ही तक्षक हूँ। आप मेरे डैसनेके बाद उस राजाको क्यों जीवित करना चाहते हैं ? मेरी शक्ति देखिये, मेरे डेसनेके बाद आप उसे जीवित नहीं कर सकेंगे।' यह कहकर उहाकने एक वृक्षको हैस लिया। उसी क्षय वह वृक्ष जलकर लाक हो गया। कारयप ब्राह्मणने अपनी विद्याके बलसे उस वृक्षको उसी समय हरा-भरा कर दिया । अब तक्षक ब्राह्मण देवताको प्रलोधन देने लगा। उसने कहा, 'बो बाह्रो, जुहसी ले लो ।' ब्राह्मणने कहा, 'मैं तो धनके लिये वहाँ जा रहा हूँ ।' तक्षकने कहा, 'तुम दस राजासे जितना घन तेना चाहते हो, मुप्रसे ले लो और यहींसे लौट जाओ'। तक्कके ऐसा करुनेपर काइयप ब्राह्मण मुहर्मांगा धन लेकर लॉट गये। उसके बाद तक्षक छलमे आया और उसने आयके महलमें बैडे एवं सावधान धार्मिक पिताको विषकी आगसे मत्म कर दिया । तदननार आपका राज्याभिषेक सन्पन्न हुआ । यह कथा बड़ी तु:शव है। फिर भी आपको आदासे हमने सब सुना

दिया है। तहाकने आपके पिताको डैसा है और जांक ऋषिको भी बहुत परेशान किया है। आप जैसा उचित समझें, करें।

वनमंत्रपनं कहा—मन्त्रियो ! तक्षकके डैसनेसे युक्षका रासकी डेरी हो जाना और फिर उसका हरा हो जाना बढ़े आक्ष्मिकी बात है। यह बात आपलोगोंसे किसने कही ? अवस्य हो तक्षकने बड़ा अनर्थ किया। यदि यह ब्राह्मणको यन देकर न लौटा देता तो कास्थ्य मेरे पिताको भी जीवित कर देते। अच्छा, मैं उसको इसका दण्ड दूँगा। पहले आप-लोग इस कथाका मृत्य तो बतल्याइये।

सन्तियोंने कहा—महाराज ! तक्षकते जिस वृक्षको हैसा बा. उत्तयर पहलेसे ही एक मनुष्य सुली लकड़ियोंके लिये बड़ा हुआ बा। यह बात तक्षक और काश्यप दोनोंमेसे किसीको मालुम न बी। तक्षकके हैसनेपर वृक्षके साथ वह मनुष्य भी भाग हो गया वा। काश्यपके मन-अभावसे वृक्षके साथ वह भी जीवित हो गया। तक्षक और काश्यपकी बातबीत उसीने सुनी बी और वहाँसे आकर हमलोगोंको सुवित की बी। अब आप हमलोगोंका देशा-सुना जानकर बो उच्चत हो कीजिये।

### सर्प-यज्ञका निश्चय और आरम्भ

उम्मचानी कवते हैं—'शीनकादि ऋषियो ! अयवे पिताकी मृत्युका इतिहास सुनकर जनमेजवको बड़ा दुःल हुआ। वे कुद्ध होकर हाब-से-हाब मलने लगे। शोकके कारण उनकी लम्बी और गरम साँस बलने लगी। आँखें ऑसुसे भर गयी। वे दुःख, शोक तवा क्रोग्रसे भरकर अग्नि बहाते हुए शास्त्रोक्त विधिसे हाथमें जल लेकर बोले—'मेरे पिता किस प्रकार स्वर्गवासी हुए, यह बात मैंने विस्तारके साथ सुन ली है। जिसके कारण मेरे पिताकी मृत्यु हुई है, उस दुरात्मा तक्षकसे बदला लेनेका मैंने पत्का निक्रय कर लिया है। उसने खर्थ मेरे पिताका नाश किया है, शृङ्खी ऋषिका शाप तो एक बहानामात्र है। इस बातका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि उसने कादयप ब्राह्मणको, जो विष उतारनेके लिये आ रहे वे और जिनके आनेसे मेरे पिता अवस्य ही जीवित हो जाते, धन देकर लौटा दिया। यदि हमारे मन्त्री काञ्चय ब्राह्मणका अनुनय-विनय करते और वे अनुवत्तपूर्वक मेरे पिताको नीवित कर देते तो इससे उस दुष्टकी क्या हानि होती। ऋषिका साप पूरा हो जाता और मेरे पिता जीवित रह जाते।

मेरे पिताको मृत्युमें सारा अपराध तक्षकका ही है, इसलिये में अससे अपने पिताकी मृत्युका बदला लेनेका संकल्प करता है।' पितायोंने महाराज जनमेजयकी इस प्रतिहाका अनुमोदन किया।

अब राजा जनमंजयने पुरोहित और ऋतिकोंको बुताकर कहा, 'दुरात्मा तक्षकने मेरे पिताकी हिंसा की है। आपलोग ऐसा ज्याय जताहचे, जिससे मैं जतला ले सकूँ। क्या आप-लोग ऐसा कर्म जानते हैं, जिससे मैं उस कुर सर्पको ध्यकती आगमें होम सकूँ,?' ऋतिकोंने कहा—'राजन्। देवताओंने आपके तिये पहलैसे ही एक महायकका निर्माण कर रखा है। यह बात पुराणोमें प्रसिद्ध है। उस यक्रका अनुहान आपके आतिरिक्त और कोई नहीं करेगा, ऐसा पौराणिकोंने कहा है और हमें उस यक्षकी विधि मासूम है।' ऋतिकोंकी बात सुनकर जनमेजयको विश्वास हो गया कि निश्चय ही अब ठक्क कर जायगा। राजाने ब्राह्मणोसे कहा, 'मैं वह यज्ञ करूँगा। आपलोग इसके लिये सामग्री संग्रह कीजिये।' वेदन ब्राह्मणोंने हास्क्रियक्षेत्र अनुसार यक्ष-मण्डप बनानेके रिये जमीन नाप ली, यज्ञचालाके लिये बेह्नपण्डप ठेयार कराया तथा राजा जनमेजय यज्ञके लिये दीकित हुए।

इसी समय एक विचित्र घटना घटित हुई । किसी कला-कौरालके पारवृत विद्यान, अनुभवी एवं वृद्धिमान् मृतरे कहा- 'जिस रबान और समयमें वज्ञ-मञ्जय मायनेकी किया प्रारम्य हुई है, उसे देखकर यह मालूम होता है कि किसी ब्राह्मणके कारण यह यज्ञ पूर्ण नहीं हो संकेगा।' राजा जनमेंजपने यह सुनकर द्वारपालसे कह दिया कि मुझे सुजना कराये विना कोई मनुष्य यज्ञ-मण्डपमे न आने पाले।

अब सर्पयत्रको विधिसे कार्व प्रारम्भ हुआ। ऋत्विव् अपने-अपने काममें लग गये। ऋत्विजीकी आँखें पूर्वके कारण लाल-लाल हो रही थीं। वे काले-काले वस पहनकर मञोबारणपूर्वक इकन कर रहे थे। उस समय सभी सर्प मन-ही-मन काँपने लगे । अब बेकारे सर्वे तकनो, पुकारते, उक्रलो, लम्बी साँस लेते, पूछ और फनोसे एक दूसरेको लपेटते आगमें गिरने लगे। सपेद, काले, नीले, पीले, बचे, बुढे सभी प्रकारके सर्प किल्लाते हुए टपाटम आगके पुरुषे गिरने लगे । कोई चार कोसतक संबे और कोई कोई गायके कान बराबर लंबे सर्व उत्पर-ही-ऊपर कुन्डमें आहुति बन रहे थे।

सर्प-यक्तमें प्रवस्तवंशी चण्डभागंत्र होता वे। कीता उत्पाता, जैपिनि बह्या तथा पार्जुन्त और विङ्गल अध्वर्ष थे। एवं पुत्र और शिष्पोंके साथ व्यासत्री, खालक, प्रमतक, बेतकेत्, असित, देवल आदि सदस्य बे। नाम ले-लेकर आहति देते ही बड़े-बड़े भवानक सर्प आकर अप्रि-कुण्डपें गिर जाते थे। सपोंकी चर्बी और मेदकी धाराएँ बहने लगीं,

बड़ी तोसी दुर्गन्य बारों ओर फैल गयी तवा सर्पोंकी जिल्हाहटसे आकाश गूँज उठा । यह समाचार तक्षकने भी सूना। बहु भवभीत होकर देवराज इन्द्रकी शरणमें गया। अपने कहा, 'देवराज ! मैं अपराची हूँ। भवभीत होकर आपको चारणमें आधा हूँ। आप मेरी रक्षा कीजिये।' इन्हरे



प्रसन्त होका कहा कि 'मैंने तुष्हारी रक्षाके लिये पहलेसे ही ब्रह्मानीसे अभय-क्सन ते लिया है। तुन्हें सर्प-यत्रसे कोई पय नहीं । तुम कुशी मठ होओ ।' इन्द्रकी बात सुनकर तक्षक आनन्दमे इन्द्रमयनमें ही खने लगा।

# आस्तीकके वर माँगनेपर सर्प-यज्ञका बंद होना और सपेंसि बचनेका उपाय

रहनेसे बहुत-से सर्प नष्ट हो गये। केवल बोड्से हो क्व खे। इससे वासिक नागको बद्धा कष्ट हुआ। धकराहरके मारे उनका इदय व्याकुल हो गया। उन्होंने अपनी बहिन करत्कारसे कहा, 'बहिन ! मेरा अङ्ग-अङ्ग जल रहा है। दिशाएँ नहीं सुप्रतीं। चक्कर आनेके कारण बेहोश-सा हो रहा हैं। दुनिया घूम रही है। कलेजा फटा जा रहा है। मुझे ऐसा दीस रहा है कि अब मैं भी विवदा होकर इस बयकती आगमें

उपअवाजी कहते हैं—जनमेजचके बतामें सर्वोंका ह्वान होते | गिर बाऊँगा । इस यज्ञका वही खेरव है । मैंने इसी समयके क्रिये तुन्हारा विवाह करकारु ऋषिसे किया था। अब तुम इमलोगोकी रक्षा करो । ब्रह्मजीके कवनानुसार तुम्हारा पुत्र आसीक इस सर्प-पत्रको बंद कर सकेगा। वह बालक होनेवर भी ब्रेह वेदवेता और वृद्धोंका माननीय है। अब तुम उससे हमलोगोंकी रहाके लिये कह दो ।' अपने माईकी बात सुनकर ऋषि-पत्नी जराकारने सब बात बतलाकर नागोंकी रक्षाके तिये आसीकको प्रेरित किया। आसीकने माताकी आज्ञा स्वीकार कर वासुकिसे कहा—'नागराव ! आप मनमें ज्ञान्ति रक्तिये ! मैं आपसे सत्य-सत्य कहता हूँ कि दस शापसे आपलोगोंको मुक्त कर दूँगा ! मैंने हास-विश्वसमें भी कभी असत्य-भावण नहीं किया है ! इसलिये मेरी बात झूठ न समझो ! मैं अपनी शुभ वाणीसे राजा जनमंज्यको प्रसन्न कर हूँगा और वह यज्ञ बंद कर देगा ! मामाजी ! आप मुझपर विश्वास कीजिये !'



इस प्रकार वासुकि नामको आद्यासन देकर आलीक सर्पोको मुक्त करनेके लिये यहजालाये जानेके खेड्यमे कल पहें। उन्होंने वहाँ पहुँचकर देशा कि सूर्य और अफ्रिके समान तेजस्वी सभासदीसे यज्ञजाला परी है। हारपासीने उन्हें घीतर जानेसे रोक दिया। अब वे घीतर प्रवेश पानेके लिये यज्ञको सुति करने लगे। उनके हारा पज्ञकी सुति सुनकर जनमेजयने उन्हें घीतर आनेकी आहा दे दी। आसीक यज्ञ-मच्छ्यमें जाकर यज्ञमान, ऋत्यिज, सभासद् तथा आहिको और घी सुति करने लगे।

आसीकके द्वारा की हुई सुति सुनकर राजा, संभासद, ऋतिज् और अग्नि, सभी प्रसन्न हो गये। सकके मनोधाकको समझकर जनमेजयने कहा, 'यदापि यह बालक है, फिर भी बात अनुभवी वृद्धोंके समान कर रहा है। मैं इसे बालक नहीं, युद्ध मानता हैं। मैं इस बालकको वर देना चाहता हैं, इस विषयमें आपलोगोंकी क्या सम्मति है ?' सभासदीने कहा—'ब्राह्मण यदि बालक हो तो भी राजाओंके लिये

सम्यान्य है। यदि वह विद्वान् हो, तब तो कहना हो क्या। अतः आप इस कालकको मुँहमाँगी वस्तु दे सकते हैं। जनमेजयने कहा, 'आपलोग यवाशिक प्रयत्न कीजिये कि मेरा यह कर्म समाप्त हो जाव और तक्षक नाग अभी यहाँ आ जाय। यही तो मेरा प्रचान कृतु है। ऋतिकोंने कहा, 'अग्रिदेवका कहना है कि तक्षक भएभीत होकर इन्द्रके शरणागत हो गया है। इन्द्रते तक्षकको अभयदान भी दे दिया है।' जनमेजयने कुछ दुःली होकर कहा—'आपलोग ऐसा मन्त पड़कर हवन कीजिये कि इन्द्रके साथ तक्षक नाग आकर अग्रिमें भस्म हो जाय।' जनमेजयको बात सुनकर होताने आहुति हाली। उसी समय आकाशमें इन्द्र और तक्षक दिलाधी पहें। इन्द्र तो उस यहको देखकर कहत ही पड़रा गये और तक्षकको छोड़कर कलते करे। तक्षक क्षण-क्षण अग्रिन्यालको समीप आने लगा। तब हाह्यपाने कहा, 'राजन्। अब आपका काम ठोक हो रहा है। इस झाह्यपाको वर दे दीजिये।'

क्रमेक्पने कहा—ब्राह्मणकुमार । तुष्हारे-जैसे सत्पात्रको में उचित वर देना बाहता 🜓 अतः तुम्हारी जो इच्छा हो, प्रसम्रतासे माँग लो । मैं कठिन-से-कठिन वर भी तुम्हें हुँगा ।' आशोकने यह देशकर कि अब तक्षक अग्नि-कुण्डमें गिरनेहीवाला है, अवसरसे लाभ उठामा। उन्होंने कहा, 'राजर् ! आप मुझे चही जर दीजिये कि आपका यह यज्ञ बंद हो जाय और इसमें गिरते हुए सर्प कब जाये।' इसपर जननेजयने कुछ अप्रसन्न होकर कहा, 'समर्थ ब्राह्मण ! तुम स्तेना, बॉडी, मी और दूसरी कातुएँ इब्हानुसार ले लो । मै चाहता है कि यह यह बंद न हो।' आस्तीकने कहा 'मुझे सोना, चौदी, गी अववा और कोई भी वस्तु नहीं चाहिये; अपने मातुकुलके कल्याणके लिये में आपका यज्ञ ही बंद कराना बाहता हूँ।' जनमेजयने बार-बार अपनी बात दुहरायी, परन्तु आस्तीकने दूसरा वर यौगना स्वीकार नहीं किया। उस समय सभी केट्स सदस्य एक स्वरसे कहने लगे, 'यह ब्राह्मण वो कुछ माँगता है, वही इसको मिरन्ना चाहिये।'

जीनकर्जाने पूका—स्तनन्दन ! उस चलमें तो बड़े विद्वान् ब्रह्मण थे। किन्तु आसीकसे बात करते समय जो तक्षक अग्रिमें नहीं गिरा, इसका क्या कारण हुआ ? क्या उने वैसे मन्त्र हो नहीं सुझे ?

उन्तरकारी कहा—इन्द्रके हाथोंसे छूटते ही तक्षक पूर्णित हो गया। आस्तोकने तीन बार कहा, 'ठहर जा! ठहर जा! ठहर जा! इसीसे वह आकाश और पृथ्वीके बीचमें लटका रहा और अफ्रिकुव्हमें नहीं गिरा।' शौनकजी! सथासदीके बार-बार कहनेपर जनमेजयने कहा, 'अखा, आस्तीककी इच्छा पूर्ण हो। यह यज्ञ समाप्त करो। आस्तीक प्रसन्न हो। हमारे सूतने जो कहा था, वह भी सत्य हो। जनमेक्यके मुँहसे यह बात निकलते ही सब लोग आनन्द प्रकट करने लगे। सभीको प्रसन्नता हुई। राजाने ऋत्विज् और सदस्तोंको तथा जो अन्य ब्राह्मण वहाँ आये थे, उन्हें बहुत दान दिया। किस सूतने यज्ञ भेद होनेको भविष्यवाणी की थी, उसका भी बहुत सत्कार किया। यज्ञानका अवभ्य-स्नान करके आस्तोकका सूत्र खागत-सत्कार किया और उन्हें सब प्रकारसे प्रसन्न



करके विदा किया। जाते समय जनमेजयने कहा, 'आय मेरे अश्वमेथ वज्ञमे सभासद् होनेके किये पधारियेगा।' आस्तीकने प्रसन्नतासे 'तथास्तु' कहा। तत्पश्चात् अपने मामाके घर जाकर अपनी माता जरकारु आदिसे सब समाचार कह सुनाया।

उस समय वासुकि नागकी सचा यहसे बच्चे हुए सपाँसे भरी हुई थी। आसीकके मुँडसे सब समाचार सुनकर सर्य बहुत प्रसन्न हुए। उनोंने उनपर प्रेम प्रकट करते हुए कहा, 'बेटा! तुन्हारी जो इच्छा हो, वर माँग तो।' वे बार-बार कहने लगे, 'बेटा! तुमने हमें मृत्युके मुँहसे बच्चा तिया। हम तुमपर प्रसन्न हैं। कहो तुन्हारा कौन-सा प्रिय कार्य करें ?' आखीकने कहा—'मैं आपलोगोंसे यह वर मागता हूँ कि जो कोई सार्थकाल और प्रात:काल प्रसन्नतापूर्वक इस धर्ममय उपाख्यानका पाठ करे उसे सपोंसे कोई भय न हो।' यह बात सुनकर सभी सर्प बहुत प्रसन्न हुए। उन लोगोंने कहा, 'फियकर! तुन्हारी यह इच्छा पूर्ण हो। हम बड़े प्रेम और नज़तासे तुन्हारी यह इच्छा पूर्ण हो। हम बड़े प्रेम और नज़तासे तुन्हारा मनोरब पूर्ण करते रहेंगे। जो कोई असित, आर्तिमान् और सुनीब मन्त्रोमेंसे किसी एकका दिन या रातमें पाठ कर लेगा, उसे सपोंसे कोई भय नहीं होगा। वे मन्त्र क्रमहः थे हैं—

> यो जरत्कारूणा जातो जरतकारी महापशाः। आस्तीकः सर्पसमे वः पत्रगान् योऽप्यरक्षतः। तं स्परन्तं महाभागा न मो हिसितुम्हर्थः॥

> > (46138)

'जरत्कार ऋषिसे जरत्कार नामक नागकन्यामें आरतीक नामक यदाखी ऋषि उत्पन्न हुए। उन्होंने सर्पयज्ञमें तुम सर्पोकी रक्षा की थी। महाभाग्यवान् सर्पो ! मैं उनका सराग कर रहा है। तुमलोग मुझे मत हैसो।'

> सर्पंपसर्प मद्रे ते गच्छ सर्प महावित्। जनमेजयस्य बजान्ते आसीकवर्षनं स्मरः॥

> > (46174)

'हे महाविषयर सर्प ! तुम बले जाओ । तुम्हारा कल्याण हो । अब तुम जाओ । जनमेजयके यज्ञकी समाप्तियें आलीकने जो कुछ कहा या, उसका स्मरण करो ।'

> आस्त्रोकस्य वयः श्रुत्वा यः सर्थे न निवर्तते। द्यातचा चिद्यते मूर्जिन शिक्षणुक्षकलं यथा॥

> > (46125)

'जो सर्प आस्तीकके वचनकी शपव सुनकर भी नहीं त्येटेगा, उसका फन शीशमके फलके समान सैकड़ों टुकड़े हो जायगा।'

वार्मिकशिरोमणि आस्तोक ऋषिने इस प्रकार सर्प-यक्तसे सर्पोका उद्धार किया। शरीरका प्रारव्य पूरा होनेपर पुत्र-पौत्रादिको छोड्कर आस्तीक स्वर्ग चले गये। जो आस्तोक-चरित्रका पाठ या अवण करता है, उसे सर्पोका ध्रय नहीं होता।

#### श्रीवेदव्यासजीकी आज्ञासे वैशम्पायनजीका कथा प्रारम्भ करना

शीनकर्तानं कहा स्मृतनस्त । महाभारतकी कवा बड़ी ही पवित्र है। इसमें पाण्डवोका यहा गाया गया है। सर्प-स्थके अन्तमें जनमेजयकी प्रार्थनासे भगवान् श्रीकृष्णहैपायनने वैद्यम्पायनजीको यह आज्ञा दी श्री कि तुम वह कवा इन्हें सुनाओ। अब मैं वहीं कवा सुनना बाहता है। यह कवा भगवान् व्यासके मन:सागरसे उत्पन्न होनेके कारण सर्वरत्नमयी है। आप वहीं सुनाइये।

उपश्रवातीने वता—शीनकजी ! भगवान् वेदच्यासके द्वारा निर्मित महाभारत आख्यान मैं आपको प्रारम्बसे ही सुनातेगा। उसका वर्णन करनेयें युद्धे भी बड़ा आनन्द होता है। जब भगवान् श्रीकृष्णद्वैपायनको यह बात मालून हुई कि जनमेनय सर्प-यत्रमें दीक्षित हो गये हैं, तक वे वहाँ आये। धगवान् व्यासका जन्म शक्ति-पुत्र पराशरके द्वारा सत्यवतीके गर्भसे यमुनाकी रेतीमें हुआ था। ये ही पाण्डवोंके पितामह थे। वे जन्मते ही खेळासे बड़े हो गये और साङ्गोपाङ्क बेद तथा इतिहासींका ज्ञान प्राप्त कर लिया । इन्हें जो ज्ञान प्राप्त हुआ दा, उसे कोई तपस्वा, वेदाध्ययन, जल, उपवास, स्वाधाविक इति और विचारसे नहीं प्राप्त कर सकता । उन्होंने ही एक वेदको चार भागोमें विश्वक कर दिया। वे म्हान् ब्रह्मविं, विकालदर्शी, सत्पन्नत, परम पवित्र एवं सगुण-निर्गुण सामप्रके तत्त्वज्ञ थे । उन्हींके कृपा-प्रसादमे पाण्डु, धृतराष्ट्र और विदुरका जन्म हुआ था । उन्होंने अपने शिष्योंके साथ जनमंत्रपके व्या-पञ्चयमें प्रवेश किया । उन्हें देखते ही राजर्षि जनमेजय झटपट सदस्योंके



सिंहा बठकर खड़े हो गये और शिष्टाचारपूर्वक वज्ञमण्डपमें ले आये। उन्हें सुवर्णीसंहासनपर बैठाकर विधिपूर्वक पूजा की। अपने वंश-प्रवर्तकको पाद्य, आचमन, अर्ध्य और गौएँ देकर कनमेज्यको बड़ी प्रसन्नता हुई। दोनों ओरसे कुशल-मङ्गलके सन्बन्धमें प्रश्लोत्तर हुए। सभी सभासदोने भगवान् ज्यासकी पूजा की और उन्होंने यदायोग्य सबका सस्कार किया।

कदरनार जनपेजयने सचासदोंके साथ हाय जोड़कर क्वासजीसे यह प्रश्न किया, 'चगवन् ! आपने कौरयों और प्रापकवांको अपनी आँखोसे देखा था। मैं बाहता हूँ कि आपके मुँहसे उनका बरित्र सुनै । वे तो बड़े बर्माया थे, फिर उन लोगोंमें अनकनका क्या कारण हुआ ? उस घोर संप्रापके होनेको नौकत कैसे आ गयी ? उसके कारण तो प्राणियोंका बड़ा ही विश्वंस हुआ है। अवद्य ही दैक्वार उनका मन पुद्धकी ओर हुक गया होगा। आप कृपा करके मुझे उसका पूरा विवरण सुनद्धये।' जनमेजवकी यह बात सुनकर घगवान् बेट्यासने पास हो बैठे हुए अपने दिक्य वैद्याग्यापनसे कहा, 'वैद्यायान ! कौरव और पायाबोंमें जिस प्रकार फूट पड़ी वी, यह सब तुम मुझसे सुन सुके हो। अब वही बात तुम जनमेकवको सुना हो।' अपने पून्य गुरुदेवकी आज्ञा सुनकर परी सधामें वैद्याग्यापनजीने कहना प्रास्थ किया।

वैज्ञान्यपरजीने वड़ा—मैं संकल्प, विचार और समाधिके द्वारा पुरुदेशको नमस्कार करता है तथा सभी ब्राह्मण और विद्वानोका सम्यान करके परम ज्ञानी घगवान् व्यासका यत सुनाता 🖣 । भगवान् व्यासके द्वारा निर्मित यह इतिहास बड़ा ही पवित्र और बिस्तृत है। उन्होंने पुण्यात्या पाण्डबोकी यह कथा एक त्यस इत्सेकोपे कही है, इसके वक्ता और श्रोता ब्रह्मलोकमें जाकर देवताओंके समकक्ष हो जाते हैं। यह पवित्र और उत्तय पुराण वेद-तुल्य है, सुननेयोग्य कवाओंमें सर्वोत्तय है और नड़े-बड़े ऋषियोंने इसकी प्रशंसा की है। इस इतिहास-प्रन्वमें अर्थ और कामको प्राप्तिके धर्मानुकूल उपाय बतलाचे गये हैं तथा इससे मोक्षतत्त्वको पहचाननेवाली बुद्धि भी प्राप्त हो जाती है। इसके शवण, कीर्तनसे यनुष्य सारे पापोंसे कुट जाता है। इस इतिहासका नाम 'जय' है। संसारपर परम विजय अर्थात् कल्याण प्राप्त करनेके इच्छकोंको इसका अवण करना चाहिये। यह धर्मशास, अर्वशस्त्र और मोक्षशस्त्र—सब कुछ है। जो इसका श्रवण-वर्णन करते हैं, उनके पुत्र सेवक और सेवक स्वामिभक्त हो जाते हैं। जो इसका अवण करते हैं उनके वाचिक, मानसिक और शारीरिक पाप नष्ट हो जाते हैं। इसमें महाभारत कहते हैं। जो इस नामका व्युत्पत्तियुक्त अर्थ जानता है, वह सारे पापोंसे छूट जाता है। धगवान् ब्रीकृष्णाहेपायन प्रतिदिन प्रातःकाल उठकर ज्ञान-सन्धा आदिसे निवृत्त हो इसकी रचना करते थे, इस प्रकार तीन वर्षमें यह पूरा हुआ था। इसलिये ब्राह्मणोंको भी निपम्पे स्थित होकर ही इस

भरतवंशियोंके महान् बन्यका कॉर्तन है, इसलिये इसको | कबाका बक्ज-वर्णन करना बाहिये। जैसे समुद्र और सुमेह सरोको सान है, वैसे ही यह प्रन्य कवाओंका मूल उद्गम है। इसके दानसे सारी पृथ्वीके दानका फल पिलता है। धर्म, अर्च, काम और मोक्षके सम्बन्धमें जो बात इस प्रनामें है, वहीं सर्वत्र है। वो इसमें नहीं है, वह और कहीं नहीं है। इस्रतिये आपलोग यह कवा पूरी-पूरी सुने।

### भूभार-हरणके लिये देवताओंके अवतारप्रहणके निश्चय



परञ्जरायने इक्सीस बार पृथ्वीके क्षत्रियोका संहार किया था। यह काम करके वे महेन्द्र पर्यंतपर चले गये और वहाँ उपस्थ करने लगे । श्रवियोका संदार हो जानेपर हावियोकी वेपारहा तपसी, त्यागी, संयमी ब्राह्मणोके द्वारा हुई। कुछ ही दिनों बाद फिर अत्रिय-राज्यकी पुनः स्थापना हो गयी। कर्ज़बोके धर्मपूर्वक प्रवापालन करनेसे ब्राह्मण आदि वर्णाकमधर्मी सुसी हो गये। राजासोग काम, क्रोध और उनके कारण होनेवाले दोवोंको छोड़कर बर्मानुसार द्वासन और पालन करने तमे । समयपर वर्षा होती । क्वपनमें कोई भी न मस्ता और युवावस्थाके पहले लोगोंको स्नी-संसर्गका ज्ञान भी न होता। क्षत्रिय बढ़े-बढ़े यज्ञ करके माह्मणोंको सूच दक्षिणा देते और ब्राह्मण साङ्गोपाङ्ग जिकाण्य वेदका अध्ययन करते । उस समय कोई वन लेकर शाखोंका अध्यापन नहीं करता था

और न शुहोकी सक्तिधिमें बेदोका ज्वारण ही करता या। बैह्य दूसरोसे बैलोंह्नरा खेतीका काम करते थे। स्वयं उनके कंबेयर कुआ नहीं रखते से तथा कमजोर हो जानेपर भी पास, बारा आदिसे उनका पासन करते रहते थे। वसके जबतक और बुळ नहीं साने लगते थे, तबतक गाँधै नहीं दुही जाती भी । व्यापार्ग तीलने-जोलनेमें चेड्रमानी नहीं करते थे । सची लोग अपने कर्ण और आक्रम आदिके अधिकारानुसार अचना-अचना काम करते थे। धर्म-हानिका तो कोई प्रसंप ही वहीं आहा था। गोओं और कियोको टबित समयपर ही वर्षे होते थे। यहाँतक कि लता और वृक्ष भी प्रातुकालमें ही कलते-कुलते के। उस समय सत्यवुग बा।

जिस समय इस प्रकार आनन्द हा रहा था, उसी समय हडियोंचे राक्षस उत्पन्न होने लगे । उस समय देवताओंने युद्धमें देखोंको बार-बार प्रशया और ऐसपेसे च्युत कर दिया। वे न केवल मनुष्योमें बल्कि बैली, घोड़ो, गर्धो, डेंटो, भैसी और मुनोमें भी पैदा हुए। पृथ्वी उनके भारते त्रस्त हो गयी। दैत्य और द्यान्य पर्वाचल तथा वक्त्यूल राजाओंके रूपमें भी इत्पन्न हुए। उन्होंने तरह-तरहके रूप बारण करके पृथ्वीको चर दिवा और सारी प्रजाको सताने लगे। उनकी वक्कुक्कुलवासे पीक्रिक और उद्वित्र होकर पृथ्वी ब्रह्माजीकी इत्लमें गयी। उस समय वह इतनी भाराकाना हो रही थी कि होब, कखाय और दिपान थी उसे उठानेमें असमर्थ हो गये बे। प्रजापति चयवान् ब्रह्माने शरणागत पृथ्वीसे कहा, 'देवि ! नू जिस कार्यके लिये मेरे पास आयी है, उसके लिये में सब देवताओंको नियुक्त कर्मगा।' पृथ्वी लौट आयी।

ब्रह्मजीने देवताओंको आज्ञा दी कि 'तुमलोग पृथ्वीका धार उत्तरनेके लिये अपने-अपने अंशोंसे अलग-अलग पृथ्वीपर अवतार त्ये ।' इसके बाद गन्धर्व और अपाराओंको भी बुलाका कहा, 'तुमलोग भी खेळानुसार अपने-अपने अंशसे जन्म लो।' सब देवताओंने ब्रह्माजीके सत्य, हितकारी और प्रयोजनानुकृत वचनको स्त्रीकार किया। इसके बाद सबने प्रमुनाप्तक मगवान् नारायणके पास बानेके तिये । इन्द्रने मगवान् विण्युसे अ वैकुण्यकी यात्रा को । वे प्रभु अपने करकमहोमें चक्र और परापर्श किया, तदनुसार वे केकुण्यसे चहे । उनके वक्ष पीते हैं । इसीरकी कालि नीती है । केकुण्यसे चहे आये । अब वक्षःस्थल केवा और नेत्र बड़े मोहक हैं । उनके प्रश्नाके विनायके लिये । वे लेक्जनुसार ब्रह्म खामी हैं । सभी देवता उनकी पूजा करते हैं । इन्द्रने उनसे जन्म लेकर मनुष्य-भोजी । प्रार्थना की कि आप पृथ्वीका भार उतारनेके किये अंशावतार प्रह्मा की कि आप पृथ्वीका भार उतारनेके किये अंशावतार प्रह्मा नहीं कर सकते वे ।

इन्द्रने भगवान् विच्युमे अवतार प्रहण करनेके सम्बन्धमें परापर्श किया, तट्नुसार देवताओंको आज्ञा दी और फिर कैंकुण्टमें बले आये। अब देवतालोग प्रजाके कल्याण और राक्षसोंके विनाताके लिये क्रमकः पृथ्वीपर अवतीर्ण होने लगे। वे लेक्डानुसार ब्रह्मार्वियों अववा राजर्वियोंके वंशमें जन्म लेकर मनुष्य-भोजी असुरोका संहार करने लगे। वे क्रम्यनमें ही इतने बल्यान् वे कि असुराण उनका वाल भी बाँका नहीं कर सकते वे।

#### देवता, दानव, पशु, पक्षी आदि सम्पूर्ण प्राणियोंकी उत्पत्ति

जनमेजपने कहा—धगवन् । यै देवता, दानव, गन्धर्व, अधारा, पतुष्प, यक्ष, राक्षस और समक्त प्राणियोकी उपति सुनना चाहता है। आप कृपा करके उसका प्रारम्पसे ही प्रशावत् वर्णन कीजिये।

वैशापायनजीने वदा-अका मैं स्वयम्प्रकाश घगवानुको प्रणाम करके देवता आदिकी जपति और नामकी कथा कहता है। ब्रह्माजीके मानस-पुत्र मरीकि, अति, अङ्गिरा, पुत्रस्य, पुलह और क्रतुको तो तुम जानते ही हो । मरीकिके पुत्र कर्यप से और कर्यपसे ही यह सारी प्रजा उत्पन्न हुई है। दक्ष-प्रमापतिकी तेरह कन्याओका नाम बा—अदिति, तिति, दन्, काला, दनायु, सिहिका, क्षोधा, प्राचा, विचा, विनता, कपिला, युनि और कडू। इनसे उत्पन्न पुत्र-पीत्रोंकी संरापा अनल है। अदितिके बारह आदित्व हुए। उनके नाम है— धाता, भित्र, अर्थमा, शक्र, वरुण, अंश, भग, विवस्तान, पूरा, सनिता, त्यष्टा और निष्णु । इनमें सबसे छोटे निष्णु गुणोंमें सबसे बड़े थे। दितिका एक पुत्र वा डिरण्यकत्तिपु। उसके पाँच पुत्र थे—प्रहार, संहार, अनुहार, शिवि और बाष्करः। प्रहारके तीन पुत्र बे—विरोचन, कुम्प और निकुम्म । विरोधनका बलि और बलिका बाणासुर । बाणासुर भगवान् इंकरका महान् सेवक वा । वह महाकातके नामसे प्रसिद्ध है। ब्लुके चालीस पुत्रोंने विप्रविति सबसे बक् यदास्त्री और राजा था। दानवोकी संख्या असंख्य है। सिंहिकासे राहु हुआ, जो सूर्व और बन्द्रगाको प्रस्ता है। कृरा (क्रोधा) से सुचन्त्र, बन्द्रहत्ता और बन्द्रप्रमर्दन आदि पुत्र-पोत्र हुए। क्रोबवश नामका एक गण भी हुआ बा। दनायुरे चार पुत्र हुए—विक्षर, बल, और ओर कुत्रासुर। कालासे विनाशन, क्रोध, क्रोधइता, क्रोधशबु और कालकेय नामसे प्रसिद्ध असुर हुए।

भृगु अधिसे असुरोके पुरोहित शुक्रावार्षका वन्त्र हुआ।

इनके बारों पुत्र, जिनमें त्यहाधर और अति प्रधान थे, असुरोका यक्न-याग कराया करते । यह असुर और सुरवंशकी क्ष्पणि पुराणोंके अनुसार है। इनके पुत्र-पौत्रोकी गणना सम्बद्ध नहीं है। ताङ्यं, अरिष्टनेषि, गरुब, अरुण, आरुणि और वार्राण—ये वैनतेष कहलाते हैं। शेष, अनन्त, वासुकि, तकक, मुजङ्गम, कुर्म, कुलिक आदि सर्प कड्के पुत्र हैं। श्रीयसेन, क्रमोन, सूपर्ण, नास्ट आदि सोला देवगन्वर्ण कञ्चप-पत्नी मुनिके पुत्र हैं। ये सभी बड़े कीर्तिमान्, बलवान् और जितेन्द्रिय हैं। प्राचा नामकी दक्षकन्यासे भी अनवद्या, मनुषेशा आदि कन्याएँ और सिद्ध, पूर्ण, वर्षि आदि देवगन्यर्थ रूपत्र हुए। प्राथासे ही अलम्बुचा, मिशकेशी, विद्युत्पर्णा, विस्त्रेवमा, अरुणा, रक्षिता, रम्बा, मनोरमा, केशिनी, सुबाहु, सुरता, सुरजा, सुधिया आदि अप्सराएँ और अतिबाहु, हाहा, 🚉 और तुष्पुरु—ये कार गर्थार्व भी हुए। कपिलासे गी, ब्राह्मण, गन्धर्व और अप्यसाएँ जयत्र हुई । इस प्रकार मैंने तुम्हें सभीको उत्पत्ति सुना दो । इनमें सर्प, सुपर्ण, रुद्ध, मरुत् और गी, ब्राह्मण आदि सभी हैं।

ब्रह्माके मानसपुत्र छः श्विषयोंके नाम पहले ही कतला चुका है। उनके सातवे पुत्र वे स्थाणु । स्थाणुके परम तेवस्थी न्यारह पुत्र हुए—मुगळ्याथ, सर्प, निकंति, अर्जकपाद, अहिर्बुख्य, पिनाकी, सहन, ईश्वर, कपास्ती, स्थाणु और भव । इन्ते ही न्यारह सह कहते हैं। अङ्गिएके तीन पुत्र हुए—नृहस्पति, आस्थ और संवर्त । अक्रिके बहुत-से पुत्र हुए। पुलस्थके राक्षस, यानर, किञ्चर और यक्ष हुए। पुलक्षके शतका, सिंह, किम्पुल्य, व्याप्त, वक्ष और इंद्राम्य (भेड़िया) जातिके पुत्र हुए। क्रतुके यालखिल्य हुए। ब्रह्माजीके दायें अपुटेसे दक्ष और धायेंसे उनको पत्रीका जन्य हुआ। उस प्रतीसे दक्षकी पाँच सी कन्याएँ हुई। पुत्रोका नाम हो जानेपर दक्षप्रजापतिने कन्याओंका विवाह इस शर्तपर किया कि उनके प्रथम पुत्र उन्हें पिल जाये। क्होंने दस कन्याओंका विवाह धर्मसे, सत्ताईसका चन्द्रमासे और तेरहका कश्यपसे किया था। धर्मकी दस पक्रियोंके नाम ये हैं—कोति, लक्ष्मी, धृति, मेबा, पृष्टि, अञ्च, क्रिया, बुद्धि, लजा और पति। धर्मके द्वार होनेके कारण इन्हें उसकी पत्री कहा गया है। सत्ताईस नक्षत्र ही बन्द्रमाकी पक्रियों हैं। वे समयको चूकना देती हैं।

ब्रह्माओंके पुत्र मनु, मनुके प्रजापति और प्रचापतिके आठ बसु हुए—बर, धुव, सोम, अह, अनिल, अनल, प्रत्यूष और प्रभास । घर और युवकी गाँका नाम धुप्ता, सोमकी माँका मनस्वनी, अहवी मौका रता, अनितकी मौका इसा, अनलकी मौका प्राण्डिली तथा प्रत्यूच और प्रभासकी पाताका नाम प्रभाता वा। घरके दो पुत्र हुए— इतिय और हुतहच्यवह । धुवके कारः; सोमके कर्वा, क्वकि विधिन, प्राण और रमण नामके तीन पुत्र हुए। अहके बार पुत्र हुए — न्योति, श्लम, शाला और मुनि। अनलके कुमार हुए। कृतिकाओने इनका मातृत्व खीकार किया था, इसलिये इन्हें कार्तिकेय गी कहते हैं। इनके तीन पुत्र हुए—शास, विशास और नैगमेच। अनिलकी पत्नी दिवासे मनोजन और अधिज्ञालगति नामके दे पुत्र हुए। प्रत्यूषके पुत्र से देवल ऋषि। उनके भी खे पुत्र हुए थे—झमातान् और मनीषी । बृहम्पतिकी बर्डन इद्धानादिनी और योगिनी थी । वहीं प्रधासकी पत्नी हुई । उसीसे देवताओंके कारीगर विश्वकर्माका जन्म हुआ । उन्होंने ही देवताओंक पूचन और विमानोंका निर्माण किया है। मनुष्य भी उन्होंकी कारीगरीके आधारपर अपनी जीविका करते हैं। मगवान् धर्म ब्रह्माजीके दाहिने सानसे पनुष्पक्रधमें प्रकट हुए थे । उनके हीन पुत्र हुए—क्षम, जाम और हुर्ष । उनकी पालपोका कनक: नाम था—प्राप्ति, रति और तन्द्रा। सूर्यकी पत्नी बक्ना (घोड़ी) से अधिनीकुमारीका जन्म हुआ। अदितिके बारड पुत्रोकी गणना की जा चुकी है। इस प्रकार बारह आदित्य, आठ वसु, ग्यारा रह, प्रजापति और वच्ट्कार—ये पुरूष तैतीस देवता होते हैं। इनके गण भी हैं—जैसे स्ट्रगण, साध्यगण, मस्त्गण, वसुगण, भागवगण और विश्वदेवगण। गरुड़, अरुव और बृहस्पतिकी गणना आहित्योंमें ही की जाती है। अधिनीकुमार, ओषधि और पशु आदिकी गिनती गुह्मकगणमें है। इन देवगणीका कीर्तन करनेसे सारे पाप छूट जाते हैं।

यहाँ भृगु ब्रह्माके हदवसे प्रकट हुए थे। भृगुके शुक्राकार्यके अतिरिक्त च्यवन नामक पुत्र हुए। ये अपनी माताकी रक्षाके लिये गर्पसे निकल आये थे। उनकी पत्नीका नाम वा आरुजी । उसकी जीपसे और्वका जन्म हुआ । ओर्बक ऋजीक और ऋजीकके जमदप्रि हुए। जमदप्रिके चार पुत्रोमें परमुरामजी सबसे छोटे बे, परनु पुणीमें सबसे बड़े। वे शासकुशल तो वे ही, शसकुशल भी थे। उन्होंने ही क्षत्रियकुरुका नार किया था। ब्रह्मके ये पुत्र और भी बे—बाता और विधाता। ये मनुके साब रहते हैं। कमलोमें निवास करनेवाली लक्ष्मी उन्हींकी बहिन हैं। शुक्रकी पुत्री देवी वस्त्रको पत्नी हुई । उसके पुत्रका नाम हुआ बल और पुत्रीका सुरा । जब प्रजा अञ्चके लोभसे एक-दूसरेका हक लाने लगी तब उस सुरासे ही अधर्मकी उत्पत्ति हुई, जो समस्त प्राणियोंका नाश कर देता है। अधर्मकी पातिका नाम वा निर्माति । उसके तीन बड़े भवंकर पुत्र थे—भय, यहानव और मृत्यु । मृत्युके पत्नी-पुत्र कोई नहीं हैं।

ताप्राके पाँच कन्याएँ हुई—काकी, रूपेनी, भासी, धृतराष्ट्री और शुक्ती । काकीसे अपृक्त, श्येनीसे बाज, भासीसे कृते और गोध, यृतराष्ट्रीसे इंस-कलईस एवं चक्रवाक और क्षुकासे वोवोका अन्य हुआ। ब्रोधासे नौ कल्याएँ हुई—पूगी, मृतपन्दा, हरी, चडमना, मातपूरी, वार्यूकी, बेता, सुर्राभ और सुरका। मृगीसे मृग, मृगमन्दासे रीष्ठ और सुमर (छोटी जातिके मृग), भड़मनासे ऐरावत हाती, हरीसे चंचल घोड़े, वानर एवं गीके समान पूँछबाले हुसरे पशु तथा बार्यूलीसे सिंह, बाय और गैंडे उत्पन्न हुए। मातद्वीसे सब तरहके हावी और देतासे देत दिपान हुए। सुर्राधसे रोवियी, गन्धर्वी, विमल और अनला नामकी चार कन्याएँ हुई । रोहिणीसे गाय-बैस्त, गन्धर्वीसे धोड़े, अनलासे सन्तूर, ताल, हिन्ताल, ताली, कर्नुरिका, सुवारी और मारिवल—ये सात विष्कवन्तवाले वृक्ष जपत्र हुए । अनलाकी पुत्री शुक्ती ही तोतोंकी जननी हुई । सुरसासे कंक पक्षी और नागोंका जन्म हुआ। अल्यकी धार्या इयेनीसे सम्याति और जटायु हुए। कहुने सपीकी ठरपति तो कही ही जा चुकी है। इस प्रकार मुख्य-मुख्य प्राणियोंकी जयतिका वर्णन किया गया। इस वृतात्तका श्रवण करनेसे पापियोंके पाप तो छूटते ही हैं, सर्वज्ञताकी प्राप्ति भी होती है और अन्तमें उत्तम गति मिलती है।

### देवता, दानव आदिका मनुष्योंके रूपमें अंशावतार और कर्णकी उत्पत्ति

वैश्वम्यायनजी कहते हैं—जनमेजय ! अब मैं यह वर्णन | यनुष्योंके रूपमें जन्म किया था। दानवराज विप्रचिति जरासन्य करता हूँ कि किन-किन देवता और दानवीने किन-किन । और हिरण्यकशिपु शिशुपाल हुआ वा। संद्वाद शल्प और अनुहाद पृष्टकेतु हुआ या । शिवि दैन्य हुम राजाके सपये और वाकल भगदत हुआ वा । कालनेमि दैलने ही कंतका रूप धारण किया था ।

भरद्वाज मुनिके यहाँ वृहस्यतिजीके अंश्रमे होणाचार्य अवतीर्ण हुए थे। वे श्रेष्ठ धनुर्धा, उत्तम दात्तकेता और परम तेजस्त्री थे। उनके यहाँ महादेव, यम, काल और क्रोचके सम्मितित अंशसे भयंकर अग्रत्वामाका जन्म हुआ बा। वसिष्ठ ऋषिके शाप और इन्द्रकी आहासे आठों वसु राजार पान्तनुके द्वारा गङ्गानीके गर्मसे अपन्न हुए। उनमें सबसे छोटे भीष्य थे । वे कौरवोंके रक्षक, वेदवेता ज्ञानी और बेडु क्तार थे। उन्होंने भगवान् परशुरामसे युद्ध किया वा। सहके एक गणने कृपालायके सपमें अवतार तिया था। प्रपर पुगके अंशसे सकुनिका जन्म हुआ था । मस्द्गणांके अंशसे बौरवर सत्यवादी सात्यकि, राजर्षि हुपर, कृतवर्मा और विराटका जन्म हुआ था। अरिष्टाका पुत्र हंस नामक गन्धर्वराज शृतराष्ट्रके कपमें पैदा हुआ था और उसका छोटा माई पाणुके रूपमें। सूर्यके अंश धर्म ही विदुशके नामसे प्रसिद्ध हुए। कुरुकुल-कलेक दुरामा दुर्पोचन कविन्युचके अंदासे ठायत हुआ था। उसने आपसमें वैरकी आग मुलगाकर पृथ्वीको मस्म किया। पुलस्पर्वशके राक्षसाने दुर्घोधनके सौ भाइपोके कवाने जन्म रिष्पा था। धृतराष्ट्रका वह पुत्र, जिसका नाम पुदुत्त्व दा, वेदमाके गर्भसे जलक एवं इनसे अलय बा। युधिश्चिर धर्मके, भीमसेन वासुके, अर्जुन इन्ह्रके तथा नकुरू-सहदेव अखिनी-कुमारोके अंत्रासे उत्पन्न हुए थे। चन्त्रपाका पुत्र वर्षा अधिगन्यु हुआ था। वचकि जनके समय चन्द्रमाने देवताओंसे कहा का, 'मैं अपने प्राणचारे पुत्रको नहीं भेतना बाहता । किर भी इस कामसे पीछे हटना उचित नहीं जान पड़ता। असुरोका वध करना भी तो अपना ही काम है। इसलिये वर्षा पनुष्य बनेगा तो सही, परन्तु वहाँ अधिक दिनीतक नहीं खेना। इनके अंशसे नरावतार अर्जुन होया, जो नारायणायतार ऑकृष्णसे मित्रता करेगा। मेरा पुत्र अर्जुनका ही पुत्र होगा। तर-नारायणकी उपस्थिति न रहनेपर मेरा पुत्र चक्रच्याका भेदन करेगा और धमासान युद्ध करके बढ़े-बढ़े महारवियोंको चकित कर देगा। दिनभर युद्ध करनेके बाद सार्वकालमें वह मुझसे आ मिलेगा। इसकी पत्नीसे जो पुत्र होगा, वही कुल्कुलका वंशघर होगा। सभी देवताओंने बन्द्रमाकी इस वक्तिका अनुमोदन किया। जनमेजव ! वहीं आपके द्वाद अभियन्यु थे। अप्रिके अंज्ञसे धृष्टदुत्र और एक राक्षसके अंशसे शिखप्त्रीका जन्म हुआ वा। किहेदेवगण डीपटीके पाँची पुत्र प्रतिविन्ध्य, सुतसोम, बुतकोर्ति, शतानीक और भूतसेनके रूपमें पैदा हुए थे।

यसुदेवजीके पिताका नाम शूरसेन था। उनकी एक अनुपम क्यवती कन्या बी, विसका नाम था पूदा । शुरसेनने अप्रिके सामने प्रतिज्ञा की थी कि मैं अपनी पहली सन्तान अपनी बुआके सन्तानहीन पुत्र कुन्तिभोजको दे दूँगा । उनके यहाँ पहले पुवाका ही जन्म हुआ, इसरिये उन्होंने उसे कुस्तियोजको दे दिया। जिस समय पूजा छोटी थी, अपने पिता कुलिभोजके पास खनी और अतिथियोंका सेवा-सत्कार करती। एक बार पुवाने दुर्वासा ऋष्टिको बड़ी सेवा की । उसकी सेवासे जिलेन्द्रिय ऋषि बड़े प्रसन्न हुए । उन्होंने पृथाको एक मन्त्र बतलाया और कहा कि 'कल्पाणि ! मैं तुपपर प्रसन्न हैं। तुप इस मन्त्रसे जिस देवताका आवाहन करोगी, असेके कृपा-प्रसादसे तुन्हें पुत्र उत्पन्न होग्य ।' दुर्जासा ऋषिकी बात सुनकर पृथा (कुन्ती) को बड़ा कुनुहरू हुआ। उसने एकान्तमें जाकर भगवान् सूर्यका आषाहन किया ! सूर्यदेवने आकर तत्काल गर्भस्थापन किया, जिससे उन्होंके समान तेजसी कवच और कुञ्छल पहने एक सर्वाङ्ग-सुन्दर बात्कक उत्पन्न हुआ । कलेकसे भयभीत होकर कुन्तीने उस बालकको डिपाकर नदीमें वहा दिया । अधिरबने उसे निकाला और अपनी पत्नी राघाके पास ले जाकर उसे पुत्र करा किया। उन दोनोंने उस बात्फकका नाम बसुवेण एका था। नहीं पीछे कर्मके नामसे प्रसिद्ध हुआ। यह अस-विद्यामें बड़ा अनीन और केंद्रहरेका ज्ञाता हुआ। वह बढ़ा उदार, सत्व, पराक्रमी और बुद्धिमान् वा । जिस समय वह जप करनेके रिध्ये बैठता, उस समय ब्राह्मण उससे जो मागते वही दे देता था।

एक दिनकी बात है। कर्ण जप कर रहा बा। देवराज इन्द्र सारी प्रजा और अपने पुत्र अर्जुनके हिलके लिये ब्राह्मणका श्रेष धारण करके उसके पास आये और उन्होंने उसके शरीरके साच बत्यन कवन और कुप्जल माँगे । कर्णने अपने द्यारिसे चिपके कजको त्येड्कर और कुण्डल उतारकर दे दिये। असकी इस उदारताले प्रसन्न होकर इन्द्रने एक शक्ति दी और कहा, 'हे अजित ! तुम यह शक्ति देवता, असुर, मनुष्य, गन्धर्य, सर्प, राह्यस आववा जिस किसीपर चलाओगे, उसका तत्काल नाश हो जायगा।' तमीसे वह वैकर्तनके नामसे प्रसिद्ध हुआ। वह ब्रेष्ट चोद्धा, दुर्पोधनका मन्त्री, सर्गा और ब्रेष्ट महापुरुष वा और सूर्यके अंशसे अयत्र हुआ था। देवाधिदेव सनातन पुरुष नारायणमगवान्के अंत्रासे वासुदेव श्रीकृष्ण अवतीर्ण हुए। महाबली बलदेवजी होवके अंश वे । सनत्कुमारवी प्रदूस हुए । ब्दुवंशमें और भी बहुत-से देवता मनुष्यक्ष ग्रंपमें अवतीर्ण हुए थे। इन्हरूं आफ़ानुसार अपसराओंके अंदासे सोलइ हजार क्षियाँ उत्पन्न हुई थीं । एका पीष्पकको पुत्री रुविमणीके क्यमें लक्ष्मीजी और हुन्दके यहाँ यज्ञकुन्छसे ब्रीपदीके लपमें इन्हाणी कराज हुई थीं। कुन्ती और माद्येके समये सिद्धि और पृतिका

राजा सुबलकी पुत्री गान्धारीके रूपमें हुआ था। इस प्रकार | अंशसे मनुष्यके रूपमें इत्पन्न हुए थे।

जय हुआ वा। वे ही पाण्डवोंकी माता हुई। मतिका जन्म | देवता, असुर, गन्मर्व, अपारा और राक्षस अपने-अपने

## दुष्यन और शकुन्तलाका गान्धर्व-विवाह

जनमेजयने कहा—भगवन् ! मैंने आपके श्रीमुससे देवता, दानव आदिके अंशोंद्वरा अवतरित होनेकी कवा सुन सी; अब आपको पूर्व सूचनाके अनुसार कुसर्वत्तका शवण करना चाहता है।

वैशम्पणनजीने कहा—जनमेजय ! पुरुवंशका प्रवर्तक वा परम प्रतापशाली राजा दुष्यन । समुद्रले चिरे हुए बहुव-से प्रदेश और मरेकोंके देश भी उसके अधीन थे। वह अपनी प्रजाका पासन-पासन बड़ी योग्यताके साब करता वा। उसके राज्यमें वर्णसंकर नहीं वे । शंती और जानोंक लिये प्रयत्न नहीं करना पहला था। पाप तो कोई करता ही नहीं था। समी धर्मके प्रेमी थे, इस्रक्षिमे धर्म और अर्थ दोनों ही स्वतः प्राप्त थे । श्रीर, भूस अथवा रोगका थय बिलकुल नहीं वा । सभी छोग

अपने-अपने धर्ममें सन्तृष्ट थे और राजालयमें निर्मय रहकर निकाम धर्मका पालन काते थे। समध्या वर्षा होती भी । अन्न सरस होते थे और पृथ्वी सब प्रकारके सम और पद्मधनसे परिपूर्ण भी । ब्राह्मण क्रमेन्डि से और छल-कपट-पालण्डकी छाया भी उन्हें नहीं छूती थी। दुष्पन स्वयं एक बताबान् युवक था। उसकी शक्ति इतनी अद्भुत थी कि वह वन-उपवनसहित मन्दराचलको बस्ताइका भारण कर सकता था। क गदायुद्धके प्रक्षेप, विक्षेप, परिक्षेप और अधिक्षेप— चारों प्रकारोंमें और शब्ध-विद्यामें बढ़ा ही निपुण था। घोड़े और हाथीकी सवारीये कोई उसका सानी नहीं था। वह विच्युके समान बलवान, सूर्यके समान तेजस्वी, समुद्रके समान अक्षोच्य और पृथ्वीके समान क्षमाचील था। नागरिक और देशवासी प्रेमसे उसका सम्पान करते और यह धर्म-बुद्धिसे सचका

शासन करता।

एक दिनकी बात है। महाबादु राजा दुष्यन्त अपनी चतुरक्षियों सेनाके साथ किसी गहन वनमें जा पहुँचा । उसे पार करनेपर उसे एक मनोहर आश्रमयुक्त उपवन मिला। यह उपका बड़ा हो सुन्दर बा। वहाँके वृक्ष सिले हुए पुष्पोसे लद रहे थे। दूर्वाटलॉसे पृथ्वी हरी-भरी हो रही थी। सुन्दर-सुन्दर पश्री मधुरस्वरोसे चहक रहे थे। कहीं कोकिलोको 'कुङ्-कुङ्' तो कही भौरोकी गुंजार । राजा दुष्पन्त उपवनकी शोधा देख ही रहा था कि उसकी दृष्टि उस मनोरम आश्रमपर पड़ी। उस आजपर्मे स्वान-स्वानपर अफ्रिहोत्रको ज्वालाएँ प्रज्यक्ति हो खो थाँ । वालस्किन्य आदि ऋषि, यक्षशाला, पुष्प और जलाशयोंके कारण उसकी अद्भुत द्योधा हो रही थी; सामने ही माहिनी नदी वह रही थी, जिसका जल बड़ा स्वादिष्ट था। अनेको ऋषि-मृनि आसन लगाये ध्यानमञ्ज थे। ब्राह्मण देवताओंकी पूजा कर रहे थे । राजाको ऐसा मालूम हुआ, मानो मैं ब्रह्मलेकमें लड़ा हूँ। तुष्पत्तके नेत्र और मन वनकी छटा देलकर तुप्त नहीं होते थे। इस प्रकार राजा दुष्यत्तने सब देखांत-सुनते काइययगोत्रीय कण्य ऋषिके एकाना और मनोहर आअपने धन्त्री और पुरोहितोके साथ प्रवेश किया।

दुष्यक्तने यन्त्री और पुरोहितोको आसमके द्वारपर ही रोक दिया और स्थर्म मौतर गया। वहीं उस समय कण्य ऋषि



उपन्तित नहीं वें। राजाने आश्रमको सूना देखकर ऊँचे खरसे पुकारा—'यहाँ कीन है ?' दुष्पत्तकी आवाज सुनकर एक तक्ष्मीके समान सुन्दरी कन्या तपस्विनीके वेषमें आश्रमसे निकली। उसने राजा दुष्यमको देखका सम्मानपूर्वक कहा, 'स्वागत है।' फिर उसने आसन, पाद्य और अर्ध्यके द्वारा राजाका आतिका करके उनसे स्वास्था और कुशलके सम्बन्धमें प्रम किया। स्वागत-सत्कारके बाद उस तपरिवनी कन्याने तनिक मुसकराकर पूछा कि 'मैं आपकी क्या सेवा करूँ ?' राजा दुव्यत्तरे सर्वाङ्गसुन्दरी एवं मधुरभाविणी कन्याकी ओर

देलका कहा—'में परम भान्यताली महर्षि कण्वका दर्शन करनेके लिये आया हूँ। वे इस समय कहाँ हैं, कृपा करके वतलाइचे।' प्राकुन्तलाने कहा, 'मेरे पूबनीय पिताबी फल-फूल लानेके लिये आक्रमसे बाहर गये हैं। आप पड़ी-यो-पड़ी उनकी प्रतीक्षा कीजिये, तब उनसे मिल सकेंगे ।' शकुन्तलाकी भरी जवानी और अनुपम कम देखकर वुष्यन्तने पूछा, 'सुन्दरी ! तुम कौन हो ? तुन्हारे पिता कौन 🖁 ? और किसलिये वहाँ आयी हो ? तुमने मेरा मन मोहित कर लिया है। मैं तुर्चे जानना चाइता 🕻।' शकुन्तलाने बड़ी मिठासके साथ कहा, 'मैं महर्षि कज्वकी पुत्री हूँ।' राजाने बहा, 'कल्पाणि ! विश्ववद्य महर्षि कण्व तो असन्द ब्रह्मचारी हैं। धर्म अपने स्वानसे विचतित हो सकता है, परन्तु वे नहीं। ऐसी दशायें तुम उनकी पुत्री कैसे हो सकती हो ?' इाकुनालाने कहा, 'राजन् ! एक ऋषिके पूछनेपर मेरे पूजनीय पिता कण्वने मेरे जन्मकी कहानी सुनायी थी। उससे नै जान सकी हैं कि जिस समय परम प्रतापी विद्यामिकरी तपस्ता कर रहे थे, उस समय इन्द्रने वनके तथमें विश्व डालनेक लिये मेनका नामकी अप्तरा भेजी थी। उसीके संधेगसे मेरा जन्म हुआ। माता मुझे तनमें छोड़कर कली गयी, तब शकुन्तों (पक्षियों) ने सिंह, व्याप्र आदि भयानक जन्तुओंने मेरी रहा की थी; इसलिये मेरा नाम शकुनाला पक्ष । महर्षि कल्यने वहाँसे उठा लाकर मेरा पालन-पोचन किया। ऋरीरका जनक, प्राणीका रक्षक और अन्नवाता—ये तीनों ही पिता कड़े जाते हैं। इस प्रकार में महर्षि कल्ककी पुत्री हूँ।'

पुणताने कहा—'करवाणि ! जैसा तुम कह रही हो, तुम प्राह्मण-कत्या नहीं राजकन्या हो । इसलिये तुम मेरी पत्नी हो जाओ । सुन्दरि ! तुम गान्धर्य-विविधसे मुझसे विवाह कर लो । राजाओंके लिये गान्धर्य-विवाह सर्वजेष्ठ माना यथा है।' प्राह्मनालाने कहा, 'मेरे पिताजी इस समय यहाँ नहीं हैं। आप

बोड़ी देततक प्रतीक्षा कोलिये । वे आकर मुझे आपकी सेवामें समर्पित कर देंगे।' दुष्यन्तने कहा—'मैं तुन्हें चाहता है, यह भी बाइता है कि तुम पुढ़ो स्वयं वरण कर रहो । मनुष्य स्वयं ही अपना हितेषी और जिम्मेबार है। तुम धर्मके अनुसार स्वयं ही मुझे अपना दान करो।' शकुन्तलाने कहा, 'राजन् ! यदि आप इसे ही धर्म-पक समझते हैं और मुझे सार्य अपनेको दान कानेका अधिकार है तो आप मेरी शर्त सुन लीजिये। मैं सज-सज कहती है कि आप यह प्रतिज्ञा कर लीजिये—'मेरे बाद तुन्हारा ही पुत्र सम्राद् होगा और मेरे जीवनकालमें ही वह युक्तज बन जावगा । तो मैं आपको स्त्रीकार कर सकती हैं।' दुव्यत्तने बिना कुछ सोचे-क्वितो ही प्रतिज्ञा कर ली और गान्यर्ज-विधिसे राकुन्तलाका पाणिप्रशुण कर किया। दुष्पत्तने उसके साव समागम करके बारंबार यह विश्वास विलाया कि 'में तुन्हें लानेके लिये चतुरङ्गिणी मेना भेवूँगा और प्रीप्र-से-प्रीप्र तुन्हें अपने महलमें ले चलूँगा।' इस प्रकार कह-सुनकर कुथल अपनी राजधानीके लिये रवाना हुआ । उसके मनमें बड़ी जिला थी कि महर्षि कण्य यह सब सुनकर न जाने क्या करेंगे।

बोड़ी हो देर कद महर्षि करक आसमयर आ पहुँचे। परन्तु सकुन्तरण राज्ञावहा उनके पास नहीं गयी। विकासदार्धी कर्काने दिला दृष्टिसे सारी कर्ते जानकर असमताके साथ राजुन्तरणसे कहा, 'केटी। तुमने मुहासे बिना पूछे एकानामें जो काम किया है, यह धर्मके विरुद्ध नहीं है। इतियोके रित्ये राज्यर्थ-विवाह साळ-सम्पत है। दुष्पन्त एक धर्माता, उदार एवं अंक्ष पूर्व है। उसके संयोगसे बड़ा बरुवान, पुत्र होगा और वह सारी पृथ्वीका राजा होगा। जब वह सहुओंपर कड़ाई करेगा, उसका रच कहीं भी न उन्हेगा।' शकुन्तरणके कड़नेपर महर्षि करवने युष्पनको यर दिया कि उसकी बुद्धि धर्मचे वह रहे और राज्य अविचाद रहे।

### भरतका जन्म, दुष्यन्तके द्वारा उसकी स्वीकृति और राज्याभिषेक

वैशामायनवी कहते हैं—जनमेजय ! समयपर शकुन्तताके गर्भसे पुत्र हुआ । वह अत्यन्त सुन्दर और बचपनमें ही बड़ा बलिष्ठ था । महर्षि कण्यने विधिपूर्वक उसके जात-कर्म आदि संस्कार किये । उस दिरहुके दौत सफेद-सफेद और बड़े नुकीले थे, कन्धे सिंहके-से थे, दोनों हावोंपें बक्का चिद्ध वा तथा सिर बड़ा और ललाट केंबा था । वह ऐसा जान पड़ता, मानो कोई देवकुमार हो । वह छ: वर्षकी अवस्थाने ही सिंह, बाय, सुकर और हाथियोंको आसमके वृक्षोसे बाँध देता था। कभी उनपर बढ़ता, कभी डाँटता तथा कभी उनके साथ संस्ता और दौड़ लगाता था। आसमवासियोंने उसके हारा समझ हिंस बन्तुओंका दमन होते देस उसका नाम सर्वद्मन रस दिया। वह बढ़ा विक्रमी, ओससी और बलवान् था। बालकके अलौकिक कमें देसकर महर्षि कण्यने शकुन्ततासे कहा, 'अब यह युवराव होनेके योग्य हो गया।' फिर उन्होंने अपने ज़िल्योंको आज़ा दी कि 'झकुन्तलाको पुत्रके साव | है ? मुझे तो कुछ भी स्वरण नहीं है ! तेरे साथ धर्म, अर्थ उसके पतिके घर पहुंचा आओ । कन्याका बहुत दिनोंतक । और कामका कोई भी मेरा सम्बन्ध नहीं है । सू जा, ठहर



माधकेमें रहना कीर्ति, परित्र और वर्णका पातक है।' दिक्ष्योंने आज्ञानुसार शकुन्तरम और सर्वादयनको लेकर इतितापुरकी पात्रा की।

सूचना और खीकृतिके बाद प्रकुन्तता एकसभामें गयी। अब ऋषिके दिल्य तौट गये। प्रकुन्तताने सम्मानपूर्वक निवेदन किया कि 'राजन् । यह आपका पुत्र है। अब इसे आप युवराज बनाइये। इस देव-तुल्य कुमारके सन्वन्यमें आप अपनी प्रतिज्ञा पूरी कीजिये।' प्रकुन्तताकी बात सुनकर तुष्यन्तने कहा, 'अरी दुष्ट तापसी । तु किसकी पत्नी



अबबा जो तेरी मीजमें आवे कर।' दुष्यन्तको वात सुनकर तपिवनी शकुन्तला बेहोश-सी होकर लम्मेकी तरह स्थिल भावसे लग्नी रह गयी। उसकी और ते टाल हो गयी, होठ फड़कने लगे और वह दृष्टि टेड़ी करके दुष्यन्तकी ओर देखने लगी। बोड़ी देर ठताकर दुःस और फोधसे भरी शकुन्तला दुष्यन्तसे बोली, 'महाराज! आप जान-बुझकर ऐसा क्यों कह रहे हैं कि मैं नहीं जानता? ऐसी बात तो नील मनुष्य कहते हैं। आपका हृदय इस बतका साथी है कि हृद्ध क्या है और सब क्या है। आप अपनी आत्माका तिरस्कार मत कांजिये। हृद्धपर हाथ रसकार सही-सही कांडिये। आपका हृदय कुछ और कह रहा है और आप कुछ और। वह तो बहुत बड़ा पाय है। आप ऐसा सम्बन्न रहे हैं कि इस समय मैं अकेत्स था, कोई गवाह नहीं है।

परन्तु आपको पता नहीं कि परमात्मा सबके ह्ययमें देठा है। वह सबके पाप-पुण्य जानता है और आप ठीक इसीके पास बैठकर पाप कर रहे हैं? पाप करके यह समझन कि जुने कोई नहीं देख रहा है, घोर अज़ान है। वेकता और अन्तर्यांनी परमात्मा भी इन कारोंको देखता और जानता है। सूर्य, कन्नमा, बाबू, ऑंग, अन्तरिक्ष, पृथ्वी, जल, हर्य, यनराव, दिन, रात, सन्त्या, धर्म—ये सभी मनुष्यके सुष-अञ्चय कर्योंको जानते हैं। जिसपर हदेशरिक्षत कर्म साझी क्षेत्रत परमात्मा सन्तुष्ट रहते हैं, यमराज उसके पापोंको स्वयं नष्ट कर देते हैं। परन्तु निसपर अन्तर्यांमी सन्तुष्ट नहीं,

यमराज स्वयं उसके पापोका दण्ड देते हैं। जो स्वयं अपनी आत्माका तिरस्कार करके कुछ-का-कुछ कर बैठता है, देखता भी उसकी सहायता नहीं करते; क्वॉकि वह स्वयं भी अपनी सहायता नहीं करता। में स्वयं आपके पास आयी है, ऐसा समझकर आप पुझ पतिज्ञताका तिरस्कार न करें। देखियं,आप अपनी आदरणीया पत्नीका तिरस्कार कर रहे हैं। आप भरी सभामें साधारण पुस्तके समान मेरा तिरस्कार कर रहे हैं! क्या में जंगतमें से रही हूं? सुनायी नहीं पड़ता? में कहे देती हूं कि मदि आप मेरी उक्ति पावनापर ध्यान नहीं देंगे तो आपके सिरके सैकड़ों दुकड़े हो जायेंगे। पत्नीके छरा पुक्ते कममें स्वयं पतिका हो जन्म होता है, इसकिये प्राचीन विद्यानीन पत्नीको 'जाया' कहा है। सहाचार-सम्बन्न पुरुगोको सन्तान पूर्वनीको

और पिताको भी तार देती है, इसीसे सन्तानका नाम 'पुत्र' है। (पुत्रसे स्वर्ग और पौत्रसे उसकी अननता प्राप्त होती है। प्रपोत्रसे बहुत-सी पीढ़ियाँ तर जाती हैं।)

'पानी उसे कहते हैं, जो यरके कामकाजमें चतुर हो, पुत्रवर्ती हो, पतिको प्राणके समान मानती हो और सची पतित्रता हो। पानी पतिका अर्द्धाङ्ग है, उसका एक श्रेष्ट्रतम सरता है। पक्षीके द्वारा अर्थ, धर्म, कामको सिद्धि होती है और मोक्षके पथपर अग्रसर होनेमें उससे बड़ी सहाचना जिलती है। पार्शकी सहायतासे ही श्रेष्ठ कर्म होते हैं, गृहस्थी करती है, सुस्र मिलता है और लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। पत्नी ही एकान्तमें मधुरभाषी सत्ता, धर्मकार्यमें पिता और दुःस पक्षनेपर माताका काम करती है। बटोहियोंके किये घोर-से-घोर र्जगलमें भी पत्नी जिन्नामस्थान है। ज्याबहरमें लोग सपारीकका विद्योग विद्यास करते हैं। प्रोर विपतिके समय और मरनेपर भी पत्नी ही अपने पतिका अनुगयन करती है। पतिके सुराके लिये कियाँ सती हो जाती हैं और स्वर्गमें पहले ही पहुँचकर पतिका स्वागत करती हैं। विकासका यही उद्देश्य है। इस लोक और परलोकमें पत्नी-जैसा स्वापक और कीन है। पात्रीके गर्भसे उत्पन्न पुत्र दर्पणमें दील पहते मुखके समान है। घरना, उसे देशकर कितना आनन्द होता है। रोगसे और मानसिक जलनसे व्याकुल पुरुष अपनी पत्नीको देलकर आद्वादित हो जाते हैं। इसीसे क्रोध आनेपर भी पात्रीका अप्रिय नहीं किया जाता। क्योंकि प्रेय, प्रसन्नता और धर्म उसीके अधीन है। अपनी बत्यति भी तो क्रियोंके प्रशा ही होती है। ऋषियोंने भी ऐसी शक्ति नहीं कि बिना पत्नीके सन्तान उत्पन्न कर सके। अपने पूलसे लबपथ पुत्रको भी इदयसे लगानेमें जो सुल मिलता है, उससे बढ़कर और क्या है। आपका पुत्र रूपे आपके सामने खड़ा है और प्रेमधरी दृष्टिसे देखता हुआ आपकी गोटमें बैठनेके लिये उत्सुक है। इसका तिरस्कार क्यों कर रहे हैं ? चीटियाँ भी अपने अफ्डोंका पालन करती हैं, उन्हें फोड़ती नहीं हैं। आप इसका पालन-पोषण क्यों नहीं करते ? पुत्रको इदयसे लगानेपर जैसा सुख होता है, वैसा सुकोपल वक, पत्नी अवचा जलके स्पर्शसे नहीं होता। यह पुत्र आपका स्पर्श करे।'

'राजन् ! मैंने इस पुत्रको तीन वर्षतक अपने गर्थमे बारण किया है। यह आपको सुन्नी करेगा। इसके बन्धके समय आकाशवाणीने कहा कि 'यह बालक सौ असमेध यह करेगा।' जातकर्मके समय जो चेद-मन्त्र पढ़े जाते हैं, वे सन

कहता है, 'तुम मेरे सर्वाङ्गसे उत्पन्न हुए हो । तुम मेरे हदयकी निधि हो । मेरा अपना ही नाम है पुत्र । बेटा ! तुम सी वर्षतक जीओ । मेरा जीवन और आगेकी बंध-परम्परा तुम्हारे अधीन है। इसलिये तुम सुरती खकर सो वर्षतक जीओ।' यह बालक आएके अङ्गसे ही, आपके हदयसे ही उत्पन्न हुआ है। आप क्यों नहीं अपनेको इसके रूपमें पूर्तिमान् देखते ? मैं मेरकाकी कन्या है। अवस्य ही मैंने पूर्व-जन्ममें कोई पाप किया होगा, जिससे बचयनमें भेरी मानि मुझे छोड़ दिया और अब आप छोड़ रहे हैं। आयकी ऐसी ही इच्छा है तो पुड़ो मले ही छोड़ दीजिये। मैं अपने आक्षमपर बती जाऊँगी। परन्तु यह आपका पुत्र है। इस बखेको मत छोड़िये।'

टुव्यक्तने बक्र—'इकुन्तले ! मुझे मालूम नहीं कि मैंने तुमसे पुत्र उत्पन्न किया है। सिवाँ तो प्रायः झूठ बोलती ही है, तुष्हारी बातपर भाग कौन विश्वास करेगा। तुष्हारी एक भी बात बिस्तास करने योग्य नहीं है। मेरे सामने इतनी डिटाई ? कहाँ महर्षि विश्वापित्र, कहाँ मेनका और कहाँ तेरे-जेली साधारण नारी ? जली जा यहाँसे। इतने शोड़े दिनोमें घत्या, यह बातक शालके वृक्ष-जैसा केसे हो सकता 🕴 । जा-जा, कारी जा।' वाकुमालाने कहा, 'राजन् । कपट न करो । सत्य सहस्रों अध्यमेधसे भी श्रेष्ट है । सारे वेदोंको पढ़ ले और सारे तीवाँनि सान कर ले, फिर भी सत्य उनसे बहुकार हैं। सावारे बहकर वर्ष भी नहीं है। सत्यसे बढ़कर कुछ है ही नहीं । झूठसे बब्रुकर निन्दनीय भी कुछ नहीं है । सस्य स्वयं यरब्रह्म परमात्मा है। सत्यं ही सर्वश्रेष्ठ प्रतिज्ञा है। तुम अपनी प्रतिक्रा यत लोको । सत्य सर्वदा तुन्हारे साथ रहे । यदि झूठसे ही तुष्हारा प्रेम है और मेरी बातपर विश्वास नहीं करते हो तो में सब्बं बाली जाऊँगी। में झूटेके साथ नहीं रहना चाहती। राजन् । मैं कते देतो 🛊 कि चाहे तुम इस लड़केको अपनाओ या नहीं, मेरा यह पुत्र ही सारी पृथ्वीका शासन करेगा।' इतना कहकर प्रकुत्तल वहींसे चल पड़ी।

इसी समय ऋत्विन, पुरोहित, आलार्य और पनित्रयोक साव बैठे हुए दुष्यत्तको सम्बोधित काके आकाशवाणीने कहा—'माठा तो केवल भावी (धोकनी) के समान है। पुत्र पिताका ही होता है, क्योंकि पिता ही पुत्रके रूपमें उत्पन्न होता है। तुम पुत्रका पालन-पोषण करो । शकुन्तलाका अपमान मत करो । अपना औरस पुत्र यमराजके पंजीसे छुड़ा लेता है । सबमुख तुम्हीने इस बालकका गर्भाधान किया था। अकुन्तरहाको बात सर्ववा सत्य है। तुन्हें हमारी आज्ञा मानकर ऐसा करना ही खाड़िये। तुम्हारे भरण-पोषणके कारण ही आपको मालूम हैं। पिता पुत्रको अभिमनित करता हुआ । इसका नाम भरत होगा।' आकासवाणी सुनकर दुष्पन्त

आनन्त्से भर गये। उन्होंने पुरोहित और यन्त्रियोंसे कहा, 'आपलोग अपने कानोंसे देवताओंकी वाणी सुन लें। मैं भी ठीक-ठीक यही जानता और समझता है कि यह मेरा पुत्र है। यदि मैं केवल इकुन्तलाके कहनेसे ही इसे लीकार कर लेता तो सारी प्रजा इसपर सन्देह करती और इसका कर्लक नहीं हुट पाता। इसी उद्देश्यसे प्रेतित होकर मैंने ऐसा दुव्यंबहार किया है।'

अब उन्होंने बचंको स्वीकार किया और उसके संस्कार कराये। उन्होंने अपने पुत्रका सिर चूनकर उसे जातीसे लगा रिखा। चारों ओर आनन्दकी नदी उसड़ आयी, जय-जयकार होने लगा। दुख्याने धर्मक अनुसार अपनी प्रहोका सत्कार किया और सान्वना देते हुए कहा, 'देखि! मैंने तुन्हारे साथ जो सम्बन्ध किया था, वह किसीको मालूम नहीं था। अब सब लोग तुन्हें रानीके क्यमें लीकार कर लें, इसीलिये मैंने यह कुरता की थी। लोग समझने लगते कि मैंने मोहित होकर तुन्हारी जात खीकार कर ली है। लोग मेंने पुत्रके युवराज होनेसे भी आपति करते। मैंने तुन्हें अञ्चन क्रोकिट कर दिवा वा, इसतिये तुमने प्रजयकोपवश मुझसे वो अप्रिय वाणी कही है उसका मुझे कुछ भी विचार नहीं है। हम दोनों एक-दूसरेके प्रिय हैं।' इस प्रकार कहकर दुष्पत्तने अपनी प्राण-प्रियाको कहा, भोजन आदिसे सन्तुष्ट किया।

समकार भरतका युवराजपदपर अभिषेक हुआ। दूर-दूतक भरतका शासन-बक्र प्रसिद्ध हो गया। उसने राजाओंको जीतकर वशवतों बना लिया और संत-सम्मत धर्मका चल्लन करके अनुतम यश लाभ किया। वह सारी पृज्योका बक्रवर्ती सम्राट् था। उसने इन्द्रके समान अनेको यह किये। यहाँ कण्यने भरतसे गोवितत नामक अग्रमेथ-यह कराया। उसमें वो तो सभी ब्राह्मणोंको दक्षिणा दी गयी थी, परन्तु महाँचै कण्यको सहस्र पद्म मुहरे दी गयी थी। भरतसे ही इस देशका नाम भारत पद्म और ये ही भरतकेशके प्रवर्तक हुए। उनके तामसे सभी पहलेको और पीत्रके राजा भारत नामसे प्रसिद्ध हुए। उनके वंदामें अनेको ब्राह्मणी गरावीं हुए, जिनके नाम गिनाने भी कठिन हैं। मैं मुस्य-मुख्य सम्बन्धि और शीलवान् राजाओंका ही वर्णन करता है।

### दक्ष प्रजापतिसे ययातितक वंश-वर्णन

वैशामायनजी करते हैं—जनमेजय ! अब मैं घरत, कुरू, पुरु आदिके वंशोंका वर्णन करता हूँ । यह बड़ा ही पव्चि और कल्याणकारी है। ब्रह्माके दाहिने अँगुठेसे अपत्र दक्ष प्रजापति ही आचेतम दक्ष हुए। उन्होंसे सारी प्रजा उत्पन्न हुई। उन्होंने पहले अपनी पत्नी बीरणीके गर्भसे एक सङ्ख्य पुत्र उत्पन्न किये थे। नारद मुनिने उन्हें मोक्षप्रद हानका उपदेश करके विरक्त बना दिया । तब उन्होंने पन्तास कन्याएँ उत्पन्न की । उन्होंने उनके प्रथम पुत्रको अपना बनानेकी शर्भपर उनका विवाह किया। यह बात कही जा चुकी है कि उन्होंने कश्यपसे तेख कन्याओंका विवाह किया था। कदयपकी श्रेष्ठ पत्नी अदितिसे इन्द्र और विवस्तान् आदि पुत्र हुए थे। विवस्तान्के न्वेष्ट पुत्र मनु श्रे और कनिष्ठ यमराज। मनु बड़े धर्मात्य श्रे। उन्होंसे मानव-जातिकी रूपित हुई और सूर्यवंश यनुवंशके नामसे कहलाया। ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि सभी मानव बज्लाते हैं। ब्राह्मणोने साङ्ग बेदोंको धारण किया। मनुके दस पुत्र ये हैं—वेन, धृष्णु, नरिष्यत्त, नाभाग, इक्ष्वाकु, कारूब, शर्याति, इला कन्या, पृषद्र और नामागारिष्ट । यनुके प्रजास पुत्र और भी थे, परन्तु वे आपसकी फूटके कारण लड़ मरे। इतासे पुरुतवा नामका पुत्र हुआ। इता पुरुतवाकी माता और पिता दोनों ही थी। पुस्तवा समुद्रके तेरह द्वीपोंका इतसक था।

वह सनुष्य होनेपर भी अमानुषिक भीग भीगता था। अपने कल-पीस्वके मदसे उपन होकर पुरुरवाने प्राह्मणीका बहुत-सा थन एवं रक्ष धीन किये। सनाकुमारने प्रह्मलोकसे आकर उसे बहुत समझाया भी, परन्तु उसपर कोई असर नहीं पड़ा। व्यक्तियोंने कोथित होकर शाप दिया और उसका नाश हो गया। यह बही पुरुरवा है, जो कार्यसे तीन प्रकारकी अपि और उसकी अपराको के आया था। उसके उर्वहांकि गर्भसे छः पुष हुन्—आयु, धीमान, अमावसु, दृद्धमु, चनामु और शतासु। आयुकी प्रतीका नाम लर्मानजी था। उसके पाँच पुष्ठ हुन्—नहुर, कुन्हामां, राज, गय और अनेना।

आयुके पुत्र नहुष बड़े बुद्धिमान् और सस्ने बीर थे। उन्होंने धर्मके अनुसार अपने महान् राज्यका शासन किया। उनके राज्यमें सभी सुली थे, थोर और लुटेरोंका बिलकुल भय नहीं बा। उन्होंने अभिमानकश ऋषियोंसे मालकी हुवायी। यही उनके नाशका भी कारण हुआ। यो तो उन्होंने तेज, तपस्या और बल-विकाससे देवताओंको भी पराजित करके अपनेको इन्द्र बना लिया था। नहुकके छः पुत्र हुए,—यति, ययाति, संवाति, आयाति, अयति और शुव। यति योग-साधना करके ब्रह्मसरूप हो गये। इसलिये नहुकके दूसरे पुत्र बयाति यजा हुए। उन्होंने बहुतसे यह किये और बड़ी भक्तिसे देवता और पितर आदिकी उपासना करते हुए प्रेपसे प्रजाका पालन | देवधानीसे दो पुत्र हुए—वदु और तुर्वसु तथा दार्मिष्ठासे तीन किया। उनकी दो पतियाँ बी—देखवानी और शर्मिक्का। पुत्र हुए—ब्रह्मू, अनु और पूर्क।

## कच और देवयानीकी कथा

जनमेजयने पूछा-ज्ञह्मन् ! इमारे पूर्वज राजा क्याति ब्रह्मासे इसवे पुरुष थे। " उन्होंने शुक्राचार्यकी कन्या देवयानीसे, जो ब्राह्मणी बी, कैसे विवाह किया । यह अनहोनी घटना कैसे घटित हुई ? आप कृपा करके यह वृतान्त सुनाइये ।

वैशमायनवीने मता—'जनमेजच ! आपके पूर्वज राजा पवातिने शुक्राचार्यं और वृषपवांकी पुत्रियोंसे किस प्रकार विवाह किया था, सो सुनिये । उन दिनों जिल्लोकीपर अधिकार करनेके लिये देवता और असुर आपसमें लड़-पिड़ रहे थे। देवताओंने अपनी विजयके लिये आङ्गिरस बृहस्पतिको और असुरोने भागीव शुक्रको अपना पुरोहित बनाया। ये दोनों



ब्राह्मण भी आपसमें बड़ी होड़ रसते थे। जब युद्धमें देवताओंने असुरोको मार डाला, तब शुक्राचार्यने उन्हें अपनी विद्याके बलसे जीवित कर दिया। परन्तु असुरोने जिन वेषताओको मारा था, उन्हें बृहस्पति जीवित न कर सके। इससे देवताओंको बड़ा दु:स हुआ । वे घवराकर बृहस्पतिके बढ़े पुत्र कवके पास गर्व और उनसे यह प्रार्थना की, 'भगवन् ! हम आपकी शरणमें हैं। आप हमारी सहायता कोजिये। अमित तेजावी विप्रवर शुक्राचार्यके पास ओ सर्जीवनी विद्या है, उसे आप सीप्र ही प्राप्त कर लीजिये; इयलोग आपको यज्ञमें मागीदार बना लेगे। सुकाचार्य आजकल वृत्रपर्वाके पास रहते हैं।' देवताओकी प्रार्थना स्वीकार कर कव शुक्रावार्यके पास गया और उनसे निवेदन किया, 'में पहर्षि अग्निराका पीत्र और देवगुरु बृहस्पतिका पुत्र 🜓 मेरा नाम कव है। आप मुझे ज़िष्यके रूपमें सीकार कोजिये, में एक इतार वर्षतक आपके पास रहकर ब्रह्मचर्यका पालन कर्मगा। खीकृति दीजिये।' सुकावार्यने कहा, 'बेटा । स्वापत है। मैं तुम्हारी बात स्वीकार करता है। तुम मेरे पूजरीय हो। में तुन्हारा सतकार करूँगा और में समझता है कि यह बृहस्पतिका ही सत्कार है।'

कवने शुक्रावार्यके आज्ञानुसार ब्रह्मवर्यका महण किया। वह अपने पुरुदेवको तो प्रसन्न रसता ही, पुरुपुत्री देकपानीको भी सन्तुष्ट रसता। याँच सौ वर्ष बीत जानेपर दानवोको यह बात मासूम हुई कि कचका क्या अभिप्राय है। क्टोंने विक्कर गी चराते समय बृहस्पतिजीसे द्वेत होनेके कारण और सङ्गीवनी विद्याकी रक्षाके लिये कचको मार बाला और उसके टुकड़े-टुकड़े करके भेड़ियोंको सिला दिया। गोएँ बिना रक्षकके ही अपने स्वानपर सीट आयी। देक्जानीने देला कि गीएँ तो आ गयी, पर कब नहीं आया। तब उसने अपने पितासे कहा—'पिताजी । आपने अग्रिहोत्र कर लिया, सूर्याल हो गया, गोएँ बिना रक्षकके ही लीट आयीं; किन्तु कब कहाँ रह गया ? निश्चय ही उसे किसीने मार झला या वह सार्थ पर गया। पिताजी ! मैं आपसे सौगन्य साकर सच-सच काती है कि मैं बिना कवके नहीं जी सकती।' शुक्राचार्यने कहा, 'ओर, तू इतना घबराती क्यों है ? मैं अभी उसे जिला देता है।' शुक्राचार्यने सर्झीवनी शुक्राचार्य सम्रीवनी विद्या जानते थे, पांतु बृहस्पति नहीं। विद्याचा प्रयोग करके कवको पुकारा, 'आओ बेटा !'

<sup>\*</sup> ब्रह्मासे दश, दशसे अदिति, अदितिसे सूर्व, सूर्वसे मनु, मनुसे इतानामी कन्य, इतासे पुरूरवा, पुरूरवासे आयु, आयुसे नहुण और महुषसे यवाति—इस प्रकार ये प्रवापतिसे दसवें थे।

कबका एक-एक अंग भोड़ियोंका झरीर छेट्-छेट्कर निकतः आया और वह जीवित होकर सुकावार्यको सेवामें उपस्थित हुआ। देवयानीके पूछनेपर उसने सारा वृत्तान कह सुनाया। इसी प्रकार असुरोंके मारनेपर दूसरों बार भी सुकावार्यने कबको जिला दिया।

तीसरी बार असूरोने नयी युक्ति की। उन्होंने कवको काटकर आगसे जलावा और उसके झरोरकी राज वास्त्रीयें मिलाकर शुक्तावार्यको पिला दी। देवपानीने पितासे पूछा, 'पितानी । फुल लेनेके लिये कब गया था, लौटा नहीं । कही यह फिर तो नहीं मर गया। मैं उसके किना जी नहीं सकती। मैं यह बात सीगन्य लाकर कहती है।' सुक्राबायन कहा, 'बेटी ! मैं क्या कर्त ? असुर उसे बार-बार मार डालते हैं।' देक्यानीके हठ करनेपर उन्होंने फिर सम्बीचनी विद्याका प्रयोग किया और कचको बुलाया। कचने भयभीत होकर उनके पेटके भीतरसे ही धीरे-धीरे अपनी क्विति बतलायी। शुक्राचार्यने कहा, 'बेटा । तुम सिन्दु हो । देववानी तुनारी सेवासे बहुत प्रसन्न है। यदि तुम इन्द्र नहीं हो तो त्ये, मैं तुन्हें सङ्गीवनी विद्या बतलाता है। तुम इन्द्र नहीं ब्राह्मण हो, तथी तो मेरे पेटमें अबतक जी रहे हो ? त्ये, यह विद्या और मेरा पेट फाइकर निकल आओ। तुम मेरे पेटमें रह चुके हो, इसलिये सुयोग्य पुत्रके समान मुझे फिर जीवित कर देना।' कसने वैसा ही किया और प्रणाम करके कहा, 'जिसने मेरे कानोमें सञ्जीवनी किछारूप अमृतकी धारा बाली है, वहीं मेरा माता-पिता है। मैं आपका कृतज्ञ है। मैं आपके साथ कभी कृतप्रता नहीं कर सकता। जो बेदसरसप काम जानके वाता गुरका आदर नहीं करता, यह कलंकित होकर नरकगानी होता है।'

शुक्रावार्यजीको यह जानकर बड़ा क्रोध हुआ कि घोरतेमें नहीं, कामके वश होकर शाप दिया है; व सराव पीनेके कारण मेरे विवेकका नाश हो गया और मैं कभी पूरी नहीं होगी। कोई भी जा प्रात्मण-कुमार कवको ही भी गया। उन्होंने उस समय यह प्रात्मिक्त नहीं करेगा। मेरी विद्या सि घोषणा की कि 'आजसे यदि जगत्का कोई भी जाहाण क्या; मैं विसे सिखाऊँगा, उसकी विद्या शराब पीयेगा तो वह वर्म-प्रष्ट हो जायगा और उसे ब्रह्महत्या कहकर कच स्वर्गमें गया। देवताओंने लगेगी। इस लोकमें तो वह कलंकित होगा ही, उसका और कचका अधिनन्दन किया, कच्छा परलेक भी विगढ़ जायगा। ब्राह्मणों ! देवताओं ! और

मनुकी सन्तानो ! सावधानीके साथ सुन रहे । आजसे मैंने ब्राह्मणोके लिये वह धर्ममर्यादा सुनिश्चित कर दी है।' कच सञ्जीवनी विद्या प्राप्त करके सहस्र वर्ष पूरे होनेतक उन्हेंकि पास रहा । समय पूरा होनेपर शुक्ताबार्यने उसे स्वर्ग जानेकी आजा दे दी ।

क्व कव वहाँसे चलने लगा तब देवयानीने कहा, 'ऋषिकुमार ! तुम सदाबार, कुलीनता, विद्या, तपस्या और जितेनियताके उन्प्बल आदर्श हो। मैं तुन्हारे पिताको अपने पिताके समान ही मानती हैं। मैंने गुरु-गृहमें रहते समय तुन्हारे साब वो व्यवहार किया है, उसे कहनेकी आवश्यकता नहीं। अब तुम खातक हो चुके हो; मैं तुमसे प्रेम करती हैं, तुन्हारी सेविका 🛊। अब विचिपूर्वक तुम मेरा पाणिप्रहण करो ।' कवने कहा—'बहिन ! धगवान् शुक्रत्वार्यं जीसे तुन्हारे पिता हैं, बैसे ही मेरे भी। तुम मेरे लिये पुत्रनीया हो। जिस मुख्येकके हरीरये तुम निकास कर चुको हो, उसीये मैं भी ख चुका है। तुम धर्मक अनुसार मेरी बहिन हो। मैं तन्हारे बोहपूर्ण वाताल्यकी छत्रकाषायें बड़े खेहते रहा। मुझे घर लोट जानेको अनुमति और आसीर्वाद हो । कभी-कभी पवित्र भावसे मेरा करण करना और सावधानीके साथ मेरे गुरुदेवकी सेवा करती रहना ।' देवपानीने कहा, 'मैंने तुमसे प्रेमकी भिक्षा माँगी है। यदि तुम धर्म और कामकी सिद्धिके लियं नुझे अल्बीकार कर दोगे तो तुमारी सङ्गीवनी विद्या सिद्ध नहीं होगी।' कवने कहा-'बहिन! मैंने गुरुपुत्री समझकर ही अर्खाकार किया है, कोई दोष देखकर नहीं। युक्तेकरे भी युझे इसके लिये कोई आज्ञा नहीं दी थी। तुम्हारी जो इच्छा हो, जाप दे हो। मैंने तुमसे ऋषिवर्यकी बात कही को । मैं शायके योग्य नहीं या । तुमने मुझे धर्मके अनुसार नहीं, कामके वहा होकर शाप दिया है; जाओ तुम्हारी कामना कभी पूरी नहीं होगी। कोई भी ब्राह्मण-कुमार तुम्हारा पालिपहण नहीं करेगा। मेरी विद्या सिद्ध नहीं होगी, इससे क्या; मैं जिसे सिखाडेगा, उसकी विद्या सफल होगी।' ऐसा कर्कर कच स्वर्गमें गया। देवताओंने अपने गुरु बृहस्पति और कवका अधिनन्दन किया, कवको यज्ञका भागीदार

### देवयानी और शर्मिष्ठाका कलह एवं उसका परिणाम

वैशम्पायनवी करते हैं—जनमेजय | कथ सङ्घीवनी विद्या सील आपा, इससे देवताओंको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने कससे वह विद्या सील ली, उनका काम बन गया। देवताओंने एकत्र होकर इन्द्रपर जोर डाला कि अब देव्योपर आक्रमण कर देना चाहिये। इन्द्रने आक्रमण किया। रासेयें एक वन पड़ा, उस वनमें बहुत-सी खियाँ दोश पड़ी। वहाँ कुछ कन्याएँ जलकोड़ा कर रही थी। इन्द्रने वायु बनकर किनारेपर रखे हुए वस्त्रोको आयसमें मिला दिया। कन्वाएँ जब बाहर निकली, तब असुरराज वृष्यवांकी पुत्री शर्मिहाने भूतसे अपनी गुरुपुत्री देवधानीके वक्त पहन किये। उसे मालूप नहीं वा कि कल मिल गये हैं। कलह शुरू हुआ। वेषपानीने कहा, 'अरे, एक तो तू असुरको लढ़को और दूसरे मेरी चेली। फिर तूर्व मेरे कपड़े कैसे पहन लिये ? तू आसारप्रष्ट है। इसका फल बढ़ा बुरा होगा।' दार्पिहा बोली, 'बाह री बाह, तेरे बाप तो भेरे पिताको स्रोते-बैठते भी नहीं छोगुते; नीचे कड़े होकर चाटको तरह स्तुति करते हैं और तेरा इतना धर्मह !' वेशमानी कुद्ध हो गयी। वह शर्मिहाके यस सींवने लगी । इसपर ट्रबुंदिं दार्मिष्ठाने उसे कुएँने बकेल दिवा



और उसे मरी जानकर जिना उधर देखे नगरमें साँट गयी। इसी समय राजा ययाति जिकार जोलले-खेलले अंग्रेके

वकने और व्यास लगनेसे विकल होकर पानीके लिये कुएँपर पहुँचे। कुएँमें जल नहीं वा। उन्होंने देला कि उसमें एक सूचरी कत्या है। राजाने पूछा, 'सूचरी। तुम कौन हो? तुम कुएँमें कैसे गिरी हो?' देवपानीने कहा, 'में महर्षि सुकाचार्यकी पुत्री हूँ। जब देवता असुरोंका संहार करते हैं, तब वे सक्होंजनी विद्याद्वारा उन्हें वीचित कर दिया करते हैं। में इस जिपलियें पढ़ गया है, यह बात उन्हें पालूम नहीं हैं। तुम मेरा दाहिना हाथ पकड़कर मुझे निकाल लो। मैं समझती है कि तुम कुलीन, साना, बलवाली और पशस्त्री हो। मुझे कुएँसे बाहर निकालना सुम्हारा उचित कर्तव्य है।' प्रधातिने उसे बाहर निकालना सुम्हारा उचित कर्तव्य है।' प्रधातिने उसे बाहर निकालना समझकर कुएँसे बाहर निकाल दिया और उससे अनुमति लेकर अपनी राजधानीको लोट गये।

इघर देवयानी शोकते ज्याकुल होकर नगरके पास आपी और दासीसे खेली, 'अरो दासी ! मेरे पिताके पास जाकर जानी कह दे कि मैं अब वृषयत्त्रिक नगरमें नहीं जा सकती।' इसीने जाकर गुकाचार्यसे शर्पिष्ठाके व्यवहारका वर्णन किया । वेषपानीकी यह पुरेशा सुनकर शुक्राखार्यको बड़ा दुःस हुआ, वे अपनी सङ्क्षीके पास गये और अपनी प्यारी पुत्रीको हृदयसे लगाकर कहने लगे, 'बेटी ! सचीको अपने क्रमंकि फलकक्ष्य सुल-दुःल भोगना पहला है। जान पहला है कि तुमने कुछ अनुवित कार्य किया है, जिसका यह प्रावक्षिण हुआ (" देवयानीने कहा, "पिताजी ! यह प्रायक्षिण हो या न हो, मुझे एक बात बतलाइये। वृष्यवन्ति सेटीने कोचमे आँखें लाल-लाल करके सन्ते स्वरमे बाहा है कि 'तेरे बाप तो हमारे बाट 🖁 । वे हमारी स्तुति करते, हमसे भीरत माँगते और प्रतिषद्ध लेते हैं। क्या उसका कहना ठीक है ? पदि ऐसा है तो मैं अभी जाकर शर्मिष्ठासे क्षमा मौर्गू और उसे लुश करूँ।' शुक्राचार्यने बङ्गा, 'बेटी ! तू भाट, भिसामैंगे या दान तेनेवालेकी पुत्री नहीं है। तु उस पवित्र ब्राह्मणकी कन्या है, जो कभी किसीकी स्तृति नहीं करता और जिसकी स्तृति सभी लोग कती है। इस बातको वृष्पर्वा, इन्द्र और राजा यवाति जानते हैं। अखिन्द ब्राह्मणत्व और निर्द्धत्व ऐडर्व ही मेरा बल है। ब्रह्माने प्रसन्न होकर पुढ़ो अधिकार दिया है। भूलोक और स्वर्गमें जो कुछ भी है, मैं उस सबका स्वामी हैं। मैं ही प्रजाके हिलके लिये जल बरसाता है और मैं ही ओषधियोंका पोषण करता है। यह मैं बिलकुल ठीक **西班牙** (\*)

इसके बाद शुक्राचार्यने देश्यानीको सनकाते हुए कहा—'को मनुष्य अपनी निन्दा सह लेता है, उसने सारे जगत्पर विजय प्राप्त कर ली—ऐसा सन्दर्भ । जो उमरे क्रोधको घोड़ेके समान वशमें का लेता है, वही सचा सार्थव है, बागडोर पक्कनेवाला नहीं। जो क्रोबको झमासे दवा लेता



है, नहीं अंह पुरुष है। जो कोक्को रोक लेता है, निया सह लेता है और दूसरोंके सतानंपर भी दु:की नहीं होता, यह सब पुरुषाओंका माजन होता है। एक मनुष्य सौ वर्ततक निरमार प्रश्न करें और दूसरा कोध न करें तो उससे ब्रमेथ न कार्नपाला ही आह है। पूर्ण बर्ध तो आपसमें वैर-विरोध कार्त ही हैं। समझ्यारको ऐसा नहीं करना वाहिये।' देखवानीने कहा, 'पिताती । मैं अभी वालिका है। फिर भी में धर्म-अधर्मका अत्तर सपझती है। समा और निन्दाकी सबलता और निर्वालता भी मुझे जात है। अपना हिन व्यवनेवाले पुरुषो हिष्पकी यूहता हमा नहीं करनी वाहिये। इसलिये इन कुड़ विचारवालोंमें अब मैं नहीं रहना वाहिये। इसलिये इन कुड़ सदाबार और कुट्यानताकी निन्दा करते हैं, उनके बीचमें नहीं रहना वाहिये। रहना वाहिये वहाँ, जहाँ सदाबार और कुट्यानताको प्रशंसा हो।'

वेवयानीकी बात सुनकर विना कुछ सोचे-विकारे शुक्राचार्य वृषयवांकी सम्प्रमें गये और क्रोक्यूवंक केले, 'राजन् ! जो अधर्म करते हैं, उन्हें बाहे उतकाल उसका फल न मिले, लेकिन धीरे-धीरे वह उनकी जड़ काट डालवा है।

एक तो तुमत्येगोने वृहस्पतिके पुत्र संवापरायण कवको हत्या को और दूसरे येरी पुत्रीके भी वसकी चेट्टा की गयी। अब मैं तुन्हारे देशमें नहीं रह सकता। मैं तुन्हें छोड़कर जाता हूँ। मालूम होता है, तुम मुझे कव्यं बकवाद करनेवाला समझते हो, इसीसे अपने अवराधको न रोककर उसकी उपेशा कर रहे हो?' वृषपविन कहा—'भगवन्! मैंने तो कभी आपको इता वा अवार्षिक नहीं माना। आपमें सस्य और धर्म प्रतिहित हैं। यदि आप हमें छोड़कर जले जावेंगे तो हम समुद्रमें हव घरेंगे। आपके अतिरिक्त हमारा और कोई सहारा नहीं है।' सुकावार्यने कहा—'देखो, भाई! बाहे तुम समुद्रमें हब यहे अववा अज्ञात देशमें कले जाओ, मैं अपनी प्यारी पुत्रीका तिरस्कार नहीं सह सकता! मेरे प्राण उसीमें बसते हैं। तुम अपना भाषा बाहते हो तो उसे प्रसन्न करें।'

वृष्यवनि देवयानीके पास जाकर कहा, 'देवि ! मैं तुन्हें मुहम्मीगी वस्तु हूँगा, जसम्र हो जाओ ।' देवयानीने कहा,



'क्रांचेंड्डा एक हजार टासियोंके साथ मेरी सेवा करे। जहाँ में जाडे, वह मेरा अनुगमन करे।' वृषपविन पात्रीके द्वारा द्वांमेंडाके पास सन्देश भेज दिया। उसने ह्यांमेंडासे कहलाया, 'कल्यांचा! उठ, अपनी जातिका हित कर। सुक्राचार्य अपने दिख्योंको छोड़कर जाना चाहते हैं। तू चलकर देक्यारोकी इच्छा पूर्व कर।' ज्ञांमेंडाने कहा, 'मुझे खोकार है। आचार्य और देक्यानी बहाँसे न जाये, मैं उनकी संब

[ 039 ] सं० म० (खण्ड—एक ) ३

इच्छाएँ पूरी करूँगी।' सर्पिष्ठा दासीके रूपमें देववानीके पास | दासी बनकर कैसे रहोगी ?' शर्पिष्ठाने कहा, 'वैसे बने बैसे ठपस्थित हुई और प्रार्थना को कि 'मैं वहाँ और तुन्हारी ससुरातमें भी तुन्हारी सेवा कर्तनी।' देववानीने कहा, 'क्यो जी, मैं तो तुम्हारे पिताके भिलमेंगे, भाट और दान | साथ बलकर सेवा करूँगी।' तब देशवानी प्रसन्न हो गयी लेनेवालेकी लड़की हूँ और तुम बढ़े बापकी बेटी हो; अब मेरी | और शुक्राचार्यके साथ अपने आध्रमपर लीट आधी।

विपद्यस वातिकी रक्षा करनी चाहिये, यही सोचकर मैं तुन्हारी दासी हो गयी हूँ। मैं विवाह होनेके बाद भी तुन्हारे

## ययातिका देवयानीके साथ विवाह, शुक्राचार्यका शाप और पूरुका योवनदान

वैराम्पायनमा बारते हैं--जनमेकच ! एक दिनकी बात है, देखवानी अपनी दासियों और दार्मिहाके साथ इसी कनमें सीहा करनेके लिये गयी। अभी वह बिहार कर ही रही बी कि नहुषनन्दन राजा ययाति भी उधर ही आ निकले । वे खुब धके हुए थे, जल पीना चलते थे। देवचानी, शर्मिश्रा और दासियोंको देखकर उनके मनमें जिल्लासा हो आया और उन्होंने पूछा, 'इन दासियोंक बीचमें बैठी हुई आप दोनों कौन हैं ?' देववाजीने उत्तर दिया— में देवपगुरु महर्षि गुक्राखार्यकी



पुत्री हैं और यह मेरी सन्ती दासी है। यह दैत्यराज वृष्पर्वाकी पुत्री है और मेरी सेवाके लिये सर्वदा मेरे साथ खडी है। इसका नाम शर्मिष्ठा है। मैं अपनी सब दासियों और शर्मिहाके साथ आपके अधीन हैं। आपको मैं अपने ससा

क्वीडिये। आपका कल्याण हो।' वयातिने कहा, 'सुक्रनन्दिनी ! तुन्हारा कल्वाज हो । मैं तुन्हारे योग्य नहीं 🛊 । तुष्हारे विता क्षत्रियके साथ तुष्हारा विवाह नहीं कर सकते। देख्यानीरे कहा, 'राजन् ! आपसे पहले किसीने भी मेरा हाथ नहीं पकदा वा। कुऐसे निकासते समय आपने मेरा हाथ पकड़ लिया। इसलिये ये आपको अपने स्थामीके स्थामें वरण करती है। अब मला, दूसरा कोई पुरुष मेरे हाशका रपर्रा कैसे कर सकता है।' वपातिने कहा, 'कल्पाणि ! जबतक तुम्हारे पिता स्वयं तुन्हें मेरे हाखो सीप नहीं हेते. तजनक में तुन्हें कैसे स्वीकार कर सकता हूँ।"

क्ष देववानीने अवनी बावसे पिताके पास सन्देश भेजा। आके मुँहारे सब बाते ज्यों-की-नर्यो सुनकर शुक्राचार्य राजा चयातिके पास आये। यषातिने उठकर उन्हें प्रणाम किया और हाव जोड़कर उनके सामने खड़े हो गये। देववानीने कड़ा-'विताओं ! ये नहुपनन्तन राजा ययाति है। जब मै कूपैये गिरा दी गयी थी, तब इन्हींने मेरा हाब पकड़कर मुझे निकाला था। मैं आपके चरणोंमें पड़कर बड़ी नग्नताके साच प्रार्थना करती है कि आप इनके साथ मेरा विवाह कर दीनिये। ये इनके अतिरिक्त और किसीको वरण नहीं कर्मगी।' देक्यानीकी बात सुनकर शुक्रावार्यने वधातिसे कहा—'राजन् । मेरी लाइकी लड़कीने तुन्हें पतिसपसे करण किया है। मैं कन्यादान करता है, तुप इसे पटरानीके रूपमें स्वीकार करो।' वयातिने कहा, 'ब्रह्मन् ! मैं शक्तिय है। ब्राह्मण-कन्याके साथ विवाह करनेसे मुझे वर्णसंकरताका केंच लगेगा। आप ऐसी कृपा कीनिये और वर दीजिये कि वह महान् दोष मेरा स्पर्श न करें।' शुक्रावार्यने कहा, 'तुम यह सन्बन्ध स्वीकार कर हो । किसी प्रकारकी जिला पत करो । मैं तुम्हारा पाप नष्ट किये देता हैं। तुम मेरी पुत्रीको पात्रीके रूपमें लोकार करके धर्मका पालन करो और सुख मोगो। बेटा ! वृष्पर्वाकी पुत्री शर्मिछका भी तम उचित सतकार और खामीके रूपमें खीकार करती हैं। आप भी मुझे खीकार | करना, परन्तु उसे कभी अपनी सेजपर मत बुत्सना।'

तदनन्तर शास्त्रोक विधिसे देवचानीका पाणिप्रहण संस्कार सम्पन्न हुआ और दासी, शर्मिष्ठा तदा देवचानीको लेकर संपातिने अपनी राजधानीकी यात्रा को ।



यपातिकी राजधानी अभरावतीक समान था। वहाँ लौटकर उन्होंने देवयानीको तो अन्त:पुरमें रख दिया और प्रापिष्ठा तथा दासियोंके लिये देक्यांनीकी सम्पतिसे असोकवाटिकाके पास एक खान बनवा दिया तथा अन्न-वसकी समुचित व्यवस्था कर दी। राजीवित भोग भोगते बहुत वर्ष बीत गये। समयपर देवयानीको गर्च रहा और पुत्र उत्पन्न हुआ। एक बार संयोगवज्ञ राजा यथाति अशोकवाटिकाके पास जा निकले और वहीं शर्पिहाको देसकर कुछ सक गये। राजाको एकान्तर्वे पाकर शर्विहा वनके पास गयी और हाथ जोड़कर बोली—'जैसे चन्द्रमा, इन्द्र, विष्णु, यम और वरुगके महत्तमें कोई स्त्री सुरक्षित रह सकती है, वैसे ही मैं आपके यहाँ सुरक्षित है। यहाँ मेरी ओर कौन दृष्टि डाल सकता है। आप मेरा रूप, कुल और चील तो जानते ही है। यह मेरे ऋतुका समय है। मैं आपसे उसकी सफलताके लिये प्रार्थना करती हूँ, आप मुझे ऋतुदान दीकिये।' राजा क्यातिने शर्मिष्ठाके कथनका ओखित स्वीकार किया। उन्होंने उसकी प्रार्वना पूर्ण की।

राजा यपातिके देवपानीसे दो पुत्र हुए—यदु और तुर्वसु । इार्मिष्ठासे तीन पुत्र हुए—द्वह्नु, अनु और पूर्त । इस प्रकार

ब्युल समय बीत गया। एक दिन देववानी राजा ययातिके साव अहोकवाटिकामें गयी। वहाँ देवपानीने देखा कि देकताओं के समान सुन्दर तीन सुकुमार कुमार खेल रहे हैं। उसके आहर्षकी सीमा न रही। उसने पूछा, 'आर्यपुत्र ! ये सुन्दर कुमार किसके हैं ? इनका सौन्दर्य तो आप-जैसा ही सालूम पहला है।' फिर देकपानीने उन बशोसे पूछा, 'तुमलोगोंके नाम क्या है ? किस वंद्यके हो ? तुम्हरे माँ-वाप कीन हैं ? ठीक-ठीक कताओं तो!' बखोने अगुलियोंसे राजाकी ओर संकेत किया और कहा, 'हमारी माँ है हार्मिहा।' वहें बढ़े प्रेमसे राजाके पास दौड़ गये। उस समय देवपानी साथ थी, इसलिये राजाने कहें गोदमें नहीं लिया। वे ख्वान होकर रोते-रोते हार्मिहाके पास बले गये। राजा कुछ लिकत-से हो गये। देवयानी सारा रहस समझ गयी। उसने



शिर्णहाके पास जाकर कहा, 'शिर्मिष्ठ ! तू मेरी दासी है। तूने मेरा अधिय क्यों किया ? तेरा आसुर स्वभाव मिटा नहीं। तू मुझसे डरता नहीं ?' शिर्मिष्ठाने कहा, 'मधुरहासिनी ! मैंने राजिंकि साथ जो समाराम किया है, वह धर्म और न्यायके अनुसार है। किर मैं इसे क्यों ? मैंने तो तुन्हारे साथ ही उन्हें अपना पति मान लिया था। तुम ब्राह्मणकन्या होनेके कारण मुझसे खेड हो। परन्तु ये राजिंचे तो तुन्हारी अपेक्षा भी मेरे अधिक प्रिय है।' देक्यानी क्रोधित होकर राजासे कहने लगी, 'आपने मेरा अप्रिय किया। अब मैं यहाँ नहीं रहेगी।' वह आँसोमें आँसू भरकर अपने पिताके वसके लिये चल पड़ी। यथाति दुःसी हुए और साथ ही भयभीत भी। वे उसके पीछे-पीछे चलकर उसे बहुत सम्बाते-बुझाते रहे, परन्तु उसने एक न सुनी। दोनों शुकावार्यके पास पहुँचे।

प्रणामके पक्षात् देववानीने कहा, 'पितानी ! धर्मको अधर्मने जीत लिया, नीचा ऊँचा हो गया। शर्मिता मुक्तरे आगे बढ़ गयी। उसके तीन पुत्र हुए हैं भेरे इन पहाराजसे ही । इन्होंने धर्म-मर्यादाका उन्लंधन किया है धर्मत होकर ! आय इसपर विचार कीजिये।' शुक्रावार्यने कहा, 'राजन् ! तुमने जान-बुझकर धर्म-पर्यादाका उन्लंधन किया है, इनलिये मैं



तुन्हें शाप देता है कि तुम बुने हो जाओ। ' शुक्राकापक शाप हेते ही राजा प्रधात बुने हो गये। अब उन्होंने शुक्राकाणंकी प्रार्थना की और कहा, 'मैं अभी आपकी पुत्री देवधानीके संगसे तुम नहीं हुआ है। आप हम दोनोपर कृपा कीजिये, मैं बूढ़ा न होके।' आचार्यने कहा, 'मेरी बात झूठी नहीं हो सकती। हाँ, तुन्तें इतनी छूट देता है कि तुम अपना यह बुन्नमा किसी दूसरेको दे सकते हो।' यथातिने कहा, 'ब्रह्मन् ! आप ऐसी आज्ञा दीजिये कि जो पुत्र मुझे अपनी जवानी देकर बुन्नमा ले ले वही राज्य, पुष्य और पशका माणी हो।' आचार्यने कहा, 'ठीक है। अद्यापूर्वक मेरा विकान करनेपर सुन्हारा बुन्नमा दूसरेपर बल्झ जायना और जो पुत्र तुन्हें कवानी देगा वही राजा, आयुष्पान, यहास्त्री और तुन्हारे कुलका

वंशघर होगा।"

राजा यथाति अपनी राजधानीमें आये, पहले उन्होंने यदुको बुलाकर कहा, 'में बूड़ा हो गया। मेरे इत्तरमें झुरियाँ पड़ गर्वी । बाल सफेद हो गये । परनु मैं अभी जवानीके भोगोंसे तुप्त नहीं हूँ । तुम मेरा बुझपा लेकर अपनी जवानी दे दो । एक हजार वर्ष पूरा होनेपर मैं तुष्हारी जवानी फिर तुष्हें सीटा ट्रेगा।' चट्टने कहा—'बुड़ापेमें अनेकों दोष है। दस अवस्थामें लाना-पीना भी तो ठीक नहीं होता । शरीर डीत्स, बाल सफेद और सारे प्रारीस्थर झुरियाँ। प्रक्ति नहीं, आनन्द नहीं। युवतियाँ तिरत्कार करती हैं। मैं आपका बुहापा नहीं ले सकता।' वयातिने कहा, 'अजी, तुम मेरे इदयमे उत्पन्न हुए हो। किर भी पुढ़ो अपनी जवानी नहीं देते ? जाओ, तुन्हारी सन्तानको राज्यका हक नहीं रहेगा ।' फिर उन्होंने अपने दूसरे पुत्र तुर्वसुक्ये जुलाकर भी वही बात कही, परन्तु उसने भी बुहाया लेनेसे इन्कार कर दिया। यथातिने उसे भी शाप देते हुए बजा, 'तेरा बंदा नहीं बलेगा। तू मांसफोजी, दुराबारी और वर्णानंकर मनेव्योका राजा होगा।' इस प्रकार देववानीके केंगें युवेको शाय देकर ययातिने शर्मिष्ठाके पुत्र ह्मुको बुलाया और उससे आपने बुढ़ायेके क्वलेमें जवानी देनेकी बात कहीं । ह्यूटने कहा, 'क्वेको हाथी, घोड़े, रथ और युवतियोका कुछ भी तो सुख नहीं मिलता। जवान लगने क्यती है। मैं बुढ़ाया नहीं बाहता।' चचातिने कहा, 'अरे, त् अपने बापसे ऐसा कह रहा है ? तुझे ऐसे खानमें रहना पड़ेगा जहाँ रच, हाची, ओड़े और पालकीकी तो बात ही क्या-बैल, बकरे और गरे भी नहीं जा सकेंगे। केवल नावसे जाना पहेगा। राज्य तुझे भी नहीं थिलेगा। लोग तुझे प्रकेज कहेंगे। केवल तु हो नहीं, तेरे वंशकी यही गति होगी।' फिर अनुके भी अखीकार कर देनेपर राजाने उससे कहा, 'तू मेरी बात नहीं मानता है, इसलिये तेरी सन्तान जवान होकर यर जायगी । तुझे अधिहोत्र करनेका अधिकार नहीं रहेगा ।'

इन पुत्रोसे निराझ होकर प्रधातिने अन्तमें पूरुको बुलाकर कहा, 'केटा । तुम मेरे कहे प्यारे हो । तुम मेरे अन्छे केटे हो । देखो, मैं आपके कारण कृता हो गया है और जवानीसे तुस वर्ती हैं, तुम मेरा बुढ़ाया लेकर अपनी जवानी दे हो । विषयभोग करनेके बाद एक हजार वर्ष पूरा होनेपर मैं अपने पापके साथ बुढ़ाया ले लूँगा ।' पूरुने बड़ी प्रसन्नतासे उनकी अद्या त्योकार कर ली । जयातिने आशीर्वाद दिया—'मैं तुम्पर अत्यन्त प्रसन्न हैं । तुम्हारी प्रभा सर्वदा सुखी रहेगी।' ऐसा कड़कर उन्होंने शुक्राचार्यका ध्यान किया और अपना बुढ़ाया पूरुको देकर उसकी जवानी ले ली।

# ययातिका भोग और वैराग्य, पूरुका राज्याभिषेक

वैशामायनजी कहते हैं—जनमेकच ! नहुचनदन राजा यवाति पूरका योवन लेकर प्रेम, उत्साह और मौजसे इच्छानुसार समयानुकूल भोग भोगने लगे। परन्तु वे धर्मका उन्हेंचन कभी नहीं करते थे। उन्होंने यहाँसे देक्ताओंको, श्राद्धोंसे पितरोंको, दान-मान और वासान्यमे दीनवनोंको, मुहमांगी वस्तुओंसे ब्रह्मणोको, लान-पानमे अतिथियोको, संरक्षणसे वैद्योंको और सद्व्यवहारमे सूत्रोंको सन्तुष्ट का दिया। डाक् और लुटेरोंको क्वेष्ट दण्ड दिया। सारी प्रका प्रसन्न हो गयी। वे इन्द्रके समान प्रजा-पालन करने लगे। उन्होंने मनुष्य-त्योकके तो सारे भोग भोगे ही; नन्दनवन, अलकापुरी और सुमेर पर्वतको उत्तरी चोटीपर रहकर काकि भी भोग योगे। धर्मात्या यदातिने देला कि अब सहस्र वर्ष पूरे हो रहे हैं। तब उन्होंने अपने पुत्र पूरुको जुलाया और कहा, 'बेटा ! मैंने तुन्हारी अवानीसे इच्छानुसार उत्साहके साब अपने प्रिय विषयोका भोग किया है, परन्तु अब पुह्ने निश्चय हो गया कि विषयोके घोगकी कामना उनके घोगसे हाना नहीं होती। आगमें जितना थी डालते जाओ, वह बक्ती ही जाती है। पृथ्वीमें जितना भी अन्न, सोना, पशु और व्यथ्वें हैं, वे एक कामुककी कामना पूर्ण करनेमें भी असमर्थ 🕻। इसलिये सुल उनकी प्राप्तिमें नहीं, उनके स्वागसे ही होता है। बुर्बेद्धि लोग तुष्णाका त्वाग नहीं कर सकते । बुर्वे होनेपर भी वह बूढ़ी नहीं होती। वह एक प्राणानक रोग है। उसे क्षेड्नेपर ही सुरत मिलता है।" देखों, विषयोका सेवन करते-करते एक इजार वर्ष पूरा हो गया, फिर भी मेरी तृष्णा दिनोदिन बढ़ती हो जा रही है। अब मैं इसे छोड़कर अपने मनको ब्रह्ममें लगार्जना और भूक-प्यास आदि इन्होंसे निक्षित तथा पारीर आदिसे निर्मम होकर हरिणोक साथ बनमें विवसीना । मैं तुमसे प्रसन्न हूँ । तुम अपनी जवानी ले त्ये और यह राज्य प्रहण करो । तुम मेरे प्यारे पुत्र हो ।' बस,

पूरने अपना बौचन से लिया और ययातिने अपना बुद्धापा ।

क्रजाने देखा कि महाराज क्यांति अपने बढ़े पुत्रोंको राज्यसे वाञ्चत करके छोटे पुत्र पुरुका अभिषेक करने जा रहे 🔋। तब ब्राह्मणीको आगे करके सब त्योग उनके पास आये और बोले—'राजन् । आप अपने ज्येष्ठ पुत्र बहुको छोड़कर पुरुको क्यों राज्य दे रहे हैं ? इम आपको सचेत करते हैं, अपने बर्पकी रक्षा काजिये।' तब ययातिने कहा, 'सब लोग सावधानीसे मेरी बात सुने । एक ऐसा कारण है कि मैं यदुको कची राज्य नहीं दे सकता । मेरे ज्येष्ठ पुत्र बदुने मेरी आज़ा नहीं मानी थी। जो अपने पिताकी आज्ञा नहीं मानता, वह सत्पुरुवोकी दृष्टिमें पुत्र नहीं है। जो माँ-बापकी आज्ञा माने, डनका क्षित करे, उन्हें सुक्त पहुँचावे, वही पुत्र है। पूरुके अतिरिक्त सभी पुत्रोंने मेरी आहाकी अवहेलना की। पूछने वेश सम्यान किया, मेरी आज्ञा यानी। इसलिये यही मेरा उत्तराधिकारी है। वर्षु आदिके नाना शुक्रावार्यने स्वयं ही मुझे यह वर दिया है कि जो तुन्हारी अध्वाका पालन करे, नहीं राजा हो । इसलिये में सारी प्रजासे अनुरोध करता है कि सब लोग पुरुको हो राजा बनावे । प्रजाने सन्तुष्ट होकर पुरुका राज्याभिषेक किया । इसके बाद राजा चर्चात वानप्रस्थासम-की दीका लेकर ब्राह्मण और तयस्वियोंके साथ नगरसे बले गये। यद्भे राज्याधिकारहीन यदुवंशियोकी, तुर्वसुसे वक्तोंकी, झुप्ते भोजोंकी और अनुसे मोन्छोंकी उत्पत्ति हुई। जनमेजव ! पूरमे हो प्रसिद्ध पौरववंश बला, जिसमें तुन्हारा जन्म हुआ है।

राजा वचाति बनमें कन्द्र, मूहर, फलका घोजन करते रहे। उन्होंने अपने मनको वद्यमें किया, क्रोधपर विजय प्राप्त की। वे जतिदिन देखता और पितरोका तर्पण करते, अग्निहोत्र करते। खेतोमेसे अकके कण बीन-बीनकर अतिथियोंको घोळन करानेके अनन्तर यहांश्वसे अपनी भूख सुझाते। इस प्रकार एक हवार वर्ष विताये। तीस वर्षतक उन्होंने वाणी

<sup>&</sup>quot; न बातु कामः कामानामुग्योगेन शाम्पति। हरिक्षा कृष्णवर्तेव मूग एकाभिवर्षते॥ यरपृथिष्यो व्रीडियमे किरम्यं पशकः क्षियः। एकस्पपि न पर्यातं तस्मानुष्यो प्रतिस्पर्वत्॥ या दुस्तवा दुर्गीर्जिपर्या न कीर्पति कीर्पतः। बोउसी प्राथानिकते वेगस्तो तृष्यो स्पन्नतः सुक्तम्॥ (महाः कादिनर्य ८५।१२—१४)

और मनको अपने अधीन करके केवल जलके आधारपर ही | बैटकर बिताया | छः महीनेतक एक पैरसे लड़े रहकर केवल जीवन-निर्वाह किया। एक वर्षतक किना सोये केवल वायु पीकर ही रहे । इसके बाद एक वर्ष और प्रशासियोंके बीचपें | गयी । शरीर चूटनेपर उन्हें त्वर्गकी प्राप्ति हुई ।

बायु-यान ही किया। उनकी पवित्र कीर्ति त्रित्मेकीमें फैल

## ययातिका स्वर्गवास, इन्द्रसे बातचीत, पतन, सत्संग और पुनः स्वर्गगमन

वैशम्पायनजी काते हैं — जनमेकव । राजा बचाति स्वर्गमें बहे आनन्दसे रहने लगे । वहाँ इन्त्र, साध्य, मरत्त्, वसु आदि उनका बड़ा सम्मान करते । इस प्रकार हजारों वर्ष बीत गये । एक दिन वे पूपते-पामते इन्द्रके पास आये। तता-तरहकी बातचीत होनेके बाद इन्द्रने पूछा, 'राजन् ! जिस समध आपने अपने पुत्र पुरुकी जवानी लौटा दी और उससे अपना बुखपा ले लिया तथा उसे राज्य दे दिया, उस समय आपने उसे क्या उनदेश दिया ?' वयातिने कहा-देवराज । मैंने अपने पुत्रसे कहा कि पूरो । मैं तुनों गंगा और चमुनाके बाँचके देशका राजा बनाता है। सीमान्तके देशोंका धीग तुम्हारे थाई करेंगे। देखी चाई, क्रोबिवोंसे क्षमार्गील बंध है और असहिन्युने सहिन्यु। भनुष्येतर जातियोसे मनुष्य और युक्तेंसे विद्यन् सर्वेवा बेह हैं। किसीके बहुत सतानेपर भी उसको सतानेका प्रयक्त नहीं करना चाहिये, क्योंकि दुःली प्राणीका शोक ही सतानेवालेका नाए कर देता है। पर्यंभेदी और बढ़वी बात मुंहते नहीं निकालनी चाहिये; अनुधित स्थायसे शतुको भी अपने नहामें नहीं काना चाहिये। जिससे किसीको कप्र प्रतुपता हो, ऐसी बात तो पापीलोग बोलते हैं। जो अपनी कड़ती, तीशी और मर्मन्यसी बार्तोंके कटिसे लोगोंको सताता है, उसको देखना थी बुरा है. क्योंकि वह अपनी वाणीके क्रयमें एक विज्ञाचिनीको हो रहा है। ऐसा आधारण करना चाहिये कि सत्युख्य सामने तो सत्कार करें ही, पीठ-पीछे भी तुष्हारी रक्षा करें। दुइलोग कोई कड़वी बात कहें तो सर्वदा उसे सहन ही करना चालिये तथा सदाबारका आक्षय लेकर सर्वदा सत्पुरुवोके व्यवहारको ही प्रहण करना चाहिये । वाणीसे भी बाज-वृद्धि होती है । जिसपर इसकी बीछारें पड़ती हैं, यह गत-दिन सोचयें पड़ा खना है। इसलिये ऐसी वाणीका प्रयोग कभी नहीं करना वाहिये। तिलोकीमें सबसे बड़ी सम्पत्ति यह है कि सभी प्राणियोंके प्रति दया और मैत्रीका बर्ताव हो, ययादान्ति सबको कुछ दिया जाय और मधुर वाणीका प्रयोग हो । सारांत्रा यह कि कठोर वाणी न बोले, मीठी वाणी बोले; सम्पान करे, दान दे और कभी किसीसे कुछ माँगे नहीं। यही सर्वश्रेष्ठ व्यवहारका मार्ग है।'

यवातिको बात सुनकर इन्द्रने पूछा, 'नहूषनन्दन ! आपने गृहत्थालम-धर्मका पूरा-पूरा पालन करके वान्प्रत्यालम स्वीकार किया वा । मैं आपसे यह पूँछता हूँ कि आप तपस्पामें किसके समकक्ष हैं ?' यथातिने कहा, 'देवता, मनुष्य, गन्धर्व ।

और महर्षियोमें अपने समान तपस्त्री मुझे कोई नहीं दिस्तायी पड़ता ।' इन्तने कहा, 'राम-राम, तुमने अपने समान, बड़े और क्षोटे लोगोका प्रचाय न जानकर सबका तिरस्कार किया है। अपने मुँह अपनी करनीका बलान करनेसे तुन्हारा पुण्य श्रीण हो गया । यहाँके सुख-धोगोंकी सीमा तो है ही, जाओ यहाँसे पृथ्वीयर गिर पहें।' वयातिने कहा, 'ठीक है। यदि सबका अपनान करनेसे मेरा पुज्य शीण हो गवा तो मैं यहाँसे संतोंके बीचमें गिर्स ।' इन्द्रने कहा, 'अच्छी जात ।'

इसके पक्षात् राजा चर्चाति पवित्र लोकोसे च्युत होकर उस



स्थानवर गिरने लगे जहाँ अष्टक, प्रतदंन, वसुपान् और प्रिवि नामके ठपस्वी तपस्या करते थे। उन्हें गिरते देशकर अष्टकने कहा, 'युक्क ! तुम्हारा स्थ्य इन्ह्रके समान है। तुम्हें गिरते देसका हम चिकत हो रहे हैं। तुम जहाँतक आ गये हो, वहीं ठहर बाओ और विषाद तथा मोह छोड़कर अपनी बात बतलाओ । इन सत्पुरुषोके सामने इन्द्र भी तुम्हारा बाल बाँका नहीं कर सकता। दुःखी और दीन पुरुषोंके तिथे संत ही परम आश्रय हैं। सीभाग्यवदा तुम उन्होंके बीतमें आ गये हो। तुम अपनी व्यवस्था ठीक-ठीक सुनाओ ।'

यसारिने कहा—मैं समस्त आणियोका तिरस्कार करनेके कारण स्वर्गसे च्युत हो रहा हूँ। मुझमें अधियान था, अधियान नरकका मूल कारण है। सत्युक्तोंको दुष्टोंका अनुकरण नहीं करना चाहिये। जो धन-बान्यकी विन्ता छोड़कर अपनी आलाका हित-साधन करता है, वही समझदार है। धन पाकर पूलाना नहीं चाहिये। विद्यान् होकर अहंकार नहीं करना चाहिये। अपने विचार और प्रधक्की अपेका देवकी गति बलवान् है, ऐसा समझकर सन्ताय नहीं करना चाहिये। दुःससे कले नहीं; सुससे पूले नहीं। होनोंने समान रहे। अष्टक ! मैं इस समय मोहित नहीं है। मेरे मनमें कोई जलन भी नहीं है। मैं विधाताके विधानके विपरात तो जा नहीं सकता, ऐसा समझकर मैं सन्तुष्ट रहता हूँ। अष्टक ! मैं सुल-दुःस दोनोंकी अनित्यता जानता है। फिर मुझे दुःस हो तो कैसे। वया कारे, क्या करके सुन्ती रहें—इन झंझटोंसे मैं उन्युक्त रहता है; इसलिये दुःस मेरे पास प्रदक्तते नहीं।

अहकते पूछा—आप तो अनेक तोकोमें रह चुके हैं और आत्मक्षानी नारवादिकें समान भाषण कर रहे हैं। तो मलहये, आप प्रधानतः किन-किन त्येकोमें रहे ?

यक्तिने उतर दिया—मैं पहले पृष्टीमें सर्लाचीम राजा था।
मैं एक सहस्र वर्षतक महत् त्येकीमें रहा और किर सौ योजन तंबी-चौड़ी सहस्रहारपुक इच्युरीमें एक सहस्र वर्षतक रहा। तदनचर प्रजापतिके लोकमें जाकर वहाँ भी एक सहस्र वर्ष रहा। मैंने नन्दनवनमें त्यमीय मोगोको मोगते हुए ताकों वर्षतक निवास किया। वहाँ मैं सुलोमें आसक्त हो गया और पुण्य शीण होनेपर पृथ्वीपर आ रहा है। जैसे धनका नाहा होनेपर जगत्के सगे-सम्बन्धी छोड़ देते हैं, वैसे ही पुण्य शीण हो जानेपर इन्हादि देवता भी परित्याग कर देते हैं।

अञ्चलने पूछा—राजन् । किन कर्मोंके अनुद्वानसे पनुष्यको सेष्ठ लोकोंकी प्राप्ति होती है ? वे तपसे प्राप्त होते हैं या जानसे ?

प्यातिने उत्तर दिया— स्वर्गके सात हार है—दान, तप, हाम, दम, लजा, सरलता और संवपर द्या। अधिपानसे त्यस्या क्षीण हो जाती है। जो अपनी विद्वताके अधिपानमें फुले-फुले फिरते और दूसरोके यदाको पिटाना बाहते हैं, उन्हें उत्तम लोकोंकी प्राप्ति नहीं होती। उनकी विद्या भी मोक्षदानमें असमर्थ रहती है। अध्यके बार साधन है—अजिहोंक, मौन, वेदाध्यपन और यह। यदि अनुचित रीतिसे अहंकारके साथ इनका अनुहान होता है तो ये सपके कारण बन जाते हैं। सम्मानित होनेपर सुख नहीं पानना चाहिये और अपमानित होनेपर दुःस। जगत्में सत्युक्त ऐसे लोगोंको पूजा करते हैं। दुष्टोंसे शिष्टबुद्धिकी चाह निर्वक्त है। मैं दुंगा, मैं यह कर्केगा, मैं वान लुगा, मेरी यह प्रतिज्ञा हैं—इस तरहकी बातें कड़ी

। भवंकर हैं। इनका त्याग ही क्षेपस्कर है।

अटकने पूछा- ब्रह्मचारी, पृहस्य, वानप्रस्य और संन्यासी किन धर्मीका पालन करनेसे पृत्युके बाद सुर्खी होते हैं ?

व्यक्ति कह-जो ब्रह्मचारी आबार्यके आज्ञानुसार अध्ययन करता है, जिसे गुरुसेवाके लिये आज्ञा नहीं देनी पड़ती, जो आचार्पसे पहले जागता और पीछे सोता है, जिसका स्वभाव मधुर होता है, जो इन्हियजयी, धैर्यशाली, सावधान तया जनादरहित होता है, उसे प्रीप्र ही सिद्धि प्राप्त होती है। जो पुरुष धर्पानुकृत धन प्राप्त करके यज्ञ करता है, अतिविधीको जिलाता है, किसीको वस्तु उसके बिना दिये नहीं लेता, वही सका गृहत्व है। जो सर्व ज्योग करके फल-मुलसे अपनी जीविका चलाता है, पाप नहीं करता, दूसरोको कुछ-न-कुछ देता रहता है तथा किसीको कह नहीं पहुँचाता, धोड़ा स्नाता और नियमित खेडा करता है, वह वानप्रस्वासमी शीव ही सिद्धि प्राप्त करता है। जो किसी कला-कोशल-भाषण, चिकित्स, कारीगरी आदिसे जीविका नहीं चलाता, समस्त सदगुणोंसे युक्त, जितेन्द्रिय और असङ्ग है, किसीके घर नहीं रहता, बोहा बलता है, अनेक देशोंमें अकेले और नवताके साम क्रियरण करता है, वही सद्या संन्यासी है।

इस प्रकार और ब्यूज-सी बातचीत करनेके बाद प्रयातिने बाहा, 'रेक्तालोग शीक्षता करनेके लिये बाह रहे हैं। मैं अब गिकेंगा। इन्ह्रके वस्दानसे मुझे आप-जैसे सत्पुत्त्योंका समागम प्राप्त हुआ है।'

अञ्चलने कळ--व्यापि युद्धो जितने लोक प्राप्त होनेवाले हैं, अच्चरिक्षये अथवा सुपेरु पर्वतके शिखरोपर--जहाँ भी युद्धो पुण्यकर्योके फलकक्त्य जाना है, उन्हें मैं आपको देता है, आप गिरें नहीं।

बचारिने कडा—मैं ब्राह्मण तो हूँ नहीं। मैं दान कैसे लूँ ? इस प्रकारके दान तो मैंने भी पहले बहुत किये हैं।

क्रदर्शने कडा—सुझे अन्तरिक्ष अधवा खर्गलोकमें क्रिन-किन त्येकोको प्राप्ति होनेवाली है, मैं आपको देता हूँ। आप वहाँ न गिरे, स्वर्गमें जाये।

रच्छिने कहा—कोई भी राजा अपने समकक्ष व्यक्तिसे दान नहीं ले सकता। क्षत्रिय होकर दान लेना, यह तो बड़ा अध्य कार्य है। अवतक किसी क्षेष्ठ क्षत्रियने ऐसा काम नहीं किया है, फिर में ही कैसे कहाँ।

क्तुप्तर्ने क्व — राजन् ! यें अपने सभी लोक आपको देता हूँ। आप यदि इसे दान समझकर लेनेमें हिचकते हैं तो एक तिनकेके बदलेमें सब लगीद लीजिये।

क्वातिने कहा—यह क्रय-विक्रय तो सर्ववा मिच्या है। मैंने अबतक ऐसा मिच्याचार कभी नहीं किया है। कोई भी सत्युक्त ऐसा नहीं करते, मैं ऐसा कैसे कहें। तिकिने कहा—महाराज ! मैं औशीनर विकि हूँ । आप यदि सरीद-किकी नहीं करना चाहते तो मेरे पूज्योंका करू स्थीकार कर लीजिये । मैं इन्हें आपकी मेंट करता हूँ । आप न भी लें तो भी मैं इन्हें त्योंकार नहीं करता ।

ययातिने कहा—तुम बड़े प्रभावकाली हो । परन्तु मैं दूसरेके पुष्य-फलका उपयोग नहीं कर सकता ।

अष्टकने कहा—अच्छा महाराज ! आप एक-एकके पुष्प-लोक नहीं लेते तो सभीके खीकार कर लीजिये। हम आपको अपना सारा पुण्यकल देकर नरक जानेको भी तैयार है।

यक्तिने तत्तर दिया—माई । तुमलोग मेरे खरूपके अनुस्त्रप प्रयक्त करो । सत्युक्त तो सत्यके ही पक्षणती होते हैं । मैंने जो कभी नहीं किया, वह अब कैसे करें ।

अष्टकने कता—महाराज ! ये आकारामें सोनेके पाँच रख किसके दीया से हैं ? क्या इन्होंके हारा पुरुवत्योकोंकी यात्रा होती है ?

ययातिने वाहा—हाँ, ये सुनक्षणे राज तुमलोगीको पुण्यानोकोमें ले जायेंगे।

अष्टकने कहा—आप इन रवीके द्वारा सर्गकी यात्रा कीविये, हमस्त्रेग भी सम्बद्धर आ जायेंगे।

क्याति बोले—इस समीने स्वर्गपर कितव प्राप्त कर ली । । बातबीत करते हुए सब स्वर्गमें बले गये ।

इसलिये चलो, हम सब साथ ही चलें। देखते नहीं, वह स्वर्गका प्रशन्त पथ टीख रहा है।

अङ्क, प्रतर्देन, बसुमान् और शिविका प्रतिग्रह अस्वीकार करनेके कारण वचाति थी खर्गके अधिकारी हो गये थे। अतः वे सभी रखोपर बैठकर त्वर्गके लिये चल पड़े। उस समय उनके धार्मिक तेजसे स्वर्ग और आकाश प्रकाशित हो रहा था। औशीनर विविका रच आगे बढ़ता देखकर अहकने थयातिसे पूजा, 'राजन् ! इन्द्र भेरा प्रिय मित्र है। मैं समझता बा कि में ही सकते पहले उसके पास पहुँचूँगा। यह शिविका रक्ष आगे क्यों कह रहा है ?' वयातिने कहा, 'शिविने अपना सर्वत्र सत्याचेको दे दिया था । दान, तयस्या, सत्य, धर्म, ही, श्री, श्रामा, सोम्पता, सेवाकी अभिलावा—ये सभी गुण शिविमें विद्यमान हैं। इतनेपर भी उसे अभिमानकी छायातक न्हीं कु गयी है। इसीसे वह सबके आगे कह गया है।' अब अञ्चलने पूछा, 'राजन् ! सख-सख बताइपे, आप कौन और किसके पुत्र हैं ? आप-जैसा त्याग तो किसी ब्राह्मण अवधा इकियमें अवतक नहीं सुना गया।' स्यातिने उत्तर दिया—'मैं सम्राट् नहुबक्त पुत्र क्वाति हूँ। मेरा पुत्र पुरु है। मैं सार्वचीय कारवर्ती था। देखो, तुम्मने गुप्त बात भी बतरवाये देता है क्योंकि तुम अपने हो । मैं तुमलोगोंका नाना हूँ ।' इस प्रकार

# पूरुवंशका वर्णन

जनमेजयने कहा—धगवन् ! मैं अब पूरुवंशके पहाली राजाओंकी वंशावली सुनना वाहता हूँ । मैं जानता हूँ कि इस प्रेशमें शील, शक्ति अथवा सन्तानसे होन कोई भी राजा नहीं हुआ है।

वैशान्यवनवीने कहा—ठीक है। महर्षि हैरायनने मुझे आयक वंदाका वर्णन सुनाया है। मैं उसे सुनाता है। दक्षमें अदिति, अदितिसे विश्वकान, विश्वकान्से मनु, मनुसे इत्या, इत्यासे पुस्तवा, पुक्रत्यासे आयु, आयुसे नहुव और नहुवसे ययातिका जन्म हुआ था। यथातिको दो प्रतियाँ थी— देवयानी और समिता। देवयानीके दो पुत्र बे—यदु और तुर्वसु। समितान पुत्र हुए—हुद्ध, अनु और पुत्र। यदुसे यादय हुए और पूल्से पौरव। पूलकी प्रजीका नाम कौसान्या था। उससे जनमेजयका जन्म हुआ। उसने तीन अक्षमेय और

एक विश्वनित् यत्र किया वा। जनमंत्रयकी पक्षी थी— अनला। उससे प्रकितान् हुआ। प्रविन्तान्की पक्षी थी अञ्चलो, उससे संवाति हुआ। संवातिको वर्ण्या नामक पक्षीसे आहंबानिका जन्म हुआ। अहंबातिकी पत्री मानुमतीके गर्चसे सार्वचीम नामक पुत्रका कम्म हुआ। सार्वभीमकी पत्री सुन्दासे क्यत्सेनकी उत्पत्ति हुई। जनसेनका विचाह हुआ। सुन्दासे। उसके गर्मसे अवाधीनका जन्म हुआ। अवाबीनको पत्री मर्यादासे अदिह हुआ। अदिहकी कत्वाङ्गी पत्रीसे महाचौम, महाभौमको सुपत्रासे अपुतनायी, अपुतनायीको कामासे अक्रोधन, अक्रोधनको करम्मासे देवानिबंद, देवानिबंदकी मर्यादासे अदिह और अदिहको सुदेवा प्रवीसे बहुस नामक पुत्रका कम्म हुआ।

इड़की ज्वाता नामक पत्तीसे मतिनारका जन्म हुआ।

उसने सरस्वतीके तटपर बारह वर्षतक सर्वगुणसम्पन्न यज्ञ किया। यज्ञ समाप्त होनेपर सरस्वतीने उससे विवाह कर तिया। उसके गर्भसे तंसु हुआ। तंसुको पत्नी कालिङ्गीसं इंतिन हुआ। इंतिनकी स्त्री रचन्तरोसे दुष्यन्त आदि पाँच पुत्र हुए। दुष्यत्तकी भार्या शकुन्तलासे भरत हुआ। भरतकी पत्री मुनन्दासे भुमन्यु, भुमन्युकी पत्नी विजयाने मुहोत्र और मुहोत्रकी सुवर्णा नामक पश्रीसे हस्तीका जन्म हुआ। उन्होंने ही इस्तिनापुर बसाया। इस्तीकी पत्नी बजोबराके गर्भले विकुण्ठन और विकुण्ठनकी सुदेवासे अजमीब, अजमीबकी विभिन्न पवियोसे एक सौ बौबीस पुत्र हुए। सभी विभिन्न वेदांकि प्रवर्तक हुए। उनमें भरतवेदाके प्रवर्तकका नाम बा संवरण । संवरणकी पत्नी तपतीके गर्भसे कुरुका जन्म हुआ । कुरुकी पत्नी शुभाङ्गीसे विदूरश, विदुरककी संप्रियासे अन्ह्या, अनशाकी अमृतासे परीक्षित्, परीक्षित्की सुवज्ञासे भीमसेन, भीमसेनकी कुमारीसे प्रतिश्रवा और प्रतिश्रवाके प्रतीप हुए। प्रतीपकी पत्नी सुनन्दाके गर्भसे तीन पुत्र हुए—देवापि, शानानु और बाद्वीक । देवापि बवपनमें ही तपस्या करने बले गये। ज्ञान्तनु राजा हुए। ये जिस बुद्धेको अपने हाबोसे छु देते थे, वह फिर जवान और सुसी हो जाता बा। इसीसे उनका नाम ज्ञानानु पड़ा था। ज्ञानानुका विवाह भागीरबी गहुनसे हुआ बा। विससे देवव्रतका जन्म हुआ। वे जगत्में भीष्मके नामसे प्रसिद्ध हैं। भीष्मने अपने पिताकी प्रसन्नताके लिये सत्यवतीके साथ उनका विवाह करा दिया या। उसके गर्भसे विचित्रवीर्य और चित्राङ्गद्—दो पुत्र हुए। चित्राङ्गद् बचपनमे ही गन्धवंके हाथसे युद्धमें मारा गया। विचित्रवीर्य राजा हुआ। उसकी ये सियाँ धीं—अधिका और अन्तालिका। वह सन्तान होनेके पहले ही भर गया । उसकी पाता सत्यवतीने सोबा कि अब तो दुष्यत्तके वंशका उचेद हुआ। उसने व्यासका स्मरण किया और उनके आनेपर कहा कि 'तुन्हारा भाई विवित्रवीर्य बिना सन्तानके ही मर गया। तुम उसकी वंशरक्षा करो ।' व्यासनीने पाताकी आज्ञा खोकार करके ।

अध्यक्तासे पृतराष्ट्र, अम्बालिकासे पाण्डु और उनकी दासीसे विदुरको उत्पन्न किया। ज्यासजीके वस्त्रनसे धृतराष्ट्रके सी पुत्र हुए। उनमें बार प्रधान थे—दुर्बोधन, दुःश्वासन, विकर्ण और चित्रसेन। पाण्डुको पत्नी कुत्तीसे तीन पुत्र हुए—युधिष्ठिर, घीमसेन और अर्जुन। उनकी दूसरी पत्नी माडीसे दो पुत्र हुए—नकुल और सहदेव। हुपदराजकी पुत्री डीपटीसे पौचोंका विवाह हुआ। ब्रैपदीके गर्भसे पौचों पाण्डुचोंके क्रमशः प्रतिविक्य, सुतसोम, शुतकीर्ति, शतानीक और सुतकमांका जन्म हुआ।

युधिष्ठिरको एक और पत्नी बी, उसका नाम बा देविका। उसके गर्मसे वौधेव हुआ। भीमसेनने काशिराजकी कन्या बलन्यरासे सर्वंग नामका पुत्र ऊपन्न किया । अर्जुनने मगवान् ओकृष्णको बहित्र सुभद्रासे विवाह करके अभियन्तु नामक पुत्र उत्पन्न किया। वह बड़ा गुणवान् और भगवान् श्रीकृष्णबन्द्रका प्रीतिपात्र वा। नकुरूकी पत्नी करेणुमतीसे निरायत्र और सहदेवकी पत्नी विजयाके गर्भसे सुहोत्रका जन्म हुआ। भीमसेनके इनसे पहले हिडिम्बाके गर्भसे घटोत्कव नामका पुत्र पैदा हो चुका था। इस प्रकार पाण्डबोके न्यारह पुत्र हुए। परन्तु जंशका विस्तार अधिमन्युसे ही हुआ। इनके अतिरिक्त अर्जुनके दो पुत्र और धे—उत्पूर्णसे इडावान् और क्रिज्ञकूदासे बञ्जवाहन । वे दोनो अपनी-अपनी माताके साथ नानाके घर रहे और उन्होंके उत्तराधिकारी हुए। अभिमन्युका विवाह विराटकुमारी उत्तराके साथ हुआ था। इसके गर्भसे एक मृत बालकका जन्म हुआ जिसे भगवान् श्रीकृष्णने जीवित किया। उसकी मृत्यु अग्रत्थामाके अससे हुई थी। कुरुवंज्ञके परिक्षीण होनेपर उसका जन्म हुआ बा, इसलिये वह परीक्षित्के नामसे प्रसिद्ध हुआ। परीक्षित्की पत्नी माइवरीके पुत्र आप हैं। आपकी बहुद्वमा नामकी पत्नीसे दो पुत्र हुए हैं--शतानीक और शंकुकर्ण । सतानीकके भी एक पुत्र हो जुका है—अश्वमेधदत । इस प्रकार मैंने आपके प्रश्नके अनुसार पुरुवंशका वर्णन किया।

## राजर्षि शान्तनुका गङ्गासे विवाह और उनके पुत्र भीष्पका युवराज होना

वैद्राम्पयनयां कहतं हैं—जनमेजय ! इक्ज्यकुर्वद्रामें महाभिष नामके एक राजा थे । ये बहे सत्यनिष्ठ एवं सभे जीत थे । उन्होंने बहे-बहे अश्वमेध और राजमूच यह काके सर्ग प्राप्त किया । एक दिन बहुत-से देवता और राजाँच, जिनमें पहाभिष भी थे, ह्रधाजीकी सेवामें उपस्थित थे । उसी समय श्रीमहाजी भी वहां आयी । वायुने उनके क्षेत वसको द्यारिपरसं कुछ खिसका दिया । तब वहां उपस्थित सभी लोगोंने अपनी और्ते नीची कर लीं, परन्तु राजाँचें महाभिष उन्हें निःशंक देखते रहे । तब ह्रधाजीने कहा — 'महाभिष ! अब तुप मृत्युनोकमें जाओ । जिस गहाको तुम देवते रहे हो, वह तुम्हारा अप्रिय करेगी और तुम बन उसपर कोय करोगे तब इस द्यापसे मृत्य हो जाओंगे ।'

महाभिष्यने ब्रह्माजीको अप्ता चिरोधार्य कर यह निद्धाय किया कि में पुरुवंशी राजा प्रतीयका पुत्र वर्षे । गङ्काजी जब ब्रह्मीं लोटी, तब रास्तेमें ब्रमुओंसे उनको भेट हुई । वे भी श्रीसप्तके प्राथमें श्रीहीन हो रहे थे । उन्हें यह प्राथ हो जुका का कि तुमलोग मनुष्य-योनिये जन्म त्ये । गङ्काजीने उनसे बातबीत करनेके बाद यह लॉकार कर लिया कि में तुम-लोगोंको अपने गर्भमें धारण कर्लगों और ततकता मनुष्य-योनिसे मुक्त कर दूँगी । उन आठों यसुओंने भी अपने-अपने अष्ट्रमोशसे एक पुत्र मर्लाशोकमें सोड देनेकी प्रविज्ञा की और यह भी कह दिया कि जब अपुत्र गरेगा ।

इधर पुरुवंद्राके राजा प्रतीप अपनी प्रजीक साथ यङ्का-हारपर तपस्या कर रहे थे। एक दिन भगवती गङ्का मनोहर मूर्जि धारण करके उनके पास आयों। बातजीत होनेके बाद यह निश्चय हुआ कि वे राजा प्रतीपके भावी पुरुको पत्नी करे। गङ्काजीने प्रतीपकी बात खीकार कर ली और राजा प्रतीपने अपनी पात्नीके सहित पुजप्राप्तिके लिये बड़ी तपन्ना की। वृद्धावस्थामें उनके यहाँ महाभिवने पुजरूममें जन्म लिया। उस समय राजा प्रतीप शान्त हो रहे थे अक्वा उनका वंदा शान्त हो रहा था। ऐसी अवस्थामें सन्तान होनेके कारण उसका नाम 'शान्तनु' पड़ा। जब शान्तनु जवान हुए, तब पिताने उनसे कहा कि 'गुन्हारे पास एक दिन्य की पुजको अभिन्तावासे आवेणी। तुम उसकी कोई जींच-पहताल पत करना। वह जो कुछ करे, अससे कुछ कहना पत।' ऐसा कहकर उन्होंने अपने पुज शान्तनुको राजगहीयर बैठाया और स्वयं बनमें बले गये।

एक बार रावर्षि शानानु शिकार खेलते-खेलते गङ्गातटमर जा पहुँचे । उन्होंने वहाँ एक परम सुन्दर्ग को देखी । वह दूसरी लक्ष्मीके समान जान पड़ती बी । उसकी क्रय-सम्पत्ति देखकर शान्तनु विस्मित हो गये। सारे प्रारीरमें रोमाञ्च हो आया। इस प्रकार देखने लगे मानो नेजोंसे यी जायेंगे। उस दिव्य खीके सनमें भी उनके प्रति प्रेम उमझ आया। शान्तनुने उसका परिवय पूछने हुए यावाना की कि 'तुम मुझे पतिक्रममें स्वीकार कर त्ये।' देखीने कहा—राजन्! मुझे आपकी रानी होना खीकार है। प्रति यह है कि मैं अच्छा-वृरा जो कुछ कमें, आप मुझे रोकियंगा नहीं। कुछ कहियेगा भी मत। जबतक आप मेरी यह प्रति प्रति करेंगे, तकतक मैं आपके पास रहेगी। जिस दिन आप मुझे रोकेंगे या कही बात कहेंगे, असी दिन मैं आपको छोड़कर बली जाउँगी।' राजाने उसकी वात स्वीकार कर ली। गड़ादेबीको बड़ी प्रसन्नता हुई। राजाने भी कुछ पुछ-राछ नहीं की।

तजीं ज्ञानन् गङ्गाजीके ज्ञील, सदाचार, सप, सीन्दर्य, उद्याला आदि सद्गुण और संवासे बहुत ही आनन्दित हुए। वे पहाटेबीके साथ इस प्रकार आसक्त हो गये कि उन्हें बहुत-से वर्ष बीत जानेका पतातक नहीं बता। अवतक गङ्गाजीके गर्थसे सात पुत्र अपन्न हो सुके से । परंतु ज्यों ही पुत्र होता त्यों ही राष्ट्राजी 'में नेरी प्रसत्नताका कार्य करती हैं' ऐसा कहकर अने गङ्गाकी चारामें डाल देती थीं । राजा जानानुको यह बात बहुत अफ्रिय मालून होती, परंतु वे इस भवसे कुछ बोलते नहीं कि कहीं यह युझे छोड़कर चली न जाय। सातो पुनोक्षी वही गति हुई। आठवाँ पुत्र होनेपा भी वे हैंस रही थीं। गजा शान्तनुको इससे बड़ा दुःख हुआ और उनके मनमें यह इच्छा हुई कि का पुत्र मुझे मिल जाय । उन्होंने कहा, 'अरे । तू कौन, किसकी युवा है ? इन क्योंको क्यों मार डालती है ? अरी पुत्रीतं ! यह तो महान् पाप है।' मङ्गायेतीने कहा, 'ओ पुत्रके इच्छाकः। त्ये, में तुन्हारे इस लाइलेको नहीं मारती। अब शर्तके अनुसार मेरा वहाँ खना नहीं हो सकता। देखो, मैं जहुकी कन्या गड़ा हूँ। बढ़े-बढ़े महर्षि मेरा सेवन करते हैं। देववाओंकी कार्य-सिद्धिके लिये ही मैं तुम्हारे पास इतने दिनोतक रही । मेरे ये आठों पुत्र अष्ट वसु हैं । वसिप्तकें शापसे इन्हें मनुष्य-योनिमें जन्म लेना पड़ा था। इन्हें मनुष्यलोकमें तुन्हारे-जैसे विता और मेरी-जैसी माँ नहीं मिल सकती थी। वसुओंके दिता होनेके कारण तुम्हें अक्षय लोक मिलेगे। मैंने उन्हें तुरना मुक्त कर देनेकी प्रविज्ञा कर ली थी, इसीसे ऐसा किया। अब वे शापसे मुक्त हो गये, मैं जा रही हैं। यह पुत्र वसुओंका अष्टमांश है। इसकी तुम रक्षा करो।'

रान्तुने कहा—'वसिष्ठ ऋषि कीन थे ? उन्होंने वसुओंको साय क्यों दिया ? इस सिश्चने ऐसा कौन-सा कर्म किया है, जिससे यह मनुष्य-लोकमें खेगा ? वसुओने मनुष्य-योनिमें जन्म ही क्यों लिया ? ये सब बातें मुझे बताओं।' गङ्गादेवीने कहा, 'विश्वविख्यात वस्तिष्ठ मुनि वरुणके पुत्र हैं। पेरु पर्वतके पास ही उनका बढ़ा परिवर, सुन्दर और सुलकर आश्रम है। वे वहीं तपस्या करते हैं। कामधेनुकी पुत्री नन्दिनी उन्हें बङ्गका हविष्य देनेके लिये वहीं रहती है। एक बार पृथु आदि वसु अपनी पक्षियोंके साथ उस वनमें आये। एक वसु-पत्तीकी दृष्टि समल कामनाओंको पूर्ण करनेवाली नन्दिनीपर पड़ गयी । उसने उसे अपने पति की नामक वसुको दिखावा । वसुने कहा, 'प्रिये ! यह सर्वोत्तम गौ वसिष्ठ मुनिकी है। यदि कोई मनुष्य इसका दूध पी ले तो दस हजार वर्षतक जीवित और जवान रहे ।' वसुपत्नीने कहा, 'मैं अपनी सक्षीके लिये यह गाय चाहती 🐌 तुन इसे हर ले सलो ।' अपनी पत्नीकी बात मानकर डॉने अपने भाइपीको बुलाया और वह गी हर हे गये। बसुको उस समय इस बातका ध्यान ही न रहा कि ऋषि कई तपलों हैं और वे हमें शाप देकर देवधोनिसे च्युत कर सकते हैं।

जब महर्षि वरिष्ठ फल-फूल लेकर अपने आभ्रमपर लीटे, तब सारे बनमें ब्रैंडनेपर भी उन्हें अपनी सवत्सा गी नन्दिनी न मिली। उन्होंने दिव्य दृष्टिसे देशकार वसुओंको दााप दिया, 'वसुओंने पेरी गाय हर ली है। इसलिये यनुष्य-वोनियें उनका नन्य होगा।' जब परम तपस्त्री और प्रभावजारती हाद्यपि वसिष्ठने वसुओंको ज्ञाप दे दिया और उन्हें यह बात मालूम हुई, तब वे उन्हें प्रसन्न करनेके शिये नन्दिनीसवित उनके आश्रमपर आये। वसिष्ठने कहा, 'और सब तो एक-एक वर्षमें ही मनुष्य-योनिसे हुटकारा या आयेंगे, परना या हो नामक वसु अपना कर्म भोगनेके लिये बहुत दिनीतक मर्त्यलोकमें रहेगा । मेरे मुहसे निकली बात कभी झूठी नहीं हो सकती। यह वसु भी मर्त्यलोकमें सन्तान क्रपन्न नहीं करेगा। साथ ही अपने पिताकी प्रसन्नता और भलाईके लिये स्वी-समागमका भी त्याग कर देगा।' वसिष्ठजीकी बात सुनकर सब-के-सब मेरे पास आये और यह प्रार्थना की कि हमें जन्म लेते ही तुम अपने जलमें फेक देना। मैंने खीकार कर लिखा और वैसा ही किया। यह अन्तिम त्रिज्ञु वहाँ हो नामक वसु है। यह चिरकालतक मनुष्यत्येकमें खेणा।' यह कड़कर गङ्गाजी उस कुमारके साथ ही अन्तर्धान हो गर्थी।

जनमंत्रय ! राजा शान्तनु बढ़े मेखावी, धर्मात्मा और सत्यनिष्ठ थे। बढ़े-बढ़े देवर्षि और राजर्षि उनका सत्कार करते थे। इन्द्रियनिष्ठह, दान, क्षमा, ज्ञान, संकोब, धैर्य और तेज उनमें खाभाविक क्रमसे विद्यमान थे। वे धर्मनीति उद्या अर्थनीतिमें निपुण थे। वे केवल भरतवंत्रके हो नहीं सारी प्रजाके एकमात्र रक्षक थे। उनका चरित्र देखकर सब लोगोने वहीं निश्चय किया कि काम और अर्थसे बढ़कर धर्म ही है। उन दिनों धार्मिकतामें सबसे बढ़-बढ़कर वे हो थे। प्रजाका होक, भय और बाबा मिट गयी थी; सब सुलकी नींद सोते और जागते। उनके तेजली शासनसे प्रभावित होकर दूसरे सामन्त राजा भी यज्ञ-दान आदिमें तत्पर रहते थे। कर्णात्रम-धर्मकी क्तरोत्तर युद्धि होने लगी। क्षत्रिय ब्राह्मणोकी सेवा करते, वैदय क्षत्रियोके अनुगामी रहते और शुद्ध, ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैदयोंकी प्रेमले सेवा करते। उनकी राजधानी थी हस्तिनापुर। वहीसे वे सारी पृथ्वीका शासन करते थे। उनके राजत्वकालमें पशु, सुकर, हरिया और पक्षियोतकको कोई नहीं मार सकता था। उनके राज्यमें ब्राह्मणोंको प्रधानता थी और वे स्वयं बड़ी विनयके साथ राग और हेक्से रहित होकर प्रजाका पासन-शासन करते थे। देवता, ऋषि और पितरोंके यज्ञके लिये उद्योग होता रहता बा। एजा प्रान्तनु दुःसी, अनाव और पशु-पक्षी—सभी प्राणियोकी रक्षा करते थे। उस समय सबकी वाणी सत्यके आजित थी और सबका मन दानके लिये उत्साहित था। क्रतीस वर्षतक पूर्ण ब्रह्मचर्यका निर्वाह करते हुए राजाने धनवासी-कैसा जीवन स्थतीत किया।



एक दिन राजा ज्ञान्तनु गङ्गानदीके तटपर विचर रहे थे। उन्होंने देखा कि गङ्गाजोमें बहुत बोड़ा जल रह गया है। वे बहे विक्लित और चिन्तित हुए कि आज देवनदी गङ्गा वह क्यों नहीं रही है! आगे बढ़कर उन्होंने खोज की, तब पता बला कि एक बड़ा मनखीं, सुन्दर और विशालकाय कुमार दिव्य अखोंका अध्यास कर रहा है और उसने अपने बलांकि प्रभावसे गड़ाकी धारा रोक दी है। यह अत्वैक्तिक कर्म देखकर वे अत्वन्त विस्तित हो गये। उन्होंने अपने पुत्रको पैदा होनेके समय ही देखा था, इसलिये पहचान नहीं सके। उस कुमारने राजाँचे शान्तनुको मायासे मोदित कर दिया और लये अन्तर्धान हो गया। अब राजाँचे शान्तनुने गड़ाजीसे कहा कि उस कुमारको विशाओं। गड़ाजी सुन्दर क्य धारण करके अपने पुत्रका दाहिता हाथ पकड़े उनके सामने आयों। उनका अनुपम सौन्दर्य, दिव्य आपुत्रण और निर्मल वस देखकर राजाँचे शान्तनु उन्हें पहचान न सके। गड़ाजीने कहा कि 'महाराज! यह आपका आत्रवां पुत्र है, जो पुत्रसों मेटा हुआ 'महाराज! यह आपका आत्रवां पुत्र है, जो पुत्रसों मेटा हुआ

वा । आप इसे स्वीकार कीजिये और अपनी राजधानीमें ले जाइये । इसने वसिष्ठ ऋषिसे साहोपाड्न बेदोंका अध्ययन कर लिया है, अखोंका अध्यास पूरा हो खुका है । यह शेष्ठ धनुर्धर युद्धमें देवराज इन्द्रके समान है । देवता और असुर सभी इसका सम्मान करते हैं । देवराफ़ शुक्राचार्य और देवराफ़ ब्हास्पति जो कुछ जानते हैं, वह सब इसे मालूम है । खर्य पर्यवान् परशुरामको जिन शब्दाखोंका ज्ञान है, उन्हें भी यह जानता है । आप इस धर्माखींनपुण धनुर्धर वीरको अपनी राजधानीमें से जाइये । में इसे सीय रही हैं । राजिं शानानु अपने पुक्को राजधानीमें लाकर बाह्न सुस्ती हुए और शीध ही उसे युवराज-पद्धार अभिक्ति कर दिया । गङ्गानन्दन देवज्ञतने अपने शील और सदाखारसे सार देशको प्रसन्न कर लिया । इस प्रकार बड़े आनन्दारे बार वर्ष और बीत गये ।

## भीष्मकी दुष्कर प्रतिज्ञा और शान्तनुको सत्यवतीकी प्राप्ति

शान्तनु धमुना नदीके तटपर बनमें किचरण कर रहे थे। उन्हें वहाँ बहुत ही उत्तम सुगन्य मालूम हुई, परन्तु यह मालूम नहीं होता था कि वह कहाँसे आ रही है। उन्होंने उसका पता लगानेकी चेहा की। वहकि निषादोंने उन्हें एक देवाङ्गनाके समान कत्या दील पड़ी। राजाने उससे पूछा, 'कल्याणि ! तुम किसकी कन्या हो ? कीन हो ? और किस उद्देश्यसे यहाँ रह रही हो ?' कन्याने कहा, 'में निपाय-कन्या है। पिताकी आक्रासे धर्मार्थ नाव चलाती है।' उसके स्वन्दर्य, माधुर्य और सीगन्यसे मोहित होकर राजर्षि प्रान्तनुने उसे अपनी पत्नी बनाना बाहा और उसके पिताके पास बाकर उसके लिये पाचना की। निषादराजने कहा, 'राजन् ! जबसे यह दिव्य कन्या मुझे मिली है, तथीसे मैं इसके विवाहके लिये चिलित हैं। परमु इसके सम्बन्धमें मेरे मनमें एक इच्छा है। यदि आप इसे धर्मपत्नी बनाना चाहते हैं तो आप शयबपूर्वक एक प्रतिज्ञा कीजिये, क्योंकि आप सत्यवादी हैं। आपके समान वर मुझे और कहाँ मिलेगा । इसलिये में आयके प्रतिज्ञा कर लेनेपर इसका विवाह कर दूँगा।' शानानुने कहा, 'पहले तुम अपनी शर्त बताओ । कोई देनेयोग्य बचन होगा तो टूँगा, नहीं तो कोई बन्धन थोड़े ही है।' निषादराजने कहा, 'इसके गर्भसे जो पुत्र हो, वही आपके बाद राज्यका अधिकारी हो, और कोई नहीं।'

यद्यपि राजा जानानु उस समय कामसे अत्यन्त पौड़ित बें,

वैराग्यायनम् काते हैं—जनमेजय ! एक दिन राजर्षि | फिर भी उन्होंने उसकी दार्त खीकार नहीं की । ये कामवदा तनु धमुना नदीके तटपर जनमें विचरण कर से थे । उन्हें अर्थेज-से हो रहे थे और उसी कन्याका चिन्तन करते हुए



हाँक रापुर आये। एक दिन देखातने अपने पिताको चिन्तित देखा तो उनके पास आकर कहने लगे, 'पिताजी ! पृथ्वीके सभी राजा आपके वहावतीं है। आप सब प्रकार सकुदात है। फिर आप दुःसी होकर निरन्तर क्या सोचते रहते हैं 2 | जो प्रतिज्ञा की है, वह आपके अनुरूप ही है। इसके सन्वन्धमें आप इतने चिन्तित हैं कि न पुत्रसे मिलते हैं और न घोड़ेपर सवार होकर बाहर ही निकलते हैं। आपका चेहरा फीका और पीला पंड गया है। आप दुबले हो गये हैं। कृपा करके अपना रोग बताइये, मैं उसका प्रतीकार करोगा।' शानानुने बहा, 'बेटा ! सवपुत्र में चिन्तित हूं। हमारे इस यहान् कुलमें एकमात्र तुन्हीं बंशधर हो । सो सर्वदा सशस्त्र रहकर बारताके कार्यमें तत्पर रहते हो । जगतुमें निरनार ही लोग मरते-मिटते रहते हैं, यह देशकर मैं बहुत ही चिन्तित रहता हूँ। चगनान् न करें ऐसा हो; परन्तु बाँद तुमपर क्विपत्ति आची तो हमारे वेशका ही नाश हो जायगा। अवस्य ही अकेले तुम संबद्धी पुत्रोंसे श्रेष्ट हो और मैं ज्यर्थमें बहुत-से किवाह भी नहीं करना चाहता, फिर भी बंशपरम्पराकी रक्षाके लिये तो बिन्ता है ही।' गहानन्दन देवत्रतने अपनी अलोकिक मेधासे सब सोध-विचार लिया और युद्ध मजीसे पूछकर ठीक-टीक कारण तथा निवादराजकी कर्त जान सी।

अब देवज्ञतने बड़े-बड़े क्षत्रियोंको लेकर वासराजके निवासस्वानकी ओर यात्रा की और वहाँ बाकर अपने विताके किये खर्च ही कत्या मौती। निवादराजने देवावतका बड़ा खागत-सत्कार किया और घरी समाने कहा, 'भरतयंत्र-विरोधणे ! राजर्षि चान्तनुकी बंदारक्षाके लिए आप अकेले ही पर्याप्त हैं। जिर भी ऐसा कान्क्रनीय सन्दर्भ द्धः जानेपर स्वयं इन्हको भी पक्षाताय करना पहेगा। यह कन्या जिन ब्रेष्ठ राजाकी पुत्री है, वे आयलरेगोंकी बराबरीके हैं। उन्होंने मेरे पास बार-बार सन्देश फेजा है कि तुप नेरी पूती सत्यवतीका विवाह राजर्षि शालनुसे करना। मैंने इसके इच्छुन्क देवर्षि अस्तितको सूरता जवाब दे दिया है। परसू मैं पालन-पोषण करनेवाला होनेके कारण एक प्रकारमे इस कत्याका पिता ही है, इसकिये कह रहा है कि इस विवत-सम्बन्धमें एक ही दोष है। वह यह कि सत्ववतीके पुनका रातु बढ़ा प्रवल होगा । चुकराज ! जिसके आप राजु हो जायेंगे, वह बाहे गन्धर्व हो या असूर, जीवित नहीं रह सकता। यही सोचकर मैंने आपके पिताको यह कन्या नहीं दी।' गङ्गानन्दन देवातने निषादराजको बात सुनकर क्षत्रियोंके समाजमें अपने पिताका मनोरब पूर्व होनेके लिये प्रतिज्ञा की-'निषादराज । मैं शपवपूर्वक यह सत्व प्रतिज्ञा करता है कि इसके गर्भसे जो पुत्र होगा, वही हमारा राजा होगा। मेरी यह कठोर प्रतिज्ञा अधूतपूर्व है और आगे भी शायद ही कोई ऐसी प्रतिज्ञा करे।' निवादराज अभी और कुछ बाहता था। उसने कहा, 'वुषराज ! आपने सत्ववतीके लिये



यूने कोई संक्षेत्र भी नहीं है। मेरे घनमें एक सन्देह अवदय है कि जायर आपका पुत्र सत्यवर्तीके पुत्रसे राज्य कीन ले।' देवकाने निपादराजका आशय समझका खत्रिपोकी घरी सचामें कहा, 'श्रवियो । मैंने अपने पिताके लिये राज्यका परिवाग तो पहले ही कर दिया है। अब संतानके लिये आज निक्रम का रहा है। निषादराज । आजसे मेरा ब्रह्मचर्ष अलय्ब होगा। सनान न होनेपर भी मुझे अहरा लोकोंकी जाति होगी (

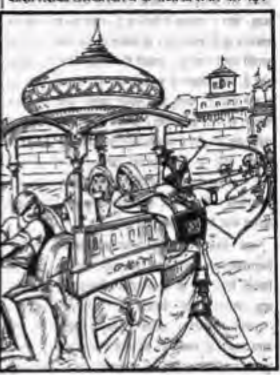
देववतको यह कठोर प्रतिज्ञा सुनकर निषादराजके शरीरमें रोमाञ्च हो आया । उसने बहा, 'मैं कन्या देता हैं । उसी समय आकाशमें देवता, ऋषि और अप्सराएँ देवकतपर पुष्पीकी सर्पा करने तनी और सबने कहा-वह भीषा है इसका नाम 'भीषा' होना चाहिये । इसके बाद देवज्ञत भीष्य सत्यवतीको रखपर बहाकर हरिजनापुर ले आये और अपने पिताको सौंप दिया। देवज्ञतको इस भीषण प्रतिज्ञाको प्रशंसा सब लोग इकट्टे होकर और अलग-अलग भी करने लगे । सबने कहा, सबपुत्र यह घोष्य है। चीष्यका यह दुक्कर कार्य सुनकर राजा ज्ञान्तन् बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने अपने पुत्रको वर दिया, 'मेरे निव्याय पुत्र ! जबतक तुम जीना चाहोगे, तबतक मृत्यु तुम्हारा बाह भी बाँका नहीं कर सकेगी। तुससे अनुमति प्राप्त करके ही वह तुपपर अपना प्रचाव डाल सकेगी।'

## चित्राङ्गद और विचित्रवीर्यंका चरित्र, भीष्मका पराक्रम और दृढ्प्रतिज्ञा तथा धृतराष्ट्रादिका जन्म

पत्नी सत्यवतीके गर्भसे दो पुत्र हुए—क्विपहुद और कासीनरेकको ललकारकर वे कन्याओंको लेकर चल पहे। विक्तिपविषे । दोनों ही बड़े होनहार और पराक्रमी थे । अभी चित्राष्ट्रदने युवायस्थामें प्रवेश भी नहीं किया या कि राजर्षि शानानु सर्गवासी हो गये। भीष्मवीने सत्यवतीकी सम्मतिसे वित्राङ्गदको राजगद्दीपर बैठाया । उसने अपने पराक्रमसे सधी राजाओंको पराजित किया। वह किसी भी मनुष्यको अपने समान नहीं समझता था। गन्धर्वराज विज्ञासूदने यह देखका कि शानानुबन्दन वित्राद्वद अपने बल-पराक्रमसे देवता, मनुष्य और असुरोको नीचा दिला रहा है, उतपर चढ़ाई कर दी तथा दोनों नाम-राज्ञियोंने कुरुक्षेत्रके पैदानमें प्रपासान पुद्ध हुआ। सरस्वती नदीके तटवर तीन वर्षतक त्वाई बलती रही। गन्धर्वराज कितादृद बहुत बड़ा मामावी बा उसके हाथों राजा चित्राङ्गदक्ती मृत्यु हो गयी। देखका भीष्यने माईकी अन्त्येष्टि-क्रिया करनेके पश्चात् विकित्रवीर्यका राजगद्वीपर अभिषेक किया । विकासीर्य भी अभी जलन नहीं हुए थे, बालक ही थे। थे भीव्यके आहानुसार अपने पैतृक राज्यका शासन करने लगे । विक्लिज़बीर्य से आशाकारी और भीष्य खाक ।

जब भीष्यने देखा कि मेरा थाई विकितवीर्य पौकरमें प्रवेश कर चुका है, तब उन्होंने उसके विवाहका विचार किया। उन्हीं दिनों उन्हें यह समाचार मिला कि काफ़ीनरेशकी तीन कन्पाओंका स्वयंबर हो रहा है। उन्होंने माताकी सम्पति लेकर अकेले ही रखपर सवार हो काशीकी यात्रा की । त्यपंत्राके समय जब राजाओंका परिचय दिया जाने लगा उब राज्यनु-तन्दन भीष्मको अकेता और बुद्धा समझकर सुन्दरी कन्वाएँ पवराकर आगे वढ़ गयी। उन्होंने समझा कि यह बुड़ा है। वहाँ बैठे हुए राजालोग भी आपसमें हैंसी करते हुए ब्लन्ने लगे कि भीषाने तो ब्रह्मचर्पकी प्रतिक्षा ले ली बी, अब बाल सफेद होने और झुरियाँ पड़नेपर यह बूढ़ा रूखा खोड़कर यहाँ क्यों आया है ? यह सब देख-सुनकर भीव्यको रोब आ गया। उन्होंने अपने माईके लिये बलपूर्वक हरका कन्याओंको रबपर बैठाया और कहा कि 'छक्रिय सर्यवर-विवाहकी प्रशंसा करते हैं और बड़े-बड़े धर्मज़ मुनि भी। किन्तु राजाओ । मैं तुमलोगोंके सामने कन्याओंका बलपूर्वक हरण कर रहा है। तुमलोग अपनी पूरी शक्ति लगाकर मुझे जीत लो या हारकर भाग जाओ । मैं तुपलोगोंके सामने युद्धके लिये

वैशामागनवी काले है—जनमेजच ! राजर्षि शान्तनुकी | इटकर सहा हूँ।' इस प्रकार समस्त राजाओं और



भीव्यक्ती इस बातसे चिद्रकर सभी राजा ताल ठोंकते और ओत क्याते हुए उनपर टूट पड़े । बड़ा रोमाझकारी युद्ध हुआ । सकने भीष्मधा एक साथ ही दस हजार बाण चलाये, परन्तु उन्होंने अकेले ही सबको कार हाला। उन्होंने वाणीकी बीकारसे भीव्यको रोकना चाहा, परन्तु भीव्यके सामने किसीकी एक न वली। वह भर्मकर युद्ध देवासुर-संप्राय-जैसा बा। घोष्यने उस युद्धावलीये सहस्रो बनुष, बाण, क्रजा, कवच और सिर काट हाले। भीष्मका अलौकिक और अपूर्व हक्तलायव तथा शक्ति देखकर शत्रुपक्षके होनेपर भी सब उनकी प्रशंसा करने लगे। भीष्म विजयी होकर कन्याओंके साथ इस्तिनापुर त्याँट आये। ऋहाँ उन्होंने तीनों कन्याएँ विचित्रवीर्यको समर्पित कर दी और विवाहका आयोजन किया। तब काशीनरेशकी बड़ी कन्या अम्बाने भीवारे कहा, 'भीवा ! मैं पहले मन-हो-मन राजा शाल्यको पति यान चुको हूँ। इसमें मेरे पिताकी भी सम्मति थी। मैं स्वयंवरमें भी उन्हें ही चुनती । आप तो बड़े धर्मज़ हैं । मेरी यह बात जानकर आप धर्मानुसार आखरण करें।' भीष्मने

ब्राह्मणोंके साथ विचार करके अम्बाको उसके इच्छानुसार जानेकी अनुमति दे दो और शेष दो कन्वाएँ अध्यका और अम्बालिकाको विकित्रवीर्यके साथ व्याह दिया। विवाहके बाद विकित्रवीर्य यौवनके उत्पादमें उत्पत्त होकर कामासक्त हो गया। उसकी दोनों पत्नियाँ भी प्रेमसे सेवा करने लगी। सात वर्षतक विषय-सेवन करते रहनेके कारण भरी जवानीमें विकित्रवीर्यको क्षय हो गया और बहुत विकित्सा करनेपर भी वह बल बसा। इससे धर्मात्मा भीष्मके मनपर बड़ी ठेस लगी। परन्तु उन्होंने धीरज धरकर ब्राह्मणोंकी सल्लाहमें विकित्रवीर्यकी उत्तर-क्रिया सम्पन्न को।

कुछ दिनोंके बाद वंशाक्षाके विचारसे सत्यवतीने पीव्यको बुलकर कहा-'बेटा भीष । अब वर्मपरायण विताके पिणादान, सुवश और वंशरक्षाका चार तुमपर ही है। मै तुमपर पूरा-पूरा विश्वास करके एक काममें नियुक्त करती 🖡। तुम उसे पूरा करो। देखो, तुन्तारा चाई विकिन्नतीर्य इस लोकमें कोई सन्तान छोड़े बिना ही परलोकवासी हो गया है। तुम काशीनरेशकी पुत्रकामिनी कन्याओंके द्वारा सन्तान उत्पन्न करके वंशकी रक्षा करो । मेरी जाजा मानकर तुन्हें यह काम करना चाहिये। तुम सार्थ राजसिंहासनपर बैठो और प्रशाका पालन करो ।' केवल माता सत्ववतीने ही नहीं, सभी सगे-सम्बन्धियोने भी ऐसी प्रेरणा की। उस समय देवकत भीष्मने कहा कि 'माता ! आएकी बात ठीक है। परन्तु आप जानती हैं कि मैंने आपके जिवाहके समय क्या प्रतिहा कर रसी है। मैं पुन: प्रतिज्ञा करता है कि 'मैं जिलोकीका राज्य, ब्रह्माका पद और इन दोनोंसे अधिक मोक्षका भी परित्याग कर ट्रैंगा । परन्तु सस्य नहीं छोड़ेगा । घूमि गन्य छोड़ दे, जल सरसता छोड़ दे, तेज रूप छोड़ दे, वायु स्पर्श छोड़ दे, सूर्य प्रकाश छोड़ दे, अग्नि उष्णता छोड़ दे, आकाश शब्द छोड़ दे, चन्द्रमा शीतलता छोड़ दे और इन्द्र भी अपना बल-विक्रम त्याग दे और तो क्या, लवं धर्मराज भले ही अपना धर्म छोड़ | हुए थे।

दिः परन्तु मैं अपनी सत्य प्रतिज्ञा छोड़नेका संकल्प भी नहीं कर सकता।' भीक्तकी भीषण प्रतिज्ञाकी पुनरावृत्ति सुनकर सत्यवतीने फिर उनसे सलाह की और निश्चवानुसार व्यासका सरण किया। व्यासने उपस्थित होकर कहा, 'माता! मैं आपकी क्या सेवा कहाँ ?' सत्यवतीने कहा, 'बेटा! तुन्हारा



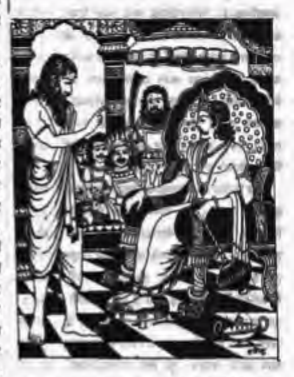
चाई विवित्रवीर्य निस्सन्तान ही मर गया है। तुम उसके क्षेत्रमें पुत्र उत्पन्न करो। जासजीने स्वीकार करके अध्वकासे पुत्रराष्ट्र और अम्बालिकासे पाण्डुको उत्पन्न किया। जब अपनी-अपनी माताके दोवके कारण पृतराष्ट्र अंधे और पाण्डु पीले हो गये, तब अध्वकाकी प्रेरणासे उसकी दासीने जासजीके हारा ही विदुरको उत्पन्न किया। महात्मा माण्डुब्यके जापसे धर्मराज ही विदुरके रूपमें अवतीर्ण हुए थे।

#### माण्डव्य ऋषिकी कथा

जनमेलयने पूछा—धगवन् । धर्मराजने ऐसा कौन-सा कर्म किया था, जिसके कारण उन्हें ज्ञहार्विन शाय दिया और वे शुद्ध-बोनिमें पैदा हुए ?

वैदान्पायनवीने कहा-जनमेजय ! जहुत दिनोंको बात है. माण्डव्य नामके एक यशस्त्री ब्राह्मण थे। वे बड़े धैर्पवान्, धर्मञ्ज, तपानी एवं सत्यनिष्ठ थे । वे अपने आञ्चनके दरवाजेपर वृक्षके नीचे हाथ कपर उठाकर तपस्वा करते थे। उन्होंने मौनका नियम ते रखा वा । बहुत दिनोंके बाद एक दिन कुछ लुटेरे लूटका माल लेकर वहाँ आये । बहुत-से सियाही उनका पीक्रा कर रहे थे, इसलियें उन्होंने माण्डम्बके आवयमें लुटका सारा धन रस दिया और वहीं क्रिय गर्वे । सियाहिबोने आकर पाप्यव्यसे पूछा कि 'लूटेरे कियरसे घगे ? इति बतलाइचे, इम उनका पीछा करें।' मान्कप्यने उनका कुछ भी उत्तर नहीं दिया । राजकर्मचारियोने उनके आव्यमको तलाञ्ची ली, उसमे धन और चोर दोनों मिल गयें । सियाहियोंने माण्डाव्य मुनि और लुटेरीको पकक्कर राजाके सामने उपस्थित किया। राजाने विवार करके सबको सुलीपर वक्ननेका दण्ड दिया । माण्डव्य मुनि शुलीपर चड़ा दिये गये । बहुत दिन बीत जानेपर भी किना कुछ साथे-पिथे वे शुकीपर बैठे खे, उनकी मृन्यु नहीं हुई। बन्होंने अपने प्राण छोड़े नहीं, वहीं बहुत-से ऋक्योंको नियन्तित किया। ऋषियोने रात्रिके समय पश्चिषोके क्यमें आकर दुःस प्रकट किया और पूछा कि आपने क्या अपराध किया था। माण्डव्यने कहर—'मैं किसे दोषी बनार्ड ? यह मेरे ही अपराधका फल है।"

पहनेदारोंने देखा कि क्षिको शूलीयर क्क्र्ये क्क्रूत दिन हो गये, परन्तु ये गरे नहीं । उन्होंने बाकर अपने राजासे निवेदन किया। राजाने माण्डव्य मुनिके प्राप्त किया। आप मुझे क्षमा कीविये, मुझपर प्रसन्न होड्ये।' माण्डव्यने राजायर कृषा को, उन्हें क्षमा कर दिया। वे शूलीयरसे उतारे गये। जब बहुत उपाय करनेपर भी शूल उनके शरीरसे नहीं निकल सका, तब वह काट दिया गया। गई हुए शूलके साथ ही उन्होंने तपस्या को और बुर्लभ लोक प्राप्त किये। तबसे उनका नाम अणीमाण्डव्य पड़ गया। महर्षि माण्डव्यने धर्मरावकी सम्पाम जकर पूछा कि 'मैंने अनजानमें ऐसा कौन-सा पाप किया वा, जिसका यह फल मिला? जल्दी बतलाओ, नहीं तो मेरी तपस्याका वल देखों।' धर्मराजने कहा, 'आपने एक छोटे-से फर्तिगेकी पूँकमें



सीक नद्दा दी थी। उसीका यह फल है। जैसे थोड्रेसे प्रानका अनेक गुना फल फिलता है, जैसे ही थोड्रेस अधर्मका भी कई गुना फल फिलता है। अजीवायक्त्यने पूका कि 'ऐसा मैंने कब किया था?' धर्मराजने कहा, 'बचपनमें।' इसपर अजीवायक्त्य बोले, 'बालक बाद वर्षकी अवस्थातक जो कुछ करता है, इससे उसे अधर्म नहीं होता; क्योंकि उसे धर्म-अधर्मका ज्ञान नहीं खता। तुमने छोटे अपराधका बढ़ा दण्ड दिया है। तुम्हें मालूम होना बाहिये कि समस्त प्राणियोंके वयकी अपेक्षा ब्राह्मणका वय बढ़ा है। इसलिये तुम्हें गुह्मोनिये क्या लेका मनुष्य करना पढ़ेगा। आज मैं संसरमें कर्मकलकी मर्यादा स्थापित करता है। चौदह वर्षकी अवस्थातक किये कर्मोंका पाप नहीं लगेगा, उसके बाद किये कर्मोंका फल अवद्य मिलेगा।'

इसी अपराधके कारण माण्डव्यने ज्ञाप दिया और धर्मराज शहरवोनिमें जिदुस्के सपमें उत्पन्न हुए। वे धर्मशास्त्र और अर्बशासमें बड़े निपुण वे। कोध और सोध तो उन्हें छूतक नहीं गया वा। वे बड़े दूरदर्शी, शान्तिके पक्षपाती और समस्त कुरुवेशके हितेषी थे।

## धृतराष्ट्र आदिका विवाह और पाण्डुका दिग्विजय

वैशम्पायनजी कहते हैं—जनमेकच ! धृतराष्ट्र, पाण्डु और विदुरके जनमें कुरुवंश, कुरुजाङ्गल देश और कुरुक्षेत्र तीनोंको हो बड़ी उन्नति हुई। अजको उपन बढ़ गयी। समयपर अपने-आप वर्षा होने लगी। वृक्षोंने बहुतसे फल-फूल लगने लगे। पशु-पश्ची आदि भी मुखी हो गये। नगरोमें व्यापारी, कारीगर और विद्यानीकी संख्या बढ़ गयी। सेंत सुखी हो गये, कोई डाकू नहीं रहा, पापियोंका अधाव हो गया। न केवल राजधानीये, सारे देशये ही सत्ययुगका-सा समय हो गया। न कोई कंजूस वा और न किथवा कियाँ। ब्राह्मणोके घरमे सदा उत्सव होते रहते । भीष्य बड़ी लगनसे धर्मकी रक्षा करते थे। उन दिनो सर्वत्र धर्मव्यासनका बोलबाला था। धृतराष्ट्र, पाण्डु और विदुरके कार्य देशकार पुरवासियोंको बड़ो प्रसन्नता होती दो। भीत्म बढ़ी सावधानीसे राजकुमारोकी रक्षा करते वे। सबके बर्वाचित संस्कार हुए। सबने अपने-अपने अधिकारानुसार अखविद्या तथा पास्त्रज्ञान सम्पादन किया। सक्रने गजरिन्हा और नीतिज्ञासका अध्ययन किया। इतिहास, पुरत्य तथा अन्य अनेक विद्याओंचे उनकी अच्छी पेठ थी। सची विवयोपर थे अपना निश्चित मत रसते थे। मनुष्यमें मक्से अंह बनुर्धर थे पाण्डु: और सबसे अधिक बलवान् वे धृतराष्ट्र। विदुरके समान प्रमंत्र और धर्मपराच्या तीनों लोकोमें कोई नहीं था। डन दिनों सब लोग यही कहते से कि बीरप्रसक्तिनी पाताओंपें काशीनरेशकी कन्या, देशोंमें कुरुवाङ्गल, धर्मशीमें भीत्म और नगरोमें हस्तिनापुर सबसे क्षेष्ठ है। धृतराष्ट्र जन्मान्य वे और बिदुर दासीके पुत्र, इसलिये वे दोनो राज्यके अधिकारी नहीं माने गये। पाण्डुको ही राज्य मिला।

भीष्यने सुना कि गान्यारराज सुबलको युवा गान्यारी सब लक्षणीसे सम्पन्न है और उसने भगवान् इंकरकी अरराधना करके सी पुत्रोका वरदान भी प्राप्त कर लिया है। तब भीजने गान्धारराजके पास दूर भेजा। पहले तो सुबलने अंधेके साथ अपनी पुत्रीका विवाह करनेमें बहुत सोच-विचार किया परंतु किर कुल, प्रसिद्धि और सदाचारपर विचार करके विवाह करनेका निश्चय कर लिया। जब गान्यारीको यह बात मातूम हुई कि मेरे भावी पति नेत्रहीन है, तब उसने एक वक्कने कई तह करके उससे अपनी आँखें बाँध लीं। पतिव्रता गान्यारीका यह निश्चय चा कि में अपने पतिदेवके अनुकूल खूँगी। उसके चाई सकुनिने अपनी बहिनको धृतराष्ट्रके पास पहुँचा दिया। भीजकी अनुमतिसे विवाहकार्य सम्पन्न हुआ। वह अपने चारत्र और सदगुणोंसे अपने पति और परिवारको प्रसन्न रखने लगी। वदुक्ती शुरसेनके पृष्ण नामकी बड़ी सुन्दरी कन्या थी। वसुदेवजी इसीके धाई थे। इस कन्याको शुरसेनने अपनी बुआके सन्तानहीन त्यहके कुन्तिचोजको गोद दे दिया



वा। यह कुन्तिफोजको धर्मपुत्री पृक्षा असवा कुन्ती बढ़ी सालिक, सुन्दरी और युगकती बी। कई राजाओने उसे मौगा बा, इसलिये कुन्तिफोजने स्वपंतर किया। त्वसंवरमें कुन्तिने वीरवर पाण्डुको जयमाला पहना दी। अतः उनके साम उसका विधिपूर्वक विधाह हुआ। राजा पाण्डु वहाँसे कुन्तनी ट्रोजकी सामग्री ग्राप्त करके अपनी राजधानी हस्तिनापुर सौट आये। पहास्था धीष्मने पाण्डुका एक और विवाह करनेका निष्ठाय किया; अतः ये मन्त्री, ब्राह्मण, ऋषि, मुनि और बतुर्राङ्मणी सेनाके साम महराजकी राजधानीमें गये। उनके कहनेपर शल्यने प्रसन्न वित्तसे अपनी यवास्त्रिनी एवं साम्बो बद्दीन माग्री उन्हें दे दी। उसके साम विधिपूर्वक विवाह करके धर्मांच्या पाण्डु अपनी दोनों क्रियोंके साम आनन्दसे रहने लगे।

किन राजा पाण्डुने पृथ्वीके दिखिजयकी ठानी। उन्होंने भीष्म आदि युरुजनों, जहें भाई यूत्तराष्ट्र और श्रेष्ठ कुरुवेशियोको प्रणाम करके आज्ञा प्राप्त की और चतुरिङ्गणी सेना लेकर यात्रा आरम्भ की। ब्राह्मणोंने मङ्गलपाठ किये और आज्ञीवाँद दिये। यज्ञस्वी पाण्डुने सबसे पहले अपने अपराधी राष्ट्र दशार्ण नरेतापर चढ़ाई की और उसे कुद्धने जीत लिया। इसके बाद प्रसिद्ध किवयी बीर मगधराजको राजगृहमें जाकर मार डाला। वहाँसे बहुत-सा लजाना और बाहन आदि लेकर उन्होंने विदेहपर चढ़ाई की और बड़ाँक राजाको परास्त किया। इसके बाद काशी, सुम्प, पुर्व्यु आदिपर विजयका इंडा फहराया। अनेको राजा पाण्युसे पिड़े और नष्ट हो गये। सबने पराजित होकर उन्हें पृथ्वीका सजाद स्वीकार किया। साथ ही सचि-माणिक्य, मुक्ता, प्रचाह, सोना, बाँदी, गाय, धोड़े, राच आदि भी भेटमें दिये। महराज पाजुने उनकी भेंट स्वीकार की और हस्तिनापुर लौट आये। पाजुको सकुशल लौटा देखकर भोष्मने उन्हें इदयसे लगा लिया, उनकी आँखोंमें आनन्दके आँसू इतक आये। पाणुने सारा यन भाष्म और दादी सत्यक्तीको भेंट किया। माताके आनन्दकी सीमा न खी।

धीकाबीने सुना कि राजा देवकके यहाँ एक सुन्दरी एवं बुवती वासीपुत्री है। उन्होंने उसे घीगका परम ज्ञानी विदुरजीके साथ उसका विवाह कर दिया। उसके गर्भसे विदुरके समान ही गुणवान् कई पुत्र उत्पन्न हुए।

## धृतराष्ट्रके पुत्रोंका जन्म और नाम

वैशायायनकीने कहा—एक बार महर्षि व्यास हस्तिनापुरमें गान्धारीके पास आये। गान्धारीने सेवा-सुनूक करके उन्हें बहुत ही सन्तुष्ट किया। तब उन्होंने उससे वर माँगनेको कहा। गान्धारीने अपने पतिके समान ही बलवान् सौ पुत्र होनेका वर



माँगा। इससे समयपर उसके गर्थ का और वह दो वर्वतक पेटमें ही रुका रहा। इस बीचमें कुत्तीके गर्भसे युधिश्चिरका जन्म हो बुका था। सी-स्वभाववदा गान्यारी घवरा गयो और अपने पति धृतराष्ट्रसे क्रिपाकर इसने गर्थ गिरा दिया। इसके पेटमें लोहेके गोलेके समान एक मांस-पिण्ड निकला। दो वर्ष पेटमें रहनेके बाद भी उसका यह कहापन देखकर गान्यारीने

इसे फेंक देनेका विचार किया। भगवान् व्यास अपनी योगदृष्टिसे यह सब जानकर झटपट उसके पास पहुँचे और बोले, 'अरी सुकलको बेटी ! तू यह क्या करने जा रही है ?' गञ्चारीने महर्षि व्याससे सारी बात सच-सच कह दी। उसने कहा, 'धनवन् । आपके आशीर्वादसे गर्ध तो सुझे पहले रहा, परन्तु सत्तान कुन्तीको ही पहले हुई। दो वर्ष पेटमें रहनेके बाद भी सो युवोके बदले यह मास-पिष्क पैदा हुआ है। यह क्या बात है ?' ब्यासजीने कहा, 'गान्वारी । मेरा वर सल्य होगा । मेरी कात कभी झूटी नहीं हो सकती, लयोंकि मैने कची हैंसीमें भी झूठ नहीं कहा है। अब तुम चटपट सी कुमड बनवाकर उन्हें घीसे घर दो और सुरक्षित स्थानमें उनकी रक्षाका विशेष प्रबन्ध कर हो तथा इस मांस-पिण्डपर ठेडा जल डिक्को ।' जल डिक्कनेपर उस पिण्डके सी टुकड़े हो गर्य । प्रत्येक टुकड़ा अगुरुके पोरुएके बराबर वा । उनमें एक दुष्टका सोसे अधिक भी था। व्यासनीके आज्ञानुसार जब सब टुकड़े कुण्डोमें रख दिये गये, तब उन्होंने कहा कि 'इन्हें दो वर्षके बाद खोलना।' इतना कहकर वे तपस्या करनेके लिये हिमालयपर कले गये। समय आनेपर उन्हीं मीस-विष्डोयेसे पहले दुर्वोचन और पीछे गान्यारीके अन्य पुत्र बत्पस हुए। यह जल कही जा सुकी है कि दुर्योधनका जन्म होनेके पहले ही युधिहिरका जन्म हो बुका था। जिस दिन दुर्पोधनका जन्म हुआ, उसी दिन परम पराक्रमी भीमसेनका भी जन्म हुआ वा ।

दुर्योधन जन्मते ही गधेकी भाँति रेंकने लगा। उसका शब्द सुनकर गधे, गीटड़, गिद्ध और कीए भी किल्लाने लगे, अधि कलने लगी, कई स्थानोमें आग लग गयी। इन उरहवोंसे भवभीत होकर युतराष्ट्रने ब्राह्मण, भीष्म, विदुर आदि संगे-सम्बन्धियों तथा कुरुकुलके बेह पुरुषोकी बुलवाया और कहा, 'हमारे बंदाये पाण्डुनन्दन पुधिहिर ज्येष्ट राजकुमार हैं। उन्हें तो इनके गुजोके कारण ही राज्य मिलेगा, इस सम्बन्धमें मुझे कुछ नहीं कहना है। युधिष्ठिरके बाद मेरे इस पुत्रको राज्य मिलेगा या नहीं, या बात आपलांग बताइये।' अभी उनकी बात पूरी भी नहीं हो पायों की कि मांसचोजी जन्तु गीदह आदि विरुताने लगे। इन अमङ्गलसूचक अपशकुनोको देखकर प्राव्हणोके साथ विदुरजीने कहा, 'राजन् ! आपके इस ब्येष्ट पुत्रके जन्मके समय जैसे अञ्चन लक्षण प्रकट हो रहे हैं, उनसे तो मालूम होता है कि आपका यह पुत्र कुलका नाइ करनेवाला होगा। इसलिये इसे त्याग देनेमें ही ज्ञान्ति है। इसका पालन करनेपर दुःसा उठाना पहेगा । यदि आप अपने बुरावका कल्याम चाहरे है तो सीमें एक कम ही सही, ऐसा समझकर इसे ज्याग दीजिये और अपने कुल तथा सारे जगत्का मञ्जल काजिने । शास स्पष्ट शब्दोंमें कहते हैं कि कुलके लिये एक मनुष्यका, प्रापक लिये एक कुलका, देशके लिये एक प्रापका और आत्मकापाणके सिचे सारी पृथ्वीका भी परित्याग कर दे।' सबके समझान-बुझानेपर भी पुत्रकेविया एका पुरुषा युर्योधनको नहीं त्याग सके। उन एक-स्ते-एक टुकड़ोने स्तै पुत्र और एक कन्या अपन्न हुई। जिन दिनों गान्यारी गर्भकती थी और धृतराष्ट्रकी सेवा करनेमें असमर्थ थी, उन दिनों एक वेदय-कन्या उनकी संवामे खती थी और उसके गर्भसे उसी साल धृतराष्ट्रके युपुत्यु नामका पुत्र हुआ वा। वह बड़ा

यशस्त्री और विवारशील वा।

जनमेजय ! धृतराष्ट्रके पुत्रोंके नाम क्रमशः ये है—दुर्वोधन सबसे बड़ा था और उससे छोटा था युपुत्सु ( तदन्तर दुःशासन, दुसरह, दुश्यास, जलसन्य, सम, सह, विन्त, अनुविन्द, दुर्द्धवं, सुबाह, दुष्पधर्वण, दुर्मर्थण, दुर्मुख, दुकर्ण, कर्ण, विविद्यति, विकर्ण, शल, साब, सुलोचन, चित्र, डर्याचत्र, बित्राक्ष, बार्सचत्र, शरासन, दुर्पद, दुविगाह, विवित्तु, विकटानन, ऊर्णनाभ, सुनाभ, नन्द, उपनन्द, विजयाण, विजयमां, सुवर्षा, दुर्गिमोचन, आयोबाहु, महाबाद, विज्ञाङ्ग, विज्ञकुण्यल, धीमवेग, भीमवल, बलाकी, बलवर्जन, उपायुध, सुनेण, कुण्डधार, महोदर, चित्रायुध, निवड्डी, पासी, वृन्दारक, हुदवर्मी, हुदक्षत्र, सोमकोति, अनूदर, वृहसन्य, जरासन्य, सत्यसन्य, सदः सुवाक, इपलवा, दप्रसेन, सेनानी, दुष्पराजय, अपराजित, कुण्डशायी, जिलालाक्ष, बुराबर, दुव्हस्त, सुरक्त, बातवेग, सुकर्वा, आदित्यकेतु, बद्धाशी, नागदत, अप्रवादी, कवर्षा, कवन, कुर्णा, उप, भीमरब, वीरबाहु, अलोसुप, अधय, रोडकर्या, दुक्त्याक्षय, अनाधृष्य, कुम्बधेरी, विरावी. प्रमञ्ज, प्रमाची, दीर्घरोमा, दीर्घनाहु, महाबाहु, व्यूद्धोराक, कनकावन, कुन्डाशी और विरजा। कन्याका नाम दुश्तरण बा । ये सभी बढ़े शुरवीर, युद्धकुदाल तथा पात्रांके विद्वान् थे। युक्तापुने समयपर योग्य कन्याओंके साथ सबका विवाह किया । दुश्शस्त्रका विवाह समय आनेपर राजा जपहस्रके साब हुआ।

## ऋषिकुमार किन्दमके शापसे पाण्डुको वैराग्य

जनमेजयने पूज्य-प्रगवन् ! आपने यूनगङ्को पुत्रोका जन्म और नाम सुनाया। अत्र मैं पाण्यवीकी जन्म-कवा सुनना बाहता है।

वैशासायनजीनं कता—जनमेजय ! राजा पाष्ट्र एक वनमें विचर रहे थे। यह हिंस पशुओसे पूर्ण और बड़ा भवंकर था। पूमते-पूमते उन्होंने देखा कि एक यूज्यति मृग अपनी पत्नी मृगीके साथ मैथून कर खा है। पाष्ट्रने साथकर पाँच बाण मारे, वे दोनों पायल हो गये। तब मृगने कहा, 'राजन् ! अत्यन्त कामी, कोधी, बुद्धितन और पाणी मनुष्य भी ऐसा कुर कर्म नहीं करते। आपके लिये तो उक्ति पह है कि पाणी और कुरकर्मा मनुष्योंको दण्ड दें। मुझ निरपराषको नारकर आपने क्या लाभ उठाया ? मैं किन्दम नामका तपत्नी मुनि हैं। मनुष्य रहकर यह काम करनेमें मुझे रूजा मालूम हुई, इसलिये मृग बनकर अपनी मृगीके साथ मैं किहार कर रहा था। मैं प्रायः इसी बेचमें पूमता रहता हूँ। मुझे मारनेसे आपको बहाहत्या तो नहीं लगेगी, क्योंकि आप यह बात जानते नहीं थे। परन्तु आपने मुझे जैसी अवस्थामें मारा है, वह सर्वधा मारनेके अनुपयुक्त थी। इसलिये यदि कभी आप अपनी पत्नीके साथ सहवास करेंगे तो उसी अवस्थामें आपकी मृत्यु होगी और वह पत्नी आपके साथ सती हो कावगी। यह कहकर किन्दमने अपने प्राण छोड़ दिये।

THE RESERVE TO SECURE



मुगरूपधारी किन्दम मुनिकी मृत्युरो संपनीक पाणुको नैसा ही दुःश हुआ, जैसे किसी सगे-सम्बन्धीकी पृत्युसे होता है। पाण्डु आसुर होकर मन-ही-मन कहने लगे—'बड़े-बड़े कुरुपिन भी अपने अन्त:करणपर क्या न होनेके कररण कामके फंदेमें फेस जाते हैं और अपने ही हावो अपनी दुर्गीत काते हैं। मैंने मुना है कि धर्मातमा शान्तनुके कुर मेरे विता विचित्रवीर्यं भी कामबासनाके कारण बचयनमें ही मर गये से। मैं उन्होंका पुत्र हूँ। हाय-हाय ! मैं कुतरीन और विचारपील हैं, फिर भी मेरी बुद्धि नीच हो गयी। अब मैं इस बन्धनका त्याग करके मोश्रका ही निश्चय करूँगा और अपने पिता महर्षि व्यासके समान अपना जीवन-निर्वाह करोगा। अब मैं निस्तन्देह धोर तपस्या करूँगा, एक-एक वृक्षके नीचे एक-एक दिन अकेला ही रहुंगा और मीनी संन्यासी होकर इन आज्ञमोपे भिक्षा माँगुंगा । येरा शरीर मिड्डीसे लक्ष्यव होगा और खंडहर ही मेरा घर होगा । प्रिय और अप्रियकी भावना छोड़कर मैं शोक और हर्षसे ऊपर उठ गाऊँगा, निन्दा और स्तृति मेरे लिये समान हो जायेंगी। आशीबाँट, नयस्कार, सुस-दु:स्व और परिप्रहसे रहित होकर न तो किसीकी हैंसी करूँगा और न किसीके प्रति क्रोध करूँगा। पुँह सर्वदा प्रसन्न । होगा, इसीरसे सबका घला होना और चर-अचर किसी भी प्राणीको नहीं सताडेगा । सभी प्राणियोको अपनी सन्तानकी तरह मानूँगा । कभी सा लूँगा, तो कभी उपवास कराँगा । लाभ और अलाभमें मेरी दृष्टि समान होगी। कोई मेरी एक | सकते हैं। खर्गमें हम भी आपके साथ चलेंगी और वहाँ भी

बॉइको बसुलेसे काट डालेगा और एकमें बन्दन लगा देगा तो उन दोनोंके प्रति में बुरा-धला कुछ भी नहीं छोत्। में न जीनेकी चेष्टा कर्तमा और न मरनेकी। न जीवनसे प्रेम कलैगा और न मृत्युसे द्वेष । जीवित अवस्थामें अपने मलेके लिये जितने कर्म किये जाते हैं, उन्हें में छोड़ हूँगा; क्योंकि वे सब कालसे सीमित है। मैं भला, कर्मसे प्राप्त होनेवाले अन्तिय फलोको क्यों चाईगा। सारे पापोसे छूट जाऊँगा, अविद्यांके जालको फाइ डालुंगा। प्रकृति और प्राकृत पदार्चीको अधीनतासे छूट जाऊँगा और वायुक्ती तरह सर्वत्र विचर्नमा । जो मनुष्य सत्कार या तिस्कारसे प्रभावित होका कामनाएँ काने लगता है और उन्होंके अनुसार चेष्टा करता है, व्ह तो कुलोंके मार्गपर चल रहा है ।'

इस प्रकार सोच-विचारका याणुने लंबी साँस लेते हुए हुन्ती और माडीसे कहा, 'तुमलोग राजधानीमें जाओ। वहाँ हमारी माता, किंदुर, धृतराष्ट्र, दादी सत्यवती, धीव्य, राजपुरोहित, ब्राह्मण, पहात्पा, सगे-सम्बन्धी, पुरवासी और मेरे आब्रित—सबको प्रसन्न करके कहना कि पाण्डुने



संन्वास से सिया।' कुन्ती और पाद्रीने अपने पतिकी बात सुनकर और उनके वनवासका निश्चय जानकर कहा, 'आर्थपुत्र ! संन्यास-आश्रमके अतिरिक्त और भी तो ऐसे आश्रम है, जिनमें आप हमलोगोंके साथ महान् तपस्था कर

आप ही हमारे पति होंगे। हम दोनों अपनी इन्द्रियोको कहानें करके कामजन्य सुरस्को तिलाकालि देकर त्वर्गमें भी आपको प्राप्त करनेके लिये आपके साथ महान् तपस्या करेंगो। महाराज! यदि आप हमें छोड़ जायेंगे तो हम अवहय ही अपने प्राण त्याग देंगी, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

अपनी पक्षियोंका दृढ़ निश्चय देलकर पाण्डुने कहा, 'यदि तुम दोनोने धर्मके अनुसार ऐसा हो करनेका निश्चय किया है तो अच्छी बात है। मैं संन्यास न लेकर वानप्रस्थाअपमें ही रहेगा। विषय-सुख और कामोत्तेजक भोजनका परित्याम करके फल-मूल लाऊँगा, बल्कल पहनुँगा और धोर तपस्त करता हुआ इस महान् वनमें विचर्तना। दोनों समय कान, संख्या और अग्निहोत्र करूँगा, मृगवर्ष और ऋटा धारण करूँगा। गर्मी, ठंडक और आधी सार्गा, पूल-व्यासका ध्यान नहीं रखेंगा और दुखर तपस्यासे दारोरको सुका बार्लुगा । एकान्तमे सङ्कर परमाधाका चिन्तन कर्नगा । कुछ भी कचा-पत्रा सा लेगा। फल-मूल, जल और नागीसे पितरों तथा देवताओंको सन्तुष्ट कर सूँगा। यहात्याओंक दर्शन करूँगा। किसी वनवासीका अग्निय नहीं करूँगा। प्राप-वासियोंसे तो येरा सन्तन्ध ही क्या है। इस प्रकार में बानप्रस्थाश्रमकी कठोर-से-कठोर विधियोका मृत्युर्यन पालन करोगा । अपनी पत्रियोसे इस प्रकार कड़कर पान्हुने बुडामणि, हार, जाजूबंद, कुण्यल और बहुमूल्य करा एवं

विश्वोंके अच्छे-अच्छे गहने उतारकर ब्राह्मणोंको दे दिये और बोले, ब्राह्मणों! आपलोग हास्त्रवापुरमें जाकर कह दें कि प्राय्यु अर्च, काम और विषय-सुख छोड़कर अपनी पिक्रयोंके साथ बनवासी हो गये हैं।' उनको करुणोत्पादक वाणी सुनकर सभी सेवक 'हाय-हाय' करने लगे। उनके नेत्रोंसे गरम-गरम आँसु बहुने लगे। वे सारा धन लेकर बड़े कहुसे हस्त्रिनगपुर आये और पाणुकी अनुपत्थितिमें राजकाज करनेवाले धृतराष्ट्रकों स्था दे दिया तथा सारा समाधार सुनाया। अपने थाईका समाधार सुनकर धृतराष्ट्रकों बढ़ा दु:ख हुआ; उन्हें सोने, बैठने और काने-पीनेमें—कहीं भी सर्थि नहीं रही। वे अपने थाईकी विन्तामें ही गार रहने लगे।

उधार पान्यु अपनी पश्चियों के साथ एक-से-दूसरे पर्यतपर होते हुए गन्यमण्डनपर प्राण्ये। वे केवल कन्द-मूल-फल लाकर रह जाते। देखी-नीधी जपीनपर सो लेते। बढ़े-बढ़े ब्राचि और सिद्ध उनका स्थान रखते। इन्द्र्याम सरीवरके आगे हंसकूट जिल्लाका ज्ञलंपन करके वे जतमृङ्ग पर्यतपर पहुँचे और तपस्या करने लगे। वहाँ सिद्ध, चारण आदि सभी उनसे बढ़ा प्रेम करते। महात्या पान्यु सबको सेवा करते, मन और इन्द्रियोंको क्यामे रखते और कभी प्रमुख नहीं करते। वहाँ कोई ब्रांच पान्युको अपना चाई मानते, तो कोई सखा और कोई ब्रांच पान्युको अपना चाई मानते, तो कोई सखा और कोई ब्रांच पान्युको तपस्या चलने लगी।

## पाण्डवोंकी उत्पत्ति और पाण्डुका परलोक-गमन

वैशामापनमां कहते हैं—जनमेनच ! अमावस्या तिथि थी।
बढ़ें-बढ़ें बहुप-महर्षि बहुप्रतांके दर्शनके लिये बहुप्रतांककी
सात्रा कर रहें थे। पाण्डुने उन लोगोंसे पूछा, 'आप कहाँ वा
रहें हैं?' और उनका बहुप्रतांके दर्शनोंके लिये प्रदालोंक
बानेका विचार जानकर अपनी पविचारके साथ उनके पीछे
बार पड़ें। अधियोंने कहा, 'राजन्! पार्गमें खहुन-से दुर्गम
स्थान हैं। विभानोंकी भीड़से उसाठस भगे अपनाओंकी
क्रीडाभूमि हैं। ऊँचे-नींचे उद्यान हैं। निद्धांके कमार है। वहें
भयंकर पर्वत और गुफाएँ हैं। वहीं बर्फ-हीं-बर्फ है। वृक्ष नहीं
हैं। हरिण और पक्षी नहीं दीक पड़ते। पक्षी भी वहाँ उड़ नहीं
सकते। केवल वायु जाता है और सिद्ध खिन-महर्षि जाते हैं।
ऐसे दुर्गम मार्गसे राजकुमारी कुन्ती और माद्री कैसे बन्त
सकेगी ? आप अपनी पित्रयोंके साथ यह याता स्वर्गन कर

दीजिये। ' पाण्डुने कहा—'मैं समझता हूँ कि सन्तानहीनके लिये कर्गका द्वार कंद है। यह बात सोचकर मेरा ह्वप जल रहा है। सनुष्य बार क्या लेकर जन्म लेका है—पितृ-क्या, देव-क्या, क्रिक-क्या और सनुष्य-क्या। यहासे देवता, स्वाध्याय और तपस्यासे क्याप, पुत्र तथा बादसे पितर एवं परोपकारसे सनुष्यका क्या करता है। मैं और सब क्यापेसे तो मुक्त हो गया है, परन्तु पितरोका क्या मेरे सिरपर है। मुझे यही अभिलाधा है कि मेरी पत्नीके पेटसे पुत्रोका जन्म हो।' क्यापियोंने कहा, 'धर्मतम् ! हम दिन्य दृष्टिसे देख रहे हैं कि आपके देवताओंके समान पुत्र होगे। आप अपने इस देखदत्त अधिकारका उपधेग करनेके लिये उद्योग क्याजिये। आपका मनोरख सफल होगा।' पाण्डु क्यापिके जापके कारण में स्वी-सहवास ये द्वारने थे कि किन्द्रम क्यापिके जापके कारण में स्वी-सहवास

नहीं कर सकता। अब महर्षिगण वहाँसे बले गये थे। एक दिन पाण्डुने अपनी यहाँकिनी धर्मपत्री कुनीसे कहा, 'प्रिये! तुम पुत्रोत्पत्तिके लिये अवल करे।' कुनीने कहा,



'आर्थपुत्र । जब ये छोटी थी, तब पिताने युद्धे अतिथियोके स्वागत-सत्कारका काम सीप रक्ता था। येने उस समय दुर्वासा नामके ऋषिको सेवासे प्रमन्न किया। उन्होंने युद्धे एक सन्त बतलाकर वर दिया कि 'तुम इस मन्तसे जिस देवताका आवाहन करोगी, वह बाहे अथवा न बाहे तुन्हारे अथीन हो जायगा।' आपकी आज्ञा होनेपर मैं जिस देवताका आवाहन करोगी, उसीसे युद्धे सन्तान होगी। कडिये, किस देवताका आवाहन करी ?' पाण्डुने कहा, 'आज तुम विधिपूर्वक धर्मराजका आवाहन करो। वे जिल्लेकीमें श्रेष्ठ पुण्यावर है। उनसे वो सन्तान होगी, वह निस्तन्देह धार्मिक होगी। उनके हारा प्राप्त पुत्रका मन अधर्मकी और कभी नहीं जायगा।'

तब कुत्तीने धर्मराजका आवाहन किया और उनकी पूजा करके वह मन्त्र जपने लगी। उसके प्रभावसे धर्मराज सूर्यके समान बमकीले विमानपर बैठकर कुत्तीके मास आवे और मुसकराकर बोले, 'कृत्ति! बता, मैं तुझे क्या वर हूँ?' कुत्तीने भी मुसकराकर कहा, 'मुझे पुत्र दीजिये।' तदनन्तर योगपूर्तिवारी वर्षराजके संयोगसे कुत्तोको गर्भ रहा और समय आनेपर पुत्र उत्पन्न हुआ। उसके बन्धके समय शुक्र पक्ष, पंचमी तिथि, ज्येष्ठा नक्ष्य और अभिजित मुहूर्त था। सूर्य था तुलाराशिपर। " जन्म होते ही आकाशवाणीने कहा—'यह बालक धर्मात्मा मनुष्योमें श्रेष्ठ होगा; यह सत्यवादी एवं सचा योग तो होगा ही, सारो पृथ्वीका शासन भी करेगा। पाणुके इस प्रथम पुत्रका नाम होगा 'युधिष्ठिर' और यह तीनो लोकोमें बहा बहस्बी होगा।'

कुछ दिनोके कद राजा पायुने कुन्तीसे फिर कहा, 'प्रियं ! क्षांत्रियजाति कल्प्रधान है । इसल्यि ऐसा पुत्र उत्पन्न करो, जो कल्प्यान् हो ।' तक परिकी आजा पायर कुन्तीने वायुका आवाहन किया । महावर्ली वायुदेव हरिणपर सवार होकर आये । कुन्तीकी प्रार्थनासे उनके हारा घर्षकर पराकसी एवं अतिशय कन्द्रशारी चीमसेनका जन्म हुआ । उस समय भी आकाश्याणी हुई कि 'यह पुत्र कल्प्यानीमें शिरोमणि होगा ।' 'जनमेनच ! घीमसेनके पैदा होते ही एक बड़ी विकिन्न घटना घटी । चीमसेन अपनी माताकी गोदमें सो रहे से । इतनेमें बहाँ एक बाय आया । उससे हरकर कुन्ती भाग निकर्ती । उन्हें भीमसेनकी बाद न रहाँ । भीमसेन माताको गोदसे एक क्ष्ट्रान-पर गिरे और वह बूर-बूर हो गयो । बहानके सेकड़ों टूकड़े देखकर राजा पायु क्षांकत हो गये । जिस दिन भीमसेनका जन्म हुआ, उसी दिन दुर्णधनका भी जन्म हुआ था ।

अब पाणुक्ते यह किसी हुई कि 'मुझे एक ऐसा पुत्र हैं जाता, जो संसारमें सर्वक्षेण्ल बाना जाता। देवताओं में सबसे केंद्र इन्द्र हैं हैं। यदि वे किसी प्रकार संतुष्ट हो जाये तो मुझे सर्वकेष्ठ पुत्रका दान कर सकते हैं।' ऐसा विचार करके उन्होंने कुनोंको एक वर्षतक गत करनेकी आजा दो और वे स्वयं सूर्यके सायने एक पैसी लड़े होकर बड़ी एकापताके साथ उम्र तय करने लगे। उनकी तयस्थासे प्रसन्न होकर इन्द्र प्रकट हुए और बोले, 'तूम्बे में एक विश्वविक्यात, ब्राह्मण, गी और सुद्रदोंका सेवक तथा प्राप्तुने कुन्तीसे कहा, 'विथे! मैंने देवराज इन्द्रसे कर प्राप्तु कर तिया है। अब तुम पुत्रके लिये उनका आवाहन करो।' कुन्तीने वैसा ही किया। तब देवराज इन्द्र प्रकट हुए और उन्होंने अर्जुनको उत्पन्न किया। अर्जुनके रूपके समय आकाशवाणीने अपने गर्व्यार स्वरसे आकाशको निनादित करते हुए कहा—'कुन्ती! यह बालक

<sup>&</sup>quot; यह योग प्रायः अधिन शुक्त पञ्चलेको अस्त हैं।



कार्तसीयं अर्जुन और भगवान् शंकरके समान पराणमी तथा इसके समान अपराजित होका तुवारा यह बढ़ावेगा। जैसे विष्णुने अपनी माता अदितिको प्रसन्न किया वा, वैसे ही यह तुव्हें प्रसन्न करेगा। यह बहुत-से साथनों और राजाओपर विजय प्राप्त करके तीन अहमेश यह करेगा। स्वयं भगवान् रह भी इसके पराक्रमसे प्रसन्न होकर इसे अकटान करेगे। यह इन्द्रकी आहासे निवातककच्च नामक असुरोको मारेगा और सारे दिव्य अला-सल्लोको प्राप्त करेगा।' यह आकाशवाणी केवल कुन्तीने ही नहीं, आक्रमणासियों और समस्त प्राणियोंने सुनी। इससे ऋषि-मुनि, देवता और समस्त प्राणी बहुत प्रसन्न हुए। आकाशमें कुन्तीम कर्ना तगी, पुष्पवर्षा होने लगी। इन्ह्यादि देवगण, सप्तर्थि, प्रजापति, गन्धर्ष, अपरा आदि दिव्य बन्नापुष्पोंसे सुमाजित होकर अर्जुनके जन्मका आनन्दोत्सव मनाने लगे। देवताओका यह असव केवल ऋषि-मुनियोंने ही देला, साधारण लोगोंने नहीं।

फिर एक दिन माडीके अनुरोध करनेपर पाण्डुने कुन्तीको एकान्तमें बुलाकर कहा, 'तुम प्रजा और मेरी प्रसन्नताके लिये एक कठिन काम करें । उससे तुन्हारा यह हो । पहलेके लोगोंने भी पहाके लिये बड़े कठिन-कठिन काम किये हैं। यह काम पहीं है कि माडीके गर्भसे सन्तान उत्पन्न हो ।' कुन्तीने उनकी आहा हिरोधार्थ करके माडीसे कहा, 'बहिन ! तुम केवल एक बार किसी देवताका विन्तन करें। उससे तुन्हें

अनुस्य पुत्रको प्राप्ति होगो।' माडोने अधिनीकुमारोका किन्तन किया। उसी समय अकिनीकुमारोने आकर नकुल और सहदेकको जुड़वा अपन्न किया। दोनों वालक अनुपम स्यथान् थे। उस समय आकाशवाणीने कहा, 'ये दोनों बालक कल, सम और गुणमें अधिनीकुमारोने भी बड़कर होगे। ये अपने स्था, इल्य, सम्यक्ति और शक्तिसे जगत्में बमक उठेगे।'

राजन्त्र पर्वतपा रहनेवाले ऋषियोंने पाण्डुको क्याई और कालकोंको आशोबांद देकर क्रमशः नामकरण किया— पृथिष्ठिर, पाँम, अर्जुन और नकुल, सबदेव। ये एक-एक क्विक अन्तरसे क्रमण हुए थे। क्वपनमें ऋषि और ऋषि-पत्रियाँ इनके प्रति बड़ी प्रांति रसते थे। राजा पाण्डु भी अपने पुत्र और पत्रियोंके साथ बड़ी प्रसन्नतासे वहाँ निवास करने लगे।

वसन्त ऋतु थी, सारे वनवृक्ष पुर्यासे लद रहे थे। उनकी शोधा देल-देलकर सधी प्राणी मुख हो रहे थे। राजा पाणु जनी वनमें विकार रहे थे और उनके साथ अकेली माही भी यूम जी थी। वह सुन्दर वक्त बारण किये बहुत ही भारते लग रही थी। युवायस्था, प्रतीरपर झीनी साझी और मुखपर धनोहर मुसकन देखकर पाणुके मनमें कामभावका संचार हो गया, मानो वनमें आग लग गयी हो। उन्होंने बलपूर्वक पाड़ीको पळडू लिया, उसके बहुत कुछ रोकने और यचारांकि युक्तनेकी चेष्टा करनेपर भी उसे नहीं छोड़ा। ये कामके नहीमें इस प्रकार चुर हो रहे वे कि उन्हें शापका कुछ ब्यान ही न रहा। देवकश वे मैबुनबर्ममें प्रवृत्त हुए और उसी समय उनकी खेतना नष्ट्र हो गयी। पाडी उनके शबसे लियटकर आर्तकरसे किलाप करने लगी। कुन्ती पाँचों पाण्डबोंको लेकर वहाँ पहुँची। कुछ दूर रहनेपर ही माडीने कहा, 'बहिन ! तुम बहांको वहीं छोड़कर अकेली यहाँ आओ (' वहाँकी दशा देखकर कुन्ती शोकप्रसा हो गयी ( वह विलाप करके बोली, 'मैंने तो सर्वटा अपने पति-देवकी रक्षा की थी। आज उन्होंने शायको बात जान-बूझकर भी तेरा कहना क्यों नहीं माना ?' मादीने कहा, 'बहिन ! मैंने तो बड़ी नम्रता और विकलताके साथ इन्हें रोकनेकी बेहा की। परन्तु होनहर ही ऐसा दा। ये अपने मनको वशमें नहीं रख सके।' कुन्तीने कहा, 'अच्छी बात, अब तुम उठो। पतिदेवको छोड़कर इधर आओ । तुम इन बर्खीका पालन-पोषण करो । मैं इनकी बड़ी पत्नी हूँ। इसलिये इनके साथ सती होनेका मुझे अधिकार है। मैं अब इनका अनुगयन करूँगी। यादीने कहा, 'बहिन ! अपने धर्मात्वा पतिके साथ मैं ही सती होऊँगी । मैं अभी युवती हैं। पुझे ही इनके साथ जाना चाहिये। तुम बड़ी | आसक्तिके कारण ही पतिदेशकी मृत्यु हुई है, इसरिये भी मैं हो बहिन, इतनेके लिये मुझे आज़ा दे हो । तुम मेरे पुत्रोंके | हो इनके साब सती होऊँगी।' माडी ऐसा कहकर अपने

साथ भी अपने ही पुत्रों-जैसा व्यवहार करना । पुज़से विदोध | पनिदेशके साथ वितापर चढ गयी और पनित्रोक सिधारी ।

## हस्तिनापुरमें कुन्ती और पाण्डवाँका आगमन तथा पाण्डुकी अन्त्येष्टि-क्रिया

वैशमायनजी कहते हैं—जनमेजध ! पाणुको मृत्यु देशकर विष्यज्ञानसम्पन्न महर्षियोने आपसमें सलाह की । उन्होंने सोचा कि 'परम बदाखी महात्मा पाण्डु अपना राज्य और देश छोड़कर इस स्थानमें तपस्था करनेके लिये हम तपल्डियोकी शरण आये थे। उन्होंने अपने नन्हे-नन्हे बच्ची और पक्षीको धरोहरके रूपमें मींपकर स्वर्गकी यात्रा की है। अब इमलोगोंके लिये उचिन है कि उनके पुत्र, अस्यि और पत्रीकों ले चलकर वर्डों पहुँचा दें। यही हमारा धर्म है।' ऐसा विचार करके तपविच्योंने श्रीष्म और धृतराष्ट्रके हाओं पाण्डलोंको सीयनेके लिये हस्तिनापुरकी यात्रा की । बोड़े ही दिनोमें वे लोग हरितनापुरके बर्द्धमान द्वारपर आ पहुँचे । अनेक चारण आदि देवताओंके साथ मुनियोंका आगमन सुनकर लोगोको बद्ध आश्चर्य हुआ। वे अपने बाल-बद्योंके साथ उनके दर्शनके लिये आने लगे । उस समय सवारीसे और पेट्स आनेवाले वारों वर्णोंके लोगोंकी बड़ी भीड़ हो गयी। उस समय किसीके यनमें भेद-भाष नहीं था। भीष्म, सोमदत्त, बाह्रीक, धृतराष्ट्र, बिहुर, सत्ववती, कांपिराजकी कन्या, यान्धारी और दुर्वोधन आदि धृतराष्ट्रकुमार—सभी वर्ज्ञ आये। सब उन महर्षियोको प्रणाम करके बैठ गये। भीड़का कोलाइन शान्त हो जानेपर भीव्यने अवियोका सत्कार किया और अपने राज्य तबा देशका कुशल-समाचार निवेदन किया। सवकी सम्पतिसे एक ऋषिने लड़े होकर कहना शुरू किया—'कुनर्वशक्तिरोमणि राजा प्राप्तु विषयोका त्याम करके शतनुङ्गपर उदने लगे थे। वे तो ब्रह्मचर्थ-व्रतका पालन करते थे, परन् दिख मनके प्रभावसे धर्मराजके अंशसे युधिष्ठिर, वायुके अंशसे भीपसेन, इन्हर्क अंडासे अर्जुन और अधिनीकुमारोके अंडासे नकुल-सहदेवका

क्य हुआ है। पहले तीनों कुन्तीके पुत्र हैं और पिछले दोनों पाडोंके। इनके क्य, वृद्धि, वेटाध्यवनको देखका राजा पाणुको बड़ी प्रसन्नता होती; परन्तु आज सतरह दिनकी बात 🛊 कि वे पितृत्वेकवासी हो गये । मध्ये भी उन्होंके साब सती हो नवी । अब आपलोग जो उचित समझे, वह करें । ये हैं उन देनोंके इरीरकी अस्तियों और ये हैं उनके पुत्र ( आपलीम इन बचों और इनकी मातापर कृत्या रखें । साथ ही प्रेतकार्य समाप्त हो जानेपर राजा पाण्डुके रिश्वे पितृमेध यज्ञ करें। इतना कड़कर वे ऋषि और उनके सभी साधी अन्तर्धान हो गये। सभी खेग इन सिद्ध तपस्त्रियोजा गञ्चवनगरके समान दर्शन करके बढ़े चिरियत हुए।

अब राजा धृतराष्ट्रने आज्ञा दी कि 'बिदुर ! तुम महाराज पाण्डु और महारानी पाडीकी अन्येष्टि-क्रिया राजोबित सामधीसे कराओं और उनके लिये पशु, जल, अन्न तथा आवश्यक धनका दान करो ।' विदुरने उनकी आज्ञा खीकार को और घोष्पको सम्पतिसे गङ्गाके परम पवित्र तटपर ओब्बरेहिक क्रिया सन्पन्न करायी। उस समय पाणुके विद्योगसे दु:ली होकर सभी से रहे थे। पन्तियोने सबको सपद्मा-बुद्धाकर ज्ञान किया। पाण्डवॉने, सगे-सम्बन्धियोने तवा ब्राह्मणादि पुरवासियोने ब्राह्मके उपलक्ष्यमें बारह दिनतक भूमि-शयन किया। नगरमें कहीं भी हर्वका विकाक नहीं दिस्तायो दिया। कुन्ती, धृतराष्ट्र और भीष्यने अपने क्यु-बाञ्चलोके साथ मिलकर राजा पाण्डुका श्राद किया, ब्राह्मणोंको भोजन कराया, दक्षिणामें बहुत-से रत और अच्छे-अच्छे गाँव दिये। सुतक समाप्त हो जानेपर सब लोग हस्तिनापुरमें लोट आसे।

## सत्यवती आदिका देह-त्याग और दुर्योधनका भीमसेनको विष देना

वैशम्पायनजी कहते हैं—क्नमेक्य ! ब्राद्धके बाद पाण्डुके | अत्यन्त व्याकुल देखकर व्यासकीने उनसे कहा, 'माताकी ! कुटुम्बी बहुत ही दुःखी रहे। दादी सत्यवती तो दुःख और अब सुक्तका समय बीत गया। बड़े बुरे दिन आ रहे हैं। शोकके आवेगसे पागल-सी हो रही थीं। अपनी माताको | दिन-दिन पापकी बढ़ती होगी। पृथ्वीकी क्वानी जाती रही,

इस-कपट और दोबोंका बोलवाता हो रहा है। धर्म, कर्म और सदाबार लुप्त हो रहे हैं। कौरबोंक अन्यायसे बड़ा भारी संहार होगा। तुम अब घोरिनी बनकर योग करो और यहाँसे निकल जाओ। अपनी आँखों वंडाका नाडा देखना उचित नहीं।' माता सत्यवतीने उनकी बात खोंकार करके अन्विका और अन्वालिकाको इस बातकी सूचना दी और दोनोंके माध भीष्मसे अनुमति लेकर बनमें बली नथी। बनमें घोर तपस्वा करके उन तीनोंने डारीरका त्यांग किया और अभीष्ट गति प्राप्त की।

अब पाण्डबोंके वैदिक संस्कार हुए। वे आरन्दमे अपने पिताके घर रहकार बढ़े होने लगे । जनपनचे ते सुद्री-सुद्री दुर्धोधन आदिके साथ लेखते और उनसे वद-बद्दकर ही रहते। दौड़नेमें, निशाना लगानेमें, सानेमें, बूल उड़ानेमें भीयसेन धृतराष्ट्रके सभी लड़काँको हरा देते थे। श्रीमसेन बुपकेसे क्रिपकर उनका सिर पकड़ लेते और एक-दूसरेको टकर मारते। अकेले भीमसेन सभी भाइयोको बाल पकड़कर खींबते और जमीनमें घसीटने लगते । इससे उनके शरीर क्रिल जाते । वे दस-दस बालकोको अकवारमे भरकर पानीमें हुबकी लगाते और उनकी दुर्दमा करके छोड़ते । जब दुर्योधन आदि बालक किसी वृक्षपर चक्कर फल लोइते तो वे पैरकी ठोकरसे पेड़ हिला देते और ऊपरसे फलोके सत्व वर्षे टपक पड़ते। भीमसेनको कुडतीमें, दोड़नेमें या किसी प्रकारके युद्धमें कोई नहीं पाता था। भीनसेन होड़के कारण ही ऐसा करते थे। उनके पनमें कोई वैर-विरोध नहीं था। परन्तु दुर्योधनके मनमें भीमसेनके प्रति दुर्भावने घर कर लिया । यह अपने अन्तःकरणके दोषसे भीयसेनमें रात-दिन दोष-ही-दोष देखता। मोह और लोचके कारण देखका क्षित्रन करनेसे वह स्वयं दोषी बन गया। उसने यह निश्चय किया कि नगरके उद्यानमें सोते समय भीयसेनको गङ्गाये हाल दें और युधिष्ठिर तथा अर्जुनको केंद्र करके सारी पृष्णीका राज्य करें। ऐसा निश्चय करके वह योका देखने लगा।

वुर्योधनने एक बार जल-विद्यारके लिये गड्डाके तटमर प्रमाणकोटि स्थानमें खड़े-खड़े तेबू और संगे लगवाये । उनमें सारी सामप्रियाँ सजायों गयीं और अलग-अलग कमो बनवाये गये । इस स्थानका नाम रखा गया उदकर्कोडन । बतुर रसोड़पोने खाने-पोनेको बहुत-सी वस्तुएँ तैयार की । दुर्योधनके कहानेपर यूधिष्ठिरने वहाँको यात्रा स्वीकार कर ली और सब्न मिल-जुलकर नगराकार रखों और हावियोधर सवार हो बहाँ गये । उन लोगोने प्रजाकों तो गरनेमेंसे ही लौटा दिया और स्वयं वनकी शोधा देसते-देसते बागमें जा यहुँचे। यहाँ बाकर सभी राजकुमार परस्पर एक-दूसरेको सिलाने-पिलानेमें जुट गये। दुरात्या दुर्योधनने धीमसेनको मार डालनेको बुरी नीयतसे उनके घोजनको सामग्रीमें पहलेसे ही जिथ मिला दिया बा। उसने बड़ी मिठाससे मित्र और धाईको तरह आग्रह करके धीमसेनको सब परोस दिया और वे अनजानमें सब-का-सब खा गये। दुर्घोधनने सपझा ठीक है, अब मेरा काम बन गया। इसके बाद जलकीझ हुई।



व्यक्तीक् काले-काले भीमसेन बक गये और सबके साथ संमेंमें आकर सो गये। वे रग-रगमें विष फैल जानेसे निश्चेष्ट हो गये। दुर्मोधनने स्वयं ललाकी रस्मियोसे भीमसेनके मुर्देके समान प्रारंगको बांधा और गङ्गाके ऊसे तटसे जलमें इकेल दिया। भीमसेन इसी अकरवामें नागलोकमें जा पहुँचे। वहाँ विषेले मौपोने भीमसेनको खुब डेसा। सप्रीक डेसनेसे कालकुटका प्रभाव कम हो गया। यद्यपि सौपोने उनके सर्मत्वाचपर भी डेसनेकी चंद्रा की, परंतु उनका चाम इतना कठोर वा कि वे कुछ नहीं कर सके। विष उत्तरनेसे भीमसेन सचेत हो गये और सौपोको पकड-पकड्कर पटकने लगे। बहुत-से साँच मर गये और बहुत-से डरकर भाग गये। भगे हुए सौपोने नागराज वासुकिके पास जाकर सब बुनाना निवेदन किया।

वासुकि नाग रुखे भीपसेनके पास आये। उनके साथी आर्थक नागने भीपसेनको पहचान लिया। आर्थक नाग

भीमसेनके नानाका नाना था। वह भीमसेनसे वहे जेनके साथ मिला। वासुकिने आर्थकसे पूछा, 'हमखेग इसको क्या भेट दें ?' 'इसको बहुत-सा धनरत देकर भेज दो' आर्थकने कहा, 'नागेन्द्र ! यह धन-रत्न लेकर क्या करेगा। आप प्रसन्त हैं तो इसे उन कुण्डोंका रस पीनेकी आजा दीविये, जिनसे सहस्रों हाथियोंका बरू प्राप्त होता है।' नागोंने भीयसेनसे लस्तिवाचन कराया और वे पवित्र हो पूर्वाचिमुल बैठ रस पीने लगे । बलशाली भीपसेन एक पूटमें एक कुण्ड पी जाते । इस प्रकार आठ कुण्ड पीकर वे नागोंके निर्देशानुसार एक दिख्य शब्यापा जाकर सो गये।

इधर नींद टूटनेपर कीनव और पाञ्चव खूब सेल-कृदकर बिना भीमसेनके ही हस्तिनापुरके किये खाना हो गये। वे आपसमें यह कह रहे से कि भीमसेन आगे ही वले गये होये। दुर्योधन अपनी बाल बल बानेसे फूला न समाता था। थमात्या युधिष्ठिरके पवित्र इदवर्षे भीनसेनकी निर्वातकी कापना भी नहीं हुई। ये दुर्वीयनको भी अपने ही समान छुद्ध समझते थे। उन्होंने माता कुन्तीक पास जाकर पूछा, 'माताजी ! भीमसेन यहाँ आ गर्व क्या ? हमने तो वहाँ भी उनको बहुत हैंडा, परंतु न मिलनेपर सोका कि धर कले गर्य होंगे। आपने उन्हें कहीं भेगा तो नहीं है 7 हम बड़े ब्याकुल हो से हैं।' यह सुनकर कुन्ती धवरा गर्यी। उन्होंने कहा, 'भीमसेन यहाँ नहीं आया । उसे जीव बूँढनेका प्रयक्त करो ।' कुली माताने तुरंत विदुरजीको बुलकाया और बोली, 'बिदुरजी ! भीमसेनका पता नहीं है। सब आ गर्ध, परंतु वह नहीं लोटा। दुर्पोधनकी दृष्टिये वह सर्वदा सटका करता है। दुर्योधन बड़ा कुर , क्षुड़, लोभी और निलंब है। बड़ी असरे क्रोधसदा मेरे बीर पुत्रको मार न डाला हो । मेरे इदयमें बड़ी जलन हो रही है।' विदुरजीने कहा, 'कल्याणि ! ऐसी बात मुँहसे मत निकारके । शेष पुत्रोंकी रक्षा करो । दुरात्मा दुर्योधनसे पूछनेपर वह और चिड़ जायगा । दूसरे पुत्रोंपर भी आपति आ जायगी । महर्षि व्यासके कथनानुसार तुष्हारे पुत्र दीर्घायु 🖁 । भीमसेन चाहे कहीं भी हो, लेटेगा अकाय।' किरुप्ती

सम्बद्धा-बुझाका चले गये । कुन्ती याता विनित हो गयी ।

उधर नागलोकमें जलवान् भीमसेन आठवें दिन रस पच जानेपर जगे। नागोने भीमसेनके पास आकर उन्हें बहुत ठस्त्रको दी और कहा, 'आपने जो रस पिया है, यह बड़ा बलवर्द्धक है। आप इस इकार हावियोंके समान बलवान् हो जायेंगे : बुद्धपे आएको कोई नहीं जीत सकेगा । अब आप दिव्य जलमे स्थान करके पवित्र श्रेत वस्त्र धारण करें और अपने वर पक्षारें । आपके विक्रोहसे सभी भाई अत्यन्त दुःखी हो छे हैं।' किर धीयसेन वहाँ खा-पीकर, दिख वकापूचणोसे सुसञ्जित हो नागोंको अनुमतिसे उत्तर आये। नागोने उन्हें इस बगीचेतक पहुँचा दिया। फिर अलबॉन हो गये । भौमसेनने अपनी माताके पास आकर उन्हें तथा बढ़े माईको प्रणाम किया, चोटोंक सिर सुधे । सभी प्रेमसे आनन्द मनाने लगे । भीमसेनने हुवाँचनकी सारी करतृत कह सुनायी और पत्र भी कालाया कि नागलोकमें क्या सुल-दुःस मिला। राजा पुथितिरने भीमसेनसे बढ़े महत्त्वकी बात कही, 'भाई ! बस, अब जुप हो जाओ । यह बाठ कभी किसीसे म कड्या । इमलोग आयसमें बड़ी सावधानीके साथ एक-दूसरेकी रक्षा करें।'

दुराष्प दुर्योधनने चीधसेनके प्यारे सारविको गला छोटकर मार हाता। धर्मात्वा किनुरने प्राच्छतोको यही सलाह ही कि 'तुमलोग जुप खो ।' धीमसेनके धोजनमें एक बार और विष कला गया। युयुत्सुने इसका समाचार पाणकोको दे दिया। पांतु भीमसेनने वह वित्र साका बिना किसी विकारके पद्मा किया । दुर्पोधन, कर्ण और शकुनिने भीमसेनको विषसे न मर्रो देखकर उन्हें तरह-तरहमें मारनेकी चेहा की। परंतु पाण्डव सब कुछ जान-बुझकर भी विदुश्की सलसके अनुसार सुप ही रहे। राजा धृतराष्ट्रने देखा कि सब-के-सब राजकुमार केल कूदमें ही लगे खते हैं, तब उन्होंने गुरु कृपाचार्वको दुव्याकर शिक्षा देनेके लिये उन्हें सीप दिया। कौरव और पाण्डबोने कृपाचार्यसे विधिपूर्वक धनुवेंद्रकी विका अप की।

# कृपाचार्य,द्रोणाचार्य और अश्वत्थामाका जन्म तथा उनका कौरवोंसे सम्बन्ध

कृपाचार्यके जन्मकी कथा सुनाइवे।'

वैशाम्यायनजीने कहा—जनमेजव ! महर्षि गीतमके पुत्र हो

अनमेजयने पूछा—'भगवन् ! आप कृपा करके मुझे | धनुकेंद्रमें जितना लगता था, जन्मा वेदाभ्यासमें नहीं। उन्होंने तपस्यापूर्वक सारे अन्त-शब्द प्राप्त किये। शरद्वान्की घोर तपस्या और धनुवेंदमें निपुणता देखकर इन्द्र बहुत भयभीत अरद्वान् । वे बाणोके साथ ही पैदा हुए थे। उनका मन 🛛 हुए । उन्होंने प्ररह्मन्की तपस्यामें विक्र हालनेके लिये जानपदी

तामकी देवकत्वा भेजी। वह धनुर्धर शरहान्के आलयमें जाकर तरह-तरहके हाव-भावसे उन्हें लुभाने लगी। उस सुन्दरी और एक साड़ी पहने युवर्ताको देलकर उनके शरीरमें कैपकैपी आने लगी। उनके हावसे धनुष-वाण गिर पड़े। वे बढ़े विवेकी और तपस्याके पश्चपाती थे। इसलिये उन्होंने वैपंसे अपनेको रोक लिया। उनके मनमें विकार हो चुका वा, इसलिये उनके अनजानमें ही शुक्रपात हो गया। उन्होंने धनुष, बाग, मृगवर्म, आक्रम और उस कन्याको छोड़कर तुरंत वहांसे यात्रा कर ही। उनका वीर्थ सरकंडोयर गिरा था। इसलिये वह दो भागोंसे विभक्त हो गया। उससे एक कन्या और एक पुत्रकी अपित हो।

संयोगयदा राजवि शालानु अपने दल-कालके साथ शिकार स्रोतते हुए वहाँ आ निकते । किसी सेयकाको दृष्टि उधर पढ़ गयी । उसने यह सोयकर कि हो-न-हो ये वालक किसी धनुवेंदके पारदर्शी ब्राह्मणके हैं, राजविको सुकत हैं । उन्होंने कृपापासारा होकर उन बालकोंको उठा लिया और ये तो अपने ही बालक हैं—ऐसा सोककर पर से आये । उन्होंने उन बढ़ोंका पालन-योषण और प्रवोधित संस्कार किया तथा उनके नाम कृप एवं कृमी रस दिये । जब हरहान्त्र्य तपोसलसे यह बात मालूम हुई, तब ये भी राववि शालानुके पास आये और उन बालकोंके नाम-गोत आदि बलस्यकर सारी प्रकारके धनुवेंदों, विविध हात्वों और उनके लुक्योंकी परमावार्य हो गये । अब कोरव और पायब धनुवेंद्रका अध्यास करने सारी ।

भीत्मने विचार किया कि पाण्डयों और कौरवीको इससे भी अधिक अख-जान प्राप्त होना चाहिये। अब इन्हें कोई साधारण पुरुष तो शिक्षा दे नहीं सकता। इसलिये इस विद्याका कोई विशेषण हैंडना व्यक्ति। यह सोजकर उन्होंने पाण्डवों और कौरवोंको डोणावार्यके हावों सौप दिया। वे भीवके सत्कारसे प्रसन्न होकर राजकुमारोंको धनुकरकी शिक्षा देने लगे। खोड़े ही दिनोंमें सब-के-सब राजकुमार सारे शास्त्रोंमें प्रयीण हो गये।

जनमेनपर्ने पृथा—भगवन् ! होणाचार्यका जन्म केसे हुआ हा। ? उन्हें अस्त कैसे मिले थे और कौरवोंके साथ उनका सम्बन्ध किस प्रकार हुआ ? साथ ही यह भी सुनाइये कि बेह अखबेता अझत्थामका जन्म कैसे हुआ ?

वैशम्यायस्त्रीने कहा—जनमेजयः । यहले युगमें गङ्गाह्यर नामक स्थानपर महर्षि भरहान रहा करते थे । वे बढ़े क्राफील

और यदात्वी थे। एक बार वे यह कर रहे थे। इस दिन सबसे यहते ही वे महर्षियोको साथ लेकर गङ्गालान करने गये। वहाँ उन्होंने देला कि युवायी अपसर कान करके जलसे निकल रही है। उसे देलकर उनके मनमें काम-वासना जाग उदों। जब उनका यीर्थ स्वलित होने लगा, तब उन्होंने उसे ब्रेण नामक यहपालमें रख दिया। उसीमें ब्रोणका जन्म हुआ। होणने सते वेद और वेदाहोंका लाध्याय किया। महर्षि परक्राजने पहले ही आग्रेयासकी विक्षा अग्निवेश्यको दे पी थी। अपने गुरु परक्राजको आग्नासे अग्निवेश्यने ब्रोणको आग्रेयासको विक्षा दी।

पृथ्न नामके एक राजा धरहाज मुनिके मित्र थे। होणके जन्मके समय ही उसके भी हुम्द नामक पुत्र पैदा हुआ था। यह भी धरहाज-आक्रमये आकर होणके साथ ही शिक्षा आस कर रहा था। होणसे उसकी गाड़ी मंत्री हो गयी थी। पुत्रत्का व्यर्थवास हो जानेपर हुम्द उत्तर-पाखाल देशके राजा हुए। भरहाज अधिके हहालीन होनेपर होण अपने आक्रममें रहकर तपस्या करने लगे। उन्होंने शरहान्की पुत्री कृपीसे विवाह किया। यह यही यमंत्रीला और जितेन्द्रिया थी। कृपीके गर्भारे अख्यायायाका जन्म हुआ। उसका 'अख्यायाम' नाम होनेया कारण यह था कि उसने जन्मते ही उद्येश्वा अखके समान स्वाम अर्थात् शब्द किया था। अख्यायामाके जन्मसे होजाबार्यको बड़ा हर्ष हुआ। ये वहीं रहकर धनुवेदका अध्यास करने लगे।

इन्हीं दिनो आसार्य होणको मालूम हुआ कि जपदिन-नद्द भगवान् परशुराम ब्राह्मणोको अपना सर्वत्य दान कर रहे हैं। होणाचार्य उनसे धनुवेदसम्बन्धी ज्ञान और दिख्य अखोको जानकारी प्राप्त करनेके लिये कल पहे। अपने क्रियोके साथ महेन्द्रावलपर पहुँचकर उन्होंने परग्रुरामजीको प्रणाम किया और बतलाया कि 'मैं महर्षि अङ्गिराके गोत्रमें भरद्वाज ऋषिके द्वारा किना चोनि-संसरकि ही पैदा हुआ है। मैं आपके पास कुछ प्राप्त करनेके लिये आया है। परशुरामजीने कहा, 'मेरे पास जो कुछ धन-रत या, वह मैं ब्राह्मजोंको दे चुका। सारी पृथ्वी भी मैने कश्यप ऋषिको दे दो । अब मेरे पास इस प्राप्तर और अब्बोंके सिया और कुछ नहीं है। इनमेरी तुम जो बाह्ये माँग लो।' होणाचार्यने कहा, 'मृगुनदन ! आव मुझे प्रयोग, रहत्व और उपमेहार-विधिके साथ सारे अख-शक दे दें।' परशुरामगीने तत्काल 'तथास्तु' कड़कर उन्हें सबकी शिक्षा दे दी। अख-शस्त्र प्राप्त करके द्रोणाकार्यको बड़ी प्रसन्नता हुई। फिर वे अपने मित्र हुपद्के पास गर्थ।



होणाबायने हुपवके पास जाकर कहा, 'राजन् ! मैं आपका प्रिय सका होण हैं। आपने मुझे पहलान तो लिया ?' पाझालगान हुपव होणाबार्यकी बातसे बिंद नये। ज्वॉने घींहें देही और आँसे लाल करके कहा, 'हाह्यण ! तुम्हारी बुद्धि अभी परिपक्त नहीं हुई। चला, मुझे अपना पित बतलते समय तुम्हें कुछ हिचकिचाहट नहीं पालुम होती ? राजाजोंकी



गरीबोसे क्या दोस्ती ? यदि कदाचित् हो भी जाय तो समय बोतनेपर वह भी मिट-मिटा जाती है। दुपदको बात सुनकर होण क्रोबसे काँप उदे। उन्होंने मन-ही-मन कुछ निश्चय किया और कुरुवंशको राजधानी हस्तिनापुरमें आये। वहाँ आकर उन्होंने कुछ दिनोतक गुप्रक्रमसे कृपाचार्यके घर निवास किया।

एक दिन पुधिष्ठिर आदि सधी राजकुमार नगरके बाहर जाकर मैदानमें गेंद शेल रहे थे। गेंद अचानक कुएँमें गिर पहि । राजकुमारोने उसे निकालनेका प्रयक्त तो किया, परंतु किसी प्रकार उन्हें सफलता न पिली। वे कुछ सकुवाकर एक-दूसरेका भुँह ताकने लगे। इसी समय उनकी दृष्टि प्रसक्ते ही एक ब्राह्मणपर पड़ी, जिन्होंने अधी-अधी नित्यकर्प समाप्त किया का । उनका शरीर पुर्वल और रंग साँपता था ।' मधी राजकुमार इने धेरकर खड़े हो यथे। ब्राह्मणने राजकुमारोको बदास देलकर मुसकरात हुए कहा, 'राम-राम । विकार है तुष्यारे शक्तियवल और अस-कीपालको । तुमलोग कुएँमेंसे एक गेंद नहीं निकास सकते ? देखी, मैं तुमलोगोंकी गेद और अपनी यह अगुठी अभी कृरीमेंसे निकाल देता 🜓 तुमलोग पेरे भोजनका प्रबन्ध कर दो । यह कहकर उन्होंने अपनी अंगूर्ती कूऐमें द्वाल दी। पुधिद्विरने कहा, 'भगवन् ! आप कृपावार्यकी अनुमति मिल जानेपर सर्वदाके लिये चीकन या सकते हैं।' अब होणावार्यने कहा, देशो, वे एक मुद्दी सीके हैं। इन्हें मैंने मनोसे अधिमनित कर रखा है। ये एक सीकसे गेंद केंद्र देता हूँ और फिर दूसरी सीकोसं एक-दूसरीको ग्रेयकर तुष्प्रारी गेंद स्थीव लेता 🗗। होणाबादने वैसा ही किया । राजकुमारोके आश्चर्यकी सीमा न रही। उन्होंने कहा—'धगवन्! आप अपनी क्षेगूठी तो निकालिये।' झेणाञार्यने बाणका प्रयोग करके वाणसहित अपनी अंगुटी भी निकास सी। अंगुटी निकासी देखकर राजकुमारोने कहा, आइर्च है, आक्षर्य है | हमने तो ऐसी अव्यक्तिस और कहीं नहीं देखी। आप कृपा काके अपना परिचय दीजिये और बताइये कि हमलोग आपकी क्या सेवा करें ?' ब्रेणाचार्यने कहा कि 'तुमलोग यह सब बात भीव्यतीसे कहना, वे मेरे रूप और गुणसे मुझे पहचान बायेगे।'

राजकुमारोने नगरमें लौटकर भीष्मपितामहसे सारी बातें कहाँ। वे यह सब सुनते ही सपदा गये कि हो-न-हो महारथी होणाबार्य आ गये हैं। उन्होंने निष्ठय किया कि अब इन राजकुमारोंको होणाबार्यसे ही शिक्षा दिलानी बाहिये। वे हुएन स्वयं जाकर होणाबार्यको सिवा लाये और उनका सुब खागत-सत्कार करके उनके शुभागमनका कारण पूछा। ब्रेणाचार्यने कहा, 'घोष्पती ! जिस समय में जहावर्यका पालन करता हुआ शिक्षा प्राप्त कर रहा वा, उसी समय



पाकालराजके पुत्र दूपद भी प्रमाने साम धनुर्विका सील रहे में। हम दोनोमें बड़ी मित्रता थीं। जर समय वे मुझे प्रसार करनेके लिये कहा करते ये कि 'जब मैं राजा हो जाउँगा, तब तुम मेरे साथ राजा । मैं सत्य शपन करता 🖁 कि मेरा राज्य, समाति और सुरा—स्ता तुन्हारे अधीन होगा।' उनकी यह प्रतिज्ञा सारण करके मैं बहुत प्रसन्न और प्रफुलिस्त रहा करता था। कुछ दिनोके बाद पैने राख्यानुकी पुर्वो कुपोसे विवाह किया और उसके गर्भसे सूर्यके सवान तेतली अश्वतामान्ता जन्म हुआ।

एक दिनको बात है, गोधनके धनी ऋषिकुमार दूध पी रो

बे । अखत्कामा उन्हें देखकर दूध पीनेके लिये मचल गया और ग्रेने लगा। उस समय मेरी आँखोंके सामने अँधेरा छा गया। यदि में किसी कम गाववालेसे गाय ले लेता तो उसके धर्म-कर्ममें अञ्चल पहले । बहुत पूमनेपर भी मुझे दूध देनेवाली गाय न पिल सकी। जब मैं लीटकर आया तब देखता है कि होटे-होटे बहे आटेके पानीसे अश्वत्वामाको ललचा रहे हैं और वह अज्ञान बालक उसे ही पीकर यह कहता हुआ नाच रहा है कि मैंने दूब पी लिया। अपने बखेकी यह हैसी और दुर्दशा देसकर मेरे जिसमें बढ़ा सोध हुआ। मैंने मोबा-धिकार है मेरे इस दरिह जीवनको । मेरे घैर्यका बाँध टूट गया ।

'भीष्यजो । जब मैंने सुना कि मेरा प्रिय सखा हुम्द राजा हो यदा है, तब मैं अपनी पत्नी और बहोके साध प्रसामतापूर्वक उसकी राजधानीके लिये चल पड़ा। मुझे हुपदको प्रतिज्ञापा विश्वास था। परंतु जब में हुपदसे मिला, तब उसने अपरिचितके समान कहा, 'ब्राह्मण देवता ! अभी तुष्हारी बुद्धि कवी और लोक-व्यवहारसे अनिमन है। तुमने क्या ही लेक्फ़्र कर दिया कि मैं तुन्हारा सला हूँ। ओर भाई ! जो थिलते हैं, वे किछुड़ते हैं । उस समय हम-तुम दोनों समान वे, इसलिये पित्रता थी। अब मैं धनी है; तुम निर्धन हो । निजताका दावा किलकुल क्वर्स है । तुम कहते हो कि मैंने राज्य देनेकी प्रतिहार की थी । उसका मुझे तो कुछ भी स्परण नहीं है। तुम खाड़ों तो एक दिन अच्छी तरह इच्छानुसार घोजन कर लो ।' वहाँसे बलते समय मैंने एक प्रतिज्ञा की है। हुपदके निरकारसे येरा कलेजा जल रहा है। ये अपनी प्रतिज्ञा शीघ हो पूर्ण कक्षेता । मैं गुजवान् जिष्योको जिस्सा देनेके उदेश्यसे यहाँ आया है। आप मुझसे क्वा चाहते हैं ? मैं आपकी क्या सेवा करों।' मीव्यपितामहने कहा, 'अब आप अपने धनुषसे होरी उतार दीजिये और यहाँ सुकार राजकुमारोको धनुषेद और असकी शिक्षा दीजिये। कीरबोका धन, बैंघव और राज्य आपका ही है। हम सब आपके आज्ञाकारी सेवक हैं। आपका शुपागमन हमारे लिये अहोभाग्य है।'

## राजकुमारोंकी शिक्षा और परीक्षा तथा एकलव्यकी गुरुभक्ति

पितामहसे सम्पानित होकर हस्तिनापुर्धे रहने लगे। धीव्यने उन्हें धन-अन्नसे घरा एक सुन्दर भवन रहनेके लिये दिया। वे धृतराष्ट्र और पाण्डुके पुत्रोंको शिष्यरूपमें खीकार

विज्ञान्ययनवी कहते हैं—जनमेजय ! होजाबार्य भीष्य- । एक दिन अपने सभी जिष्योंको एकान्तमें बुत्तवकर कहा कि 'मेरे मनमे एक इच्छा है। अला-शिक्षा समाप्त होनेके बाद क्या तुमलोग मेरी वह इच्छा पूरी करोगे ?' सभी राजकुमार चुप रह गये । अर्जुनने बड़े उत्साहसे आचार्यकी इच्छा पूर्ण करनेकी करके धनुवेंदको विधिपूर्वक शिक्षा देने सने। ब्रेजाबार्यने | प्रतिज्ञा की। ब्रेजाबार्य बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने अर्जुनको

इदयमे लगाया, उनकी औरतोमें आनन्दके आँसू छलक आये। प्रेणाचार्य अपने विष्योको तरह-तरहके दिव्य और अतौकिक अलोकी विश्वा देने लगे। उस समय उनके शिष्योमें यदुवंशी तथा दूसरे देशके राजकुमार भी थे। सूतपुत्रके नामसे प्रसिद्ध कर्ण भी वहीं विश्वा या रहे थे। अर्जुनके मनमें इस विषयकों और बड़ी खंब और लगन थी। ते प्रेणाचार्यकों सेवा भी बहुत करते। इसलिये विश्वा, बाहुबल और उद्योगको दृष्टिसे समस दाखोंके प्रयोग, फुर्जी और सफाईमें अर्जुन ही सबसे बड़-बड़कर निकते।

होणाचार्य अपने पुत्र अश्वत्वामापर विशेष अनुग्रम रत्वते से। उन्होंने शिष्योंको पानी लानेके लिये जो वर्तन दिये थे, उनमें औरोंके तो देरसे घरते, लेकिन अश्वत्वापाका सबसे पहले ही भर जाता। इससे अध्यक्षामा सबसे यहले अपने पिताके पास पहुँचकर गुप्त रहस्य सील लेला। अर्जुनने वा बात ताड़ ली। अब वे बारुगासारे अपना बर्तन झटपट भरकर चटपट आचार्यक पास आ पहुँचने । इसीसे उनकी शिक्षा-दीक्षा गुरुपुत्र अन्तरतामासे किसी भी अंदाने कय नहीं हुई। एक दिन भोजन करते समय तेज हवाके कराना दोंचक बुझ गया । अन्यकारमें भी हासको बिना धटके मुँहके पास जाते देखकर अर्जुनने समझ लिया कि निशाना लगानेके लिये प्रकाराकी आवश्यकता नहीं, केवल अध्यासकी है। व अब अधेरेमें बाण चलानेका अध्यास करने लगे । एक दिन रातमें अर्जुनकी प्रस्वज्ञाकी टेकार सुनकर द्वेचावार्य उनके पास आये और अर्जुनको इदयसे लगाकर खड़ा, 'केटा । यै ऐसा प्रयक्ष करोगा कि संसारमें तुन्हारे समान और कोई धनुर्धर न हो। यह बात मैं तुमसे सत्व-सत्व अकता 🕻 🖯 आसायने सब राजकुमारोको हाथी, पोझे, रस और पृत्वीपरका युद्ध, गदापुद्ध, तत्स्वार चलाना, तोमर-प्राज्ञ-प्रांकि आविके प्रयोग एवं संस्तीर्ण-युद्धकी शिक्षा ही । यह सब सिरतानेमें अर्जुनकी ओर उनका विशेष ध्यान रहता या। होणाचार्यके जिक्का-कौजलकी बात देश-देशान्तरमे फैल गयी। दूर-दूरके सना और राजकुमार आने लगे। एक दिन निषादपति हिरण्यधनुका पुत्र एकलच्य भी अख-दिक्षा प्राप्त करनेके लिये उनके पास आया। परंतु द्वेणाचार्यने, यह सोचकर कि यह निषाद बातिका है, जिक्षा देना खीकार नहीं किया। वह लौट गया। वनमें जाकर उसने द्रोणावार्यकी एक पिट्येकी मूर्ति बनायी और उसीमें आचार्य-भाव रहका उस्कट श्रद्धा और प्रेमसे नियमित्रक्रयसे अखाध्यास करने लगा और अत्यन्त निपुण हो गवा।

एक बार सभी राजकुमार आचार्यको अनुमतिसे ठिकार

लेलनेके लिये बनमें गये। राजकुमारोका सामान और एक कुला साथ किये एक अनुष्य भी वनमें चल रहा था। वह कुला पूमता-फिरता वहाँ पहुँच गया, जहाँ एकलव्य बाणोका अन्यास कर रहा था। एकलव्यका शारीर मैला-कुलैला था। वह काला मृगवर्म पहने था और उसके सिरपर जटाएँ थीं। कुला उसे देलकर मुक्ते लगा। एकलव्यने सीजकर सात बाम मारे, जिससे जस कुलेका मुँह भर गया। परंतु उसे बीट कहीं नहीं लगी। कुला बाणभरे मुँहसे पामाबोंके पास आया।



पा आश्चरंजनक दृश्य देलकर पाण्यत कहने लगे कि
'उसका शब्द-वेध और फुर्ती तो विलक्षण है।' टोह लगानेपर
असी वनमें उन्हें एकलव्य मिल गया। यह लगातार बाणोंका
अध्यास कर रहा था। पाण्यय एकलव्यका रूप बदल जानेके
कारण उसे पहचान न सके। पृष्ठनेपर एकलव्यने वतलाया,
'मेरा नाम एकलव्य है। मैं वहाँ प्रनुविधाका अध्यास करता
है।' अब समीने उसे अच्छी तरह पहचान लिया। वहाँसे
लीटकर सब राजकुमारोंने होणावार्यसे सब हाल कह
सुनाया। अर्जुनने कहा, 'गुक्देव! आपने मुझे हदपसे
लगाकर बड़े प्रेमसे यह बात कही थी कि 'मेरा कोई भी
शिष्य तुमसे बड़कर न होगा।' पांतु यह आपका शिष्य
एकल्य्य वो सबसे और मुझसे भी बड़कर है।' अर्जुनकी
बात सुनकर होणावार्यने बोड़ी देरतक कुछ विचार किया
और फिर उन्हें साथ लेकर उसी बनमें गये।

द्वीणाचार्यने अर्जुनके साथ वहाँ पहुँचकर देला कि
प्रशानात्कर धारण किये एकत्वय बाण-पर-बाण चरा रहा
है। प्रशिरपर मैल जम गया है, परंतु उसे इस बातका व्यान
नहीं है। आचार्यको देखकर एकलव्य उनके पास आया और
परणोमें दण्डवत्-प्रणाम किया। फिर वह उनकी विधियूर्वक
पूजा करके हाथ जोड़कर उनके सामने लड़ा हो गया और
बोला, 'आपका शिष्य सेवामें उपस्थित है। आहा कीर्विये।'
प्रेणाचार्यने कहा, 'यदि तु सचमुख पेरा शिष्य है तो मुझे
गुरुदक्षिणा दे।' एकत्व्यको बड़ी प्रसन्ता हुई। उसने बढ़ा,
'आहा कीजिये। मेरे पास ऐसी कोई वालु नहीं, जो में
आपको न दे सकुं।' ग्रेणाचार्यने कहा, 'एकलव्य ! तुम
अपने वाहिने हायका अगुडा मुझे दे हो।' सत्यवार्य एकलव्य



अपनी प्रतिज्ञापर इटा रहा और उसने उत्साह तथा प्रसक्तासे दाहिने हाथका अगृठा काटकर गुक्देवको सीप दिया । इसके बाद उसकी बाण चलानेकी वह सफाई और फुर्ती नहीं रही ।

एक बार ब्रोणाचार्यने अपने शिष्योंकी परीक्षा लेनी चाही। उन्होंने कारीगरसे एक नकाली गीध बनवाया और उसे कुमारोंसे क्रिपाकर एक वृक्षपर टॉग दिया। उदनका राजकुमारोंसे कहा, 'धनुषपर बाण चढ़ाकर तैवार हो जाओ। तुम्हें निज्ञाना लगाकर उस गोधका सिर उड़ाना होगा।' उन्होंने पहले पुधिहिरको आजा दी: पूछा कि 'युधिहिर ! क्या तुम इस वृक्षपर बैठे गीधको देख रहे हो?' युधिहिरने कहा, 'जी ! मैं देल रहा हूं।' डोजने पूछा, 'क्या तुम इस वृक्षको, मुझे और अपने माइयोको भी देख रहे हो ?' मुमिष्टिर बोले, 'जी हाँ, मैं इस वृक्षको, आपको और अपने भाइयोको भी देख रहा हूं।' डोजाचार्यने कुछ खीझकर झिड्कते हुए कहा, 'हट जाओ, तुम यह निशाना नहीं मार सकते।' इसके बाद उन्होंने दुर्योबन आदि राजकुमारोको एक-एक करके वहाँ खड़ा कराया और यही प्रश्न किया। उन सबने बही उत्तर दिया, जो युधिहरने दिया था। आवार्यने सबको झिड्ककर बहाँसे हटा दिया।

अन्तमें अर्जुनको बुत्सकर उन्होंने कहा, 'देखो निशानेकी ओर, खूकना मत । धनुष जड़ाकर मेरी आज्ञाकी बाट जोतो ।' कृष्णघर टहाकर आचार्यने पूछा, 'क्या तुम इस वृक्षको, गाँधको और पुढ़ो देख रहे हो ?' अर्जुनने कहा 'धगयन् । मैं गाँधको अतिरिक्त और कुछ नहीं देख रहा है।' ग्रेणासार्यने



पूछा, 'अर्जुन ! प्रस्त बताओं तो, गोधकी आकृति कैसी है ?' अर्जुन बोले, 'प्रगवन् ! पै तो केवल उसका सिर देख रहा हूँ। आकृतिका पता नहीं।' होणाचार्यका ग्रेम-ग्रेम आनन्दको बाढ्से पुलकित हो गया। वे बोले, 'बेटा! वाण बत्ताओं।' अर्जुनने तत्काल बाणसे गीयका सिर काट गिराया। अर्जुनकी सफलता देखकर आचार्यने निश्चय कर तिया कि दुस्टके विद्यासमातका बदला अर्जुन ही ले सकेगा।

एक दिन गड्डासान करते समय मगरने द्रोणावार्यकी जीप

पकड़ ली। ब्रोण स्वयं उससे छूट सकते थे, किर भी उन्होंने । शिष्योंसे कहा कि 'मगरको मारकर मुझे बजाओ !' उनकी बात पूरी होनेके पहले ही अर्जुनने पाँच पैने बाजोंसे पानीने हुवे मगरको थेय दिया। और सभी राजकुमार हुके-बके होकर अपने-अपने स्थानपर ही लड़े रहे। मगर मर गया और आचार्यकी जाँग छूट गयी। इससे प्रसन्न होकर होजावार्य

बोले, 'बेटा अर्जुन ! मैं लुद्दे ब्रह्मदित नामका दिव्य अस प्रयोग और संहारके साथ बतलाता है। यह अमोप है। इसे कभी किसी साधारण मनुष्यपर न कलाना। यह सारे जगरको जला डालनेकी प्रक्ति रखता है।' अर्जुनने हाथ बोड़कर अस स्वीकार किया। ब्रोणाबार्यने कहा, 'अब पृथ्वीयर तुन्हारे समान बोई धनुर्यर न होगा।'

# रङ्गमण्डपमें राजकुमारोंके अस्रकौशलका प्रदर्शन और कर्णको अङ्गदेशका राजा बनाना

वैशामायनऔं कहते हैं—जनमेजयं! द्रोणावायन राजकुमारोको अस्रविद्यामे निपुण देखकर कृपाबार्य, सोमदत, बाह्रीक, भीवा, व्यास और बिदुर आदिके सामने पुतराष्ट्रमें कहा, 'राजन् ! सभी राजकुमार सब प्रकारको कियामें निपुण हो चुके हैं। आपको इच्छा हो, अनुमति दें तो उनकी अखविधाका कीशल एक दिन सबके सामने दिखाया नाय।' धृतराष्ट्रने प्रसन्न होकर कहा, 'आवार्य । आयने हमारा बहुत बड़ा उपकार किया है। आप जिस समय, जिस जगह, जिस प्रकार अख-कोशालका प्रदर्शन जीवत सम्हाते हों, करें । उसके लिये जिस प्रकारकी तैयारी आवश्यक हो, उसकी आज्ञा करे।' तदनन्तर उन्होंने विदुरजीसे कहा, 'बिदुर ! आचार्यके आज्ञानुसार तैयारी कराओ । यह कत्य मुप्ते बहुत प्रिय है।' होणाखार्चने रङ्गमण्डपके लिये एक झाड़-झंखाइसे रहित समतल भूमि पसंद की। बलाशयोंक कारण वह भूमि और भी मुहावनी थी। शुभ मुहाने पूजा करके रङ्गमण्डपकी नीव डाली गर्सी । रङ्गमण्डप तैयार होनेपर उसमें अनेको प्रकारके अन्त-शब्ध टॉर्ग गर्च और राजवरानेके स्वी-पुरुषोके लिये विवत स्थान बनवाये गये। सिवाँ और साधारण दर्शकोके स्थान अलग-अलग थे। नियत दिन आनेपर राजा धृतराष्ट्र भीव्य एवं कृपाचार्यके साव वर्डी आर्थे । व्यारों ओर मोतियोंकी इसलने लटक रही थीं । साथ ही गान्धारी, कुन्ती एवं बहुत-सी राजपरिवारको महिलाएँ भी अपनी-अपनी दासियोंके साथ आर्ची । क्राह्मण, क्षत्रिय, वेदय आदि आकर यथास्थान बैठ गये। वहाँकी भीड़ उमझ्ते समुद्रके समान जान पड़ी। बाजे कर्जने लगे। आवार्य डोम धेत बसा, श्रेत यज्ञोपधीत और श्रेत पुष्पोकी माला पहने अपने पुत्र अग्रत्वामाके साथ वहाँ आये। उनके तिसके और मृष्ठ-दावीके बाल भी श्रेत हो थे।

ग्रेणाचार्यने समयानुसार देवताओंको पूजा कर ठेटा ब्रह्मणोसे सङ्गलपाठ करवाया। राजकुमारोने पहले

धनुष-बाणका कोदाल दिखताया । तदननार रथ, हाथी और योड़ोपर वड़कर अपनी-अपनी युद्ध-बातुरी प्रकट को । उन्होंने आयसमें कुवती भी लड़ी। इसके बाद बाल-तलवार लेकर तरा-तरहके पैतरे बदलने तथा हत्त्वराधव दिखालने लगे। सब खेग डाका पुता, सफाई, शोभा, स्विरता और मुद्द्येकी मञ्जूती आदि देखका प्रसन्न हुए। भीमसेन और दुर्वोधन होनी हासमें गए लेका रह्नभूषिमें उत्ते। ते पर्वत-जिलरके समान हट्टे-कट्टे वीर लंबी मुजा और कसी कमरके कारण कई हो द्वीभाषमान हुए। वे मद्दमत हाशियोंक समान जिप्पाइ-जिप्पाइकर पैतरे बदादने और शकर कादने लगे । किंदुरकी धृतराहको और कुन्ती गान्धारीको सब बाते बनत्वनी जानी भी । उस समय दर्सकोमें दो दल हो गये । कुछ लोग भीमसेनकी जय बोलते तो कुल लोग राजा नुर्योधनकी । समुद्रके लयान उपकृती हुई भीड़का कोलाहरू सुनकत प्रेणाचार्यने अक्रमामासे कहा, 'बेटा ! इन्हें अब रोक हो । बात बढ़ जायगी तो दर्शक गहबड़ कर बैठेंगे।' अश्वत्वामाने उनकी आज्ञाका पासन किया।

होणाचार्वने सदं होकर बाजे बन्द करवाये और गर्मीर स्वरमें कहा, 'अब आयलोग अर्जुनका असकीशस्य देखें। ये पूर्व सबसे अधिक प्यारे हैं।' अर्जुन रहु-धूमिमें आये। इन्होंने पहले आजेपालसे आग पैदा की, फिर वारुणाखसे बल उपन्न करके उसे चुझा दिया। वायणालसे आंधी चला दी, पर्जन्याखसे बादल पैदा किये, भौमाखसे पृथ्वी और पर्जनाकसे पर्जत प्रकट कर दिये। अन्तर्धानाखके हारा वे स्वयं क्रिय गये। वे क्षणभरमें बहुत लेखे हो जाते, तो पत्रक मारते खुत छोटे। लोगोंने बाँकत होकर देखा कि वे दमभरमें रखके धुरेपर, तो उसी क्षण रखके बीचमें और पत्रक मारते पृथ्वीपर अक्कांजल दिखा रहे हैं। उन्होंने बड़ी पुनीं, सफाई और खुवसुनीके साथ सुकुमार, सूक्ष्म और भारी निजाने उद्यकर अपनी निपुणता दिखायी। उन्होंने लोहेक बने सुअरको इतनी फुर्तीसे पाँच बाण मारे कि त्येग एक ही बाण देश पाये। बक्कल निशानेको भी बेथा। इसके बाद सहसुद्ध, गटायुद्ध तबा धनुर्युद्धके अनेक पैतरे तबा हाथ दिसालाये।

इसी समय कर्णने रङ्गभूमिके भीतर प्रवेश किया। जन पश्च मानो कोई जीता-जागता पहाड़ टालता हुआ आ खा है। कर्णने अर्जुनको सम्बोधित करके कहा—'अर्जुन । यमण्ड न करना । मैं तुष्हारे दिखाये हुए काम और भी विशेषताके साम दिखाऊँगा ।' उस समय दर्शकोमे तहलका मच गया और वे इस प्रकार लड़े हो गये, मानो मशीनसे उन्हे एक साथ लड़ा कर दिया गया हो । कर्णकी बात सुनकर अर्जुन एक बार से लजित-से हो गये, पर फिर उन्हें क्रोब आ गया। कवनि ब्रेणाचार्यकी आज्ञासे वे सभी कौशल दिखलाये, जिन्हें अर्जुनने दिसलाया था। इससे दुर्योधनको बड़ी प्रसन्नता हुई। उसने कर्णको गले लगाकर कहा, 'मेरे सौभान्यमे ही आपका आगमन हुआ है। हम और हमारा राज्य आपका ही है। इक्कानुसार इसका उपभोग क्वीक्ये।' कर्णने कहा, 'मैं तो स्वयं आपके साथ मित्रता करनेको उत्पुक हूँ। इस समय मैं अर्जुनसे इन्द्रपुद्ध करना चाहता है।' दुर्घोचनने कहा, 'आप हमारे साथ रहकर सब प्रकारके भोग भोगिये, विजोका दिय क्रीजिये और शतुओंके मिरपर पैर रक्षिये।'

अर्जुनको ऐसा जान पड़ा, मानो कर्ण गरी प्रभामें मेरा तिरस्कार कर रहा है। उन्होंने कर्णको पुकारकर कहा, 'कर्ण! किना बुलाये आनेवालों और किना जुलाये बोलनेवालोंको जो गति मिलती है, वही तुन्हें मेरे हाक्से मरनेपर मिलेगी।' कर्णने कहा, 'अली, यह रहुमञ्चय तो सबके लिये हैं। क्या इसपर केवल तुन्हारा ही अधिकार है? कमजोरकी तरह आहेप क्या करते हो? साहस हो तो प्रमुख-बाणसे बातचीत करो। मैं तुन्हारे गुरूके सामने हो तुन्हारा सिर धड़से अलग किये देता है।' युरु होजन्की अञ्चले अर्जुन इन्ह्रमुद्ध करनेके लिये कर्णके पास वा पहुँचे। कर्ज भी धनुष-बाण लेकर लड़ा हो गया।

इतनेमें नीतिनिपुण कृपावार्यने दोनोंको इन्ह्युद्धके लिये तैयार देखकर कहा, 'कर्ण ! पाण्डुनन्दन अर्जुन कुनीका सबसे छोटा पुत्र है। इस कुरुवंद्यादिग्रेमिनिका तुन्हाने साथ युद्ध होने जा रहा है, इसलिये तुम भी अपने माँ-बाप और वंद्यका परिचय कारणओं। यह कान लेनेपर ही युद्ध करने-न-करनेका निश्चय होगा। क्योंकि एककुमार अज्ञात कुरु-शांल अथवा नीच वंद्यके पुरुषके साथ इन्ह्युद्ध नहीं करते।' कर्णपर मानो साँ यहा पानी पढ़ गया। उसका प्रारीत श्रीहीन हो गया, पुँह रुजासे झुक गया। दुर्योक्सने कहा, 'आवार्यजी ! शासके अनुसार ज्या कुलके पुरुष, श्रूवीर और सेनायति—तीनों ही राजा हो सकते हैं ! यदि अर्जुन कर्याके साथ इसलिये नहीं लढ़ना चाहते कि वह राजा नहीं है तो मैं कर्याको अङ्गदेशका राज्य देता हैं। या कहकर दुर्योधनने कर्यको सुवर्ण-सिद्धासन्पर बैठाया और तत्काल अधिषेक कर दिया। उस समय कर्यके धर्मीयता अधिरकको बड़ी



प्रसन्ता हुई। उसका दुपट्टा बिलर हा वा, शरीर पसीनेसे लवपव था और दुवंत होनेक कारण उसका अंजर-पंतर रोल रहा था। वह कांपता-कांपता कर्णके पास आया और 'बेट-बेटा'। करकर दुलर करने लगा। कर्णने बनुष कोड़का बड़े सम्पानसे उसके बरणोपर सिर रसकर प्रणाम किया। अभी उसका सिर अभिनेकके जलमें भींग रहा था। अधिरचने झटपट कपड़ेके छोरसे अपना पर वैक लिया, उसे कलीसे लगाया तबा प्रेमाझूसे उसका सिर भिगो दिया। अधिरचका ऐसा व्यवहार देसकर पाण्यवाने निक्षय कर लिया कि या सुनपुत्र है। भीगसेनने हैंसते हुए कहा, 'अरे सुनपुत्र। तु अर्जुनके हाथो मरनेयोग्य भी नहीं है। तेरे वंशके अनुक्य तो यह है कि झटपट घोड़ोकी बाबुक सैभाल ले। अरे नीच! तु अङ्ग देशका राज्य करनेयोग्य नहीं है। भरता, कहीं कुना यहके हविष्यका अधिकारी होता है?' कर्ण लम्बी साँस लेकर सुर्वकी ओर देखने लगा।

उस समय महाबती दुर्वोधन मदपत हाथीके समान

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड—एक ) ४

भाइयोके झुंडमेंसे उठलकर निकल आया और भीमसेनसे बोला, 'भीमसेन ! तुन्हें ऐसी बात मुंडसे नहीं निकालनी बाहिये। इदियोमें बलकी बेहता ही सर्वमान्य है। इसलिये नीव कुलके शूरवीरके साथ भी युद्ध करना ही बाहिये। सूरवीर और नदियोकी जयतिका ज्ञान बड़ा कटिन है। कर्ण खभावसे ही कवच-कुन्डलबारी और सर्वलकुणसम्पन्न है। इस सूर्यके समान तेजली कुमारको भला, कोई सुलवती जन

सकती है। कर्ण अपने बाहुबल तथा मेरी सहायतासे केवल अबु देशका हैं नहीं, सारी पृथ्वीका शासन कर सकता है। मेरा यह काम जिससे न सहा जाता हो, वह रखपर बैठकर बनुष्पर होरी बड़ावे।' सारे रङ्गमण्डपमें हाहाकार मब गया। अवतक सूर्वाका हो गया था। दुर्वोधन कर्णका हाथ प्रकड़कर वहाँसे बड़र निकल गया। द्रोणाकार्य, कृपाकार्य तथा भीष्मजीके साथ पाण्डव भी अपने-अपने निवास-स्वान्पर बले गये।

#### द्रुपदका पराभव

वैशम्यपनर्शं कहते हैं—जनपेजप ! जब होपालापने देशा कि सभी राजकुमार अव्यक्तियां अञ्चासये पूर्णतः निपुण हो बुके हैं, तब उन्होंने निश्चय जिया कि अब गुर-दक्षिणा शिनेका समय आ गया है। उन्होंने सब राजकुमारोको अपने पास बुलाकर कहा, 'तुमलोग पाद्यालराज हुम्दको पुढाये पक्तकर से आओ। यहीं मेरे लिये सबसे बढ़ी गुन्दक्षिणा होगी।' सबने बड़ी प्रसन्नतासे गुरुवेबकी आज्ञा स्वीकार को और उनके साथ शक धारण कर रचपर सवार हो हुम्द-नगरकी यात्रा कर दी। पुर्योचन, कर्ण, पुष्टुत्य, दुःशासन और हुसरे राजकुमार 'पहले आक्रमण करके मैं पक्रकुगा'—ऐसा निश्चय करके आपसमें स्पर्दा करने लगे। उन्होंने क्रमणः देशमें और फिर राजधानीमें प्रवेश किया। पाद्यालराज हुस्टने बड़ी शीधतासे किलेसे बाहर निकलकर अपने भाइयोंक साथ आक्रमणकारियोपर बाणवर्षा शुक्त कर हो।

अर्थुनने पुर्योधन आदि कौरवीको कुल धमन्य करते देशकर पहले ही द्रोणावार्थसे कहा था, 'आवार्थकरण ! इन लोगोंको पहले अपना पराक्रम दिला लेने दीजिये। ये लोग पाळालराजको नहीं पकड़ सकेंगे। इनके बाद हमल्येगोंको बारी आयेगी।' अर्जुन अपने भाइयोके साथ नगरसे आधा कोस इधर ही ठहर गये थे। उधर हुम्हने अपने बाणोंको बीछारसे कौरवोकी सेनाको चकित कर दिया। वे इतनी पुर्जी और सफाइंसे बाण बला रहे थे कि कौरव मयक्या उन्हें अनेक क्योंमें देखने लगे। जिस समय हुम्ह धमासान बाण-वर्षा कर रहे थे उस समय हुन्ह भेरो, मृदङ्क और सिंहनादसे सारी राजधानी गूँच उठी। धनुक्को टेकार आकाशका स्पर्श करने लगी। इधर दुर्योधन, विकर्ण, सुबाहु और दुःशासन आदि भी बाण चलानेमें कोई कोर-कसर नहीं रखते थे। हुम्द अलातचक (बनेठी) की तरह यूम-यूमकर अकेंद्रे ही सबका सामना कर रहे थे। उस समय पाञ्चालराजको राजधानीके सभी साधारण और असाधारण नागरिक—जिनमें बच्चे, बूढ़े और खिर्या भी बॉ—लाटी, मुसल आदि लेकर निकल पढ़े और बरसते हुए बादलोंके समान कौरवोपर टूट पढ़े। कौरवोकी सेनापर ऐसी मार पड़ी कि वे का धर्मकर मारके सामने एक क्षण भी नहीं ठहर सके, रोते-किल्लाते पाळ्योंके पास भाग आये।

कौरवीका करणकन्दन सुनकर पाण्डवीने होणाचार्यक बरणोये प्रणाम किया और रचपर सवार हुए। अर्जुनने युधिष्ठिरको गेक दिया। नकुल और सहदेवको अपने रथके च्छांका रक्षक बनाया। थीमसेन हाथमें भीवण गदा लेकर सेनाके आगे-आगे खर्च चलने लगे । अभी दूपद आदि भीर कौरवोंको इराकर हर्पनाद कर ही रहे थे कि अर्जुनका स्थ दिशाओंको गुक्रायमान करता हुआ वहाँ जा पहुँचा । भीमसेन इप्याणि कालके समान हाथमें गदा लेकर हुपदकी सेनाके चीतर युस गये और गद्य मार-मारकर हाथियोंक सिर तोड़ने लगे। उन्होंने हाथी, धोड़े, रथ और पैदल—समल सेनाको तहस-नहस कर दिया। अर्जुनने उस महान् और विलक्षण युद्ध्ये बाणोकी ऐसी झड़ी लगायी कि पाञ्चालराजकी सारी सेना डक गयी। पहले सत्वजित्ने अर्जुनपर बड़ा भीषण आक्रमण किया, परन्तु अर्जुनने बोड़ी ही देरमें उसे युद्धसे विमुख कर दिया। इसके बाद अर्जुनने हुपदका धनुष और ब्बजा काटकर जमीनपर गिरा विषे और पाँच बाणोंसे चार घोड़ों तथा सारविको मारा। अभी दुपदराज दूसरा धनुष उठाना ही चाहते से कि अर्जुन हाथमें सहग लेकर अपने रक्से कुद पढ़े और हुपदके रहपर जाकर उन्हें पकड़ शिया। जब अर्जुन हुपदको लेकर होणाचार्यक पास बले, तब सारे राजकुमार हुपदकी राजधानीमें लूटपाट मचाने लगे। अर्जुनने कहा, 'मैया भीमसेन ! राजा हुपद कौरवोंके सम्बन्धी हैं। इनकी सेनाका संद्वार मत कीविये, केवल गुस्दक्षिणासपसे हुपदको ही गुरुके अधीन कर दीजिये।' यद्यपि मोमलेन अभी लड़नेसे तुप्त नहीं हुए थे, फिर भी उन्होंने अर्जुनकी बात मान ली और तौट आपे।

इस प्रकार पाण्डव हुन्दको पकड़कर ब्रेणाकार्पके पास ले आये। अब उनका प्रमण्ड पूर-चूर हो कुका डा, घन भी छिन स्था था। ये सर्वधा ब्रेणाकार्पके अधीन हो रहे थे। उनको यह स्थिति देखकर आचार्य ब्रेण बोले, 'हुन्द! मैंने बलपूर्वक तुम्हारे देश और नगरको गेंद डाला है। अब तुम्हारा जीवन तुम्हारे शाहुके अधीन है। क्या तुम पुगर्नी निज्ञाको बालु राजना चाहते हो?' उन्होंने तनिक हैसकर और भी कहा, 'हुन्द! तुम आणोसे निराश मल होओ। हम लो स्थायसो ही क्षमाशील बरहाण है। क्यापनमे हमलोग एक साथ खेला करते थे। यह प्रेमसम्बन्ध अब भी है। राजन्! मैं बाहता है कि हमलोग फिर वैसे ही फिड बन जाये। मैं तुम्हें वर हेता है कि तुम आधे राज्यके कामी रहे। तुमने कहा था

कि जो राजा नहीं है, वह राजाका सरहा नहीं हो सकता।
इसिल्ये में भी तुम्हारा आधा राज्य लेकर राजा हो गया है।
तुम गङ्गाजीके दक्षिणतटके राजा रहा और मैं उत्तर तटका।
अब तुम मुझे अपना पित्र समझो। दुपदने कहा 'त्रहान्!
आय-जैसे पराजामी उदाखदप महत्वाओं के लिये यह कोई
आधार्यकी बात नहीं है। मैं आपसे प्रसन्न है और आपका
अनल प्रेम बाहता है। अब होणने उन्हें मुक्त कर दिया
तका बड़ी प्रसन्नतासे सरकार करके आधा राज्य दे दिया।
हुएद माकानी-प्रदेशके बेष्ट नगर काध्यान्यमें रहने लगे।
ससे दक्षिण-पाद्याल कहते हैं, वहाँ बर्मणवती नदी है। इस
प्रकार बडायि होणने हुपदको पराजित करके भी उनकी
रहा हो की, परन्तु हुपदके मनमें सन्तोष नहीं हुआ।
इसर अहंब्यत-प्रदेशकी अहंब्यता नगरीमें होपाजार्थ
रहने लगे। अर्जुनके पराज्यमं हो उन्हें यह राज्य प्राप्त
हुआ बा।

# युधिष्ठिरका युवराजपद, उनके गुणप्रभावकी वृद्धिसे धृतराष्ट्रको चिन्ता, कणिककी कुटनीति

वैशासामनां कार्त है—जनमेजप । हुम्हको जीत लेनेक एक वर्ष बाद राजा धृतराहुने पाण्डुनन्दन पुधिष्ठिरको पुश्राजपद्भर अभिषिक कर दिया। एक तो पुधिष्ठिरमे वैर्थ, विश्वरता, महिष्णुता, दमालुता, नम्ना और अविकल प्रेम आदि बहुत-से लोकोक्तर गुण थे; दूसरे सारी प्रजा बाह रही हो कि युधिष्ठिर ही युवराज हो। युवराज होनेके अनन्तर शोहे ही दिनोमें धर्मराज पुधिष्ठिरने अपने श्रीत, स्टाब्बर और विवारहोत्तताके हारा प्रजाके हदम्पर अपने सद्युणोकी ऐसी साथ बैठा दी कि लोग उनके ब्दारचरित्र पिताको भी भूतने लगे।

इधर भीमसेनने बलगमनीसे सदग, गदा और रबके युद्धकी विदिष्ठ शिक्षा प्राप्त की। युद्धकी शिक्षा पूरी हो जानेपर वे अपने पाइयोंके अनुकूल खने लगे। कई विदेश अर्थनके समान कोई योद्धा नहीं था। झेणावार्यका ऐसा ही निश्चय था। उन्होंने एक दिन कौरवोंकी भरी सभामें अर्जुनसे कहा, 'अर्जुन ! देखों, में महर्षि अगस्यके शिष्य अधिवेदयका शिष्य हूं। उन्होंसे मैंने ब्रह्मसिर नामक अस्व प्राप्त किया था, जो तुन्हें दे दिया। उसके जो नियम है, वे तुन्हें बतला चुका हूं। अब मुझे तुम अपने माई-बन्युओंके सामने यह गुस्दक्षिणा दो कि यदि युद्धमें मेरा और तुन्हारा पुकाबिता हो तो तुम मुझसे लड्नेमें भी मत हिचकना।' अर्जुन्ने गुल्देवको आज्ञा स्वीकार को और उनके परणोका स्वर्श करके बावी ओरसे निकल गर्य। पृथ्वीये सर्वत्र यह बात केल गर्या कि अर्जुनके समान श्रेष्ठ धनुर्धर और कोई नहीं है।

धीमसेन और अर्जुनक सपान हो सहयदने भी वृहस्पतिसे सम्पूर्ण नीतिशासको हिन्हा प्रहण की ही। अतिरथी नकुल भी कई विनीत और तरह-तरहके युद्धोमें कुशल थे। अर्जुनने तो सोबोर देशके राजा दर्शामित्रको भी, जो बहा बली और मानी हा, जिसने गण्यबाँका उपद्रव रहते हुए भी तीन वर्षतक लगातार यह किया हा और विसे लये राजा पाण्ड भी नहीं जीत सके थे, युद्धमें मार गिराबा। इसके अतिरिक्त भीमसेनकी सहायतासे पूर्व दिशा और बिना किसीकी सहायताके दक्षिण दिशापर भी किया प्राप्त कर ती। दूसरे राज्यको बड़ी युद्ध हुई। देश-देशमें पाण्यवांकी प्रसिद्ध हो गया और सब उनकी ओर आकर्षित होने लगे।

यह सब देख-सुनकर यकायक धृतराष्ट्रके भावमें परिकर्तन हो गया। दृष्टित पाचके खेकके कारण वे अत्यन्त चिन्तित रहने छगे। जब उनकी आतुरता अत्यन्त बढ़ गयी, तब उन्होंने अपने श्रेष्ठ मन्त्री राजनीतिबिद्धारद कणिकको बुक्तवाया । धृतराष्ट्रने कहा, 'कणिक ! दिनोदिन पाण्डवोंकी बढ़ती ही होती जा रही है । मेरे बितमें बढ़ी जलन हो रही है । तुम निश्चितसम्प्रसे बतलाओं कि उनके साथ मुझे सन्धि करनी खाहिये या विश्वह ? मैं तुम्हारी बात मानुँगा ।'

कणिकने कहा—राजन् ! आप मेरी जात सुनिये, युक्रपर सह न होड्येगा। राजाको सर्वदा दण्ड देनेके लिये ब्यात रहना



चाहिये और देवके घरोसे न सकर पौरव प्रकट करना बाहिये। अपनेपें कोई कपत्तोरी न आने दे और हो भी तो किसीको मालूम न होने दे। दूसरोकी कमजोरी जानता रहे। यदि शतुका अनिष्ट प्रारम्भ कर दे तो उसे बीचमें न रोके। कटिकी नोक भी यदि भीतर रह जाय तो बहुत दिनोतक मजाद वेती रहती है। शतुको कथजोर समझकर अस्ति नहीं मूँद लेनी चाहिये। यदि समय अनुकूल न हो तो उसकी ओरसे ऑक-कान बंद कर ले। परन्तु सावधान रहे सर्वदा। शरणागत ग्रप्नुपर भी दया नहीं दिखानी चाहिये। शतुके तीन (मन्त्र, बल और उत्साह), पाँच (सहाय, सहायक, साधन, उपाय, देश और कालका विधाग) तबा सात (साय, दान, भेद, दन्ड, माथा, ऐन्द्रवालिक प्रधोग और शतुके गुप्त कार्य) रान्याङ्गीको नष्ट करता रहे । जनतक समय अपने अनुकूल न हो, तनतन शतुको कंधेपर बढ़ाकर भी होया जा सकता है। परन्तु समय आनेपर मटकेकी तरह पटककर उसे फोड़ डालना चार्विये। साम, दान, दण्ड, भेद आदि किसी भी उपापसे अपने शहुको नष्ट कर देना ही राजनीतिका मूल मन्त्र है।

पृतराष्ट्रने कहा—कणिक ! साम, दान, भेद अववा दण्ड-के द्वारा किस प्रकार शतुका नाश किया जाता है—यह बात तुम टीक-टीक बतलाओ ।

क्षणकने वहा—'महाराज ! मैं आपको इस विषयमें एक कथा सुनाता 🜓 किसी वनमें एक बड़ा बुद्धिमान् और स्वर्धकोषिद गीदह खता या। उसके चार सन्ता—बाध, बहुत, भेड़िया और नेवला भी वहीं रहते थे। एक दिन उन्होंने एक बढ़ा बलकान् और हड्डा-कड्डा हरिजोका सरदार देखा । पहले तो उन्होंने उसे धकड़नेकी चेष्टा की; परन्तु असफल रहें। तदनका उन लोगोने आपसमें विचार किया। गीदइने कहा, 'यह इतिण दोइनेमें बड़ा पुर्तीता, जवान ओर बतुर है। माई बाध ! तुमने इसे मारनेकी कई बार कोशिश की, पर सफलता न पिली। अब ऐसा उपाय किया जाच कि जब यह इतिया स्ते रहा हो तो चुहा भाई जाकर धीरे-धीर इसका पैर कुतर लें । फिर आप पकड़ लीजियें तथा हम सब मिलकर इसे मौजसे जा जार्चे।' सबने मिल-जुलकर वैसा ही किया। हरिण मर गया। सानेके समय मीटइने कहा, 'अच्छा, अब तुमलोग कान कर आओ । मैं इसकी देख-भाल करता हूँ।' सबके बले जानेपर गीरह धन-ही-यन कुछ विचार काने लना । तबतक कलवान् बाध स्नान करके नदीसे लीट आया ।

गोदहको चिन्ति देखकर वाधने पूछा, 'मेरे चतुर मित्र ! तुम किस उधेइ-बुनमें पड़े हो ? आओ, आज इस हरिणको साका हमल्बेग मौत करें।' गीटहने कहा, 'बलवान् बाध माई ! यूहेरे मुहासे कहा है कि बाधके बलको विकार है ! हरिलको तो मैंने मारा है। आज वह बाध मेरी कमाई लावेगा । सो भाई । उसकी यह घमण्डभरी बात सुनकर मैं तो अब इरिणको साना अच्छा नहीं समझता।' बाधने कहा—'अच्छा, ऐसी बात है 7 उसने तो मेरी ऑसे खोल हीं। अब मैं अपने बूतेपर पशुओंको मारकर खाऊँगा।' यह कतुकर बाध चला गया । उसी समय पूहा आया । गीदहरे कहा, 'बूहा भाई ! नेवरण मुझसे कह रहा था कि साधके काटनेसे हरियाके मांसमें जहर मिल गया है। सो मैं तो इसे काऊँगा नहीं, यदि तुम कहो तो मैं यूहेको का जाऊँ। अब तुम जैसा ठीक समझो, करो।' चूहा इरकर अपने बिलमें घुस गया । अब भेड़ियेकी बारी आयीं । गोदहने कहा, 'भेड़िया भाई ! आज बाध तुमपर बहुत नाराज हो गया है। मुझे तो तुन्हारा भला नहीं दीसता। वह अभी बाधिनके साव यहाँ आयेगा । जो ठीक समझो, करो ।' भेड़िया दुम दबाकर भाग निकला। तवतक नेवला आया। गीदहने कहा, 'देख रे नेवले ! मैंने लड़कर बाय, भेड़िये और चुहेको भगा दिया है ।

यदि तुझे कुछ घमण्ड हो तो आ, मुझसे लड़ ले और किर हरिणका मांस ला। 'नेवलेने कहा, 'जब सधी तुमसे हार गये तो मैं तुमसे लड़नेकी हिम्मत कैसे कहा।' वह भी चला गया। अब गीदह अकेला ही मांस साने लगा।

'राजन्'। चतुर राजाके लिये भी ऐसी ही बात है। हरपोकको भयभीत कर दे, स्रवीरको हाज जोड़ ले। हरोभीको कुछ दे दे और बराबर तथा कमजोरको पराकम दिखाकर बड़ामें कर ले। त्रतु चाई कोई भी हो, उसे मार हालना चाहिये। सौरान्य खाकर और धनकी कालच ठेकर जहर या धोरतेसे भी शतुको ले बीतना चाहिये। मारनेको इच्छा रखता और मारता हुआ भी मीटा ही बोले। मारनेको इच्छा रखता और मारता हुआ भी मीटा ही बोले। मारकर कृपा करे, अफसोस करे और रोवे। शतुब्दो सन्तुष्ट रखे, परन्तु उसकी खूक देखते ही चड़ बेठे। जिनपर शंका नहीं होती, उन्हींपर अधिक शंका करनी चाहिये। वैसे लोग अधिक धोखा देते हैं। जो विश्वासपात्र नहीं है, उनपर भी विश्वास नहीं करना चाहिये। सर्वत्र पानप्यों, तपन्ती आदिके केवने परीक्षित गुप्तचर रखने वाहिये। बगीचे, टहरानेके स्थान, मन्दिर, सहक, तीर्थ, जीराहे, कुएँ, पहाड, जंगल और सभी मीडभाइके स्थानीमें गुप्तकरोंको अदलते-बदलते रहना चाहिये। वाणीका किनय और इदयकी कठोरता, भयंकर काम करते हुए भी मुसकराकर बोलना-यह नीति-निपुणताका चिद्व है। हाथ जोड़ना, सीयन्य साना, आसासन देना, पैर छुना और आहा। बैधाना—ये ही सब ऐश्वर्यप्राप्तिके उपाद हैं। जो अपने शहरों सन्धि करके निश्चिन्त हो जाता है, उसका होश तब ठिकाने आता है जब उसका सर्वनाझ हो जाता है। अपनी बाते केवल शत्रुसे ही नहीं, मित्रसे भी क्रियानी बाहिये। किसीको आशा दे भी तो बहुत दिनीकी। बीयमें अडकर डाल दे। कारण-पर-कारण गहता जाय। राजन् । आपको पाष्कुपुत्रोसे अपनी रहा करनी चाहिये । वे दुर्वोचन आदिसे कारवान् है। आप ऐसा उपाय कीजिये कि उनसे कोई भय न रहे और पीछे पक्षाचाय भी न करना पहे। इससे आधिक और मैं क्या कहें'। यह कहकर कणिक अपने यर बला गया। धृतराष्ट्र और भी विस्तातुर होकर सोव-क्रिकार करने लगे।

## पाण्डवोंको वारणावत जानेकी आज्ञा

वैशायायनजी कहते हैं--जनमेजय ! दुर्वोधनने देखा कि भीमसेनकी शक्ति असीम है और अर्जुनका अन्त-ज्ञान तथा अध्यास विरुक्षण है। उसका करेना जलने लगा। उसने कर्ण और शकृतिसे मिलकर पाण्डवाँको मारनेके बहुत उपाय किये, परन् पाण्डव सबसे बचते गये। जिंदुरकी सलाहसे उन्होंने यह बात किसीपर प्रकट थी नहीं को । नागरिक और पुरवासी पाणवांके गुण देलकर परी सपाये उनके गुणीका बसान काने लगे। वे जहाँ-कहीं बकुतरोपर इकट्ठे होते, सभा करते, वहीं इस बातपर जोर डालते कि 'पाणुके ज्येह पुत्र युधिष्ठिरको राज्य मिलना काहिये । युतराहुको तो पहले ही अंधे होनेके कारण राज्य नहीं मिला, अब वे राजा कैसे हो सकते हैं। शालनु-नदन भीषा भी बहे सत्यसन्य और प्रतिज्ञापरायण हैं; वे पहले भी राज्य अस्त्रीकार कर कुके हैं. तो अब कैसे प्रहण करेंगे। इसकिये हमें उक्ति है कि सत्य और करणांके पञ्चपाती, पाण्डके ज्येष्ठ पत्र पश्चिष्ठिरको ही राजा बनावें। इसमें कोई सन्देह नहीं कि उनके राजा होनेसे भीष्म और पृतराष्ट्र आदिको भी कोई असुविधा न होगी। वे बढ़े प्रेमसे उनकी सैभाल रखेंगे।'

प्रजाकी यह बात सुनका दुर्योधन जलने लगा। वह

जल-पुन और कुक्कर यूतराष्ट्रके यास गया और उनसे कहने लगा, 'पिताजी ! लोगोंके पुँहसे बड़ी जुरी वकड़ाक सुननेको मिल गृही है। वे भीव्यको और आपको हटाकर पाण्डवाँको राजा बनाना बाहते हैं। धोष्मको तो इसमें कोई आपत्ति है नहीं, पांतु हमाधेगोंके लिये यह बहुत बड़ा सतरा है। पहले ही भूत हो गयी, पाष्ट्रने राज्य स्वीकार कर लिया और आपने अपनी अन्धताके कारण मिलता हुआ राज्य भी अखोकार कर दिया। यदि युधिष्टिरको राज्य मिल गया तो फिर यह उन्होंकी वंश-परम्पराये बलेगा और हमें कोई नहीं पक्षेणा । हमें और हमारी सन्तानको दूसरोंके आश्रित रहकर नरकके समान कह न धोगना पहे, इसके लिये आप कोई-न-कोई वृक्ति सोविये। यदि पहले ही आपने राज्य ले लिया होता तो कहनेकी कोई बात ही नहीं होती। अब क्या किया जाय ?' धृतराष्ट्र अपने पुत्र दुवाँधनकी बात और कणिकको नीति सुनकर दुविधामें पड़ गये। दुवींधनने कर्ण, शकृति और द:शासनके साथ विचार करके धृतराष्ट्रसे कहा-'पिताजी । आप कोई सुन्दर-सी युक्ति सोसकर पाण्डवोंको यहाँसे बारणावत भेज दीजिये।' धृतराष्ट सोब-विचारमें यह गये।



शृतराष्ट्रने कहा—बेटा । मेरे माई पाणु बड़े धर्मात्र्या थे । सबके साथ और विशेषरूपसे मेरे साथ वे बढ़ा उत्तम व्यवहार करते थे । वे अपने साने-पीनेकी भी परवा नहीं रखते थे, सब कुछ मुझसे कहते और मेरा ही राज्य समझते । उनका पुत्र पुधिष्ठिर भी वैसा ही धर्मात्र्या, गुणवान, यझसी और वंशके अनुरूप है । इपलोग बलपूर्वक उसे वंशपरप्यरागत राज्यसे कैसे खुत कर दें, विशेष करके जब उसके सहायक भी बहुत बड़े-बड़े हैं । पाण्डुने मन्त्री, सेना और उनकी वंशपरस्पराका खुत भरण-पोषण किया है । सारे नागरिक पुधिष्ठिरसे सन्तुष्ट एहते हैं । वे बिगडकर हमलोगोको मार डाले तो ?

दुर्योधनने कहा—पिताजी ! इस पाची आपत्तिके विषयमें मैंने पहले ही सोचकर अर्थ और सम्मानके हारा जजाको प्रसन्न कर लिया है। यह प्रधानतथा हमारी सहायता करेगी। सजाना और मन्त्री मेरे अधीन हैं ही। इस समय यदि आप नम्रताके साथ पाण्डवोंको वारणावत थेज दें तो राज्यपर मैं पूरी तरह कठवा कर लूँगा। उसके बाद वे आ जायें तो कोई हानि नहीं। वृतराष्ट्रने कहा—खेटा ! मैं भी तो यही चाहता हूँ। परन्तु यह पापपूर्ण बात उनसे कहूँ कैसे ? भीवा, होण, कृपाचार्य और विदुशको इसमें सम्पति नहीं है। उनका कौरव और पाण्डवीपर समान प्रेम है। यह विषमता उन्हें अच्छी नहीं मातृम होगी। यदि हम ऐसा करेंगे, तो हमपर उन कौरव महानुभाव और जनताका कोय क्यों न होगा ?

दुवाँधनने कहा—पिताजी ! भीष्य तो मध्यस्य है। अख्यामा मेरे पक्षये है, इसलिये होण उसके विरुद्ध नहीं जा सकते । कृपाचार्य अपनी बहिन, बहुनोई और भाजेको कैसे छोड़ेने । रह गती बात विदुत्की, वे छिपे-छिपे पाण्डवॉसे मिले हैं। पर वे अकेले करेंगे क्या ? इसलिये आप विना एका-संदेशके कुन्ती और पाण्डवॉको वारणावत भेज दीजिये, तथी मेरी जलन मिटेगी।

यह कहकर दुर्योधन तो प्रजाको प्रसन्न करनेमें लग गया और धृतराष्ट्रने कुछ ऐसे चतुर मलियोंको नियुक्त किया, जो वारणावतको प्रशंसा करके पाण्डवोको वहाँ जानेके लिये कसावें। कोई उस सुन्दर और सम्पन्न देशकी प्रशंसा करता ले कोई नगरकी। कोई व्हकि मेलेका बसान करते नहीं अधाता । इस प्रकार वारणावत नगरको बहुत प्रशंसा सुनकर पाञ्चवोका मन कुछ-कुछ वहाँ जानेके लिये उत्सुक हो गया। अवसर देखकर युतराष्ट्रने कहा, 'प्यारे पुत्रो ! लोग मुझसे वारणावतको बड़ी प्रशंसा करते हैं। यदि तुमलोग वहाँ जाना बाहते हो तो हो आओं । आजकल वहाँ मेलेकी बढ़ी धूम है। देखों, वहाँ तुमरप्रेय ब्राह्मणों और गर्वयोको खुब दान देना तथा तेजस्वी देवताओंकी तस्त्र विद्वार करके फिर यहाँ सीट आना ।' युधिष्ठिर युतराष्ट्रको चाल तुरंत समझ गये । इन्होने अपनेको असहाय देखकर कहा, 'आपको जैसी आजा, हमें क्या आपत्ति है।' उन्होंने कुरुक्शके बाह्रीक, भीष्म, सोमदत्त आदि बहे-बूढ़ों, द्रोणावार्य आदि तपस्त्री ब्राह्मणों तथा गान्यारी आदि माठाओंसे दीनतापूर्वक कहा, 'हम राजा पुतराष्ट्रको आज्ञासे अपने साथियोंके सहित वारणावत जा रहे है। आपलोग प्रसन्न मनसे हमें आजीवांद दें कि बार्ड पाप हमारा स्पर्श न कर सके।' सबने कहा, 'सर्वत तुन्हारा कल्याण हो। किसीसे कोई अनिष्ट न हो। महल हो।'

# वारणावतमें लाक्षाभवन, पाण्डवोंकी यात्रा, विदुरका गुप्त उपदेश

वैशायायनवी कहते हैं—जनमेजय । जब प्रताहने । पाण्डवीको चारणावत जानेकी आजा दे दी, तब दुरात्मा दुर्योधनको बड़ी प्रसन्तता हुई। उसने अपने पन्ती पुरोबनको एकान्तमें बुलाया और उसका दाहिना हाब पकड़का कहा, 'भाई पुरोबन ! इस पृथ्वीको भोगनेका जैसा मेरा अधिकार



है, वैसा ही तुष्तारा भी है। तुष्तारे सिवा मेरा ऐसा और कोई
विश्वासपात्र और सहायक नहीं है, जिसके साथ में इतनी गुप्त
सलाह कर सकुँ। मैं तुष्टें यह काम सीपवा है कि मेरे
दावुओंकी जढ़ उलाइ फेंकों। होतित्यारीसे काम करना,
किसीको मालूम न हो। पिताजीके आजानुसार पाण्यत्र कुछ
दिनतक वारणायत खेंगे। तुम पहले ही वहाँ चले जाओ। वहाँ
नगरके किनारेपर सन, सर्जरस (राल) और लक्क्की ओटसे
ऐसा भवन बनवाओ जो आगसे भड़क उठे। उसकी मौतोपर
भी, तेल, लबीं और लाल मिली हुई मिट्टीका लेप करा
देना। पाण्डवोंको परीक्षा करनेपर भी इस बतका पता न
चाले। उसीमें कुन्ती, पाण्डव और उनके मित्रोको रखना। वहाँ
दिव्य आसन, वाहन और इस्था सवा देना। किर वे किछासपूर्वक निश्चिन्त होकर सो जाये तो दस्वाजेपर आय लगा देना।
इस प्रकार जब वे अपने रहनेके घरमें हो जल जायेंगे तो

हमारी निन्दा भी न होगी।' पुरोचनने बैसा करनेकी प्रतिज्ञा को और एक खबर जुती हुई तेज गाड़ीसे वहाँको चल दिया। वहाँ डाकर उसने दुर्योधनके आज्ञानुसार महल तैयार कराया।

समय आनेपर पायडवीने वात्राके लिये शीव्रगामी और श्रेष्ठ धोड़ोंको रचमें बुड़वाया। उन लोगोंने बड़े दीन-भावसे बड़े-बुझेंके चरणोका स्पर्श किया, छोटोका आसिद्भन किया और किर याता की। उस समय कुरुवेशके बहुत-से बड़े-बूढ़े, बुद्धिमान् विदुर और सारी प्रजा पुधिष्ठिरके पीछे-पीछे बलने लगी। पाण्डजोको वदास देखकर निर्भव ब्राह्मणोने आपसमे कड़ा, 'राजा धृतराष्ट्रकी बुद्धि यन्द हो गयी है। तभी तो वे अपने लढ़कोंका पक्षपात करते हैं। उनकी धर्ग-दृष्टि लुप्त हो रही है। पाव्हकोने तो किसीका कुछ बिगाझ नहीं है। अपने पिताका ही राज्य उन्हें प्रदार हो रहा है. फिर धृतराष्ट्र इसे भी क्यों नहीं सहते। यता नहीं, सर्यात्मा भीष्म यह अन्याय कैसे सह रहे हैं। हमत्योग यह सब नहीं बाहते। सह भी नहीं सकते। हम सब अब इक्तिनापुरको झोड़कर वहीं चलेंगे, जहाँ राजा युधिष्ठिर रहेंगे।' पुरवासियोंको बात सुनकर तथा उनका दुःस जानकर युधिहरने कहा, 'पुरवासियो ! राजा युनराष्ट्र हमसे पिता, परम धान्य और गुरु हैं। वे जो कुछ कहेंगे, वह हम निःशंकभावसे करेंगे । यह इमारी प्रतिहा है । यदि आयरक्षेग हमारे हितेथी और मित्र है तो हमारा अभिनन्दन कीजिये और आझीवांदपूर्वक हमें द्यक्ति करके लीट जाइये। जब हपारे काममें कोई अङ्ग्यन पहेती, तब आयलोग हमारा प्रिय और हित कीनियेगा।' युधिक्तिको धर्मसङ्गन बात सुनकर सधी पुरवासी आशीर्वाद देते हुए उनकी प्रदक्षिणा करके नगरमें लौट गये।

सबके लौट जानेपर अनेक भाषाओंके जाता विदुरजीने पृथिष्ठिरसे सांकेतिक भाषायें कहा, 'नीतिज्ञ पुरुषको शतुका मनोभाव समझकर उससे अपनी रक्षा करनी बाहिये। एक ऐसा अख हैं, जो लोहेका तो नहीं हैं, परंतु जारीरको नष्ट कर सकता है। यदि जानुके इस दावकों कोई समझ लें तो वह मृत्युसे बच सकता है। " आग धास-फुस और सारे जङ्गलको जला डालती है। परन्तु कितमें रहनेवाले जीव उससे अपनी रक्षा कर लेने हैं। यही जीवित रहनेका उपाय है। 'अन्येको रास्ता और दिशाओंका जान नहीं होता। बिना धैर्मके समझदारी नहीं आती। मेरी बातको भलीभौति समझ

<sup>&</sup>quot; अर्थात् शतुओंने तुन्हारे लिये एक ऐसा भवन कैयर किया है, जो आगसे भड़क ठठनेवाले पटार्थीसे बना है।

<sup>🕆</sup> अर्थात् उससे बचनेके सिये तुम एक सुरंग तैया करा लेखा।

लो। " शहुओंके दिये हुए बिना लोड़ेके हविचारको जो | वशमें हैं, शहु उसकी कुछ भी हानि नहीं कर सकते।' ‡ स्वीकार करता है, वह स्याहोके जिलमें युसकर आगसे बच जाता है। 🕆 यूपने-फिरनेसे रासीका ज्ञान हो जाता है। नक्षत्रोसे दिशाका पता लग जाता है। जिसकी पाँचों इदियाँ

विदुरका संकेत सुनकर युधिष्ठिरने कहा, 'मैंने आपकी बात भक्तभावि समझ लो।' विदुर इतित्रापुर लोट आये। यह घटना फाल्युन सुद्ध अहमी, रोडियो नश्तको है।

# पाण्डवांका लाक्षागृहमें रहना, सुरङ्गका खोदा जाना और आग लगाकर निकल भागना

शुप्पागमनका समाचार सुनकर वारणावतके नागरिक पास-विधिके अनुसार मङ्गलमधी वस्तुओकी भें≥ लेकर प्रसन्नता और कसाइके साथ सवारियोपर बढ़कर उनकी अगवानीके लिये आये। उनके जय-जयकार और मङ्गल-ध्वनिसं दिशाएँ गूँव उठी । पुरवासियोके बीचमें पुथिष्टिर ऐसे जान पड़ते से मानो स्वयं देवराज इन्द्र हों। स्वागत करनेवालोंका अभिनन्दन करके माता कुन्तोक साव पाणकोने वारणावत नगरमें प्रवेश किया। उन्होंने पहले बेदपाठी, कर्मकाण्डी ब्राह्मणोंसे मिलकर फिर क्रमपाः नगरके अधिकारी योजा, बैह्य और शुहोसे घेंट की । पुरोचनने इनके



वैराम्पायनजी जहते हैं—जनमेजय ! पाण्डाजीक | लिये नियत जासस्वानपर आहरके साथ उन्हें ठष्टराया और भोजन, पर्लग, आसन आदि सामधियोंसे उन्हें सन्तृष्ट करनेकी बेहा की। पाञ्चवलोग सुरसपूर्वक वहाँ रहने लगे। पुरवासिबोकी भोड़ प्रायः लगी ही खती। दस दिन बीत कानेपर पुरोक्षनने धाण्डवोंसे उस सुन्दर नामवाले किन्तु अपङ्गल धवनको कर्वा की। असकी प्रेरणासे पाण्यय सामवियोके साथ जाकर वहाँ रहने लगे।

> धर्मराज युधिहित्ने जा घरको बारों ओरसे देखकर भीमसेनसे कहा, 'बाई भीव ! देखते हो न ? इस परका एक-एक कोना आग भड़कानेवाली सामग्रियोंसे बना है। थीं, लाक और बबीकी मिलित गन्धसे वही प्रमाणित होता है। प्राप्तके कारोगरोने बड़ी बतुराईसे सन, सर्वरस (राल) पूज, यास, बाँस आदिको यीसे तर करके इसका निर्माण किया है। निश्चय ही पुरोचनका विचार है कि जब हमलोग इसमें बेकटके रहने लगे तब बढ़ आग लगाकर इसे जला दे। विदुरने पहले ही यह बात ताड़ तरी बी। तभी तो उन्होंने हमें खेडण्या इसकी सूचना दे दी।' भीमरोनने कहा, 'माईबी! यदि ऐसी जात है तो हमलोग अपने पहले ही ख़ानपर क्यों न लॉट वले ?' युधिहिरने कहा, 'मैया भीय ! हमें बड़ी सावधानीके साथ अपनी जानकारी क्रिपाकर यहीं रहना बाह्रिये। हमारे चेहरे-मोहरे या रंग-बंगसे किसीको इंका-सन्देह न हो। हमलोग निकलनेकी पात दूँढ से। यदि हमारी माव-मङ्गीसे पुरोचनको पता बल गया तो वह बलपूर्वक भी हमें जला सकता है। उसे लोकनिना अधवा अधर्मको परवा नहीं है। यदि हम मर ही गये तो फिर पितामह भीव्य तचा दूसरे लोग कोरवॉपर किसलिये रुष्ट होंगे या उन्हें

अर्थात् दिशा आदिका ज्ञान पहलेसे ही ठीक कर लेना, जिससे एतमें भटकना न पहे।

<sup>🕆</sup> अर्थात् उस सुरंगसे यदि तुम बाहर निकल काओंगे तो उस भवनकी अरगमें बलनेसे बच काओंगे।

अर्थात् यदि तुम पाँचों भाई एकमत रहोगे तो शत्रु तुन्तरा कुछ नहीं बिगाइ सकेगा।

रुष्ट करेंगे ? उस समयका क्रोध भी तो व्यर्थ ही जायगा।
यदि हम इरकर यहाँसे भागेंगे तो दुर्घोपन अपने गुस्चरोंसे
पता लगाकर हमें मरवा डालेगा। इस समय वह अधिकारी
है। उसके पास सहायक और खबाना है। हमारे पास तीनों
ही बाते नहीं है। आओ हमलोग यहाँ एकर बनमें खूब
पूमें-फिरें, रास्तोंका पता लगा रखें। सुरक्षित सूरंग बन
वानेपर हम यहाँसे भाग निकलें और किसीकों कानोंकान
इस बातकी सबर न हो कि पाच्छ बीते बच गये है।'
भीमसेवनें बड़े भाईकी बात मान ही।

एक सुरंग सोदनेवाला विदुरका बड़ा विश्वासपात्र था। उसने पाण्डवोके पास आकर कहा, 'मैं स्टुग्रकी काममें बड़ा



निपुण है।' विदुरकी आज़ासे आपके पास आपा है। आप पूज़पर विद्यास कीजिये। विदुरने संकेतके तौरपर मुझे बतलाया है कि 'बलते समय मैंने युधिक्रित्तसे म्लेक-पानमें कुछ कहा था और उन्होंने 'मैंने आपकी बात मन्तीमाँति समझ ली' यह कहा था।' पुरोचन जल्दों ही आग लगानेवाला है। मैं आपकी क्या सेवा कमें ?' युधिक्रित्ने कहा 'मैदा! मैं तुमपर पूरा विद्यास करता है। हमारे जैसे दिल्लिक्तक विदुर हैं, वैसे ही तुम भी हो। हमें अपना ही समझों और जैसे वे हमारी रहा करते हैं, वैसे ही तुम भी करो। इस आगके भयसे तुम हमें क्वा लो। इस परमें वारो

ओर ऊँची दीवारे हैं, एक ही दरवाना है' तब सुरंग लोटनेवाला कारीगर युधिहिएको आधासन देकर लाईकी सकाई करनेके बहाने अपने कामपर हट गया। उसने उस उसके बीकोबीच एक बड़ी भारी सुरंग बनायी और जमीनके बराबर ही किवाइ लगा दिये। पुरोचन उस महलके दरवाजेपर ही सर्वदा रहता था। कहीं वह आकर देख न ले, इसलिये सुरंगका मुँह बिलकुल बन्द रहा। गया।

पाण्डव अपने साथ प्राप्त रककर बड़ी सावधानीसे उस महत्तमें रात बिताते थे। दिनघर शिकार खेलनेके बहाने अहत्तोमें चूमा करते। विखास न होनेपर भी थे ऐसी ही खेष्टा करते मानो पूरे विखासी हैं। उस स्वीदनेवाले कारीगरके अतिरिक्त पाण्डवोकी इस स्वितिका पता किसीको नहीं था।

पूरेणनने देशा एक वर्षके लगभग हो गया, पाण्डस इसमें बढ़े विद्याससे नि:शंक रह रहे हैं। उसे बढ़ी प्रसन्नता हुई। उसकी असन्तत देशकर युधिहिरने भाइयोसे कहा, 'पापी पुरेणन समझ रहा है कि ये ठग रिच्चे गये। यह पुलावेमें आ गया है। अत: अब यहांसे निकल चलना चाहिये। परखागार और पुरोचनको भी जलाकर अलक्षितकाससे भाग निकलना चाहिये।'

एक दिन कुन्तीने दान देनेके लिये ब्राह्मण-भोजन कराया। बहुत-सो कियाँ यो आयी श्री। जब सब ला-पीकर चले गये, तब संयोगवदा एक भीतकी स्त्री अपने पाँच पुत्रोंके साब वहाँ जोजन यौगनेके लिये आयी । ये सब प्रराब पीकर यस थे, इसलिये बेहोश होकर लाक्षाचवनमें ही सो रहे। सब लोग सो बुके थे, आँधी चल खी बी, भर्यकर अंधकार था। भीमसेन इस स्वानपर पहुँचे, जहाँ पुरोचन सो रहा था। घोषसेनने पहले उस पकानके दस्तानेपर आग लगायी और फिर चारों तरफ आग भचका दी। बात-की-बातमें विकरास लव्हें उठने लगी। पाँचों भाई अपनी माताके साथ सुरंगमें घुस जले । जब आगकी असहा गर्मी और उत्कट वजेला चारों ओर फेल गया और इमारतके चटबटाने तथा गिरनेसे धाँय-धाँय ध्वनि होने लगी, तब पुरवासी जगकर वहाँ दोड़े आये । इस परकी भयानक दुर्दशा देखकर सब कहने लगे कि 'दुरात्रा दुवाँधनकी प्रेरणासे पुरोधनने यह जाल रचा होगा। हो-न-हो, यह उसीकी करतूत है। धृतराष्ट्रकी इस स्वार्थपरताको भिकार है ! हाय-हाय ! उन्होंने सीधे और सर्वे पाण्डवोको जलबाकर मार द्वाला ! पुरोचनको भी अच्छा फल मिला ! वह निर्देशी भी इसीमें जलकर गलका देर हैं। गया !' इस तरह वारणावतके नागरिक रोते-कलपते राजमर उस महरूकों घेरे रहे ।

पाण्डव माता कुन्तीको साथ लिये सुरंगसे बाहर एक उनमें निकले । सब बाहते से कि यहाँसे जाटी भाग खले, परन्तु नींद और डरके मारे सब लाखार थे। माता कुन्तीके कारण पुर्तीसे खलना असम्भव हो खा था। तब भीमलेन माताको कंश्रेपर और तकुल-सहदेवको गोदमें बैठाकर यूथिशिंद और अर्जुनको दोनों हाथोंका सहारा देते उल्टी-जाटी ले बले। जा समय भीमसेन बड़ी तेज गतिसे बलकर महाजीके तटपर पहुँच गये।



## पाण्डवॉका गङ्गापार होना, कौरवोंके द्वारा उनकी अन्त्येष्टिकिया और वनमें भीमसेनका विवाद

वेशास्त्रायन्त्री कार्त हैं—जनमेजय ! उसी समय विद्रुका मेजा हुआ एक विश्वासमात्र मनुष्य पाण्यवोक पास जाया । उसने पाण्यवोको विद्रुका करालामा हुआ संकेत सुनाया और कहा, 'मैं विद्रुजीका विश्वासमात्र संकेत हूं। मैं अपने कर्तव्यको ठीक-ठीक समझता है। आप विद्रुजीक कथनानुसार पाहुजोपर अवत्रय विजय जाह करेंगे। यह नौका तैयार है। आप इसपर व्यक्तर गृहापार हो बाहुमें।' जब पाण्यव अपनी माताक साथ नावपर बैट गये वह उसने कहा, 'विद्रुजीने कहे प्रेमसे कहा है कि आपलोग निविध अपने मार्गपर बढ़ते खते । प्रवराये विलक्षक नहीं।' जसने नहापार पहुँवाकर पाण्यवोका वय-जयकार किया और उनका कुद्राल-सन्देश लेकर विद्रुष्के पास बला गया तथा पाण्यव भी गृहापार होकर तुकते-छिपते बढ़े वेगसे आगे कढ़ने लगे।

इधर वारणावतमें पूरी रात बीत जानेपर सारे पुस्तासी पाण्डवीको देखनेके लिये आये। आग बुझाते-बुझाते उन लोगोंको मालूम हुआ कि यह घर लालका बना है और मजी पुरोचन भी इसीमें जल गया है। उन्होंने निखय किया कि 'पापी दुर्योधनका ही यह बहुपन्त है। अवस्य हो यह बात प्रतराहुकी जानकारीमें हुई है। भीका, विदुर और दूसरे कोस्व भी धर्मका पक्ष नहीं ले रहे हैं। आओ, हमलोग धृतराहुके पास सन्देश भेत दें कि 'तुन्हारा मनोरव पूरा हो गया।' अब



तुष्टारी करतृतसे पायक जलका घर गये।' यब सब त्येग आग हटाकर देशाने तथे तो अपने पाँचों पुत्रोंक साथ मरी पॉल्टरों पितरी। उन लोगोने उन्हें पाँचों पायक और कुरती समझा। सुरंग शोटनेकाले मनुष्यने घर साथ करते-करते रालसे सुरंग पाट दी; इसतियों किसीको भी उसका पता न कल सका। पुरवासियोंने यह सन्देश धृतसङ्कों पास इस्तिनपुर भेज दिया।

या अञ्चय समावार सुनकर युक्तापूने उत्यर-क्रयरसे बहुत दुन्त प्रकट किया। ये जिलाय करने लगे कि 'हाय-हाय। पान्कव और उनकी माताक परमेसे मुझे पाण्डुकी मृत्युसे भी बद्दकर दुन्त हो रहा है!' उन्होंने कौरवोंको आज्ञा थे कि तुम्यत्रेग शीध-से-शीध वारणावतमें जाकर पाण्डवों और उनकी माताका विधिपूर्वक अन्योष्टि-संस्कार करो। पूरोबनके पाई-कश्च भी वहाँ जाकर उसका क्रियाकमें करें। पाण्डवोंका क्षमें इस प्रकार कुछ लखें करके किया जाय, जिससे वर्चे सक्ति प्राप्त हो। सब बाति-माइयों और युक्तराष्ट्रने विस्त्रय करके पाण्डवोंको जिलाइक्ति दी। पुरवासियोंने उनकी दुर्वटनायर बड़ शोक प्रकट किया। किंदुरने सब हाल मालूम होनेपर भी बोड़ी-बहुत स्वानुमृति प्रकट की।

इधर पाण्डल नावसे कारनेके बाद दक्षिण दिशाकी ओर कहने तमे । उस समय नीटके मारे सबकी आँसे बंद हो रही

थीं। सभी वर्के और प्यासे थे। यना बहुत वा, दिहाओंका पता नहीं चलता था। यद्यपि पुरोचन बल गवा वा, फिर भी उन्हें छिपकर ही जाना वा। इसलिये युधिहिरकी आज्ञासे भीमसेनने फिर सबको पूर्ववत् लाद लिया और तेजीके साब बलने लगे । भीमसेन इतने भीषण बेगसे बल खे थे कि साध वन कौपता हुआ-सा जान पड़ता वा । इस समय पाण्डवलोग प्यास, बकावट और नींदसे बड़े बेचैन हो सो थें। उनों आगे बढ़ना कठिन हो रहा था। वे ऐसे घोर बनमें जा पहुँचे, उड़ी पानीका कही पता न था। इस समय कुन्तीने अत्यन्त तृषातुर होकर जलकी इच्छा प्रकट की। तक भीयसेवने डन सकको एक वट-वृक्षके नीचे उतारकर कहा, 'तुमत्येन खेडी देर यहीं विभाग करो । मैं जल लानेके लिये जा खा है । निश्चय ही पहाँसे बोड़ी दूरपर कोई बड़ा जलादाय है। तभी तो जलमें रहनेवाले सारस पक्षियोंकी मधुर ब्वनि सुनावी पढ़ वही है।' पुषिष्ठिरकी आज्ञा मिलनेपर सारस पश्चिमोकी व्यक्ति आबारसे भीमसेन तालाबके पास जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने जल पिया, स्नान किया और इन लोगोंके लिये अपने दुप्यूटेने पानी धरकर ले आचे।

वट-वृक्षके नीचे पहुँचकर सीमसेनने देखा कि साता और सब भाई सो गये हैं। ये दुःश और ज्ञोकसे भरकर कई किना जगाये ही मन-ही-मन कहने लगे— मेरे किये इससे बढ़कर कहकी बात और क्या होगी कि मैं आज अपने उन भाइयोंको, जिन्हें जहुमूच्य सुकोगल सेजपर भी नीद नहीं आती बी, खुली जमीनपर सोते देख रहा हूँ। मेरों माता वसुदेवकी बहिन और कुन्तिग्रक्की पुत्री हैं। वे

विचित्रवीर्य-जैसे सुली पुरुषको पुत्रवयू, महात्मा पाणुकी पत्नी और हमारे-जैसे पुत्रोंकी माता है। फिर भी खुली घरतीपर लुकक रही है। येरे लिये इससे बढकर और द:लकी बात क्या होगी कि जिन्हें अपने धर्मधारुनके फलस्वराय तीनों लोकोंका शासक होना व्यक्तिये, वे युधिष्ठिर धककर साधारण पुरुवकी भारत जर्मानवर लेटे हुए हैं। हाथ-हाथ ! आज मैं अपनो औसोसे वर्षाकालीन मेधके समान इपामसन्दर नराज अर्जुन और देवताओंने अधिनीकुमारीके समान स्य-सम्यक्तिमें सबसे बढ़े-बढ़े नकुल और महदेवकी आसपहीनको तरह पुशके नीचे नींद लेते देख रहा है। दुरात्या दुर्योधनने हमलोगीको चरसे निकाल दिया और जलानेका प्रयत्न किया । किन्तु भागवदश हमानेग क्य गये । आज हम वृक्षके नीचे हैं। कहाँ जायेंगे, क्या भोगेंगे, इसका पता नहीं अस ! पाणी दुवाँबन, सुक्ती हो ले । युधिहिर मुझे तेरे वधके लिये आज़ा नहीं देते। नहीं तो मैं आज तुझे पिओं और कुटुन्बियोंके साथ यमराजके इवाले कर देता। अरे पापी ! जब युधिहिर सुप्रपर हो। नहीं करते तो मैं क्या कर्म ।' भीमसेन कोबसे ज्ञाकरे हो रहे थे। साँस लेबी चल रही थी और वे हाय-से-हाक पीस रहे थे। अपने पाइपोंको निक्रिय सोने देखकर वे फिर सोचने लगे कि 'हाच-हाच ! यहाँसे बोड़ों ही दूरपर बारणावत नगर है। यहाँ तो बड़ी सावधानीसे जागना साहिये था, फिर भी थे सो रहे हैं। अखा, मैं ही वागुंगा। हाँ, तो जलका क्या होगा ? अभी चके-महि है। जब जरोंने तब पी लेंगे ।' यह सोचकर स्वयं धीयसेन जागकर पहरा देने त्वरो ।

## हिडिम्बासुरका वध

वैशम्पायनवी नहते हैं—जनमेजय । जिस करमें युधिहिर आदि सो रहे थे, उससे बोड़ी ही दूरवर एक शाल-वृक्ष था। उसपर हिडिप्यासुर बैठा हुआ था। यह कड़ा हुन, पराक्रमी एवं मांसभक्षी था। उसके शरीरका रंग एकदम काला, आंखें पीरारी और आफृति बड़ी भयानक थी। दाही-मूंछ और सिरके बाल लाल-लाल थे तथा बड़ी-बड़ी डाड़ोंके कारण उसका मुख अन्यन्त भीवण था। उस समय उसे भूल लगी थी। मनुष्यकी गन्य पाकर उसने पाण्डवोकी ओर देला और फिर अपनी बहिन हिडिप्यासे कहा, 'बहिन ! आज बड़ुन दिनोंके बाद मुझे अपना प्रिय मनुष्य-भांस मिलनेका सुयोग दीसता है। जीभपर बार-बार पानी आ रहा है। आज मैं अपनी डाई इनके शरीरमें डूबा दूंगा और ताजा-ताजा गरम खुन पीड़िगा। तुम इन मनुष्योंको मारकर मेरे पास ले आओ।

अपने भाईकी आहा मानकर वह राक्षसी बहुत जल्दी-करी पाणायोंके पास पहुँची। उसने जाकर देखा कि कुनी और युधिहिर आदि तो सो रहे हैं, लेकिन महावली भीमसेन कम रहे हैं। भीमसेनके विज्ञाल प्रारीर और परम सुन्दर रूपको देखकर हिडिन्वाका मन बदल गया और वह सोबने लगी— 'इनका वर्ण स्थाम हैं, वहिं लंबी हैं, सिहके समान कंधे हैं, प्रहुकी तरह गर्दन और कमल-से सुकुमार नेत्र हैं। रोम-रोमसे छवि छिटक रही हैं। अवस्य ही ये मेरे पति होने योग्य हैं। मैं अपने भाईकी कुरतापूर्ण बात नहीं मानूंगी। क्योंकि प्रातृ-प्रेमसे बढ़कर पति-प्रेम है। यदि इन्हें मारकर खाया जाव तो

बोड़ी देरक्क हम दोनों तुप्त रह सकते हैं, परन्तु इनको जीवित

रसकर तो में बहुत वर्षोतक सूल-भोग कर सकती है।"

तब हम दोनों इन्हें सायेंगे और ताली बजा-बजाकर नाखेंगे।



यह सोचकर डिडिम्बाने मानुषी खोका रूप धारण किया और धीरे-धीरे भीमसेनके यास गयी। दिव्य गहने और प्रस्तोते पूर्वित सुन्दरी हिडिम्बाने कुछ संकोचके सत्य मुसकराते हुए पूछा, 'मुख्यक्षिरोमणे ! आप कोन, कहासि आये 🖁 ? ये सोनेवाले पुरुष काँन 🖁 ? ये बड़ी-बड़ी खी काँन हैं ? ये लोग इस घोर जङ्गलयें घरकी तरह नि:डॉक होकर स्ते रते हैं। इन्हें पता नहीं कि इसमें बड़े-बड़े राज़स रहते हैं और हिडिम्ब राक्षस तो पास ही है। मैं उसीकी बहिन हैं। आपलोगोंका पांस सानेकी इच्हासे ही उसने मुझे वहाँ भेजा है। मैं आपके देवोपभ सौन्दर्यको देखकर मोहित हो गयी है। में आपसे प्रापचपूर्वक सत्य कड़ती है कि आपके अतिरिक्त और किसीको अब अपना पति नहीं बना सकती। आप धर्मज़ हैं। जो उधित समझें, करें। मैं आपसे प्रेम करती हैं। आप भी मुझसे प्रेम कीजिये। मैं इस नत्यक्षी राक्तसने आपकी रक्षा कसँगी और हम दोनों सुखसे पर्वतोकी गुकाये निवास करेंगे । मैं खेळानुसार आकाशमें क्विर सकती हैं। आप मेरे साब अतुलनीय आनन्दका डम्मोग कीजिये।' भीमसेनने वहा, 'अरी राक्षसी ! मेरी याँ, बड़े भाई और छोटे भाई सुसासे सो रहे हैं। मैं इन्हें तो छोड़कर राक्सका भोजन बना है और तेरे साथ काम-क्रांड़ा करनेके लिये चला चलुँ, यह भरत कैसे हो सकता है।' हिडिप्ताने कहा, 'आप कैसे प्रसप्त होंगे, मैं वही करूँगी। आप इन लोगोंको बगा दीजिये. मैं राक्ष्मसं बचा लुँगी।' श्रीमसेन बोले, 'वाह वाह ! यह खूब रही। मैं अपने सुक्तसे सोचे हुए पाइयों और पाँको दुरात्या राक्षसके मयसे जगा दूँ ? जगत्का कोई भी मनुष्य, राक्षस अथवा गन्धर्व मेरे सामने ठहर नहीं सकता । सुन्दरि ! तुम जाओ चा रहो, मुझे इसकी कोई परवा नहीं है ।'

उपर राह्मसराज हिडिम्बने सोचा कि मेरी बहिनको गये बहुत देर हो गयी। इसलिये उस वृक्षसे उत्तरकर वह पान्दबॉकी ओर बला। उस भवंकर राक्षसको आते देखकर हिडिन्डाने भीमसेन्से कहा, 'देलिये, देखिये, वह नरमशी राक्स क्रोथित होकर इधर आ रहा है। आप मेरी बात मानिये । मैं लेकानुसार चल सकती हूँ । मुझमें राक्षसवल भी है। मैं आपको और इन सबको लेकर आकाशमार्गमे उड़ चर्तुगो।' धीमसेन कोले, 'सुन्दरि । तू दर मत । मेरे रहते कोई राक्षस इनका बाल बाँका नहीं कर सकता । मैं तेरे सामने उसे मार डालुँगा । देल मेरी यह बाँह और मेरी यह जाँव । यह क्या, कोई भी राक्षस इनसे पिस जापगा। मुझे प्रनुष्य समझकर तू मेरा तिरस्कार न कर ।' इस तरहकी बातें हो ही खी भी कि उन्हें सुनता हुआ विक्रिम्ब वहाँ आ पहुँचा। उसने देशा कि मेरी बहिन तो मनुष्योका-मा सुन्दर राग धारण करके खूब बन-ठन और सज-धजकर भीमसेनको पति बनाना चाहती है। यह क्रोचसे तिलमिता उठा और बड़ी-बड़ी अपि परकृतर कतने लगा, 'अरे हिदिग्वा । मैं इनका मांस काना चाहता हूँ और तू इसमें बिह्न ब्राल रही है। विकास है है तूने हमारे कुलब्वें कलंक लगा दिया। जिनके सहारे तूने ऐसी हिम्मत को है, देश में तेरे सहित उन्हें अभी मार झलता है। यह कड़कर हिडिम्ब दीर पीसता हुआ अपनी बहिन और पाणाबोकी ओर झपटा ।

भीमसेनने उसे आक्रमण करते देखकर डाँटते हुए कहा, 'टबर जा ! टबर जा ! मूर्ल ! तृ इन सोते हुए भाषपोंको क्यों क्याना चाहता है ? तेरी बहिनने ही ऐसा क्या अपराध कर दिया है ? विम्मत हो तो मेरे सामने आ ! तेरे क्षिमे में अकेला ही काफी है, तृ ब्लीपर हाथ न उठा !' भीमसेनने बलपूर्णक हैंसते हुए उसका हाथ पवक किया और वे उसको वहाँसे बहुत हुर चसीट के गये । इसी प्रकार एक-दूसोको कसकते-मसकते तिनक और दूर चले गये और वृक्ष उसाइ-उसाइकर गरकते हुए त्वाने लगे । उनको गर्जनासे कुन्ती और पाण्डवोंकी नींद खुल गयो । उन लोगोंने ऑल खुलते ही देखा कि सामने परम सुन्दरी हिडिज्या खड़ी है । उसके क्य- सौन्दर्यसे विस्पित होकर कुन्तीने बड़ी मिठासके साथ घीरे-धीरे कहा, 'सुन्दरि ! तुम कीन हो ? यहाँ किसलिये कहाँसे आयी हो ?' हिडिज्याने कहा, 'यह जो काल-काला घोर कहाल है, वही मेरा और मेरे भाई विडिज्यका वासस्वान है । उसने मुझे तुमसोगोंको मार हालनेके लिये घेजा था। यहाँ आकर मैंने तुष्हारे परम सुन्दर पुत्रको देखा और मोहित हो गयी। मैंने मन-ही-मन उनको



वे विकारित नहीं हुए। पुड़ो देर करते देश मेरा आई सब्दे वहाँ । भी उनके पीछे-पीछे वक रही थी।

चला आया और उसे तुमारे पुत्र वसीटते हुए बहुत दूर हे गये है। देखों, इस समय वे दोनों गरकते हुए एक-दूसरेको रगढ़ रहे हैं।' हिडिम्बाकी यह बात सुनते ही चारो पाण्डव उठकर खड़े हो गये और देखा कि ये दोनों एक-दूसरेको परास्त करनेकी अभिलाषासे भिन्ने हुए हैं। भीमसेनको कुछ दबते देसका अर्जुनने बहा, 'भाईजी, कोई हर नहीं। नकुरु और सहदेव मौकी रहा करते हैं। मैं अभी इस राक्षसको मारे बलता है।' भीमसेन बोले, 'मैचा अर्जुन ! चुपचाप साढ़े खकर देखों, धवराओं यत । मेरी बोहोंके पीतर आकर यह क्व नहीं सकता।' अब भीमसेनने स्तोधसे जल-भुनकर आँपोको तरह झपटकर उसे उठा लिया और अनारिक्षमें सौ बार युवाया । भीमसेनने कहा, 'रे राक्षस ! तू व्यक्षके गांससे ह्ट-मृट इतना ह्या-कट्टा हो गया था। तेरा बढ़ना व्यर्थ और तेरा विचारना व्यर्थ । जब तेरा जीवन ही व्यर्थ है, तब मृत्यु भी ब्दर्ब होनो कविषे।' इस प्रकार कहकर भीमसेनने उसे क्रमानवर दे पारा। उसके प्राण-पत्नेस डड़ गये। अर्जुनने भाषसंनका सत्कार करके कहा, 'भाइजी । यहाँसे वारणावत नगर कुछ बहुत दूर नहीं है। चलिये, यहाँसे जल्दी निकल च्चे । कही दुर्वोधनको हमारा पता न चल जाय ।' इसके बाद पति मान लिया और उन्हें पहाँसे ले जानेकी बेहा की, परंतु | माताके साथ सब लोग वहाँसे बलने लगे । हिडिम्बा राक्षसी

# हिडिम्बाके साथ धीमसेनका विवाह, घटोत्कचकी उत्पत्ति और पाण्डवाँका एकचक्रा नगरीमें प्रवेश

वैशाम्यायनवी काते हैं—जनमेजय ! राजसीको पीछे आते | देशकर भीमसेनने कहा, 'हिडिम्बे ! मैं जानता है कि एक्स मोहिनी मायाके सहारे पहले वैरका बदला लेते हैं। इसलिये जा, तू भी अपने भाईका रास्ता नाय।' युधिविसने कहा, 'राम-राम । क्रोधवश होकर भी खीपर हाथ नहीं छोड़ना चाहिये । हमारे दारीरकी रक्षासे भी बक्कर धर्मकी रक्षा है । तुम धर्मकी रक्षा करो । जब इसके भाईको तुमने मार डाला, तब वह हमलोगोंका क्या बिगाड़ सकती है।' इसके बाद हिदिमा कुली और युधिहिसको प्रणाम करके हाथ बोहकर कुलीसे बोली, 'आर्चे ! आप जानती हैं कि कियोंको कामदेवकी पीड़ा कितनी दुसात होती है। मैं आपके पुत्रके कारण बहुत देरसे व्यक्तित हो रही हैं। अब मुझे सुरू मिलना चाहिये। मैंने अपने सगे-सब्बन्धी, कुटुब्बी और धर्मको तिलाञ्चलि देकर आपके पुत्रको पतिके रूपमें वरण किया है।

मैं आप और आपके पुत्र दोनोंकी स्वीकृति प्राप्त करनेथोस्य है। यदि आपलोग मुझे स्वीकार न करेंगे तो मैं अपने प्राण त्याग हूँगी। यह बात में सत्य-सत्य शपधपूर्वक कहती है। आप मुझपर कृपा कोजिये। मैं मृह, मक्त या सेक्क जो कुछ 🗜 आपको [। मैं आपके पुत्रको लेकर जाऊँगी और बोड़े ही दिनोमें सीट आऊँगी। आप मेरा विश्वास कीनिये। जब आपलोग बाद करेंगे, मैं आ जाड़ेगी। आप नहीं कहेंगे, पहुँचा टूँगी । बड़ी-से-बड़ी कठिनाई और आपत्तिके समय मै आयलोगोको बचाऊँगी। आयलोग कही जस्दी पहुँचना बाहेंगे तो मैं पाँठपर खेकर शीध-से-शीध पहुँचा दूँगी। जो आपत्कालमें भी अपने धर्मकी रहा करता है, वह श्रेष्ठ धर्मात्म है ("

युधिहरने कहा—'हिडिम्बे ! तुन्हारा कहना टीक है। सत्यका कमो जल्ह्वन यत करना। प्रतिदिन सूर्यासके पूर्वतक तुम पवित्र होकर भीमसेनकी सेवामें रह सकती हो । भीमसेन दिनभर तुन्हारे साथ खेंगे, सार्यकाल होते ही तुम इन्हें



मेरे पास पहुंचा देना।' राक्षमीके स्वीकार कर लेनेपर भीमसेनने कहा, 'मेरी एक प्रतिज्ञा है। जबतक पुत्र नहीं होगा, तथीतक में तुन्हारे साथ जाया कर्तगा । पुत्र हो जानेपर नहीं ।' हिडिम्बाने यह भी स्वीकार कर लिया । इसके बाद वह भीयसेनको साथ लेकर आकारामागंस उद्ग गयी। अब हिहिम्बा अत्यना सुन्दर कथ धारण करके दिव्य आपूर्वणोसे आधुषित हो मीठी-मीठी बाते करती हुई पहाड़ोंकी बोटियोपा, जङ्गलोमें, सालाबोमें, गुफाओमें, नगरोमें और दिव्य भूमियोंमें भीमसेनके साथ विहार करने लगी। समय आनेपर उसके गर्धसे एक पुत्र हुआ। विकट नेत्र, विज्ञाल मुख, नुकाले कान, भीषण शब्द, लाल होठ, तीखी डार्वे, बड़ी-बड़ी बहि, विज्ञाल प्रारीर, अपरिधित प्रक्ति और मायाओंका स्वजाना । वह क्षणभरमें ही बड़े-बड़े राह्मसोंसे भी बढ़ गया और तत्काल ही जवान, सर्वास्तविद् और वीर हो गया। जनमेजय ! राक्षसियाँ तुरंत गर्भ धारण कर लेली, बका पैदा कर देतीं और चाहे जैसा रूप ढना लेती हैं।

हिडिम्बाके बालकके स्रिप्पर बाल नहीं थे। उसने धनुष धारण किये पाता-पिताके पास आकर प्रणाम किया। पाता-पिताने उसके 'घट' अर्बात् सिरको 'उत्कव' पानी केशहीन देखकर उसका 'घटोत्कव' नाम रख दिया। चठेत्कच पाण्डवोंके प्रति बड़ी ही अद्धा और प्रेम रखता और ये भी उसके प्रति बड़ा खेह रखते। हिडिम्बाने सोचा कि अब भीमसेनकी प्रतिज्ञका समय पूरा हो गया। इसिलये वह वहाँसे चली गया। चठेत्कचने माता कुन्ती और पाण्डवोंको नमस्कार करके वहा, 'आपलोग हमारे पूजनीय हैं। आप नि:संकोच बत्तलाइये कि मैं आपकी क्या सेवा करूँ।' कुन्तीने कहा, 'बेटा! तू कुठवंदाये जयत्र हुआ है और खर्य भीमसेनके समान हैं। इन पाँचोंके पूजीमें तू सबसे बड़ा है।



इस्रोतियं समयपा इनकी सहायता करना।' कुन्तीके इस प्रकार कहनेपा घटोत्कचने कहा, 'मैं राषण और इन्द्रजित्के समान पराक्रमी तथा विशालकाय हूँ। जब आपलोगोंको कोई आवश्यकता हो तो मेरा स्मरण करें। मैं आ जाऊँगा।' यह कहकर उसने उत्तरकी और प्रस्थान किया। जनमेजप! देवराज इन्द्रने कर्णकी शक्तिका आपात सहन करनेके लिये घटोत्कचको अपन्न किया था।

वैज्ञान्यसम्भी काते हैं—जनमेजय ! आगे चलकर पाण्डवोने सिरपर कटाएँ रख की और युक्षोकी छाल तथा मृगद्धमं पहन लिये। इस प्रकार तपस्तियोका येथ धारण करके वे अपनी माताक साथ विकरने लगे। कहीं-कहीं पाताको पीठपर चढ़ा लेते तो कहीं धीरे-धीरे मीजसे चलते। एक बार वे ज्ञाकोंके खाव्यायमें लग रहे थे, उसी समय भगवान् श्रीवेदक्यास उनके पास आये। उन्होंने उठकर उनके बरणोमें प्रणाम किया। ब्यासजीने कहा, 'युधिहिर! मुझे नुमलोगोकों यह विपत्ति पहले ही मालूम हो गयी थी। मैं ज्ञानता था कि दुर्योधन आदिने अन्याय करके तुन्हें राजधानीसे निर्वासित कर दिया है। मैं तुमलोगोंका दिव करनेके लिये ही आया हूँ। तुम इस विवादमयी परिस्वितिसे टु:सी मत होना। यह सब तुम्हारे सुरूके लिये ही हो खा है। इसमें सन्देह नहीं कि मेरे लिये तुमलोग और धृतराष्ट्रके लड़के समान ही हैं, फिर भी तुमलोगोंकी दीनता और बचपन देखकर अधिक लेह होता है। इसलिये मैं तुम्हारे हिलको बात कहता है। यहाँसे पास ही एक बड़ा रमणीय नगर है। वहाँ तुमलोग छिपकर रहो और फिर मेरे आनेकी बाट जोड़ो।

पाण्डवोंको इस प्रकार आश्वासन देकर और उन्हें साथ लेकर वे एकचका नगरीकी और चले । वहाँ पहुँचकर उन्होंने कुन्तीसे कहा, 'कल्याणि ! तुष्हारे पुत्र युधिष्टिर बडे धर्मांठम है। ये धर्मक अनुसार सारी पृथ्वी बीतकर समस्त राजाओपर शासन करेंगे। तुन्हारे और पादीके सभी पुत्र महारथी होंगे और अपने राज्यमें बड़ी प्रसन्नतके साथ जीवन-निर्वाह करेंगे। ये लोग राज्यम्य, अखमेध आदि बड़े-बड़े पत्र करेंगे, अपने सगे-सम्बन्धी और पिजोकों सुली करेंगे और परम्परागत राज्यका किरकालतक उपभीग करेंगे।' व्यासबीने इस प्रकार कड़कर कुन्ती और पाण्डयोंको एक ब्राह्मलके परमें उहरा दिया और जाते-जाते कहा, 'एक पहीनेतक मेरी बार बोहना। मैं फिर आऊँगा। देश और कालके अनुसार सोध-समझका काम करना। तुन्हें बड़ा सुल जिल्ला।' सबने हाथ बोहकर उनकी आजा खीकार की। फिर वे बारे गये।

## आर्त ब्राह्मणपरिवास्पर कुन्तीकी दया

वेशन्ययनवां क्षेत्रं—युधिष्ठिर आदि पाँकां चाई अपनी माता कुर्नाके साध एकतका नगरीमें खका तरह-तरहके दुश्य देखते हुए धिकाने लगे। वे भिक्षकृतिसे अपना जीवन-निर्वाह करते थे। नगरनिवासी उनके गुणोसे मुख होकर उनसे बढ़ा प्रेम करने लगे। वे सायेकाल होनेपर दिनभरकों भिक्षा लाकर माताके सामने रख देते। माताको अनुमतिसे आधा भीमसेन काते और आधेषे सब खेग। इस प्रकार बहुत दिन बीत गये।

एक दिन और सब लोग तो थिक्षाके लिये चले गये थे, परन्तु किसी कारणवदा भीमसेन माताके पास ही रह गये थे। जसी दिन ब्राह्मणके घरमें करूण-क्रन्टन होने लगा। वे लोग बीच-बीचमें किताय करते और रोते जाते। यह सब सुनका कुन्तीका सीहार्दपूर्ण इदय दयासे इकित हो गया । उन्होंने भीमसेनसे कहा, 'बेटा ! इमलोग हाहाणके परमें रहते हैं और ये हमारा बहुत सत्कार करते हैं। मैं प्राय: यह सोबा करती 🛊 कि इस ब्राह्मणका कुछ-न-कुछ उपकार करना चाहिये । कृतज्ञता ही मनुष्यका जीवन है । जितना कोई अपना उपकार करे, उससे बढ़कर उसका करना चाड़िये। अबस्य ही इस ब्राह्मणपर कोई विपत्ति आ पड़ी है। यदि हम इसकी कुछ सहायता कर सके तो डक्ला हो जाये।' भीमसेनने कहा, 'माँ ! तुम ब्रह्मणके दुःस और दुःसके कारणका पता लगा लाओ । मैं उनके लिये कटिन-से-कठिन काम भी कहेगा।' कुत्ती जल्दीसे ब्राइपके परमें नर्पी, मानो गाय अपने वैधे वछड़ेके पास दीड़ी गयी हो। उन्होंने देखा कि ब्राह्मण अपनी पत्नी और पुत्रके साथ मुँह लटकाकर

केता है और कह रहा है— 'विकार है मेरे इस जीवनको ! क्योंकि यह सार्थीन, जार्थ, दुःसी और पराधीन है। जीव अकेता ही धर्म, अर्थ और कामका भोग करना वराता है। इनका क्योंग होना ही उसके किये महान् दुःसा है। अवदय ही मोक्ष सुरक्तकाय है। पान्तु मेरे किये उसकी कोई सम्बादना नहीं है। इस आपित्तसे सुटनेका न तो कोई उपाय टीस्ता है और न में अपनी पत्नी और पुत्रके साथ भाग ही सकता है। तुम मेरी जितेत्विय एवं धर्मात्मा सहचरी हो। टेक्ताओंने तुन्हें मेरी सशी और सहारा बना दिया है। मैंने मन पड़कर तुमसे विवाह किया है। तुम कुलीन, घीलवती और कहोंकी मी हो। तुम सती-साध्वी और मेरी हितेषिणी हो। राह्मसंसे अपने बीचनकी रक्षाके किये में तुन्हें उसके पास नहीं भेत सकता।'

पतिकी बात सुनकर ब्राह्मणीने कहा, 'स्वामिन् ! आप साधारण मनुष्यके समान शोक क्यों कर रहे हैं ? एक-न-एक दिन सभी मनुष्योंको परना ही पहला है। फिर इस अक्ट्यम्बाबी बातके लिये होक क्यों किया जाय। पत्नी, पुत्र अखवा पुत्री सब अपने ही लिये होते हैं। आप विवेकके बलसे किना छोड़ियें। मैं स्वयं उसके पास जाऊँगी। पत्नीके लिये सबसे कड़कर पहीं सनातन कर्तव्य है कि वह अपने प्राचोंको निवाबर करके पतिकी भलाई करे। मेरे इस कामसे आप सुन्ती होंगे और मुझे भी परलोकमें सुन्त तथा इस लोकमें यह पिलेगा। मैं आपके धर्म और लाभकी बात कहती हैं। किस खेड़चसे विवाह किया जाता है, वह अब पूरा हो बुका। आपके मेरे गर्भसे एक पुत्र और एक पुत्री है। आप इन बहाँका जैसा पालन-योषण कर सकते हैं, वैसा में नहीं कर सकती। यदि आप नहीं रहेंगे तो मेरे प्राणेखर ! मेरे जीवनसर्वस्य ! मैं कैसे रहेंगी और इन क्वोंको क्या दशा होगी ? यदि मैं अनाब और विधवा होकर जीवित भी खूँ तो इन बढ़ोंको कैसे रख़ैगी। जब घमंडी और अयोग्य पुरुष इस लड़कीको माँगने लगेंगे, तब मैं इसको रक्षा कैसे कर पाऊँगी। वैसे पक्षी मांसके टुकड़ेपर झपटते हैं, वैसे ही टुष्ट पुरुष विश्ववा कीपर। मैं भला, वैसा जीवन कैसे किता सक्षेगी । इस कन्याको मर्यादामें रताना और बचेको सद्गुणी बनाना मुझसे कैसे हो सकेगा । आपके वियोगमें मैं न रहेगी और आपके तथा भेरे किया इन क्योंकर नाम हो जायगा। आपके जानेसे हम चारोंका विनास हो जायगा, इसलिये आप मुझे भेज दीतिये। खियोंके लिये यह यह सौभान्यकी बात है कि अपने पतिसे पहले ही परलोकवासिनी हो जायै । मैंने सब कुछ छोड़ दिया है, पुत्र और पुत्री भी । मेरा जीवन आपके लिये निकायर है। सीके लिये यज्ञ, तपस्ता, निकम और दानसे भी बढ़कर है अपने पतिका प्रिय और हित । मैं जो कुछ बह रही है, वह आपके और इस बंदाके लिये भी हिलकारी 🕯 । इस त्येकमें सी, पुत्र, मित्र और धन आदिका संघड आपतिसे रक्षाके लिये किया जाता है। आपतिके लिये धनकी रक्षा करे, धन फ्लोकर भी पत्नीको रक्षा करे तथा पत्नी और धन दोनोंको शोकर भी आसकल्याण सम्पादन करे। यह भी सम्बन है कि स्त्रीको अवस्य समझकर वह राक्षस मुझे न मारे। युरुषका वध निर्विवाद है और बॉका सन्देहपना, इसलिये मुझे ही इसके पास चेजिये । अब मुझे करना ही क्या है। अब्धे पदार्थ भोग लिये, धर्म-कर्म कर लिये, पुत्र भी हो बुके, मेरे मरनेमें चला दु:सा ही क्या है। मेरे मर जानेपर आप तो दूसरा विवाह भी कर सकते हैं। क्योंकि पुरुषके लिये अधिक विवाह अधर्म नहीं है और खीके लिये तो यहान् अधर्म है। यह सब सोच-विचास्कर आप मेरी बात मानिये और इन वर्षोकी रक्षाके लिये आप स्वयं रह जलवे और मुझे उस राक्षसके पास भेजिये।' स्रोके ऐसा कहनेपर ब्राह्मणने उसे अपनी क्रातीसे लगा लिया। उसकी आँखोसे आंस् गिरने लगे।

माँ-वापकी दुःसपरी बात सुनकर कन्या घोती, 'आप दोनों दुःसात होकर क्यों अनायक समान से रहे हैं ? देखिये, धर्मक अनुसार आप दोनों मुझे एक-न-एक दिन छोड़ देंगे। इसलिये आज ही मुझे छोड़कर अपनी रक्षा क्यों नहीं कर लेते ? लोग सन्तान इसीलिये चाहते हैं कि वह हमें दुःससे बचावे। इस अवसरपर आपलोग मेरा सदुपयोग क्यों नहीं कर लेते ? आपके परलोकवासी हो जानेपर मेरा यह प्यारा-प्यारा छोटा भाई नहीं बचेगा। मॉ-बाप और भाईकी मृत्युसे आपको बंदापराधराका हो उच्चेद हो जायगा। जब कोई नहीं रहेंगे तो मैं भी तो नहीं रह सकूँगी। आपसोगोंके रहनेसे सकका कल्याण हो जायगा। मैं ही राक्षसके पास बाकर इस बंदाको रक्षा करूँगी। इससे मेरा लोक-परलोक होनों बनेगे। कन्याको यह बात सुनकर मॉ-बाप होनों रोने लगे। कन्या भी बिना रोचे न रह सकी। सबको रोते देखकर नन्छ-सा ब्राह्मण-दिश्च मिठासभरी तोतली बाणीसे कहने लगा— फिताबी! मतताजी! बहिन! मत रोओ। अपेकके पास बा-बाकर वह यही कहने लगा। उसने एक तिनका उठाकर हैसते हुए कहा— 'मैं इतीसे राक्षसको मार डालूँगा।' कचेकी इस बातसे उस दुःलकी धड़ीमें भी तनिक प्रसन्नता प्रस्कृटित हो उठी।

कुनी यह सब कुछ देख-सुन रही थीं। वे अपनेको प्रकट करनेका अवसर देखकर पास बली गर्धी और मुद्रॉपर मानो अपृतको बारा उद्देश्ले हुए बोली, 'ब्राह्मणदेवता ! आपके कुशका क्या कारण है ? उसे जानकर पदि हो सकेगा तो फिटानेको चेहा करूँगी।' ब्राह्मणने कहा, 'तपरिवनी । आपको बात सळनोके अनुरूप है। परन्तु मेरा दुःस मनुष्य न्हीं पिदा सकता। इस नगरके पास ही एक बक नामका राक्षास रहता हैं। उस बलवान् राक्षसके लिये एक गाड़ी अन तबा दो चैसे प्रतिदिन दिये जाते हैं। जो मनुष्य लेकर जाता है, उसे भी वह जा जाता है। प्रत्येक गृहस्थको यह काम करना पड़ता है। परन्तु इसकी बारी बहुत वर्षकि बाद अली है। जो असरे इटनेका यह करते हैं यह उनके सारे कुटुम्बको सा जाता है। यहाँका राजा यहाँसे बोढ़ी दूर केल्सीयगृह नामक स्वानमें रहता है। वह अन्यावी हो गया है और इस विपत्तिसे प्रजाकी रहा नहीं करता । आज हमारी वारी आ गयी है । मुझे उसके धोजनके लिये अन्न और एक यनुष्य देना पहेगा। मेरे पास इतना बन नहीं कि किसीको सरीदकर दे दूँ और अपने सगे-सम्बन्धियोको देनेकी शक्ति नहीं है। अब अपने बुटकारेका कोई उपाय न देखकर मैं अपने सारे **कुटुम्ब**के साथ जाना चाहता हैं। वह दुष्ट सभीको सा डालेगा ।' कुन्तीने कहा, 'ब्राह्मणदेवता ! आप न डरें और न शोक करें, उससे हुटकारेका उपाय मैं समझ गयी। आपके तो एक ही पुत्र और एक ही कन्या है। आप दोनोंमेसे किसीका जाना भी मुझे ठीक नहीं लगता। मेरे पाँच तड़के हैं, उनमेसे एक पापी राज्ञसका भोजन लेकर बला जायगा।'

ब्राह्मणने कहा 'हरे-हरे ! मैं अपने जीवनके लिये

अतिथिकी हत्या नहीं कर सकता। अवस्य ही आप बड़ी कुहीन और धर्मातम हैं, तभी तो ब्राह्मणके लिये अपने पुत्रका भी त्याग करना चाहती हैं। मुझे रूप्ये अपने कल्पायकी बात सोबनी चाहिचे । आत्मवध और ब्राह्मणवधके विकल्पने पुत्रे तो आत्मवध ही श्रेपस्कर जान पहला है। ब्रह्महत्याका कोई प्रापश्चित्त नहीं। अनजानमें भी जहाहत्वा करनेकी अपेक्षा अपनेको नष्ट कर देना उत्तम है। मैं अपने-आप तो मरना बाहता नहीं । दूसरा कोई मुझे मार डालता है तो इसका पाप मुझे नहीं लगेना । चाहे कोई भी हो, जो अपने घर आया, शरणमें आया, जिसने रक्षाको याचना को, अरे मरका डालना बड़ी नृशंसता है। आपतिकालमें भी निन्दित और कुर कर्म नहीं करना चाहिये। मैं स्वयं अपनी पत्नीके साथ मर जाडे, या श्रेष्ठ है। पांतु ब्राह्मणवसकी कात तो में सोच भी नहीं सकता ।' कुन्तीने कहा, 'ब्रह्मन् ! मेरा भी यह दुढ़ निष्ठय है कि जाग्रणकी रक्षा करनी बाहिये। मैं मी अपने पुत्रका अनिष्ट नहीं बाहती हूं। परंतु बात यह है कि राक्ष्म मेरे बरलान, मनसिद्ध और तेजसी पुत्रका अनिष्ट नहीं का सकता । वह राक्षसको भोजन पहुँचाकर भी अपनेको छुक् शेगा, ऐसा मेरा दुव निश्चय है। अवतक न जाने कितने बलवान् और विशालकाय राज्य इसके हासी यारे गये ै । एक भात है, इसकी सूचना आप किसीको न है; क्वोंकि लोग यह विद्या जाननेके किये मेरे पुत्रोंको तंग करेंगे।'

कुन्तीकी बातसे ब्राह्मण-परिवारको बड़ी प्रसन्नता हुई. कुन्तीने ब्राह्मणके साथ जाकर भीमसेनसे कहा कि 'तुप या काम कर हो।' भीमसेनने बड़ी असम्रताके साथ मानाकी वात स्वीकार कर ली। जिस समय भीमसेनने वह काम करनेकी प्रतिज्ञा की, उसी समय युधिद्विर आदि मिक्षा लेकर लीटे। पुधिष्ठिरने भीगसेनके आकारसे ही सब कुछ समझ लिया। उन्होंने एकान्तमें बैठकर अपनी मातासे पूछा, माँ । भीमसेन क्या करना चाहते हैं ? यह उनकी स्वतन हव्हा है या आपकी आज़ा ?' कुन्ती बोली, 'मेरी आज़ा।' युधिहरने कड़ा,



'माँ । आपने वृत्तरेके लिये अपने पुत्रको संकटमें बलकर बढ़े सहसका काप किया है।' कुलीने कहा, 'बेटा ! भीमसेनकी किया यत करो । येने कियारकी कमीसे ऐसा नहीं किया है। हमलोग यहाँ इस ब्राह्मणके छरमें आरामसे रहते हैं। उससे उक्त हेनेका यही उपाय है। मनुष्य-जीवनकी सफलता इसीये है कि वह कभी उपकारीके उपकारको न भूले। उसके उपकारसे भी बहुकर उसका उपकार कर दे। श्रीमसेनपर मेरा विकास है। पैका होते ही वह मेरी गोदसे गिरा था। उसके शरीरसे टकराकर बहुत्न बूर-बूर हो गयी। मेरा निश्चय विद्युत्व व्यक्तिक है। इससे प्रत्युपकार तो होगा ही, धर्म भी होगा।' युधिहिर बोले, माता। आपने जो कुछ समझ-बुक्तकर किया है, यह सब उत्तित है। अवस्य ही भीमेरीन राष्ट्रसको मार इस्तेंगे। क्योंकि आपके हर्व्यमें ब्राह्मणकी रकाके लिये विश्वन् धर्म-धाव है। किंतु ब्राह्मणसे यह अवस्य कह देना चाहिये कि नगरनिवासियोंको यह बात मालुम न

### वकासुरका वध

वैशायायनवी करते हैं-'जनमेनय ! कुछ रात बीत | जानेपर पीमसेन राशसका भोजन लेका बकामुरके बनमें गये और वहाँ उसका नाम ले-लेकर युकारने लगे । वह राक्स विद्यालकाय, वेगवान् और बलदाली वा। उसकी आँसे लाल, दादी-मुंछ लाल, कान नुकीले, मुंह कानतक फटा था । देलकर डर लगता था। भीमसेनकी आवाज सुनकर वह निगलता वा रहा है ? क्या यह यमपुरी जाना चाहता है ?'

तमतमा उठा । वह भीई टेड़ी करके दाँत पीसता हुआ इस प्रकार भीमसेनकी और दौड़ा, मानो घरती फाड़ डालेगा। उसने वहाँ आका देखा तो भीमसेन उसके भागका अन्न सा खें हैं। वह कोचमे आग-बब्ला हो आँसे फाइकर बोला, 'अरे, यह दुर्बृद्धि कीन है, जो मेरे सामने ही मेरा अन्न

भीमसेन हैंस पड़े। उसकी कुछ भी परवा न करके मुँह केर लिया और साते खे। वह दोनों हाब उठाकर घर्षकर नद करता हुआ उन्हें मार डालनेके लिये टूट पड़ा। फिर भी भीमसेन उसका तिरस्कार करते हुए खाते ही रहे। उसने मीमसेनकी पीठपर दोनों हाखोसे दो पूँसे कसकर जमाये। फिर भी वे साते ही गये। अब बकासुर और भी क्रोधित हो एक वृक्ष उलाइकर उनपर इत्पटा। भीमसेन धीरे-धीरे शा-पीकर, हाब-मुँह बोकर हैंसते हुए इटकर लड़े हो गये। राक्षसने उनपर जो वृक्ष चलाया, उसे उन्होंने बावे हावसे प्रवड़ लिया । अत्र दोनों ओरसे वृक्षोकी मार होने लगी । प्रनासान लड़ाई हुई। वनके वृक्षीका विनाश-सा हो गया। वकने रोड़कर भीमसेनको पकड़ा । वे उसे हाथोमें कसकर घसीटने लगे । जब वह बक गया, तब भीमसेन उसे जमीनमें पटककर घुटनीसे रगड़ने लगे। उसकी गरदन पकड़कर दवा दी और लेगोट खींच उसे मोड़कर कयर तोड़ डाली। उसके पुँता सून गिरने लगा तबा हड्डी-पसली टूट जानेसे आण-पसेक उक् गमें।

बकासुरकी विल्लाहटसे उसके परिवारके राज्ञस डर गये और अपने सेवकोंके साथ बाहर निकल आये। श्रीयसेनने उन्हें हरसे अचेत देशकर शहस बंबाया और उनसे यह प्रातं करायी कि अब तुमलोग कभी मनुष्योंको न सताना। यदि भूलसे भी ऐसा किया तो इसी प्रकार तुन्हें भी गरना पड़ेगा। राक्षसोने भीयसेनकी कत लोकार कर ली। भीयसेन बकासुरकी लाग्न लेकर नगरके द्वारपर आये और वहाँ उसे पटककर चुपचाप वले गये। तभीसे नागरिकोंको कसी राज़राके उपहारका अनुभव नहीं हुआ। बकामुक परिवारवाले भी इधर-उद्धर भग गये। भीमसेनने ब्राह्मणके घर जाकर धर्मराज युधिष्ठिरसे वहाँकी सब घटना वह री।

इबर नगरबासी प्रात:काल डठकर बाहर निकले तो देखते हैं कि वह पहाइके समान राक्षस खुनसे लक्षपथ होकर जनीनपर पड़ा है। उसे देखकर सबके रॉगर्ट लड़े हो गये। बात-की-बातमें वह समावार चारों और फैल गया। हजारों नागरिक, जिनमें बच्चे-बूढ़े और क्रियाँ भी थीं, उसे देखनेके लिये आये । सबने यह आलेकिक कर्म देलका आश्चर्य प्रकट किया और अपने-अपने इष्ट्रेक्ताकी पूजा की। लोगोंने पता लगाया कि आज किसकी बारी थी। फिर ब्राह्मणके पास जाकर पूछताल की। ब्राह्मणने यह घटना विपाते हुए कहा. 'आज मेरी बारी थी। इसलिये मैं अपने परिवारके साथ रो रहा था। उसी समय किसी उदारवरित्र मन्त्रसिद्ध ब्राह्मणने आकर येरे दुःसका कारण पूज और प्रसन्नतापूर्वक मुझे विचास दिलाकर बोला कि मैं उस राक्षसको अन्न पहुँचा दुँगा। तुम मेरे बारेमें विन्ता था भय मत करना। वे ही राज्ञसका भोजन लेकर गये थे, अवदय ही यह उन्हींका काम 🖁 ।' सची वर्णके खोग इस घटनासे प्रसन्न होकर बह्योत्सव यनाने रागे। पाण्डव भी यह आनन्दोत्सव देखते हुए नहीं सुरासे निकास करने लगे।

पाण्डवोने क्या किया ? कुपवा वर्णन काविये ।

वैशम्पायनजीने कहा—जनमेजच ! बकासुरको मारनेके पक्षात् पाण्डव वेदाध्ययन करते हुए उसी ब्राह्मणके घरमें निवास करने लगे। कुछ दिनोंके बाद उसके यहाँ एक सदाचारी ब्राह्मण आया। बढ़े आदर-सत्कारसे उसे स्वान दिषा गया। कुन्ती और पाँचों पाण्डव भी उसकी सेवा-सत्कारमें लग खें थे। ब्राह्मणने कथा-प्रसङ्गमें देश, तीर्थ, नदी, नद और राजाओंका वर्णन करते-करते हुम्हकी कवा छेड़ दी तथा होपदीके स्वयंवरकी बात भी कही। पाण्डवाने विस्तारपूर्वक ब्रीपदीकी बन्ध-कवा सुननी बाहो, इसपर वह अतिथि ब्राह्मण हुपदका पूर्वचरित्र सुनाकर कहने लगा—जबसे द्रोणाचार्यने पाण्डवोंके द्वारा हुपद्को पराजित करवाया, तजसे घड़ी-दो-घड़ीके किये भी हुपदको चैन नहीं

# ब्रोपदीके खयंवरका समाचार तथा घृष्टग्रुप्र ओर ब्रोपदीकी जन्म-कथा

जनमंज्यनं पूछा—धगवन् । क्कासुरको मारनेके बाद | मिला । वे ब्रिनित खनेके कारण पूर्वल पड़ गये और डोणावार्यसे बदला लेनेके लिये कर्गसिद्ध ब्राह्मणोकी स्रोजमें एक आअमसे दूसरे आजमपर घूमने लगे । वे शोकातुर होकर यहीं सोचते रहते कि मुझे श्रेष्ठ संतानकी प्राप्ति कैसे हो । किंतु किसी भी प्रकार होणाबार्यके प्रभाव, विनय, शिक्षा और बरिषको नीचा दिलानेमें वे समर्व न हुए।

> राजा हुन्द गङ्गातटपर घूमते-घूमते कल्पाची नगरीके पास एक ब्राह्मण-बस्तीमें गये। उस बस्तीमें ऐसा कोई नहीं था, जो ब्रह्मचर्पका विधिवन् पातन करनेवाला अथवा स्नातक न हो । उनमें कश्यपगोत्रके दो ब्राह्मण बढ़े ही शाल, तपस्वी और स्वाध्यायतील थे। उनके नाम ये याज और उपयाज। उन्होंने पहले होटे पाई उपपाजक पास जाकर सेवा-शुश्रूषाके द्वारा उन्हें प्रसन्न किया और प्रार्थना की कि 'आप कोई ऐसा कर्प कराइये, जिससे मेरे यहाँ डोणको मारनेवाले पुत्रका जन्म हो:

में आपको एक अर्बुद (दस करोड़) गाय दूँगा। यही नहीं, आपकी जो इच्छा होगी, उसे मैं पूर्ण करूँगा।' उपपासने कहा, 'मै ऐसा नहीं कर सकता।' हुपदने फिर भी एक वर्षतक उनकी सेवा की। उपयाजने कहा, 'राजन् ! मेरे बड़े भाई बाज एक दिन वनमें विकार रहे थे। उन्होंने एक ऐसी जमीनपर गिरे हुए फलको उठा लिया, जिसकी शुद्धि-अञ्चिके सम्बन्धमें कुछ पता नहीं था। मैंने उनका यह काम देख किया और सोबा कि वे किसी वसुके ग्रहणमें शुद्धि-अशुद्धिका विचार नहीं करते। तुम उनके पास जाओ, वे तुम्हारा यज्ञ करा देंगे।' उन्होंने याजको सेवा-शुक्रुण



करके उन्हें प्रसन्न किया और प्रार्जना की कि 'मैं डोणसे श्रेष्ठ और उनको युद्धमें मारनेवाला पुत्र जाहता है। आप वैसा यज्ञ मुझसे कराइये। मैं आपको एक अर्बुद गौ दुँगा।' वाजने खीकार कर लिया।

याजकी सम्पतिसे हुपदका यज्ञकार्य सम्पन्न हुआ और अग्रिकुण्डसे एक दिव्य कुमार प्रकट हुआ। उसके शरीरका रंग धषकती आगके समान था। सिरपर मुकुट और झरीरपर कवस था। उसके हायमें धनुष-बाण और लड्ग वे। वह दिव्य कुमार रवपर सवार होकर इधर-उधर विचरने लगा। सभी पाञ्चालवासी हर्षित होकर 'साधु-साधु' का उद्पोष करने लगे। इसी समय आकाशवाणी हुई—'इस पुत्रके जन्मसे हुपदका सारा शोक मिट जावगा । यह कुपार ब्रोणको मारनेके लिये ही पैदा हुआ है।'

उसी वेदीसे कुमारी पाञ्चालीका भी जन्म हुआ। यह सर्वाङ्गसून्दरी, कमलके समान विशास नेत्रोवाली और श्याम वर्णको भी। उसके नीले-नीले पुँचराले बाल, लाल-लाल केंब्रे नल, उपरी जाती और टेड़ी पीहें बड़ी मनोहर थीं। ऐसा जान पहला वा मानो कोई देवाङ्गना मनुष्य-शरीर बारण करके प्रकट हुई है। उसके शरीरसे तुरंतके सिले नील कमलके समान सुन्दर गन्ध निकलकर कोसचरतक फैल रही थी। उस समय वैसी सुन्दरी पृथ्वीभरमें नहीं थी। उसके जन्म लेनेपर भी आकाशकाणीने कहा—'यह रमणीरत कृष्णा है। देवताओंका प्रयोजन सिद्ध करनेके लिये क्षत्रियोंके संहारके ट्येंट्यमें इसका जन्म हुआ है। इसके कारण कौरवोंको बड़ा यय होगा।' यह सुनकर सभी पाक्षालवासी सिंहोंके समान हर्पव्यनि करने लगे। इस दिख्य कुमारी और कुमारको देलकर ह्यदराजकी रानी यानके पास आयी और प्रार्थना करने लगी कि 'वे दोनों मेरे अतिरिक्त और किसीको अपनी माँ न जाने। याजने राजाकी प्रसन्नताके लिये कहा-'एवपस्तु।'

ब्राह्मणीने इन दिव्य कुमार और कुमारीका नामकरण किया। वे बोले, 'यह कुमार बढ़ा घृष्ट (डीठ) और असहित्यु है। बह, रूप, धन अथवा कवच-कुण्डल आदिकी कान्तिसे सन्पन्न है। इसकी उत्पत्ति भी अप्रिकी द्यतिसे हुई है। इसल्जिये इसका नाम होगा 'बृष्टयुम्न' । और यह कुमारी कृष्ण वर्णकी है, इसलिये इसका नाम 'कृष्णा' होगा ।' यह समाप्त हो जानेपर ग्रेणाचार्य पृष्टयुक्को अपने घर ले आये और उसे अस-शक्की विशिष्ट शिक्षा दी । परम बुद्धिमान् होणाचार्य यह जानते वे कि प्रारब्धानुसार जो कुछ होना है, वह तो होकर ही रहेगा । इसलिये उन्होंने अपनी क्रांतिक अनुरूप उस सप्तको बार-बार गर्जना कर रहा था। अत्रिकुण्डसे निकलते ही वह | भी अख-शिक्षा दी, जिसके हाथों उनका परना निश्चित था।

# व्यासजीका आगमन और द्रौपदीके पूर्वजन्मकी कथा

वैशामायनवी कहते हैं—जनपेजव ! होपदीके जन्मकी कथा और उसके स्वयंबरका समाचार सुनकर पाण्डवीका मन बेचैन हो गया। उनको व्याकुलता और द्रीपदीके प्रति प्रीति देसकर कुन्तीने कहा कि 'बेटा ! हमलेग बहुत दिनोसे इस ब्राह्मणके घरमें आनन्दपूर्वक रह रहे हैं। अब यहाँका सब कुछ हमलोग देल चुके; चलो न, तुन्हारी इच्छा हो तो पञ्चाल देशमें बलें।' युधिष्ठिरने कहा कि यदि सब भाइबोकी सव्यति हो तो सलनेमें क्या आपति है। सबने स्वोकृति दे दी। प्रस्थानकी तैयारी हुई।

उसी समय श्रीकृष्णद्वैपायन व्यास पाण्डवोसे विलनेके



क्तिये एकचका नगरोमें आये। सब उनके वरणोमें प्रणाम करके हान जोड़ खड़े हो गये। व्यासजीने एकानामें पाष्ट्रवीका किया सत्कार स्वीकार करके उनके धर्म, सदाचार, शासदा-पातन, पूर्वपूजा, ब्राह्मणपूजा आदिके सम्बन्धमे पुरुकर धर्मनीति और अर्धनीतिका उपदेश किया, वित्र-विचित्र कवाएँ सुनावी । इसके बाद प्रसङ्गानुसार कहने लगे, 'पान्यको ! पहलेकी बात है। एक बड़े महात्वा ऋषिकी सुन्दरी और गुणकती कन्या बी। परंतु क्रयवती, गुणवती और सदावारिणी होनेपर भी पूर्वजन्मोंके बुरे कमेकि फलस्काप किसीने उसे पारीके रूपमें स्वीकार नहीं किया। इससे दु:शी होकर वह तयस्या करने लगी। उसकी दय तपस्यासे भगवान् प्रकर सन्तुष्ट हुए। उन्होंने उसके सामने प्रकट होकर कहा, 'तु मुद्रानीय कर घाँग हो।' उस कन्याको भगवान् इक्तिके दर्जनसे और वर योगनेके हिन्दे कहनेसे इतना हर्ष हुआ कि वह बार-बार कहने लगी—'मैं सर्वगुणयुक्त पति वाहती है।' डांकरमगवान्ते कहा कि 'तुहो पाँच धरतबंशी पति प्राप्त होंगे।' बन्या बोली, 'मैं तो आपकी कृपासे एक ही पति चतार्थी 🐉 चगवान् शंकरने कहा, 'तूने पति प्राप्त करनेके लिये मुक्तसे पाँच बार प्रार्थना की है। मेरी बात अन्यवा नहीं हो सकती। दूसरे जन्ममें तुहो पाँच ही पति प्राप्त होंगे।' पाण्डमा । वही देवस्थिणी कन्या हुण्यकी यजनेदीसे प्रकट हुई है। तुमलोगोंक लिये विधि-विधानके अनुसार वही सर्वाङ्गसून्तरी रून्या निक्षित है। तुम जाकर पाखालनगरमे रहों । उसे पाकर तुपलोग सुखी होओगे ।' इस प्रकार कहकर पान्कवोकी अनुमतिसे व्यासजीने प्रस्थान किया।

# पाण्डवोंकी पञ्चाल-यात्रा और अर्जुनके हाथों चित्ररथ गन्धर्वकी पराजय

आश्रयदाता ब्राह्मणकी अनुमति हे ही और बहते समय आदरके साथ उन्हें प्रणाम किया । वे लोग उत्तरकी ओर बड़ने महारथी अर्जुन मसाल लिये वल रहे थे। उस तीर्वके पास स्वच्छ एवं एकान्त गङ्गाजलमें गन्धर्वराज अङ्गारपर्ग करना निषिद्ध है। लबस्टार ! दूर ही रहे । क्या तुमलोगोंको

वैराग्पायनजी कहते हैं—जनमेजय । भगवान् व्यासके | खेगोके पैरोको धपक और नदीको ओर बढ़ना देख-सुनकर क्ले जानेपर पाप्तवोने बड़ी प्रसन्नताके साथ अपनी माताको । बड़ा क्रोध प्रकट किया और अपने बनुषको टेकारकर आने करके पञ्चाल देशकी यात्रा की। पहले ही उन्होंने अपने | पान्क्योसे बोला, 'अजी, दिनके अन्तमें जब सालिमामधी सञ्चा होती है, उसके बाद असी लव (बालीस निमेष) के अतिरिक्त सारा समय गन्धर्य, यक्ष और राक्षसोंके लिये है। लगे। एक दिन-रात बाजा करनेके बाद वे गङ्गातटके दिनका सारा समग्र तो मनुष्योंके लिये है ही। जो मनुष्य सोमान्नवायण तीर्वपर पहुँचे। उस समय उनके आगे-आगे | त्येषवञ्च हमत्येगोंके समयमें इधर आते हैं, उन्हें हम और राक्तस केंद्र का लेते हैं। इसीसे रातके समय जलमें प्रवेश (चित्ररच) स्थिपोके साथ विहार कर खा था। उसने उन पता नहीं कि मै गन्धर्वराज अङ्गारपर्ण इस समय

गङ्गाजलमें विद्यार कर रहा हूँ ? मैं अपने बलके लिये प्रसिद्ध, कुबेरका प्रिय ससा। और पूरे-पूरे आव्यसम्मानका पहापाती हूँ। मेरे ही नामसे यह बन भी प्रसिद्ध है। मैं गङ्गाके तटपर बाहे कहीं भी मौजसे बिहार करता हूँ। इस समय यहाँ राकस, स्द्रगण, देवता अववा मनुष्य कोई नहीं आ सकता; तुम क्यों आ रहे हो ?'

अर्जुनने कहा, 'अरे मूर्ल ! समुद्र, हिमालयको तयई और गङ्गानदीके स्थान रात, दिन अववा सन्याके समय किसके लिये सुरक्षित हैं ? भूसो-नंगे, अमीर-गरीब, समीके लिये रात-दिन गङ्गा माईका हार खुला है. यहाँ आनेके लिये समयका कोई नियम नहीं। यदि मान भी ले कि तुन्हारी बात ठीक है तो भी हम प्रांति-सम्पन्न हैं, किना समयके भी तुन्हें पीस सकते हैं। कमजोर, नयुंसक हो तुन्हारी पूजा करते हैं। देवनदी गङ्गा कल्याणवननी एवं सबके लिये बेगेक-टोक है। तुम जो इसमें रोक-टोक करना बाहते हो, वह सनतान धर्मक विरुद्ध है। क्या केवल तुन्हारी बंदरपुड़कीसे इसकर हम गङ्गाजलका स्पर्ध न करें ? यह नहीं हो सकता।' अर्जुनकी बात सुनकर विवरका धर्मन स्त्रीवकर जहरीले वाण छोड़ने



प्रारम्भ किये । अर्जुनने अपनी महााल और बालका ऐसा इन्छ घुमाचा, जिससे सारे बाण व्यर्थ हो गये ।

अर्जुनने कहा, 'अरे गन्धर्व ! असके मर्पहाँके सामने धमकीसे काम नहीं बलता । ले, मै तुझसे माया-युद्ध नहीं करता, दिव्य अस बलता हूँ। यह आप्रेयास वृहस्पतिने भरद्वाजको, भरद्वाजने अग्नियेश्यको, अग्नियेश्यने मेरे गुरु

द्रोजाचार्वको और उन्होंने मुझे दिया है। ले, सैमाल।' ऐसा कहकर अर्जुनने आप्रेयास छोड़ा । वित्रस्य स्थ जल जानेके कारण दृष्यरच हो गया। वह असके तेजसे इतना चकरा गया कि रवसे कुदकर मुँकि कत लुड़कने लगा। अर्जुनने झपटकर उसके केश पकड़ लिये और घसीटकर अपने भाइपोंक पास ते आये। गर्थ्य-पारी कुंभीनसी अपने पतिदेक्की रक्षाके लिये युधिष्ठिरकी शरणमें आयी। उसकी प्रारणागति और रक्षा-प्रार्थनासे इक्ति होकर युधिष्ठिरने आज्ञा दे दी कि 'अर्जुन ! इस कार्वहीन, पराक्रमहीन, स्तीरक्षित गन्धर्वको छोड् हो।' अर्जुनने उसे छोड्नो हुए कहा, 'गन्धर्व ! चोक न करो। जाओ, नुस्तारी जान बच गयी। कुरुराज युध्वितः तुन्हे अधवदान देते हैं।' गन्धवेने कहा, 'मैं हार गवा । इसस्टिये अपना अङ्गारपर्ण नाम छोड़े देता हूँ । यह बात बड़ी अच्छी हुई कि मुझे दिव्य असका पर्यत्र पित्र मिला (मै अर्जुनको गन्धवाँको मापा सिलला देना जाहता है। मैं आज चित्रस्वसे दग्धरव हो गया। आज पुझे हराकर भी आपने जीकित क्रोड़ दिया, इसलिये आप सारे कल्याणीके भागन 🖁 । इस विद्याका नाम काशुर्वा है । इसे मनुने सोमको, सोमने विश्वावसूको और विश्वावसूने युद्रे दिया है। इस विद्याका प्रचार यह है कि इसके बलते जगत्की कोई भी वस्तु, चाहे वह जितनी सूक्ष्म हो, नेपके हारा प्रत्यक्ष देख सकते हैं। जो छ: यहाँनेतक एक पैरमे शहा रहे, यह इसका अधिकारी है। परंतु में आपसे अनुनय करता 🕻 कि इसे आप बिना क्रतके ही स्टीकार कर लॉजिये। इसी तिद्यांके कारण हम गन्धर्व मनुष्योसे क्षेष्ठ माने जाते हैं। मैं आप सब भाइयोंको गनावाँक दिव्य वेगज्ञाली और दुबले होनेपर भी कभी न धकनेवाले सी-सी घोड़े देता हूँ। ये बाइते ही आ जाते हैं, बाहते ही बाहे बहाँ चारे जाते और चाहते हैं। अपना रंग बदाल लेने हैं।' अर्जुनने कहा, 'गन्धर्वराज ! मैंने मृत्युसे तुम्हें बचा दिया है, यदि तुम इसलिये मुझे कुछ देना जाहते हो तो मैं लेना पसंद नहीं करता ।' रान्धर्व केला, 'जब सत्युक्त इकट्ठे होते हैं, तब उनका परस्पर प्रेमचाय बढ़ता ही है। मैं आपको प्रेमवदा यह भेट करता हूँ। आप भी मुझे आग्नेय अस दीनिये।' अर्जुनने कहा, 'मित्र ! यह बात ठीक है। हमारी मेत्री अनन्त हो। तुन्हें किसीका भय हो तो बतलाओ । एक बात और बतलाओ कि तुमने इमलोगोपर आक्रमण किस कारणसे किया ?'

गन्धर्यने कहा, 'न आपलोग अग्रिहोत्री हैं और न प्रतिदिन स्मार्त हक्त ही करते हैं। आपके साथ ब्राह्मण भी नहीं है। इसीसे मैंने आक्रमण किया है। आपका यशस्त्री वंश संभीको



मालूम है। नारद आदिते मैंने सुना है और लर्थ भी पृथ्वीकी प्रदक्षिणांके समय सब कुछ देखा है। यें आपके आचार्य,

पिता और युरुवनोसे भी परिचित हूँ। आपलोगोंके विशुद्ध अन्तःकरण, ज्ञम विचार और श्रेष्ट संकल्पको जानकर भी मैंने आक्रमण किया। एक तो खियोंके सामने अपमान नहीं सहा जाता, दूसरे रातके समय बल अधिक बढ़ जानेसे कोध भी अधिक आता है। परंतु आप श्रेष्ट धर्म ब्रह्मकर्यके सप्ते पुजारी हैं। आपके ब्रह्मचर्यके कारण ही मुझे हारना पड़ा। कोई ब्रह्मचर्यहोन क्षत्रिय राजिमें मेरा सामना करता तो उसे मस्ता हो पहला। ब्रह्मचर्यहीन होनेपर भी यदि आगे-आगे ब्राह्मण बल खे हों तो सारी जिम्मेदारी पुरोहितपर खती है। तपतीनदर ! यनुष्पको चाहिये कि अभिलवित कल्याणकी प्राप्तिके लिये अवस्य ही जितेन्द्रिय पुरोहितको कर्ममें नियुक्त करे। अञ्चासकी प्राप्ति और प्राप्तकी रक्षा करनेके लिये गुणवान् पुरोहितकी अत्यन्त आवश्यकता है। तपतीनन्दन ! बिना ब्राह्मणकी सहायताके केवल अपने पराक्रम अचवा पुरकन-परिजनके क्रारा पृथ्वीपर विजय नहीं प्राप्त की जा सकती । इसरिन्ये आप यह निश्चय कर त्रीजिये कि ब्राह्मणको नेता बनानेपर ही जिरकातनक पृथ्वीपालन सम्भव है।"

## सूर्यपुत्री तपतीके साथ राजा संवरणका विवाह

वैज्ञान्यायनवी कहते हैं—जनमेजय । गन्धके मुकसे 'तपतीनन्दन' सम्बोधन सुनकर अर्जुनने कहा, 'गन्धकंछव । हमलोग तो कुनीके पुत्र हैं। किर तुमने तपतीनन्दन क्यों कहा ? यह तपती कौन थीं, जिसके कारण हमें तपतीनन्दन कह रहे हो ?'

गन्धवंग्रजने वहा — अर्जुन । आकादाये सर्वश्रेष्ठ ज्योति हैं भगवान् सूर्य, इनकी प्रभा लगंतक परिव्याप्त है। इनकी पुनीका नाम था तपती ! यह भी इनके-जैसी ही ज्योतिव्यती थी। यह साविजीकी छोटी वहन थी तथा अपनी तपसाके कारण तीनों लोकोये 'तपती' नायसे विख्यात थी। वैसी स्थायती कन्या देवता, असुर, अपस्य, यञ्च आदि किसोकी भी नहीं थी। उन दिनों उसके समान योग्य कोई भी पुरुष नहीं था, जिसके साथ भगवान् सूर्य उसका विवाह करें। इसके लिये वे सर्वदा विकात रहा करते थे।

उन्हीं दिनों पूरुवंशमें राजा ऋक्के पुत्र संवरण बड़े ही बलवान् एवं भगवान् सूर्यके सच्चे भक्त थे। वे प्रतिदिन सूर्योदयके समय अर्ध्य, पाद्य, पुत्र, उपहार, सुगन्ध आदिसे पविज्ञताके साथ उनकी पूजा करते: नियम, उपवास, तपस्थासे उन्हें सन्तुष्ट करते और अहंकारके बिना भक्ति-भाषसे उनकी पूजा करते। सूर्यके मनमें धीरे-धीरे यह बात आने लगी कि ये मेरी पुत्रीके योग्य पति होंगे। बात शी भी ऐसी ही। जैसे आकारसर्थे सबके पूज्य और प्रकाशमान सूर्य हैं, वैसे ही पृथ्वीमें संवरण थे।

एक दिनकी बात है। संवरण पोड़ेपर चड़कर प्रसंतकी तराष्ट्रयों और जंगलये शिकार खेल सो वे। भूल-प्याससे व्याकुल होका उनका क्षेत्र घोड़ा मर गया । ते पैदल ही बलने लगे। इस समय उनकी दृष्टि एक सुन्दर कन्यापर पद्मी। एकानामें अकेली कन्याको देखकर वे एकटक उसकी ओर निहारने लगे। उने ऐसा जान पड़ा यानो सूर्यकी प्रमा ही पृज्ञीयर उतर आधी हो । वे सोचने तये कि ऐसा सुन्दर ऋष तों मैंने जीवनमें कभी नहीं देखा। राजाकी आँखें और मन उसीमें गड़ गये; वे सब कुछ भूरु गये, हिल-डुलतक नहीं सके। चेत होनेपर उन्होंने यहाँ निश्चय किया कि ब्रह्माने विलोकीका रूप-सौन्दर्य मधकर इस मधुर मूर्तिका आविष्कार किया होगा। उन्होंने कहा, 'सुन्दरि! तूप किसकी पुत्री हो ? तुम्हारा क्या नाम है ? इस निर्जन जंगलमें किस उद्देश्यमे विका रही हो ? तुन्हारे इतीरकी अनुपय छित्रसे आधूषण भी समक उठे हैं। त्रिलोकीमें ऐसी सुन्दरी और कोई न होगी। तुम्हारे तिये येरा मन अत्यन्त बञ्चल और लालायित हो रहा है।' राजाकी बात सुनकर वह कुछ न

बोली । बादलमें किजलीकी तरह तत्स्रण अन्तर्धान हो गयी । राजाने उसे दूँढ़नेकी बढ़ी चेष्टा की । अन्तमें असफल होनेपर विलाप कार्त-करते वे निक्षेष्ट हो गये ।

राजा संवरणको बेहोश और धरतीपर पढ़ा देसकर तपती फिर वहाँ आयी और मिठासभरी वाणीसे बोली, 'राजन्! इंडिये, इंडिये। आप-जैसे सत्युक्तको अचेत होकर धरतीपर नहीं लोटना चाहिये।' अमृतधोली बोली सुनकर संवरण उठ गये। उन्होंने कहा, 'सुन्दरि! मेरे प्राण तुन्हारे हाच हैं। मैं सुन्हारे किना जी नहीं सकता। तुम मुझपर दया करो और नुझ सेवकको मत छोड़ो। तुम गान्धर्वविवाहके हारा मुझे खोकार कर लो। मुझे जीवनदान हो।' तपतीने कहा, 'राजन्! मेरे पिता जीवित है। मैं खार्च अपने सम्बन्धमें खतन्त नहीं हैं। यदि आप सबस्था ही मुझसे प्रेम करते हैं तो मेरे पितासे कहिये।



इस परतन्त्र शरीरसे में आपके पास नहीं रह सकती। आय-त्रैसे कुलीन, भक्तवसल और विश्वविश्वत राज्यको पविक्यसे स्वीकार करनेमें मेरी ओरसे कोई आपनि नहीं है। आप नम्रता, नियम और तपस्थाके हारा मेरे पिताको प्रसन्न करके मुझे पाँग लीजिये। में भगवान सूर्यको कन्या और विश्ववन्द्या साविजीको छोटी बहित हैं। यह कहकर उपती आकाश-मार्गसे चली गयी। राजा संवरण वहीं मुखित हो गये।

ा उसी समय राजा संवरणको हुँइते-हुँदते उनके यन्त्री, अनुपायी और सैनिक आ पहुँचे। उन्होंने राजाको जगाया और अनेक उपायोसे चेतमें लानेकी चेष्टा की। होशमें आनेपर उन्होंने सबको लाँदा दिया, केवल एक मन्त्रीको अपने पास रस लिया। अब वे पवित्रतासे हाथ जोड़कर उपरको और मुँह करके भगवान् सूर्यंकी आसधना करने लगे। उन्होंने पन-हो-पन अपने पुरोहित महर्षि वसिष्ठका ध्यान किया। ठोंक बाख्ये दिन वसिष्ठ महर्षि आये। उन्होंने राजा संवरणके पनका सारा हाल जानकर उन्हें आश्वासन दिया और उनके सामने ही धणवान् सूर्यंसे पिलनेके लिये चल पड़े। सूर्यंके सामने जाकर उन्होंने अपना परिचय दिया और उनके स्वायत-प्रका आहिके अनन्तर इच्छा पूर्ण करनेकी बात कहनेपर महर्षि वसिष्ठने प्रणामपूर्वंक कहा, 'भगवन्! पे राजा संवरणके लिये आयको कन्या तपतीको याचना करता. है। आय उनके उन्प्रकृत यहा, धार्मिकता और नीतिप्रतासे परिचित ही है। मेरे विचारसे वह आपकी कन्यांके योग्य पति है।' भगवान् सूर्यंने तत्काल उनकी प्रार्थना खोकार कर ली और उन्होंक साथ अपनी सर्वायुन्तुन्दरी कन्यांको संवरणके पास भेज दिया।

वसिष्ठके साथ तपतीको आते देखकर संवरण अपनी



प्रसम्भाका संवरण र कर सके। इस प्रकार भगवान् सूर्यकी आराधना और अपने पुरोहित वसिष्ठकी शक्तिसे राजा संवरणने तपतीको प्राप्त किया और विधिपूर्वक पाणिप्रहण-संस्कासे सम्बन्न होकर उसके साथ उसी पर्वतपर सुरस्पूर्वक बिहार करने रूपे। इस प्रकार वे बारह वर्षतक वहीं रहे। राजकात मन्त्रीपर रहा। इससे इन्द्रने उनके राज्यमें वर्षा ही बंद कर दी। अनावृष्टिके कारण प्रवाका नाम होने रूपा। ओसतक न पड़नेके कारण प्रवाका नाम होने रूपा। जोसतक न पड़नेके कारण अन्नकी पैदावार सर्वथा बंद हो गयी। प्रवा मर्बादा तोड़कर एक-दूसरेको सूटने-पीटने रूपी। तब वसिष्ठ पुनिने अपनी तपस्त्राके प्रभावसे वहाँ वर्षा सहस्रों वर्षतक सुल-भोग किया।

गन्धर्वराज करते हैं—अर्जुन ! यही सूर्यकन्या तपती | कहा

कावायी और तपती-संवरणको राजधानीमें से आये। इद्र | आपके पूर्वपुरुष राजा संवरणकी पत्नी थीं। इन्हीं पूर्ववत् वर्षा करने लगे । पैदाबार शुरू हो नयी । राजदम्पतिने | तपतीके गर्भसे एका कुरुका जन्म हुआ, जिनसे कुरुवैश इन्होंके सम्बन्धसे मैंने आपको 'तपतीनन्दन'

## ब्रह्मतेजकी महिमा और विश्वामित्रका वसिष्ठकी नेदिनीके साथ संघर्ष

वैशामायनजी कहते हैं—जनमेजय ! गन्धर्वराज क्रिजरकके पुलसे पहर्षि वरिरष्टकी महिमा सुनकर अर्जुनके मनमें उनके सम्बन्धमें बड़ा कौतुहल हुआ। उन्होंने पूछा, 'गन्धर्वराज ! हमारे पूर्वजोके पुरोहित महर्षि वसिष्ठ कौन थे ? कृपपा उनका चरित्र सुनाइये।'

गन्धवने कहा—यहर्षि वरिष्ठ ब्रह्मके मानस पुत्र हैं। उनकी पत्तीका नाम अरुवाती है। उन्होंने अपनी कपस्तके बलसे देवताओंके लिये भी अजेय काम और क्रोधपर विजय प्राप्त कर ली थी। उन्होंने अपनी इन्हियोको बदायें कर लिया था, इसलिये उनका नाम वसिष्ठ हुआ। विश्वापित्रके बहुत अपराध करनेपर भी उन्होंने अपने यनमें क्रांच नहीं आने दिवा और उन्हें क्षमा कर दिया। यद्यपि विद्याप्तिकने उनके सी पुत्रोका नाहा कर दिया वा और वस्तिप्रमें क्टाला लेनेकी पूरी प्रांक्ति थी, किर भी उन्होंने कोई प्रतीकार नहीं किया। पमपुरीसे भी अपने पुत्रोको ला सकते थे, परंतु क्षमावदा पमराजके निपमोका उल्लाहन नहीं किया । उन्होंको पुरोहित बनाकर दक्ष्वाकुर्वासी राजाओं े पृथ्वीपर विजय प्राप्त की थी और अनेकों यह किये थे। आपसोग भी कोई वैसे ही धर्मात्मा और वेदन ब्राह्मणको पुरोहित बनाइये ।

अर्जुनने पूरा—'गन्धवंरात ! वसिष्ठ और विश्वापित्र तो आश्रमवासी थे, उनके वैरका क्या कारण है ?' गन्धर्वने कहा—'यह उपारमान बहा प्राचीन और विश्वविज्ञत है। मैं सुन्हें सुनाता हैं। कान्यकुवन देशमें गाधि नामके एक बहुत बड़े राजा थे। वे राजर्षि कुशिकके पुत्र वे। उन्होंसे विश्वास्त्रिका जन्म हुआ। एक बार विश्वामित्र अपने मन्त्रीके साथ मरुधन्त्र देशमें शिकार खेलते-खेलते बकका वसिष्ठके आजमपर आये। वसिष्ठने विधिपूर्वक उनका स्वागत-सत्कार किया और अपनी कामधेनु नन्दिनीके प्रतापसे अनेको प्रकारके भक्ष्य, मोज्य, लेह्य चोष्य आदिके हुग उन्हें तुम किया। इस आतिथ्यसे विश्वापित्रको बड़ा हर्ष हुआ। उन्होंने महर्षि वस्तिप्रसे कहा कि 'ब्रह्मन् ! आप मुझसे एक अर्बुद गाँएँ वा मेरा राज्य ही ले लीजिये, परंतु अपनी कामधेन नन्दिनी मुझे दे दीजिये।' बसिष्ठ बोले, 'मैंने यह दूधार गाय देखता,



अतिथि, पिता और पक्षोंक लिये रत छोड़ी है। आपके राज्यके बदलेमें भी यह देने योग्य नहीं है।' विश्वापित्र बोले, 'मैं क्षत्रिय 🖁 और आप ब्राह्मण । आप दान्त महातम हैं, तपस्या-लाध्यायमें लगे रहते हैं, आप इसकी रक्षा कैसी करेंगे ? आप एक अर्जुद गायके बदलेंमें भी इसे नहीं दे स्त्रे हैं तो मैं बलपूर्वक ले जाऊँगा, कदापि न छोहूँगा।' वसिष्ठजी बोले, 'आप बलवान् सतिय है, जो जाई तुरंत कर सकते हैं। किर सोच-किचार क्या है?' जब विश्वापित्र बसपूर्वक नन्दिनीको विकवाकर ले जाने रूगे, तब यह बकराती हुई वसिष्ठजीके पास आकर लड़ी हो गयी। वसिष्ठने कहा, 'कल्याणी ! मैं तुष्हारा कन्द्रन सुन रहा हूँ। विद्यापित्र तुष्हें बलपूर्वक छीनकर से वा रहे हैं। में क्षमात्रील ब्रह्मण है। क्या कर्क, लाजारी है।' नन्दिनी बोली, 'भगवन् ! ये सब मुझे चाबुक और इंडोसे पीट रहे हैं, मैं अनाथकी तरह इकरा रही है। आप मेरी उमेक्षा क्यों कर रहे हैं ?' वसिष्ठ उसका कलग-कन्दन सुनकर भी न खुब्ध हुए और न धैर्यसे विचलित । वे जीले, 'क्षत्रियोंका बल है तेज और ब्राह्मणीका क्या। येरा प्रधान बल क्षमा मेरे पास है। तुम्हारी मोज हो तो

जाओं।' नन्दिनीने कहा, 'आपने मुझे छोड़ा तो नहीं है ? यदि नहीं तो जलपूर्वक मुझे कोई नहीं ले वा सकता।' वसिष्ठकों बोले, 'कल्पाणी ! मैंने तुझे नहीं छोड़ा। यदि तुझमें शक्ति है तो रह जा; देख, तेरे बखेकों ये लोग मजबूत रस्तीसे बाँधकर रिखे जा रहे हैं।'

वसिष्ठकी बात सुनकर नन्दिनोंका सिर ऊपर उठ गया। असि लाल हो गर्वी। वह बद्रकर्कश जानि करने लगी। उसकी भीषण मूर्ति देखकर सैनिक भाग बले । जब लोगोने उसको फिर ले जानेकी बेहा की, तब वह सुर्यक समान चमकने लगी। उसके रोम-रोमसे पानी अञ्चारोकी वर्षा होने लगी। उसके एक-एक अहसे पहुच, डांका, शक, यथन, शबर, पीण्डू, किरात, जीन, हुए, सिंहली, वर्चर, कस, यूनानी और मोच्छ प्रकट हो गये तवा हवियार उठाका विश्वामित्रके एक-एक सैनिकपर पाँच-पाँच, सात-सात करके दूर पड़े। भगदह मच गयी। आशुर्य तो यह वा कि मन्दिनी-पशका कोई भी सैनिक विद्याप्तित्रके सैनिकपर प्राणातक प्रहार नहीं करता था । जब उनकी होना बारह जोस थाग गयी और उसे कोई रक्षक नहीं मिला, तब किशामित यह प्रदातेज देशकर आश्चर्यविकत हो गये। अपने श्रविरामानमे उन्हें नहीं ग्लानि हुई। वे उदार होकर कहने लगे, 'क्षत्रिपवलको धिकार है। वास्तवमें जहारेजका बल ही



सका बल है। सब पूछो तो इन दोनोंका कारण तपोबल ही प्रधान है।' यह विकासकर उन्होंने अपना विकास राज्य, सौम्यान्यलक्ष्मी तथा सांसारिक सुक्तमोग छोड़ दिये और तपस्य करने लगे। तपस्यासे सिद्धि प्राप्त करके उन्होंने सारे लोकोंको अपने तेजसे घर दिया और ताहाणस्य प्राप्त किया। उन्होंने इन्होंके साथ सोमचान भी किया था।

## महर्षि वसिष्ठकी क्षमा-कल्मावपादकी कथा

ान्यवंतन चित्रस्य करते हैं-अर्जून । राजा इक्वाकुके वंशमें कल्पावपाद नामका एक राजा हो गया है। एक दिनकी बात है, वह शिकार खेलनेके लिये करमें गया। लौटनेके समय वह एक ऐसे मार्गसे आने लगा, जिससे केवल एक ही मनुष्य वले सकता था। यह बका-माँदा और भूता-प्वासा तो बा ही, उसी मार्गपर सामनेसे शक्तिमुनि आते दोक पड़े। शक्तिमुनि वसिष्ठके सौ पुत्रोपे सबसे बडे थे। राजाने कहा, 'तुम हट जाओ । मेरे लिये राला छोड़ दो ।' शकिनें कहा, 'महाराज ! सनातनधर्मके अनुसार क्षत्रियका यह कर्तव्य है कि वह ब्राह्मणके लिये मार्ग छोड़ दे।" इस प्रकार क्षेत्रोमें कुछ कहा-सुनी हो गयी। न ऋषि हटे और न राजा। राजाके हावमें चावुक बा, उन्होंने बिना सोचे-विचारे ऋषिपर चला दिया। शक्तिमुनिने राजाका अन्वाय समझकर उन्हें शाप दिया कि 'अरे नृपाधम ! तू राक्षसकी तरह तपसीपर चानुक चलाता है: इसलिये जा, राक्षस हो जा।' राजा राजसभावत्कान हो गवा । उसने कहा, 'तुमने मुझे अयोग्य ज्ञाप दिया है; इसलिये | लो,



ले, मैं तुमसे ही अपना राक्षसपना प्रारम्न करता है। इसके

बाद कल्मावपाद प्रतिमृतिको मास्कर तुरंत ला गया। केवल प्रतिमृतिको ही नहीं; वसिष्ठके जितने पुत्र थे, सभीको असने स्ता लिया।

प्रांक और वसिष्ठके दूसरे पुत्रोंके भक्षणमें कल्माक्का राक्षसपना तो कारण वा हो, इसके सिवा विद्यारिकने भी पहले देवका स्मरण करके किकर नामके राक्षसको आज्ञा दी बी कि वह कल्मापपादमें प्रवेश कर जाय, जिसके कारण वह ऐसे नीच कर्ममें प्रवृत्त हुआ। वसिष्ठजीको यह बात मालूम हुई। उन्होंने जाना कि इसमें विद्यामित्रको प्रेरणा है। फिर भी बन्होंने अपने शोकके बेगको वैसे ही ध्यरण कर लिया, जैसे पर्वतराज सुमेठ पृथ्वीको। उन्होंने प्रतीकारकी सामर्थ्य होनेपर भी उनसे किसी प्रकारका बदला नहीं लिया।



एक बार महार्ष वसिष्ठ अपने आक्षमपर लौट यहे है । इसी समय ऐसा जान पड़ा, मानो उनके पीछे-पीछे कोई घडड़ बेदोंका अध्यपन करता हुआ बस्ता है। वसिष्ठने पूछा कि 'मेरे पीछे-पीछे कीन बल रहा है ?' आवाज आपी कि 'मैं आपकी पुत्र-वध् शक्तिपत्नी अदृहयन्ती हैं।' वसिष्ठ बोले, 'बेटी ! मेरे पुत्र सक्तिके समान स्वरसे साड़ बेदोंका अध्यपन कीन कर रहा है ?' अदृहयन्तीने कहा, 'आपका पीछ मेरे गर्भमें है। वह बारह वर्षसे गर्भमें ही बेदाध्यपन कर रहा है।' यह सुनकर वसिष्ठ मुनिको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने सोचा, 'अच्छी बात है। मेरी वंश-परम्पराका उन्होंद नहीं हुआ।' यहां सब सोचते हुए वे लौट ही रहे थे कि एक निजंन वनमें कल्पाथपादसे उनकी भेट हो गयी। कल्पावपाद विश्वापत्रिके हारा प्रेरित उप्र राक्षसमें आविष्ट होकर वसिष्ठ मुनिको जा



जानेके लिये वैद्धा। उस क्रारकमा राष्ट्रसको देशकर अदृश्यन्ती हर गयी और कहते लगी, 'धगवन् । देशिये, देशिये; यह हाथमें सुका काठ लिये घयंकर राक्षस होड़ा आ रहा है। आप इससे पेरी रक्षा कीजिये।' वस्तिहरे कहा, 'बेटी, हरों मत । यह राक्षस नहीं, कल्पाचपाद है।' यह कहकर महर्षि वरिष्ठने हंकारसे ही उसे रोक दिया। इसके बाद उन्होने जलको हायमें लेकर मन्त्रसे अधिमन्त्रित किया और कल्पाक्पाएके डपर डाला । वह तुरंत शायसे मुक्त हो गया । बारह वर्षके बाद आज वह शायसे छुटा । उसका तेज बढ गया, वह होशमें आया और हाथ जोड़कर श्रेष्ठ महर्षि वसिद्वसे कर्ने रूपा, 'महाराज । मैं सुदासका पुत्र कल्याक्याद आपका वजनान है। आज़ा कीजिये, मैं आपकी क्या सेवा कर्क ?' वसिष्ठजीने कहा, 'यह सब बात हो भैया, समय-समयको 🖁 । अब जाओ, तुम अपने राज्यको देखभारु करो । हाँ, इतना ध्यान रखना कि कभी किसी ब्राह्मणका अपवान न हो।' राजाने प्रतिज्ञा की, 'महाभाग्यवान् ऋषिकेष्ठ ! मैं आपकी आज्ञाका पालन करोगा। कभी ब्राह्मणोका तिसकार नहीं करूंगा, उनका प्रेपसे सत्कार कर्कना ।' क्षमाज्ञील महर्षि वसिष्ठ इसी पुत्रवाती राजाके साथ अबोध्यामें आवे और अपने कृपाप्रसादसे उसे पुत्रवान् वनाया ।

इधर बसिङ्के आश्रमण अदृश्यनीके गर्थसे पराश्तरका ज्ञ्च हुआ। खर्थ धगवान् वसिङ्के पराश्तरके जातकमीदि संस्कार कराये। बर्मात्मा पराशर बसिङ्क पुनिको ही अपना पिता समझते बे और 'पिताजी! पिताजी!' कहकर पुकारते बे। एक दिन अदृश्यन्तीने बतलप्रया कि ये तुन्हारं पिता नहीं; दादा है; इसी प्रसङ्गमें परावारजीको यह भी मालूम हुआ कि
मेरे पिताको राक्ष्मने रता डाला। यह सुनकर उनके वित्तमें
बड़ा दु:स हुआ और उन्होंने सब राजाओपर विजय
प्राप्त करनेका निश्चम किया। महर्षि वित्तने प्राचीन
कथाएँ कहकर उन्हें समझाया और आजा की कि 'तुन्हररा कल्याय इसीमें है। तुम क्षमा करो, किसीको पराजित मत करो। तुन्हें मालूम ही है कि इन राजाओकी जग्न्ममें कितनी आवश्यकता है।' विस्तिक समझाने-चुझानेसे पराशरने राजाओंको पराजित करनेका निश्चम तो छोड़ विवा, परंतु राक्षसोंके विनासके लिये धोर यह प्रारम्भ किया। उस यहसे जब राक्षसोंका माहा होने लगा, तब महर्षि पुलस्त्व और वसिष्ठने उन्हें समझाधा—'पराहार! क्षमा ही परम धर्म है। तुष्हारे सभी पूर्वज क्षमाकी मूर्ति हैं। मनुष्य तो वो ही किसीकी मृत्युका निमित्त बन जाता है, तुम यह भयंकर क्रोध त्याग दो।' ऋषियोंकी आज़ासे पराहारने भी ह्या खोकार की और अपने यहाहिको हिमाबलमें छोड़ दिया। वह आंग अब भी राहास, वृक्ष और पत्यरोंको जलाती किस्ती है।

# पाण्डवोंका घौम्य मुनिको पुरोहित बनाना

वैशामाधनवी कहते हैं—जनमेनच ! गन्धर्वशनके मुक्तसे पुरोहितकी महिमा और प्रसङ्गक्या महर्षि विस्तृकी क्षमाशीलता सुनकर अर्जुनने पूछा—'गन्धर्वशन ! तुम तो सब कुछ जानते हो । यह बतलाओं कि हमलोगोंके योग्य वेदम पुरोहित कौन होगा ।' गन्धर्वने कहा, 'अर्जुन ! इसी बनके अलोजक तीर्वमें देशलके छोटे यह धीम्य तपस्य कर रहे हैं। आपलोगोंकी इका हो तो उन्हें पुरोहित बना ले ।' इसके बाद अर्जुनने गन्धर्वशनको विधिपूर्वक आप्रेयाक दिया और प्रसन्नतासे कहा, 'गन्धर्वता ! तुम नो चोई देना बाहते हो, वे अर्था तुन्हारे ही पास रहें। समय आनेपर हम उन्हें ले लेंगे।' इस प्रकार आपसमें एक-दूसरेका सतकार करके गन्धर्व और पाण्डव भगवती मागरचीके रमणीय तटसे अर्थाष्ट्र स्थानकी और चल पड़े।

पाण्डवोने उत्कोचक तीर्थमें धौम्य मुनिके आक्रमपर जाकर उनसे पुरोहित बननेकी प्रार्थना की। धौम्यने कन्द्र मूल, फलमे पाण्डवोंका स्वागत किया और पुरोहित बनना स्वीकार कर लिया। इससे पाण्डवोंको इतनी प्रसन्नता हुई और उन्हें ऐसा मालूम हुआ कि मानो सारी सम्पत्ति और राज्य मिल गया। उन्हें इस बातका पक्का विश्वास हो गया कि अब कवंबरमें ब्रैपरी हमें ही मिलेगी। पाष्ट्रय सनाव हो गये। धौम्य मुनिको भी ऐसा टीकने लगा कि इन बर्मात्मा बीरोंको इनको विचारशीलता, शक्ति और उत्साहके फलस्वस्प शीम ही राज्यको प्राप्ति होगी। सङ्गलाबारके अनन्तर पाष्ट्रवीने हैंपटीके सर्ववरके लिये यात्रा की।



## द्रौपदी-स्वयंवर

वैश्वन्यायनवीं कहते हैं—जनमेवय ! जब नर-ज पान्तव अपनी माताके साथ राजा हुपदके शेष्ठ देश, उनकी पुत्री श्रेपदी और उसके खयंदर-महोत्सकको देखनेके दिखे रवाना हुए, तब उन्हें मार्गमें एक साथ ही जहुत-से अहरणोंके दर्शन हुए । ब्राह्मणोंने पाण्डवांसे पूछा कि 'आपलोग कहाँने बलकर किस स्थानको जा रहे हैं ?' पुधिहिरने उत्तर दिया, 'पूजनीय ब्राह्मणों ! हम सब धाई एक साथ ही रहते हैं और इस समय एकखका नगरीसे आ रहे हैं ।' ब्राह्मणोंने कहा, 'आपलोग आज ही पान्नाल देशके राजा हुपदकी राजधानीमें ब्राह्मिये । वहाँ खयंवरका वहुत बड़ा असव होनेवाला है। हम भी वहीं चल रहे हैं। आहमे, हमलोग साथ-साथ बले ।' युधिहिएने उनकी वात खीकार कर ती, सबलोग एक साथ ही बलने लगे। कुछ आगे बलनेपर उन्हें पहाँचे बेदल्यासके भी दर्शन हुए। राजिमें बहुत-से हरे-घर जनल और सितो कमलोसे



शोभायमान सरोवर देसते हुए तथा स्थान-स्थानपर विशाप करते हुए सब लोग आगे बढ़ने स्तो । सावियोको पाळ्योके पवित्र चरित्र, मधुर खभाव, मीठी वाणी और स्वाध्याय-शीततासे बहुत प्रसन्तता हुई। जब पाळ्योने देशा कि हुम्द्रनगर निकट आ गया है और उसकी बहारदीवारी स्वष्ट दीख रही है, तथ उन्होंने एक कुम्हारके घर डेरा डाल विधा । वे उसके घर रहकर ब्राह्मणोंके समान मिलावृत्तिसे अपना जीवन-निवांह करने लगे। किसी भी नागरिकको यह बात मालूम नहीं हुई कि ये पायहपुत्र है।

राजा हुम्तके मनमें इस बातकी बड़ी लालसा थी कि मेरी

पुत्री होपदीका विवाह किसी-न-किसी प्रकार अर्जुनके साथ हो । परंतु उन्होंने अपना यह विचार किसीपर प्रकट नहीं किया। अर्जुनको पहचाननेके लिये उन्होंने एक ऐसा धनुष बनवाया, जो किसी दूसरेसे झुक न सके। इसके अतिरिक्त उन्होंने आकाशमें एक ऐसा यन टैगवा दिया, जो जकार काटता खुता था। उसीके कपर लेचनेका लक्ष्य रखा गया। हुनद्दे घोषणा कर दी कि जो वीर-रत इस धनुषपर डोरी बड़ाकर इन सबे हुए बाणोसे यूपनेवाले यनाके विज्ञमेसे लक्षकंच करेना, वही मेरी पुत्रीको प्राप्त करेना । स्वयंवरका मच्च्य नगरके ईशान कोणमें एक समतल और सुन्दर ह्यानंपर बनवाया गया था। उसके चारों ओर बढ़े-बढ़े महल, परकोटे, लाइयाँ और फाटक बने हुए थे। ठनके चारों ओर कट्नचारे लटक रही थीं। भीतोंकी क्रैसाई और रंग-बिरंगी व्यवकलाके कारण वे पहल हिमालय-जैसे जान पड़ते थे। राजा हुउटके हारा आयन्त्रित नरपति और राजकुमार क्ववंवर-मञ्जूपमें आबार अपने किये बनाये हुए विमानोंके रायान प्रशासित बैठने लगे। युविष्ठिर आदि पाण्डक भी ब्राइम्मोके साथ राजा हुमहका वैभन देशने हुए वहाँ आये और उन्होंके साथ मैठ गये। यह उत्सवका सोलवर्धी दिन था। हुन्द-कुमारी कृष्णा सुन्दर वस और आमूक्णोसे सज-धजकर इत्यमें सोनेकी वरमाला लिये मन्द्रगतिसे रंग-यज्ञपर्ये आची। शृहद्मुमने अपनी बहिन हौपदीके पास लड़े होकर गम्भीर, मधुर और प्रिय वाणीसे कहा, 'सर्पवरके अदेश्यसे सम्पणन नरपतियो और राजकुमारो । आपलोग ब्यान देकर सुने। यह धनुष है, ये जाण हैं और यह आपलोगोंके सामने लक्ष्य है। आपलोग घूमते हुए चन्त्रके डिड्नेंसे अधिक-से-अधिक पाँच बाणोंके द्वारा लक्ष्यवेश कर दें। जो बस्त्वान्, रूपबान् एवं कुलीन पुरुष यह महान् कर्म करेगा, मेरी व्यारी बहिन होपदी उसकी अर्खाद्विनी बनेगी। मेरी बात कभी झूठी नहीं हो सकती ।' यह घोषणा करनेके अनन्तर शृहसुप्रने द्रोपदीकी ओर देखकर कहा, 'बहिन ! देखो, धृतराष्ट्रके ब्लब्वान् पुत्र दुर्वोधन, दुर्विषह, दुर्मुख, वुष्प्रवर्णण, विविद्यति, विकर्ण, दुश्शासन, युपुत्सु आदि वांस्वर कर्णको साथ लेकर तुम्हारे लिये यहाँ आये हैं। बड़े-बड़े पशस्त्री और कुर्रीन नरपति, जिनमें शकुनि, वृषक, बृहद्बल आदि प्रधान हैं, स्वयंवरमें तुन्हें पानेके लिये यहाँ आये हैं। अञ्चत्वामा, भोज, मणिमान, सब्देव, जयसीन, राजा जिराट, सुक्तर्मा, बेकितान, पौण्ड्रक, बासुदेव, भगदत्त, क्रन्य, क्षित्रापाल, जरासन्य और बहुत-से सुप्रसिद्ध राजा-



महाराजा यहाँ उपस्थित हैं। इन पराक्रमी राजाओंनेसे जो इस लक्ष्यको केथ दे, उसके गलेमें तुम करमाला झल देना।' जिस समय पृष्ट्युप्र इस प्रकार सकका परिकय दे रहा का, उसी समय वहाँ रह, आदिता, वसु, अध्वनीकुमार, साध्य, मरुद्गया, समराज और कुबेर आदि देवता भी विनानीझरा आकारामें आकर रिका हुए। दैता, गरुब, नाम, देवति और मुख्य-मुख्य गर्थां भी उपस्थित हुए। बसुदेवनन्दर बहुरासजी, भगवान् श्रीकृष्ण, प्रधान-प्रधान यहुवंशी और अन्य बहुत-से महानुभाव सार्थंश-महोस्तव देवतेके लिये वहाँ

आये हुए वे

कृष्टद्वस्था वक्तव्य सुनका दुर्योधन, शाल्य, शल्य आदि राजा और राजकुमारीने अपने बह, शिक्षा, गुण और क्रमके अनुसार धनुषको ज्ञुकाकर होरी चढ़ानेकी चेडा की; परंतु उन्हें ऐसा झटका लगा कि वे यमाक-बमाक बरतीपर जा गिरे। बेहोशीके कारण उनका उत्साह तो टूट ही गया; साथ ही उनके मुकुट और हार भी गिर पढ़े, दम फूल गया। बे होपहाँको पानेकी आशा छोड़कर अपने-अपने स्थानपर बैठ गर्व । दुर्वोधन आदिको निराश और ब्दास देसकर धनुर्घर-विरोमणि कर्ण उठा। उसने धनुषके पास जाकर झटपट उसे उठाया और देखते-देखते होरी चढ़ा ही। वह क्षणभरमें ही तस्यको केथ देता कि प्रोपदी जोरसे बोल वटी, 'में चूतपुत्रको नहीं वर्तनो ।' कर्णने यह सुनकर ईम्बांचरी हैसीके साथ सूर्यको देखा और फड़कते हुए धनुषको नीचे रस दिया। जब इस प्रकार बहुत-से लोग निराज हो गये, तब दि।शुपाल धनुष चवानके रिच्ये आया । किनु चनुष उठानेके समय ही नह युटनीक बल नीचे जा प्रमा। जरासन्यकी भी वही दशा हुई और व्या उसी समय अपनी राजधानीके लिये प्रस्थान कर गया। महदेशके राजा शक्यकी भी सही गाँउ हुई, जो किञ्चनाताको हुई भी। जब इस प्रकार बडे-बड़े प्रभावशाली राजा राज्यबेध न कर सके, सारा समाज सहम गया, लक्केपको बातकीततक कंद हो गयी। उसी समय अर्जुनके चित्तमें यह संस्कृप उठा कि अब मैं चलकर लक्ष्यवेध करी।

# अर्जुनका लक्ष्यवेध और उनके तथा भीमसेनके द्वारा अन्य राजाओंकी पराजय

वैद्याणायन्त्री कहते हैं—जनपंत्रय ! ब्राह्मणोके सम्पत्रमें अर्जुन साई हो गये । परम सुन्दा एवं बीर अर्जुनको बनुष बहानेके लिये तैयार देखकर ब्राह्मणलोग बकित रह गये । कोई सोचने लगा कि कहीं यह हमारी हैंसी न करा दे । वहीं राजालोग इसीके कारण ब्राह्मणोसे हेंच न करने लगे । कोई-कोई कहने लगा कि 'यह उसाही वीर है, इसका मनोरस पूर्ण होगा । देखों, यह सिहके समान बलता है, गजराजके समान बलवान् है, यह सब कुछ कर सकता है । यदि इसमें बाकि न होती तो यह ऐसी हिम्मत हो क्यों करता ? तपस्त्री और दृद्धनिक्कपी ब्राह्मणके लिये असाध्य ही क्या है ? ब्राह्मण अपनी शक्तिसे छोटे-बड़े सभी तरहके काम कर सकता है। परशुरामने युद्धमें क्षत्रियोंको जीत लिया, अगस्त्रमें समुद्रको पी लिया ! इसे आपलोग आहोर्वाद दें कि यह तक्ष्यवेश कर ले।' जाहाण आहोर्वादकी वर्ष करने लगे।

जिस समय ब्राह्मणोमें इसी प्रकारकी अनेको बाते हो रही बी, उसी समय अर्जुन चनुकके पास पहुंच गये। उन्होंने धनुककी प्रदक्षिणा की, भगवान् संकर और श्रीकृष्णको सिर् हुकाकर सन-ही-सन प्रणाम किया और धनुकको उठा किया। जिस धनुकको बढ़े-बढ़े और उठा नहीं सके, रोदा नहीं वहा सके, उसी बनुक्को अर्जुनने बिना परिक्रम उदा लिया और बात-की-बातमें होरी बढ़ा दी। अभी लोगोंकी अर्थि अर्जुन्यर ठीक-ठीक जम भी नहीं पायी वी कि उन्होंने पाँच बाल उठाकर उनमेंसे एक सहयपर चलाया और वह पन्नके किहमें होकर जमीनपर किर पढ़ा। बारों तरफ कोलाहरू होने सना, अर्जुनके सिरपर दिख्य पुष्पोकी वर्षा होने लगी, ब्राह्मण अपने दुपट्टे हिलाने लगे। अर्जुनको देखकर हुन्दकी प्रसन्नताको सीमा न रही। उन्होंने मन-ही-मन निद्धाय कर लिया कि अवसर पड़नेपर मैं अपनी सन्पूर्ण सेनाके साथ इस थीरकी सहायता कलेगा। तब यूथिहिरने देखा कि अर्जुनने अपना काम कर लिया, तब वे इस्ट नकुल और सहत्वको लेकर बहासे अपने निवासस्वानपर चले आये। ग्रैपटी हाचमें वरमाला लेकर प्रसन्नताके साथ अर्जुनके पास गयी और उसे उनके गलेमें इस्ल दिया। ब्राह्मणोंने अर्जुनका सत्कार किया और वे ग्रैपटीके साथ रंगभूमिसे बाहर निकते।

जब राजाओंने देखा कि राजा हुपद तो अपनी कन्याका विवाह एक ब्राह्मणके साथ करना चाहते हैं, तब ये बहुत क्रोधित हुए और एक-दूसरेसे वहने लगे—'देखो तो सही, राजा हुपद हमलोगोंको तिनकेकी तरह तुख सपझकर अपनी श्रेष्ठ कन्याका विवाह एक ब्राह्मणके साथ कर देना बाहता है। इमलोगोको बुलाकर ऐसा तिरस्थार तो नहीं करना चाडिये न ! यह हमें कुछ नहीं समझता, इसलिये इसकी परवा न करके इसको पार डालना ही बखित है। इस राजद्वेपी दुरातमाको छोड्नेका कोई कारण नहीं है। क्या हमायोगीमेसे एक भी ऐसा नहीं है, जिसे यह अपनी पुत्रीके धोन्य सन्द्रों ? स्वयंतर क्षत्रियोंके लिये है, उसमें ब्राह्मणीको आनेका कोई अधिकार नहीं है। यदि यह कन्या इमलोगीको वरण नहीं करती तो इसे आगर्मे डाल दिया जाय। ब्राह्मणकुमानने अपलतावश हमस्प्रेगोंका अप्रिय किया है। परंतु को ले ब्राह्मणंके नाते छोड़ देना ही उचित है।' राजाओंने ऐसा निश्चय करके अपने-अपने शस्त्र उठा लिये और बुजदको मार बालनेके लिये दोड़े। राजाओंको क्रोबित देखकर हुन्द हर गर्च । वे ब्राह्मणोकी शरणमें गर्च । हुपदको भयचीत और राजाओंको आक्रमण करते देख भीयसेन और अर्जुन उनके बीचमें आ गये, राजाओंने उन्हींपर बाला बोल दिया। ब्राह्मणीने एक-स्वरसे मुगचर्म और कमण्डलु क्रिलाते हुए कहा, 'इरना नहीं, हम तुम्हारे राजुओंके साथ राखेंगे। अर्जुनने मुस्कराकर कहा—'ब्राह्मणो ! आयत्येग एक ओर खड़े होकर तमाझा देखते रहिये । इन लोगोंके लिये तो मैं ही बहुत 🜓 अर्जुन धनुष वदाकर भीमसेनके साथ पर्वतके सपान अविचल भावसे साढ़े हो गये। मक्रेयन कर्ण आदि वीरोको सामने आते देख वे उनपर टूट पड़े । सभी उपस्थित वीर पुद्धपे ब्राह्मणाँको पारना अधर्म नहीं है, ऐसा कड़कर उनपर आक्रमण करने तमे। अर्जुन और कर्णाह्य स्वमना हुआ। अर्जुनने ऐसे बाण खींच-खींचकर मारे कि कर्ण युद्धमृष्टिये ही असेत-सा हो गया। दोनों बड़ी वीरताके साथ एक-दूसरेको



बोतनेको इच्छामे अपने-अपने हायोको सफाई दिललाने लगे। कर्णने कहा, 'अजी ! आपने तो ब्राह्मण होनेपर भी ऐसे हाथ दिललाये कि मेरी प्रसन्ताको सीमा न रही। आपके मुखपर विषायका कोई सिह नहीं है और हलकीयल भी कहा किलक्षण है। आप कर्ण घनुषेद अध्या परशुराम तो नहीं है ? मुझे तो ऐसा जान पहता है कि मानो स्वयं विष्णु या हन्द्र ही अपनेको किमाजर मुझसे युद्ध कर्ग तो रेवराज इन्द्र और पान्तुनन्दन अर्जुनके सिवा कोई भी मेरा सामना नहीं कर पान्तुनन्दन अर्जुनके सिवा कोई भी मेरा सामना नहीं कर पान्तुनन्दन अर्जुनके सिवा कोई भी मेरा सामना नहीं कर पान्तुराम नहीं हैं। मैं समस्त इस्कोंका रहस्पत्र एक लेष्ठ ब्राह्मण पोद्धा हैं। श्रीपुरुदेवको प्रतापसे ब्रह्मास और इन्द्रासका मुझे अच्छा अध्यास हैं। मैं तुन्हें जीतनेके लिये जमकर साझ हैं। तुम अपना जोर आजमाओ।' महारक्षी कर्ण ब्रह्मसम्बद्धास्त्र प्रतिह्नवीको अनेप समझकर युद्धसे स्वयं हट गया।

जिस समय कर्ण और अर्थुन एक-दूसरेसे पिन्ने हुए थे, क्सी समय दूसरे क्वानपर शक्य और भीससेन एक-दूसरेको करकारते हुए पत्रवाले हाथियोकी तरह युद्ध कर रहे थे। आने सीवकर, पीठे झोंककर एक-दूसरेको पिरानेका प्रपत्न करते और तरह-तरहके दार्व करके पूँसोकी चोट करते। पत्रहाँके टकरानेको तरह दोनोंके ग्रारीर चटचटा रहे थे। दो पहाँतक रुड़-भिड़कर भीमसेनने शक्यको धरतीपर पिरा दिया। सभी ब्राह्मण इसने रुगे। भीमसेनका यह काम और भी अर्ख्यान्तक रहा कि उन्होंने अपने शहको धरतीपर गिराकर भी उसे मारा नहीं।

इस प्रकार जब भीमसेनने शल्यको पछाड़ दिया और कर्ण

भी युद्धसे हट गया तब सभी लोग सर्वोक हो गये, सर्वसम्मतिसे युद्ध बंद कर दिया गया। भगवान् अक्तृष्णने पहले ही पहचान लिया था कि ये तो पाण्डव हैं, इसलिये उन्होंने सब रावाओंको बड़ी नम्रताके साथ समझाया कि इस व्यक्तिने धर्मके अनुसार ग्रैपदीको प्राप्त किया, इसलिये इससे युद्ध करना उचित नहीं है। भगवान् श्रीकृष्णके समझाने-युद्धाने और भीमसेनके पराक्रमसे विस्मित होकर सब लोग युद्ध बंद करके अपने-अपने निवासस्यानपर लौट गये। धीरे-धीर भीड़ छैंटने लगी। भीमसेन और अर्जुन ब्राह्मपोसे थिरे हुए, प्रैपदीको साथ लेकर, अपने निवासस्थान कुन्हारके यस्की ओर बले।

भिक्षा लेका लौटनेका समय बीत चुका वा । माता कुन्ती अपने पुत्रोंके समयपर न लौटनेसे तरह-तरहकी आशंकाएँ कर रही वीं। माताके लेहमय इट्यका यह स्वभाव ही है। वे एक बार सोकती कि कहीं दुवांधन आदि धृतराष्ट्रके पुत्रोंने उनका कुछ अनिष्ट तो नहीं कर दिया, कहीं राक्षसोंसे तो मुठभेड़ नहीं हो गवीं। इसी समय तीसरे पहर भीमसेन और अर्जुन द्वीपडीको साथ लिये कुन्हारके परपर आये।

# कुन्तीकी आज्ञापर ब्रौपदीके विषयमें पाण्डवॉका विचार तथा श्रीकृष्ण और बलरामसे भेंट

वैज्ञापायनम् कडते हैं—जनपेत्रय । घीमसेन और अर्जुनने ग्रैपदीके साथ कुन्हारके घरने प्रवेश करके अपनी धातासे कहा कि 'माँ, आज हमलोग यह धिका लाये हैं।' माता कुन्ती उस समय पाके भीता श्री। बन्होंने अपने पुत्री और भिक्षाको देखे जिना ही कह दिया कि 'बेटा, पाँची भाई मिलकर उसका उपधोग करो।' बाहर निकलकर जब कुन्तीने देखा कि यह तो साधारण भिक्षा नहीं, राजकुमारी प्रीपरी है, तब तो उन्हें बढ़ा पक्षाताय हुआ। ये कराने लगी--'हाय-हाय । मैंने क्या किया ?' वे तुरंत डीपटीका हास पकड़कर युधिद्विरके पास ले गर्पी और बोली — 'बेटा ] जब भीमसेन और अर्जुन इस राजकुमारी ब्रोपधीको लेकर भीतर आपे, तब मैंने बिना देशे ही कह दिया कि तुम सब लोग मिलकर इसका उपभोग करो । मैंने आजतक कभी कोई बात झुठी नहीं कही है। अब तुम बोई पेसा उपाप बताओ, जिससे हौपदीको तो अधर्म न हो और मेरी बात झूठी भी न हो।' युधिष्ठिरने क्षणभर विकार करके माना कुन्तीको ऐसा ही करनेका आश्वासन दिया और अर्जुनको बुलाकर कहा, 'भाई ! तुमने मर्वाद्यके अनुसार प्रीपर्शको प्राप्न किया है। अब विधिपूर्वक अप्ति प्रज्यलित करके उसका पाणिप्रहण करो ।' अर्जुनने कहा, 'भाईजी ! आप मुझे अधर्मका चागी मत बनाइये । सत्पुरुवोने कची ऐसा आचरण नहीं किया है। पहले आप, तब भीमसेन, तदनन्तर मैं किवाह कसै। फिर मेरे बाद नकुल और सहदेवका विवाह हो। इसलिये इस राजकुमारीका विवाह तो आपके ही साव होना चाहिये। साथ ही यह भी निकेदन है कि आप अपनी बुद्धिसे धर्म, यश और हितके लिये जैसा करना उचित समझे, बैसी आज़ा दें। हमलोग आपके आज़ाकारी हैं।' सभी पान्तव



अर्जुनका प्रेम और पमतासे भरा क्वन सुनकर हाँपदीको देखने लगे। इस समय हाँपदी भी उन्हीं लोगोकी ओर देख रही बी। हाँपदीके सौन्दर्प, माधुर्य और सौशील्पसे मुख होकर पाँचों भाई एक-दूसरेकी ओर देखने लगे। उनके मनमें हैंपदी कस गयी। युधिहिरने अपने भाइपोकी मुखाकृतिसे उनके मनका भाव जानकर और महार्थे व्यासके वचनोंका स्मरण करके निष्ठपपूर्वक कहा कि 'हाँपदी हम सब भाइपोकी पत्री होगा।' इससे सभी भाइपोको बड़ी प्रसन्तता हाँ। वे अपने मनमें इसी बातपर विचार करने लगे।

भगवान् श्रीकृष्याने सर्वयसमें ही पाण्डवोंको पहचान तिया वा । अब वे बढ़े भाई बलरामश्रीके साब पाण्डवोंके निवास-स्वानपर आये । उन्होंने वहाँ पाँचों भाइचोंको देखका पहले



धर्मराज युधिष्ठिरके चरणोका स्पर्श किया और अपने-अपने नाम बतलाचे। पाण्डयोने बड़े प्रेमसे उनका खागत-सत्कार किया। रोनी भाइपीने अपनी हुआ कुन्तीके बरणीमें प्रणाम किया । युधिष्ठिरने भगवान् श्रीकृष्णसे कुशल-प्रश्नके अनला पूछा कि 'भगवन् ! हमलोग तो पहाँ छिपकर रह खे हैं। आपने हमें कैसे पहचान लिया ?' घरावान् ब्रोक्ट्याने ईसते हुए कहा, 'महाराज ! क्या लोग क्रियी हुई आगको नहीं दूँड लेते ? आज भीमसेन और अर्जुनने जिस पराक्रमका परिचय दिया है, यह पाप्डवोंके अतिरिक्त और किसमें सम्बद्ध 🕯 ? यह बड़े सीधान्य और आनन्दकी बात है कि दुर्वोधन और उसके मन्त्री

पुरोबनकी अभिलाबा पूरी न हुई। आपलोग लाक्षामयनकी आगसे क्व निकले । आपके संकल्प पूर्ण हो, आपका निश्चय सार्थक हो। अब हमलोग यहाँ अधिक देखक रहेंगे तो लोगोंको पता बल कायेगा। इसलिये हमलोगोंको अपने डोपर जानेको अनुमति कैजिये।' युधिष्ठिरकी अनुमतिसे भगजान् श्रीकृष्ण और वलदेव उसी समय लौट गये।

जिस समय भीमसेन और अर्जुन डीपदीको साथ लेकर कुम्हरके घर जा रहे थे, उस समय राजकुमार धृष्ट्यप्र क्रियकर उनके पीछे-पीछे चलने लगा था। उसने सब ओर अपने कर्मकारियोंको नियुक्त कर दिया और स्वयं सम्बग होकर पान्कवोंके पास ही बैठ रहा । वह पान्कवोंके सब काम बढ़ी सरवधानीसे देख नहा था। बार्च भाइपोने भिक्षा लाकर अपने बढ़े भाई चुबिष्ठिरके सामने रख दी। कुन्तीने ड्रीपदीसे कहा, 'कल्याणि ! यहांते तुम इस चिक्षामेंसे देवताओंका अंश निकालो, ब्राह्मणोको भिक्षा हो, आक्रितोको बाँटो । बबे हुए अज्ञना आधा भीमसेनको दे दो । आधेमें छ: हिसो करके इम्प्लोग जा है।' साब्बी द्रौपदीने अपनी सासकी आज़ामें किसी प्रकारकी हंका किये बिना प्रसन्नतासे उसका पालन किया। योजनके पक्षात् सबके लिये कुदासन विद्याया। स्वाने अपने-अपने मृगवार्न विद्याये और धातीपर ही पह रहे । पान्छवोने अपना सिरहाना दक्षिण दिशाये किया। सिरकी और माता कुन्सी और पैरोकी ओर राजकुमारी द्रोपदी सोवी। सोते समय वे रोग आपसमें रव, हाबी, तलवार, गदा आदिकी ऐसी विचित्र-विचित्र वाते कर रहे थे, मानो कोई सनाविकारी हो ।

# थृष्टद्मुम् और द्रुपदकी बातचीत, पाण्डवॉकी परीक्षा और परिचय

वैसम्पायननी कहते हैं – जनमेजच ! शृहसुन्न पाण्डवोक इतना निकट बैता हुआ था कि वह उनकी बातें तो सुन ही रहा या, ग्रेपदीको देख भी रहा या। उसके कर्मवारी भी उसके साथ ही थे। वहाँकी सन बात देख-सुनकर वह अपने पिता हुमदके पास पहुँचा । हुम्द उस समय कुछ चिन्तित हे रहे वे । उन्होंने अपने पुत्र पृष्टयुप्रको देखते ही पूछा, 'बेटा, डीपटी कर्ती गयी ? उसे ले जानेवाले कीन हैं ? मेरी करना किसी शेष्ठ क्षत्रिय अवदा ब्राह्मणके हाथमें ही पड़ी है न ? कहीं किसी बैरय या शुइको तो नहीं मिल गयी ? क्या ही अच्छा होता, यदि मेरी सीभाग्यवती पुत्री नरस्त्र अर्जुनको प्राप्त हुई होती ?'

सुन्दर नवयुक्कने लक्ष्यवेश किया वा, वह बड़ा ही पुतीला और चीर है—इसमें संदेह नहीं। जिस समय यह बहिन डीपदीको साथ लेकर बाह्मणों और राजाओंके बीबमेसे निकरण, उस समय उसके मुखपर किसी प्रकारके संकोचका <u>भाव नहीं था। उसकी विठाई देखकर राजालोग क्रोधसे</u> जल-पुन उठे और उनपर आक्रमण कर बैठे। उसके साथी पुरुषने देखते-ही-देखते एक विज्ञाल वृक्ष उत्ताद लिया और उससे रावाओंका संहार प्रारम्थ कर दिया। कोई राजा उनका वातलक बाँका नहीं कर सका । वे दोनों मेरी वहिनको लेकर नगरके बाहर कुम्हारके घर गये। वहाँ एक अग्निके समान केजिल्बनी स्त्री बैठी वी। अच्छय ही वह उनकी माता होगी। शृष्टपुमने करा—'पिताजी ! जिस कृष्णमृगवर्मधारी परम । उसके पास और भी तीन परम सुन्दर नवयुवक बैठे हुए हो ।

ठन्नीने अपनी माताके चरणों में प्रणाम करके हैं पदीको प्रणाम करनेकी आता दी और अपनी माताके पास उसे रत्तकर सब भाई पिक्षा माँगने चले गये। पिक्षा लेकर लौटनेपर हैं पटीने माताके आज्ञानुसार देवता, ब्राह्मण आदिको दिया, उन लोगोंको परोसा और कर्च काया। है पदी उनके पैरोको और सोधी। सभी लोग कुछ और पुग्वमं बिछाकर घरतोपन सो रहे वे। सोते समय वे लोग आपसमे को बातकीत कर खे थे, यह ब्राह्मणों, वैदयों या हुई।-कैसी नहीं थी। यह सीधे युद्धाने सम्बन्ध रत्तती बी और वैसी बाते कुलीन व्यक्ति है किया करते हैं। मुझे तो ऐसा मालूम होता है कि हमारी आज्ञा पूर्ण हुई है और अधिवाहसे बच्चे पाण्यवीने हो मेरी बहिनको ज्ञास किया है।

पृत्यपुत्रको काराते राजा कुन्तको कड़ी जसकता हुई । उन्होंने तुरंत उनका परिषय प्राप्त करनेके लिये अपने पुरोहितको भेजा । पुरोहितने पाण्डवोके पास जाकर कड़ा कि "आपल्येग विस्त्रीवी हो । पश्चालराज महात्मा दुन्दने आफोर्जांट्यूकंक आपलोगोंका परिचय जानना चाहा है । वीर युवको ! महाराज कुन्दके मनमें यह किरकालीन अधिलया थी कि विद्यालजाह नरस्त्र अर्जुन ही मेरी पुर्शका पाणिज्ञ्चण करें । उन्होंने मेरे हारा यह संदेश भेजा है कि 'बदि नगककृत्याने मेरी लालसा पूर्ण हुई हो तो बड़े आनन्दकी बात है; इस सम्बन्धने मेरा यहा, पुण्य और हित होगा।" पुण्डिहरको अद्याने भीमसेनने पुरोहिताजीका आदर-सन्कार किया, वे आनन्दने बैठ गये और पूजा जीकार की । पुण्डिहरने कहा, 'मण्डन् !



ताना हुन्दने सर्ववर करके अपनी पुत्रीका विवाह करनेका निक्रय किया था; यह इतियवर्गके अनुकूल ही था। सर्ववर करनेका खेदय किसी व्यक्तिके साथ विवाह करना तो नहीं था। इस वीरने उनके नियमोका यालन करते हुए भरी सभाये उनकी पुत्रीको प्राप्त किया है। अब राजा हुन्दको प्रथ्तानेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इसके हुरा उनकी विरकालीन अधिलावा भी तो पूर्ण हो सकती है। जिस समय धर्मराज पुधिहिर इस प्रकार कह रहे थे, उसी समय राजा हुन्दके दरबारते दूसरा पनुष्य वहाँ आया। उसने धर्मराज पुधिहिरते कहा कि 'महाराज हुन्दने आयलोगोंके भोजनके लिये रसोई तैयार करा तो है, अगलोग नियकर्मते निवृत्त होकर राजकुनारी कृष्णाके साथ वहाँ चलिये। सुन्दर घोड़ोंसे नुते रच आयलोगोंके किये हैं।' धर्मराज पुधिहिरने माता कुन्ती और प्रैपदीको एक रखमे बैदाया और पाँचों पाई पाँच विद्याल रखोंमें बैठकर राजभवनके लिये रवाना हुए।

राजा हुमदने पाण्यकोकी प्रवृत्तिकी परीक्षा लेनेके लिये राजगहरूको अनेक जस्तुओंसे सना दिया था। फल, फूल, आसन, गाय, रस्तियाँ, बीज और कुनकोपयोगी वसुएँ एक ओर सवायी गयी थीं। दूसरी कज़ामें शिलपकराके काममें आनेवारे औजार रहे गये थे। तरह-तरहके शिलोने एक ओर; दूसरी ओर बाल, काजार, घोड़े, रब, कवब, धनुष, काण, शक्ति, ऋहि और पुशुष्त्री आदि युद्धकी सामाप्तर्था प्रोपायमान बी। जाम-जान क्या, आधूका अन्य कक्षाय शोक्त या रहे वे । जिस समय पाण्डलोके रब वहाँ पहुँते, माता कुन्ती और राजकुमारी होपदी तो रनिवासमें कली गयी। राजप्यालको जिमोने बहे आदर-सत्कारके साथ उनकी अगवानी और सम्पान किया । इधर राजा, मन्त्री, राजकुमार, उनके इष्ट-मित्र, कर्मचारी और सम्मानित पुरुष पाण्डवीके शरीरकी गठन, बाल-बाल, प्रभाव, पराक्रम आदि देखकर बहुत आनन्दके साथ उनका स्वागत करने लगे। जो बढ़े कैचे-कैचे और बहुमूल्य राजोबित आसन लगाये गये थे, इनपर पाण्डव बिना किसी विश्वकके जाकर बैठ गये। दस-दसी सोनेके बर्तनोपे बड़ी सन-धनके साथ सुन्दरः सुन्दर घोजन परसने लगे और उन लोगोने उचित रीतिसे सकको प्रहण किया। भोजनके बाद जब सब वस्तुओंको देखने-दिखानेका अवसर आया तब पाण्डवॉने पहले उसी कहामें प्रवेश किया, जिसमें युद्ध-सम्बन्धी वस्तुएँ रखी हुई **र्धि । उनका यह काम देसकर सभी त्येगोंके मनमें यह** 

[ 039 ] सं० म० (खण्ड—एक ) ५

निश्चय-सा हो गया कि ये अवस्य हो पाञ्चव-राजकुमार है।

पद्धातराज हुम्हने धर्मराज युधिहिरको अलग युक्तकर कहा—'आपलोग ब्राह्मण, बैरुब, क्षत्रिय अबचा सुद्र है—यह बात हम कैसे मालूम करें ?' कहीं आपलोग देवता तो नहीं हैं, जो मेरी पुत्रीको ब्राप्त करनेके तिस्ये इस बेक्ने आपे हैं ?' धर्मराज युधिहिरने कहा—'राजेन्द्र ! आपको अभिलामा पूर्ण हुई, आप असल हो । मैं महात्र्या पाण्डुका पुत्र युधिहिर हैं, मेरे बारों माई भीमसेन, अर्जुन, नकुल और सहदेव वहाँ बैठे हुए हैं। मेरी याता कुन्ती राजकुमारी हैंपदीके साथ रनिवासमें हैं।'



## व्यासजीके द्वारा ब्रीपदीके साथ पाण्डवोंके विवाहका निर्णय

धर्मराज पुधिष्ठिरकी बात सुरकर हुम्हकी अतिले प्रसन्नतासे ज़िल वर्डी । आनन्द्रमध हो जानेके कारण वे कुळ भी बोल न सके। हुपदने ज्योन्त्रों करके अपनेको सन्द्राता और पुषिष्ठिरसे वारणावत नगरके लाक्षा-भवनसे निकलका भागने तबा अवतकके जीवन-निर्वाहका समावार पूछा। पुषिष्ठिरने संक्षेपये क्रमञः सक बाते बद ही। तब हुप्दने धृतराष्ट्रको वहुत कुछ हुए-मला कहा और युधिहिरको आश्वासन दिया कि मैं 'तुम्हारा राज्य तुम्हें दिलवा हैंगा।' अनन्तर तनोने कहा कि 'युविष्ठिर । अब तुम अर्जुसको अक्षा हो कि वे विधिपूर्वक डीपटीका पाणिवाहण करें।' युधिष्ठिरने कहा, 'राजन् ! विवाह तो मुझे भी करना हो है ।' हुपद बोले—'यह तो बढ़ी अच्छी बात है, तुन्हीं मेरी कऱ्याका विधिपूर्वक पाणिप्रतृष्ण करो ।' युधिहिरने कहा, 'राजन् ! आपकी राजकुमारी इम सबकी पटरानी होगी। हमारी माताओं ऐसी ही आज़ा दे चुकी हैं। इसलिये आप आज़ा दीजिये कि हम सभी क्रमशः उसका पाणियद्वण करें।' राजा हुमद बोले, 'कुरुवंशभूषण ! तुम यह कैसी बात कर रहे हो ? एक राजाके बहुत-सी रानियाँ तो हो सकती हैं, परंतु एक स्रीके बहुत-से पति हो —ऐसा तो कभी सुननेमें नहीं आया। तुम धर्मके मर्मज्ञ और पवित्र हो, तुन्हें ह्येक्टमर्यादा और धर्मके विपरीत ऐसी बात सोखनों भी नहीं चाहिये।' दुधिहिर

बोले—'महाराज ! वर्षकी गाँत बड़ी सूहव है। हमलोग तो अमे ठीक-ठीक समझते भी नहीं है। हम तो उसी मार्गसे बलते है, किससे पहलेके लोग बलते रहे हैं। मेरी वाणीसे कभी झूठ नहीं निकत्स है। मेरा मन कभी अवर्मकी ओर नहीं जाता। मेरी माताकी ऐसी जाजा है और मेरा मन इसे खीकार करता है।' हम्दने कड़ा—'अच्छी बात है। पहले तुम, तुम्हारी माता और प्रह्मुक सब भित्रकर कर्नक्यका निर्णय करें और फिर बक्तवर्गे। उसके अनुसार वो कुछ करना होगा, कल किया जायना।'

सब लोग इकट्ठे होकर विवार करने लगे। उसी समय भगवान् वेद्यास अवानक आ गये। सब लोगोने अपने-अपने आसनसे उठकर उनका लागत-अधिनन्दन किया और प्रणाप करके उन्हें सर्वप्रेष्ठ स्वर्ण-सिंहासन्पर बैठाया। व्यासनीकी आज्ञासे सब त्येग अपने-अपने आसनपर बैठ गये। कुञल-समाचार निवेदन करनेके बाद राजा हुएवने भगवान् वेद्याससे प्रश्न किया, 'भगवन् ! एक ही बी अनेक पुस्तांकी धर्मपत्नी किस प्रकार हो सकती है ? गुसा करनेमें संकरताका दोव होगा या नहीं ? आप कृपा करके मेरा धर्म-संकट दूर कीविये।' व्यासन्तांने कहा, 'राजन् ! एक बीके अनेक पति हो, यह बात स्वेकाचार और वेदके विस्ता है। समावने यह प्रचलित भी नहीं है। इस विकास तुम लोगोंने क्या-क्या सोख रखा है, यहले अपना मत सुनाओं।'
हुस्तने कहा, 'धगवन, में तो ऐसा समझता हूँ कि 'ऐसा
करना अधर्म है। लोकाचार, वेदाचार और सदाचारके
विपरीत होनेके कारण एक सी बहुत पुरुषोंकी पत्नी नहीं हो
सकती। मेरे विचारसे ऐसा करना अधर्म है।' धृष्टपुत्र खेला,
'भगवन, मेरा भी यही निश्चय है। कोई भी सदाचारी पुरुष
अपने पाईकी पत्नीके साथ कैसे सहवास कर सकता है?'
युधिष्ठरने कहा, 'में आपलोगोंके सामने किरसे यह बात
दुतराता हूँ कि मेरी वाणीसे कभी झूटी बात नहीं निकलती।
मेरा मन कभी अधर्मकी ओर नहीं जाता। मेरी बुद्धि मुझे स्पष्ट
आदेश दे रही है कि यह अधर्म नहीं है। शास्त्रोमें गुरुजनोंके
वचनको ही धर्म कहा गया है और माता गुरुजनोंके तयह
इसका मिल-जुलकर उपभोग करें। मेरी इष्टिमें तो वैसा



करना धर्म हो जैयता है। कुन्तीने कहा—'मेरा बेटा युधिहिर बड़ा धार्मिक है। उसने जो कुछ कहा है, बात वैसी हो है: मुझे अपनी वाणी मिथ्या होनेका भय है। इसलिये आपलोग बताइये कि अब ऐसा कौन-सा उपाय है, जिससे मैं असत्यसे बय जाऊ।' व्यासजीने कहा—'कल्याणि, इसमें सेटेड नहीं कि असत्यसे तुन्हारी रक्षा हो जायगी। हुपद ! राजा युधिहिरने वो कुछ कहा है, वह धर्मके प्रतिकृत नहीं, अनुकृत हो है। परंतु इस बातका रहस्य मैं सबके सामने नहीं बतला सकता। इसलिये तुम मेरे साथ एकान्तमें बाले।' ऐसा कहकर व्यासनी डठ गये और राजा हुपदका हाथ पकड़कर एकान्तमें ले गये। पृष्टगुप्र आदि उनकी बाद देखते हुए वहीं बैठे रहे।

व्यासजीने हुपदाको एकान्तमें ले जाकर ग्रीपदीके पहलेके दो जन्मोको कवा सुनायी और यह बतलाया कि भगवान् इंकरके वरदानके कारण ये पाँचों ही द्रौपदाँके पति होंगे। इसके बाद उन्होंने कहा, 'इयद ! मैं प्रसन्नतापूर्वक तुन्हें दिव्य दृष्टि देता है। उसके द्वारा तुम इन पाण्डवीके पूर्वजन्मके शरीरोंको देखो ।' हपटने भगवान् वेदव्यासके कृपा-प्रसादसे दिन्य दृष्टि प्राप्त करके देशा कि 'पौची पाण्यपोके दिल्य सप चमक रहे हैं। वे अनेकों आचूका धारण किये हुए है, विशास वक्षःस्थलपर दिव्य वस्त्र हैं; वे ऐसे जान पढ़ते हैं मानो कवं भगवान् शिव, आदित्व अधवा वसु विराजमान हो रहे हो । साथ ही उन्होंने यह भी देखा कि उनकी पूर्व डॉपटी विज्य रापसे बन्द्रकरम अथवा अधिकरमके समान वेदीप्यमान हो रही है, मानो उसके कवमें धगवानकी दिव्य माया ही प्रकाशित हो रही हो। वह साप, तेज और कीर्तिके कारण पाञ्चवोके सर्ववा अनुसार रीज रही है।' यह झाँकी देखकर हुपदको बड़ी प्रसन्नता हुई। आश्चर्यसमित होकर उन्होंने व्यासनीके चरण पकड़ तिये। बोल उठे—'धन्य 🖏 धन्य है। आपकी कृपासे ऐसा अनुभव होना कुछ विधित्र नहीं है।' राजा हुफ्दने आगे कहा, 'मगवन् । मैंने आपके मुससे जबतक अपनी कन्याके पूर्वजन्मकी बात नहीं सुनी धी और यह विचित्र दृश्य नहीं देखा या, तभीतक में युधिष्ठिरकी बातका विरोध कर रहा था। परंतु विधाताका प्रेसा ही विधान है. उब उसे कौन दाल सकता है ? आपकी जैसी आज़ा है, वैसा हो किया जायगा। भगवान शंकरने जैसा वर दिया है, चाहे वह धर्म हो या अधर्म, वैसा ही होना चाहिये। अब इसमें मेरा कोई अपराध नहीं समझा जावगा। इसलिये पाँचों पाण्डव प्रसन्नताके साथ डीपटीका पाणिप्रहण करें। क्योंकि द्रीपदी पाँची भाइयोको पत्नोके रूपमें प्रकट हुई है।

#### पाण्डवांका विवाह

अब भगवान् वेदच्यासने हुपदके साव वृधिष्ठिरके पास आकर कहा, 'आज ही विवाहके लिये शुभ दिन और शुभ मुहूर्त है। आज चन्द्रमा पुष्प नक्षत्रपर है। इसलिये आज तुम ग्रेपदीका पाणिप्रहण करो।' आज ही विवाहकार्य सम्पन्न होगा, यह निर्णय होते ही हुपद और पृष्टबुग्न आदिने विकाहके लिये आवश्यक सामग्री जुटानेका प्रवन्ध किया। ग्रेपटीको नहरम-धुलाकर उत्तम-उत्तम वश्व और आधूबण पहनाये गर्व । समय होनेपर द्रीपदी मण्डपमें लागी गर्भी। राजपरिवारके इष्टमित्र, मन्त्री, ब्राह्मण, परिजन, पुरजन कड़े आनन्दसे विवाह देखनेके लिये आ-आकर अपने-अपने योग्य म्हानोपर बैठने लगे । उस समय विवाह-मन्हपका सौन्दर्य अवर्णनीय हो रहा बा। स्नान और सम्बद्धनके अनलर पाँचों पाण्यव भी बस्रालंकारसे सज-धजकर महाराज हुम्दके ऑगनमें आये। उनके आगे-आगे तेजली पुरोदित धीन्य बल रहे वे । येदीपर अप्रि प्रत्वतित की गयी। सुधिहिरने विधिपूर्वक द्वैपटीका पाणिप्रहण किया, हवन हुआ और अन्तर्चे प्रांडों किराकर विवाहकर्म समाप्त किया गया । इसी प्रकार दोव आइयोने भी क्रमञ्जः एक-एक दिन श्रीपदीका पाणिञ्ज्ञण किया। इस अवसरपर सबसे विलक्षण बात यह हुई कि देवर्षि नारहके कथनानुसार ग्रैपदी पुनः प्रतिदिन कन्याधावको प्राप्त हो जावा करती थी। विवाहके अनलर राजा हुन्दने खोजमें बहुत-से रल, धन और लेष्ठ सामत्रियाँ दी। रलोसे जड़ाँ रासे, लगाय, क्तम जातिके घोड़ोंसे जुते सी रथ, सी हाथी, क्खानूकासे विभूषित सौ दासियाँ प्रत्येक समादको दी गर्यो । इसके अतिरिक्त भी बहुत-सा धन, रत्न और अलंकार पाण्यवोको विषे गये। इस प्रकार पाण्डल अपार सम्पत्ति और खोरल होपदीको प्राप्त करके राजा हुपदके पास ही सुकसे रहने छने।

हुपदकी रानियोने कुन्तीके पास आकार, उनके पैरोपन सिर रसकर प्रणाम किया । रेशमी साबी पहने प्रौपदी भी सासको प्रणाम करके हाथ जोड़े नम्र भावसे उनके सामने खड़ी हो



गयो । तक कुन्तीने बढ़े प्रेयसे अपनी झीलवती पुत्र-तब् र्रापटीको आशीर्वाद की हुए कहा, जैसे इन्प्राणीने इन्हास, लाहाने अग्रिसे, रोहिणीने चन्द्रमासे, दमयनीने नरहसे, अरुकतीने बसिष्ठसे और तक्ष्मीने बगवान् नारावणसे प्रेम-नम निकाया है, वैसे ही तुम भी अपने पतिचोंसे निभाना । तुम आयुव्यती, वीरप्रसकिनी, सीचाप्यवती और परिव्रता होकत मुख भोगो । अतिथि, अन्यागत, साथु, बुढे और बालकीकी आवध्यत तथा पालन-पोषणये ही तुष्हारा समय व्यतीत हो । तुम अपने सम्राट् पतियोकी पटरानी बनो । जगत्के सारो सुरा तुर्चे मिले और तुप सो वर्णतक उनका उपयोग करो।'

मगवान् ऑक्न्याने पाणवीका विवाह हो जानेपर भेटके क्यमें केंदूर्व आदि मिलायोसे जड़े हुए खणांलंकार, कीरली कपड़े, देश-विदेशके बहुमून्य कमान, दुशाने, सेकड़ी दासियाँ, बड़े-बड़े घोड़े, दावी, रख, करोड़ों मोहरें और छकड़ी सोना भेजा । युधिद्विरने भगवान् ब्रोकृष्णको प्रसन्नताके लिये सब कुछ बढ़े हर्षमे खीकार किया।

# पाण्डवाँको राज्य देनेके सम्बन्धमें कोरवाँका विचार और निर्णय

वैराग्यायनवी कहते हैं—जनमेज्य ! सभी राजाओंको अपने गुप्तकरोसे शीघ्र ही मालूम हो गवा कि होपर्दका विकाह पाण्डवोके साथ हुआ है। तक्यवेध करनेवाले और कोई नहीं, स्वयं वीरवर अर्जुन थे। उनका साथी, जिसने शल्यको पटक अपने साथी अख्यकामा, शकुनि, कर्ण आदिके साथ हुपदकी दिया था और पेड़ उसाइकर बड़े-बड़े राजाओंके एके एड़ा राजधानीसे हस्तिनापुरके रिप्ये स्टीट पड़ा। दुःशासनने

हुआ। उन्होंने पाण्डवोके बच नानेसे प्रसन्नता प्रकट की और कौरवोके दुर्व्यवहारमें सिन्न होकर उन्हें विकास ।

दुर्योधनको यह समाचार सुनकर बढ़ा दुःल हुआ। यह दिये थे, भीमसेन वा । इस समाचारसे सभीको बड़ा आक्षर्य | दुर्चोधनसे यीमे त्वरसे कहा, 'भाईजी, अब मैं ऐसा समझ रहा

है कि भाग्य ही बलवान् है। प्रयक्षमें कुछ नहीं होता। तभी तो पायद्वव अवतक जी रहे हैं। उस समय सभी कौरव दोन और निरादा हो रहें थे। उनके हस्तिनापुर पहुँक्नेयर वहाँका सब समावार सुनकर विदुश्वीको बड़ी प्रसक्ता हुई। वे उसी समय धृतराष्ट्रके पास जाकर बोले— 'महाराज, धन्य है, धन्य है। कुरुवंशियोंकी अभिवृद्धि हो खी है।' धृतराष्ट्र भी प्रसन्न होकर कहने लगे कि 'बड़े आनन्दको बात है, बड़े आनन्दकी बात है।' धृतराष्ट्रने ऐसा समझ लिया था कि प्राप्त मेरे पुत्र दुर्योधनको मिल गयी। इसलिये उन्होंने तखन्तरको गहने भेजनेकी आजा देते हुए बढ़ा कि 'बर-इस्को मेरे प्राप्त



लाओं।' विदुत्ते जतलाया कि डीयदीका विवास पाण्यवीके साथ हुआ और वे बढ़े आनन्दसे हुपदकी राजधानीये निवास कर खे हैं। सुतराष्ट्रने कहा, 'विदुर, पाण्यवीको तो मैं अपने पुत्रोंसे भी बढ़कर प्रधार करता है। उनके औक्तसे, विवाहमें और हुपद-जैसा सम्बन्धी प्राप्त होनेसे मैं और भी प्रसन्न हुआ हैं। हुस्तके आक्रपसे वे बहुत ही सीह अपनी उन्नति कर लेंगे।' विदुत्तने कहा, 'मैं चाइता है कि जन्मभर आपकी बुद्धि ऐसी ही बनी रहे।'

जब विदुर महाँसे बले गये, तब दुर्योधन और कार्णन धृतराष्ट्रके पास आकर कहा कि 'महाराज, विदुरके सामने इपलोग आपसे कुछ भी नहीं कह सकते। आप उनके सामने सबुओंकी बढ़तीको अपनी बढ़ती मानका हुई प्रकट करते हैं ? हमें तो रात-दिन राष्ट्रओंके बलके नाशको धुनमें लगे रहना बाहिये। हमें तो अभीसे कोई ऐसा उपाय करना बाहिये, जिससे वे आगे बलकर हमारी राज्यसम्बन्धिको हविया न सके ।' वृतराष्ट्र बोले-'बेटा, यही तो मैं भी कहता हूँ। परंतु विदुरके सामने वाणीसे तो क्या, बेहरेसे भी मेरा यह भाव प्रकट नहीं होना बाहिये। कहीं वह मेरे भावको भींप न ते, इसलिये में उसके सामने पाण्डवीके ही गुणोंका बस्तान काता हूँ। तुम दोनों इस समय जो करना उचित समझते हो, वह बतताओं।

दुर्वोधरनं करा—पिताजी, मेरा तो ऐसा विचार है कि कुछ किकासी गुसकर एवं चतुर ब्राह्मणोंको भेककर कुन्ती और माहोक पुत्रोमें परमुद्धाव उत्पन्न करा दिया जाय अथवा राजा हुन्द, उनके पुत्र और प्रक्रियोंको लोगका फेट्रोमें फैसाकर बाहमें कर लेना चाहिये और उनके हारा उनको वहाँसे रिकताबा देना चाहिये। यह उपाय भी कर सकते हैं कि होपदी उन्हें छोड़ दे। यदि किसी तरह घोरचा देकर भीमसेनको मारा वा सके, तब तो सारा काम ही बन जाय। भीमसेनको मारा वा सके, तब तो सारा काम ही बन जाय। भीमसेनको किना अर्जुन तो हुमारे कर्णको उनके पास भेज हीजिये। जब से लोग कर्णके साथ यहाँ कर जायेंगे तो फिर पहलेकी तरह क्येई-न-कोई उपाय किया जायेंगे तो फिर पहलेकी तरह क्येई-न-कोई उपाय किया जायेंगे तो फिर पहलेकी तरह क्येई-न-कोई उपाय किया जायेंगे और सहानुभूति प्राप्त करनेके पहले ही उन्हें मार हालना बाह्मिये। मेरी तो यही सस्तह है। कर्ण ! इस सम्बन्धमें तुन्हारी क्या राय है ?

कर्ण कल-'हुबाँधन, मैं तो तुन्हारी राघ पसंद नहीं करता । तुष्हारे वतलाये हुए उपायोंसे पाण्डवीका वक्समें होना सम्बद्ध नहीं द्विताता। में आपसमें इतना प्रेम करते हैं कि यनपुटावका कोई हंग नहीं दीसता। सबका प्रेम एक ही स्त्रीमें है और वह विवाहके द्वारा प्राप्त है, इससे उनकी घनिष्ठता और भी सिद्ध होती है। राजा हुपद भी एक क्षेष्ठ पुरुष हैं। यह धनका लोभी नहीं। तुम सारा राज्य देकर भी उसे पाण्डवांके विपक्षमें नहीं कर सकते । जबतक श्रीकृष्ण पादवोंकी सेना लेकर पाण्डवोंको राज्य दिलवानेक लिये राजा दुपदके यहाँ नहीं पहुँचते, तजीतक तुम अपना पराक्रम प्रकट कर सी। बात यह है कि श्रीकृष्ण पाणावोंके लिये अपनी अपार सन्यति, सारे थोग और राज्यका भी त्याग करनेमें नहीं विचकेंगे । इसलिये मेरी सम्मति तो यह है कि हम एक बहुत बड़ी सेना लेकर अभी चढ़ाई कर दें और हुपदको हराकर पाण्डांको पराक्रममं ही मार हाले; क्योंकि पाण्डव साम, दान और भेद-नीतिसे वशमें नहीं किये जा सकते। उन वीरोंको तो केवल वीरतासे ही मार डालना वाहिये।' **क्**तराष्ट्रने कहा, 'बेटा कर्ण ! तुम शस्त्रमा-कुशल तो हो ही, नीतिकुशल भी हो । जो कुछ तुमने कहा है, वह तुम्हारे

अनुस्त्रप है। परंतु मेरा विकार यह है कि आचार्य द्रोण, भीष्मपितामह, विदुर और तुम दोनों—सब मिलकर इस सम्बन्धमें फिर विचार कर लो और ऐसा उपाय निकालों, जिससे परिणायमें सुख मिले।'

राजा धृतराष्ट्रने भीव्यपितामह आदिको बुलवाया। सब स्रोग गुप्त स्थानमें बैठकर विचार करने रूगे । भीव्यक्तिम्याने कहा, 'मुझे पाण्डवोके साथ वैर-किरोध करना पसंद नहीं है। मेरे लिये यूतराष्ट्र और पाण्डु तथा दोनोंके लड़के एक-से हैं। में सबसे एक-सा प्यार करता हूँ। जैसे मेरा धर्म है पान्कवोंकी रक्षा करना, वैसे ही तुमलोगोंका भी है। मैं पाण्डवोसे झगड़ा करनेका समर्थन नहीं कर सकता। तुम उनके साथ मेल-**धिलापका बर्ताय करो और उनका आधा राज्य दे दो। जैसे** तुम इस राज्यको अपने बाप-दारोका समझते हो, वैसे ही यह उनके बाय-दादोंका भी तो है। दुर्वोधन ! यदि यह राज्य पाण्डबोको नहीं मिलेगा तो तुप या भरतवंत्रका कोई भी पुरुष अपनेको उस राज्यका स्वत्वाधिकारी कैसे कह सकेगा ? तुम जो अभी राजा कर बैठे हो, यह धर्मके विपरीत है। तुमसे भी पहले वे राज्यके अधिकारी है। तुन्हें हैसी-सुद्रासि उनका राज्य लोटा देना बाहिये। इसीने तुन्हारा और सब लोगोंका धला है, अन्यथा नहीं । तुम अपने सित्यर करनंकका टीका क्यों रूपा रहे हो ? जबसे मैंने सुना कि कुन्ती और पाँचों पाण्डव भस्म हो गये, तबसे मेरी अस्तिके सामने अधेरा छा गया था। उनके जलनेका होच जिलना तुमपर लगाया गया, उतना पुरोचनपर नहीं । अब पाञ्चवीके जीवित रहने और पिलनेसे तुम्हारी अपकीर्ति मिटायी जा सकती है। पाप्तवाँके जीवित रहते सर्व इन्द्र भी उन्हें उनके राज्यसे विश्वत नहीं कर सकते । वे बुद्धिमान् और धर्मांचा हैं । आपसमें मेल-जोल भी रकते हैं। उन्हें तुमने अवतक जो राज्यसे दूर रखनेका प्रथल किया है, यह अधर्म है। धृतराष्ट्र, में तुन्हें स्पष्टकवसे अपनी सम्पति बतलाये देता हूँ। यदि तुन्हें धर्मसे रतीधर भी प्रेम है, तुम मेरा प्रिय और अपना कल्याण करना चाहते हो, तो शीव्र-से-शीव्र पाष्ट्रबोका आधा राज्य उन्हें लीटा दो।'

होपाचार्यने कहा—धृतराष्ट्र । पित्रोंका यही बर्म है कि जब उनसे कोई सलाह पूछी जाय तो वे धर्म, अर्च और बशकी वृद्धि करनेवाली सम्मति दें। में महात्मा पीव्यको सम्मति यसेद करता है। सनातन धर्मके अनुसार में यही ठीक समझता है कि पाण्डवोंको आधा राज्य दे दिया जाय। आप किसी प्रिथवादी पुरुषको हुम्दकी राजधानीमें भेजिये। वह पाण्डवों और नववस् होपडोंके लिये अनेको प्रकारके रक्ष और सामग्री

लेकर काय और हुपदसे कहे कि 'महासज हुपद ! आपके यांका वंदाये सम्बन्ध होनेसे समस्त कुरुवंदरको, राजा यृतराष्ट्र और दुर्योधनको बड़ी प्रसक्ता हुई है। इसे ये अपने फुल और गौरवको पृद्धि मानते हैं।' इसके बाद यह कुन्तों और पान्हवोंको आधासन दे, समझाते-युझावे। जब उन लोगोंके कितमें आपके प्रति विकासका क्य हो जाय और वे सानत हो जाये, तब उनके सामने यहां आनेका प्रस्ताव व्यक्तियत करे। हुपदको औरसे स्वीकृति मिल जानेपर दुःशासन और विकर्ण सेना एवं सामनोसहित जाकर सम्मानके साथ द्रौपदी और पाण्डवोंकों ले आवे। वन्ने उनका पैतृक राज्य दे दिया काय। उनका आदर करनेसे सारी प्रका आपपर प्रसन्न होगी, क्योंकि सब लोग ऐसा ही वाहते हैं। इस प्रकार में स्पष्ट रूपसे पहाला भोजाको सम्मतिका अनुसोदन करता है और आपके हितकी सलाह देता हैं। इसीमें आपके बंदाकी पलाई है।

चीन्यपितायह और द्रोणावार्यकी बात मुनकर कर्ण जल-भून रहा बा। उसने कहा कि, 'यहाराज, पितामह भीवा और आवार्य क्रेण आपके द्वारा सब प्रकारसे सम्मानित और संस्कृत हैं। आप प्राप्तः इनसे अपने हितकी संस्ताह लेते ही राते हैं। यदि विधाताने आपके भाग्यमें राज्य लिखा है तो सारे संसारके प्राप्तु हो जानेपर भी वक्त आपके हाभसे नहीं छिन सकता। यदि कोई अपने इदयके भावको शियाकर बुरे इरादेसे अध्यक्तको सङ्गल बतावे तो समझदार पुरस्का समका कहा नहीं मानना चातिये। आप तक्यं चुद्धिमान् हैं। मन्त्रियोकी सलाह अच्छी है या बुरी, इसका निर्णय आप स्वयं करिजये । क्योंकि आप अपना हित और अहित तो भलीभौति समझते ही हैं। होणाचार्यने कहा कि, 'अरे कर्ण ! मैं तेरी दुकता समझ रहा हूँ। तेरा इदय दुर्भावसे परिपूर्ण है। तू पाञ्चवीका अनिष्ठ कानेके लिये हमारी सलाहको अनिष्ठ-कारियाँ बतला रहा है। येने अपनी समझसे कुनवंशकी रक्षा और हिनकी बात कही है। यदि हमारी सलाइसे कुरुवंशका अहित दील पड़ता हो तो तुझे जिससे वित दीसे, वही कह । मैं कहें देता हूँ कि हमारी सलाह न माननेसे शीध ही कारवर्षशका विनादा हो जायगा।"

क्युरने कहा—महाग्रज, हितेबी बन्धु-बान्धवीका यह कर्मका है कि वे निसंकोच आपके हितकी बात कह दें। परंतु आप किसीको बात सुनना भी तो नहीं बाहते। इसीसे उनकी बातको हदपमें स्वान नहीं देते। पितासह भीष्म और आचार्य द्रोणने बहुत हो जिय और हितकर बात कही है। परंतु आपने अभी उन्हें कहाँ स्वीकार किया ? मैंने खूब सोच-विचारकर देख किया है कि भीषा और द्रोणसे बढ़कर आपका कोई मित्र नहीं है। ये दोनों महापुसन अवस्ता, बुद्धि और शास्त्रज्ञन आदि सभी वातोंमें सबसे बहे-बहे हैं। इनके हदयमें आपके और पाष्ट्रके पुत्रोंके प्रति समान खेड-पात है। बाये हावसे भी बाण बलानेवाले अर्जुनको और तो क्या, त्वयं इन्द्र भी युद्धमें नहीं जीत सकता । महावाह प्रीम जिसकी मुजाओंमे द्रम हजार हावियोका बल है, उसको देवतालोग भी युद्धा कैसे जीत सकते हैं ? रण-बॉकुरे स्कूल-स्तृदेव अवचा थेर्य, द्या, क्षमा, सत्व और पराक्रमके मुर्तिमान विषय धर्मराज पुधिष्ठिरको ही युद्धके प्रशा किस प्रकार हराया जा सकता 🕯 ? आपको समझ लेना चाहिये कि पान्डवीके पश्चमें खर्च श्रीवलरामजी और सामकि है। घगवान् श्रीकृषा उनके सरमहकार है। बलवान् एवं असंख्य बदुवंदी उनके लिये प्राचीकी बाजी लगानेको तैयार है। यदि युद्ध हुआ तो पाण्डलोकी क्रिय निश्चित है। यदि मान भी ले कि आपका पश निर्वल नहीं है, फिर भी जो काम येल-जोलसे निकल सकता है, अरे प्रगड़ा-क्लेब्र करके संदेहास्पद बना देना कहाँकी चुद्धिमानी है ? जबसे प्रजाको यह बात मानूय हुई

है कि पाञ्चय जोकित हैं, तबसे सभी नागरिक-अनागरिक उनके दर्शनके लिये उत्पुक्त हो रहे हैं। इस समय पाण्डवीके बिरुद्ध कोई काम करनेसे राज्यविद्रय हो जायगा। आप पहले अपनी प्रजाको प्रसन्न कॉजिये। दुर्योधन, कर्ण और घन्तुनि आदि अधर्मी और दुष्ट हैं। इनकी समझ अभीतक कथी है। इनकी बात यत मानिये। मैंने आपको पहले ही सूचित कर दिया बा कि दुर्योधनके अपराधसे सारी प्रजाका सत्यानाइ। हो जायगा।

शृतसङ्गने कहा—'कियुर, मोष्मियतामह एवं आचार्य होण बहे ही बुद्धिमान् एवं अहिंग्लुल्य हैं। इनकी सलाह मेरे परम दिलकी है। तुमने भी जो कुछ कहा है, उसे में स्वीकार करता है। युधिहिर आदि पांची पाण्यय जैसे पाण्डुके पुत्र हैं, वैसे ही मेरे थी। मेरे पुत्रोकी तरह ही राज्यपर उनका भी अधिकार है। तुम पहाल देशमें जाओ और राजा हुपदकी अनुमतिसे कुनी, होयदी तथा पाण्डशेको सल्हारपूर्वक यहाँ ले आओ।' युवराहको आहासे विदुर्ग्य हुपदकी राजधानीके लिये प्रस्थान किया।

### विदुरका पाण्डवाँको हस्तिनापुर लाना और इन्द्रप्रस्थमें उनके राज्यकी स्थापना

वैद्यामायनजी काते हैं-जनमेजम । महात्मा बिहुर रचनर सवार होकर पाञ्चवोके पास राजा हुम्हकी राजधानीये गये । विदर्जी हुम्द, पायहव एवं डीपदीके लिये तरह-तरहके राव और उपहार अपने साथ से गये थे। वे पहले नियमानुसार राजा हुपदसे मिले। उन्होंने विदुरका बड़ा सतकार किया। कुशल-प्रश्नके अननार बिदुर ब्रॉकुणा और पाञ्चकोसे मिले । <u>क्रन स्प्रेगोने जिहुरजीकी बड़े प्रेमसे आवभागत की । क्रिटुरजीने</u> पुसरापृक्ती ओरसे बार-बार पाण्डबोका कुदाल-मङ्गल पूछा और सबके किये कार्य हुए उपहार अर्थित किये। उपयुक्त अवसर पाकर महातम विदुरने ब्रोकृष्ण और पाणकोके सामने ही हुपदसे निसेद्ध किया कि 'यहाराज, आपलोग कृपा करके मेरी प्रार्थनायर ध्यान दें। महाराज बुतराहूने अपने पुत्र और पश्चिमोसहित आपसे कुशल-मङ्गल पूछा है। आपके साथ विवाहसम्बन्ध होनेसे उन्हें अत्यन्त प्रसन्ता हुई है। पितामह भीव्य और होणाचार्यने भी आपको कुकल जननेके सिये बड़ी उत्सकता प्रकट की है। इस अवसरपर वे जितने प्रसन्न है, उतनी प्रसन्नता उन्हें राज्य-सरकारे भी नहीं होती। अब आप पाण्डवोको हस्तिनापुर भेजनेको तैयारी काँकिये। सभी कुरुवंशी पाण्डवाँको देखनेके लिये उक्कन्ठित हो रहे हैं। कुरुकुलकी नारियाँ नववध् डीपटीको देखनेके लिये प्रस्तान कर रहे हैं।"



लालायत हैं। पाण्डवोंको भी अपने देशसे बले बहुत दिन हो गयं। ये भी वर्ड़ी बानेके लिये उत्सुक होंगे। आप अब इन लोगोंको वर्ड़ी बानेको आज्ञा दे। आपसे आज्ञा प्राप्त होते ही मैं वर्ड़ी संदेश भेज दूँगा कि 'पाण्डव लोग अपनी माता कुत्ती और नक्क्यू ग्रीयटीके साथ आनन्द्रपूर्वक हस्तिनापुरके लिये प्रस्तान कर रहे हैं।' राजा दुपदने कहा—'महात्मा विदुर, आपका कहना ठीक है। कुरुवंशियोंसे सम्बन्ध करके मुझे भी कम प्रसकता नहीं हुं है। पाण्डवांका अपनी राजधानीमें वाना तो अवित ही है, परंतु ये अपनी जवानसे यह बात कह नहीं सकता। जानेके लिये कहना मुझे क्षेत्रमा नहीं देता।' युधिव्रिपने कहा 'महाराज, हमलोग अपने अनुवरोसहित आपके अधीन है। जाप प्रसक्तासे जो अद्मा देगे, वहीं हम करेगे।' भगवान् श्रीकृष्णने कहा, 'मैं तो ऐसा समझता है कि पाण्डवांको इस समय हस्तिनापुर जाना चाहिये। वैसे राजा हुपद समस्त पर्नोके मर्मात हैं। वे वैसा कहें, वैसा करना चाहिये।' हुपद बोले, 'पुरुवोत्तम घगवान् श्रीकृष्ण देश-कालका विचार करके जो कुछ कह रहे हैं, वहीं मुझे ठीक जैवता है। इसमें संदेड नहीं कि मैं पाण्डवोंसे जितना प्रेम करता है, जना ही चगवान् बीकृष्ण भी करते हैं। पाण्डवोंको जितनी मञ्जलकामना श्रीकृष्ण करते हैं, उतनी खर्थ पाण्डव भी नहीं करते।'

इस प्रकार सत्त्रह करके पाञ्चव राजा हुन्दारे जिया हुए और घरावान् श्रीकृत्वा, महात्र्या विदुर, कुन्ती तथा श्रैपटीके साथ हस्तिनापुर पर्वृत्व गये। रास्त्रीये किसीको किसी प्रकारका कष्ट नहीं हुआ। जब राजा धृतराष्ट्रको यह बात मालून हुई कि त्रीर पाण्डव आ रहे हैं तथ उन्होंने उनकी अगवानीके विश्वे विकर्ण, विज्ञसेन और अन्यान्य कौरवोको थेजा। ग्रेणाचार्य और कृपाबार्य भी गये। सब लोग नगरके पास हो पाण्डवीसे मिले और उन लोगोंसे पिरकर पाण्डवीने हिकानापुर्ग्ने प्रवेश किया। पाण्डवीके दर्शनके लिये सारे नगरनिकासी टूट पहले थे। उनके दर्शनसे प्रजाका शोक और दुःस दुर हो गया। प्रजा आपसमें पाण्डवीकी प्रशंसा करके कहने लगी कि यदि हमने दान, होम, तप आदि कुछ भी पुण्यकर्म किया हो तो उसके फलस्वक्रय पाण्डव जीवनभर इसी नगरीये रहे।

पाण्यवाने राजसभामें जाकर राजा धृतराष्ट्र, भीव्यपितामां और समल पूज्य पुल्बोक बरणोमें प्रणाम किया। उनकी आज्ञासे भोजन-विज्ञाम करनेके अननार बुल्बानेपर वे किर राजसभामें गये। धृतराष्ट्रने कहा, 'पुधिहिर, तुम अपने भाइयोंके साथ सावधानीसे मेरी बात सुनो। अब तुमलेगोका दुर्योधन आदिके साथ किसी तस्त्रका झगड़ा और मनमुख्य न हो, इसलिये तुम आधा राज्य लेकर साम्ब्रव्यस्वये अपनी राजधानी बना त्से और वहीं रहे। वहीं तुन्हें किसीका कोई भय नहीं है; क्योंकि जैसे इन्द्र देवताओंकी रहा करते हैं, वैसे ही अर्जुन तुमलोगोकी रहा करेगा।' पान्ववाने राजा धृतराष्ट्रकी यह बात स्वीकार की और उनके करणोमें प्रणास करके साम्ब्रव्यस्थमें रहने लगे।



व्यास आदि महर्षियोने शुध मुहूर्तमें धरती नापकर शास्त्रविधिके अनुसार राजभवनकी नीव डलवाधी । बोड़े ही दिनोमें वह तैयार होकर स्वर्गके समान दिखायी देने लगा। युधिष्ठिरने अपने बसाये हुए नगरका नाम इन्द्रपत्त्व रसा। नगरके चारों ओर समुद्रके समान गहरी ऋाई और आकाराको युनेवाली बहारहीवारी बनायी गयी थी। बहे-बढ़े फाटक, डैंबे-डैंबे महरू और गोपुर दूरसे ही दीस पड़ते थे। स्सान-स्वानपर अन्त-शिक्षाके अलाई वने हुए थे। पहरेका बड़ा कड़ा प्रकथ था । बर्डियाँ, तोप, कनूके और अन्याना पुद्धसम्बन्धी यन स्वान-स्वानपर लगाचे हुए थे। सड़के बोड़ी, सीभी और ज़ब्ह भी। देवी बाबाके लिये भी उपाय कर दिये गये थे। अयरावतीके समान इन्द्रप्राथ नगरी सुन्दर-सुन्दर भयनीसे सुशोधित औ। नगर तैवार होते ही विधिन्न भाषाओंके जानकार ब्राह्मण, सेठ, सामुकार, कारींगर और गुणीजन आ-आकर बसने लगे। बड़े-बड़े ज्यानं, उपवन हरे-घरे फल-पुच्चोंसे लदे वृक्षोंसे परिपूर्ण हो रहे थे। कहीं मस्त भोर नाच रहे हैं तो कहीं कोकिताएँ कुहु-कुहू कर रही हैं। पक्षियोंका कलस्व निराला ही था। तरह-तरहके शीशमहरू, तता-कुक्क, विज्ञशासारी, नकारी पहाड़, कृत्रिम झाने, बाबसियाँ स्वान-ल्यानपर शोधायमान श्री। सफेद, लाल, नीले, पीले कमल सुगन्धिका विस्तार कर रहे थे। नगरको बनावट और प्रकाकी रतनतासे पञ्छवाँको बड़ी प्रसन्नता हुई। उनका आया राज्य पिल गया, नगर बस गया, दिनों-दिन वस्रति होने लगी। जब पाळव बेलटके होकर राज्य-भोग करने लगे, तब भगवान् ब्रोकृष्ण और बलराम उनसे अनुमति लेकर द्वारका सहे गये।

### इन्द्रप्रस्थमें देवर्षि नारदका आगमन, सुन्द और उपसुन्दकी कथा

जनमैजयमे पूळा—भगवन् ! इन्द्रबत्त्वका राज्य पानेके बाद पाण्डवॉने वया-क्या किया ? उनकी धर्मपळी द्रौपदी उनके साथ कैसा व्यवहार करती वी ? वे एक प्रवीमें आसक होनेपर भी पारस्परिक वैमनस्य और विरोधसे कैसे बच्चे रहे ? मैं उनकी कथा विस्तारसे सुनना बाहता हूँ, आप कृपा करके सुनाइये।

वैशम्पायनकीने कहा—जनमेजव, महालेजाबी सत्यवादी धर्मराज युधिष्ठिर अपनी यजी द्रीपदीके साव इन्द्रप्रकार्य सुसपूर्वक रहकर भाइयोकी सहायताले सम्पूर्ण प्रजाका पालन करने लगे । सारे दाबु उनके वक्तमें हो गये, वर्ष और संहाबारका पालन करनेके कारण उनके आनन्द्रये किसी प्रकारकी कमी नहीं थी। एक दिनकी बात है, सभी पाष्ट्रव राजसमार्गे बहुमूल्य आसन्तेपर बैटे हुए राजकान कर रहे थे। उसी समय खेळासे विवस्ते हुए देवर्षि नास वहाँ आ पाँचे । पुधिष्ठिरने अपने आसनसे उठकर उनका स्वापन किया और उन्हें बैठनेके लिये श्रेष्ठ आसन दिया। देवर्षि नारहकी विधिपूर्वक अर्ध्य, पाश आदिसे पूजा की गर्धी। युधिहिस्ने बड़ी नप्रतासे उन्हें अपने राज्यकी सब बाते निकेदन की। नारवजीने उनके सम्यानार्थं पूजा म्हीकार करके उन्हें बैठनेकी आज्ञा दी । ग्रैपदीको देवर्षि नारदके शुभागमनका समाचार भेक विमा गया। इतिस्थली ब्रोपदी बड़ी परिवता और सावधानीके साथ देवर्षि नास्ट्रके धास आयी और प्रणाम करके बड़ी यर्पादाके साथ दाव जोड़कर गढ़ी हो नयी। देवर्षि नारदने आद्यीयांद देकर ग्रैपदोको रनिवासपे जानेकी आज्ञा दे दी।

हीपदीके बले जनेम देवर्ष जादने प्रकारको द्वारको पुरावन करा—बीर पाण्डावो । प्रशासनी हीपदी तुम पौची पाइपोको एकमात्र धर्मपत्नी है, इसलिये तुमलोगोंको कुछ ऐसा नियम बना लेना वाहिये जिससे आपसमें किसी प्रकारका झगड़ा-बलेड़ा न खड़ा हो। प्राचीन समयकी बात है, असुर-वंझमें सुन्द और उपसुन्द नामके से माई हो गये हैं। उनमें इतनी पनिष्ठता भी कि उनपर कोई हमला नहीं कर सकता था। से एक साथ ग्रन्थ करते, एक साथ सोते-वागते और एक साथ ही खाते-पीते थे। पहंतु से दोनों तिलोगमा नामकी एक ही खीपर ग्रिझ गये और एक-दूसरेके प्राचीके पाइक बन गये। इसलिये 'तुमलोग ऐसा नियम बनाओ, जिससे आपसका हेल-मेल और अनुग्राग कभी कम न हो और न कभी आपसमें पून्ट हो पड़े।'

पुधिष्ठिरके विस्तारसे पृष्ठनेपर देवर्षि नारदने सुन्द और

जनमेजयने पूजा—भगवन् ! इन्द्रतस्थका राज्य पानेके बाद | उपसुन्दकी कवा प्रारम्भ की। उन्होंने कहा कि



'हिरण्यकशिपुके वंशमें निकृत्य नामका एक महावली और प्रतापी देख था। उसके से पुत्र बे--सुन्द और उपसुन्द। सेनों बढ़े शक्तिशाली, पराक्रमी, कुर और दैल्पीके सरदार थे। उनके ज्हेरप, कार्य, धाव, सुल और दुःल एक ही प्रकारके थे। एकके दिना दूसरा न तो कहीं जाता और न कुछ साता-पीता ही था। अधिक तो क्या—ने एक प्राय, दो देह थे। होनोकी वृद्धि भी एक-सी ही होने लगी। उन्होंने विलोकीको वीतनेकी इच्छासे विधिपूर्वक दीवा प्रहण करके विकासकारण तपस्या प्रारम्भ की । वे भूसे और प्यासे रहकर बटा-बल्कल धारण किये हुए केवल हवा पीकर तपस्या करने लये। उनके प्रतिरपर मिट्टीका देर लग गया। केवल एक अगूठेके बलपर सब्दे होका दोनों हाब कपर उठाये वे सूर्यकी और एकटक निहारते रहते। बहुत दिनीतक ऐसी तपस्या करनेसे किच्छ पर्वत भी प्रभावित हो गया। उनकी तपस्थाका फल देनेके लिये स्वयं ब्रह्माची प्रकट हुए और उनसे वर मॉगनेको कहा। सुन्द-उपसुन्दने ब्रह्माजीको देख, हाथ जोड़कर कहा—'प्रभो, यदि आप हमारी तपस्पासे प्रसन्न हैं और हमें वर देना चाहते हैं तो ऐसी कृपा कीजिये कि हम दोनों श्रेष्ठ मायावी, अञ्च-शक्तोक जानकार, खेवरानुसार रूप बदलनेवाले, बलबान् एवं अमर हो जाये।' ब्रह्माजीने कहा, 'अयर होना तो देवताओंकी विशेषता है। तुन्हारी तपस्पाका यह उद्देश्य भी नहीं बा । इसलिये अमर होनेके सिवा और जो कुछ तुमने माँगा है, वह प्राप्त होगा।' दोनों भाइयोने कहा,



'पितामह, तब आप हमें ऐसा वर दीजिये कि हम संसारके किसी भी प्राणी या पदार्थके हारा न मरें। हमारी मृत्यू कभी हो तो एक-दूसरेके हायसे ही हो।' जहाजीने उन्हें यह वर दे दिया और फिर अपने लोकको बले गये तवा ने दोनों वर पाकर अपने घर लौट आये।

सुन्द और उपसुन्दके बन्यु-वान्यवोकी प्रसन्ताकी सीमा न रही। दोनों भाई सज-धजकर उत्तव पनाने लगे। 'साओ-पीओ, मीज उद्धाओं' की आजानसे उनका नगर गूँज बठा। अब नगरमें घर-घर इस प्रकार उत्सव होने लगा तक सुन्द और उपसुन्दने बड़े-बुड़ोंकी सलाहसे दिग्विजयके लिये यात्रा की। बन्होंने इन्द्रलोक, यक्ष, राक्षस, नाग, ग्लेक आदि सकपर विजय प्राप्त करके सारी पृथ्वी अपने वज्ञमें करनेकी वेहा की । दोनों भाइयोंकी आज्ञासे असुरगण पूम-पूनकर ब्रह्मार्थ और राजर्षियोका सत्यानाङ्ग करने लगे। वे ब्राह्मणाँके अग्रिक्षेत्रकी अग्रि उठाकर पानीमें फेंक देते। तपस्तियोक आक्रम उसड़ गये। उनमें टूरे-फूटे कमण्डलु, सुवा और कलक्षोंके ही दर्शन होते थे। जब सहिदलोग दुर्गम स्थानीमें जा-जाकर छिपने लगे तब वे दोनों असुर हाबी, सिंह और बाघ बनकर उनकी इत्या करने लगे । ब्राह्मण और इतियोका विध्वेस होने लगा। यत, स्वाध्याय और उत्सवोंके बंद होनेसे चारों और हाहाकार मध गया। बाजरके कारोबार बंद हो गये । संस्कारोंका लोप होने और हड्डियोंका डेर लग जानेसे पृथ्वी भयंकर हो गयी।

इस भवानक हत्वाकाण्डको देलकर जितेन्द्रिय ऋषि-युनि और महात्याओंको बड़ा कष्ट हुआ। सब मिलकर ब्रह्मलेकर्ये गये। उस समय ब्रह्माजीके पास महादेव, इन्द्र, अप्रि, वायु, सूर्व, बन्द्र आदि देवता, वैसानस, वालस्क्रिन्य आदि सभी विद्यमान थे। यहर्षियों और देवताओंने बड़ी नमताके साथ ब्रह्मार्थके सामने वह निवेदन किया कि सुन्द एवं ठपसुन्दने प्रजाको किस प्रकार चौपट किया है और कितने निद्वा कर्म किये हैं। ब्रह्माबीने क्षणध्य सोचकर विश्वकर्माको बुरवसा और कहा कि तुम एक ऐसी अनुपम सुन्दरी स्त्री बनाओं, जो सर्पाको लुपा ले। विद्यकर्माजीने बहुत सोच-विचारकर एक जिलोकसुदरी अपरशका निर्माण किया। संसारके श्रेष्ठ कांका जिल-जिलमर अंश लेकर उसका एक-एक अङ्ग बनावा गया बा। इसलिये ब्रह्माजीने उस सुन्दरीका नाम 'तिलोत्तमा' रखा। तिलोत्तमाने ब्रह्मजीके सामने हास कंडकर पूछा कि 'भगवन, मुझे क्या आज़ा है ?' प्रधानीने कड़ा—'क्षितांतमे । तुम सुन्द और व्यसुन्दके पास जाओ और अपने मनोहर रूपसे उने शुष्पा लो। तुष्पारी सुन्दरता और क्ष्रीवालमें उनमें फूट पढ़ जाय, ऐसा उपाय करों। विलोक्तमाने ब्रह्माजीको आज्ञा खीकार करके प्रणाम किया और सब देवताओंकी प्रदक्षिणा की। उसके रूपकी गोभा देखका देखताओं और ऋषियोंने समझ लिया कि अब काम कननेमें अधिक किलन्त नहीं है।

इधर दोनों देख पृथ्वीयर विश्रय प्राप्त करके निश्चिन पावसे निष्कण्टक राज्य करने लगे। उनका सामना करनेवाला तो कोई था नहीं, इसलिये वे आलगी और विकासी हो गये। एक दिन दोनों भाई विन्याचलकी हात्वकाओंचे रंग-किरंगे युष्योसे लदे सुगन्धिमध लता-वृक्षोकी झुरमुटमें आयोद-प्रमोद कर रहे थे। उसी समय तिलोतमा नाज-नत्त्रीके साथ वनेरके पृथ्वीको सुनती हुई इनके सामने आ निकली। वे दोनों प्रराण पीकर नहीमें बेहोड़ा हो रहे थे। उनकी आँखें सदी हुई थीं। तिरशेतमापर दृष्टि पहते हो से काममोहित हो गये और अपने खानसे उठकर तिलोत्तमाके पास आ गये। वे इतने कामान्य हो गये थे कि उन्होंने विना कुछ सोचे-विचारे तिलोशमाके हाथ पकड़ तिये । सुन्दने दार्वी छव पकड़ा और उपसुन्दने वार्यी छव । वे दोनो ज्ञारीरिक बल, बन, नही और उत्पादमे एक-दूसरेसे कम न वे । इसलिये कामातुर होकर आयसमें ही तनातनी करने लगे। सुन्दने कहा, 'अरे ! यह तो मेरी पत्नी है, तेरी भाभी लगती है।' उपसुन्दने कहा, 'यह तो मेरी पत्नी है, तुन्हारी पुत्रवर्षके समान 🛊 ।' दोनों ही अपनी-अपनी बातपर अकड़ गर्च और 'तेरी नहीं मेरी' कहकर झगड़ा करने लगे। क्रोधके आवेगमे दोनों अपने खेह और सीहार्दको मूल गये। गदाएँ उटा और पहले मैंने इसका हाथ पकड़ा है, पहले मैंने इसका

हाब पकड़ा है, ऐसा कहते हुए दोनों एक-दूसरेपर टूट पड़े। दोनोंके सरीर खुनसे लबपब हो गये। कुछ हो क्षणोंने दोनों भयंकर असुर पृथ्वीपर गिरते हुए दिकाची पड़े। उनकी यह दशा देखकर उनके सावी खो-पुरुष पातालमें घग गये। देवता, महर्षि और स्वयं ब्रह्मानीने ठिल्लेचमाको प्रशंसा की और उसे यह वर दिया कि किसी भी पनुष्यको दृष्टि तुझपर अधिक देखक नहीं ठिक सकेगी। इन्द्रको ग्रन्थ मिला, संस्तरकी व्यवस्था ठीक हो गयी, ब्रह्माजी अपने लोकको खले गये।

नगरनीने कहा—पाण्डनस्त ! सुन्द और उपसुन्द एक-दूसरेसे अत्यन्त हिले-पिले तथा एक प्राण, वे देह वे । परंतु एक ब्री उन दोनोकी फूट और विनाशका कारण बनी । येरा तुमलोगोंपर अतिक्षय अनुराप और खंड है । इसलिये में तुमलोगोंसे यह बात बढ़ छा है कि तुम ऐसा नियम बना लो, जिससे श्रीपदीके कारण तुमलोगोंने झगड़ा होनेका कोई अवसर ही न आये । देवर्षि नारवको वात सुनकर पाण्डवोंने असला अनुमोदन किया और उनके सामने ही यह प्रतिक्षा की कि एक नियमित समयतक हर एक माईके पास झैपदी रहेगी । जब एक माई होफ्टीके साथ एकानामें होगा, तथ दूसरा माई वहाँ न जायगा । यदि कोई माई वहाँ जाकर



प्रैपटीके एकानावासको देख लेगा तो उसे सहाजारी होकर बाद्ध वर्षतक करने पहला पड़ेगा। पाण्डवीके निवम कर लेक्स नार्वती प्रस्कताके साथ वहाँसे चले गये। जनमेजय। यही कारण है कि पाण्डवीमें ग्रैपदीके कारण किसी प्रकारकी फूट नहीं पढ़ सकी।

## नियम-भङ्गके कारण अर्जुनका वनवास एवं उलूपी और चित्राङ्गदाके साथ विवाह

वैद्यान्यायनवी बढते हैं—जनमंजय । पाज्यक्त्रेग ऐसा नियम बनाकर वहाँ रहने लगे। उन्होंने अपने प्रारितिक बल और अखकौशालसे एक-एक करके राजाओंको वहामें कर लिया। प्रेपदी सभीके अनुकूल रहती। पाज्यब उसे पाकर बहुत संतुष्ट और सुस्ती हुए। वे धर्मानुसान प्रजाका पालन करते थे। उनकी धार्मिकताके प्रभावसे कुठविज्ञयोंके देख भी मिटने लगे।

एक दिनकी बात है, लुटेरोने किसी ब्रह्मणकी गाँएँ लूट ली और उन्हें लेकर भागने लगे। ब्राह्मणको बड़ा क्रोध आवा और वह इन्द्रप्रस्थमें आकर पाण्डकोंक सामने करण-कटन करने लगा। ब्राह्मणने कहा कि 'पाण्डव ! तुम्हारे राज्यमें दुष्टातमा और कुद्र लुटेरे मेरी गाँएँ हीनकर बलपूर्वक लिये बा रहे हैं। तुम कुँडकर इन्हें बजाओ। वो राजा प्रजासे कर लेकर भी उसकी रक्षाका प्रबन्ध नहीं करता, वह निस्तन्देह पापी है। मैं ब्राह्मण है। गौओंका हिन जाना मेरे बर्मका नाहा है। तुम्बे उम्बत है कि इस समय तुम पूरी शक्तिसे मेरी गौओंकी रहा करो। अर्जुनने ब्राह्मणका करुण-कटन सुनकर उन्हें ब्राह्म बैंबाया। परंतु उनके सामने अहबन यह थी कि जिस घरमें राजा चुचितिहर प्रीपदीके साथ बैठे हुए थे, उसी घरमें उनके अख-एक थे। नियमानुसार अर्जुन उस घरमें नहीं जा सकते थे। एक ओर कोटुन्किक नियम, दूसरी ओर ब्राह्मणकी करण पुकार । अर्जुन बढ़े असमेजसमें यह गये । उन्होंने सोचा कि 'ब्राह्मणका योधन लौटाकर आँसु पोछना मेरा निश्चित कर्तव्य है। यदि मैं इसकी उपेक्षा कर दूंगा तो राजाको अवर्ष होगा, हमलोगोंकी निन्दा होगी और पाप भी लगेगा। दूसरी और प्रतिज्ञा-भंग करनेसे भी पाप लगेगा, वनमें जाना पड़ेगा। अन्ती बात है। मैं ब्राह्मणको रक्षा करूँगा। कोई रुकावट हो तो रहे। निषम-भारते कारण कितना भी कठिन प्राथक्षित क्यों न करना पड़े, काहे प्राण ही क्यों न करे जाये, इस दीन ब्राह्मणके गोधनकी रहा करना मेरा धर्म है और वह मेरे जीवनकी रक्षामें भी अधिक महत्त्वपूर्ण है।' अर्जुन राजा युधिद्वितके परमें निस्तेकोच चले गये। राजासे अनुमति लेकर धनुष उठापा और आकर ब्राह्मणसे बोले, 'ब्राह्मणदेवता ! जादी बत्ये । अभी वे दुष्ट अधिक दूर नहीं गये हैं। उनसे



गोधनका उद्धार कर लायें।' बोड़ी ही देशमें अर्जुनने बाजोंकी बीकारसे लुटेरोको मारकर गोएँ ब्राह्मणको सीप छै। नागरिकाने अर्जुनकी बड़ी प्रचाना की, कुरवंदिन्योन अभिनन्दन किया। अर्जुनने युधिश्विरके पास जाकर कहा, 'पाईजी ! मैंने आपके एकानामूटमें काकर प्रतिका लोड़ी है। इसलिये मुझे बारह वर्गतक वनवास करनेकी आज्ञा दीनिये। क्योंकि हमलेगोंमें ऐसा नियम बन चुका है।' यकायक अर्जुनके मुँहसे ऐसी बात सुनकर पुचित्रिर शोकमें पड़ गये। उन्होंने व्याकुल होकर अर्जुनसे कहा, 'भैया । यदि तुम मेरी बात पानते हो तो मैं जो कड़ता हूँ, सुनो। यदि तुमने नियमपङ्ग किया भी है तो उसे मैं क्षमा करता है। मेरे अन्तःकरणमें इससे तनिक भी दुःस नहीं हुआ, तुमने ले बहुत अख्या काम किया । बहुत माई स्त्रीके साथ बैटा हो तो वहाँ छोटे माईका जाना अपराध नहीं है। छोटा चाई बरीके साथ बैठा हो तो वहाँ बढ़े भाईको नहीं जना वाहिये। तुप वनवासका विचार छोड़ हो। य तो तुम्हारे धर्मका त्येष हुआ है और न मेरा अपमान ।' अर्जुनने ऋहा, 'जाप ही ऋहते हैं कि धर्म-पारुनमें बहानेवाजी नहीं करनी वालिये। मैं शक पूकर सच-सब कड़ता हूँ कि अपनी सत्य प्रतिज्ञको कथी महीं तोहुँगा।' अर्जुनने वनवासकी दीका तो और बाख वर्षतक वनवास करनेके लिये बल पड़े। अर्जुनके साब बहुत-से वेद-वेदाङ्गके मर्गज्ञ, अध्यास्मितन्तक, भगकद्रात, त्यागी ब्राह्मण, कवावाचक, बानप्रस्व और चिक्राबीवी भी चले। स्थान-स्थानपर कवाएँ होती। उन्होंने मैकड्रों कर, तमें हरिकार पहुँचकर वे कुछ दिनोंके लिये ठहर गये। वान-स्वानपर अफ्रिक्किकी स्वापना कर सी। ही गम्भीर व्यनिसे सारा वनप्रान्त गूँज बठा।



्य दिन अर्जुन कान कानेके तिथे पहुनतीयें उतरे। हे काय-तर्पण करके इक्त करनेके लिये बाहर निकलनेहीपाले वे कि नागकन्या अनुयोने काथासक होकर उन्हें जलके भीतर साँच लिया और अपने भवनको ले गयी। अर्जुनने देखा कि वर्धा यशीय अति प्रजातित हो रहा है। उन्होंने असो हकर किया और अधिदेवको प्रसन्न करके नागकन्या उन्त्र्यीसे पूछा, 'सुन्हरि ! तुम कौन हो ? तुम ऐसा साहस करके मुझे किस देशमें ले आयी हो ?' उल्लीने बहा, 'में ऐरावत वंशके क्देरव्य नागकी कन्या उत्पूर्ण हैं। मैं आपसे प्रेम करती है। आपके अवितिक मेरी दूसरी गति नहीं है। आप मेरी आधिलाचा पूर्व कॉनिये, युद्रो स्तीकार कीनिये।' अर्जुनने कहा, 'देवि । यैने वर्णराज युधिष्ठिरकी आज्ञासे बारह वर्षके ब्रह्मकर्यका नियम ले रका है। मैं स्वाधीन नहीं है। मैं तुम्हें प्रस्त्र कान्य बाहता तो 👸 पांतु मैंने अधतक कभी किसी अकार असत्यभाषण नहीं किया है। मुझे झूठका पाप न लगे, मेरे बर्मका लोप न हो, ऐसा ही काम तुन्हें करना वाहिये। उत्पूरीने बहा, 'आयलोगोंने होपदीके लिये जो मर्यादा बनायी बी, उसे मैं जानती हूँ। परंतु वह नियम ब्रीपदीके साध धर्म-पालन करनेके लिये ही है, इस त्सेकमें मेरे साथ उस धर्मका लोप नहीं होता। साथ ही आर्त-रहा भी तो परम धर्म है। मैं दुःशिनी हैं, आपके सामने रो रही हैं। यदि आप मेरी सरोवर, नदी, पुज्यतीर्थ, देश एवं समुद्रके दर्शन किये। इच्छा पूर्ण नहीं करेंगे तो मैं मर जाकैगी। मेरी प्राप्तरक्षा करनेसे आपका धर्म-लोप नहीं होगा, आतं-रक्षाका पुण्य ही होगा। आप मुझे प्रापा-दान देकर धर्म उपार्जन कीजिये।' अर्मुनने अपूर्णको प्रापा-रक्षाको धर्म समझकर आकी इक्क पूर्ण की और रातभर बही रहे। दूसरे दिन ये खासि निकलकर हरिद्वारमें आ गये। चलले समय नागकन्या अपूर्णने अर्जुनको यर दिया कि 'किसी भी जलकर प्राणीसे आपको भय नहीं होगा। सब जलकर आपके अधीन रहेंगे।' अर्जुनने व्हांकी सब घटना ब्राह्मणोसे कही। तदनन्तर से हिमालयकी तराईमें खले गये। अगलयबद, बांग्रह्मचर्थन, भृजुद्धा आहि पुम्पतीबोंसे जान करते, ऋषियोंके दर्शन करते किचरण करने लगे। उन्होंने बहुत-सी गीएँ दान की तका अन्न, बड़्न और कांग्रह्म आदि देशोंके तीचोंकि दर्शन किये। वो वृद्ध प्रवृत्ता अर्जुनके साम रह गये थे, वे भी कलिकू देशकी सीचासे उनकी अनुमति लेकर लीट यहे।

अर्जुन महेन्द्र पर्यतपर होकर समुत्रके किनारे चलते-कलो मणिपुर पहुँच । वहाँक राजा विज्ञज्ञहन बढ़े बर्गाला थे । उनकी सर्वाहुसुन्दरी कन्याका नाम विज्ञाहुदा वा । एक दिन अर्जुनकी दृष्टि उसपर पढ़ गया । उन्होंने समझ किया कि यह पहाँकी राजकुमारी है; और राजा विज्ञबाहनके प्रस जाकर कहा—'राजन् । में कुलीन क्षत्रिय हैं। आप मुझसे अपनी कन्याका विवाह कर दीनियों।' विज्ञबाहनके पुक्रनेपर अर्जुनने



बतारमधा कि 'मैं पाण्डुपुत्र अर्जुन हूँ।' विज्ञवाहनने कहा कि 'वीरवर! मेरे पूर्वजीमें प्रथानन नामके एक राजा हो गये हैं। उन्होंने संतान न होनेपर ठा तपस्या करके देवाधिदेव महादेवको प्रसन्न किया। उन्होंने वर दिया कि तुन्हारे वंदामें सबके एक-एक संतान होती कायगी। बीर! उन्होंने हमारे वंशमें केता ही होता आया है। मेरे यह एक ही कत्या है, इसे मैं पुत्र ही समझता हूँ। इसका मैं पुत्रकाधमंके अनुसार विवाह कर्तन्या, जिससे इसका पुत्र मेरा दसक पुत्र हो जाय और मेरा वंशम्बर्तक बने।' अर्जुनने राजाकी शर्त मान ली। विशिन्त्रके विवाह हुआ। पुत्र होनेपर अर्जुन राजासे अनुमति केकर फिर तीर्ववाकके तिये बल पड़े।

वीरका अर्जुन वहाँसे बलका समुद्रके किनारे-किनारे अगस्यतीर्थ, सीम्प्रतीर्थ, पीलोमतीर्थ, कारव्यपतीर्थ और भारकुमतीर्वमें गये। उन तीर्वोक पासके ऋषि-मुनि उनमें सान नहीं करते थे। अर्जुनके पूछनेपर मालूम हुआ कि उनमें कड़े-कड़े यह रहते हैं, जो ऋषियोको निगल जाते हैं। तपालयोके रोकनेपर भी अर्जुनने सीभग्नतीवीमें जाकर स्नान किया। जब वहाँ मगरने अर्जुनका पैर पकड़ा, तब वे उसे ब्याकर क्ष्यर ले आवे। पांतु उस समय यह बढ़ी विधित्र घटना घटी कि वह मगर तत्क्षण एक सुन्दरी अपरतके स्थमें परिणत हो गया। अर्जुनके पूछनेपर अपाराने करालामा कि 'मैं कुबेरकी प्रेयसीवर्गा नामकी अप्तरा हूँ। एक बार मैं अपनी चार सांकियोंक साथ कुमेरत्रीके पास जा रही थी। राक्तेचे एक तपलीके तपने इमलोगोने बिम्न झलना वाहा। तपर्वाके जितमें कामका तो उदय नहीं हुआ, परंतु उन्होंने क्रोबबड़ा प्राप दे दिया कि 'तुम प्रीबों मगर होकर सी वर्षतक पानीने रहो ।' देवर्षि नारदसे यह जानकर कि पाण्डब अर्जुन यहाँ आकार बोड़े ही दिनोमें हमत्त्रेगोंका उद्धार कर देंगे, हम त्येग इन तीथोंमें मगर होकर रह रही हैं। आधने मेरा हो उद्धार कर दिया, अब मेरी बार सर्त्तियोंका भी उद्धार कर दीजिये। ज्ञूपीके वरदानके कारण अर्जुनको जलवरीसे कोई भय तो या ही नहीं, उन्होंने सब अप्यसमोका उद्धार भी कर दिया और उनके प्रयक्तमें बहकि सब तीर्थ बाधाहीन भी हो गये।

वहाँसे लौटकर अर्जुन फिर एक बार पणिपूर गये। चिजाइयाके गर्भसे जो पुत्र हुजा, असका नाम अध्यक्षन रला गया। अर्जुनने राजा विजवाहनसे कहा कि आप इस लड़केको ले लीकिये, जिससे इसकी सर्त पूरी हो जाय। उन्होंने चिजाइयाको भी अध्यक्षनके पालन-पोषणके लिये वहाँ खनेकी आयस्यकता कतलावी और उसे राजसूय यहमें अपने पिताके साथ इन्द्रास्य आनेके लिये कहकर फिर तीर्यवाहाके लिये गोकर्णक्षेत्र गये।

दक्षिणी समुद्रके उत्तरत्यती तीर्थोकी यात्रा करके अर्जुन पश्चिमी समुद्रके तटकर्ती तीर्थोकी यात्रा करने तणे। जब वे प्रधासक्षेत्रमें पहुँचे, तब धगवान् श्रीकृष्णको वहाँ उनके आनेका समावार मिला और उन्होंने उसी समय अपने परम मित्र अर्जुनसे पिलनेके लिये प्रभासक्षेत्रकी यात्रा की। ना और नारायणके मिलनसे आनन्दकी बाढ़ आ गयी, दोनों परस्पर गले मिले। कुदाल-मङ्गल, तीर्थवाजा और उसके कारणके सम्बन्धमें विस्तारसे बातचीत हुई। कुछ समयके बाद दोनों मित्र रैवतक पर्वतपर जाकर रहने लगे। वहाँ श्रीकृष्णके सेवकोने पहलेसे ही सब प्रकारकी सजावट एवं लाने-पीने, सोने, यूपनेकी सुविधा कर रखी थी। वहाँ भगवान् श्रीकृष्णको ओरसे अर्जुनका राजीवित सच्यान और तरह-तरहसे मनोरञ्जन किया गया। रातको स्वेनेके समय अर्जुन अपनी बाताकी बाते सुनाते छे।

वहाँसे रबपर सवार होकर दोनों मित्र हारका गर्च। अर्जुनके सम्मानके लिये द्वारकापुरीके उपवन, महल, सक्कें—सब सजा दिये गये थे। बहुवंद्वियोंने बढ़े उजाहके साथ अर्जुनका लागत-सत्कार किया और अपनी स्थिति, यद | पुरीमें वे मगवान् श्रीकृष्णके निज मन्दिरमें ही ठहरे और दोनों और घोन्यताके अनुसार उनका अभिनन्दन किया । ग्ररका- अनेक राजियोंचे एक साथ ही सोचे



### सुभद्राहरण और अभिमन्यु एवं प्रतिविच्य आदि कुमारोंका जन्म

वैशायागननी करते हैं—राजन् । एक बार वृष्टित, प्लेज । तिथ्ये युधिहिरके यास दूत येजा । युधिहिरने वृष्येक साथ इस और अन्यक पंत्रोंके पाएचोने रैवएक पर्यतपर बहुत बड़ा | प्रस्तावका अनुपोदन किया। दूतके शीट आनेपर लीकपारे क्ताव मनाया। इस अवसरपर ब्राह्मणोको हजारो रक्त और | अर्जुनको वैशी सलाह दे ही। अपार सम्पतिका दान किया गया। यदुवंदी बालक सक-धनकर टहार रहे थे। अकूर, सारण, गट, बधू, विद्यास, निश्चठ, वास्ट्रेया, पृत्तु, विपृत्तु, सारक, सार्व्यक, हार्दिक्य, ढद्वव, बलराम तथा अन्य प्रधान-प्रधान यहुक्ती अपनी-अपनी पक्षियोंके साथ उतावकी शोधा बढ़ा खे थे। गन्धर्व और बन्दीजन उनका बिरद बसान रहे थे। गाजे-बाबे, नाच-तमादोकी भीड़ सब ओर लगी हुई थी। इस बसवर्ने भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन भी बढ़े प्रेमसे साथ-साथ घूम रहे थे। वहीं श्रीकृष्यकी बहिन सुचड़ा भी थी। उसकी रूप-राजिले मोहित होकर अर्जुन एकटक उसकी ओर देखने लगे। धगवान् कृष्णने अर्जुनके अधिप्रायको जानकर बद्धा वि 'क्षत्रियोंके वहाँ त्ववंवरकी चाल है। यांतु वह निश्चय नहीं है सुभव्र तुन्हें स्वयंवरमें वरेगी वा नहीं क्योंकि सबकी हरि अस्ता-अस्त्र होती है। क्षत्रियोंमें बसपूर्वक हरकर ज्या करनेकी भी नीति है। तुम्हारे लिये बड़ी मार्ग प्रशस्त है। धगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने यह सलाह करके अनुपतिके





सवारी प्राकाके लिये रवाना हुई, तब अवसर पाकर अर्जुनरे बररपूर्वक उसे उठाकर रचमें बिटा लिया और उस सुवर्णमय रबसे अपने नगरकी ओर चार विचे । सैनिक सुभग्रहरणका यह दूरम देशकर जिल्लाने हुए प्रारकाकी सुचर्मा सचामें गये और महाँका सब ग्राल महा । सभापालने युद्धका सर्णवरित इंका बनानेका आदेश किया। यह आवाय सुनकर घोज, अन्यक और वृष्णि क्षेत्रोंके यादव अपने बकरी काम काज क्षेड्कर वहाँ इकट्ठे होने लगे । सचा घर गयाँ । सैनिकाँके मुससे सुभग्रहरणका कृतान्त सुनकर यादवाकी आणि वक् गर्यी । उन्होंने अपने इस अपमानका क्वला लेना ही निक्कित किया। कोई रम जोतने लगा, कोई कवच बाँधने लगा, कोई ताजके मारे सुद धोड़ा जोतने लगा, युद्धकी सामग्री इकट्ठी होने लगी। बलरामजीने कहा, 'यदुवंशियो ! क्रीकृष्णकी बात सुने बिना तुमलोग ऐसी नासमझी क्यों कर रहे हो ? इस झूठमूठके गरजनेका अधिप्राच क्या है ?' इसके बाद उन्होंने श्रीकृष्णसे कहा, 'जनार्ट्न ! तुन्हारी इस युणीका क्या अभिवास है ? तुष्टारा सित्र समझकर अर्जुनका इतना सत्हार किया गया और उसने विस पत्तरूपे लाया, उसीये हेट किया। वह उत्तम बंदाका होनहार युवक है। उसके साब सम्बन्ध करनेमें भी कोई आपत्ति नहीं है। फिर भी उसने यह साहस करके हमें अपमानित और अनादृत किया है। उसका यह कार्य हमारे माधेपर पैर रखनेके बतकर है। मैं वह नहीं सह सकता । मैं अकेता ही समता कुल्वंत्रियोंके लिये काफी है। मैं अर्जुनकी दिठाई क्षमा नहीं कर सकता।' बलरामजी-

को बोरोकित कारका सब यदुवंशियोंने अनुपोदन किया। सक्के अत्तमें भगवान् ब्रीकृत्यने कहा—'अर्जुनने हमारे बंहका अपमान नहीं, सम्मान किया है। उन्होंने हमारे बेशकी



महला समझकर ही हमारी बहिनका हरण किया है। क्योंकि क्ने स्वयंक्तके द्वारा उसके मिलनेमें सन्देह **या। उनका काम** अक्रियसम्बे अनुसार हुआ है और हमारे योग्य है। सुभाग और अर्जुनकी जोड़ी बहुत ही सुन्दर होगी। महात्या घरतके चंदावर और कुल्तिभोजके दीड़िजको कन्या देकर नाता जीवना भारत, किसे नापसंद हो सकता है ? अर्जुनको जीतना भी मगवान् इंकरके अतिरिक्त और किसीके लिये दुष्कर है। इस समय का फुर्तीले जवान योद्धाके पास मेरे रथ और घोड़े हैं। मैं समझता 🖁 कि इस समय लढ़ाईका उद्योग न करके अर्जुनके पास जाकर मिजधावसे कन्या सींप देना ही उत्तम है। कहीं अर्जुनने अकेले ही तुमलोगोंको जीत लिया और कन्याको हस्तिनापुर ले यया तो पदुर्वदाकी बड़ी बदनामी होगी। पदि उससे पित्रता कर ली जाप तो हमारा यश बढ़ेगा ।' सब लोगोंने अक्रिप्पकी बात मान सी। सम्मानके साथ अर्जुन लोटा साथे गये। इरकामें सुभदाके साथ ठाका विधिपूर्वक विवाहसंस्कार सम्पन्न हुआ। विवाहके बाद वे एक वर्षतक द्वारकार्ने रहे और शेष समय पुष्कर क्षेत्रमें व्यतीत किया। बारह वर्ष पूरे होनेपर वे सुच्छाके साथ इन्द्रप्रश्च लीट आये।

अर्जुनने नम्रताके साथ अपने बढ़े भाई युधिष्ठिरके चरणोमें नमस्कार करके ब्राह्मणोंकी पूजा की। ब्रीपदीने उन्हें प्रेममरा जनवन दिया और उन्होंने उसे प्रसन्न किया। सुमद्रा लाल रंगकी रेशमी साड़ी पहिनकर व्यक्तिनके बेबमें रंनिवासमें गयी। कुत्तीके चरण छुए। सर्वांड्रसुन्दरी पुत्रवसूको देखकर



कुन्तीने आशीर्वाद दिया। सुभद्राने द्रौपदीके पर कुकर कहा कि 'बहिन । मैं तुण्हारी दासी हूँ।' द्रौपदीने प्रसक्तासे मरकर गले लगा लिया। अर्जुनके आ जानेसे महल और नगरमें प्रसक्ताकी लहा दौड़ गयी। जब हारकामें यह समस्वार पहुँचा कि अर्जुन इन्द्रप्रस्थ पहुँच गये हैं तब मगवान श्रीकृष्ण, बल्ताम, बहुत-से श्रेष्ठ यदुवंशी, उनके पुत्र-पौत्र तथा बहुत-सी सेना भी इन्द्रप्रस्थके लिये खाना हुई। उनके शुभागमनका समाचार सुनकर युधिष्ठिरने नकुल और सहवेकको अगवानी करनेके लिये भेजा। सारा इन्द्रप्रस्थ इंडियों और फूल-पत्तोंसे सजा दिया गया। सङ्कोपर बिड्काय कर दिया गया। चन्द्रन और अगस्को सुगन्य चारो और फैल गयी। श्रीकृष्ण और बल्हरामने राजभवनमें पहुँचकर सबके साथ प्रणाम-आजीर्वाद आदि उचित व्यवहार किया। सबको यथायोग्य आवभगत को गयो।

भगवान् श्रीकृष्याने सुभडाके विवाहके उपलब्द्यमें बहुत-सा दहेज दिया। किङ्किणीजालमण्डित बार घोड़ोंसे युक्त बतुर सारविसहित सुवर्णजटित एक सहस्र रथ, मयुरा देशकी दुधार एवं पवित्र दस इजार गोएँ, एक इजार सुवर्णभूषित सफेद रंगकी घोड़ियाँ, सधी हुई तेज चालको एक हजार बढ़िया सर्वार्त्या, सब प्रकारसे योग्य सहस्र दासियाँ, एक लाल घोड़े और कीमती कयहे तथा कम्बल भी दिये तथा दस भार सोना और एक हजार मदमल हाथी दिये गये । युधिष्टिरकी सम्पत्ति बढ़ गयी। सब लोग राजभवनमें गहकर आमोद-प्रमोद करने लगे। पाष्ट्रवोके आनन्द्रका ठिकाना न रहा। यदुवंशी तो कुछ दिनोतक वहाँ रहकर झरकापुरी चले गये । परंतु भगवान् श्रीकृष्ण कुछ समयके लिये अर्जुनके पास इन्द्रप्रस्थमें ही रह गर्वे । समय आनेवर सुभक्तके गर्भसे एक पुत्र उत्पन्न हुआ, उसका नाम अभिमन्दु रहा। गया । उसके जनाके अवसापर युधिष्ठिरने दस हजार गाँए, बहुत-सा सोना और रत, धन आदिका दान किया। अधिमन्यु पाण्डवाँको, श्रीकृष्णको और पुरवासियोंको बहुत प्यारे लगते थे। श्रीकृष्णने उनके सब संस्कार सन्यन्न किये। वेदाध्ययनके बाद उन्होंने अर्जुनसे हो बनुबँदको ज्ञिक्षा प्रहण को । अभिमन्युका अस-कौशल देशकर अर्जुनको बड़ी प्रसन्नता होती। वे बहुत-से गुणीमें तो भगवान् शोकृष्णके तुल्य थे।

ह्रेफ्टीके गर्भमें भी पाँचों पाळवाँके हारा एक-एक वर्षके अन्तरपर पाँच पुत्र उत्पन्न हुए। ज्ञाहाणोने युधिष्ठिरसे कहा, 'महाराज । आपका पुत्र शतुओंका प्रहार सहन करनेमें विनवाचलके समान होगा, इसिलये उसका नाम 'प्रतिविनव्य' होया। भीमसेनने एक सहस्र सोमवाग करके पुत्र करात्र किया है, इसलिये उनके पुत्रका नाम 'सुतसोम' होगा।' अर्जुनने बहुत-से प्रसिद्ध कर्प करनेके अनन्तर लोटकर पुत्र क्यन्न किया है, इसलिये इस बालकका नाम होगा 'झुनकर्या' । कुरुवंशमें पहले शतानीक नामके एक बढ़े प्रतायी राजा हो गये हैं। नकुल अपने पुत्रका नाम उन्हेंकि नामपर रक्तना चाहते हैं, इसलिये इस पुत्रका नाम 'शतानीक' होगा। सहदेवका पुत्र कृतिका नक्षत्रमें उत्पन्न हुआ है, इसलिये उसका नाम 'श्रुतसेन' होगा ।' धौम्यने इन बालकोंके संस्कार विधिपूर्वक कराये । बालकोने बेदपाठ समाप्त करके अर्जुनसे दिव्य और मानुष युद्धकी अस्त्रशिक्षा प्राप्त की। इन सब बातोसे पाण्डवॉको बड़ी प्रसन्नता हुई।

#### खाण्डव-दाहकी कथा

वैश्वास्थानमां कहते हैं—जनमेजय ! जैसे जीव शुभ लक्षणों और परित्र कमोंसे युक्त मानवशरीर पाकर सुलसे रहता और अपनी उन्नति करता है, वैसे ही प्रजा धर्मराज युधिष्टिएको राजाके लयने पाकर सुल और शान्तिके साथ उन्नति करने लगी। उनके राजत्वकालमें सामना राजाओंको राज्यलक्ष्मी अविवल हो गयी। प्रजाकी बुद्धि अन्तर्मुल हो गयी, धर्मका बोलखाला हो गया। जैसे पृणिमाके निर्मल धन्ममाको देखकर लोगोंके नेत्र और मन शीतल हो जाते हैं. वैसे ही सम्पूर्ण प्रजा राजा युधिष्ठिरके दर्शनसे आनन्दित हो जाती। प्रजा युधिष्ठिरको केवल राजा मानकर हो आनन्दित नहीं होती थी, बस्कि वे कार्य थी ऐसे ही कार्त वे को प्रजाको अप्रय वाणी नहीं बोलते थे। ये वैसे अपनी भलाई बाहते, वैसे ही प्रजाकी भी। इस प्रकार सब पाख्या अपने तेजसे समस राजाओंको सन्तप्त करते हुए आनन्दसे वहां थे।

एक दिन अर्जुनकी प्रेरणासे भगवान् श्रीकृष्ण धर्मराज युधिष्ठिरकी आज्ञा लेकर यमुगंके वानन पुलिनवर जल-विद्वार करनेके लिये गये। वहाँ उन लोगोंकी सुल-सुविधाके लिये विद्यार-भूपि सुसक्ति कर दी गवी थीं। तार समृद्धिसम्पन्न सन्य प्रदेश और उनके विकासभवनमें वीणा, मृदङ्ग और बाँसुरी आदि बागोंकी सुपयुर व्यनि हो रही थी। भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने वर्षा बड़ी प्रसन्नताके साथ आनन्दोसाव मनावा । क्षेत्रों मित्र पास-द्वी-पास बहुमूल्य आसनोपर बैठे हुए थे। उसी समय एक लेबे डील-डीलके ब्राह्मण वहाँ उपस्थित हुए। उनका द्वारीर क्या बा, मानो तपाया हुआ सोना श्री बा । सिरपा चिङ्करवर्णको कटाई, मुँहपर दाड़ी-पूँछ और शरीरपर वल्कल कब वे । इस केवली बाह्यणको देखकर श्रीकृष्य और अर्धुन इठ साहे हुए। ब्राह्मणने कहा कि 'आप दोनों संसारके बेह कीर और महापुरुष है। मैं एक कहुमोजी जाहाज है। इस समय मैं लाण्डव वनके पास बैठे हुए आपलोगोंके सामने भोजनकी भिक्षा माँगने आया है।" मगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने कहा कि 'आपकी तृप्ति किस प्रकारके अत्रसे होती है ? आज्ञा कीविये, हमलोग उसीके लिये प्रवत करें।' ब्राह्मणने कहा, 'मैं अग्नि हूँ। मुझे साधारण अज्ञकी आवश्यकता नहीं। जाप मुझे यही अन्न दीजिये, जो मेरे योग्य है। मैं लाष्ट्रव वनको जला डालना चाहता है। परंतु इस कनमे तक्षक नाग अपने परिवार और मित्रोंके साथ रहता है, इसलिये इन्द्र सर्वदा इस वनकी रक्षामें तत्पर रहता है। जय-तब मैं इस वनको जलाने-



को केटा करता है, तब-तब वह मुझपर जतको धाराएँ उद्देश देता है और मेरी स्ताप्तर पूरी नहीं हो पाती। आप दोनों अक्स-विद्याके पारदर्शी हैं। इसलिये आपलोगोंकी सहायतासे मैं इसे जला सकता है। मैं आपलोगोंसे इसी घोजनकी यादना करता है।

करपेकपरे पूछा—धगवन् । अप्रिदेव अनेको प्राणियोसे वरं एवं इन्द्रके हारा सुरक्षित साण्डव वनको क्यों जलाना बाहते वे ?

वैशान्त्रक्तर्यने कहा---अनमेजप ! प्राचीन समयकी बात है। एक बड़ा ही शक्तिशाली और पराक्रमी श्वेतकि नामका प्रसिद्ध राजा था। उन दिनों बैसा यहप्रेमी, दाता और बुद्धियान् कोई राजा नहीं था। उसने बड़े-बढ़े यह किये। उसके यह कराते-कराते ऋतिक आदि वक जाते, कव जाते और कभी-कभी तो अलोकार करके वले जाते। परंतु राजाका यज्ञ तो चलता ही सहता। वह अनुनय-विनय कार्फ और दान-दक्षिणा दे-देकर ब्राह्मणीको प्रसन्न रसता। अन्तमें जब सभी ब्राह्मण यह कराते-कराते हार गये, तब राजाने तपसाके द्वरा भगवान् इंकरको प्रसन्न किया और उनकी आज्ञासे दुर्जासा ऋषिके द्वारा महान् यज्ञ करवाया । पहले बारा वर्ष और फिर सी वर्षके महायज्ञमें दक्षिणा दे-देकर राजाने ब्राह्मणोको छका दिया। दुर्वासा असन्न हुए। राजा श्रेतिक अपने सदस्यों और ऋतिजोंके साथ स्वर्ग सिथारे। उस ब्हमें बारत वर्षतक अफ़िदेवने घीको असव्यह धाराएँ पीची बीं; इससे उनकी पावन शक्ति श्लीण हो गयी, रंग फीका पड़ गया और प्रकाश कद हो गया। जब अजीर्णके कारण उनका

अङ्ग-अङ्ग बीला पढ़ गया, तब उन्होंने ब्रह्माजीके पास जाकर प्रार्थना की कि आप कोई ऐसा उपाय बताइये, विससे में पहलेकी तरह भरता-बंगा और खरब हो बार्ड ।' ब्रह्माजीने कहा, 'अप्रिदेष ! पदि तुम खाण्डव वनको जला दो तो तुन्हारी अस्ति और अजीर्ण दूर हो जाये और तुन्हारी ग्लानि भी पिट जायगी।' वहाँसे आकर अप्रिदेवने सात बार खाण्ड्य वनको जलानेकी चेटा की, परंतु इन्होंके संरक्षणके कारण ये अपने प्रयक्षमें सफल न हो सके। जब आदि निराध होकर तूचारा ब्रह्माजीके पास गये, तब उन्होंने धगावान् श्रीकृष्ण और अर्जुनकी सहायतासे खाण्डव वन जलानेका उपाय बतताया और अप्रिदेवने यमुना-तटपर आकर उनसे मृतोता बाते कहीं।

बाह्यणनेकथारी अगिरेककी प्रार्थना मुनकर अर्जुरने करा—'अधिदेव ! मेरे पास दिल्याकोकी कमी नहीं है। उनके द्वारा में युद्धमें इन्द्रको भी खका सकता हूँ। परंतु भेरे बाहुनलको सन्दाल सकनेवाला धनुष मेरे पास नहीं है और न उन अखोंके उपयुक्त बहुत-से बाज ही हैं। रख भी तो ऐसा नहीं है, जो पर्यष्ट बायोंका बोझ हो सके। श्रीकृष्णके पास भी इस समय कोई ऐसा प्रात्त नहीं है, जिससे ये युद्धये नागी और पिशाधीको पार सके। साधाब वन जलाते समय इन्द्रको रोकनेके लिये युद्ध-सामारीकी आवश्यकता है। बल और क्रीशल हमारे पास है, सामग्री आप दीनिये।' अर्जुनकी समयोक्ति वाणी सुनकर अधिदेवने जलाधियति लोकपाल वस्याका स्परण किया। तुरंत वस्या प्रकट हो नवे। अजिने कहा, 'आपको राजा सोमने अक्षय ताकस. गाव्यीव धनुव और वानरविद्वपुक्त ध्वजासे मध्यित दिव्य रव दिया है, बह शीत मुझे दीनिये तथा चक्र भी दीनिये । श्रीकृष्ण और अर्जुन चक्र तथा गाण्डीन धनुषकी सहायतासे मेरा वड़ा धारी काम सिद्ध करेंगे।' वरुणने अग्निदेवकी प्रार्थना खीकार की। उन्होंने अर्जुनको वह अक्षय तरकस और गाण्डीत बनुव हे विमा । गाण्डीय धनुषकी महिमा अद्भुत है । वह किसी भी इस्त्रसे कट नहीं सकता और सभी प्रस्तोको काट सकता है। अससे योद्धाका यश, कान्ति और बल बढ़ता है। वह अकेले ही तारवीं बनुवीके समान, क्षतरहित और तीनों स्त्रेकीमें पुनित तथा प्रशंसित है। समस्त सामारियोंसे युक्त, सबके लिये अनेय, सूर्यके समान देदीप्यमान और रक्षजटित एक दिव्य रच भी दिया। उस रखमें मन और प्रकारके समान तेज चलनेवाले सफेद, समकीले, हार पहने हुए गन्धर्व-देशके धोड़े जुते हुए थे। रवपर सुवर्णके डंडेमें भवंकर वानरके बिह्नसे बिहित ब्वजा फहरा रही थी। यह सब पाकर अर्जुन

अञ्चलकी सीमा न रही। जिस समय अर्जुनने रक्षपर सवार होकर धनुषको हुकाया और उसपर होरी चढ़ायी, उस समय उसकी गम्मीर आवाज सुनकर लोगोंके कलेजे काँप उठे। अर्जुनने समझ लिया कि अब हम अग्रिकी पूरी तरह सहायता कर सकेगे। अग्रिदेवने भगवान ऑक्ट्रणको दिव्य चक्र और आग्रेयास देते हुए कहा कि 'मधुनुदन! इस चक्रके हमा आप जिसे बाहेंगे, उसे मार हालेगे। इस बक्रके प्रभावके सामने समल देवता, राजब, राक्षस, पिशाच, नाग और मनुष्योकी शक्ति बुक भी नहीं है। यह चक्र हर वार चलानेपर सहका नाश करके किर खोट आया करेगा।' वरुवाने भगवान बोक्ट्रणको सेक्स देखनादिनी एवं व्याध्यनिके समान शक्तो श्रद्धांच्या और अर्जुनने अग्रिद्धेवकी सहायता करना सर्वकार कर लिया और उन्हें खाव्यक यन जलानेकी अनुमति है।



भगवान् श्रीकृषा और अर्जुनकी अनुमति पाकर श्रीवदेवने तेवीमय दावानतका प्रदीप्त स्थ धारण किया और अपनी साती न्यालओंसे लाण्डय वनको घेरकर प्रलयका-सा दुन्य उपस्थित करते हुए इसे भस्मसात् करना प्रस्था किया। उस वनके सैकड़ो-हवारो प्राणी जिल्लाते और विष्णाइते हुए इध्य-उध्यर भागने लगे। बहुत-से प्राणियोंका एक-एक अंग जल गया। कोई लयटीसे झुलस गया, कितनोकी औंसे फूट यथी। किन्होंके प्रशास्तर प्रस्कोरे पड़ गये। बहुत-से अपने सन्विथ्योंके ब्रेड-वन्यनमें पड़कर माग न सके और एक-इसनेसे लियाका प्रमा के गरे। वनकी आग इस प्रकार अधकने और दहकने रूगी कि उसकी ऊँची-ऊँची लप्टें आकाशतक पहुँच गर्यो। देवताओंके इदयमें कैंपकैपी होने लगी। अगको गर्मीसे सन्तम होकर सभी देवता देवराज इनके पास गये और कहने लगे, 'देवेन्द्र! क्या यह आग समात प्राणियोका संहार कर डालेगी? क्या अभी प्रलवका समय आ गया?' देवताओंकी प्रवराहट और प्रार्वनासे प्रभावित होकर और अग्निकी यह भ्रयानक करतूत देसकर कर्म इन्ह लाज्वव वनको अग्निसे बचानेके लिये तैयार हुए। उनकी आज्ञासे दल-के-दल बादल सायहण बनपर उसइ आये और



गहगहरहरेके साथ जलकी मोटी-मोटी धाराएँ बरसाने लगे।
अर्जुनने अपने अस-कर्मशरएके बरासे बाणोंके हारा जलकी
बीखारे रोक दीं, सारा आकाश बाणोंके हारा ऐसा धिर गया
िक कोई भी प्राणी उससे निकराकर बाहर न जा सका। उस
समय नागराज तक्षक खाण्डव कनये नहीं था। वह कुनक्षेत्र
चरा गया था। परन्तु असका पुत्र अखसेन वहीं था और
बजनेका बहुत प्रयान करनेपर भी अर्जुनके बाणोंके घेरेसे
बाहर न जा सका। अखसेनकी माताने उसे निगराकर
बजानेकी कोरिया की। वह मुँहकी ओरसे शुरू करके
पूछतक निगरा भी गयी थी, परेतु अफ्रिका प्रकोप बढ़ जानेसे
बीखमें ही भागने लगी। अर्जुनने ऐसा तक्कर निशाना मारा
कि उसका फन बिंध गया। इन्द्र अर्जुनका यह काम देख रहे
थे। उन्होंने अस्टसेनको बचानेके लिये ऐसी आंधी बरायी
और बूँदोंकी बीखार हाली कि अर्जुन कुणभरके लिये मोहित
ही गये। अश्वसेन बहाँसे निकर भागा। इन्द्रके इस धोखेकी

कात बाद करके अर्जुन कोधमे तिरुपिरंग उठे और पैने तथा तेज बाजोंसे आकाशको ढककर इन्द्रसे पिड़ गये। इन्द्रने भी अपने तीक्ष्य अखोकी वर्धासे अर्जुनको उत्तर दिया। प्रचण्ड यवन भर्षकर गर्जनाके साथ समुद्रको सुद्ध करने लगा। आकाश कल बरसानेवाले बादलोंसे भर गया, विजली व्यक्तने लगी, वज्नको कड़कसे लोगोका दिल दहलने लगा। अर्जुनरे वायव्याक्षका प्रयोग किया। इन्द्रका वज्न कमजोर यह गया। बादल तितर-वितर हो गये, जल्बाराएँ सुल गयी, विजलियोंकी जयक लायता हो गयी, अधेरा पिट गया। अर्जुनका यह अक्ष-कोशल देसकर देवता, असुर, गन्धर्य, यक्ष, एक्सस और सर्व कोलाइल करते हुए सामने आ गये; वे वर्ख-त्यक्रके अक्स-सन्द्रोसे ब्रीकृष्ण और अर्जुनपर प्रहार करने लगे। श्रीकृष्ण और अर्जुनने संयुक्तकयसे कक्ष और तीले बाजोंके हुए सबकी सेनाको तहस-नहस कर दिया।

यह सब देश-मुनकर देवराज इन्द्रके क्रोधकी सीमा न रहों । वे केतवर्णवाले ऐराकत हाबीपर चढ़कर श्रीकृत्या और अर्जुनको ओर दोन्ने । उन्होंने जलकाजीये अपने वक्रका प्रयोग किया और देवताओंसे किल्लाकर कहा कि 'अधी-अधी दोनों मरे जाते 🕯 ।' सभी वेबताओंने अपने-अपने अस उठाये । यथराजने कालदण्ड, कुबेरने गदा, वरुणने पापा और विवित्र वज्ञ । इधर घगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने भी अपने बनुष बहाये और निर्मयताके साथ साहे हो गये। इन दोनों पिजोकी बाग-वर्षके सापने इन्हादि देखताओंकी एक न बली। इन्द्रने मन्दराबलका एक विश्वर बठाकर अर्जुनपर है मारनेकी बेक्न की, परंतु उसके पहले ही दिव्य वाणीकी चोटसे वह हजारों टुकड़े हो गया या। उसके टुकड़ोसे सायहर करके द्वनक, राक्षस, नाग, बाध, रीछ, हाथी, सिंह, मृग, भैंसे तबा अन्वान्य कन्य पशु और पक्षी बायल एवं भवभीत होकर चागने लगे । एक ओरसे आग सबको पी जाना चाहती थी, दूसरी ओरसे घगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनकी बाज-कर्ब । कोई क्हाँसे भाग न सका । श्रीकृत्वके चक्र और अर्जुनके बाणीसे कट-कटकर जीव-जन्तु खाहा हो रहे थे। समल प्राणियोंके भारता श्रीकृष्णने उस समय अपना कालकम प्रकट कर दिया या। देवता और दानव सभी उनके पौरवको देखकर दंग रह गये।

उस समय इन्द्रको सम्बोधन करके वहानिष्टुर ध्वनिसे आकाशवाणी हुई कि 'इन्द्र ! तुम्हारा पित्र तक्षक कुरुक्षेत्र बानेके कारण इस धर्पकर ऑत्रकाण्डसे जला नहीं, बच गया है। तुम अर्जुन और ब्रोकृष्णको युद्धमें कभी किसी प्रकार नहीं जीत सकते। तुम्हें समझना बाहिये कि ये तुम्हारे चिर-परिचित नर-नारायण हैं। इनकी शक्ति और पराक्रम असीम है। ये सबके लिये अनेय हैं और देवता, असुर, यह, राक्षस, गन्धर्व, किसर, मनुष्य तथा सर्पाद सबके लिये पूजनीय हैं। तुम देवताओंको लेकर यहाँसे बले जाओ, इसीमें तुम्हारी शोधा है। इस अवसरपा खाण्डव वनका दाड देवने ही रच रखा है। आकाशवाणी सुनकर देवराज इन्द्र कोध और ईंघ्यां छोड़कर खगमें लीट गये, देवताओंको समर-धूमिसे हटते देखकर धगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने हर्व-ध्वनि की। खाण्डव वन अनावके घरकी तरह धक-बक बलने लगा।

भगवान् श्रीकृष्णने देखा कि सय दानव यकायक तक्षकके निवास-स्वानमें निकलकर भागा जा रहा है और अग्नि मुर्तिमान् होकर जलानेके लिये उसका पीछा कर रहा



है। उन्होंने मय दानवको मार झलनेके लिये बक्र उठाया। आगे बक्र और पीछे अधकती आपको देलकर पहले तो मय दानव किंकर्तव्यविमृद्ध हो गया, पीछे उसने कुछ सोचकर पुकारा—'वीर अर्जुन! मैं तुन्हारी झरणमें हैं। केवल तुन्हों मेरी रक्षों कर सकते हो।' अर्जुनने कहा, 'हरो मत।' अर्जुनको अध्यक्तन करते देखकर भगवान् श्रीकृष्णने चक्र रोक लिया और अग्निने भी उसे मस्य नहीं किया। मय दानवकी रक्षा हो गयी। वह वन मंत्रह दिनतक बलता रहा। इस अग्निकाण्डसे केवत छः प्राणी बब सके—अस्रसेन सर्प, यय दानव और बार शाई पक्षी। शाई पक्षियोंके पिता यन्द्रणतने और उन पक्षियोंने सबसे बड़े जरितारिने अग्नि-देवताकी सुति करके अपनी रक्षाका क्वन से लिया था।

अप्रिदेवने पगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनकी सहापतासे प्रत्वलित होकर खाण्डव वनको जला डाला। अनन्तर प्रद्वागके क्यमें उनके सामने प्रकट हुए। उसी समय देवराज इन्द्र भी देवताओंके साथ अन्तरिक्षसे वहाँ उतरे। उन्होंने बीकृष्ण और अर्जुनसे कहा, 'आपलोगोंने वह ऐसा वृष्कर कार्य किया है, जो देवताओंके लिये भी असाध्य है। मैं आपलोगोंपर प्रसन्न हैं। इसलिये आप मनुष्योंके लिये हुएंप-से-दुर्लम वस्तु भी मुझसे माँग सकते हैं।' अर्जुनने बहा, 'मुझे आप सब प्रकारके अन्त दे दीकिये।' इन्द्रने कहा,



अर्जुन ! जिस समय देवाधिदेव पहादेव तुमपर प्रसन्न होंगे, उस समय तुम्हारे तपके प्रभावसे में तुम्हें अपने सारे अस दे हूँगा ! मैं कानता हूँ कि वह समय कब आयेगा ।' भगवान् ब्रीकृष्णने कहा, 'देवराज ! आप मुझे यह वर दीजिये कि मेरी और अर्जुनकी मिलता क्षण-क्षण कहती जाय और कभी न टूटे ।' इन्द्रने प्रसन्न होकर कहा, 'एवमस्तु' । देवताओंके ब्रानेक बाद अग्निदेव ब्रीकृष्ण और अर्जुनका अभिनन्दन करके ब्राहे गये । भगवान् ब्रीकृष्ण, अर्जुन और मय दानव यमुनाके पावन पुरितनपर आकर बैठ गये ।

# संक्षिप्त महाभारत सभापर्व

## मयासुरकी प्रार्थना-स्वीकृति एवं भगवान् श्रीकृष्णका द्वारका-गमन

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोतमम्। देवी सरस्वती व्यासं ततो जयमुदौरयेत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्वस्य भगवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्य सत्ता नरस्त अर्जुन, दोनोंकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सास्वती एवं उसके वक्ता भगवान् व्यासको नमत्वार करके आसुरी सम्पत्तिपर विजय प्राप्त करानेवाले महाभारत प्रत्यका पाठ करना चाहिये।

वैशामायनवी कहते है-जनमेक्य ! अब यवासुरने पगवान् श्रीकृष्णके पास बैठे हुए अर्जुनकी बार-बार प्रशंसा की और हाथ जोड़कर पथर वाणीसे कहा-'वीरवर अर्जून ! मगवान् श्रीकृत्या अपना बक्त बलाकर पुत्रे पार हारुना चाहते थे और अधिदेव चाहते थे कि इसे जता हार्नु । आपने मेरी रक्षा की। अब कृपा करके बतलाइये कि मैं आपकी क्या सेवा करूँ।' अर्जुनने कडा-'असुरक्षेष्ठ ! तुमने मेरी सेवा खीकार करके बड़ा ही उपकार किया। तम्हारा कल्याण हो । हमलोग तुमवर प्रशन्न है, तुम भी हमपर प्रसन्न खना। अब तुम जा सकते हो।' मवासुरने कहा-'कृतीनदन ! आपका कहना आप-जैसे बेष्ट पुरुषके अनुस्त्य ही है। परंतु मैं वड़े प्रेयसे आपकी कुछ सेवा करना चाहता है। मैं दानवोंका विश्वकर्मा है, प्रधान शिल्पी हैं आप मेरी सेवा स्वीकार कीजिये।' अर्जुनने कहा- 'मणसूर ! तुम ऐसा समझते हो कि मैंने प्राण-संकटसे तुन्हारी रहा की है। ऐसी अवस्थामें में तुष्हारी कोई सेवा स्वीकार नहीं कर सकता। साथ ही मैं तुन्हारी अभिलावा भी नष्ट नहीं करना चाहता। इसलिये तुम भगवान् श्रीकृष्णकी कुछ सेवा कर हो। इसीसे मेरी सेवा हो जावगी।'

जब मयासुरने भगवान् श्रीकृष्णसे प्रार्थना की, तब उन्होंने कुछ समयतक इस बातपर विचार किया कि मयासुरसे कौन-सा काम लेना चाहिये। उन्होंने मन-ही-मन निश्चय करके मवासुरसे कहा—'मयासुर ! तुम शिल्पियोमें श्रेष्ठ हो। यदि तुम धर्मराज युधिश्चिरका प्रिय कार्य करना चाहते हो तो अपनी रुक्तिक अनुसार उनके लिये एक सभा बना दो। वह



समा ऐसी हो कि चतुर शिल्पी भी देशकर उसकी नकल न कर सके। उसमें देवता, मनुष्य एवं असुरोंका सम्पूर्ण कला-कौशल प्रकट होना चाहिये।' भगवान् श्रीकृष्णकी आज्ञा सुनकर मधासुरको बड़ी प्रसन्नता हुई। उसने वैसी ही समा बनानेका निश्चय किया।

इसके बाद भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने यह बात धर्मराज युधिहिरसे कही और मयासुरको उनके पास ले गये। युधिहिरने उसका यधायोग्य सत्कार किया। मयासुरने धर्मग्रज पुधिष्ठिरको दैयोंके विचित्र चरित्र सुनाये। कुछ दिन वहाँ ठहरकर भगवान् झीकृष्ण और अर्जुनकी सत्यहके अनुसार सभा बनानेके सम्बन्धमें विचार किया और किर शुभ मुहूर्तमें मङ्गल-अनुहान, ब्राह्मण-भोजन एवं दान आदि करके सर्वगुणसम्पन्न एवं दिव्य सम्बन्धा निर्माण करनेके लिये दस हजार हास चौड़ी जमीन नाप ली।

जनमेजय ! वासावमें भगवान् श्रीकृष्या ही परम पूजनीय हैं। पाण्डवोंने बढ़े प्रेपसे भगवान् श्रीकृष्णका सल्हार किया और वे कुछ दिनोतक वहीं बड़े मुखसे रहे। अब उन्होंने अपने पिता-माताके दर्शनके लिये उत्तुक होकर द्वारका जानेका विचार किया और इसके लिये धर्मराज युधिष्ठिरको अनुमति प्राप्त की। विश्वतन्त्र भगवान् श्रीकृष्यने अपनी फूफी कुलीके षरणोंने सिर रहाकर प्रणाम किया और उन्होंने उनका सिर सूँपकर उन्हें इदयसे लगा लिया। इसके बाद धगवान् श्रीकृत्या अपनी बहिन सुभद्राके पास गये । इस समय प्रेमक्श उनके नेत्रीमें औम् एल्हाला आये थे। घणवान्ने अपनी बहिन मधुरभाषिणी सोभान्यवती सुभक्तको बहुत बोहेने सस्य, प्रयोजनपूर्ण, हितकारी, युक्तियुक्त एवं अकार्य षचनोसे अपने जानेकी आवत्रपकता समझा है। सीभाग्यवती सुचडाने भी पाता, पिता आदिसे कहनेके लिये सन्देश दिये और अपने धाई श्रीकृष्णका सतकार करके उन्हें प्रणाम किया। भरावान् श्रीकृष्णने अपनी बहिनको प्रशाप करके जानेकी अनुमति ली और फिर पुरोहित धीम्पके पास गर्थे । परब्रह्म परधात्या जीकृष्णने पुरोहितको नयस्कार करके ग्रैपदीको ढाइस बँधाया और उनसे अनुमति लेकर पाण्डवीके पास आये। अपने फुफेरे धाई पाष्ट्रवीके साथ श्रीकृष्णकी वैसी ही शोधा हुई, जैसी देवताओंके बीच देवराज इन्हर्की।

भगवान् श्रीकृष्णने यात्राके समय किये वानेवाले कर्म प्रारम्म किये । उन्होंने कानादिसे निवृत होकर आमुक्य धारण किये और पुष्पमाला, गन्ध, नमस्कार आदिसे देवता एवं ब्राह्मणोंकी पूजा की । जब सब काम समाप्त हो चुका, तब वे बाहरकी इसोईपर आये । ब्राह्मणोंने व्यक्तिवाचन किया और उन्होंने द्विय, अक्षत, फल, पात्र एवं ब्रव्य आदिके द्वारा उनकी पूजा करके प्रदक्षिणा की और अपने सोनेके रवपर सवार हुए । वह शीअगामी रख गरुद्दविद्वसे विद्वित ध्वजा, गदा, सक्र, तरुवार, शाईधनुष आदि आयुषोंसे युक्त वा । उसमें शैव्य, सुप्रीव आदि नामके घोड़े जुते हुए थे और

प्रस्थानके समय दिखि, नक्षत्र आदि भी मङ्गलमय हो रहे थे। रखके चलनेसे पूर्व राजा युधिष्टिर प्रेमसे उसपर चढ़ गये और भगवान्के बेष्ठ सारबि दास्कको इटाकर उन्होंने स्वयं घोड़ोंकी रास अपने हाबमें ले ली। अर्जुन भी ज्ञालकर उस रखपर सकार हो गये और अपने हाबमें खेत खेकरकी सोनेकी डाँड़ी पकड़कर उसे दाहिनी और इलाने लगे। भीमसेन, नकुल,



सहदेव, ऋत्विन् एवं पुरवासियोके साथ रचके पीछे-पीछे बलने लगे । उस समय अपने कुफो चाइबोके साथ भगवान् क्षीकृष्णकी झाँकी ऐसी पनोहर हुई, मानो अपने प्रेमी क्षिच्योंके साव सर्व गुस्देव ही यात्रा कर रहे हों। अर्जुन घगवान्के विक्रोहसे बड़े ही व्यक्तित हो रहे थे। भगवान्ने उन्हें इदयसे लगाकर बड़ी कठिनतासे गानेकी अनुपति दी, पुष्तिहर और धीमसेनका सम्मान किया, उन लोगोने उन्हें अपने हृद्वसे समावा। नकुल, सहदेवने उनके चरणीमें नमस्टार किया। अवतक रथ दो कोस जा जुका था। भगवान्ने इसी प्रकार युविष्ठिरको लौटनेके लिये राजी किया और बर्पके अनुसार उनके चरण कुकर नमस्कार किया। युधिष्ठिएने उन्हें उठाकर सिर मूँचा और उनको जानेकी अनुमति दी । भगवान् श्रीकृष्णने उनसे पुनः लोटनेकी प्रतिज्ञा की, किसी प्रकार अनुचरोंके साथ उनको लौटाया और फिर हास्काकी यात्रा की। जहाँतक रच दीखता रहा, पाण्डवीके नेत्र उन्हींकी ओर एकटक लगे रहे और में मन-ही-मन उनके पीछे चलते रहे। अभी पाण्डवॉका प्रेमपूर्ण मन अतुप्त ही था



कि उनके नयनोके तारे बांधनसर्वस्य भगवान् श्रीकृष्ण उनकी आंखांसे ओझल हो यथे। पाण्डवांके मनमें कोई स्वर्ध नहीं बा। फिर भी उनके मनकी समस्त वृतियां श्रीकृष्णकी और हा बहा जा रही बाँ। उनके चले जानेयर वे चुपवाप लोटकर अपनी नगरीमें बले आये। भगवान् श्रीकृष्णका गरुड़के समान शांधगामां रथ भी झरकाकों ओर बढ़ने लगा। उनके साब टारक सार्राधके अतिरिक्त बहुवंशी बीर सात्विक भी वे। कुछ ही समयमें भगवान् श्रीकृष्ण वहे आनन्दसे झाका याँच गये। उपसेन आदि बहुवंशी वीर नारके बाहर आकर उनका सम्मान किया। भगवान्ते राजा उपसेन, माता, विता और चाई बलरामबीको कम्पाः नमस्कार किया और अपने युव प्रसूच, साम्ब, वारदेवन आदिको हृदयसे लगावर गुरुवनोकी आहाके अनुसार रुक्तिगांके महलसे प्रवेश किया।

#### दिव्य सभाका निर्माण एवं देवर्षि नारदका प्रश्नके रूपमें प्रवचन

वैशम्ययनओं कहते हैं—जनमेजय । भगवान् श्रीकृष्णके प्रस्थान कर जानेपर प्रयासुरने अर्जुनसे कता — 'बीर ! में इस समय आपकी आज्ञा लेकर कैलासके उत्तर मैनाक पर्यतपर जाना बाहता है। वहाँ विन्दूसरके समीप देखेंने एक या किया था। नहीं मैंने एक मणिमच पात्र बनावा वा और वह दैत्यराज वृष्ययोकी सभामें रखा गया वा । यदि वह अवतक वहाँ होगा तो उसे लेकर मैं जीव ही यहाँ लौट आडेगा । वहाँ एक बड़ी विश्वित्र रत्नमण्डित, सुलाद एवं मजबूत गदा भी है। उसपर सोनेके तारे जड़े हुए हैं। कृष्यवनि दावुओंका संहार करके वह गदाओंकी चोट सहनेवासी भारी गदा वहीं रख छोड़ी है। वह लाखों गदाओंकी तुलनामें अदितीय है। 😎 आपके गाण्डीव धनुषके समान ही भीपसेनके योग्य होगी। देवदत्त नामका शङ्क भी वहीं है, जिसे लाकर में आपकी मेंट कसँगा।' यह कहकर मधासुरने ईग्रान कोणकी यात्रा की और वह पूर्वोक्त विन्दुसरपर पहुँच गया। राजा भंगीरखने गङ्गाजीके अवतरणके लिये वहीं तपस्या की वी और प्रजापतिने उसी स्थानपर सी यज्ञ किये थे। देवराज इन्हरें वहीं मिदि प्राप्त की थी। वहीं सहस्रों प्राणी भगवान् इंक्टरकी उपासना करते हैं: वहीं नर-नारायक, ब्रह्मा, यम, फिल सहस्र चतुर्युंगी बीत जानेपर यज्ञ करते हैं और स्वयं भगवान् श्रीकृष्णने भी वर्षातक यज्ञ करके वहीं सुवर्णनिष्टत

यज्ञसाम्मी और वेदियोंका दान किया था।

जनमेजय । मयासूरने वहाँ जाकर सभा बनानेकी सारी सामधी, पूर्वोक्त गढा, देक्दल शङ्क और अपरिमित वन अपने अधिकारमें कर लिया तथा वहाँसे स्पेटकर युधिष्ठिरके लिये किन्नविश्वत गणिमय दिव्य सभाका निर्माण किया। वह श्रेष्ठ गदा धीमसेनको एवं देशदन शत्तु अर्जुनको उपहार दिया। उस शक्की गर्म्बार ब्बनिसे तीनो स्तेक काँप इठते थे। वह सभा दस इजार हाच लम्बी-चौड़ी थी। उसमें सुनहले वृक्ष लहलहा खें है। वह ऐसी कान पड़ती, मानो सूर्य, अपि अथवा चन्द्रमाजी सभा हो। उसकी अत्येकिक चमक-दमकके सामने सूर्यको प्रमा भी फीकी पड़ जाती थी। मयासुरकी आकासे आठ हवार किंकर राक्षस उस दिव्य सभाकी रखवाली और देखधाल काते बे । वे आवश्यकता होनेपर उसे दूसरे स्थानपर भी ले जा सकते थे। उस सभा-भवनमें एक दिव्य सरोवर भी द्या। वह अनेक प्रकारके पणि-पाणिक्वको सोदिवोसे शोधायमान, कमल-कुसुगोसे उन्हासित और धीमी-धीमी वायुके स्पर्शसे तरङ्गायमान था। कितने ही बड़े-बड़े नरपति भी उसके जलको स्वस समझकर घोला ला जाते थे। उसके चारों और गगनसूची वृक्षींके हरे-हरे पत्रोंको कावा पहती रहती थी। सपाके चारों ओर दिका सौरमसे घरे उद्यान थे। होटी-होटी बावलियाँ थीं,



जिनमें हंस, सारस और प्रकर्ण-सकवी शेलते यहाँ वे । जल और स्थलकी कपल-पंक्तियाँ अपनी सुगन्धसे खेगोको पुण करती रहती थीं । मयासुरने केवल खेदह महीनेचे इस दिव्य सभाका निर्माण करके धर्मग्रज युधिक्षितको निवेदन किया ।

जनमेजय । धर्मराज पुधिश्वरने शुध मुकूर्व आनेपर दम हजार ब्राह्मणीको फल, कन्द-मूल, कीर आदि तरह-तरहके पदाशाँका भोजन कराया। उन्हें वन्त्र, पुष्पमातप, छोटी-बड़ी सामग्री आदिसे दूस करके प्रत्येकको एक-एक हजार गीओंका दान किया। इसके बाद जब वे समाये प्रवेक बतने लगे, तब ब्राह्मणलोग पुण्याह्वाचन करने लगे। गाने-बार्न और फल-फूलोसे देवताओंकी पूजा की गयी। चन्छ-इन्ह (पहलवान और लंडेत), नट, वैतालिक और वन्डीजनीने धर्मराजको अपनी-अपनी कता दिखलायो । इसके बाद वे अपने भाइप्रोक्ते साथ देवराज इन्ह्रके समान समामें विराजनान हुए। उनके साथ सभा-मण्डपमें अनेकों ऋषि-मुनि तवा राजा-महाराजा भी बैठे हुए थे। ऋषियोमें मुख्यतः अस्तित, देवल, कृष्णद्वैपायन, जैमिनि, याज्ञकाक्य आदि बेद-वेदाहुके पास्त्र्वी, बर्मज्ञ, संवमी एवं प्रवसनकार बैठे हुए छे। चगवान् व्यासके विष्य इपलोग भी वहीं वे। राजाओंने कड़सेन, क्षेमक, कमठ, कम्पन, मज़काबिपति बटासुर, पुलिन्द, अङ्ग, बङ्ग, पुण्डूक, अन्यक, पाण्ड्य एवं उद्धीसा आदि देशोंके अधिपति पहाराज पुधिष्ठिरकी सेवामें उपस्थित थे। अर्जुनसे अस्य-विद्या सीसनेवाले राजकुमार और व्युवंशी प्रसूप्त, साम्ब, सात्यकि आदि भी वहीं बैठे हुए थे। तुम्बुरु, किप्रसेन आदि गर्थ्य एवं अपाराएँ भी धर्मराजको प्रसन्न करनेके क्तिये वहाँ आकर गावा-कजाया करते थे। उस समय बुध्वितको ऐसी शोमा होती, मानो महर्षियों और राजर्षियोंसे क्रिने कर्य ब्रह्माजी ही अपनी समामें विराजमान हो।

जनमेजय ! एक दिन महात्मा पाणाव और गन्धर्य आदि का दिष्ण सभागें आनन्दसे विराजमान थे । उसी समय देवर्षि नात्द और भी अनेक ऋषियोंके साथ वहाँ उपस्थित हुए। राजन् ! देवर्षि नादकी महिमा अपार है। वे बेद एवं ज्यनिक्दोंके पारदर्शी विद्वान् हैं। बड़े-बड़े देवता उनकी पूजा काते हैं। इतिहास, पुराण, प्राचीन करूप और पूर्वोत्तर-गोपालाकी विद्वनामें वे केजोड़ हैं। वे वेदोंके छः अङ्ग व्याकरण, कल्प, शिक्षा आदिको तो जानते ही हैं, धर्मके भी पूरे मर्चन हैं। वे वेदके परम्परविरुद्ध वचनोंकी एकवाक्पता, एकमें मिले हुए वचनोंका कर्मके अनुसार पृथकाण और पत्रके अनेक कमीके एक साथ उपस्थित होनेपर उनके सम्पादनमें अत्यन्त निपुण हैं। वे प्रगतन बक्ता, स्पृतिमुक्त मेंधार्था, नीति-कुशरू एवं सहदय कवि हैं। वे कर्म और इत्यक्ते विचाजनमें समर्थ है। वे प्रत्यक्ष, अनुमान एवं आप्तवसनके द्वारा सब विषयोका ठीक-ठीक निश्चय काते हैं और प्रतिका, हेर्नु, अदाहरण, उपनय एवं निगमन—इन पाँच अङ्गोसे युक्त वाक्योंके गुण-दोष खूब समझते हैं। बृहस्पतिके साथ बातबीत होनेपर भी वे उत्तर-प्रत्युत्तर करनेमें विशास 🖁 । वर्ग, अर्थ, काम और गोश—चारों पुरुवार्थकि सम्बन्धमें उनका निश्चय सर्वता सुसद्भत है। उन्होंने बोरहों भूवनोंको कार-रीचे, आहे-देहे, प्रत्यक्ष देख किया है। सांख्य और प्रोग दोनों ही जागीको वे जानते हैं और देवताओं तथा असुरोके अलेक विचारको होह रखते हैं। मेल-जोल और वैर-बिगाइके लडको पलीपाँति ज्ञानते हैं और शत्रु तथा मित्रकी प्रतिका रची-रची ज्ञान रखते हैं । सुरख, विशाह, बहाई, पूट डालना आदि राजनीति और कुटनीति भी जन्हें पूर्णतः ज्ञात हैं। और तो क्या वे सारे शास्त्रोंक नियुण बिद्यान् हैं। वे युद्ध और गायन दोनोके प्रेमी हैं, उन्हें कहीं भी आने-जानेमें कोई रुकावट नहीं है। ऐसे-ऐसे अनेक गुण उनमें हैं। उस दिन वे लोक-लोकात्तरमें पूमते-फिरवे पारिजाठ, पर्वत, सुमुख आदि ख्रांबचोके साथ पाण्डवोसे मिलनेके लिये उनकी सभामें आ पहुँछे। उन्होंने मनके वेगके समान वहाँ आकर प्रेमसे धर्मराजको आद्योबांद दिया—'जय हो ! जय हो !'

सब धर्मोक पर्यक्ष राजा युधिहिर देववि नारदको आया देसका प्राइयोके साथ झटपट उठकार सहे हो गये, विनयसे झुककार बड़े प्रेमसे नमस्कार किया और विविध्वंक योग्य आसनपर बैठाया। मधुपर्क आदिके द्वारा उनकी सविधि पूजा सम्पन्न हुई। देवर्षि नारद पाण्डवोके सतकारसे ब्युत प्रसन्न हुए और कुशल-प्रशके बहाने उन्हें धर्म; अर्थ तथा कामका उपदेश करने लगे।



नारहजीने बज्रा—धर्मग्रज । आपके धनका ठीक उपयोग तो होता है न ? आपका मन तो धर्मके कार्यमें लुख लगता होगा ? आज़ा है आप सुली होंगे । आपके मनमें कभी ब्रो विचार नहीं आते होंगे। आपके विका-विकासहने जिस सदाबारका पालन किया था, उसी धर्म एवं अर्चके अनुकृत उदार नीतिका आश्रय आपने भी तिया होगा। आपको अर्थप्रियता धर्मकी, धर्मप्रियता अर्थकी, कामप्रियता अर्थ और धर्मकी बाधक न होगी। आप तो समयका खुस्त जानते है। अर्थ, धर्म और काम-सेवनके लिये अलग-अलग समय निश्चित कर लिया है न ? राजायें छ: युग होने वाहिये-व्यास्थानशक्ति, बीरता, मेधावीयन, परिचानदर्शिता, नीति-निपुणता और कर्तव्याकर्तव्यविवेक। सात उपाय है--मन्त्र, ओषधि, इन्द्रजाल, साम, दान, दण्ड और भेट। पूर्वीक गुगोके द्वारा इन उपायीका निरीक्षण करना बाहिये और अपने जौरह दोषोपर दृष्टि रखनी चाहिये। वे चौरह दोव है--नारितकता, झठ, कोथ, प्रपाद, दीर्थसूत्रता, ज्ञानियोंका संग न करना, आलस्य, इन्द्रिययरवदाता, केवल अर्थका ही चित्तन, पुलकि साथ सलाह, निश्चित कार्यमें टालमटोल, सलाहको गुप्त न रखना, समयपर उसक आदि न करना और एक साथ ही कई शत्रुओपर चडाई कर देश । इन टोक्से बचकर आप अपनी प्रक्ति और राष्ट्र-राक्तिका ठीक-ठीक तान रहाते हैं न ? अपनी सांक और शबु-शक्तिके अनुसार सन्धि या विश्वह करके आप अपनी सेती-खारी, व्यापार, किला, पुल, हाबी, हीस-सोना आदिकी खानें, करकी वसूत्री, जबाइ प्रान्तोमें लोगोको वसाना आदि कार्योकी हेल-रेल ठीक-ठीक रखते हैं न ? युधिष्ठिर ! आपके राज्यके सांतों अंग—खामी, मच्ची, पित्र, खजाना, राष्ट्र, दुर्ग और पुल्वासी शबुओसे मिले के नहीं हैं ? धनीखोग खुरे व्यसनोसे बचे तो हैं ? आपके प्रति उनकी प्रेम-दृष्टि तो है न ? कहीं आपके शबुके गुप्रचर अपना विश्वास जमकर आपसे या आपके प्रविचीसे आपका सालह-मधिस जान तो नहीं रोते ? आप अपने पित्र, शबु, ज्वासीन लोगोके सम्बन्धमें पत्र ज्ञान तो रखते हैं न कि वे क्या करना व्यक्ति हैं ? आप मेल-पिलाप अववा वैर-विरोध समयके अनुसार ही करते हैं न ? व्यासीनोंके प्रति विषय दृष्टि तो नहीं रखते ? आपके मनी आपके ही समान ज्ञानवृद्ध, पुण्याच्या, समझदार, कुलीन और प्रेमी तो हैं न ?

दुधिष्ठिर । विजयका मुख है अपने विचारोकी गुप्ति। आपके जासक मनी आपके विकास और संकल्पीको सर्राञ्चल रक्तले है व । इसी प्रकार देशकी रक्षा होती है। सह बड़ी आपको बातोका पता तो नहीं लगा हेते ? आप असमय ही निहाके बदा तो नहीं हो जाते ? ठीक समयपर जाग तो जाते हैं ? राजिके विकारे धागमें जगकर आप अपने अर्थके सम्बन्धमें विचार तो करते हैं न ? कहीं आप अफेले या बहुतोंके साथ तो यन्त्रणा नहीं करते ? आपकी सलाह कही शहरेतनक तो नहीं पहेल पाती ? बोड़े प्रयत्नसे बड़े-बड़े कार्य सिद्ध हो जाये, ऐसा सोचकर कार्य प्रारम्भ करते हैं न ? कही ऐसे कार्पीमें आरूम्य तो नहीं कर बैठते ? कहीं किसानोंके काम आपके अनजाने तो नहीं रहते ? उनपर आपका विश्वास तो है न ? कही उनकी ओरसे उदासीन न हो बेठियेगा, उनका प्रेम ही राज्यको उप्रतिका कारण है। किसानोका काम विश्वसनीय, निर्लोध और कुलीनोंसे ही करवाना बाहिये। आयके कार्योंकी सूचना सिद्धि प्राप्त होनेके पहले हो तो लोगोंको नहीं मिल जाती ?

आपके आवार्ष धर्मंत्र एवं सर्वकाखोमें निपुण होकर कुमारोको टीक-ठीक युद्ध-शिका होते हैं न ? आप हजारों मूसोंके बदले एक विद्वान्का संग्रह तो करते हैं ? विद्वान् हो विधानिके समय रहा कर सकता है। आपके सब किसोंमें धन, धन्य, अब, शब, जल, यन, कारीगर और संनिकोका ठीक-ठीक प्रकृष्य है न ? यदि एक भी पन्नी मेधावी, संवर्षी और चतुर हो तो राजा या राजकुमारको

विपुल सम्पत्तिका स्वामी बना देता है। आप शतु-पक्षके | मन्त्री, पुरोहित, युवराज, सेनायति, द्वारमाल, अन्तर्वेक्तिक, कारागाराध्यक्ष, खत्रांची, कार्यके कृत्याकृत्यका निर्यायक, प्रदेश, नगराधिपति (कोतवाल), कार्य-निर्माणकर्ता, धर्माध्यक्ष, सभापति, दण्डपाल, दुर्गपाल, सीमापाल और वनविभागके अधिकारीयर तीन-तीन अज्ञात गुप्तचर रखते हैं न ? पहले तीनोंको छोड़कर अपने पक्षके दोव अधिकारियों-पर भी तीन-तीन क्रिये गुप्तचर रखने बाहिये। आप स्वयं सायधान रहकर अपनी बात शत्रुओंसे क्रियार्वे और उनके कामका पता लगावें। अच्छा, यह तो बताइये कि आपका पुरोहित कुलीन, विनयी एवं विद्यान् तो है न ? बह किकर्तव्यविमूह एवं निन्दक तो नहीं है ? आप उसका ठीक-ठीक सत्कार करते होंगे। आपने बुद्धिमान् सरतः एवं विधि-विधानका जाता ऋत्विम् निपुक्त कर रक्ता 🕯 न ? वह हवन की हुई और की जानेवाली सामग्रीका निवेदन हो कर जाता है ? आपका ज्योतियी शासके सारे अङ्गोका विशेषह, नक्ष्मोकी चाल, वकता आदिका जाता एवं उत्पात आदिका पहलेसे ही जान लेनेसे निपुरा तो है व ? आपने अपने कर्मचारियोंको कहीं नीचे-डैले अप्येग्य कायमें तो नहीं लगा दिया है ? आप अपने निष्म्राल, कुलक्रमागत और सदाबारी मन्त्रियोको बरावर कार्योका निर्देश तो करते राह्ने हैं ? आपके मनी कही शील-सौजन्य और प्रेमको विकासिक वेकर प्रजापर कठोर शासन तो नहीं करते ? जैसे पवित्र यात्रिक पतित प्रमानका और विद्या व्यक्तियारी पुरुषका तिरस्कार कर देती हैं, जैसे ही कहीं प्रवा अधिक कर लेनेके कारण आपका अनादर तो नहीं करती ?

आपका सेनापति तेजस्त्री, बीर, बुद्धिमान, धैर्यशाली, परिवर्त, कुलीन, स्वामिमक और चतुर तो है न ? आपकी सेनाके सब दलपति सब प्रकारके युद्धीमें चतुर, निकायट, घुरवीर और आपके द्वारा सम्मानित तो हैं न ? आप अपनी सेनाके भोजन और बेठनका प्रक्रम सम्मप्पर ठीक-ठीक करते हैं न ? कहीं देर और कमी तो नहीं करते ? भोजन और वेतन ठीक समयपर न मिलनेसे सैनिकोंको कष्ट होता है और ये अपने स्वामीके ही विद्योही बन बैठते हैं। आपके कुलीन कर्मचारी क्या आपके प्रति ऐसा प्रेम रखते हैं कि आवश्यकता होनेपर आपके लिये अपने प्राण भी निहाबर कर दें ? कोई यह चेष्टा तो नहीं कर खा है कि सारी सेना उसकी इच्छाके अनुसार चलने लगे और आपकी आहाका क्लाइन कर दे ? जब कोई कर्मचारी बहादुरीका काम करता है, तब आप उसका विदोष सम्मान करके उसका घोजन और

केतन बढ़ा देते हैं न ? आप विद्याविनयीं, ज्ञानी एवं गुणी पुरुषोंकी यखायोग्य दानके द्वारा सेवा करते हैं न ? राजन्! जो लोग आपकी रक्षाके लिये मर मिटते हैं या अपनेकों संकटमें डाल देते हैं, उनके बाल-बढ़ोंकी रक्षा तो आप करते हैं न ? जब निकंत शहु युद्धमें पराजित होकर आपकी शरणमें आता है, तब आप पुत्रके समान उसको रक्षा तो करते हैं ? सारी प्रजा आपको निष्यक्ष, हितकारी एवं माँ-बापके समान पानती है न ?

पहले अपनी इन्द्रियोपर विजय प्राप्त करके तब इन्द्रियोक्ते अधीन राष्ट्रऑपर विजय प्राप्त की जाती है। राष्ट्रऑको वशमें करनेके तिथे साम, दान, दण्ड आदि सभी उपायोका उपयोग करना चाहिये। अपने राज्यकी रक्षाकी व्यवस्था करके राष्ट्रपर चढ़ाई करनी चाहिये और उसे जीतकर फिर उसी राज्यपर स्वापित कर देना चाहिये। अवस्थ ही आप ऐसा ही करने होंगे।

आय अपने बुद्धमाँ, गुरुजन, वृद्ध, व्यापारी, कारीगर, आबित और दरिहोंका बन-मान्यमे सदा-सर्वदा धरण-पोषण तो करते हैं न ? जो खोरा आमदनी और सब्बीद काममें नियुक्त हैं, वे प्रतिदिन आयके सामने अपना हिसाब तो पेंद्रा कारते हैं ? कभी किसी होनहार एवं हितेषी कर्मवारीको किना अपराधके हो पदच्चुत तो नहीं करते ? कहीं किसी काममें लोपी, चोर, शबु अववा अनुधवर्तीनकी तो नियुक्ति नहीं हो गर्वी है ? कहीं चोर, लालची राजकुमार, रानियाँ या सार्थ आप ही देशवासियोंको दुःश तो नहीं देते ? किसानीको प्रसम्भ रहाना चाहिये ! घला आपके राज्यमें जलसे लबातक धरे तालाब तो बहुतायतसे हैं न ? कहीं आपने सोतीको क्वांके मरोसे तो नहीं छोड़ रखा है ? किसानका बीज और मोजन कभी नष्ट नहीं होना चाहिये। आखरयकता होनेपर बोद्ध-सा ज्यात लेकर उन्हें धन भी देना चाहिये। आपके राज्यमें खेती, गोरक्षा और व्यापारसम्बन्धी क्षेत-देव इंगल्दारीसे होते हैं न 7 धर्मानुकूल व्यापारसे ही प्रजा सुखी होती है। आपके राज्यमें जज, तहसीलदार, सरपंच, पेदाकार और गवाह—ये पाँचों अजाके हितमें तत्पर और बुद्धिपानीसे काम करनेवाले 🕯 न ? नगरकी रक्षाके लिये गाँवोकी रक्षा भी उतनो हो आवश्यक है। प्रान्तोंकी रहा भी प्राम-रक्षाके समान हो हाथ्ये होनी चाहिये। यहकि समाचार तो निश्चित समयपर मिला करते हैं न ? आपके राज्यमें अपराधी, चोर कैंबे-नीचे, लुक-छिपका गाँबोंको लुटते तो नहीं हैं ? आप क्षियोंको सुरक्षित और सन्तुष्ट तो रखते हैं ? कहीं आप उनपर विश्वास करके उन्हें गुप्त बात तो नहीं बता देते ? आप कहीं भोग-विलासमें लिस होकर विपत्तिकी उपेक्षा तो न्हीं कर बैठते ? आपके सेवक लाल वक्ष पहने हावोमें सब्ग लिये आपकी रक्षाके लिये सेवामें उठत रहते हैं न ? आप अपराधियोंके लिये वमराज और पूजनीयोंके लिये धर्मग्रंड तो हैं न ? आप प्रिय एवं अप्रिय व्यक्तियोंकी मलीमीति परीक्षा करके ही तो व्यवहार करते हैं ? हारीरकी पीड़ा मिटती है नियमोंके पालन और औक्योंके सेवनसे तवा मनकी पीड़ा मिटती है जानी पुरुषोंके सत्संगसे। आप उनका व्यायोग्य सेवन तो करते हैं ?

आपके वैद्य अष्टाङ्क-चिकित्सामें नियुक्त, क्षितेकी, प्रेमी एवं द्वारीरकी देख-रेख रखनेवाले हैं न ? कहीं आप खेच, मोड या अभिमानमे अर्थी एवं प्रत्यर्थियों (विरोधियों) की अपेक्षा तो नहीं कर देते ? आप लोच, मोह, विश्वास अवका प्रेमसे अपने आश्रित जनोंकी जीविकामें बाबा तो नहीं हालते ? आपके पुरवासी एवं देशवासी शक्तुओंसे पूस लेकर और मिल-जलकर भीतर-धी-भीतर आपका विशेष से न्हीं करते ? प्रधान-प्रधान राजा प्रेमपरनाम होकर आपके निधे प्राणोकी बलि देनेके लिये तैयार रहते हैं या नहीं ? आयकी विश्वता और गुणोंके कारण बाह्यण और साथ आयक्ती कल्याणकारिणी प्रशंसा करते हैं या नहीं ? आय उन्हें दक्षिणा वेते हैं या नहीं ? ऐसा करना आपके लिये कर्ग और मोक्रका हेत् है। आपके पूर्वजोने जिस वैदिक सदाबारका पालन किया वा, उसका ठीक-ठीक पालन करते हैं न ? उतपके महलमें आपकी आँसोके सामने गुणवान ब्राह्म स्वाट्य और स्वास्थ्यकर भोजन करके दक्षिणा ले पाते हैं न ? आप पूरे संवम और एकाप्र मनसे समय-समवयर, यत्र-पाग आदि तो करते ही होंगे। जाति-भाई, गुरु, बुढे, देवता, ठपस्की, देवस्थान, शुभ यक्ष और ब्राह्मणोंको नयस्कार तो करते हैं न ? आप किसीके मनमें शोक वा क्रोध तो नहीं उचाइते ? कोई पनुष्य अपने हाथमें महल-सामारी लेकर आपके पास सर्वेदा रहता है न ? आपको यह महत्वमयी धर्मानुकत वृत्ति सर्वदा एक-सी खती तो है ? ऐसी वृत्ति आयु और यहको बद्दानेवाली एवं बर्म, अर्थ और कामको पूर्व करनेवाली है। जो ऐसी वृत्ति रखता है, उसका देश कभी संकटप्रस नहीं होता, सारी पृथ्वी उसके वदायें हो जाती है। वह सकी होता है।

वर्मराज ! कहीं आपके शास-कुशल मन्त्री अशानवन्ना किसी श्रेष्ठ पवित्र निरपराथ पुरुवको चोर-वाई समझकर सताते तो नहीं है ? कहीं आपके कर्मचारी पूस लेकर प्रमाणित चोरको बिना दण्डके ही छोड़ तो नहीं देते ? कभी धनी एवं दिखके विवादमें आपके कर्मचारी धनके लोभसे दिखेंके साथ अन्वाय तो नहीं कर बैठते ? मैंने पहले जिन चौदा दोषोंका वर्णन किया है, उनसे आपको अवश्य बचना चाहिये । वेदकी सफलता यहसे, धनकी सफलता दान और घोगसे, पत्नीकी सफलता आनन्द और संतानसे एवं शासकी सफलता चील तथा स्टाचारसे होती है ।

इर-इससे ब्यापार करनेवाले वेहसोसे ठीक-ठीक कर तो बस्त होता है न ? राजधानी एवं देवामें ब्यापरियोंका सम्यान वे होता है ? वे कही घोले-पड़ीमें आकर ठगें तो नहीं वाते ? आप गुरुवनोसे प्रतिदिन धर्मशास्त्र और अर्थशास्त्रका बका तो कार्त है 7 खेती-बारीसे उत्पन्न होनेवाले अन्न, फुल, फल, खोरस, मध्, यत आदि पदार्थ बर्म-ब्रजिसे ब्राह्मणोक्ये दिये जाते हैं न ? आप अपने कारीगरोंको त्रवित सानवीं, केंन्य और काम तो देते हैं न ? घलाई करनेवालोंके प्रति भरी सचाने कतज्ञता-ज्ञापन और आहर-सत्कारका भाव त्रो दिललाते **है व ? आप सभी प्रकारके मुख्यस—जैसे** हल्तिसूत्र, रणसूत्र, अधसूत्र, अससूत्र, मन्त्रसूत्र और नागरिकानुसका अध्यास तो करते ही होंगे। आप सब प्रकारके अन्य-प्रत्य, मारणप्रयोग, ओषधियोके विषेते योग अक्टब जानते होंगे ? आप आहि, हिस जन्तु, रोग वर्ष राक्षसोसे समुखे राष्ट्रकी रक्षा करते हैं न ? अन्धे, गूँगे, लैगड़े, कुले, अनाव एवं साब्-संन्वासियोंके धर्मतः रक्षक आप ही हैं। महाराज ! राजांके लिये छ: होष अनर्धकारी है-निहा, आलम्ब, भय, क्रोय, मुद्दता और वीर्पसुत्रता।

वैद्यान्तर व्याप्त कार्त है—जनमेजय । देववि नारदकी वाणी सुनकर व्याप्त युचिहिरने उनके वरणोका स्पर्ध किया और बड़ी प्रसन्नतासे कहा—'पहाराज । मैं आपकी आज्ञाका पालन करूँगा । आज मेरी बुद्धि बहुत ही बड़ गयी है।' यह कहकर उन्होंने उसी समय वैसा करनेकी चेष्टा प्रारम्य कर दी। देववि नारदने कहा—'जो राजा इस प्रकार वर्णाश्रम-शर्मकी रक्षा करता है, वह इस लोकमें तो सुखी होता ही है, परलोकमें भी सुख पाता है।'

#### देव-सभाओंका कथन और स्वर्गीय पाण्डुका संदेश

वैशम्पायनजी कहते हैं--जनमेजय ! देवचि नारदके ठपदेश सुनकर धर्मराजने उनका बहुत ही खागत-सत्कार किया। विश्रामके पश्चात् फिर उनके पास उपस्थित होकर धर्मराजने वह प्रश्न किया—'देववें ! आप सदा-सर्वदा मनके समान पर्यटन करते रहते हैं और ब्रह्माके बनाये विभिन्न लोकॉका दर्शन करते रहते हैं। आपने कहीं ऐसी या इससे अच्छी समा देशी है ? कृपा करके बतलक्ष्ये।' धर्मराज पुधिष्ठिरका यह प्रश्न सुनकर देवर्षि नारदने मुसकराते हुए मधुर वाणीसे कहा—'धर्मराज । यनुष्य-त्येकमें ऐसी मणिनयी सभा मैंने न देखी है और न तो सुनी है। ये आपको यमराज, वरुण, इन्द्र, कुबेर एवं ब्रह्माकी समाओका वर्णन सुनाता है। वे लोकिक तथा अलोकिक कला-कोञ्चलोने युक्त है। मुह्य-तस्त्रोंसे बनी होनेके कारण एक-एक सभा अनेक-अनेक लयोंने ग्रीसती है। देवता, पितर, पातिक, बेट, यह, ऋषि, मुनि आदि वनमें मृतियान् होकर निवास करते हैं।" देवर्षि नमदाकी बात सुनकर पाँचो पाण्डत ओर उपस्थित ऋहण-मध्यती वन समाओंका वर्णन सुननेके किये अन्यन उत्सुक हो गयी। उन्होंने हाथ जोड़कर प्रार्थना की कि 'आप अवदय उन समाओका वर्णन कीनिये। हम सब बढ़े प्रेयसे सुनन बाहते हैं। वे सधाएँ किन-किन वस्तुओंसे कितनी लम्बी-बोड़ी बनी हैं ? उनके समासद् कौन हैं ? और भी उनमें क्या-क्या विशेषताएँ हैं ?' धर्मराजका यह प्रश्न सुरुकर वेवर्षि नारदने देवराज इन्द्र, सूर्यपुत्र वस, बुद्धिपान् वरुण, पक्षान कुवेर और लोकपितामा ब्रह्मात्रीकी अलोकिक सभाओंका विस्तारसे वर्णन किया।

जनमेजय ! विच्य सभाओका वर्णन सुनकर वर्गराजने देवर्षि नारदसे कहा—'भगवन् ! आपने व्ययस्कानी सभाये प्रायः सभी राजाओकी उपस्थितिका कर्णन किया । काणकी सभामे नाग, देत्यराज, नदी और समुद्रांकी विवित कालायी । कुलेरकी सभामें यहा, राक्षम, गन्धर्व, गुह्रक और सहदेवकी उपस्थिति भी हमने जान ली । आपने यह बतलाया कि ब्रह्माजीकी सभामें ऋषि-युनि, देवता और शास-युग्राज निवास करते हैं । आपने देवराज इन्ह्रकी सभाके देवता, राज्यर्व और ऋषि-युनियोकी गणना भी कर ही । आपने बतलाया कि वहाँ राजवियोमें केवल हरिहन्द्र ही रहते हैं । उन्होंने ऐसा कीन-सा सरकर्म, तरस्या अववा कर किया है क्सिके फलस्वसम्य वे इन्त्रके समकक्ष हो गये हैं। भगवन् ! आपने फिन्त्रकेमें मेरे पिता पाण्डुको किस प्रकार देखा था ? उन्होंने मेरे सिम्में क्या संदेश दिया ? आप कृपा करके अवस्य उनकी बात सुनाइये।

देवर्षे नरदने कहा—राजन् ! में आपके प्रसके अनुसार राजर्षि हरिक्षन्तकी महिना सुनाता हूँ। वे घोर-वीर एवं एकव्हान सम्राट् थे। पृथ्वीके सभी नरपति उनसे हुके रहते थे। उन्होंने अकेले ही सबपर दिख्यनय प्राप्त की भी और महान् यह राजसूयका अनुहान किया था। सब राजाओंने उन्हें कर दिया और उनके प्रज्ञापे परसनेका काम किया। पावकोंने उनसे जितना माँगा, उसका पांचगुना उन्होंने दिया। उन्होंने क्राइएगोको घोजन, यह और हीरा, लाल तथा पुन्नांगी जन्नुए देकर इस प्रकार प्रसन्न कर किया कि वे देवा-देवाये उनके बहुम्यनको घोषणा करने लगे। प्रकृते पाल एवं ब्राइएगोके आसीवदावकप हरिक्षण सम्प्रदेवएए अधिक्ति हुए। जो राजा राजसूय यह करता है, संप्राप्तमें पीठ दिलाये किया यह पिटात है और तीव तपस्ताके हुए। प्रारिका परिव्याग करता है, वह देवराज इन्ह्यी समामें सर्वोद्य स्थान

युधिहर ! आयके विता पायडु स्वर्गीय हरिक्षन्तका ऐश्वर्य देखकर विस्तित हो गये। जब उन्होंने देशा कि में मनुष्यालेकमें जा का 🐌 तब उन्होंने आपके लिये यह संदेश भेजा—'युधिहिर । तुप्तारे भाई तुप्तारे वडामें हैं। इसलिये तुम सारी पृथ्वी जीतनेमें समर्थ हो । मेरे लिये तुन्हें महान् यह राजसूच करना चाहिये । युधिहिर ! तुम मेरे पुत्र हो । यदि तुम राजसूव वज्ञ करोगे तो मैं भी देवराज इन्द्रकी सभामें हरिश्चन्द्रके समान जिस्कालपर्यन्त आनन्द्र भोगूँगा।' धर्में । आपके विवाके सामने मैंने यह खीकार कर लिया का कि आपसे वह संदेश कहुँगा। राजन्! आप अपने चिताका संकल्प पूर्ण करें। इस पत्रके फलखरूप केवल आपके पिताको ही नहीं, स्वयं आपको भी वही स्थान प्राप्त होगा । इसमें संदेश नहीं कि इस यज़में बड़े-बड़े विश्व आते हैं और व्यव्होही राक्षम वैसे अवसरकी प्रतीकामें रहते हैं। धोड़ा-सा भी निमित्त मिल जानेपर बड़ा भयंकर क्षत्रियकुतात्तक युद्ध हो जाता है, विससे एक प्रकारसे पुर्व्याका प्रलय ही उपस्थित हो जाता है। धर्मराज ! यह सब

<sup>&</sup>quot; महाभारतमें देवसमाओका वर्णन बढ़ा ही सुदर और विस्तृत हैं। परतोक-विज्ञासुओंके लिये वह बढ़े ही कामको वस्तु है। उसका अध्ययन मूल प्रन्थमें ही करना चाहिये।

सोच-विचारकर अपने लिये जो कल्याणकारी समक्रिये, वही | कीजिये। सावधान रहकर बार्गे वर्णीकी रहा करते हुए वस्रति और आनन्द प्राप्त कोवियं तथा ब्राह्मणोको संतुष्ट कीजिये । आपके प्रत्नका उत्तर हो चुका । अब मुझे अनुमति |

दीनिये । ये भगवान् श्रीकृष्णकी नगरी द्वारका जाऊँगा । जनमेजय ! देवर्षि नारद इतना कहकर अपने साधी क्ष्मियोंके सहित बहाँसे बले गये। धर्मराज युधिष्ठिर अपने भाइयोंके साथ राजसूच यज्ञकी बिन्तामें लग गये।

#### राजसूय यज्ञके सम्बन्धमें विचार

वैशान्ययनमा कतते हैं—जनमेजच ! देवर्षि नारदकी बात सुनकर धर्मराज युधिष्ठिर राजसूच यज्ञकी जिलासे बेवैन हो गर्थे । उन्होंने अपने सधासदोका सत्कार किया, वे तार्थ उनके हारा सत्कृत हुए; परंतु उनका मन राजसूपके संकल्पमें ही मा था। उन्होंने अपने धर्मका विकार किया और जिस प्रकार प्रजाकी भलाई हो,वहीं करने लगे । वे किसीका भी पश नहीं करते थे। उन्होंने आज़ा कर दी कि ब्रोध और अधिमान फ्रोइकर सबका पावना सुका दिया जाय। सारी पृथ्लीयें पुचिष्ठिरका जय-जयकार होने लगा। धर्मराज पुचिष्ठिरके साधुष्पवद्यारसे प्रजा उनपर पिताके समान विश्वास करने लगी। उनके साथ किसीजी शतुरा न रही, इसलिये वे अजातवानु कहलाने लगे । युधिष्ठिरने सबब्धे अपना लिया । भीमसेन सबकी रक्षामें और अर्जुन शतुओंके संशारमें तत्पर रहते । स्वदेव धर्मानुसार शासन करते और नकुल लप्पावसे ही सबके सामने झुक जाते। उनकी प्रजाये वैर-विरोध, भय-अधर्म बिलकुल नहीं रहे। सभी अपने कर्तव्यमें संताप्त में, समयपर वर्षा होती, सब सुली थे। इस समय यहाकी शक्ति, गोरक्षा, फ्रेती और व्यापारकी उन्नति बरम सीमापर पहुँच गयी। प्रजापर कर बाकी नहीं रहता, बढ़ाया नहीं जाता, वसूलीमें किसीको सताया नहीं जाता। रोग, अप्रि या मूर्काका किसीको घय नहीं था। लुटेरे, ठग और मुहलगे प्रजापर किसी प्रकारका अत्यावार या उनके साथ झूठा व्यवहार नहीं कर पाते । देशके सभी सामन विभिन्न देशके वैश्योंके साथ आकर धर्मराजकी भलाई, सेवा, करदान और सन्धि-विषद् आदिमें सहयोग देते थे । धर्मात्मा युधिप्तिर जिस राज्यपर अधिकार कर लेते वहाँके ब्राह्मण, न्वाले और सारी प्रजा उनसे प्रेम करने लगती थी।

जनमेजय ! धर्मराजने अपने मंत्री और पाइयोको बुलाकर पूछा कि 'राजसूय यज्ञके सम्बन्धमें आपलोगोको क्या सन्मति है।' मनित्रयोने एक स्वरसे कहा कि 'राजसूच यज्ञके अभिषेक्से राजा सारी पृथ्वीका एकच्चत्र खायी हे जला सम्राट् होनेयोग्य है। राजसूय यत्र करनेका यही अवसर भी है। जो बलवान् है, वही उस यज्ञका अधिकारी है। इसलिये आप अवस्य वह यह बीजिये। इसमें विचार करनेकी कोई



आवस्यकता नहीं है।' पश्चियोकी बात सुनकर धर्मराजने अपने थाई, ऋतिका, धीम्य एवं श्रीकृष्णद्वेपायन व्यास आदिसे पराम्हाँ किया। सभी लोगोने यही परामर्हा विधा कि 'आप राजसूय महायज्ञ करनेके सर्वधा योग्य हैं।' सबकी सम्पति सुनकर परम बुद्धिमान् धर्मराज युधिष्ठिरने सबके कल्पालके लिये क्वयं मन-ही-मन विचार किया। बुद्धिमान् पुरुवको बाह्रिये कि अपनी शक्ति, साधन, देश, काल, आय और व्यवपर मलीचाँति विचार करके तब कुछ निश्चय करें। ऐसा करनेसे विपत्तिको सम्मावना नहीं रहती। केवल मेरे निक्रयमे ही तो यह नहीं हो जाता, यह समझकर ही यज्ञका प्रयत्न करना बाहिये। इस प्रकार यन-ही-यन विचार करते-करते वर्मराज युधिष्ठिर इस निक्षयपर पहुँचे कि भक्तवसाल है—टीक वैसे ही जैसे कलके एकव्छत्र लामी बरुवा है। आप | भगवान् श्रीकृष्ण ही इसका ठीक निर्णय कर सकते हैं। वे

जगत्के समस्त लोकों और लोगोसे श्रेष्ट हैं, उनका स्वस्य और ज्ञान अगाध है। उनकी शक्ति बेजोड़ है। उन्होंने अजन्या होनेपर भी जगत्का कल्याण करनेके लिये लीलासे ही जन्म प्रहण किया है। वे सब कुछ जानते और सब कुछ कर सकते 🖁 । बड़े-से-बड़ा भार भी उनके लिये बहुत ही हत्का है । ऐसा सोसकर उन्होंने मन-ही-मन भगवान्त्री शरण ली और उनका निर्णय माननेका दृह निश्चय किया । अब धर्मराजने जिलोक-विरोमणि भगवान् श्रीकृष्णके लिये बढ़े आदरसे दूत भेका । हुत इतिवासी रक्षपर सवार होकर हारकामें भगवान् श्रीकृष्णके पास पार्हुचा। भगवान् श्रीकृष्णने वृतसे वातकीत करके यही निश्चय किया कि 'धर्मराज युधिहिर मुहसो मिलना चाइते हैं, अतः उनसे स्वयं मिलना चाहिये ।' उन्होंने उसी समय इन्द्रसेन तृतके साथ इन्द्रप्रकारी पाता कर दी। भगवान् श्रीकृष्ण वहाँ शीघ्र ही पहुँचना चाहते थे । इसलिये श्रीव्रणायी रबावर सवार होकर अनेक देशोंको पार करते हुए वे इन्ह्रप्रत्वानें धर्मराजके पास जा पहुँचे। पुग्तेरे धाई धर्मराज और धीय-सेनने पिताके समान उनका सत्कार किया । तदनत्तर धगवान् श्रीकृष्ण बड़ी प्रसन्नतासे अपनी बुआ कुलीसे फिले । वे अपने

डेमी पित्र एवं सम्बन्धियोके साथ बड़े आनन्दसे रहने लगे। अर्जुन, सहदेव एवं नकुल पुरु-बुद्धिसे उनकी पृता करने लगे। एक दिन जब भगवान् श्रीकृष्ण विसाम कर चुके और उन्हें अवकाश मिला, तब धर्मराव युधिद्विरने उनके पास वाकर अपना अभिप्राय प्रकट किया। धर्मराजने कहा-'श्रीकृष्ण ! मैं राजसूय यज्ञ करना बाहता हूँ। परंतु आप तो जानते ही है कि राजसूय यह केवल चाहनेभरसे ही नहीं होता। जो सब कुछ कर सकता है, जिसकी सर्वत्र पूजा होती है, जो सर्वेष्टर होता है, वही राजसूय यह कर सकता है। मेरे पित्र एक स्वरसे बढ़ते हैं कि तुम राजसूय यज्ञ अवस्य करो । परंतु इसका निश्चय तो आपकी सम्पतिसे ही होगा । बहुत-से लोग प्रेय-सम्बद्धके कारण और कुछ लोग लाधके कारण मेरी ब्रुटियोक्टे न बतलाकर मुझसे मीठी-मीठी बातें ही करते हैं। कुछ लोग तो अपनी घताईक कामको ही मेरी घलाईका भी काम समझ बैटते हैं। इस प्रकार लोग तरह-तरहकी वाते बारते हैं। परंतु आप स्वार्थरों परे हैं। आपमें राग और हेक्का लेका भी नहीं है। मैं राजसूच यह कर सकता है या नहीं, यह बात आप ही ठीक-ठीक बतला सकते हैं।"

## जरासन्धके विषयमें भगवान् श्रीकृष्ण और धर्मराज युधिष्ठिरकी बातचीत

भगवान् अकुमानं भगीएवसे कहा—महाराज ! आयमे सभी गुण है। इसलिये आय राजसूय यतके वास्तवमें अधिकारी हैं। आय सब कुछ जानते हैं। किर भी आयके पुष्ठानेपर में कुछ कहता है। इस समय राजा जरासन्यने



अपने बाह्यलसे स्वा राजाओंको हराकर अपनी राजधानीये केंद्र का रखा है, वह उनसे सेवा लेता है। इस समय वही है सबसे प्रवत राजा । प्रतापी शिशुपाल वसीका आक्रम लेकर सेनापतिका काम कर खा है। कम्प्यदेशका अधिपति, जी महत्त्वाची और पाया-युद्धमें कुशल है, शिष्यके समान बरासन्त्रको सेवा करता है। पश्चिमके अनुल पराक्रमी पुर और नरकदेशके शासक ववनावियतिने भी उसीकी अधीनता स्वीकार कर ली है। आपके पिताके पित्र घगदत्त भी उससे बातबीत करनेमें झुके रहते हैं और उसके इशारेसे अपने राज्यका झासन करते हैं। बहु, पुष्डु और किरात-देशका स्वामी मिच्चावासुरेव धमजावश मेरे विद्वोंको धारण करता है, अपनेको पुरुषोत्तम बतलाता है, मेरी उपेक्षासे ही जीवित 🗜 किर भी उसने इस समय जरासन्यका ही आजय ले रखा हैं। इन्द्रकों तो बात जाने दीजिये, मेरे सगे श्रप्तुर भीष्मक, जो पृथ्वीके चतुर्वाहाके सामी और इन्हर्क सक्ता है, भोजसन और देवराज जिनसे मित्रता रखते हैं, जिन्होंने अपने विद्या-बलमे पाण्ड्य, ऋष और कौशिक देशोपर किनय प्राप्त की वी, किनका चाई परदारामके समान बलवान् है, वे भी आजकत जरासम्बक्ते वसमें हैं। हम उनसे प्रेम रखते हैं, उनकी भलाई करते हैं; फिर भी वे इमसे नहीं, हमारे शजुसे मेल रसते हैं। वे बरासन्यकी कीर्तिने चकित होकर अपने कुलामिमान और बलाभिमानको तिलाहाति देकर जरासन्यकी द्वारणमें रह रहे हैं। बर्मराज ! उत्तर दिशाके अधिपति अठारइ भोज-परिवार जरासन्यसे भयमीत होकर पश्चिमको ओर भाग गये हैं। शूरसेन, भड़कार, शाल्ब, योध, पटवर, सुखल, सुकुष्ट, कुलिन्द, कुन्ति, शाल्वायन आदि राजा, दक्षिणपञ्चाल एवं पूर्वकोसल और मत्त्व, संन्यलपाद आदि उत्तर देशोंके राजा जरासन्थके भयसे अपना-अपना राज्य छोड़कर पश्चिम और दक्षिणकी और माग गये हैं। दानकराज कंस जाति-ध्यइयोको बहुत सताकर राजा बन बैटा था। जब उसकी अनीति बहुत बढ़ गयी, तब मैंने सबके कल्यागर्थे लिये बलरामको साथ लेका आका क्य किया । ऐसा करनेसे कंसका घय तो जाता खा, परंतु जरासचा और भी प्रवल हो उठा। उसकी सेना उस समय इतनी प्रवल हो गयी थी कि यदि हमलोग अन्य-शाक्षीके हारा तीन स्वै वर्षातक लगातम असका संदार काते रहते तब भी उसका सर्वचा सफाया नहीं कर पाते। वह अपनी शक्तिसे राजाओंको जीतकर अपने पहाड़ी किलेमें बंद कर देता है। भगवान् प्रोक्तरकी उपासनारे ही उसे ऐसी शक्ति आह हुई है। अब उसकी प्रतिज्ञा पूरी हो चुकी है। केटी राजाओंके हारा वह यह सम्पन्न करना बाहता है। इसलिये और राजाओपर विजय प्राप्त करनेकी जिन्ता सोइकर सबसे पहले उन केंद्री राजाओंको खुद्मना चातिये। धर्मराज । यदि आप राजसूय यज्ञ करना चाहते हैं तो सर्वप्रचम कर्तव्य है केटी राजाओंकी मुक्ति और जरासन्धका कथ। यह काम किये बिना राजसूय यज्ञ नहीं हो सकेगा। आप स्वयं बुद्धिमान् हैं। यज्ञके सन्तन्धमें मेरी तो यहीं सम्मति है। आप सब बार्ताको सोचकर उदयं निश्चय कीजिये और तब अपनी सम्मति बताइये।

धर्मतज युधिष्ठरने कहा—परमज्ञानसम्बन्न कीकृष्ण । आपने पुड़ो जैसी सम्मति दी है, वैसी और कोई नहीं दे सकता। पाला, आपके समान संदाय मिटानेवाला पूर्व्वीयर और कौन है? आवकल तो घर-धरमें राजा है, सभी अपना-अपना खार्च सिद्ध करते हैं: परंतु वे सम्बन् नहीं हैं। वह पद बड़ी किटनाईसे मिलता है। धगवन्। वरासन्यसे तो हमें भी शंका ही है। सच्चपुच वह बड़ा दूड़ है। हम तो आपके बलसे ही अपनेको बलवान् मानते हैं। वब आप ही उससे शंकित हैं, तब मैं उसके सामने अपनेको बलवान् नहीं मान सकता। मैं ऐसा सोचता है कि आप, बलराम, जीयसेन या अर्जुन — इनमेंसे कोई उसे मार सकता है या नहीं। मैं इस बातपर बहुत विचार करता हैं। मैं तो आपकी सम्पतिसे ही सभी काम करता हैं। कृपया बतलाइये, क्या किया जाय ?

वर्मग्रकी बत सुनका श्रेष्ठ वक्ता मीमरोनने कहा—'जो राजा उद्योग नहीं करता, दुर्बल होनेपर भी बलवान्से भिड़ जाता है, पुलिसे काम नहीं लेता, यह हार जाता है। सावधान, व्योगी और नीति-निपुण राजा कम शक्ति होनेपर भी बलवान् इत्कुको जीत लेता है। माईओ ! श्रीकृष्णमें नीति है, मुझमें बल है, अर्जुनमें विजय पानेकी योग्यता है: इसलिये हम ठीनों पिलकर जगस्यके क्यका काम पूरा कर लेने।' भीपको बात सुनकर भगवान् श्रीकृष्णने बहा—'राजन्। रह्नुकी उपेक्षा नहीं को या सकती। आपमें चानु-विजय, प्रजा-पालन, तपस्या-शक्ति और समृद्धि—सभी गुण है। जरासक्यमें केवल एक गुण है—बल। जो लोग उसकी सेवामें लगे हुए हैं, वे भी उससे सन्तुष्ट नहीं है; क्योंकि वह इनके साथ बार-बार अन्याय करता है। तसने घोग्य पुरलांको अधोन्य काममें लगाकर अपना चतु बना लिया है। हमलोग उसे युक्के लिये बाध्य करके और सकते हैं। क्रियासी रामाओंको वह केंद्र कर चुका है, चौदह और बाकी है। फिर तद सकता वध करना लाहता है। जो उसके इस कुर कर्मको रोक सकेगा, यह बड़ा पशस्त्री होगा और जो जरासन्वयर विक्य प्राप्त करेगा, निक्षय ही वह सम्राद् होगा।'

वर्गाण कुणिहरने कहा.—श्रीकृषण । मैं चक्रवर्ती सम्राद् होनेके ब्यावीसे साहस करके आपको या भीगसेन, अर्जनुको वहाँ कैसे मेज हैं ? भीमसेन और अर्जुन दोनों मेरे नेज हैं। आप मेरे सन हैं। मैं अपने नेज और मनको खोकर कैसे बॉकित रह सकुँगा ? यहाके सम्बन्धमें मैंने तो युसरा ही विचार किया है। अब यहाका संकल्प छोड़ देना व्यक्ति । मुझे ती उसके संकल्पसे ही बड़ी ठेस लगती है।

कै: न्यापनार्थं कहते हैं — जनमेतव । इस समयतक अर्जुन गायदीव यनुष, अक्षय तरकस, दिव्य रब, व्यता और सभा प्राप्त कर खुके थे। इससे उनका उत्साह बढ़तीयर था। उन्होंने यमराजके पास आकर कहा— 'भाईती ! अनुष, शता, बाग, पराक्रम, सहायक, भूमि, यश और सेनाकी प्राप्ति बढ़ी कठिनतासे होती है। सो सब हमने मनमाना प्राप्त कर तिया है। त्येग कुतीनताको प्रशंसा करते हैं। परंतु मुझे ती श्रवियोका बल और बीरता ही प्रशंसनीय जान पड़ती है। यदि हमलोग राजसूय यहको निमित्त बनाकर जरासन्थका बथ और कैंदी राजाओंको रक्षा कर सके तो इससे बढ़कर और क्या होना ?'

भगवान् अंकृष्णने कडा—धर्मराज ! मरतकंश-शिरोमणि अपने सन्तोकके लिये ! कुन्तीनन्दन अर्जुनमें जैसी बृद्धि होनी चाहिये, वह प्रत्यक्ष दोख रही है। हमारी मृत्यु चाहे दिनमें हो या रातमें, हम उसकी मरवा नहीं करते । अवतक अपनेको युद्धाने बचाकर कोई अमर भी काम तो कनता हो है।

तो नहीं हुआ है। इसलिये बीर पुरुषका कर्तव्य है कि वह अपने सन्तोचके लिये विधि और नीतिके अनुसार प्रजुपर चढ़ाई काके विजयको भरपूर चेष्टा कर ले। सफलतामें लोक, जिफलतामें पालोक—दोनों ही अवस्थाओं में अपना काम तो कनता ही है।

#### जरासन्यकी उत्पत्ति और शक्तिका वर्णन

वैशान्यायनजी बतते हैं—अनमेजय । धर्मराज युधिहिरने श्रीकृष्णकी बात सुनकर उस्से प्रश्न किया। उन्होंने पूछा-'ओक्स्मा ! यह जरासन्य ब्योन है ? इसे इतनी शांक और पराक्रम कहाँसे प्राप्त हुआ ? भला बताइवे तो सही, जैसे धमकती हुई आगका स्पर्श करके पतङ्ग जल मरता है, वैसे ही वह आपसे शतुना करके भी भन्न नहीं हो गया—इसका वया कारण है?' भगवान् श्रीकृष्णने बद्धा-'धर्मराज ! जरासभाके बल-बीर्वका वर्णन में करता हैं और यह भी बतलाता 🖁 कि इतना अनिष्ठ करनेपर भी मैंने अब्राक को क्यों क्रोड़ रहा। है। कुछ समय पहले नगधदेशमें बुद्धस नामके राजा राज्य करते थे। वे तीन अज़ीहिणियोंके साधी, वीरमानी, कमवान, बनवान, प्रक्तिसम्पन्न एवं चाहिक वे । वे तेजस्वी, क्षमाशील, दण्डधर एवं ऐक्वर्यप्राली से। उन्होंने काशिराजकी दो सुन्दरी कन्याओंसे विवाह किया और उनसे प्रतिज्ञा की कि 'मैं तुम होनोंके साथ समान प्रेम रखेगा ।' इस प्रकार विषय-सेवन करते-करते उनकी जवानी बीट गयी। परंतु मङ्गलमय होम, पुतेष्टि यह आदि करनेपर भी उन्हें पुत्रकी प्राप्ति नहीं हुई। एक दिन उन्होंने सुना कि गाँठम कड़ाँचान्हें पुत्र महात्मा वण्डकोत्रिक तपस्थासे उपराम होकर इचर आये श और एक वृक्षक नीचे ठहारे हुए हैं : राजा बृहद्रव अपनी दोनों रानियोंके साथ उनके पास गये और तब आदिकी भेट करके उन्हें सन्तुष्ट किया। सत्यवादी चप्छकीतीक ऋषिने राजा वृह्ययसे कहा—'राजन् में तुमसे सन्तृह है, जो जाहो मुझसे माँग तो ।' राजाने कहा—'भगवन् । मैं अचागा एवं संतानहीन हैं, राज्य छोड़कर तयोबनमें आ यदा है। घला, अब मैं वर लेकर क्यां करूँगा ?ं राजाकी कातर वाणी सुनकर चण्डकोशिक ऋषि कृपापरवश हो गये एवं ध्वान करने लगे । उसी समय जिस आमके पेड़के नीचे वे बैठे हुए थे, उससे एक फल उनकी गोंदमें गिरा । वह फल वा तो बड़ा सरस, परंतु फिर भी तोतेकी बोंचसे अञ्चता वा । महार्थने उसे उठाकर अभिमन्त्रित किया और राजाको दे दिया। वालवर्मे

उन्हें पुत्र-प्राप्ति करानेके किये ही वह गिरा था। महत्त्वा कव्यकीतिकने राजासे कहा कि 'अब तुम अपने घर लौट



वाओ । शीध ही तुम्बे पुत्रकी प्राप्ति होगी ।' प्रणामके पक्षात् बृहद्दव अपनी राजवानीमें लीट आवे और शुप्त पुतृति वह फल खेनी राजियोंको दे दिया । राजियोंने उसके से टुकड़े किये और बीटकर एक-एक टुकड़ा ला लिया । संयोगकी बात; महर्षिकी सत्त्रवादिताके प्रभावसे दोनो राजियोंको गर्म रह गया, राजा बृहद्रवकी प्रसन्नताकी सीमा न रही । सर्मराज ! समय आनेपर खेनोंके गर्मसे शरीरका एक-एक टुकड़ा पैदा हुआ । प्रत्येक्ये एक ऑस, एक चौह, एक पैर, आया पेट, आया पुँह और आधी कमर थी । उन्हें देखकर दोनों राजियों काय उठी । उन्होंने दुःखसे घबराकर यही सलाह की कि इन दोनों टुकड़ोंको फेंक दिया जाय । दोनोंकी दासियोंने आजा पाते हो दोनों सजीव टुकड़ोंको भलीभाँति डेककर राजियासके बाहर कल दिया ।

राजन् ! वहाँ एक राक्षसी रहती थी। उसका नाम था



वरा । यह खून पोती और मांस शाती भी । उसने उन टुकड़ोंको उठाया और संयोगवरा मुविधासे ले जानेके लिये एक साथ जोड़ तिया । वस, अब क्या, छेनो टुकड़े यिलकार एक महाबली और परम पराक्रमी राजकुमार बन गया । जरा राक्षसी आद्धपंचिकत हो गयी । वह वजककंडररारी कुमारको उठातक न सकी । कुमारने मुद्दुरी बॉयकर मुँहचे डाल ली और वर्षकालीन मेपको गर्जनाके समान गर्मार स्वरसे रोना शुरू किया । रनिवासके लोग यह शाब्द सुनकर आद्धार्यविकत हो राजके साथ बाहर निकल आये । वहायि रानियाँ पुत्रकी ओरसे निराश हो खुकी थी, किर भी उनके स्तनोमें दूध उमड़ रहा था । में उदास मुँहसे पुत्र-दर्शनकी लालसासे भरकर बाहर निकल आयीं । जरा राजसी राज-



परिवारको स्थिति, समता, स्वालसा और व्याकुलता तथा बालकका मुंह देशका सोजने लगी कि 'मै इस राजाके देशमें रहती हूँ। इसे सन्तानकी बड़ी अभिरत्नाय है। साथ ही वह धार्मिक और महात्या भी है। इसलिये इस नवजात सुकुमार कुमारको नष्ट करना अनुचित है।' अब वह मनुच्छस्य धारण करके बालकको गोदमें सिथे राजाके पास आकर बोली— 'राजन्! यह त्योजिये अपना पुत्र। महर्षिक आदीर्वादसे आपको यह प्राप्त हुआ है। मैंने इसकी रहा की है, आप इसे स्वीकार कोजिये।' राकुसीके इस प्रकार कहते-न-कहते राजियोने उसे अपनी गोदमें लेकर सानोंके दूधसे सीव दिया। राजा बृहस्य यह सब देश-सुनकर आनन्दसे फुल डठे।

राजा बृह्मव यह सब देश-सुनकर आनन्दसे फूल ठठे। उन्होंने सोने-सी मनोहर मनुष्णकपधारियी राक्षसीसे पूछा— 'अही । मुझे पुत्र देनेवाली तुम कौन हो ? मुझको



ऐसा जान पड़ता है कि तुम कोई देवी हो । जया यह सत्य है ?'
जराने कहा—'राजर् ) आपका कल्याण हो । मैं जरा नामकी
राजसी हैं। मैं आदरपूर्वक आरामसे आपके परमें रहती हैं। मैं
सुनेत-सरीले पर्वतकों भी निगत सकती हैं। आपके वर्धमें तो
रखा ही क्या है ? किंतु मैं आपके परमें सर्वदा सत्कार पाती
हैं, आपसे असत्र हैं, इसतित्ये आपका पुत्र आपके हाथोंमें
सौंप रही हैं।' वर्षराज ! जरा राजसी हतना कहकर अन्तर्धान
हो गयी और राजा बृहद्द्य नवजात शिशुको लेकन अपने
पड़तमें तरेट आये। वातकके जातकमादि संस्कार विधिपूर्वक हुए, जरा राजसीके नामपर सारे मगधदेशमें उतस्य
मनाया गया। बृहद्धने अपने पुत्रका नामकरण करते हुए कहा
कि इस बातकको जराने सन्धित किया है (जोड़ा है),
इसतिये इसका नाम 'जरासन्ध' होगा। वातक जरासन्ध

शुक्रपक्षके चन्द्रमाके समान एवं इवन की हुई आगके सन्तन आकार और बलमें दिन-दिन बढ़ने तका अपने मॉ-वापको आनन्दित करने लगा।

कुछ समयके बाद महर्षि चण्डकीदिक पुनः मगय-देशमें आये। राजाने उनकी बढ़ी आजपगत की। ज्वोंने प्रसन्न होकर कहा—'राजन्! जरासन्यके जप्पकी सारी बाते मुझे दिव्य दृष्टिसे मालूम हो गयी थीं। तुन्हारा पुत्र बड़ा तेजन्दी, ओजस्वी, बलवान् एवं क्यवान् होगा। इसके बाहुक्लके आगे कुछ भी अप्राप्य न होगा। कोई भी इसका मुकाबका नहीं कर सकेगा और किरोबी अपने-आप नष्ट हो जायेंगे। देवताओं के अख-शब्द भी इसे बोट नहीं पहुँचा सकेगे। सभी लोग इसकी अला मानेगे। और तो क्या, इसकी आराधनासे प्रसन्न होकर स्वयं भगवान् शंकर इसे दर्शन देंगे।' इतना कहकर महर्षि कच्छकौतिक बले गये। राजा बृहह्यने जरासन्यका राज्यसिंहासन्यर अधियेक किया और स्वयं ये रानियोंक साय कनमें बले गये। वास्तवमें जरासन्यकी शक्ति महर्षि वच्छकौतिकके कहे-जैसी ही है। यद्यपि हमलोग बलवान् है, किर भी अबतक नीतिकी इहिसे उसकी उपेक्षा करते हैं।

#### श्रीकृष्ण, भीमसेन एवं अर्जुनकी मगध-यात्रा और जरासन्धसे बातचीत

भगवान् अंकृत्य करते हैं—धर्मराज ! जरास्त्यके पुरूप सहायक थे—हंस और हिष्मक । वे मारे जा चुके । साविधी-सहित कंसका भी सत्यानाश हो गया । अब जरास्त्रके नाशका समय आ पहुँचा है । आमने-सायनंकी त्याहीन देव-धानय सभीके लिये उसको हराना कठिन है । इसलिये उससे हन्द्रपुद्ध अर्थात् कुश्ती तककर ही उसे जीतना चाहिये । वैसे तीन अप्रियोंसे महाकार्य सम्प्रण होता है, वैसे ही मेरी नीति, भीमसेनके बल और अर्जुनकी रक्षामे जरासम्बद्धा वध सथ सकता है । जब एकान्तमें हम तीनोसे अस्की भेट होगी तो वह अवश्य ही किसी-न-किसीके साथ पुद्ध करना स्थीकार कर लेगा । यह निश्चित है कि वह पमच्छी भीमसेनसे ही तकेगा । इसमें कोई सन्देह नहीं कि भीमसेन असके लिये पमराजके समान प्राणानक है । यदि आप मेरे हटएकी वात जानते हैं, मुझपर विश्वास करते हैं, तो भीमसेन और अर्जुनको धरोहरके रूपमें मुझे दे दीजिये । मैं सब काम बना हुँगा ।

वैदान्यायनवी कहते हैं—जनमेजय ! भगवान् श्रीकृष्णकी वाणी सुनकर भीमसेन और अर्जुन प्रसक्ताके मारे किल रहे थे। उनकी और देखकर युधिहरने कहा—'श्रीकृष्ण ! उक, ऐसी बात न कहिये। आप हमारे स्वामी हैं; इन आपके आश्रत हैं, सेवक हैं। आपकी वाणी, आपका एक-एक अश्रर सत्य है। आप जिसके पक्षमें हैं, उसकी विजय निक्रित हैं। आपकी आज़ामें स्थित होकर मैं तो ऐसा समझ रहा है कि वरासन्थका थय, कैदी राजाओंका पुरकारा, राजसूय यक्षकी समाप्ति—सब कुछ सकुजल समाप्त हो गया। ज्ञामी ! आप सावधान होकर वही कीविये, जिससे काय बने। आप तीनोंके बिना मैं जीना पसंद नहीं करता। अर्जुनके बिना आप और आपके बिना अर्जुन रह नहीं सकता। अर्जुनके बिना आप और आपके बिना अर्जुन रह नहीं सकता। अर्जुनके बिना आप और आपके बिना अर्जुन रह नहीं सकता। आप दोनोंके लिये कोई भी अनेय नहीं है। आप दोनोंके साथ मोमसेन सब कुछ कर सकता है। आप नीति-निपुण है। आपको ज्ञारण प्रहण

करके हो हम कार्य-सिद्धिका प्रयक्त करेंगे। अर्जुन आपका, चींचरोन अर्जुनका अनुगमन करे। नीति, जब और बलके मेलसे अवस्य सिद्धि मिलेगी।'

वैज्ञायक्तवी कहते हैं—जनमेजय ! युधिहिस्की अनुमति प्राप्त करके ओकुष्ण, भीयसेन और अर्जुन-तीनों भाई यगचके लिये चल पड़े। पद्मार, कालकृट, गण्डकी, महाक्षोण, सदानीस, गङ्गा, चर्मण्यती आदि पर्वत और नही-नदोको पार करते हुए वे धराधदेशाये जा पहुँचे। उस समय वे लोग वान्कल वक धारण किये हुए थे। कुछ ही समयमें वे श्रेष्ठ पर्वत गोरबपर पहुँच गये। उसपर बड़े सुन्दर-सुन्दर वृक्ष एवं जल्लाशय थे। गौओंके लिये तो सह पुरुष क्षेत्र था। वहाँसे मगबराजकी राजधानी स्पन्न तील रही बी। वहाँ पहुंचते ही उन लोगोंने सबसे पहले राजधानीकी पुरानी कुर्ज नष्ट-प्रक्ष कर दी, तदनचर मगधपुरीमें प्रवेश क्षिया। इन दिनों वहाँ बढ़े अशकुन हो रहे थे। ब्राह्मणीने जकर जरासन्यसे निवेदन किया और ऑरहकी शान्तिके लिये जरासन्यको हाथीपर सदाकर अग्रिकी अदक्षिणा करवायी । स्वयं मगधराकने भी अरिष्ट्रशान्तिके लिये बहुत-से नियमोका यालन करते हुए उपवास किया। इधर भगवान् क्रीकृष्ण, भीमसेन और अर्जुन अख-शस्त्रीका परित्याग करके तयन्त्रियोंके-से वेषमें जरासन्त्रसे बाहुपुद्ध करनेका उद्देश्य रसकर नगरमें धुसे । उनके विशाल वक्ष:स्वल देसकर नागरिक चाँकत एवं विस्मित हो रहे थे। उन्होंने क्रमशः जन-संकीर्ज एवं सुरक्षित तीन डवोबियाँ पार की । वे निश्शंक **पावसे जरासक्षके पास पहुँच गये। जरासक्य उन्हें देखते ही** खड़ा हो गया और उसने अर्घ्य, पाछ, पशुपर्क आदिसे उनका सन्कार किया।

जनमेजय ! श्रीकृष्ण आदिके वेषसे उनके आचरणका कोई मेल नहीं था। इसलिये जरासन्त्रने कुछ तिरस्कारपूर्वक कहा—ब्राह्मणो ! मैं जानता हूँ कि सातक ब्रह्मचारी सम्बन्धं जानेके अतिरिक्त और किसी भी समय गाला और कदन धारण नहीं करते । आपलोग, बतत्व्ये, कीन हैं ? आपके कपड़े लाल हैं, चरीरपर पुत्र्योकी माला और अङ्गराग भी है । आपलोगोंकी मुजाओंपर धनुषकी प्रत्यक्काका निशान स्पष्ट इस्लक रहा है । आपलोग हारसे होकर क्यों नहीं आये ? निर्भयतापूर्वक वेष बदलकर और बुजैको तोड़कर आनेका क्या कारण है ? आपलोगोंका वेष तो ब्राह्मणका और कार्य उसके ठीक विपरीत है। अस्तु, जो कुछ भी हो, आपके आगमनका प्रयोजन क्या है ?'

अरस्थको बात सुनकर कुदाल वका मनस्य श्रीकृष्णने किया, गम्भीर वाणीसे कहा—राजन् ! हम खातक ब्राह्मण है. यह तो आपको समझको बात है । खातकका वेच तो ब्राह्मण, श्रुक्तिय और वैदय—नीनों ही बारण कर सकते हैं । युव्पमाला धारण करना तो श्रीमानोंका काम है । श्रुक्तियोंको भुजाएँ हो उनका बार है । हम वाणीकी वीरता नहीं दिखाते । यदि आप हमारा बाह्मल देखना चाहते हों तो अभी देख लें । थीर, बीर पुरुष दरपुके घरमें बिना हारके और मित्रके घरमें हारसे प्रवेश करते है । हमने जो कुछ किया है, सब सुसङ्गत है ।

जग्रसन्थने वहा-मैंने किस समय आपलोगोंके साथ शत्रुता या दुर्व्यवहार किया है, यह ध्यान देनेपर भी याद नहीं पहता। मुझ निरपराधको शत्रु समझनेका क्या कारण है ? क्या सत्पुरुषोंके लिये यही जीवत है ? मैं अपने धर्ममें तत्पर हूँ। प्रजाका अपकार नहीं करता। किर मुझे शत्रु माननेका कारण ? कहीं आप उपादवश तो ऐसा नहीं कह से हैं ?

भगवान् श्रीकृष्णने कहा—राजन् ! तुमने क्रजियोकः बलिदान करनेका निश्चय किया है। क्या यह कुर कर्म अपराध नहीं है ? तुम सर्वश्रेष्ठ राजा होकर भी निरपराध राजाओंको हिंसा करना कैसे उचित सम्झाते हो ? किंतु बात यही है। हम दुःसियोंकी सहायता करते हैं और तुम छविय जातिका नाहा करना चाहते हो ? हम, जातिको अभिवृद्धिके लिये तुम्हारे व्यका निश्चय करके यहाँ आवे है। तुम वो इस यमण्डमें पुरुते रहते हो कि मेरे समान कोई खोदा श्रविय नहीं



है. यह तुम्हारा भ्रम है। इस विद्याल पृथ्वीके वहा:स्वलयर तुमसे भी अधिक वीर हैं। हमारे लिये तुम्हारा यह समयह असड़ा है। अपने बराबरकालोंके सामने यह समयह छोड़ दो: अन्यवा तुन्हें पुत्र, मन्त्री और सेनाके साथ समपुरीमें जाना पहेगा। हमारे आनेका खेदय निश्चय ही युद्ध है। हम ब्राह्मण नहीं हैं। मैं हूँ बसुदेवका पुत्र कृष्ण। ये दोनों हैं पायहुनन्दन भीतसेन और अर्जुन! हम तुन्हें युद्धके लिये ललकारते हैं। तुम या तो समस्त केंद्री नरपतियोंको छोड़ दो अथवा हमारे साब युद्ध करके परलोक सिधारो।

करसकते कहा—'वासुदेव ! मैं किसी भी राजाको बिना जीते नहीं लावा हूँ। तिनक दिखाओं तो सही—वह कौन है, जिसे मैंने जीता न हो, जो मेरा सामना कर सकता हो ? क्या मैं तुमसे डरकर इन राजाओंको छोड़ दूँ ? यह नहीं हो सकता। तुम चाहों तो सेनाके साथ लड़ लो । मैं एकके साथ या तीनोंके साथ अकेले ही लड़ सकता हूँ। चाहे एक साथ लड़ लो या अलग-अलग ?' यह कहकर जरासन्यने अपने पुत्र सहदेवके राज्याधिककों आज्ञा दे दी। भगवान् श्रीकृष्णने देखा कि आकाशवाणीके अनुसार यदुवंशियोंके हाथसे जरासन्यका वय नहीं होना चाहिये। इसलिये उन्होंने जरासन्यको स्वयं न मारकर भीमसेनके हाथों मस्वानेका निश्चय किया।

### जरासन्य-वध और बंदी राजाओंकी मुक्ति

वैद्यम्पायनवी कहते हैं—जनमेजप ! जब भगवान् श्रीकृष्णने देखा कि जरासन्य युद्ध करनेके लिये उठात हो गया है, तब उन्होंने उससे पूछा—'राजन् ! तुम इम तीनोमेसे किसके साथ युद्ध करना चलते हो ? इममेसे कौन युद्धके लिये तैयार हो ? जरासन्यने भीमसेनके साथ कुरती लड़ना स्वीकार किया । उसने मास्य और माङ्गलिक चिद्ध धारण किये, पीड़ा मिटानेवाले वाज्यन्य पहने, अच्छणने अक्कर स्वसिवायन किया । अत्रिययमंकि अनुसार उसने कर्ला पहना, मुकुद उतारा और बालोको बाँचता हुआ चड़ा हो गया । जरासन्यने कहा—'भीमसेन ! आओ । बलवान्के साथ लड़कर हारनेपर भी यहा हो मिलता है।'

वलवान् भीमसेन श्रीकृत्यासे परामर्श लेकर प्राक्षणीसे स्वतिवाचन करा जरासन्यसे पिड्नेके लिये असाड़ेमें इतर गये। दोनों ही अपनी-अपनी विजय बाइते थे। दोनोंने श्री अपनी-अपनी भुजाओंको ही शक्त बनाया था। हाव पिलानेके पहले एकने दूसरेका पैर शुआ, तदनन्तर स्वयं और ताल ठोकते



हुए परस्पर गुध गये। उन्होंने तृजयींड, पूर्णयोग, सनुष्टिक आदि अनेको दावै-पेच किये। उनको कुक्ती अपूर्व थी। उनका मल्लयुद्ध देखनेके लिये हजारों पुरवासी ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्ध, स्त्री एवं वृद्ध इकट्ठे हो गये। उनके प्रहार और छीना-झपटीसे बड़ी कर्कश खर्नि होने लगी। वे कमी हाथोंसे एक-दूसरेको डकेल देते, गर्दन पकड़कर थुपा देते, कभी एक-दूसरेको खदेइते, खोंचते, धसीटते, पुटनोसे बोट

करते और हुंकार करते हुए पूँसोंका प्रहार करते। वे जिसर बाते, उधरको जनता भाग सही होती। दोनों हट्टे-कट्टे, बौड़ी छाती और लम्बी बहिवाले पहलबान अपनी भुजाओसे इस प्रकार सद रहे वे, मानो खोहेके बेलन टकरा रहे हों।

वह युद्ध कार्तिक कृष्ण प्रतिपदासे प्रारम्भ होकर लगातार तेख दिन-राततक बिना खाये-पीये और बिना सके चलता रहा । जोद्याचे दिन एतके समय जरासन्य थककर कुछ दीला पड़ गया। उसकी यह दशा देखकर भगवान् श्रीकृष्णने भीमकर्मा भीमसेनको उभाइते हुए कहा—'वीर भीमसेन ! वक जानेपर शहुको अधिक दवाना उत्तित नहीं। ओरे । अधिक जोर लगानेवर तो वह मर ही जायगा । इसरिस्ये अब तुम करासन्यको ज्यादा न दशकर केवल बाहुपुद्ध करते रहो ।' श्रीकृष्णकी कत सुनते ही भीयसेनने जनासन्वकी स्थिति समझ ली और अरे पार डालनेका संकल्प किया। भगवान् क्षीकृष्णने भीयसेनको और भी पुर्ती करनेके लिये उत्सक्ति करते हुए संजेत किया कि 'भीमसेन ! तुममें देवबार और वायुक्त होनी ही विद्यमान हैं। तुम जरासन्वयर तनिक अन बलोको दिशाओं तो !' ब्रोकृष्णका इतारा समझकर बलवान् भीयसेनने जरासन्यको उठा लिया और बड़े जोरसे उसे अल्काशमें युमाने लगे । भी बार शुमाकर उसे उन्होंने जमीनपर पटका और घूटनोंकी चोटले उसकी पीठकी रीड़ तोड़कर पीस दिया । साथ ही हुंकार करके जसका एक पैर पकड़ा और दूसरे पैरपर अपना पैर रखकर उसे दो सफ्डोंमें चीर डाला। जनसना-की इस दुर्दशा और भीयसेनकी गर्जनासे उपस्थित जनता भवधीत हो गयी। ब्रियोंके तो गर्धपाततककी नीवत आ गयी । सब लोग चक्ति — विस्पित होकर सोचने लगे कि कहीं दिमालय तो नहीं दूर पड़ा, पृथ्वी तो सच्छ-सच्छ नहीं हो गयी !

परवान् बीकृषा, अर्जुन और भीमसेनने शतुका नाश कर उसके प्रत्यक्षित शरीरको रनिवासकी इवोद्योपर झस दिया और वे उतों-एस यहाँसे वाहर निकल गये। श्रीकृषाने करासम्बन्धे कजापणित दिव्य रकको जोता। उसपर भीमसेन और अर्जुनको बैठाया और वहाँसे चलकर केंद्री राजाओंको पहाड़ी खोहसे बाहर किया। उस रक्षसे ही वे राजाओंको साथ यहाँसे चल पड़े। उस रखका नाम था सोदर्ववान्। दो महारबी उसपर एक साथ बैठकर युद्ध कर सकते थे। उसपर भीमसेन और अर्जुन बैठ गये। भगवान् श्रीकृष्ण सारबि बने। उसी रखप बैठकर इन्द्रने पहले निन्यानवे चार दानवांका संहार किया था। उसके अपर एक दिव्य व्यजा थी, जो बिना किसी अध्यरके ही लहारती रहती, इन्द्रपनुषकी-सी चमकती और एक योजन दूरमे ही दीस जाती थी। वह रख इन्द्रने वस् नामके राजाको, वसूने वृहद्रवको और बृहद्रवने जरासन्यको दिया था। वह दिव्य रख पाकर बड़ी प्रसन्नतासे तीनो भाइयोने वहाँसे यात्रा की।

परम यद्मन्त्री करुणायरुणालय भगवान् ब्रीकृष्ण रय हाँककर गिरिक्रयसे बाहर निकले, खुले मैदानमें आवे। वहाँ ब्राह्मण आदि नागरिकोने एवं केदसे छूटे हुए एजाओने श्रीकृष्णकी विधिपूर्वक पूजा की। राजाओने कहा— 'सर्वशिक्तमान् प्रभो । आपने भीम और अर्जुनके साथ हमें खुड़ाकर अपने धर्मकी रक्षा की है। यह आपके लिये कोई नवीनता नहीं। हम जरासन्यस्थ विद्याल तालके दुःस-दल-दलमें फैस रहे थे। आपने हमारा उद्धार किया। सर्वव्यापक यदुनन्दन । हम दुःससे मुक्त हुए। आपने उरुन्वल कोर्तिकी



स्थापना की। हम आपके सामने नप्रतासे झुककर खड़े हैं। हमें कुछ आज़ा दीजिये, आपका कठिन-से-कठिन काम भी करें।' भगवान् श्रीकृष्णने उन्हें आश्वासन देते हुए कहा—'धर्मराज पुधिष्ठिर चक्रवर्तिपद प्राप्त करनेके लिये राजसूय यज्ञ करना चाहते हैं। आपल्प्रेग उनकी सहस्यता कीजिये।' राजाओंकी प्रसन्नताकी सीमा न रही। उन्होंने हदपसे यह प्रस्ताव स्वीकार किया। अब वे लोग भगवान्

ब्रोकृष्णको स्वराधिको भेट देने लगे। भगवान्ने उनपर कृपा करके बड़ी कठिनाईसे भेट स्वीकार की। जरासन्यका पुत्र सहदेव मन्त्रियोक साथ पुरोहितको आगे कर अनेको स्व्र लिये बड़ी नप्रतासे श्रीकृष्णके सामने ठपस्थित हुआ। भगवान् श्रीकृष्णने भयभीत सहदेवको अभयदान देकर भेट स्वीकार की। श्रीकृष्ण, अर्जुन और भीमसेनने वहीं सहदेवका अधिषेक किया। सहदेव बड़ी प्रसन्नतासे अपनी राजधानीमें लीट गया।

पुरुषोत्तम भगवान् अक्षिक्य अपने दोनों पुग्मेरे भाइयोंके और उन सब राजाओंके साथ धन-राजसे लदे रथपर रागेभावनान हो इन्द्रमस्य पहुँचे। उन्हें देखकर धर्मराजके आस्न्द्रकी सीमा न खी। भगवान्त्रे कहा—'राजेन्द्र! यह कई सौधान्यकी बात है कि बीरवर घीमसेनने जरासन्यको मारने और केदी राजाओंको कैदसे हुड़ानेका सुपश प्राप्त किया है। इससे बक्कर और क्या आक्नद्र होगा कि भीमसेन और अर्जुन कार्य-सिज्ज करके समुद्राल निर्विध्न लौट आये।' धर्मराज पुधिहिस्ने बड़ी प्रसन्नतासे भगवान् अक्कियाका सत्कार किया और अपने भाइयोंको प्रेमसे गले लगाया। बरासन्यकी मृत्युसे सभी पाण्डव आनन्दित हुए। उन्होंने सम्ब बन्धनमुक राजाओंसे मिल-भेटकर उनका प्रधोचित आदर-सत्कार किया और समयपर उन्हें विदा किया। सब राजा धर्मराजकी अनुमतिसे बड़ी प्रसन्नताके साथ विधिन्न बाह्नोंके हारा अपने-अपने देश बले गये।

परम प्रवीण भगवान् ब्रीकृष्णने इस प्रकार जरासन्यका वध कराकर धर्मराजकी अनुपति प्राप्त करके कुन्ती, ग्रैपदी, सुभद्रा, भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव और धीम्यसे विदा ली तथा उसी रखपर, जो वरासन्यके यहाँसे ले आये थे, युधिहिरके कहनेसे सवार होकर हारकाकी यात्रा की। यात्राके समय पाण्डवोंने आनन्दकन्द भगवान् श्रीकृष्णका यवोचित अभिवादन एवं परिक्रमा की। जनमेजय । इस ऐतिहासिक विजय एवं राजाओंको छुड़ाकर अभय देनेके कारण पाण्डवोंका यहा दिय्-दियन्तमें फैल गया। धर्मराज युधिहिर समयके अनुसार धर्मपर दृढ़ रहकर प्रजा-पालन करने लगे। धर्म, काम एवं अर्थ--तीनों ही पुरुषार्थं उनकी सेवामें संस्त्य रहते थे।

#### पाण्डवोंकी दिग्वजय

वैशामायनजी कहते हैं—जनमेजय ! एक दिन अर्जुनने धर्मराज वृधिष्ठिरसे कहा कि 'यदि आप आज़ा दे तो में दिग्विजयके लिये जाड़ें और पृथ्वीके सभी राजाओसे आपके लिये कर वसूल करूँ।' युधिष्ठिरने अर्जुनको जलाहित करते हुए कहा—'अयश्य, तुन्हारी विजय निक्षित है।' युधिष्ठिरकी आज़ा प्राप्त करके खारों पाइयोंने दिग्विजय-याजा थी। जनमेजय ! यद्यपि चारों पाइयोंने एक सब्ब ही बारों दिशाओपर किजय प्राप्त की थी, किर भी मैं तुन्हें उनका कमशः वर्णन सुनाईना।

जनमेजय ! अर्जुनने उत्तर दिशाकी विजयका बार लिया बा । उन्होंने पहले साधारण पराक्रमसे ही आनते, कारकूट और कुलिन्द देशीपर विजय प्राप्त करके सेनासहित सुपण्डलको जीत लिया । सुमण्डलको साथी वनाकर शाकलहीप और प्रतिविक्या पर्यतके राजाओपन विजय प्राप्त की । सात हीपके राजाओमेसे शाकलहीपवालोने वहा प्रमासान युद्ध किया । परंतु अर्जुनके बाणोंके सामने उन्हें हारना ही पद्म । उनकी सहायनासे अर्जुनने प्राप्नजेतिकपुरपर सदाई की । वहाँके प्रतापी राजाका नाम धगदन का । मण्डलके सहायक किरात, बीन आदि बहुन-में समुझे देशोंके लोग भी थे । आठ दिनतक घर्षकर युद्ध होनेके बाद भी अर्जुनका पूर्ववत् उत्सत्त देशकर चगदकने मुसकरते हुए



कहा—'महाबाहु अर्जुन ! तुन्हारा पराक्रम तुन्हारे ही खेन्य है। तुम देवराज इन्त्रके पुत्र हो न ! इन्त्रसे मेरी मिजता है और मैं उनसे कम और नहीं हूँ। इसलिये मैं तुनसे युद्ध नहीं कर सकता। बेटा ! मैं तुन्हारी इन्हा पूर्ण करूँगा: बताओ, क्या वाहते हो ?' अर्जुनने कहा—'राजन् ! कुरुवंशिक्तरोमणि सत्त्वप्रतिज्ञ वर्षराज वृधिष्ठिर राजसूय यज्ञ करना चाहते हैं। मेरी हार्दिक अधिलाया है कि वे व्यक्तवर्ती सम्राद् हो। आप उन्हें कर टीजिये। आप मेरे पिता इन्हके पित्र और मेरे हितेशी हैं। इसल्ये में आपको आज्ञा तो दे नहीं सकता, आप प्रेम-माक्से हो उन्हें मेट टीजिये।' धगदतने कहा—'अर्जुन ! धर्मराज वृधिष्ठिर भी तुम्हारे हो समान मेरे प्रेमपात्र हैं। में तुम्हारी इच्छा पूर्ण कर्तना। और कोई बात हो तो कहो।' वीर अर्जुनने उनके प्रति वृज्जाता प्रकट करके आगेकी पात्रा प्रास्थ्य की।

अर्जुनने कुनाके द्वारा सुरक्षित उत्तर दिशामें बढ़कर पर्वतीके भीतर-बाहर और आस-पासके सब स्थानीपर अधिकार कर लिया। जनूक देशके राजा बृहत्तने घोर युद्ध करके हार मानी और यह अर्जुनकी शरणमें आया। अर्जुनने बृहन्तका राज्य अभीको सीपकर उसकी सहाधतासै संनाविन्द्रके देशपर धावा बोलकर उसे राज्यब्युत कर दिया। अभन्नः मोदापुर, वामदेव, सुक्रमा, सुसेकुल और उत्तर अपूक देशोंके रामाओंको वशमें करके पञ्चगणोंको अपने समागे किया । उन्होंने फेरव नामके राजाको तथा पहाड़ी खुटेरों और प्लेक्प्रोको, जो सात प्रकारके थे, जीता। कडपीएके थीर इतिय और दस मण्डलीका अध्यक्ष राजा लोहित भी उनके अर्थान हो गये। विगर्त, शुरु और क्येकनदके नरपति स्वयं प्तरणागत हुए। अर्जुनने अधिसारीयर अधिकार करके उरग देशके राजा रोजमानको इरामा और बाद्वीक वीरोंको अपने अधीन करके दाद, कम्बोल और श्रविक देशोंको अपने अधीन किया। ऋषिक देशमें तोतेके ब्दरके समान हरे रगके आठ चोड़े लिये । निकृट और पूरे हिमालयपर विजयवैजयनी पहराका वयलगिरियर सेनाका पद्माव द्याला ।

अर्जुन कमराः किम्पुरुष्ययंके अधिपति हृपपुत्र और हटक देशके रहक गुड़कोंको हराकर मानसरोवर पहुँचे। वहाँ ऋषियोंके यांवर आहमोंके दर्शन हुए। वहींसे हाटक देशके आस-पास बसे प्राचीपर भी अधिकार कर लिया। तदनकर अर्जुनने उत्तरी हरिवर्षपर विकय प्राप्त करनी वाही। परंतु वहाँ प्रवेश करते-न-करते बड़े बीर और विशालकाय हरपालोंने आकर प्रसन्नतासे कहा—'अवश्य ही आप कोई असाधारण पुल्य हैं। क्योंकि यहाँतक पहुँचना सबके लिये सुगम नहीं है। आप यहाँ आ गये, यही विकय है। यहाँकी कोई भी वस्तु मनुष्य-शरीरसे नहीं देखी जा सकती। इसलिये टिन्वजयकों तो कोई बात ही नहीं है। हमलोग आपपर प्रसन्न हैं। आपका कोई काम हो तो कर सकते हैं।' अर्जुनने हेंसते हुए कहा—'मैं अपने बड़े भाई बर्मराज पुधिहरको चक्रवर्ती सम्राद बनानेके लिये दिग्विजय कर रहा है। यदि तुन्हारे इस देशमें मनुष्योंका आना-जाना निष्दि हैं तो मैं इसमें नहीं पुतृगा; तुमलोग केवल कुछ कर दे दो।' इरिवर्षके लोगोने अर्जुनको कर-स्थासे अनेको दिव्य वसा, दिव्य आपूचण और मृगचर्म आदि दिये। इस प्रकार उत्तर दिशापर विजय करके वीरवर अर्जुन महान् चतुर्राह्मणी सेनाके साथ बड़ी प्रसन्तासे इन्द्रप्राय लीट आये और सारा धन एवं सारे वाइन धर्मराजको सौंपकर उनकी आहासे अपने महत्वमें गये।



जनमेजय ! अर्जुनके साथ ही भीमलेन भी धर्मराजकी अनुमतिसे बहुत बड़ी सेना लेकर पूर्व दिशाके किये कल पो थे। दशाणिदशके एका सुधमनि विना किसी १ भीमसेनके साथ बाह्-युद्ध किया । भीमसेनने उसे पराल कर तसकी बीरतासे प्रसन्न हो अपना सेनापति बना लिया। उन्होंने क्रमशः अध्यमेध, पुलिन्दनगर आदि अधिकांश प्राच्य रान्वीपर अधिकार कर लिया। बेहिदेशके राजा शिशुपालसे उन्हें युद्ध नहीं करना पड़ा । उसने सम्बन्धके कारण धर्मराजके सन्देशमाजसे ही कर देना खोकार कर किया। तदननर भीमसेनने कुमार देशके राजा श्रेणिमान्को, कोसलदेशके स्वामी बृहद्बलको और अयोध्याधिपति धर्मात्मा दोर्घयङ्गको अनायास ही वशमें कर लिया। तत्पञ्चात् उत्तर कोसल, मल्लदेश और हिमालयतस्वर्ती जलोद्धवदेशके प्रान्त अपने अधीन किये । काशिराज सुवाह, सुपार्श्व, राजेश्वर कव, मल्य एवं मलददेशके वीरो एवं वसुपृत्रिको भी अपने अधिकारमें कर लिया। पूर्वोत्तरके देशोंमें मदधार, सोमधेय एवं

वत्त्रदेशको भी उन्होंने ही अपने कालोमें किया था। भगदेशके खायी निवादराज और मणिमान्पर विजय प्राप्त करके दक्षिणमान्त और घोगवान् पर्वतपर भी उन्होंने कब्बा कर लिया । जर्मक और वर्मकपर विजय प्राप्त करनेके बाद मिक्तियोक्तको अधीन किया और वहींसे किरात राजाओंको भी अपने बहायें कर लिया। सुद्धा, प्रसुद्धा, वण्ड, दण्ड्यार आदि नत्पति अनापास ही परास्त हो गये। गिरिक्रजसे जरासन्यनन्दन सहदेवको साथ लेकर मोदाचलके राजाका संहार किया । पौण्डुक बासुदेव और कौशिक नदीके द्वीपमें रहनेवाला राजा भी पराजित हो गया। बंगदेशके राजा समुद्रातेन, कन्द्रातेन, कर्वटाचिपति ताप्रतिप्त और सभी संयुक्तटवर्ती प्लेब्ह भी उनके अधीन हो गये। इस प्रकार अनेक देशोपर किवय प्राप्त करके बीर भीमसेन लोहित्यके पास आये। समुद्रतट और समुद्रके टापुओंमें रहनेवाले लेकाने बिना युद्धके ही उन्हें तरह-तरहके हीरे, मोती, मणि, पाणिक्य, सोना, चौदी, कनी-सुती वक्त आदि दिये। उन्होंने



धनसे भीयसेनको सनुष्ट कर दिया। धीयसेन सब धन लेकर इन्द्रजन्य त्सैट आये और उन्होंने बड़े प्रेयसे सारा-का-सारा धन अपने बड़े घाई धर्मराजको सीप दिया।

कनमेजय ! उसी समय सहदेवने भी बहुत बड़ी सेनाके साब दिख्यानके लिये दक्षिणको यात्रा को थी। उन्होंने कमकः मबुत, मलयदेव और अधिराजके अधिपतियोको यक्षमें करके करद सामन्त बना लिया। राजा सुकुमार और सुम्बिके बाद द्वितीय मल्य और पटवारोको जीता और बलमूर्वक निबादपूमि, गोन्बूब्यवंत और श्रेणिमान् राजाको अपने बलमें कर लिया। नरराष्ट्रपर विजय प्राप्त कर लेनेके

बाद कुन्तिभोजपर आक्रमण किया और उन्होंने सहर्व धर्मराजका शासन लोकार कर लिया। इसके बाद सहदेव नर्मदाकी ओर बढ़े। उधा उज्जैनके प्रसिद्ध कीर किन्दु और अनुविन्दको हराकर वदामें कर लिया। नाटकीय और हेरन्बकोंको परास्त कर मान्य तथा पुत्रप्राप्यर अधिकार कर लिया। उन्होंने क्रमदाः अर्जुद, वातराज और पुलिन्दोंको हराकर पाण्ड्रयनरेपापर विजय प्राप्त को और विश्वित्याके पैंद एवं द्विविदको जीता तथा माहिष्यतीयर बावा बोल दिया। भवेकर युद्धके बाद महाराज नीतः उनके करद सामन बन गये। आगे बढ़कर त्रिपुर-रक्षक और पौरवेकाको क्यामें किया। सुराष्ट्रदेशके लागों कोशिकाचार्य आकृतिया किनय प्राप्त करके धोजकटके स्वमी और निकटके धीव्यकके पास दूत भेजा । उन लोगोने ओकृष्णके सम्बन्धके कारण बड़े प्रेयसे सहदेवकी आज़ा मान ली। बहाँसे बालकर सूर्यारक, तालाकट, दण्डक और समुद्री टापुओंको अपने अधीन करते हुए मनेक, निवाद, पुरुषाद, कर्णजावरण एवं कालपुरा-संक्रक मनुष्य तथा राक्सीया विजय प्राप्त की। कोललावल, सुरभीपडून, ताम्रद्वीप और रामपर्थत इनके क्यमें हो गये। राजा तिमिङ्गिल, जङ्गली केरल, एक पैरवाले पुरूष तथा सक्कवन्ती नगरी उनकी हो गयी। याचन्द्र और करहाटक भी अलग नहीं रह गये। पायह्य, इविड, उच्ड, केरल, आन्ध्र, तालवन, कलिङ्ग, तप्रकाणिक, आटबीपुरी और आक्रमण-कारी यक्तोंकी राजधानियाँ भी उनके बड़में हो गर्बी। सहवेवने वृतके द्वारा लङ्काविपतिके पास सन्देश मेजा और विभीषणने बहे प्रेमसे उसे खीकार कर किया । सहदेवने इसे भगवान् श्रीकृष्णकी ही महिमा समझी । सभी स्वानीसे उने

अनेको प्रकारकी वस्तुएँ उपहारके रूपमें प्राप्त हुई थीं। सब कुछ लेकर, सबको सामन्त बनाकर बड़ी शीधतासे बुद्धिमान् सब्देव इन्द्रपत्त लीट आये और सारी वस्तुएँ धर्मराबको सौंपकर वे मुख्यूर्वक इन्द्रप्रस्थमें रहने लगे।

वनपंत्रव ! नकुलने भी उसी समय बड़ी भारी सेना लेकर पश्चिम दिलाकी विजयके लिये प्रस्तान किया था। स्वामि-कार्तिकके प्यारे धन, धान्य, गोधन आदिसे परिपूर्ण रोडितक-देशमें वहाँके मत्त्रपूर शासकोंके साथ उनका घोर संप्राप हुआ। अन्तमें नकुलने मत्त्रपूर्ण, शैरीयक और अन्नके भण्डार महेन्द्रदेशपर पूर्ण अधिकार कर लिया। राजर्षि अस्त्रोशको यशमें करके दशार्ण, शिक्ष, जिग्मां, अन्वष्ट, मालब, प्रश्लबंद, मध्यमक, वाटधान और द्विजोंको जीत लिया। वहाँसे लोटकर पुष्कर वनके निवासी उत्सव-संकेतोंको, सिन्युत्रद्रवर्ण गन्यवाँको तथा सस्त्रवर्तान्द्रदर्शी शुप्ते और आधीरोंको वहामें कर लिया। सम्पूर्ण प्रश्लब्द, अमर पर्वत,



कार ज्योतिय, दिव्यकट नगर और द्वारपाल उनके अधिकार-हेकमें आ गया। पश्चिमके रामठ, हार और हुण आदि राजा नकुलको आज्ञामात्रसे उनके अधीन हो गये। द्वारकावासी यहुकंतो और श्रोकृष्णने बड़े प्रेमसे नकुलका ज्ञासन खीकार किया। नकुलके मामा शल्य भी प्रेमसे उनके अधीन हो गये। सबसे धन-स्त्रकी भेट लेकर नकुलने समुद्रके टापुओंसे रहनेवाले भयंकर म्लेक, पहुब, बर्बर, किरात, यक्न और शंकराजोंको यशमें किया । सभीसे सुन्दर-सुन्दर बस्तुओंकी | कठिनतासे हो सकते थे । इन्द्रप्रस्वमें आकर उन्होंने वरुणहारा भेट लेकर वे माण्डवप्रस्य स्पैट आये। नकुलने कर और | सुरक्षित और बीकृष्णद्वारा अधिकृत पश्चिम दिशाकी जीतका उपहारमें जो धन-राफ़ि प्राप्त की थी, उसे दस हजार हाबी बढ़ी | सारा धन अपने बड़े भाई युधिहिसको सींप दिया।

#### राजसूय-यज्ञका प्रारम्भ

ह—जनमञ्जय ! वैशस्याधनजी सत्वनिष्ठा, प्रजापालनमें अनुराग और शतुसंहार देखकर सारी प्रजा अपने-आप अपने-अपने वर्षका पालन करने लगी। शासके अनुसार करकी बसूली और धर्मपूर्वक शासन करनेसे समयपर मनवाही वर्षा होने लगी; राष्ट्र सुल-समृद्धिसे भर नया; राजाके पुण्य-प्रभावसे खेती-बारी, व्याचार और गो-रक्षा ठीक-ठीक होने लगी। प्रजामें परस्यरकी धोक्षेत्राती, जोरी और लुटका नाम भी नहीं था। राजकर्मवारी झूठ नहीं बोलते थे। धर्मराजके धर्मावरणसे अतिवृष्टि, अनावृष्टि, रोग, अप्रि आदिका भय न रहा । लोग उनके पास भेट हेने या प्रिय कार्य करनेके लिये ही आते, युद्ध आदिके रिच्ये नहीं। धर्मानुकूल बनकी आपदनीसे कोष भरा-पूरा एवं अक्षय हो रहा वा।

जब धर्मराजने देखा कि मेरे अन्न, बचा, रत आदिके भण्डार सर्वशा पूर्ण है तब उन्होंने यह करनेका संकाप किया। पित्रोने उनसे अलग-अलग और इकट्ठे होकर भी आग्रह किया कि यही यह करनेका शुध समय है। अब श्रीप्र ही यज्ञ आरम्भ कर देना चाहिये। जिन दिनों लोगोंका आग्रह सीमायर पहुँच गया था, उन्हीं दिनों भगवान् श्रीकृष्ण ऋषं ही वहाँ पधार गर्व । जनमेजय ! धगवान् आकृष्ण सार्व ही नारायण हैं। वे ही वेदावरूप हैं और बढ़े-बढ़े हानियोंके ध्यानमें आनेवाले हैं। जड-खेतनमय जगत्में वे सबसे श्रेष्ठ एवं विश्व-ब्रह्माण्डके उर्गमस्थान तथा प्रस्वस्थान है। वे पूत्र, भविष्य, वर्तमानके स्वामी, देत्यनाज्ञक, भक्तवताल एवं आपत्कालमें प्रारण देनेवाले हैं। चरावान् ब्रोकृष्ण अपने चक्त युधिष्ठिरपर कृपा करनेके लिये असंख्य बन, अञ्चय राजरात्रि और महान् सेना लेकर रखकी व्यनिसे दिग्-दिगनको मुसारित करते हुए इन्ह्रप्रस्थमें आ पहुँचे। सबने उनकी अगवानी काके उनका यथीवित सत्कार किया। धर्मराज युधिद्विर अपने भाई, पुरोद्वित धौम्य और श्रीकृष्णद्वैपायन आदि ऋषियोंके साथ उनके पास गर्व तथा विकास, कुशल-प्रश्न आदिके अनन्तर उनसे बोले—'भैपा श्रीकृष्ण ! यह सारा पूपचडल आपके कृपा-प्रसादसे ही हमारे



अधीन हुआ है। बहुत-सी धन-सम्पत्ति भी हमें आप हुई है। यह सब आपके रिव्ये ही है। अब मैं चाहता है कि इसके द्वारा विधिपूर्वक हवन और ब्राह्मण-भोजन सम्पन्न हो। अब आप मेरे अधिलवित राजसूष-वज्ञके लिये मुझे अनुमति दीजिये। गोबिन्द । अब आप यहाकी दीक्षा प्रहण कीनिये । आपके वज़से मैं निष्पाप हो जाऊँगा। अथवा मुझे ही यज़दीक्षा तेनेकी अनुमति दीजिये । आपकी इच्छाके अनुसार ही सारा कार्य सम्पन्न होगा । भगवान् श्रीकृष्णने युधिहिरके गुणोका वर्णन करते हुए कहा—'महाराज ! आप सम्राट् है। आपको ही यह महत्यज्ञ करना चाहिये। अब आप इस यज्ञकी दीक्षा त्वीकिये।' युधिष्ठिरने विनयपूर्वक कहा—'हथीकेश ! आप येरी इच्छाके अनुसार स्वयं ही आ गये हैं। इतनेसे ही मेरा संकल्प सिद्ध हो गया, अब यज्ञ सम्पन्न होनेमें कोई सन्देह नहीं रहा।

अब धर्मराज युधिष्ठिरने सहदेव और मनिवयोंको आज्ञा दी कि ब्राह्मणोंके एवं पुरोहित बीम्पके आज्ञानुसार यक्तको सारी सामग्री क्षीप्र ही मैगवायी जाय। अभी धर्म- राज युधिष्ठिरकी बात पूरी भी नहीं हो पायी थी कि सहदेवने नम्रतासे निवेदन किया— 'प्रभी ! आपकी अक्रासे पहले ही यह काम हो चुका है।' इसी समय पहार्ष बीकृष्णहैपायन तेजस्वी, तपस्वी और केदन ब्राह्मणीको ले आये। वे कर्य पज्ञके ब्रह्मा बने और सुसामा सामवेदके ज्याता। इद्यक्तनी साम्रवस्वय अध्यमुं हुए। पैल और खीम्म होता। इन ऋषियोंके वेद- वेदाङ्गणस्वर्मी शिच्य एवं पुत्र सदस्य हुए। त्वक्तियाचनके अनन्तर पत्रकी दाख्येक विधिके सम्बन्धमें परस्पर क्विया करके विशाल यहागालाका पूजन किया गया। तिलयकारोने आज्ञाके अनुसार देवमन्दिरोके समान ब्यूत-से सुगन्धित प्रमावों निर्माण किया। अब बर्मग्रावने सहदेवको यह आज्ञा दी कि निमन्त्रण देनेके लिये हुए मेंबो। सहदेवने दूरोंको भेजते समय कह दिया कि देशके समझ ब्राह्मण एवं श्रामियोंको निपन्त्रण दे आओ तवा बैहम और सम्माननीय श्रामेको साथ ही ले आओ। त्वा बैहम और सम्माननीय

जनमंजप । जाहाणीने ठीक समयपर धर्मराजको राजसूप यज्ञकी दीक्षा दी । उनोने सहस्तो बाह्मण, भाई, सने-सन्त्र्या, सरवा-सहन्वर, समागत क्षत्रिय और मांज्योंक साथ पूर्तियान् धर्मक समान यज्ञालामें प्रवेश किया । खारी ओरसे शास-पारङ्गत, वेद-वेदानामें निपुण क्षंड-के-बुंड डाह्मण आने लगे । उनके निवासके लिये हजारो क्यांगराकि हारा अलग-अलग ऐसे स्थान बनवाये गये थे जो अज, जल, वक्ष आदिसे परिपूर्ण एवं सब ब्लुओके घोग्य मुलकर साराजीने परिपूर्ण थे । उन निवासस्थानीय ब्राह्मण कथा-वर्ला एवं घोजन आदि प्रसन्न वित्तसे करते रहते थे । जब देखो वहां व्हां क्येलाइल हो रहा है—'दीविये, दीविये ! लीकिये, लीकिये !'

धर्मराज युधिष्ठिरने भीत्रम, धृतराष्ट्र आदिको बुत्तानेके लिये नकुरूरको इतिनापुर भेता। उन्होंने वहाँ जाकर सवकां सरकारपूर्वक विनयक साथ नियन्त्रण दिया और वे लोग बड़ी प्रसन्नतासे नियन्त्रण खीकार करके ब्राह्मणोके साथ वहाँ आये। पितामह भीष्म, आसार्य होग, प्रज्ञानक्ष्म धृदराष्ट्र, महात्रमा विदुर, कृपाचार्य, दुर्योधन आदि सभी कौरव, गान्यार देशके राजा सुबरर, शकुनि, अचल, कृतक, कर्ण, इल्च, बाह्रीक, सोमदत, भूरि, भूरिकवा, शल, अखन्याया, जयहब, ह्यद, भृष्टग्रुप्त, शाल्य, भगदत, पर्वतीय प्रदेशके नरजित, बृहद्रल, भीण्ड्रक, वासुदेव, कृतिकोज, कालिङ्गाधिपति, वङ्ग, आकर्य, कृत्तल, मालय, आन्न, इविड, सिहल, काश्मीर आदि देशोंके राजा, गौरवाहन, बाह्मीक देशके राजा, विराट और उनके पुत्र, मावेल्ल, शिशुपाल और उसके लड़के — सक के सब पत्रभूमिमें आये। बहमें समागत राजा और राज्युन्मरोकी गणना कठिन है। सभी बहुमूल्य भेंट ले-लेकर आये से। बलराम, अनिरुद्ध, कडू, सारण, गद, प्रसुप्त, साम्य, वारुदेमा, अनुक आदि समस्त यादय महारधी भी आये। धर्मराजको आकासे सभी समागत राजाओंको सरकारपूर्वक अलग-अलग स्वानोमें ठहराया गया। उनके लिये जो स्वान करवाये गये थे, उनमें खाने-पीनेकी सारी स्वामती, बावलियाँ और हो-भी नवनमतीहर वृक्ष थे। स्वामत-सरकारके बाद सब लोग अपने-अपने निवासस्थानोमें ठहर गये।

धनंतन युधिहरने चीन्नियानक और गुर डोणावार्यके नरणीमें प्रकार करके धर्मन की—'आधरोग इस यहमें मेरी सहायका कर्तिक्ये। इस विशास धनागारको अपना ही सम्पांत्रये और इस प्रकार कार्य कीनिये, जिससे घेरा मनोरष सफल हो।' यहारीक्षित धर्मराजने उन खोगोकी सम्मान्ति सबको एक-एक कार्य सौंप दिया। दुस्तासन घोजन-सब्बन्धी पदार्थोंकी देसपालमें, अक्टकामा जाह्मणोंकी सेवा-शृक्षमं और सक्य राजाओंके स्वागत-सकारमें नियुक्त किये गये।



भीष्मपितामह, ब्रेणावार्य सभी कार्यों और कर्मवास्थिका निरीक्षण करने लगे। कृमावार्य सोने-वाँटी और खोकी देलभात तथा दक्षिणा देनेके कार्यपर नियुक्त हुए। बाह्यक, धृतराष्ट्र, सोमदत्त और जयहब धरके कार्मीकी तस्त्र स्थित हुए। धर्मके मर्मन्न महात्मा विदुर लखें करनेके काममें और दुर्वोधन भेंटमें आये हुए पदावाँको रक्षनेके काममें लगे। भगवान् अक्रिया। इसी प्रकार सभी प्रविद्धित व्यक्तियोंने अपने-अपने जिम्मे किसी-न-किसी सेवाका चार किया।

जनमेजम ! धर्मराज युधिष्ठिरका दर्शन करके कृतकृत्य होनेके लिये वहाँ जितने लोग उपस्थित हुए थे, उन्हेंसे किस्तिने सहस्र मुझसे कम भेट नहीं हो। सभी व्यहते से कि केवल मेरे ही जनसे यह सम्यक्ष हो जाय। सेनाके ब्यूह, विशिष्ट

विमानोको पंक्तियाँ, राजोको राशि, राजेकपालोके विमान, ब्राइटगोके स्थान और राज्यओको भीड़से युधिष्टिएक राजसूय यक्ति शोभा बहुत हो बढ़ गयाँ। धर्मराज युधिष्टिएका ऐष्टर्य राजेकपास करके पूरी-पूरी दक्षिणा देकर याके द्वारा भगवानुका यजन किया। अतिब-अन्यायतोको मुहमांगी बस्तुएँ देकर सन्तुह किया। सबके खा-पी तेनेपर भी बहुत-सा अज बस रहा। उस उत्सव-समारोहमे जियर देखियो, उपर ही हीरे-योतियोक उपहारको धूम मची है। महर्षि एवं मन्त-कुशल ब्राइटगोर उत्तम रीतिसे पुत, तिक, शाकल्य आदिकी आहुति देकर देवताओंको निहाल कर दिवा। दक्षिणामें बहुत-सा धन पाकर ब्राह्मण भी सन्तुह हो गये। जनमेजय ! कहरिक कहें, उस यजसे सम्मेको तृष्टि मिली।

#### भगवान् श्रीकृष्णकी अग्रपूजा

वैशम्पायन्त्री कहते हैं—जनमेजच ! यजक अधिषेकके दिन सत्कारके योग्य महर्षि और ब्राह्मणीने यज्ञशासाकी अन्तर्वेदीये प्रवेदा किया। नारद आदि प्रक्रमा राजर्षियोके साथ बढ़े ही शोधायमान हो रहे से। वह अन्जर्वेटी ऐसी जान पहती मानो ताराओंसे घरा आकरण ही हो । उस समय वहाँ न कोई चुद्र था और न तो दीवाहीन द्वित्र ही। मर्मराजकी राज्यलक्षमी और यज्ञविधि देशकार देवर्षि नाग्दको बड़ी प्रसक्ता हुई। क्षत्रियोंका समूह देखकर वर्षे पहलेकी वह घटना याद आ गयी, जो भगवान्के अवतारके सन्बन्ध्ये ब्रह्मलोकमें हुई भी। उन्हें राजाओंका समागम ऐसा जान पहने लगा कि इन सपोमें देखता ही इकट्टे हुए हैं। अब उन्होंने यन-शी-मन कमलनयन भगवान् श्रीकृत्राका सरण किया। देवर्षि नास्य सोचने लगे—'धन्य है। सर्वाच्यापक, असुरविनाञ्चक अन्तर्यामी भगवान् नारायकने अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण करनेके लिये हात्रियोमें अबतार प्रहण किया है। जिन्होंने पहले देवताओंको यह आज़ा दी वी कि तुमत्वेग पृथ्वीये अवतार लेकर संहार-कार्य पूरा करो और फिर अपने लोकोंचे आ जाओ, वही कल्याणकारी जगन्नाय भगवान् ब्रोकृष्ण यदुवंत्रामें अवतीर्ण हुए हैं। देवराज इन्द्र आदि समल म्हान् पुरुष विनके बाह्यसकी उपासना करते हैं, वही प्रभू वहीं मनुष्यके समान बैठे हैं। खयंप्रकाश महाविष्णु इस बलशाली क्षत्रियवंद्राको अवस्य ही पुनः निगल जायेगे। धगवान् श्रीकृष्ण ही समस्त यत्रोंके द्वारा आराध्य, सर्वशक्तिमान् एवं



अन्तर्वामी हैं। इस प्रकारके विवारमें देवर्षि नारद हुव गये। जरी समय महत्वमा भीष्मने धर्मराज युधिष्ठिरसे कहा— 'राकन्! अब दुम सब समागत राजाओंका यद्यायोग्य सस्कार करो। आचार्य, ऋतिन्द, सम्बन्धी, खातक, राजा और प्रिय व्यक्तिको, यदि ये एक वर्षमें अपने यहाँ आवे तो, विद्येष पूजा-अन्यदान करना चाहिये। ये सभी लोग हमारे बड़ाँ बहुत दिनोंके बाद आये हैं; इसलिये तुम सबको अलग-



अलग पूजा करो और इनमें जो सर्वश्रेष्ठ हो, उसकी सबसे पहले।' धर्मराजने पूछा—'पितामह ! कृपा करके बतलाइये, इन समागत सजनोपें हमलोग सबसे पहले किसकी पूजा करें ? आप किसे सबसे बंह और पूजाके योग्य समझते है ?' ज्ञाननुबद्धन भीष्यने कहा—'धर्मराज ! पृथ्वीमें क्टुक्सिशिरोपणि भगवान् श्रीकृष्ण ही सबसे बढ़कर पूजाके पात्र हैं। क्या तुम नहीं देख रहे हो कि उपस्थित सदस्तोंमें भगवान् श्रीकृष्ण अपने तेज, वल और पराक्रमसे वैसे ही देवीप्यमान हो रहे हैं, जैसे छोटे-छोटे तारोंमें मुकन-भारकर चगवान् सूर्व । जैसे तमसाख्यन्न स्थान सूर्वके शुधागमनसे और राजुरिन स्थान बायुके संसारसे जीवन-ज्योतिसे जगमगा डठता 🗓 देसे 🛍 भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा हमारी समा आकुर्यादन और प्रकाशित हो सी है।' भीष्मकी आज्ञा मिलते ही प्रतापी सहदेवने विधिपूर्वक धगवान् श्रीकृत्यको अर्ध्यदान किया और श्रीकृष्णने शास्त्रोक विधिके अनुसार उसे स्वीकार किया। खारों और आनन्द मनावा जाने लगा।

## शिशुपालका क्रोच, युधिष्ठिरका समझाना और भीष्पादिका कथन

वैद्यामायनजी कहते हैं—जनमेजयः) चेदिराज द्विष्युपाल भगवान् श्रीकृष्यकी अप्रपूजा देशकर बिड गया । असने वरी सभागे भीष्यपितामह और धर्मराज युचिहिरको विकास्ते हुए श्रीकृष्णको फटकारना शुक्त किया। उसने कहा— 'बड़े-बड़े महात्माओं और राजवियोंके इपस्थित रहते राजाके समान राजीवित पूजाका पात कृष्ण नहीं हो सकता। सहत्वा पाणकोने कृष्णकी पूजा करके अपने योग्य काम नहीं किया है। पाण्डको ! अधी तुमलोग बालक हो, तुलो सूह्म धर्मका ज्ञान नहीं है। भीष्मपितामह थी सदिया गये हैं। इनकी दृष्टि दीर्घदर्शिनी नहीं रह यथी है। भीष्य । तुष्हारे-जैसे बर्माठ्या पुरुष भी जब मनमाना काम करने लगते हैं तो बगत्में अपमानित होते हैं। कृष्ण राजा नहीं है। किर यह राजाओंचे सम्मानका पात्र कैसे हो सकता है ? यह आयुर्पे भी तो सबसे वृद्ध नहीं है। इसके पिता वसुदेव अभी जीवित हैं। यदि इसे अपना सद्या हितेथी और अनुकूल समझका तुमलोगीने इसकी पूजा की हो तो क्या यह हुउदसे बढ़कर है ? यदि तुमलोग कृष्णको आचार्य मानते हो तो भी होजाचार्यकी व्यस्थितिमें इसकी पूजा सर्ववा अनुवित है। ऋतिक्की दृष्टिसे भी सबसे पहले विद्या-क्योक्ट मगवान् श्रीकृष्णद्वेपायनकी ही पूजा होनी बाहिचे थी। बुधिष्टिर !

इच्छामृत्यु पुरुवक्षेष्ठ भीव्यपितायहके रहते तुमने कृत्याका पूजन केमे किया ? शाकापारदर्शी वीर अश्वत्वामाके सामने कृष्णकी पूजा घला, किस दृष्टिसे अवित हो सकती है? पान्तवो । राजधिराज दुर्वोधन, भरतवंशके आवार्य महात्या कृप, कियुरमोके आखार्य हुम तबा पाणुके समान माननीय सर्वसद्गुजमम्बन्न भीष्यकको छोड्कर, उनकी उपस्थितिये तुनने कृष्णकी पूजका अनर्थ केसे कर बाला ? यह कृष्ण न क्विन् है, न राजा है और न तो आवार्य ही है। फिर तुमने किस कामनासे इसकी पूजा की है ? यदि तुम्हें कृष्णकी ही अप्रपृता करनी थी तो इन राजाओको, हमलोगांको बुलाकर इस प्रकार अयमान तो नहीं करना चाहिये वा । हमलोग भय, त्येम आदिके कारण तुम्हें कर नहीं देते; हम तो ऐसा समझते बे कि यह सीवा-सन्दा धर्मात्मा मनुष्य है, यह सम्राट् हो जाय तो अखा हो है। सो.तुम इस गुणहीन कृष्णको पूजा करके हमाजेगोका तिरस्कार कर रहे हो। तुम अवानक ही धर्मात्माके स्थ्यमे प्ररूपात हो गये। तथी तो तुमने इस धर्मेच्युतको पूजा करके अपनी बुद्धिका दिवारिस्थापन दिखलाया है !"

वित्तुस्तरने मणवान् श्रीकृष्णको और मुँह करके कहा— कृष्ण ! मै मानता हूँ कि पाष्ट्रव बेचारे हरपोक और तपस्ती



है। इन्होंने पदि टीक-ठीक नहीं समझा तो तुन्हें तो कना देना साहिये था कि तुम किस पूनाके अधिकारी हो। यदि कापरता और पूर्णतावदा इन्होंने तुन्हारी पूजा कर भी दी तो तुमने अयोग्य होकर उसे स्वीकार क्यों किया? जैसे कुना तुक-दिपकर जरा-सा थी वाट ले और अपनेको धन्य-धन्य मानने लगे, जैसे ही तुम यह अयोग्य पूजा स्वीकार करके अपनेको वहा पान रहे हो। तुन्हारी इस अनुधित पूजाने हम राजाओंका कोई अपमान नहीं होता। ये पाण्डक तो स्पष्टकारसे तुन्हारा ही तिरस्कार कर रहे है। न्यूंसकका व्यव करना, अन्धेको रूप दिकाना, राज्यहीनको राजाओंसे कैठा देना जिस प्रकार अपमान है, वैसे ही तुन्हारी यह पूजा भी। हमने युधिहिर, भीषा और तुमको देश तिच्या। तुम सब एक-से-एक बढ़कर हो।' ऐसा कड़कर विस्तुपाद अपने आसनसे ठठ लड़ा हुआ और कुछ राजाओंको साथ लेकर वहाँसे जानेके लिये तैयार हो गया।

धर्मराज वृधिष्टितं तत्काग शितुमालकं पास जकर सन्दानी हुए सभुर वाणीसे कहा—'राजन् ! आपका कहाना जीवत नहीं है। कड़बी बात कहना निरबंक तो है हो, अधर्म भी है। हमारे पितामह भीवा धर्मका खस्य न जानते हो, ऐसा नहीं है। आप व्यर्थ उनका तिरकार मत कीजिये। देखिये, यहाँ आपसे भी विद्यावयोव् खहुत-से राजा उपस्थित हैं। उन्हें भगवान् श्रीकृष्णकी पूजा धुरी नहीं मालूम हुई है। आपको भी उन्होंक समान इसके सम्बन्धमें कुछ नहीं कहना चाहिये। चेटिनरेज ! पितामह भीवा ही भगवान् श्रीकृष्णके वालाविक स्वरूपको जानते हैं। श्रीकृष्णके सम्बन्धमें उनके-जैसा तत्त्वज्ञान आपको

नहीं है।' युधिष्ठिर इस प्रकार कह ही रहे थे कि भीमपितामहने उन्हें सम्बोधन करके कहा—'धर्मराज ! पगवान् आंकृष्ण जिलोकीयेसे सबसे श्रेष्ठ हैं। जो उनकी पूजको अङ्गीकार नहीं करता, उससे अनुनय-वितय करना अनुष्यत है। अविध-धर्मके अनुसार जो जिसे युद्धमें जीत लेता है, यह उससे श्रेष्ठ माना जाता है। मगवान् श्रीकृष्णने इन व्यस्थित राजाओंमेसे किसपर विजय नहीं प्राप्त की है ? एकका भी नाम तो कात्याओ । ये केवल हमारे ही पूज्य हो, ऐसी बात नहीं; सारा जगत् इनकी उपासना करता है। इन्होंने सक्पर किस्य प्राप्त की हो, इतना ही नहीं; संप्यूर्ण जगत् सर्वात्यना इन्होंके आधारपर स्थित है। मैं मानता है कि यहाँ ब्बूत-से गुरुवन और पृत्य उपस्थित है। फिर भी पूर्वोक्त कारणसे इस भगवान् श्रीकृष्णको ही मूख कर रहे हैं। मगवान् श्रीकृष्णको पूजाका निषेध करनेका अधिकार किसीको भी नहीं है। मैंने अपने विद्याल जीवनमें बढ़े-बढ़े हानियोंका सत्संग किया है और उनके मुँहसे सकल गुणोंके आसय प्रत्यान् श्रीकृष्णके दिष्य गुणीका वर्णन सुना है। वहाँ आये हुए श्रेष्ठ पुरुवोकी सम्मति भी मेंने जान ली है। इन्होंने अपने जन्मते लेकर अबतक जितने कर्म किये हैं, डनका मैंने बेह पुरुषोसे अवण किया है। शिश्चपाल ! हमलोग केवल त्यार्थवरा, सञ्चयके कारण अववा उपकारी होनेसे ही चगवान् ब्रोकृत्वाकी पूजा नहीं करते; हमारे पूजा करनेका कारण तो यह 🕯 कि भगवान् श्रीकृषा जगत्के समल प्राणियोंके लिये सुलकारी है और समस्त बेह पुरुष अनकी पूजा करते हैं। यहाँ कितने लोग हैं, उन सककी, बर्च-बर्चको परीका हमने ले ली है। यह, शुरता और किजयमें कोई भी भगवान् ब्रीकृष्णके समान नहीं है। ज्ञान और बल दोनों ही दृष्टियोसे भगवान् श्रीकृष्णसे वड़कर कही कोई नहीं है। दान, कोशल, प्रासकान, घुरता, संकोब, कोर्ति, बुद्धि, जिनय, लक्ष्मी, धेर्व, तुद्धि और पुष्टि, सभी गुण भगवान् श्रीकृष्णमें नित्य-निरस्तर निवास करते हैं। परमज्ञानी श्रीकृष्ण इयारे आचार्य, यिता और गुरु हैं। सब लोगोंको इसमें हार्दिक सहयोग देना चाहिये था। वे हमारे ऋत्विन, गुरु, विवाहा, खातक, समा, प्रिय, पित्र सब कुछ है। इसीलिये हमने उनकी अपपूजा की है। पगवान् श्रीकृष्ण ही सम्पूर्ण किसकी उत्पत्ति एवं प्रकायके स्थान हैं। उनकी क्रीडाके लिये ही सारा बड-बेतन जगत् है। वे ही अध्यक्त प्रकृति हैं और वे हो सनातन कर्ता हैं। जन्मने-मानेबाले समस्त पदार्जीसे वे परे हैं, इसलिये सबसे बड़कर पूजनीय हैं। बुद्धि, यन, महतत्त्व, वायु, तेत, उत्तर, आकाश, पृथ्वी और चारी

प्रकारके सब प्राणी धगवान् श्रीकृष्णके आधारपर ही स्थित हैं। सूर्यं, चन्द्रमा, ग्रह, नक्षत्र, दिशा, विदिशा, सब-के-सब श्रीकृष्णमें ही स्थित हैं। जैसे वेदोंने अग्रिहोत्र, छन्दोंने पायत्री, मनुष्योमें राजा, नदियोमें समुद्र, नक्षत्रोमें चन्द्रमा, ज्योतिशक्तमें सूर्य, पर्वतीयें मेरु और पक्षियोंमें गरुद श्रेष्ठ हैं, वैसे ही त्रिलोकीकी कर्त्व, मध्यम और अधोलोकक्य विविधि गतियोंमें भगवान् श्रीकृष्ण ही सर्वश्रेष्ठ हैं। शिशुपाल तो अभी कलका अबोध बालक है। उसे इस बाठका ज्ञान नहीं कि भगवान् श्रीकृष्ण सर्वदा सर्वत्र सब क्योने विद्यमन 🛊 । इसीसे वह ऐसा कह रहा है। जो सदाबारी एवं बुद्धिमान् पुरूप धर्मका पर्म जानना चयता है, उसे जैसा धर्मका उला-हान होता है बैसा दिख्युपालको नहीं है। इसे तो कभी सखी जिल्लासा ही नहीं हुई। यहाँ जिलने छोटे-कई राजर्वि-यहर्षि वयस्थित हैं, उनमें कौन ऐसा है जो भगवान् श्रीकृष्णको पूज्य नहीं मानता और उनकी पूजा नहीं करता? एकमात्र विरापुपाल इस पूजाको बुरा समझता है। वह समझर करे, वह जो ठीक समझे कर सकता है।"

भीष्मपितामह इतना कहकर चुप हो गये। अस माजीनदन सहदेवने कहा—'भगवान् श्रीकृष्ण परम पराक्रमी हैं। उनकी मैंने पूजा की है। जिन्हें वह बात सहन नहीं हो रही है, उनके सिरपर में लात मारता हूँ। मेरे इतना कहनेके कह जिसको विरोध करना हो, वह बोले। मैं उसका वस कर्तणा। सभी बुद्धिमान् हमारे आवार्ष, पिता, गुरु एवं पूजनीय भगवान् बीकुणकी पूजाका समर्थन करें।' सहदेवने इस प्रकार कहकर जोरमे त्यत पटकी। परंतु उन मानी और बलनान् राजाओंमेंसे किसीको जीघतक न हिली। काकाशस सहदेवके सिरपर पुत्रोंकी वर्षा होने लगी और अदृश्यकपसे 'साबु-साधु' की ब्यनि सुनायी पड़ने लगी। देवर्षि नास्ट्र भी वहीं बैठे थे। उनकी सर्वज्ञता प्रसिद्ध है। उन्होंने संबक्ते सामने बड़े स्पष्ट शब्दोंमें कहा कि 'जो लोग कमलनवन भगवान् श्रीकृष्णकी पूजा नहीं करते, रूने किन्दा रहनेपर भी मुर्च हो समझना चाहिये। उनके साथ तो कभी बाततक नहीं करनी चाहिये।' इसके अनन्तर सहदेवने ब्राह्मण और श्रृतियोकी यथोजित पूजा की । इस प्रकार पूजाका काम समाप्त हुआ ।

प्रगवान् श्रीकृष्णको पूजासे जिञ्चयाल क्र्येषके मारे आग-बब्रुल हो गया था, उसकी औस खून उगल रही थीं। उसने राजाओंको पुकारकर कहा कि 'मैं सेनापति बनकर लड़ा हूँ। अब आपलोग किस उमेड़-बुनमें पड़े हैं? आड़चे, इमलोग इटकर यादवों और पाण्डवोंकी सम्मितित सेनासे भिड़ जायें।' इस प्रकार जिज्ञ्याल यहामें विद्य डालनेके लिये

राजाओंको उत्पाहित कर उनसे सलाह करने लगा। उस समय वे त्येग क्रोधसे तिलमिला रहे थे, चेहरेपर शिकन पढ़ गयी बी। वे वही सोच रहे थे कि श्रीकृष्णकी पूजा और पुष्टिहिरका प्रशास-अभिषेक न होने पाये।

धर्मण्य युधिष्टिरने देला कि बहुत-से सोग क्षुव्य सागरकी
धर्मित उपहरूर युद्ध करना जाहते हैं। तब उन्होंने
धौकांपितामहके पास जाकर कहा—'पितामह! अब मुझे
क्या करना चाहिये? आप ब्लाकी निर्विद्ध समामि और
प्रजाके हितका उपाय कतलाइये।' धौकांपितामहने
कहा—'बेटा! इरनेकी कोई बात नहीं। क्या कभी कुता
सिक्को नार सकता है? मैंने पहले ही तुन्हारे कर्तव्यका
निक्षय कर लिया है। जैसे सिहके सो जानेपर कुते धौकते हैं,
केंग्ने ही धगवान् बीक्ष्मणके जुप छनेसे ही ये जिल्हा रहे हैं।
मूर्च शिक्षपाल अनजानमें इन राजाओंको धमपुरी भेजना
चाहता है। निस्तन्तेह भगधान् बीक्ष्मण विद्युपालका तेज
क्षांब लेना चाहते हैं। ये जिल्हा सीक्ष्मण किस्तुपालका तेज
क्षांब लेना चाहते हैं। ये जिल्हा सीक्ष्मण किस्तुपालका तेज
क्षांब लेना चाहते हैं। ये जिल्हा सीक्ष्मण किस्तुपालका तेज
क्षांब लेना चाहते हैं। ये जिल्हा सीक्ष्मण किस्तुपालका तेज
क्षांब लेना चाहते हैं। ये जिल्हा सीक्ष्मण क्षांब मुख्यारण
और प्रताय-स्थान है। तुध निश्चित्त रहे।'

बोब्यपिकासाको बात तिस्त्यालने भी सुनी। उसने मीष्यको डॉटने हुए कहा—'धीष्म । तुर्भे सब राजाओंको वयकाते समय इस्पे नहीं आती। और । बूढ़े होकर अपने कुलको क्यों कलकिए करते हो ? पूर्व और धमण्डी कृष्णकी प्रपंता करते समय तुन्हारी जीधके सी टुकड़े क्यों नहीं हो जाते ? पूर्ल-से-पूर्ल भी विसकी निन्दा करता है, उसी व्यक्तियेकी तुम ज्ञानी होकर क्यों प्रशंसा कर रहे हो ? यदि इसने कवपनये किसी पक्षी (ककासुर), पोड़े (केसी) अथवा बैल (वृष्यासुर) को मार ही डाला तो क्या हुआ ? वे कोई युद्धके उत्पाद तो नहीं थे । यदि इसने चेतनाहीन छकड़े (शकटापुर) को पर मास्कर उत्तर दिया तो क्या बमाकार हुआ ? यदि इसने पोवर्द्धन पर्वतको सात दिनतक उठा रखा तो कोन-सी अलोकिक घटना घट गयी ? औ, वह तो दीमकोकी बाँबीमात्र है। अवस्य ही, यह सुनकर हमें आश्चर्य हुआ कि पेट्ट कुम्बाने गोबर्जनपर बहुत-सा अन्न सा लिया ! जिस महाबली केसका नमक साकर यह पता था, उसीको इसने पार कला ! है न कृतालाकी हद ? धर्मतानीबी ! धर्मके अनुसार की, गी, ज्ञाह्मण और जिसका अन्न साय, जिसके आऋषमें रहे, उसे नहीं मारना बाहिये। तिसने जन्मते ही स्त्री (पूठना) को मार हाला, उसे ही तुम जगत्पति बतलाते हो ! बुद्धिकी बलिहारी है। अजी, तुम्हारे कहनेसे यह कृष्ण भी अपनेको बैसा ही मानने लगेगा। अजी, धर्मध्वजी ! तुमने अपने स्वधायकी नीचताके कारण ही पायडवोको ऐसा बना दिया है। तुमने धर्मकी आड्में जो-जो वुष्कर्म किये हैं, वे क्या कभी किसी ज्ञानीके द्वारा किये जा सकते हैं? काशीनरेशकी कन्या अभ्या शालकको अपना पति बनाना बाइती थी, परंतु तुम उसे बलपूर्वक हर लाये। यह कौन-सा धर्म है जी? तुन्हारा ब्रह्मचर्च व्यर्थ है। तुमने नर्पुसकता अथवा मूर्खताके कारण यह हठ पकड़ रसा है। अवतक तुमने कौन-सी उन्नति सम्यादन की है? हाँ, धर्मकी बाते तो बढ़-बड़कर अवश्य करते हो। सभी लोग जरासन्यका आदर करते थे। उन्होंने कृष्णको दास समझका ही इसका वथ नहीं किया। उनकी हत्या करनेमें इस कृष्णने भीनसेन और अर्जुनके साथ पिलकर जो करतृत की, उसे बौन ठीक समझता है? आश्चर्य तो यह है कि तुन्हारी बातोने आकर

याख्य भी कर्तव्यच्युत हो रहे हैं। क्यों न हो, तुम्हारे-वैसे नर्पुसक, पुरुषार्वहीन और बूझे जब सम्पति देनेवाले हो, तब ऐसा होना ही चाहिये।

शिशुपालकी सन्ती और कटोर बाते सुनकर प्रतापी भीपसेन कोधसे तिलिपला ढठे। सबने देखा कि भीपसेन प्रकपकालीन कालके समान दाँत पीस रहे हैं। ये कोधमें आकर शिशुपालपर टूटना ही बाहते से कि महाबाहु भीषमं बच्चें ग्रेक लिया। इतना सब होनेपर भी तिश्चपाल टस-से-मस नहीं हुआ। यह इटा ही रहा। असने हैसकर कहा—'भीष्म! छोड़ दो, छोड़ हो इसे। अभी-अभी सब लोग देलेंगे कि यह मीं कोधकी आगमें पर्तगंकी माँति मन्म हो रहा है।' भीज्यितायहने विश्वपालकी बातकी ओर कोई ध्यान नहीं दिया। वे भीमसेनको समझाने लगे।

#### शिश्पालकी जन्म-कवा और वध

धीव्यपितामहने कहा—चीमसेन ! यह तिहाुयाल जब



चेदिराजके वंशमें पैदा हुआ, तब इसके तीन नेत्र वे और चार भुजाएँ थीं। पैदा होते ही यह गयोंके समान केने-किल्हाने लगा था। समे-सम्बन्धी इसकी यह दशा देखकर डर गये और इसके त्यागका विचार करने लगे। माता-पिता, मन्त्री आदिका एक ही विचार देखकर आकाशवाणी हुई— 'राजन्! तुन्हारा यह पुत्र बड़ा शीमान् और वली होगा। इससे डरो मत, निक्षित्त होकर इसका पालन करो।' माता यह सुनकर प्रेममें पग गयी। उसने हाथ जोड़कर कहा—'विसने मेरे पुत्रके सज्जन्यमें यह घांकण्यवाणी की है, यह बाते कोई हो—स्वयं भगवार, देवता अववा अन्य—में उसे प्रणाम करती हूँ और उससे इतना और जानना जाहती हूँ कि मेरे पुत्रकी मृत्यु किसके हावों होगी।' आकादावाणीने दुवारा कहर— 'किसकी गोदमें जानेपर तुन्हारे पुत्रकी वो अधिक भुजाएँ गिर पड़े और जिसे देवनेनाजसे तीसरा नेत्र लुप्त हो जाय, उसीके हावों इसकी मृत्यु होगी।' अस समय इस विधित्र शिखुका समाचार सुनकर पृथ्विक अधिकांत्र राजा इसे देवनेके लिये आये थे। घेदिराजने सबका पत्रोंकित सस्त्रार करके बालक किन्नुयालको सबकी गोदमें रस्ता, परंतु न अधिक भुजाएँ गिरी और न तो जीसरा नेत्र लुप्त हुआ।

पगवान् श्रीकृष्ण और महाबली बलराम भी अपनी बुआसे मिलने और उनके लड़केको देखनेके लिये चेदिपुरीमें आये। प्रणाय, आझीवांद और कुदाल-पङ्गलके पक्षात् स्वागत-सत्कार हुआ। अन्तर बुआने अपने प्रतीते श्रीकृष्णकी गोदमें प्रेमसे अपना वालक रख दिया। उसी समय उसकी अधिक दो चुकाएँ गिर गयीं और तीसरा नेत्र गायब हो गया। शिलुयालको माता ब्याकुल एवं भयभीत होकर श्रीकृष्णसे कहने लगी—'श्रीकृष्ण! में तुमसे हर गयी हूँ। तुम आतांको आद्यासन और भयभीतोको अभय देते हो। इसलिये मुझे एक वर दो। तुम मेरी ओर देखकर शिलुयालके सारे अपराध हमा कर देना। बस, मैं केवल इतना ही वर म्योग्ती हूँ।' श्रीकृष्णने कहा—'कुआबी! तुम खोक मत करो। मैं तुम्हारे पुत्रके ऐसे सौ अपराध भी क्षमा कर दूँगा, जिनके बदले इसे मार डालना वाहिये।' भीमसेन ! इसीसे कुल-कलंक विशुपालने आज भरी समामें मेरा तिरस्कार किया है ! भला, और किस राजाकी ऐसी हिम्मत है, जो इस प्रकार मेरा अपमान कर सके ? यह कुल-कलंक अब कालके गालमें है। इस समय यह मूखें हमलोगीको कुछ न समझकर सिंहके समान दहाड़ रहा है, परंतु इसे पता नहीं कि कुछ ही क्षणोंमें श्रीकृष्ण अपने इस तेजकों ले लेना जहते हैं।'

भीष्मकी बात शिशुपालसे सही नहीं गयी। वह क्रोयसे जलकर कहने लगा—'भीष्य | तुम भाटके समान बार-बार विसका गुणगान कर रहे हो, वह कृष्ण क्यों नहीं मुक्रयर अपना प्रभाव दिखलाता ? हम तो निक्षय ही उससे हेव काते हैं। यदि तुष्हारी आदत ही प्रशंसा करनेकी है तो दूसरोंकी प्रशंसा क्यों नहीं करते ? दरदराज बाद्धांकको स्तृति करो, जिसके जन्मते ही पृथ्वी काँप वठी थी। अङ्ग-बङ्गाधिपति, कर्ण, महारबी द्रोण और अश्वत्वामा—इनकी भरपेट लुटि कर लो । क्या तुर्चे प्रश्नांसा करनेके लिये कोई मिलता ही नहीं ? तुम अपने मनसे ही फोजपति केसके बरवाई दुरात्मा कृष्णको ही सब कुछ मानकर बाते बचार रहे हो ? वास्तवमें इन राजाओंकी दवासे ही तुष जी खे हो। ये बाहें तो अधी तुम्हारे आया ले लें। सन्तमुच तुम बहुत ही स्तेटे हो।' धीध्यपितामहने कडा—'वित्युपाल । तू कहल है कि मैं राजाओंकी दमासे जीवित है, पांतु में इन राजाओंको तुनके बराबर भी नहीं समझता । इपने जिन श्रीकृष्णकी पूजा की है, वे सबके सामने ही बैठे हैं। जो मरनेके लिये उताबले हो खे हो, वे ब्रक्त-गदाधारी श्रीकृष्णको पुत्रके लिये तलकारते क्यों नहीं ? में दावेक साथ कहता है कि उनको लककारनेवासा रणभूमिमें बराजायी होगा और उसे उन्होंके इसिरमें स्थान मिलेगा।' जिज्ञुपाल जेजामें आकर बाक्षणकी ओर रुस करके बोला—'कृष्ण ! मैं तुन्हें रालकारता हूं। आओ, मुझसे भिड़ जाओ । मैं पाष्ट्रवीके साव तुन्हें वयपुरी धेन दूँ। पाण्डवॉने मूर्लतावश तुम्हारे-जैसे दास, मूर्ल और अयोग्यकी पूजा की है। अब तुमल्बेगोंका क्य ही उच्चित है।"

शिशुपारको बत समस होनेपर पगवान् बीकृष्यने बड़ी गम्भीरतासे सथुर शब्दोमें कहा—राजाओं ! यह हमलोगोका सम्बन्धी है। फिर भी हमसे बड़ी शक्ता रलता है। इसने हम यदुवंशियोंका सत्यानाश करनेमें कोई कोर-कसर नहीं की। इस दुशकाने मेरे प्राण्योतिषपुर चले जानेपर बिना किसी अपराधके ही ग्रस्कापुरी जला देनेकी चेता की। जिस समय मोजराज रैवतक पर्वतपर विद्यार करनेके लिये गये हुए थे, इसने उनके सभी साथियोंको मार ग्रस्त अववा चाँयकर

अपनी राजधानीमें ले गया। जब मेरे पिता असमेध कर रहे बे, तब इस पापाल्याने उसमें विश्व डालनेके लिये बड़ीय असको पकड़ लिया था। यदुवंशी तपनवी बधुकी पत्नी निस् समय सौवीरदेशके लिये जा रही थीं, यह उन्हें देखकर मोहित हो गया और कलपूर्वक हर ले गया। इसकी ममेरी जहन भद्रा करूकराजके लिये तपस्या कर रही थीं, परंतु इसने छल्टो सप बदलकर उसे हर लिया। यह सब देख-सुनकर मुझे बड़ा कष्ट होता था, परंतु अपनी बुआकी बात मानकर में अक्तक सहता रहा। आज यह दृष्ट आपलोगोंके सामने ही विद्यान है। यहाँ इसने भरी सभामें मेरे प्रति जैसा व्यवहार किया है, बह आपलोग देख ही रहे है। इससे आपलोग समझ सकते हैं कि आपलोगोंकी अनुपस्थितमें इसने क्या किया होता। आज इसने इस आदरणीय राज-समाजके बीचमें यमण्डवहा जो दुर्घावहार किया है, उसे मैं कदापि सहन नहीं कर सकता।

प्रस्कान् श्रीकृष्ण इस प्रकार कह ही रहे थे कि विश्वपात प्रकार सक् हो गया और ठठा-ठठाकर हैंसने लगा। उसने कहा— कृष्ण ! यदि तुझे सौ बार गरत हो तो मेरी बात सुन और रख । न गरत हो तो जो चाहे कर ले। तेरे कोय या प्रस्कृतासे न मेरी कुछ हानि है और न तो लाभ।' बिस समय शिक्षपात इस प्रकार कह रहा था, उसी समय धगवान् श्रीकृष्णने चक्रका ग्यरण किया। स्मरण करते-न-करते चक्र उनके हावमें चयकने लगा। धगवान् श्रीकृष्णने ठैंसे वरसे कहा— 'नरपतियो ! मैंने इसे अवतक तो क्षमा किया चा, इसका कारण यह था कि मैंने इसकी पाताकी प्रार्थनासे इसके सौ अपराध क्षमा करनेकी चार खीकार कर ली थी। अब मेरे क्लान्क अनुसार संख्या पूरी हो गयी। इसलिये



आपलोगोके सामने हाँ इसका सिर धड्से अलग किये देता | हूँ।' भगवान् श्रीकृष्णने यह कहकर बिना विलम्ब उसी सकसे शिशुपालका सिर काट डाला और सब लोगोंके देखते-देखते ही वह कहबिद्ध पर्वतके समान भराशायी हो गया। उस समय राजाओंने देखा कि शिशुपालके शरीरसे सूर्यके समान प्रकाशमान एक बेह ज्योति निकल्पै। उसने जगहादित कमललोखन भगवान् बोकृष्णको प्रणाम किया

और लोगोंके देखते देखते ही वह उनमें समा गयी। वह अद्भुत घटना देखकर डमस्वित बनता आक्षर्यबक्तित हो गयी। सभी एक स्वरते भगवान् श्रीकृष्णकी प्रश्नेता करने लगे। धर्मग्रव युधिष्ठिरकी आक्रासे भीमसेन आदिने तत्काल उसके प्रेत-संस्कारका प्रकथ किया। तदनन्तर ग्रमा युधिष्ठिरने सभी नत्पतियोंके साथ किया।तदनन्तर ग्रमा युधिष्ठिरने सभी नत्पतियोंके साथ किया।लके पुत्रका चेदिरान्यपर अधिकेक कर दिवा।

# राजसूय-यज्ञकी समाप्ति

वैश्वम्ययनमां करते हैं—करमेजय ! परम प्रतायी
युधिष्ठिरका यह समस्त ऐस्वयंसे परिपूर्ण वा । इसे देशकर
करमाही तीरोंको बड़ी प्रसन्नता हुई ! उसमें आनेवाले विश्व
अपने-आप शान्त हो गये । सारें कर्म सुख्यूर्वक हुए । यन-सम्यति आवश्यकतासे अधिक आयी । असंस्थ मनुष्यों और
प्राणियोंके सार्त-यीते रहनेपर भी अबके जेदाम भरे रहे ।
इसका कारण यही वा कि कर्म भगवान् ओकृष्ण उसके
संरक्षक थे । धर्मराज युधिष्ठिरने बड़ी प्रसन्नतासे वह यह पूर्ण
किया । जवतक यह समाप्त नहीं हो गया, जवतक
सर्व-वातिमान् शाङ्ग-वक-गद्यक्षारी भगवान् ओकृष्ण उसकी
रक्षामें तस्पर रहे ।

वस वर्मराज मुधिविर वज्ञानमें अवस्था कान कर कुके, तब सभी राजाओंने उनके यस आका नवा—'वर्मज सम्राट्! यह बढ़े सीधान्यकी बात है कि आपका यह निर्विष्ठ समाप्त हो गया। आपने सम्राट्-यद प्राप्त करके अवसीववंशी राजाओंका यहा उनकल किया है। राजेन्द्र! इस पहले हारा महान् वर्मानुहान सम्पन्न हुआ है। इस पहले हमलोगोंका थी सब प्रकारसे आविष्य-सत्कार हुआ है, किसी प्रकारकी हुटि नहीं हुई है। आज्ञा दीजिये, अब हमलोग अपनी-अपनी राजधानीमें जाये।' वर्मराजने उनकी प्रार्थना स्वीकार करके उन्हें सीमातक पहुँचा आनेके लिये भाइयोको नियुक्त किया और कहा—'अच्छा प्रधारिये, आपलोगोंका मङ्गल हो।' भीपसेन, अर्जुन आदिने बढ़े माईकी आज्ञासे प्रत्येक राजाको सस्कारपूर्वक विद्या किया।

वब सब रागा और ब्रह्मण वहासे प्रधार गये, तब भगवान् अंकृत्यने धर्मराव गुधिहरसे कहा—'रावेन्द्र! बड़े सौधान्यकी बात है कि आपका राजसूच महाबज्ञ सकुवाल समाप्त हुआ। अब मैं ब्रारका बानेके लिये आपको आज्ञा व्याहता है।'

धर्मराजने कहा—'आनव्कन्द गोविन्द । यह यज्ञ तो केवल आपके अनुप्रहते ही पूरा हुआ है। यह आपकी कृपाका ही इत्यक्ष फल है कि सब राजाओंने मेरी अधीनता खीकार करके कर दिया और स्वयं इस यजने उपस्थित हुए। संख्यिक्तकार श्रीकृष्ण ! मेरी वाणी आपको जानेके लिये कैसे बड़े ? आवके किया मुझे एक क्षणके लिये भी कहीं आवन्द्र रही पिलता। यांतु कर्तं, क्या, शाचारी है। आपको हरका भी तो जाना ही पढ़ेगा।' तदननार भगवान् श्रीकृष्ण धर्मराजको साथ लेकर अपनी कुआ कुन्तीके पास गये और बड़ी प्रसन्नतासे बोले—'कुजाबी ! आपके पुत्रोंने सम्राट्का यद प्राप्त कर किया। इनका मनोरध पूरा हो गया। धन-सम्पत्ति भी बहुत अधिक मिल गयी। अब आप प्रसन्तासे रहिये। मैं आपको आहा लेकर हारका जाना जाएता है।' इस प्रकार सुच्छा और होपदीको भी प्रसन्न कर भगवान् श्रीकृष्ण महलसे बाहर आर्थ, स्नान-जप आदि करके ब्राह्मजोसे खितवाजन कराया । इसी समय दास्क मेयके सपान इयामवर्ण रक सजाकर ले आचा। ब्दारशिरोमणि धगवान् श्रीकृष्ण गरहावज रचके पास पचारे, प्रदक्षिणा की और उसपर सवार हो गये। त्य रवाना हुआ। धर्मराज युधिहर अपने छोटे माइबोके साथ पैदल ही रशके पीछे-पीछे कतने लगे। कमलनवन चगवान् श्रीकृष्णने क्षणधर रथ रोककर वर्पराजसे कहा-'राजेन्द्र! जैसे मेघ समस्त प्राणियोंकी रहा करता है, जैसे विद्याल वृक्त सभी पक्षियोंको आखय देता है, वैसे हो आप बड़ी सावधानीसे प्रमाका पालन कोजिये। जैसे सभी देवता देवराज इन्द्रका अनुगमन करते हैं, वैसे ही आपके सभी भाई आपकी इच्छा पूर्ण करें।' इस प्रकार एक-टूसरेसे कह-सुन और मिल-भेंटकर श्रीकृष्ण और पान्द्रव अपने-अपने स्वानपर चले गये।

#### धर्मराज युधिष्ठिरसे व्यासका भविष्य-कथन

वैशान्यायनजी वज्रते हैं—जनमेजप ! जब महायह राजसूय, जिसका होना अत्यन्त दुर्लभ है, समाप्त हो बुका तब



भगवान् श्रीकृषा-द्वैपायन अपने विष्योंके साथ वर्नवन युधिष्ठिरके पास आये। युधिष्ठिरने पाइयोके साथ उठका पाद्य, आसन आदिके द्वारा उनकी पूजा की; उन्होंने सुकर्ण-सिंहासनपर बैठकर पुथिष्ठिर आदि पाष्प्रवीको भी बैठनेकी आज्ञा ही। उन सबके बैठ जानेपर भगवान् व्यासने बद्धा-'कुर्तानन्तन ! तुमने परम कुर्नभ सम्राद्धक प्राप्त करके इस देशकी बड़ी उन्नति की है। यह बड़े सीभान्यकी बात है कि तुम्हारे-जैसे सत्पुत्रसं कुनर्वशकी कीर्ति वद गर्वा । इस प्राप् मेरा भी खूब सत्कार हुआ। अब मैं तुमसे बानेकी अनुमति बाह्या हूँ।' वर्मग्रजने हाव जोड़का पितामह व्यासका चरणस्पर्श किया और कहा—'धगवन् ! मुझे एक बातका संदाय है। आप ही उसे दूर कर सकते हैं। देवपि नारवने कहा बा कि क्वपात आदि देविक, धूमकेतु आदि आन्तरिक्ष और भूकम्य आदि पार्थिव क्यात हो रहे हैं। आप कृपा करके यह ब्तलाइये कि शिशुपालकी मृत्युसे उनकी समाप्ति हो गयी या वे अभी बाको हैं।' बर्यराज युधिष्ठिरका प्रश्न सुनकर भगवान् श्रीकृषाहुँपायनने कहा—'राजन् ! इन जपातीका फार तेरह क्कि बाद होगा और वह होगा समस्त क्षत्रियोका संहार । उस समय दुर्वोचनके अपराधसे तुन्हीं निमित्त बनोरो और सब इक्रिय इकट्ठे होकर भीमसेन और अर्जुनके बलसे मर भिटेंगे।' भगवान् बोकुव्यद्वेपायन इस प्रकार कहकर अपने जिल्लोके साथ कैलास चले गये। धर्मराज पुधिष्ठिर चिन्ता और फोकसे विद्वाल हो गये । उनकी साँस गरम चलने लगी। वे बीच-बीचमें भगवान् त्यासकी बात याद करके अपने भाष्ट्रयोसे कहते कि 'भाष्ट्रयो ! तुष्टारा कल्याण हो, आजसे मेरी जो प्रतिक्रा है उसे सुनो । अब मैं तेरह वर्ष जीका हो क्या करोंगा ? यदि जीना ही है तो आजसे में किसीके प्रति कड़वी बात नहीं कहूंगा। धाई-बन्धुओकी आज्ञाने रक्षकर उनके कथनानुसार काम कहेगा। अपने पुत्र और राष्ट्रके प्रति एक-सा वर्ताव करनेसे मुझमें भेद-भास नहीं खेगा। यह भेद-मात ही तो लड़ाईकी जड़ है न ।' धर्मराज युधिष्ठिर भाष्ट्रपोक साथ ऐसा नियम बनाकर उसका पालन करने लगे। वे नियमसे पितरोका तर्पण और देख्याओकी पूजा करते । इस प्रकार सबके चले जानेपर भी केवल दुर्योचन और शकुनि धर्मराज युधिष्ठिरके पास

#### दुर्योधनकी जलन और शकुनिकी सलाह

वैशम्पायनजी कहते हैं—जनमेजव ! राजा दुर्घोधनने | शकुनिके साथ इन्द्रप्रस्वमें टब्रस्कर धीरे-धीरे सारी सभाका निरीक्षण किया। उसने वहाँ ऐसा कला-कौशल देखा, जो हस्तिनापुरमें कभी देखा नहीं वा। एक दिन सभामें यूमते समय दुर्पोधन किसी स्फटिकके चौकमें पहुंच गया और उसे जल समझकर उसने अपना यस उठा लिया। पीछे अपना प्रम जानकर उसे दुःख हुआ और वह वों ही इधर-उधर

और दुःसी एवं लजित हुआ। यह वहाँसे अभी कुछ ही आगे बढ़ा वा कि स्वलके धोरो स्फटिकके समान निर्मल जल एवं कमलोसे सुद्रोधित बावरहीमें जा पड़ा । धर्मराजकी आज्ञासे सेवकॉने उसे उत्तय-उत्तय वस लाकर दिये। उसकी यह दशा देखकर भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव, सब-के-सब हैंसने लगे। दुर्योधनके असहिष्णु चित्तमें उनकी हैसीसे कष्ट तो अवस्य हुआ, परंतु उसने अपने मनका माव छिपा लिया और भटकने लगा । अन्तमें वह स्वलको जल समझकर गिर पड़ा । उनकी ओर दृष्टि डठाकर देखा थी नहीं । इसके बाद जब वह दरवाजेके आकारकी स्फटिक-निर्मित भीतको फाटक समझकर भुसने लगा, तब ऐसी टक्कर लगी कि उसे बकर आ गया। एक स्थानपर बड़े-बड़े किवाइ बक्का देकर खोलने लगा तो दूसरी और गिर पड़ा। एक बार सही दरवाजेपर पहुँचा तो भी धोखा समझकर उधरसे लीट आया। इस प्रकार बार-बार धोखा सानेसे और बज़को अद्भुत विभूति देखनेसे दुर्योभनके मनमें बड़ी जलन एवं पीड़ा हुई। वह युधिहिरसे अनुमति लेकर हस्तिनापुरके लिये बल पड़ा। बलते समय पाण्डवोके ऐसर्प एवं संपत्तिके विचारसे दुर्योधनका मन भयंकर संकारपोसे भर गया। पाण्डवोकी प्रसक्ता, राजाओंकी अधीनता और आवाल-चुक्की उनके प्रति सहस्तुभृति देखकर दुर्योधनके विचार इतनी जलन हुई कि उसके हारीरकी कान्ति प्रकायक नष्ट हो गयी।

शकुनिने अपने भावेकी विकासता ताइकर बका—दुर्वोचन ! सुन्हारी सीस लम्बी करों करू रही है ?

दुर्वोधनने वजा—मामाजी । धर्मराज युधिष्ठिरने अर्जुनके शख-कोशलसे सारी पूजी अपने अधीन कर ली है और अनोने इनाके सधान निर्विध राजसूच यह सम्पन्न का किया है। उनका यह ऐसर्च देशकर मेरा शरीर रात-दिन जलता रहता है। श्रीकृष्णने सबके सामने ही विश्वपालको मार गिराया । परंतु किसी राजाकी बूँतक करनेकी हिम्मत न हुई । कठिनाई से यह है कि मैं अकेला उनकी राज्यलक्ष्मी से नहीं सकता और मुझे मेरा कोई सहायक दीखता नहीं है। अब मै प्राण त्यागनेका विचार कर रहा 🐌 मेरे मनमें पुधिहिरका महान् ऐक्वर्य देशका यही निक्षय हुआ कि प्रशस्य ही प्रधान है और पुरुवार्ध कार्थ । मैंने पहले पाण्डवाँके नाहका प्रयत किया था, परंतु से सची विपतिचोसे बच गये और अब विनोविन उप्रत होते जा रहे हैं। यही तो दैककी प्रधानता और पुरुषार्थकी निरर्थकता है। दैवकी अनुकुलतासे वे वह रहे हैं और पुरुवार्च करनेपर भी मेरी अवनति होती जा रही है। मामानी । अब आप मुझ दुलीको प्राणत्यागकी आहा दीतिये, क्योंकि मैं क्रीधकी आगमें झुलस रहा हूँ। आप पितानीके पास नाकर यह समाचार सुना दीनियेगा।

श्युनिने कहा— दुर्योधन ! पाण्यव अपने भाग्यानुसार प्राप्त भागका भोग कर रहे हैं, उनसे द्वेत नहीं करना चाहिये । तुम्हारा यह समझना ठीक नहीं है कि मेरा कोई सहस्यक नहीं । क्योंकि तुम्हारे सभी भाई तुम्हारे अधीन एवं अनुपायी हैं । महाधनुर्धर द्रोण, उनके पुत्र अध्यत्यामा, सृतपुत्र कर्ण, महारखी



कृषाकार्य, राजा सौमदति तथा ठसके भाई तुम्हारे पक्षमें हैं । तुम इनकी सहाधतासे बाह्ये तो सारे धूमप्यालको जीत सकते हो ।

दुर्वोक्टने कहा—यामाजी ! यदि आपकी आहा हो तो आपको और आपके कहताये हुए राजाओंको तथा औरोंको भी साथ लेकर मैं पाण्डवीको जीत है और उन्हें हैंसनेका मना कता हैं। इस समय पाण्डवीको जीत लेनेपर सारा भूमण्डल मेरा हो जायगा, सब राजा तथा वह दिव्य सभा भी मेरे अधीन से जायगी।

ज्ञापिनं करा—वृद्योधन ! परावान् श्रीकृष्ण, अर्जुन, भाषसेन, युधिष्ठिर, नकुल, सहदेव, हुम्द और पृष्ठद्वप्र आदिको युद्धमें जीवना बढ़े-खड़े देवताओंकी प्रक्तिके पी बहर है। ये सब महारबी, बेह बनुर्धर, अब्ब-विद्यामें कुशल और उत्तम योद्धा है। अच्छा, मैं तुन्हें पृथिष्ठिरको जीवनेका उत्तम कतलावा है। युधिष्ठिरको जुएका शौक तो बहुत है, पांतु उन्हें केकना नहीं आता। यदि उन्हें जूएके लिये बुलाया जाय तो वे 'वा' नहीं कर सकेने। और मैं कुशा खेलनेमें ऐसा निपुण है कि भूमण्डलमें तो क्या, जिखोकीमें भी मेरे समान कोई नहीं है। इसलिये तुम उनको बुलाओ, मैं बतुराईसे उनका सारा राज्य और वैभव ले लूगा। युधोधन ! ये सब बाते तुम अपने पिता धृतराष्ट्रसे कहा, उनकी आज्ञा मिलनेपर मैं उन्हें अवस्य जीव लूगा।

टुवॉधनने कहा—पामाजी ! आप ही कहिये। मैं नहीं कह कैंगा।

#### दुर्योघन और धृतराष्ट्रकी बातचीत तथा विदुरकी सलाह

शकुनिने प्रज्ञानक्षु धृतराष्ट्रके पास जाकर कहा—"महाराज ! में आपको समयपर यह सूचित किये देता है कि दुर्वोचनका बेहरा उतर गया है। यह दिनोदिन दुबत्ता और पीता होता क रहा है। आप उसके शहुननित शांक, विन्ता और हार्दिक सन्तापका पता क्यों नहीं लगाते ?" युवराष्ट्रने दुर्योधनको सम्बोधन करके कहा—'बेटा ! तुम इतने सिम्न क्यों हो खे हो ? क्या प्रकृतिके कवनानुसार तुम पीले, दुवले एवं विवर्ण हो गये हो ? मुझे तो तुन्हारे शोकका कोई कारण नहीं मातून होता । तुन्हारे भाई और मित्र भी कोई अनिष्ट नहीं करते, फिर तुष्रारी उदासीका कारण ?' दुर्वोधनने कहा—'पितानी । में तो कायरोके समान ला-पी, पहनकर अपना समय काट छ। हूं। मेरे हृदयमें द्रेषकी आग थयक रही है। जिस दिनसे मैंने युधिष्ठिरकी राज्यलक्ष्मी देशी है, मुझे लाना-पोना अच्छा नहीं लगता । मैं दीन-दुर्बल हो रहा हूं । युधिद्विरके वज्ञमें राजाओंने इतना धन-रह दिया कि मैंने उससे पहले करना देखा तो क्या, सुनातक नहीं था। शहुकी अनुस घनरात्रि देसकर में बेवैन हो गया 🕻। श्रीकृष्णने जो बहुमूल्य सामधियोसे युविद्विरका अभिषेक किया था, उसकी कलन मेरे कितमें अब भी बनी हुई है। रहेग सब ओर तो दिग्जिय कर तेते हैं, पांतु उत्तरकी ओर पक्षियोंके सिवा कोई नहीं जाता, निवानी ! अर्जुन बहुमि भी अपार धन-राजि ले अस्या। लाख-लाल ब्राह्मणोंके भोजन करनेपर संकेतरूपसे जो शंखाजनि होती थी, उसे बार-बार सुनकर मेरे रॉगर्ट सब्दे हो जाते। युचिहिरके ऐक्वर्यके समान इन्द्र, यम, बतम, कुनेरका भी ऐक्वर्य नहीं होगा । उनकी राज्यलक्ष्मी देखकर मेरा जिल जल खा 🖁 । मै अशान हो रहा 🖔।'

दुर्योधनको बात समात होनेपर कृतराहुके सामने हो जानुसने करा—'दुर्योधन ! वह राज्यसङ्गी पानेका उपाय में तुन्हें बारलाता हूँ। मैं चूलकोडामें संसारमें सबसे आधक कुणल हूँ। युधिहिर इसके जीकीन तो हैं परंतु खेलना नहीं जानते। तुम उन्हें बुखाओं। मैं काम्यहासों उन्हें जीतकर निक्रम ही उनकी सारी दिव्य सम्पत्ति ले लूँगा !' शकुनिको बात पूरी हो जानेपर दुर्योधनने कहा—'पिताओं! चूलकोडाकुशाल मामाजी केयल चूलके हारा हो पाण्यवोको सारी राज्यस्मी ले लेनेका उत्साह दिखाते हैं। आप इनको आज़ दे दीजिये।' धृतराहुने कहा—'मेरे मजी विदुर वहे बुद्धिमान् हैं। मैं उनके उपदेशके अनुसार ही काम करता हूँ। उनसे परामर्श करके मैं निश्चय करूँगा कि इस विषयमें मुझे क्या करना चाहिये। वे

वैश्वम्याक्तमं कहते हैं—जनमेजय ! हत्तिनापुर सोटनेयर ह्राइश्व ! ह्राइश्व हें । जो बात दोनों पक्षके स्थि हितकर होगी, वहीं वे कहाने प्रज्ञानका सुवाद के पास जाकर कहा— 'पहाराज ! कहा ने ' दुर्घोधनने कहा— 'पिताजी ! यदि विदुर्जी आ गये, तब सो वे आपको अवस्थ रोक देंगे । ऐसी अवस्थामें में विस्तादें आण्याम कर दूँगा । तब आप विदुर्क साथ आग्रमों स्था उसके शहुननित सोक, विन्ता और हार्दिक आग्रमों स्था वेशियेगा । मुझसे आपको क्या लेना है ?' दुर्घोधनको कातर कहा— 'बेटा ! तुम इतने सिम्न क्यों हो खे । यांतु किर जूएको अनेक अन्योंकी सान मान बोधन करके कहा— 'बेटा ! तुम इतने सिम्न क्यों हो खे । यांतु किर जूएको अनेक अन्योंकी सान मान स्था हो ? पुछो तो तुम्हार सोकका कोई कारण नहीं मानून समाचार भेज दिया ।

सपाचार पाते ही बुद्धियान् चितुरजीने समझ लिया कि अब कलियुग अवदा कल्ब-युगका प्रारम्प होनेकला है। विनाकको जढ़ जम खी है। वे बढ़ी शीक्रतामे पुतराष्ट्रके पास पहुँचे। वहं भाइक बरणोमें प्रणाम करके उन्होंने कहा—'राजन् ! मैं जूएके उद्योगको बहुत ही अशुभ लक्षण समझ खा 🜓 आप ऐसा उपाय कोजिये, जिससे जूएके कारण आवके पुत्र और भर्ताजोंने परस्पर वैर-विरोध न हो ।' धृतराङ्क्<sup>रे</sup> कहा—'मैं भी तो यही करता हूँ। परंतु यदि देवता हपारे अनुकूल होंगे तो पुत्र और चलीजोंगे कलह नहीं होंगा। भीवा, होया एवं मेरी और तुन्हारी उपस्थितिमें किसी प्रकारकी अनीति नहीं होगी।' इतना कहनेके बाद धृतराहुने अपने पुत्र दुर्योचनको बुलवाचा और एकानामें अस्से कहा—'बेटा ! किंदुर बढ़े जीति-नियुक्त और ज्ञानी हैं। वे हमें बुरी सम्मति कथी नहीं हे सकते। जब वे जूएको अशुध बतलाते हैं, तब तूम सञ्जनिके द्वारा जुआ करानेका संकल्प छोड़ यो । विदुरकी बात परम दिवकारों है। उनकी सध्मतिसे काम करनेमें ही तुष्हारा क्षित्र है। भगवान् बृहस्पतिने देवराज इन्त्रको जिस नीति-प्रात्मका उपदेश किया था, विदुर उसके मर्मज़ है। काळ्योचे जैसे उद्धव, वैसे ही कौरवोचे विदुर । मुझे तो जूएमें विरोध-ही-विरोध दीस रहा है। कुआ आपसकी फूटका मूल कारण है। इसलिये तुम इसका उद्योग बंद कर दो। देखों, माता-चिताका काम है हित-अहित समझा देना। सो मैंने कर हिया है। तुन्हें वंश-यरम्परागत राज्य प्राप्त हो गया है और मैंने तुन्हें प्रक्र-लिखाकर प्रक्रा भी कर दिया है। जूएमें क्या रखा 🗜 डोड़ो यह करोड़ा।' दुर्वोधनने कहा—'पिताओ | मेरी धन-सन्यति तो बहुत ही साधारण है। इससे मुझे सन्तोष नहीं है। में युधिष्ठिरकों सौधान्य-एक्सी और उनके अधीन सारी पृथ्वी देखकर बेबैन हो रहा हूँ। मेरा कल्प्जा विहर रहा है। हाय ! मेरा कलेजा पत्थरका है, तभी तो मैं इतनी बातें करता और सब कुछ सहता है। मैंने अपनी आँखों देखा है कि

युधिद्विरके यहाँ नीप, चित्रक, कौकुर, कारस्कार और लोइजंघ आदि राजा दासोंके समान बिनीत भावसे सेवा-टहल कर रहे थे। समुद्रके अनेक द्वीपों, रज़ोंकी सानों और हिमालयके राजा तनिक देर करके आये थे: इसलिये उनकी भेट अस्त्रीकार कर दी गयी। युचिष्ठिरने मुझे ही ज्येष्ठ और श्रेष्ट समझकर सत्कारके साथ रातीको मेट लेनेके लिये नियुक्त किया था, इसलिये मैं सब कुछ जानता 🛭 । हीरों, खों और मणि-माणिक्योंकी इतनी राज्ञि इकट्ठी हे गयी यी जि उसके ओर-छोरका पतातक नहीं बलता दा। जब रह्मोंकी भेट लेते-लेते मेरे हाथ वक गये, मैंने क्रणभर विकास किया, तब भेट रियो राजाओकी भीड़ बड़ी दूरतक लग गयी थी। मबदानव विन्दुसरोवरसे अनेको रत्न ले आपा है और स्फटिककी दिल्लाएँ विख्यकर बागली-सी बना दी है। मैंने उसे जल समझ लिया और स्फटिकके गळपर बल उठाकर बलने लगा। भीममेनने यह समझकर हैंस दिवा कि यह हमारी सम्पत्ति देशकर भौचका हो गया है और ालोकी पहचानमें ले बिलकुल मूर्स है। जिस समय मैं वावलीको स्कटिकका गव समझकर जलमें गिर गया, उस समय तो केवल भीमसेन ही नहीं, कृष्ण, अर्जुन, होपती तथा और भी बहुत-सी कियाँ हैंसने लगी थीं। इससे मेरे जिलको बड़ी बोट लगी है। जिन रात्रोंके मैंने काभी नाम भी नहीं सुने थे, उन्हें मैंने पाण्यानीके पास अपनी आँखों देखा है। समुद्र-पार या समुद्र-तटके बतोंमें रहनेवाले वैराम, पाख, आमीर और कितवजातिके लोग, जो वर्षाके जलसे अपन्न अन्नके हारा ही जीवन-निर्माह करते हैं, अनेकों रल, बकरे, मेंद्रे, गाँ, सुवर्ण, लकर, डेट और तरह-तरहके कम्बल लिये भेट देनेको फाटकपर साडे बे;





यांतु उन्हें बर्रेड् भीतर नहीं चुसने देता था। मरेन्क्रदेशाधियति प्राच्योतिष्यरेक्ष चगदस बहुत-से ऊँची जातिके घोड़े और ड्यहार लेकर आये थे, परंतु उन्हें भीतर घुसनेकी आद्रश नहीं बिली। चीन, शक, ओड्, जंगली, वर्तर, काले-काले हार, हून, पहाड़ी, नीप एवं अनूप देशके वासी राजा रोके जानेके कारण द्वारपर ही खड़े रहे। और भी किठने ही लोग दूरतक बाजा वारनेवाले हाची, अरबों घोड़े, पद्मोंके पुल्यका सोना चेटमें लेकर आये थे; परंतु डनकी भी वही गाँ**त हुई।** चिताजी । आप तो जानते ही हैं कि मेर और मन्द्रराजलके बीको दीलोटा नामकी नदी है। उसके दोनों सटीपर बॉसुरीके समान कजनेवाहे बाँसोंकी घनी छावाचे लस, प्रकासन, अर्थ, प्रदर, दीर्ववेषु, पास, कुलिन्द, तड्रण और परतहण आदि वाहियाँ बसती हैं। उनके राजा डालियोंमें भर-भरकर बॉटिटोंके द्वारा जुनी सर्वगराणि घेटके लिये ले आये थे। उद्याचलनिवासी करूपराज और ब्रह्मपुत्रनदके उधयतट-निवासी किरात भी, जो केवल बाम पहनते, शक्त रसते और कबा फल-पूल खाते हैं, उपहार ले-लेकर आये थे। कितने ही राजा लड़े-लड़े भीतर प्रवेदा करनेकी बाट देखते और द्वारवाल उन्हें बज़ान्तमें आनेकी आज़ा करते थे। वृष्णिवंशी ब्रीकृत्वाने अर्जुनका मान रखनेके लिये चौदह हजार हाथी दिये थे। पिताबी ! इसमें सन्देह नहीं कि अर्जुन श्रीकृष्णकी आत्या और श्रीकृष्ण अर्जुनकी आत्मा है। अर्जुन श्रीकृष्णसे जो काम पूरा करनेके लिये कहते हैं, वे उसे तल्काल पूरा कर देते हैं। अधिक क्या कहें, अर्जुनके लिये बीकृष्ण स्वर्गका त्याग कर सकते हैं और अर्जुन श्रीकृष्णके लिये हैसते-हैसते प्राण न्योक्रावर कर सकते हैं। अस्तु, चारों वर्णोंके दिये हुए

प्रेमोपहार, विजातियोको उपस्थित और उनके द्वारा सम्मान देलकर मेरी छाती जानने लगी है; मैं मरना जाइवा हूँ। विताजी ! कहाँतक कतें, राजा युधिहिर करों और पक्ष अजसे जिनका भरण-पोषण करते हैं उनमें तीन पद्ध दस हजार हाथी-धोड़ोंके सवार, एक अरब रखी और असंख्य पैदल हैं। धारों वर्णोंके लोगोंमें मैंने तो ऐसा किसीको नहीं देखा जिसने युधिहिरके पहाँ धोजन, पान, अलंकार एवं सालार पहण न किया हो ! युधिहिर अठाती हजार पूजल्य कालकोका भरण-पोषण करते हैं। दस हजार कम्बीता मुनिजन सुकार्क पातोंमें प्रतिदिन घोजन करते हैं। फिराजी ! होपदी लये भोजन करनेके पूर्व इस बाठकी जीव-यक्तात करती है कि कोई सुकड़े-बोने, लैगड़े-सूले घोजन किये बिना रह तो नहीं गये !



'पिताजी । पाञ्चालोके साव पाण्यवोजा सम्बन्ध है और अन्यक तथा वृध्यिवंद्री उसके सत्ता है। इसल्ये केवल वही योगे उने कर नहीं देते। बाकी सभी उनके करद सामन्त हैं। बड़े-बड़े सत्वप्रतिज्ञ, विद्यान, जती, वका, पादिक, धैर्यशाली, धर्माला एवं पश्ची राजा भी पुधिहिरकी सेवामें संलग्न रहते हैं। राजा पुधिहिरके अधिकेकके समय बढ़ांक सर्वापिखत रथ ले आये। राजा सुरक्षिणने उसमें काम्बोज देशके सफेद घोड़े जोते, महाबन्ती सुनीबने रास त्याची और विराह्मालने ध्वजा। दक्षिण देशके राजाने कवज, मगधराजने माला-पगड़ी, बसुदानने साद वर्षका हाखी, एकलव्यने जूते, अवन्तिराजने अधिकेकके लिये अनेक तीर्थोका जल लाकर दिया। इस्त्यने सुन्दर मुठकी तलवार और सुवर्णजदित पेटी, चेकितानने तरकस और काशिराजने धनुव दिया। इसके बाद पुरेशित थीन्य और महर्षि व्यासने नास्त्र, असित और देवल मुनिके साथ पुणिष्ठिरका अभिषेक किया; उस अभिषेकमें महर्षि परशुरमके साथ बहुत से बेदगरदर्शी ऋषि-महर्षि सम्मितित हुए थे। उस समय सुधिष्ठिर देवराज इन्हके समान सोमायमान हो से थे। अधिषेकके समय सात्यकिने राजा पुणिष्ठिएका छत्र, अर्जुन और भीमसेनने व्यान तथा नकुल हवं सहदेवने दिव्य चमर ले रखे थे। वरुण देवताका कलगोद्यि शंखा, जिसे ब्रह्माने इन्हको दिया था और सहस्र क्रियोका पुदारा, जिसे ब्रह्माने इन्हको दिया था और सहस्र क्रियोका पुदारा, जिसे विश्वकम्पनि अधिष्ठकके लिये गैयार क्रिया था, लेकर ब्रोक्चणने युधिष्ठिरको विधा और अस्मित्र क्रिया था, लेकर ब्रोक्चणने युधिष्ठिरको विधा और अस्मित्र क्रिया था, लेकर ब्रोक्चणने युधिष्ठिरको विधा और असम्बत्ताके साथ पाँच सौ बेल ब्राह्मणोको दिये। उनके सींग सोनेसे मदे हुए थे। राजसूय ब्राह्म समय पुधिष्ठिरको जैसी सौभाष्य-लक्ष्मी



वयक रही थी वैसी रन्तिदेव, नाभाग, मान्धाता, मनु, पृथु, मनीरथ, यथाति और नहुषकों भी नहीं होगी। पिताजी ! उन्हों सब कारणोसे मेरा इदय विद्यार्ण हो रहा है। चैन नहीं है। मैं दिनोदिन वुषत्म और पीता पहता जाता हैं। शोकके समुद्रमें फोते का रहा है।'

दुवींक्ति वह सुनक्य कृत्रहरे कहा—'बेटा ! तुम मेरे क्वेड पुत्र हो । पाण्डवीसे हेब मत करो । हेपीको मृत्युतृत्य कष्ट भोगना पड़ता है । कब वे तुमसे हेब नहीं करते, तब तुम मोहक्ता उनसे हेब करके क्यों अञ्चान्त हो रहे हो ? उनकी सम्पत्ति क्यों चाहते हो ? यदि तुन्हें उनके समान यह-वैभवकी चाह है तो ऋत्विजीको आज्ञा दो, तुन्हारे लिये भी राजसूप महायज हो जाय। तुन्हें भी राजालोग तरह-तरहकी मेंट दें। बेटा ! दूसरेका यन चाहना तो लुटेरॉका काम है। जो अपने धनसे सन्तृष्ट रहकर धर्ममें स्थित रहता है, वही सुन्ती होता है। दूसरोका धन मत चाहो। अपने कर्तव्यकर्ममें लगे रहो और जो कुछ तुन्हारे पास है, उसकी रहा करो। यही वैभवका लक्षण है। जो विपत्तिसे दबता नहीं, कुकालवासे अपने काम करता है और चाहता है सबकी उजति, जो सावधान और विनयी है, उसे सर्वदा महलके ही दर्जन होते हैं। अरे बेटा ! ये तो तेरी रक्षक मुना है। उन्हें काटो मत। उनका धन भी तुन्हारा ही धन है न ! इस गृहकल्क्ष्में अधर्म-ही-अधर्म है। उनके और तुन्हारे दादा एक है। तुम क्यों अन्वर्धका बीज धो रहे हो ?'

पुर्वोधनने कहा—'पिताजी ! आप तो बड़े अनुसवी हैं। आपने जितेन्द्रिय खकर गुरुवनोकी सेवा भी की है। किर आप मेरे कार्य-साधनमें बाबा क्यों डाल खे हैं ? क्षतियोंका प्रधान कर्म है शाहुपर विजय। किर इस स्वकर्में



धर्म-अधर्मकी शंका उठानेसे क्या मतलब ? गुप्त या प्रकट उपायसे शत्रुओंको दवानेका साधन ही शख है। केवल मार-काटके साधनोंको ही तो शख नहीं कहते। असन्तोवसे ही राज्यलक्ष्मांकी प्राप्ति होती है। इसलिये मैं तो असन्तोवसे ही प्रेम करता हूँ। सम्पत्ति खनेपर भी उसको वृद्धिके लिये प्रयक्त करना नीति-नियुणता है। जो असावधानतावश शतुकी इजतिकी ओरसे उदासीन रहता है, वह उसके हाथों अपना सर्वस्व खो बैठता है। वृक्तकी जड़में रूगे दीमक अपने आश्रय वृक्षकों ही खा डालते हैं। कैसे ही साधारण शतु भी कल-वीवेंसे अधिवृद्ध होकर बड़े-बड़ोंका संहार कर डारुते हैं। शतुको लड़्मीको देखकर प्रसन्न नहीं होना चाहिये। हर समय न्यायको सिरपर चड़ाये रखना भी भार ही है। धन बढ़ानेकों अधिलामा जन्नतिका बीज है। पाण्डबोंकी राज्यलङ्गी अपनाये बिना मैं निक्षिन्त नहीं हो सकता। जब मेरे रिव्ये केवल दो ही मार्ग है—पाण्डबोंकी सम्पति ले लेना अच्छा मृत्यु। मेरी कर्तमान दशासे तो मृत्यु ही श्रेष्ठ है।'

कृतगृहने कहा—'केटा ! में तो बलवानोंके साथ विरोध करना किसी प्रकार उकित नहीं सम्दुरता। वयोंकि वैर-विरोधमें इगण्डा-बलेड़ा राहा हो जाता है और यह कुलनाशके लिये बिना त्योंहेका शक्त है।' दुर्योधनने कहा—'चिताजी ! यह कोई नयी बात तो नहीं है। पुराने त्येग एल-कोड़ा किया करते थे। उनये न तो इगण्डा-बलेड़ा सहा होता वा और न तो युद्ध। आप मामाजीकी बात मान लीजिये और शीप्र ही समा-मण्डप बनानेकी आज्ञा दीजिये।' पुतराहुने कहा—'केटा ! तुन्हारी बात मुझे अच्छी नहीं सनती। तुन्हारी जो मोज हो करो। देखो, कहीं तुन्हें पीछे पहलाना न पड़े। क्योंकि तुम धर्मके विपरीत जा रहे हो। महात्मा विदुरने अपनी किह्मा और बुद्धिके प्रभावसे सारी बातें पहलेसे ही जान सी हैं। संयोग ही ऐसा है। लावारी है। सक्तियोंके क्षयका महान् धर्मकर समय निकट आता दीख रहा है।'

राजा धृतराष्ट्रने सोखा कि दैव अत्यन्त दुस्तर है। दैवके प्रतावसे वे अपने विचार भूरू गये। पुत्रकी बात मानकर उन्होंने संवकोंको आज्ञा दी कि 'तुमलोग शींघ ही तोरणस्कटिक नामकी सभा तैयार कराओ। उसमें एक हजार सम्बे एवं सुवर्ण तथा बैदुर्यसे बटित सौ दरवाजे हों। उसकी रच्याई-बौद्धाई एक-एक कोसकी हो। राजाज्ञानुसार कारीगरोने सभा तैयार की और उसे तरह-तरहकी बस्तुओंसे सबा दिया।

### युधिष्ठिरको हस्तिनापुर बुलाना और कपट-छूतमें पाण्डवोंकी पराजय

वैशम्पावनकी वजते हैं—जनमेजम ! अब राजा मृतराङ्गी अपने मुख्य मन्त्री विदुश्को मुलवाकर कहा कि 'विदुर ! तुम



मेरी आज्ञासे इन्द्रप्रस्थ जाओं और पाण्युक्टव पुथिति करों शीप ही यहाँ सुला लाओं। पुथिति से कहना कि हमने एक स्वजटित सथा, जिसमें सुन्दर शाष्ट्रा और आसन क्यान-स्वानपर सुसज्जित हैं, बनवाणी हैं। उसे वे अपने पाइपोके साथ आकर देखें और सब इह-मिजोंके साथ दूल-क्रांड्रा करें।' महात्या विदुरकों यह बसा न्यायक प्रतिकृत जान पड़ीं। उन्होंने इसका जिरोध करते हुए धृनराहसे कहा—'आपकी यह आज्ञा मुझे उक्ति नहीं जान पड़ती। आप ऐसा कदापि न करें। इससे आपके पुजोने वैर-जिरोध और गृह-कलद हो जायगा, जिससे सारे वेज्जर नाज हो सकता है।' धृतराहने कहा—'विदुर । यदि देख किरोधी नहीं हुआ तो दुर्योधनके वैर-विरोधसे भी मुझे कोई दुःक नहीं होगा। संसारमें कोई स्वान्य नहीं, सब देखके अधीन हैं। तुम ज्यादा सीख-विचार न करके मेरी आज्ञा स्वीकार करों और पहम प्रतापी पाण्डवांकों ले आओ।'

विदुरती इका न होनेपर भी भूतराहुकी आज्ञासे विवश होकर शीक्षणानी रवपर सवार हो इन्द्रप्रस्व गये। वहाँकी जनताने खागतपूर्वक उन्हें धर्मराजके ऐसर्पपूर्ण राजमन्दिरमें पहुँचाया। राजा पुधिहिर वड़े प्रेमसे उनसे मिले। पुधिहिरने उनका यखोचित सत्कार करके पूछा—'विदुरवाँ! आपका मन कुछ लिल्ल-सा जान पड़ता है। आप सकुशक तो आये हैं न ? हमारे भाई दुवाँधन आदि राजा धृतराहुकी आज्ञाका

पालन तो करते हैं ? वैदय तो उनके अधीन है ?' विदुर्शीने कहा— देवराज इन्नके समान प्रतापी चृतराष्ट्र अपने पुत्र एवं समे-सम्बन्धियों के साथ सकुशत है। आपकी कुशत और आरोग्य पुत्रकर इन्होंने यह सन्देश भेजा है कि 'युविद्वित'! मैंने भी तुन्हारी समा-जैसी एक बड़ी सुन्दर सभा बनवायी है। तुन अपने भाववाँके साथ आकर उसका निरिक्षण करो और भाइयोंके साथ बृत-कीक्ष करो।' धृतराहुका सन्देश सुनकर वर्षणक युविद्वितने कहा—'बावाजी! वृत खेलना तो मुझे कल्यानकारी नहीं जान पड़ता। वह तो केवल इन्पाई-बलेड़की ही बड़ है। ऐसा कीन भान आदमी होगा जो जुआ खेलना प्रसंद करेगा ? इस सम्बन्धमें आपको क्या सम्पत्ति है ? हमलेग तो आपके परानहींके अनुसार ही काम करना बाहते हैं।' विदुरने कहा—'धर्मराज ! मैं यह भागीभाति जाना। है कि बुआ तीलना सारे अनुसार ही काम करना



इसे रोकनेके लिये बहुत प्रयक्त किया, परंतु सफलता न मिली। मैं क्लराङ्की आज्ञासे कियत होकर आया हूँ। आप जो डॉबल समझे, वहीं को।' युधिहिरने पूका—'महात्मन्! ज्या वहाँ पृतराङ्के पुत्र दुर्थोवन, दुःशासन आदिके सिवा और भी सिलाड़ी इकट्ठे हैं? हमें किनके साब जूआ लेलनेके लिये बुत्तमा जा रहा है?' विदुर्शीने व्यक्त—'मध्यारसब हाकुनिको तो आप जानते ही हैं। वह पासे फेकनेमें प्रसिद्ध, पासीका निर्माता और सबसे बड़ा सिलाड़ी है। उसके अतिरिक्त विविद्यति, चित्रसेन, राजा सत्यक्रत, पुरुषित्र और जय आदि भी वहाँ विद्यमान हैं।' युधिष्ठिरने कहा—'बाकागी ! तब तो आपका कहना ही ठीक है। इस समय वहाँ बढ़े-बढ़े घ्यानक और मायावी रितलाड़ियोंका जमघट है। अस्तु, साग्र संसार ही दैंक्के अधीन है। कोई स्वतन्त नहीं। यदि धृतराष्ट्र सुने न कुलते तो मैं शकुनिके साथ कुआ लेलनेके लिये कदापि नहीं जाता।'

धर्मरावने विदुस्त्रीसे ऐसा कहकर आहा की कि
'प्रातःकाल ग्रेपदी आदि रानियोंके साथ इम सब याई
हरितनापुर वलेंगे।' तैयारी पूरी हो गयी। प्रातःकाल बलनेके
समय युधिष्ठिरकी राज्यलक्ष्मी उनके रोम-रोमसे पूजी पड़ती
धी। हरितनापुर पहुँचकर धर्मात्मा युधिष्ठिर धीव्य, ग्रेण,
कर्ण, कृपावार्ष तथा अग्रत्वामाके साथ विधिपूर्णक मिले।
तदनन्तर वे सोमदत्त, दुवॉधन, कल्य, एकुनि, समागत राजा,
दुःशासन आदि भाई, जयत्रव एवं समस्त कुरुनेहियोसे
मिल-जुलकर राजा पृत्रपृष्ट्वे पास नये। धर्मरातने पत्तिकार
गानारी पूर्व प्रवावश्च पिताकुत्य पृतराहको प्रणाम किया।
वन्होंने बढ़े प्रेमसे पर्यावश्चेका मिल मुंबा। पाण्यवाके
आग्रमसे कौरखोको बढ़ी प्रसारता हुई। गृतराहने ज्ले
राजवादित महलोंमें ठहराया। ग्रेपदी आदि कियाँ धी
अन्तःपुरकी क्रियोसे यदायोग्य मिली।

दूसरे दिन प्रात:काल ही सब लोग नित्यकर्पसे निवृत होकर पुतरापुष्की नवीन समामें गर्य। जूएके विकासियोंने वहाँ सबका सहर्व स्थागत किया । पाण्डवीने सभामें पहुँक्कर सबके साथ पदापोच्य प्रणाय-आशीर्वाट, साम्यत-सत्कार आदिका व्यवहार किया। इसके कद सक लोग अपनी-अपनी आयुक्ते अनुसार योग्य आसनपर बैठ गर्य । तदनकार मामा सङ्गतिने प्रसाव किया—'धर्मराज । यह समा आपकी ही प्रतीक्षा कर रही थी। अब पासे डालकर संत शुक्र करना वाहिये।' पुधिष्ठिरने कहा—'राजन्! कुआ सेलना तो छलरूप और पापका मूल है। इसमें न तो क्षत्रियोजित वीरता-प्रदर्शनका अवसर है और न तो इसकी कोई निश्चित नीति ही है। जगत्का कोई भी भलामानुस जुआरियोंके कपरपूर्ण आबरणकी प्रशंसा नहीं करता । आप बूएके लिये क्यों उतावले हो से हैं ? आपको निर्देध पुरुषोंक समान कुमार्गसे इमे पराजित करनेका प्रयत्न नहीं करना चाहिये।' झकुनिने कहा-'युधिष्ठिर ! देखो, बलवान् और शस-कुराल पुरुष दुर्बल एवं शसहीनके कपर प्रहार करते हैं। ऐसी बूर्तता तो सभी कामोंमें है। जो पासे फेकनेमें ब्लुर हैं. वह यदि कौशलसे अनवानको जीत हे तो उसको यूर्व कहनेका क्या कारण है ?' युधिहिरने कहा—'अच्छी वात। यह तो बतलाइये, यहिंक इकट्ठे लोगोमेंसे पुझे किसके साव

खेलना होगा ? और कौन दावें लगावेगा ? कोई तैयार हो तो खेल सुक किया जाय।' दुर्पोधनने कहा—'दाव लगानेकें लिये धन और का तो मैं हूँगा, परंतु मेरी ओरसे खेलेंगे मेरे माना सकुनि।'

कुआ जारम्य हुआ, इस समय धृतराष्ट्रके साथ बहुत-से राजा बड़ों आकर बैठ गये थे—भीष्म, प्रोण, कृपाबार्य और किनुस्त्री भी; वडाप उनके मनमें बड़ा खेद था। पुधिष्ठिरने कहा कि 'सागगवर्तमें इरपन्न, सुवर्णके सब आमूचगोंमें बेह परम सुन्दर मणिमय हार मैं वार्षपर रखता है। अब आप बताइये, आप दानेपर क्या रखते हैं ?' दुवॉधनने कहा कि 'मेरे यास बहुत-सी मणियां और मन है। मैं उनके नाम विनाकर आकार नहीं दिखाना बाहता। आप इस दावेंको



जोतिये तो !' वार्ष सम जानेपर पासीके विशेषज्ञ शकुनिने हासमें पासे उठाये और बोला, 'यह दार्थ मेरा रहा ।' और इस प्रकार जलने पासे हाले कि सच्चुच उसकी जीत रही । युधिक्तिरने कहा—'शकुने ! यह तो तुन्हारी चालाकी है। अच्छा, मैं इस बार एक लाख अठारह हवार मुहरोसे मरी वैलियाँ, अक्षय धन-भण्डार और बहुत-सी सुवर्ण-राशि दावेपर लगाता है।' शकुनिने 'इसको भी मैंने जीत लिया' यह कहकर पासे फेके और उसीकी जीत हुई। युधिहिरने कहा—' मेरे पास तांबे और लोहेकी सन्दुकोंमें चार सी स्वाने बंद हैं। एक-एकमें पाँच-पाँच द्रोण सोना भरा है। वहीं मैं दावेंपर लगाता हूँ।' चाकुनिने कहा—'त्से, मैंने व्य भी जीत लिया' और सचमुख जीत लिया। इस प्रकार भयंकर जुआ उत्तरोत्तर बढ़ने लगा। यह अन्वाय बिदुरबीसे नहीं देखा गया। उन्होंने समझाना-बुद्धाना शुरू किया।

विदुर्श्वनि कहा—महाराज ! मरणासच्च रोगीको औषध अर्छा नहीं लगती। ठाँक वैसे हो, मेरी बात आपलोगीको अच्छी नहीं लगेगी । फिर भी मेरी प्रार्थना ब्यान देकर सुनिये । यह पापी दुर्वोधन जिस समय गर्भसे बाहर कावा बा, गीदङ्के समान बिल्लाने लगा या । यह कुरुक्ता कुरुक्ताके नाशका कारण बनेगा। यह कुलकलडू आपके प्रश्ने ही रहता है, परंतु आपको मोहबया इसका ज्ञान नहीं है। मैं आपको नीतिकी बात बतलाता हूँ। जब शराकी शराब पीकार उत्पत्त हो जाता है, तब उसे अपने प्राराब पोनेका भी होश नहीं रहता । नद्या होनेपर वह पानीमें डूब मस्ता है या अस्तीपर गिर पड़ता है। वैसे ही दुर्वोधन जूएके नहीमें इतना उत्पत्त हो रहा 🖁 कि इसे इस बातका भी पता नहीं है कि पाञ्चवोसे वैर-विरोध मील लेनेका फल इसकी घोर दुर्वशा होगी। एक योजसंदी राजाने पुरवासियोंके दिलके लिये अपने कुकर्मी पुत्रका परित्याग कर दिया या । भोजवंदिनयोने दुरान्या कंसको छोड़ दिया था और भगवान् श्रीकृष्णके प्राय उसके मारे जानेपर वे सुशी हुए थे। राजन् । आप अर्जुनको आहा दीजिये कि बहु पापी दुर्वोधनको दण्ड देकर ठीक कर दे। इसे दण्ड देनेपर ही कुरुमंत्री सैकड़ों वर्षतक सुफी रह सकते हैं। कीए या गीदहके समान दुर्पोधनको त्यानकर मधुर अथवा सिंहके समान पाण्डवोंको अपने पास रख लेजिये। आएको शोक न हो, इसका यही पार्ग है। शास्त्रोंचे स्वष्टकपसे कहा गया है कि कुलकी रक्षाके लिये एक पुलक्को, गाँवकी रक्षाके लिये एक कुलको, देशकी रक्षाके लिये एक गाँउको और आत्पाकी रक्षाके लिये देशको भी क्षेत्र दे। सर्वज्ञ महर्षि शुकावार्यने जम्ब दैत्यके परित्वागके समय असुरोसे एक बड़ी सुन्दर कथा कही थीं, उसे मैं आपको सुनाता हूँ।

उन्होंने कहा या कि किसी वनमें बहुत-से पक्षी रहा करते थे। वे सब-के-सब सोना उगला करते थे। उस देहका राजा बहा ही लोभी और मूर्ल था। उसने लोभवश अन्ये होकर एक साथ ही बहुत-सा सोना पानेके लिये उन पक्षियोंको मरवा डाला, जब कि वे अपने-अपने घोंसलोमें निरीह भावसे थैठे हुए थे। इस पापका फल क्या हुआ ? यही कि उसे उस समय तो सोना नहीं ही मिला, आगेका मार्ग भी बंद हो गया। मैं स्पष्ट कहे देता हूँ कि पापडवोंकी महान् धनराशि पानेके लालवसे आपलोग उनके साथ डोइ न करें। नहीं तो उसी

लोक्क राजाके समान आयलोगोको भी पीछे पळताता प्रकृता। राजार्थे सरतको पिक सन्तानो । जैसे माली व्यानके प्रकृतिको सींचता है और समय-समयपर सिले पुष्पीको सुनता भी खुला है, कैसे ही आप पाळताको खेडानलसे सींचते रहिये। और इम्हारक्तमें उनसे बार-वार खेडा-खेडा यन लेते रहिये। प्रकृतिको जड़में आग लगाकर उन्हें पस्म करनेके समान पाळताका सर्वनाहा करनेकी खेडा मत कींजिये। आप निक्रम समझिये, पाळाताके साथ विरोध करनेका फल यह होगा कि आपके सेंबक, मन्त्री और पुनीको पमराजका अतिकि करना प्रवेगा। ये जब इक्ट्रोड होकर रणपूर्णिये आयेगे, तब देवताओंके साथ स्वयं इन्द्र भी इनका मुकाबला नहीं कर सकेंगे।

सन्यों ! बूआ सेलना कत्वाका मूल है। जूएसे आपसका प्रेम-माय नष्ट हो जाता है। बढ़े भयके बनाय बन जाते हैं। दुवांधन इस समय उसी विपत्तिकी सृष्टियें संत्या है। इसके अपराध्यों प्रतीय, जाननु और बाह्यीकके बंजन धोर संकटमें पढ़ जावेंगे। कैसे उच्चल बेल अपने सींगोंसे अपने-आपको ही धायल कर देशा है, बैसे ही दुवांधन उत्पादका अपने राज्यसे सङ्गलका बहिन्कार कर रहा है। आपलोग स्वयं विचार क्रांजिये। मोहबार अपने विचारका तिरस्कार मत क्रींजिये। महाराज ! अभी आप दुवांधनकी जीत देखकर प्रसप्त हो रहे हैं: परंतु इसोके कारण शीध हो युद्धका आरम्प होगा, जिसमें बहुत-से बीर मारे जायेंगे। आप बातोंमें तो जूएसे विरोध प्रकट करते हैं परंतु भीतर-भीतरसे उसे बाहते हैं। यह विचारदीनता है। याजवांका विरोध बड़े अनर्थका कारण होगा।

प्रतीय और ज्ञान्तुके बंदाओं । आपाओं प इस समामें दुर्योक्त आदिकी व्यक्ट्रपोकि और काई वातें सहन कर लें, पांतु इस अवानीके अनुपायी बनका समकती आगमें न कूटे। ये बुर्के पागल जब पाक्ट्रपोका भागेंट तिरस्कार कर लेंगे और वे अपना क्रोच न रोक सकेंगे, तब घोर अपहचके समय आपरवेगोंमेंसे क्रीन पध्यस्य बनेगा ? महाराज । आप तो कुएके पहले भी कोई दरिह नहीं थे, धनी थे। फिर आपने जूएसे धन बटोरनेका ज्याप क्यों सोचा ? यदि आप पाक्ट्रपोका धन जीत भी लें तो इससे आपका क्या पाता हो जायगा ? आप पाक्ट्रपोका धन नहीं, पाक्ट्रपोको ही अपनाहचे। फिर तो उनकी सारी सम्पत्ति अपने-आप आपकी हो जायगी। इस पहाडी शकुनिके घृत-कोशलसे मैं अपरिचित नहीं है। यह छल करना खूब जानता है। बस, अब बहुत हो खुका। यह जिस गह आया है, उसी राह शीप्र इसे यहाँसे सौटा दीजिये । पाण्डवीके साथ लड़ाई मत ठानिये । दुर्योधनने कहा-विदुर ! यह क्येन-सी बात है कि तुप सदा शत्रुओंकी प्रशंसा और हमलेगोंकी निन्दा करते हो ? अपने स्वामीकी निन्दा करना तो कृतप्रता है। तुम्हारी जीध तुम्हारे मनकी बात बतला रही है। तुम चीतर-ही-चीतर हमारे विरोधी हो । तुम हमारे लिये गोटमें बैठे साँपके समान हो और पालनेवालेका गला घोटनेवर जाक हो । इससे बक्कर पाय और क्या होगा ? क्या तुम्हें इसका भय नहीं है ? तुम समझ लो कि मैं बाहे जो कर सकता है। मेरा अपमान मत करो और कड़बी बात भी मत बोल्ब करो । मैं तुमसे अपने हिठके सम्बन्धमें कब पूलता हूँ ? बहुत सह चुका, हद हो गयी। अब मुझे मत बेबो । देलो, संसारका शासन करनेवाला एक ही है, हो नहीं है। वही माताके गर्भमें भी दिल्लुपर शासन करता है। मैं भी उसीके प्राप्तनके अनुसार काम कर खा हूँ। तुम बीवमें क्कर-कृद म्लाकर दातु मत क्नो, मेरे काममें हसाक्षेप मत करो । प्रन्वरित आगको उकसाकर भाग जाना चाहिये । नहीं तो 👫 रागा भी नहीं भिरतनी। तुन्हारे-जैसे प्रानुपक्षके मनुष्यको अपने पास नहीं रखना साहिये । इसकिये तुम ऋही बाह्रो, बले जाओ । यहाँ तुष्टारी आवदयकता नहीं है।

विदुरने कहा—'हुर्वीधन । तुप अन्छे-बुरे सभी कामीमें



मीठी बात सुनना चाहते हो 7 और भाई 1 तब तो तुन्हें कियों और मूर्कोंकी सलाह लेनी चाहिये। देखो, बिकनी-बुपड़ी कहनेवाले पापियोंकी कभी नहीं है। परंतु वैसे लोग सहत पूर्णम है, जो अप्रिय किंतु हितकारी बात कहें-सुने। जो अपने स्वामीके प्रिय-अफ्रियका खपाल न करके धर्मपर अटल रहता है और अप्रिय होनेपर भी हितकारी बात कहता है, यही राजाका लग्ना सहायक है। देखों, कोध एक तीसी जलन है; यह बिना ग्रेगका ग्रेग हैं, कीर्तिनाझक और घोर दुर्गन्ययुक्त है। इसे सत्पुल्य ही प्रापन कर सकते हैं, दुर्गन नहीं। तुम इसे पी जाओ और झाचि प्राप्त करों। मैं सर्वदा प्तराष्ट्र और उनके पुत्रोके यन और यहाकी बढ़ती चाहता है, तुन्हारी जो इक्का हो करों। मैं तुन्हें हुरसे नमस्कार करता है। बिदुरबी मौब हो गये।

इकुनिने वडा—'युधिष्ठिर ! अवतक तुम बहुत-सा धन हार चुके हो। यदि तुन्हारे पास कुछ और क्य रहा हो तो दावैचर रखो ।' युधिष्ठिरने कहा—'शकुने ! मेरे पास असंस्थ धन है। उसे मैं जानता है। तुम पूक्तनेवाले कौन ? अयुत, प्रयुत, पर्म, अर्बुट, सर्व, इंसर, निसर्व, महापर्म, कोटि, मध्यम और परार्थ तथा इससे भी अधिक धन मेरे पास है। में सब दावैपर लगाता 📳 प्राकृतिने पासा फेकते 📢 कड़ा—'वह तो, जीत सिवा मैंने।' युधिहिरने कहा-- 'ब्राह्मजों और उनको सम्पत्तिको छोड़कर नगर, देश, भूमि, प्रजा और उसका धन मैं दार्षपर लगाता है।' प्रकृतिने पूर्ववत् इत्तरो पासे फेंककर कहा—'सी, यह भी मेरा रहा ।' अब युधिक्रिने बहा—'जिनके नेत्र काल-लाल और सिंहके से कन्धे हैं, जिनका वर्ण इयाम और घरी जवानी है, बन्हीं नकुलको, हाँ अपने प्यारे चाई नकुलको में वाबैपर लगता है।' शकुनिने कहा—'अखा, तुन्हारे धारे भाई राजकुमार नकुरू भी अधीन हो गये।' और पासे फेककर अपने फिर कहा—'हमारी जीत रही ।' युधिहिरने कहा—'मेरे भाई सत्त्वेव बर्मके व्यवस्थापक है। इन्हें सब लोग पण्डित कहते हैं। अवदय ही भी प्यारे भाई सहतेष दावैपर लगानेकोच्य नहीं हैं। किर भी मैं इन्हें दावैपर रखता हूं।' शकुनिने पूर्ववत् सब्रदेवको भी जीत लिया। युधिष्ठिरने कहा—'मेरे बाई अर्जुन प्रतापी बीर और संप्रामविजयी हैं। ये दावैपर लगानेयोग्य नहीं हैं। फिर भी मैं इन्हें दावैपर रसता है।' शकुनिने फिर छलसे पासे फैककर अपनी जीत घोषित कर दी। जुधिक्रिरने कहा—'धीमसेन हमारे सेनापति हैं। ये अनुपय बली हैं। इनके कन्धे सिंहके समान हैं। भीहें चंदी खती हैं। गदा-युद्धमें प्रधीण हैं और सर्वदा शहुऑपर क्रोधित रहते हैं। येरे पाई भीमसेन अवस्य ही दावैपर रखनेयोग्य नहीं हैं। फिर भी मैं इन्हें दावेंपर रखता है।' शकुनिने इस बार भी अपनी जीत बतलायी। युधिहिरने कहा कि 'मैं सब माङ्ग्योपें बहा और सबका प्यास हूँ। मैं अपनेको दावेपर लगाता हूँ। यदि मैं हार जाऊँमा तो तुन्हारा काम कसँगा।' झकुनिने कहा—'यह मारा' और पासे फेंककर अपनी जीत योचित कर दी।

शकुर्तिने धर्मएक्से कहा—'एकन् ! तुमने अपनेको जूर्मे हारकर बड़ा अनर्थ किया, क्योंकि दूसरा धन पास एको अपनेको हार जाना बड़ा अन्याय है। अधी तो तुन्हारे पास हावैपर लगानेके लिये तुन्हारी क्रिया ब्रीपदी बाकी है। तुम उसे दावैपर लगाकर अवकी बार जीत लो।' दुधिहारने कहा— 'शकुने ! ब्रीपदी सुशीलता, अनुकूलता और क्रियवादिता आदि गुणोंसे परिपूर्ण है। यह चरवाहों और सेवकोंसे भी पीछे सोती है, सबसे पहले जागती है। सभी कार्योंक होने-न-

होनेका सप्पाल रसती है। हाँ, अभी सर्वाङ्गसुन्दरी लावण्यमधी द्रैपदोको में दांबपर रस रहा हूँ, बद्याप ऐसा करते समय मुझे महान् कह हो रहा है। मुचिहिनके ऐसा कहनेपर खारों ओरसे क्षित्रारकी बौकारें आने लगीं। सारी सभा क्षुळ हो उठी। सच्च राजा घोकाकुल हो गये। भीष्म, होण, कृपाचार्य आदि महाज्यओंके सरीर पसीनेसे लक्षय हो गये। विदुरणी सिर पकड़कर लम्बी साँस लेते हुए मुँह सदकाकर विन्ताप्रसा हो गये। पृतराष्ट्र हर्षित हो खे थे। वे बार-वार पृत्रते—'क्या हमारी जीत हो गयी?' दुःवासन, कर्ण आदिकी सल-पण्डली हैसने लगी। परंतु समासदोंके नेत्रोसे औसू वह खे थे। दुकारण शकुनिने विजयोत्सादसे मन होकर 'यह सिया' कहका छलसे पासे फेके और अपनी विजय घोषित कर दी।

#### कौरव-सभामें द्रीपदी

वैशास्त्रायनम् कतते हैं—अन्मेनच । अब हुर्योधनने विदुरजीको पुकारकर कहा—'किंदुर । तुम वहाँ आओ । तुम जाकर पाण्डवीकी प्रियतमा सुन्दरी डीपरीको सीध ले आओ । यह अधारिनी यहाँ आकर हमारे महल्में झाड़ लगाते और दासियोंके साथ रहे ।' विदुरजीने कहा--'मूर्स । पुद्रो पता नहीं है कि यू फरेंसीमें लटक खा है और मस्नेवाला है। तम्मी तो तेरे मुहसे ऐसी बात निकल रही है। अरे 🛚 तू इन पाण्डल-सिंहोंको क्यों क्रोधित कर रहा 🕯 ? तेरे सिरपर क्रिकेट साँव क्रोधसे फन फैला-फैलाकर फुफकार खे हैं। तु उनसे धेवतानी करके यमपुरी मत जा। देख, होपदी कभी दासी नहीं हो सकती। युधिष्ठिरने अनिवकार उसे कुवैपर लगाया है। सभासते ! जब वरितका नाता होनेपर होता है, तब उसमें फल लगते हैं। मतवारे दुर्योधनने जड़-मूलसे नष्ट होनेके रिप्से ही जूएके खेलमे घोर वैर और महाभयको मृष्टि की है। मरणासत्र पुरुषको हिताहितका ज्ञान नहीं होता। किसीको मर्मवेथी पीड़ा नहीं पहुँचानी चाहिये। कठोर और उद्देगकारी वचनका प्रयोग नहीं करना चाहिये। यह सब अधःपतनका हेतु है। कड़वी बात निकलती तो मुहसे है; पर जिसके लिये निकलती है, उसके मर्मस्थानमें चुभकर रात-दिन विद्वल किया करती है। इसलिये ऐसा कभी नहीं करना चाहिये। धृतराष्ट्र बड़े भर्यकर और विकट संकटके निकट पहुँच गया है। दुःशासन आदि भी इसीकी हाँ-में-हाँ निलाते हैं। बाहे तूँबा जलमें डूब जाय, पत्थर तैरने लगे; परंतु यह मूर्ख मेरी हितकारी बात नहीं मानेगा। यह मिजोंकी क्षेत्र और हितभरी

बात नहीं सुनता। इसका स्पेध बढ़ता जा रहा है। इससे निक्षय होता है कि प्रतिष्ठ ही कौरवीके सर्वस्वनाशका हेतु धर्यकर विष्यंत्र होगा।'

अत्र मदान्य दुर्वीयनने विदुरको विकारकर परी समार्थ प्रतिकारोंने कहा—तुप इसी समय जाकर होपहीको ले आओ । पाष्प्रजासे कानेकी कोई बात नहीं है।' प्रातिकामी दुर्वोचनके आज्ञानुसार होपदीके पास गया और कहर—'सप्राक्ती । सम्राट् युधिष्ठिर यूप्ये सब धन हार गये । जब दावेंचर लगाचेको कुछ न रहा तब उन्होंने भाइयोंको, अपनेको और अन्तमें आपको भी हार विधा। अब आप दुर्वोधनकी जीती हुई वस्तुओंमें हैं। आपको सानेके लिये उन्होंने युहो येजा है। जान पड़ता है अब कौरबोंका नाश निकट आया है।' द्रीपदीने कहा—'सृतपुत्र ! अवश्य विधातका यही विधान है। बालक, वृद्ध सभीपर दुःस-सुस तो पड़ते ही हैं। जगत्में धर्म सबसे बड़ी क्लू है। यदि हम दृष्ट्यासे धर्मपर आज्ञ्य रहें तो वह हमारी रक्षा करेगा। तुम सचार्ये बाओं और वहाँके धर्मात्माओंसे पूछ्ने कि ऐसे अवसरपर मुझे क्या करना चाहिये। मैं धर्मका कलकुन नहीं करना जातो।' ब्रैपदीकी बात सुनकर प्रातिकामी सभामें लीट आवा और सम्मासदोसे पूछा कि ग्रीपदीको क्या कार दें। उस समय सम्प्रसदोने अपना-अपना मुह नीचे कर लिया। कुर्योधनका हठ जानकर किसीने कुछ उत्तर नहीं दिया। महत्या पाण्डय उस समय बढ़े दुःखी और दीन हो खे थे। वे सत्यसे बैंधे होनेके कारण क्या करना चाहिये, इसका

ठीक-ठीक निर्णय करनेमें असमर्थ थे। पाष्ट्रवोको सिकतासे लाभ उठाकर दुर्योकने कहा—'प्रातिकामी! जा, तृ ब्रैपदीको यहाँ ले आ। उसके प्रक्रका उत्तर वहीं दे दिया जायगा।' प्रातिकामी ब्रैपदीके कोधसे भी दस्ता था। उसने दुर्योधनकी वात टालकर सभासदोसे फिर पूछा कि 'में ब्रैपदी-से यथा कहूँ ?' दुर्योधनको यह वात बहुत बुरी लगी। उसने प्रातिकामीकी ओर कठोर दृष्टिसे देखकर अपने छोटे भाई दुःसासनसे कहा—'धाई! यह शुद्र प्रातिकामी भीमसेनसे कर रहा है। इसलिये तुम सर्थ जाकर ब्रैपदीको पकड़ लाओ। ये हारे हुए पाष्ट्रव तुन्हारा कुछ भी नहीं बिगाड़ सकते।'

बढ़े भाईकी आज़ा सुनते ही दु-शासन लाल-लाल नेत्र कियें वहाँसे चल पड़ा और पाष्ट्रवांके निवासस्थानमें जाकर ग्रीपदीसे बोला--'कुको ! कल, तुझे इमने जीत लिया है। अब लजा क्षेत्रकर दुर्वोधनको देख । सुन्दरी । हमने वर्मतः हुने पा लिया है। अब सचाने बल और कौरवीकी सेवा कर।' दुःशासनकी बात सुनकर ग्रीपदीका इदय दुःलसे घर आया । मुँह मिलन हो गया । वह आर्शमानसे मुँह बककर राजा धृतराष्ट्रके रनिवासको ओर दोड़ी। पापी दुःशासनने क्रोधसे परकर उसे डॉटा और पीछेसे दौड़कर महारानी द्रीपदीके भीले-भीले पुँचराले और लब्बे बालांको एक्स् लिया। हाय । हाय ! ! अभी यही बाल कुछ ही दिनों पहले राजमूप-वज्ञमे अवभव सानके समय मन्त्रपूत जलने सीचे गये थे । दुरातमा दुःशासन पाण्यवाँका तिराकार करनेके लिये भाज उनी बालोको बलपूर्वक पकक्कर द्रीपरीको अनावक समान पसीटता जला जा रहा है। झैपदीका रेप-रोम काँप रहा था। दारीर शुक्त गया था। ये शिक्षी जा स्त्री श्री। प्रोपदीने धीरेसे कहा—'आरे पूड़ दुरात्मा दुःशासन ! मैं स्वत्वता 🐒 एक ही वस पहने हैं। ऐसी अवस्वामें मुझे वहाँ ले जाना अनुष्यत है।' वु:शासनने होपदीको बातपर कुछ ध्यान न देकर केशोंको और भी जोरसे पकड़ा और बोला—'हुम्हर्की मेटी । तू रजस्वारा हो या एकवला, धले ही तू नेगी हो, हमने तुझे जूएमें जीता है। तू हमारी दासी है। अब तुझे नीख क्षियोंके समान हमारी दासियोंमें खुना पड़ेगा।' दुःशासन द्रीपदीको सभामें घसीट लाया ।

दु-शासनके घसीटनेसे ब्रीपवीके केश विकार गये। आधे शरीरसे वक रितसक गया। यह राज्यका क्रोबसे राज्य होकर धीरे-धीरे बोर्सी—'अरे दुष्ट । इस समामें सभी शासके हाता, क्रियायान, इन्त्रके समान प्रतिहित मेरे गुरुक्त बैठे हैं। इनके सामने इस दशामें मैं कैसे खड़ी हो सकुँगी ? अरे दुराचारी ! मुझे घसीट मत, नार मत कर। इस नीच कर्मसे तनिक हर तो

सहीं। देल, पदि इन्हरूं साथ सारे देवता तेरी सहायता करें तो थी पाळवोके हाक्से तेरा हुटकारा न होगा। धर्मराज अपने धर्मपर अटल हैं, वे सूक्ष्म धर्मका मर्म जानते हैं। मुझे तो उनमें गुज-ही-गुज दीसते हैं, तनिक भी दोष नहीं दीसता। हाय-हाथ ! भरतवंशको विकार है। इन कुपूर्ताने क्षत्रियत्वका नाइ। कर दिया। ये सभामें बैठे हुए कौरव अपनी आँखों कुलको मर्चादाका नाहा देख रहे हैं। ब्रोण, भीव्य और महात्या विदुरका अल्पन्नल कहाँ गया ? बड़े-बुढ़े इस अधर्मको क्यों देख रहे हैं ?' ह्रीपदीने यह बात क्रोधित पाष्ट्रबोकी ओर कनक्तियोंने देखते-देखते ही कही, मानो वह उनके शरीरमें व्हकती कोचानिको और भी यथका रही हो। उस समय पाञ्चबोक्ये जेता हु:सा हुआ वेसा सम्पूर्ण राज्य, धर्म और श्रेष्ठ चलेके किन कानेपर भी नहीं हुआ था। पाण्डवोकी ओर देखते देखकर दुःशासनने और भी जोरसे ग्रेपदीको घसीटा और 'ओ दासी ! ओ दासी !' कड़कर ठठाकर हैसने लगा। कर्णने प्रसन्नतासे उसकी बातका समर्थन किया और शकुनिने उसकी प्रशंसा को। इन तीनोंके अतिरिक्त सभी

समासद् यह कृत कर्य देशकर आवन दुःसी हुए। डोफ्टोने बक्त-इन छली पापालाओंने धर्मराजको जुआ खेलनेके लिये तैयार कर लिया और छलसे कर्षे और उनके सर्वस्थकों जीत लिया। उन्होंने पहले अपने पाइयोंको, तब अपनेको हारकर मुझे दावैपर लगाया है। मैं यह जानना चाहती 🖁 कि अब उन्हें मुझे दावैपर लगानेका धर्मके अनुसार अधिकार वा या नहीं। यहाँ सभामें अनेकों कुनवंशी बैठे हैं। वे मेरे प्रश्नपर विकार करके ठीक-ठीक इतर दें। पाण्डवीका दुःस और ग्रेपदीकी कातरता देशकर क्तराष्ट्रसन्दन विकारनि कहा—'सम्बासदो । श्रीपदीके प्रसके सन्बन्धमें इप सभी लोगोंको ठीक-ठीक विचार कर उत्तर देना व्यक्तिये। इसमें पुष्टि होनेपर हमें नरकगामी होना पड़ेगा। धीव्यपिताम्ब, पिता धृतराष्ट्र और महामति विदुरवी इस विक्यमें परामर्श करके उत्तर क्यों नहीं दे रहे हैं ? आबार्य होण और कृपावार्य क्यों चुप है ? ये राजा राग-देव छोड़कर क्यें नहीं इस प्रज्ञका निर्णय करते ? आपसोग पतिव्रता ब्रैपरीके प्रक्रपर विचार करके अलग-अलग अपना मत प्रकट कीनिये।'

इस ज्रकार विकर्णके बार-बार कहनेपर भी किसीने कुछ नहीं कहा। अब विकर्ण हाथ मलकर लम्बी साँस लेता हुआ बोला—'कौरवो ! ये सम्पासद उत्तर दें या न दें। इस विषयमें मैं जिस बातको न्यायसङ्गत समझता है, वह कहे बिना न खूँगा। ब्रोह पुल्बोने राजाओंके बार ज्यसन बहुत हुरे बतलाये

है—फ़िकार, शराब, बूआ और खी-प्रसङ्घर्षे आसक्ति। इनमें संलग्न होनेपर मनुष्यका पतन हो जाता है। यहाँ जुआरियोंके बुलानेपर राजा युधिष्ठिरने आका जूएको आसल्जिका श्रेपदीको दावैपर लगा दिवा। ब्रीपदी केवल वृधिहिस्की ही स्त्री नहीं, उसपर पाँचों पाणावींका समान अधिकार है। यह बात भी ध्यान देनेसोग्य है कि युधिक्तिरने अपनेको हारनेके बाद डौपदीको दावैपर लगाया। इसल्प्ये मेरे विचारसे युधिष्ठिरको यह अधिकार नहीं वा कि वे ब्रीयटीको दावैपर लगायें। दूसरी बात यह है कि उन्होंने खेळासे नहीं, एकुनिकी प्रेरणासे उसे दावैपर रहा। था। इन सब बालोंसे मैं तो इस निश्चयपर पहुँचता हूँ कि डोयदी जूएमें वहीं हारी गयी।' विकर्णकी बात सुनकर सभी समासद् उसकी प्रशंसा और एक्कुनिकी निन्दा करने लगे । चारों ओर कोलाइल होने लगा । शान्ति होनेपर कर्णने क्रोसमें भरकर क्रिकर्णका हाच पकड़ हित्या और बोला—'विकर्ण ! तू इतनी उलटी बातें क्यों कर रहा है ? मालूम होता है कि तू अरणिसे उत्पन्न अग्निके समान अपने चंत्रका ही सत्यानात्रा करना बाहता है। ब्रेपदीके बार-बार पुत्रनेपर भी कोई सभासद जतर नहीं दे रहा है. इसका अर्थ यह है कि सब लोग उसको धर्मके अनुसार जीती हुई मानते हैं। तू बचपनके कारण धीरज खोकर बड़े-बुड़ोंकी-सी बातें बना रहा है। एक तो तू दुर्पोधनसे छोटा और दूसरे धर्मके पर्गसे अनियह है। हेरी तुम्क बुद्धिके निर्णयका महत्त्व ही क्या है ? युधिहिरने अपना सर्वत्व दावैपर लगाकर हार दिया, तब प्रीपदी बिना जीती कैसे रही ? ब्रीपदी भी तो 'सर्वस्व' के भीतर ही है। क्या हीपरीको शर्वपर सगानेये पाण्डवोंकी सम्मति नहीं थी ? यदि तु ऐसा समझता है कि ग्रेपदीको रजसका होनेके समय समामे नहीं लाना चाहिये वा तो इसका वतर भी सुन। देवताओंने खीके लिये एक ही पतिका विधान किया है। ग्रीपदी पाँच पतिचोक्ती स्त्री होनेके कारण निसानोह वेज्या है। इसलिये मेरी सम्बन्धी इसे एकवला अचवा बल्हीना होनेपर भी समामे ताना अनुवित नहीं है। अतः पाण्डव, उनको पत्नी होपदी और उनका सब धन जीत लिया गया है।' अब कपनि दुःशासनकी ओर

the same of the same of

देलकर कहा— 'दु:शासन ! जिक्रण बालक होकर बहे-बृहोंकी-सी बातें कर रहा है। इसपर ब्यान मत के और ग्रेपदी तथा पाण्डवोंके सारे बक्त उतार लो।' कर्णकी बात सुनते ही पाण्डवोंने अपने ऊपरके क्या उतार बाते और दु:शासन बातपूर्वक प्रैपदीका वस्त्र उतारनेका प्रयक्त करने लगा।

किस समय दुःवासन ब्रैपदोका वस स्तिवने लगा, ब्रैपदी धरवान् श्रीकृत्वका सरण करके मन-ही-मन प्रार्थना करने लगी—'हे योकिद । हे हारकावासी ! हे सर्वदानन्दस्वस्थ ब्रेप्यन ! हे गोपीजनकालम ! हे सर्वदास्तिमान् प्रमो ! कौरव मुझे अपमानित कर रहे हैं। क्या यह वात आपको मालूम नहीं हैं ! हे नाम ! हे रमानाम ! हे व्यनाथ ! हे आर्तिनामन जनाईन ! में कौरवोके समुद्रमें दूब रही हैं। आप मेरी रक्षा कोविये। हे कृष्ण ! आप संविधानन्दावस्थ महायोगी हैं। आप सर्वत्वक्य एवं सबके जीवनदाता हैं। मोतिना ! में कौरवोसे विश्वार महे संकटमें पढ़ गयी हैं। आपको सरणमें हैं। आप मेरी रक्षा कीविये।'

डीपदी निमुक्तरपति भगकान् श्रीकृष्णके स्थरणमें तत्पन्न हो कुँ बककर रोने लगी। उसकी आर्त पुकार भगवान् क्रीकृष्णके पास पाँची, उनका इदय करणासे घर आया। मत्तकसल प्रमु प्रेमपरचञ्च होकर द्वारकाकी होज, योजन और त्यक्षीको भी भूत गये और वीदे-वीदे प्रीपरीके पास पहुँचे । उस समय ब्रीपरी अपनी रक्षाके लिये 'हे कृत्या ! हे विकारे । हे हरे ।' इस प्रकार पुकार-पुकारकर छटपटा रही थी। धर्मलक्य भगवान् श्रीकृष्णने गुप्तकपसे वहाँ आकर ब्यून-में सुन्दर वक्तोंसे हैपर्शको सुरक्षित कर दिया। दुरात्या दुःशासन डीपदीको नंगी करनेके किये वक्षोंको जितना ही खींचता, उतनी ही बस्तोंकी बढ़ती होती जाती। इस प्रकार रंग-बिरंगे बहुत-से बखोका हेर लग गया । धन्य है ! धर्मकी महिमा अर्घुत है ! ब्रोकृष्णको कृपा अनिर्ववनीय है। बारों ओर समामे इतबल मच गयी। यह अद्भुत घटना देशकर सभी समासद् स्पष्टकपसे दुःशासनको विकारने और द्रोपदीकी प्रशंसा करने लगे।

उस समय चीमसेनके दोनों होठ कोचसे काँप रहे थे।

गोकिर इमकावसिन् कृष्ण गोर्थकर्यप्रथ । कोरवे परिभूतं मां कि न जनासे केशव । हे नाथ हे स्वानाथ करनायार्थिनातन । कोरकार्यमामा मामुद्धारत करार्टन ॥ कृष्ण कृष्ण माम्योगिन् विश्वासन् विश्वासन । प्रथमं पहि गोकिर कुमम्योऽवसीदतीम्॥

250

उन्होंने भरी-सभामें हाथ-से-बाथ मलकर गरवते हुए शपय ली—'देश-देशानारके नृपतिगण ! ध्यानसे मेरी बात सुने। ऐसी बात न कभी किसीने क्यों होगी और न कोई आगे कहेगा। में जो कुछ कह रहा है, यदि बैस्त ही न कर्क तो मुक्ते अपने पूर्वपुक्तोंकी गति न मिले। में शपथ साकर कहता है कि मैं रणभूमिमें बलात भरतकुलकर्लक पानी दुग्लम दुःशासनकी छाती फाइ डालूँगा और उसका गरम-गरम खून पीडेंगा।' भीमसेनकी भीषण प्रतिहा सुनकर समीके रोगटे साई हो गये। सभी सभासद् भीमसेनकी भूरि-भूरि प्रशंसा और दुःशासनकी निन्दा करने लगे। अवतक दुःशासन हैपदीका बस्त सीवते-सीवते बक गया था। क्योंका डेर लग गया और वह अपनी असमर्थतापर स्वीवकर स्वाके सिर्ध सबके मुक्ते 'धिकार-धिकार' के शब्द निकतने



लगे। लोग कहने लगे कि 'कौरव ग्रैपदीके प्रश्नोका उत्तर क्यों नहीं देते ? हाय-हाय यह तो बढ़े लेटकी वाल है।' अब धर्मके मर्मन विदुश्गीने हाथ उठाकर सबको शान्त करते हुए कहा—'समासद्दुन्द ! ग्रैपदी आपलोगोंके सामने क्रम रखकर अनावके समान से रही है। परंतु आपलोगोंमेंसे कोई भी उसके प्रश्नका उत्तर नहीं देता। यह अधर्म है। आर्त पुरुष दु:खाप्रिसे जलकर ही सभाकी शरण लेता है। समासदोंको खाहिये कि सस्य और धर्मका आश्रय लेकर उसे शान्ति दें। बेह पुरुषोको सत्यके अनुसार धर्मसम्बन्धी प्रश्लोकी मीमांसा अवस्थ करनी चाहिये। विकर्णने अपनी बुद्धिके अनुसार उत्तर दे विधा है। अब आपलोग भी राग-हेंबके बेगको रोककर प्रीपदीके प्रश्नका उक्ति उत्तर दीजिये। जो धर्महा पुरुष सम्बन्ध वाकर किसीके प्रश्नका उत्तर नहीं देता, उसको आधा झूठ बोलनेका पाप लगता है। वो झूठों बात कहता है, उसके सम्बन्ध में तो कहना ही क्या ? इस विषय में में आपलोगोंको एक इतिहास सुनाता हैं।

वह इतिहास यह है कि एक बार देखराज प्रहादके पुत्र विरोचन और अङ्गिरा ऋषिके पुत्र सुधन्ताने एक कना प्राप्त करनेके लिये आपसर्थे विवाद कर रिच्या और 'मैं श्रेष्ट हूं, मैं बेह हैं ऐसी प्रतिहा करके दोनोंने प्राणोंकी वाजी लगा ली। इस जिजादका निर्णय करनेके लिये दोनोने प्रहादशीको ही चुना । उनके पास जाकर दोनोने पुरुन—'आप ठीक-ठीक निर्णय दीनिये कि हम दोनोंमें क्षेष्ठ कौन है।' प्रह्लादशी बड़े असमञ्ज्ञसमें पत्र गये । एक ओर पुत्रके प्राण और दूसरी ओर धर्मे ! कुछ भी निक्षय न कर सकनेके कारण प्रद्वादशी महर्षि कश्चपके पास गर्थे और उनसे पूछा—'महाभाग । आप देखता, असुर और ब्राह्मणीका धर्म जानते हैं। मैं इस समय कड़े धर्य-संकटमें 🖁 । आप कृपा करके यह कतलाइये कि किसी प्रकल जार न देनेसे तथा जान-बृह्मकर कुछ-का-कुछ इतर देनेसे क्या गति होती है।' पहाँचें करूपपने कहा-'ओ जान-बुझकर राग-इंप अधवा भयके कारण ठीक-ठीक उत्तर नहीं देता, अधवा जो गलाह गवाही देनेमें दिलाई करता है या कुछ-का-कुछ कह देता है, यह वरुगके सहस्र पात्रोंसे बाँधा जाता है। प्रत्येक वर्षमें उसके पासकी एक-एक गाँउ सुरुती 🕯। इसलिये जिसे सत्यका सुस्पष्ट ज्ञान हो, उसे सत्य ही बोलना बाह्यि । जिस समामे अधर्मसे धर्मको दबा दिया जाता है और वहाँके सचासद अधर्मको नहीं हटाते तो सचासद् ही पापधानी होते हैं। जिस सधामें निन्दित पुरुषकी निन्दा नहीं होती, वहाँ सभापतिको उसके अधर्मका आधा, करनेवालेको चौंबाई और अन्य सधासदोंको भी पापका बीबाई बाग प्राप्त होता है। जहाँ निन्दित पुरुषकी निन्दा होती है, वहाँ समापति और सदस्य पाप-मुक्त रहते हैं, सारा पाप केवल कर्ताको ही लगता है। प्रहाद ! जो जान-बुह्मकर प्रमुख्ता उत्तर धर्मके प्रतिकृत देते हैं, उनकी आगे-पीछेकी सात-सात पोड़ियाँ और औत-स्पार्त आदि शुभकर्म नष्ट हो जाते हैं। सावियोंसे बोला लानेपर मनुष्यको बहुत बड़ा दुःस होता है। वो पुरुष झूठ बोलता है, उसे उससे भी अधिक दुःल भोगना पहला है। प्रत्यक्ष देखकर, सुनकर और धारणासे भी

गवाही दी जा सकती है। सत्यवादी साक्षीके बर्म और अर्थ नष्ट नहीं होते!' सप्पासदो ! करप्यजीकी बात सुमकर कैयराज प्रकृति अपने पुत्रसे कहा—'बेटा विशेषन ! सुधन्दाके पिता अङ्गिरा मुझसे बेट हैं। सुधन्दाकी माता तुम्हारी मातासे बेट हैं और सुधन्दा तुमसे बेट हैं। इसलिये अब ये सुधन्दा ही तुम्हारे प्राणीके स्वामी हैं। ये बाहे तुम्हारे प्राण ले ले और चाहे छोड़ दें।' प्रहुद्दको सत्स्वादितासे प्रस्क होकर सुधन्दाने कहा—'प्रहृद ! आप पुत्रके प्रेमपरवता न हो धर्मपर अटल रहे। इसलिये में आपके पुत्र विशेषनको आशीवांद तेता है कि वह सौ वर्णक जीवित खे।' अवस्य ही धर्मपर वृद्ध खनेसे प्रहृद्ध अपने पुत्रको मृत्यूसे और अपने वर्म और सत्यकी दृष्टिसे प्रीपदीके प्रशक्त डिका कार दें।'

विदुरशीकी बात सुनकर भी सभासदोमेसे किसीने कुछ जार नहीं दिया। कर्णने कहा—'टु:हासन भाई । इस दासी ग्रैपदीको घर ले जाओ ।' कर्जकी अद्या पाने ही दुःशासन भरी सभामें ब्रीपदीको धसीटने लगा। वह लजावश करिने लगी और पाण्डवोकी और देसकर बोली—'पहले सब महलमें मुझे मायु पू जाया करती, तब पान्कवीसे स्कृत नहीं होता । आज यह दुरावा भरी समामें मुझे घसीट रहा है, पर वे झालभावमें बैठे सह से हैं। मैं बर्धावाकी पुत्रीके समान पुत्रवस् 🖁 । पर वे मुझे इस हेशामें पड़ी देश कुतक नहीं करते । यही समयका फेर है। इससे अधिक दयनीय जात और क्या होगी कि मैं आज भरी सचावें वसीटी जा रही हूँ ? आज राजाओंका धर्म कहाँ गया ? धर्मपराचना खोको इस प्रकार सभामें लाकर कीरबोने अपना सनातनधर्म नष्ट किया 🖁 । मै पाण्डवोकी सहधर्मिणी, शृष्टपुत्रको बहिन और धीकृष्णको कृपापात्र 🖟। हाय ! न जानें क्यों आज मेरी दुईता की जा रही है। कोरबो ! मैं धर्मराजकी यही और क्षत्राणी हैं। तुम मुझे दासी बनाओ बाहे अदासी, जो कही कर्मगी; पांतु वह दु:शासन कौरबोंकी कीर्तिमें कलंक-कालिमा लगाकर मुझे जो दुःख दे रहा है, उसे मैं नहीं सह सकती। तुपरक्षेण पुझे जीती हुई समझते हो वा नहीं ? स्पष्ट बनला दो, मैं वैसा ही करूंगी।'

गौन्प्रपितामहाने कहा—'कल्पाणी ! धर्मकी गति बड़ी गहन है। बड़े-बड़े विद्वान, बुद्धिमान भी उसका खब्ध समझनेमें मूल कर जाते हैं। जो धर्म सबसे बलवान और सबॉपरि है, वही अधर्मके उत्वानके समय दब बाता है। तुन्हारा प्रश्न बड़ा सूक्ष्म, गहन और गौरवपूर्ण है। कोई भी

विश्वपपूर्वक इसका निर्णय नहीं दे सकता। इस समय कौरव लोप और मोहके वहा हो गये हैं। यह इस वातको सूचना है कि शीज ही कुठकुरूका नाहा हो जायगा। तुम जिस कुरूकी बहु हो, उस कुरुके लोग बड़े-बड़े दुःल सहकर भी धर्म-मार्गसे नहीं डिगते। इसीसे इस दुर्गसामें पड़कर भी तुकारा धर्मको ओर देखना इस कुरुके अनुक्य ही है। धर्मके पर्यक्त श्रेण, कृप आदि इस समय सिर हाकाकर प्राणहीनके समान सुख बेठे हैं। मैं तो ऐसा समझता हूँ कि धर्मराजे चुधिहिर इस प्रकृष्ण जैसा उत्तर दें, उसे ही प्रमाण माना जास। तुम जीती गयी वा नहीं, इसको स्वयं वे ही कहें।'

समाके सभी त्येग दुर्वोधनसे भवभीत होनेके कारण होप्रदीकी दुर्दशा और उसका करण-कन्दन सुनकर भी क्रीवत-अनुकित कुछ नहीं बोले । दुर्वोधनने मुसकराकर होप्रदीने कड़ा— हुम्दकी बेटी । तेरा यह प्रश्न तेरे व्हार-त्यभाव पति भीम, अर्जुन, सहदेव और नकुलके प्रति ही तहा । ये ही तेरे प्रशाका उत्तर क्यों नहीं देते ? यदि ये आज सम्बोके सामने कह दें कि पुविश्वरिक्ता तुझपर कोई अधिकार नहीं और उन्हें हुठा ठहारा दें तो तू अभी वासीपनेसे मुक्त हो सकती है।"

पीनसेनने अपनी कर्नपासित दिव्यानुवा उठाकर कहा-'सभासको ! यदि कदारशिरोमिक धर्मराक हमारे कुलके कर्ता-वर्ता और सर्वस्य न होते तो क्या हम यह आवाचार सहन कर लेते ? ये हमारे पुरुष, तप और जीवनके स्वामी है। यदि ये अधनेको हारा हुआ मानते हैं तो हम भी हार गवे, इसमें सन्देह ही क्या है ? वदि मेरी प्रभुता होती तो क्या दुराव्या दुःशासन ब्रीपदीके केश पकड़कर, भूमिपर गिराकर और पेरोसे ठुकराकर भी अवतक जीवत रहता 7 मेरे इन लोहरकोके समान लम्बे और मोटे मुकदब्दोको देशिये। इनके बीचरें आकर एक बार इन्द्र भी पिस जाय। मैं धर्मकी रस्त्रीसे बेबा है। अर्जुनने सुझे रोक दिया है। धर्मराजका गौरव भी मुझे इस संकटसे पार होनेके लिये कुछ करने नहीं देता । यदि धर्मराज मुझे इप्रारंसे भी आज़ा दे वें तो इन शुद्र बनुओंको में क्षणभरमें ही मसल हालूं।' भीमकी क्रोबांत्रिको भमकते देखकर भीष्य, ब्रोण और विदुरने कहा--'भीमसेन ! क्षमा करो । तुन्हारे लिये कुछ भी कठिन नहीं है। तुम सब कर सकते हो। ' तस समय धर्मराज पुधिष्ठिर बेहोपा-से हो रहे थे। वुर्योधनने उन्हें पुकारका कटा—'राजन् ! भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव तुन्हारे वक्तमें हैं। अब तुम्हीं द्रीपदीके प्रश्नका उत्तर दो। क्या तुम ऐसा मानते हे कि ब्रीपदी दावैंपर नहीं हारी गयी ?' मतवाले दुरात्मा वृषोधनने गुधिष्ठिरसे ऐसा कड़कर कर्णकी और देखा और मुसकराकर भीमसेनको लिखत करनेके लिये अपनी मोटी-मोटी वार्षी जाँच दिसाने लगा। भीमसेनकी आंखें क्रोधसे लाल हो गयी। उन्होंने जिल्लाका सभा-मण्डपको प्रतिध्यनित करते हुए कहा — 'दुर्योधन । सुन, यदि महायुद्धमें तेरी यह जींच भीयरोनने अपनी फदासे नहीं तोड़ दी तो वह अपने पूर्वपुरुषोके समान सद्गति न प्राप्त करे।' उस समय क्रोधसे भी भीमसेनके रोम-रोमसे विनगारियाँ निकल रही थी।

विदुर्जाने वहा—'राजाओ ! देखों, इस समय मीमसेनने ब्रह्म भय उपस्थित कर दिया है । अवस्य ही आनका प्रसङ्ग भस्तवंत्रके अनर्थका मूल है। धृतराष्ट्र-कुमार्ग ! तुन्हारा यह कूमा अन्यायसे भरा है। तभी तो तुम भरी सम्यामें सकि किये लड़-झगड़ रहे हो। तुमने अपना सारा महूल स्तो दिया। तुन्हारी मति-गति खोटे कामोंचे ही खुती है। भरी समामें धर्मका अलङ्कन करनेसे सारी सधाको खेव लगता है। धर्मपर विचार करो । पदि युधिहिर अपनेको हारनेसे पहले डॉपरीको दावैपर रसते तो वे अवस्य ही डीपदीको हार सकते थे। पहले अपने प्रारीरको हार जानेके कारण उन्हें प्रैपदीको दानैपर रक्षनेका अधिकार ही नहीं रह गया था। 'प्रोप्टीको हमने जीत लिया'—यह तुन्तारा एक स्टार है। प्राकृतिकी बातोमें आकर धर्मका नाथ मत करो।' इस प्रकार प्रकोतर हो ही खे थे कि मृतराष्ट्रकी यज्ञचालामें बहुत-से गोटक इकटडे होकर 'हुआ-हुआ' करने लगे, गधे रेकने लगे और पक्षीपण



गान्वारी हर गर्यो । भीष्म, द्रोण और कृपान्वार्थ, 'स्वन्ति, | क्षण करो । उत्तम पुरुष किसीसे वैर नहीं करते । दोबोकी और

स्वक्ति' कहने लगे। विदुर और गान्यारी घवराकर राजा क्तराष्ट्रको इसको मूचना दो । वृतराष्ट्रने दुर्पोधनसे कहा—'रे दुर्जिनीत ! तेरा तो एकजारणी सत्यानाम हो गया। अरे कुर्देखे ! तू कुरुकुलको महिला और पाण्डवोको राजरानीको सधाने लाकर बातें बना रहा है ?' धृतराष्ट्रने कुछ सोच-विकारकर डीपदीको समझाते हुए कहा—'बहू ! तुम परम परिवता और मेरी पुत्र-वधुओंमें सर्वजेष्ठ हो। तुम्हारी जो क्या हो, मुहासे माँग लो ।' होपदोने कहा—'राजन् ! यदि आप मुद्रो वर देते हैं तो मैं यह भागती हैं कि धर्मात्मा सम्राद् पुषिष्ठिर दासत्वसे मुक हो जापै, जिससे मेरे पुत्र प्रतिविन्ध्यको अक्रानवण कोई क्रसपुत्र न कहे।' धृतराष्ट्रने कहा-'बलवाणी । तुन्हारी इका पूर्ण हुई । अब तुम और वर माँगी; क्वोंकि तुम एक ही वर पानेयोम्य नहीं हो ।' ब्रौपदीने कहा-'में दूसरा वर यह माँगती है कि रथ और धनुषके साथ चीमसेन, अर्जुन, नकुल और सहदेव भी दासत्वसे छूटकर स्थाधीन हो जाये।' धृतराष्ट्रने कहा-'सीभाग्यवारी बहू ! तुन्हारी इच्छा पूर्ण हो। परंतु इतनेसे ही तुन्हार। साकार नहीं हुआ। तुम और भी कर भाँगो।' प्रोपदीने कहा — 'महाराज ! अधिक त्येषसे धर्मका नाइ। होता है। तीसरा वर मांगनेक लिये मेरे चितामें करता नहीं है और न तो मैं उसकी आंधकारियों 📢 प्रात्मके अनुसार वैद्यको एक, इकिए-स्तेको हो, इसियको तीन और ब्राह्मणको स्ते वर लेनेका अधिकार है। इस समय मेरे पति वासताके वरुवलमें पीराकर भी सूट नये हैं, अब से सार्थ सत्कर्मने शुभ पदार्थ प्राप्त कर लेंगे।' ग्रेपरीकी बुद्धिमानी देशकर कर्ण उसकी प्रश्नंसा करने लगा।

श्रीमारेन्ते पुषितिसरे बहा—'राजेन्द्र । मैं अपने प्राप्तुओंको वहीं या यहाँसे निकलते ही मार डालूँगा ।' जर समय फ्रोसके कारे भीमसेनका रोम-रोम आग उगल रहा बा। भीहें वह रही श्री और मुख विकट हे गया था। युधिष्ठिरने चीमसेनको ज्ञान्त किया । अब वे अपने ताऊ धृतराष्ट्रके पास गये । उन्होंने क्क् — 'महाराज । आज्ञा कीजिये, अब हम क्या करें, आप हमारे मालिक है। हम तो विश्वकालक आपकी आज़ामें ही रहना चाहते हैं।' धृतराष्ट्रने कहा—'अजातकात्रु युधिष्ठिर ! तुम्हारा कल्याण हो । आरन्दसे छो । तुम अपना सब धन लेकर लौट जाओ और अपने राज्यका पारुन करो। बस, मुझ बूढ़ेकी वही अस्ता है। मेरी बात तुम्हारे हित और मङ्गलके लिये हैं। युधिष्ठिर । तुम बुद्धिमान्, वर्ममर्मज्ञ, विनप्र वद-उड़कर किल्लाने लगे। यह भवानक कोलाइल सुनकर | और वृद्धोंके सेवक हो। बुद्धि और क्षमाका मेल है। तुम न देखकर गुणोंकी ओर देखते हैं और किरोध से किसीसे करते ही नहीं। सत्पुरबोंकी दृष्टि सत्कर्मोंकी ओर ही खती है। कोई वैर-विरोध करता है तो ने उसे मूल जाते हैं। सनुकी भी भलाई करते हैं और बदला लेनेका उद्योग नहीं करते। नीव पुरम साधारण बातचीतमें भी कड़वी बात कहते हैं। और मध्यम क्षेणींके पुरम कठोर क्यन सुनकर कठोर वाणींका प्रयोग करते हैं। उत्तम पुरम किसी भी स्वितिमें कठोर बचनका प्रयोग नहीं करते। सत्पुरम बुरी-से-बुरी स्वितिमें भी मधीयाका अलहून नहीं करते। उनको देखकर सब लोग प्रसन्न हो जाते हैं। इस समय तुमने बड़े ही सीजन्यका व्यवहार किया है। सो भैया। अब तुम मुझ बड़े ताड युलगह और माता गान्यारीकी ओर देखकर दुर्योगनका दुर्वावहर भूत जाओ। अपने बूढे और असे ताकको देखो। मैंन पहले तो जूएका निषेध हो किया था। फिर मिजोसे मिलने-जुलने और पुकोका बलाकल देखनेके लिये इसकी आज़ा दे दी। तुम्हारे जैसा जासक और जिदुर-जैसा मन्त्री पाकर कुरुवेश धन्य हो गवा है। तुममें धर्म है, अर्जुनमें धीरता है, भीमसेनमें पराक्रम है, नकुल और सहदेखमें जिद्दात गुरू-सेवाका मात है। धर्मगुक ! तुम्हारा कल्याण हो। अब तुम खायहबप्रस्थ जाओ।

वर्षण्य युधिष्ठिर बढ़ी नज़तासे शिष्टाचारके साव प्रकाबश्च पुतराहुकी अनुमति प्राप्त करके अपने भाई-बन्धु एवं इष्ट-पिजोके साथ इन्द्रप्रस्थके लिये स्थाना हुए।

#### दुबारा कपट-द्यूत और पाण्डवॉकी वनयात्रा

जनमेनवने पूछा—वैद्यान्यायनती महाराज ! जब राजा धृतराष्ट्रने पाण्डवांको अपना धन और रक्तराहा लेकर जानेकी अनुपति हे ही, तब हुवाँधन आदिकी क्या दशा हुई ?

वैराम्पायनजीने वहा-धृतराष्ट्रने पाञ्चलोको धन-सम्पतिके साथ जानेकी अनुमति दे दी, यह सुनते ही दुःशासन अपने बड़े भाई दुर्योधनके पास गया और बड़े कु एको साथ बड़ा कि 'भैया । बृद्धे राजाने हमारे बड़े कप्तसे प्राप्त धनको रही दिया। सन धन शतुओंके हाथमें बला गया । अभी बुख सोच-विचार करना हो तो कर लो।' यह सुनते ही दुर्वोधन, कर्ज और शकुनिने आपसमें सलाह की और सब-के-सब एक साथ ही प्तराष्ट्रके पास गये। उन्होंने बढ़े विनयसे कहा-'राकन्! यदि इस समय हमलोग पाण्डवासे जात बनके हारा ही राजाओंको प्रसन्न करके युद्धके लिये तैयार कर लेवे तो इपारी क्या हानि यी ? देशियो, डेंसनेको तैयार क्रोचये घरे साँपोंको गलेमें लटकाकर या पीडपर रत्तकर कीन वन सकता 🛊 7 इस समय पाण्डवं भी संपंकि समान ही है। वे जिस समय रथमें बैठकर शकाकोंसे सुसजित झेकर हपपर थावा बोल देंगे उस समय हममेंसे किसीको जीता न छोड़ेंगे। जब वे सेना इकट्ठी करनेको निकल पड़े हैं। हमने एक बार उनसे विगाइ कर लिया है। अब वे हमें क्षमा नहीं करेंगे। ब्रीयदोको जो ब्रेस पहुँचा है, उसे उनमेंसे कोई भी क्षमा नहीं कर सकता। इसलिये हम बनवासकी शर्तपर पाण्डवोके साथ किरसे कुआ संस्तेने । इस प्रकार वे हमारे वज्ञमें हो जावेंगे । जूएमें को भी हार जाये, हम या वे, बारह वर्षतक मृग्तवर्य पहनकर वनमें खे और तेरहवे वर्ष किसी नगरमें इस प्रकार क्रिकटर रहें कि

किसीको पता न करें। बाँद पता कर जाप कि ये कौरव या पाण्डव हैं तो फिर बारह वर्षतक बनमें रहें। इस प्रतंपर आप फिर जूआ लेलनेको आज्ञा दे दीजिये। यह काम बहुत आवश्यक है। पासे डालनेकी किछाये हमारे यामा शकुनि बड़े कहर हैं। यदि पाण्डव कदाकित यह शर्त पूरी कर लेंगे तो भी हम इतने समयमें बहुत-से राजाओंको अपना मित्र बना लेंगे और दुर्जय सेना इकट्डी कर लेंगे। उस समय हम युद्धिमें भी पाण्डवोंको जीत सकेंगे। इसलिये आप यह कात अवश्य मान लीजिये।

क्तराङ्गे हानी भर दी। उन्होंने बजा—'बंटा पवि ऐसी बात है तो पाञ्चाच दूर बाते गये हो, तब भी दूत भेजकर तन्हें तुरंत कुला मरे । वे आ जाये तो फिर इसी वार्तपर खेल हो ।' प्तराङ्की यह बात सुनकर द्रोणाचार्य, सोमदव, बाह्रीक, कृपाचार्य, विद्या, अक्षत्यामा, युप्ता, भीव्यक्तिमह और विकर्ण-सभीने एक खरसे कहा कि 'अब जुआ मत खेलों, शान्ति धारण करो ।' परंतु पुत्रश्रेतवश पुनराष्ट्रने अपने सभी दूरदर्शी मित्रोको सलाह ठुकरा दी और पान्डवोको कुआ लेलनेके लिये कुलवाया। यह सब देख-सुनकर धर्मपरायणा गान्यारी अत्यन्त शोक-सत्ता। हो रही वीं। उन्होंने अपने पठि धृतराष्ट्रसे कहा—'स्वामी ! दुर्योधन जन्मते हो गोडहके समान रोने-चिल्लाने लगा था। इसलिये इसी समय परम ज्ञानी विदुरने कहा कि इस पुत्रका परित्याग कर दे । मुझे तो वह बात बाद करके यही मालूम होता है कि यह कुनवंशका नाश करके छोड़ेगा। आर्यपुत्र ! आप अपने दोक्ते सबको विपत्तिके सागरमें मत हुआइये। इन डीठ

मुखोंकी 'हाँ' में हाँ मत मिलाइये। इस वंज़का नाज न क्रीजिये । सैथे हुए पुलको मत तोड़िये । बुझी हुई आग किर प्रथक उठेगी। पाष्पव शान्त और वैर-विरोधसे विनुक्त हैं। उनको अब क्रोधित करना ठीक नहीं है। यद्यपि यह बात आप जानते हैं, फिर भी मैं सराग दिला खी है। दुर्बुद्धि पुरुषके जितपर शासके उपदेशका भला-बुरा कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ता । परंतु आप वृद्ध होकर बालकोंकी-सी बात करें, यह अनुवित है। इस समय आप अपने पुत्रतुल्य पाण्डवीको अपने बदामें रक्षिये । कहीं वे दुःसी होकर आयसे विलग न हो जायै । बुलकलंक दुर्योधनको त्यागना हो श्रेयस्कर है । मैंने उस समय मोहवदा विदुरकी कत नहीं मानी थी। यह सब उसीका फल है। शानि, बर्म और मन्त्रियोको सम्मतिसे अपनी जिलारदाकि सुरक्षित रक्षिये। प्रमाद यत कोजिये। बिना विचारे काम करना आपको बड़ा कुल देता। राज्यलक्ष्मी कुरके हाथमें पड़कर उसीका सत्यानाञ्च कर देती है। सरल पुरुषके पास रहकार ही तह पीड़ी-दर-पीड़ी कलती है।' गानारीकी बात सुनकर धृतराष्ट्रने कहा—'डिये ! यदि कुलका नहा होना ही है तो होने हो। मैं को नहीं ऐक सकता। अब तो तुर्योधन और दुःशासन जो बार्वे, वहीं होना बाहिये। पायहबॉको लीट आने हो। येरै पुत्र फिर उनके साथ जुआ संसंगे।'

जनभेजप ! राजा धृतराष्ट्रकी आज्ञाने प्रतिकामी पाण्डलीके पास पहुँचा । उस समयतक वे लोग मार्गमें कहून



आगे बढ़ गये थे। प्रातिकामीने कहा—'राजन् ! किर सभा जोड़ी गयी है। महाराज धृतराष्ट्रने कहा है कि आप फिर वहाँ

चलकर कुआ लेलिये।' वर्षराज वोले—'सभी प्राणी देवके अधीन हैं। उसीके अनुसार शुभ-अशुभ फल भोगते हैं। किसीका कोई वश नहीं है। चलो, फिर जुआ खेलना पड़ता है तो ऐसा ही सही। मैं जानता है कि ऐसा करनेसे वंशका नाश हो जायगा। फिर भी मैं अपने चूड़े ताजनीकी आज़ा कैसे टालूँ ?' युधिहिर भाइबोके साथ फिर लौट आये। वे 'शकुनि छली हैं'—यह बात जानकर भी फिरसे उसके साथ कुआ खेलनेको तैयार हो गये। धर्मराजकी यह स्थिति देखकर उनके मित्रोंको बड़ा कह हुआ।

शकुनिने धर्मराज्यो सम्बोधन करके बढ़ा—'राजन् ! हमारे कृद्ध महाराजने आपकी धनराहि। आपके पास ही छोड़ दी है। इससे हमें प्रसन्नता हुई है। अब हम एक दावें और लगाना काहते हैं। यदि हम आपसे जूएमें हार जार्य तो मृगवर्म धारण करके बारह वर्षतक वनमें रहें और तेरहतें वर्ष किसी नगरमें अज्ञातकथसे रहें। यदि इस समय कोई पहचान ले तो बारह वर्ष और भी बनमें रहें। और यदि हम आपको हरा दें तो प्रेपदेके साथ आपलोग कृष्णगृगसर्ग धारण करके वारह वर्षतक वनमें रहें और तेखवें वर्ष अज्ञातवास करें । यदि तस समय कोई पहलान से तो फिर बारह वर्ष वनमें रहना होगा। इस प्रकार तेरह वर्ष पूरे होनेपर आप या हम उसित रीतिसे अपना-अपना राज्य हो होंगे । इसी पार्तपर हमलोरा फिर पासे लेले ।' शकुनिकी बात सुनकर सधी सभासद् सिन्न हो गये। वे बड़े ड्रोगसे हाव उठाकर कहने लगे कि 'अन्ये युतराष्ट्र बूएके कारण आनेवाले भयको देख सो हो या नहीं, परंतु इनके पित्र तो विकासके योग्य हैं; क्योंकि वे समयपर इनको साक्धान नहीं कर खे हैं।' सधासदोंकी यह बात युधिहिर भी सुन रहे थे और वे यह भी सपझ रहे थे कि इस करके जूएका क्या दुष्परिणाम होगा । फिर भी उन्होंने यह सोचकर कि कौरवीका विनादाकाल समीप आ गया है, जुआ खेलना ल्बीकार कर लिया। शकुनिने उनकी स्वीकृति पाते ही छलसे पासे करते और युधिष्ठिरसे कहा 'लो, यह दावें मैंने जीत लिया !'

बूएमें हारकर पाण्डवीने कृष्णमृगसर्ग धारण किया और वनमें जानेके लिये तैयार हो गये। उनको ऐसी स्थितिमें देखकर दुःशासन कहने लगा कि 'धन्य है, धन्य है। अब महाराज दुर्थोधनका शासन प्रारम्भ हो गया। पाण्डव विपत्तिमें यह गये। राजा हुमद तो बड़े बुद्धिमान् है। फिर उन्होंने अपनी कन्या पाण्डवीको कैसे ब्याह दी? और ! ये पाण्डव तो नर्मुसक हैं। हुमदकी बेटी ! अब तो ये पाण्डव धोड़े-से वस और मृगवर्मसे बड़ी गरीबीके साब बनमें अपना जीवन वितायेंगे, तू अब इनके प्रति प्रेम कैसे रखेगी ? अब किसी पनसाहे पुरुषको यर क्यों नहीं लेती ?' दुःशासन करता ही रहा। भीमसेनने जोरसे लटकारकर कहा कि दे कुर ! तूने हमें अपने बाहुकलसे नहीं जीता है। छल-किसाके कलपर जीतकर तू शेखी बचार रहा है ? ऐसी बात केवल पापी ही कह सकते हैं। तू इस समय कड़वे वचनोंके बाजसे हमारे पर्मस्थानपर चोट कर ले। मैं रणभूमिमें तेरे मर्मस्वानीको काटकर इनकी याद दिलाऊँगा। आज जो लोग कोच वा लोभके बदामें होकर तेरा पक्षमात कर रहे हैं, तेरे रक्षक करे हुए हैं, उन्हें भी मैं इष्ट-मिजोंके महित यमराजके हवाले करिया।'

इस समय भीमसेन मुगवर्स धारण किये खड़े थे। धर्मके कारण वे शमुओंका नावा नहीं कर सकते थे। भीमसेनके ऐसा कहनेवर दु:शासन भरी सभामें 'ओ बेल ! ओ बेल !' कहकर निर्णककी तरह नाचने-कृदने लगा। भीमसेनने कहा—'रे हुए ! कटू वचन कहते तुझे शर्म नहीं जाती ? छलसे सम्पति छीनकर अब बढ़-बढ़कर बाते कना रहा है ? यदि यह क्कोदर भीम कुन्तीकी कोलका क्या है तो रणभूमिमें तरा कलेगा चीरकर खून पीयंगा ! यदि ऐसा न करे तो इसे पुरुषवानोका लोक न मिले। मैं सब धनुधरीके सामने ही धृतराष्ट्रके सारे-के-सारे पुत्रोका संहार करके शानित शाम करेगा। यह मेरी सत्य शयब है।'

पाण्डव राजसमासे बाहर निकलने लगे । भीमसेन सिंहके समान धीरे-धीरे चल रहे थे। दुर्घोधन उन्हें विदानेके लिये बैसे ही उनके पीछे-पीछे चलने लगा। भीमारेनने मुक्का देखा और कहा कि 'मूर्ल । यह बात यही नहीं समाप्त हो रही है। में तेरे सहायकोंके साथ तेरा नाश करते समय बोड़े ही दिनोंने इस हैसीका उत्तर दूँगा।' भीमसेनने अपनेको शाना करके धर्मराज युधिष्ठिरके पीछे-पीछे चलते हुए ही कहा कि 'में युर्वीधनका, अर्जुन कर्णका और सहदेव दाकुनिका नाज करेंगे। मैं चरी समामें फिर सत्य शपथ करता है कि देवता हमारी बात अबश्य पूरी करेंगे। मैं गदासे दुर्घोधनकी जींच तोइकर इसके सिरपर अपना पैर रखुँगा और दुःशासनके कलेतेका गरम-गरम सून पीढ़िंगा।' अर्जुन भी बोल उठे—'भाई भीमसेन ! आपकी अभिलाक पूर्ण करनेके लिये अर्जुन प्रतिशा करता है कि वह संपापमें कर्ण और ठसके सारे साथियोंका संज्ञर करेगा। अपने साथ युद्ध करनेवाले सभी मूलोंको में यपराजके हवाले करीना। भाईजी ! हिमालय अपने स्वानसे दिग जाय, सूर्वमें क्षेत्रेरा छा जाय, चन्द्रमा धधकती आग बन जाय; परंतु मेरी बात

खूटी नहीं हो सकती। यदि बौदावें वर्ष दुर्थोधनने हमारा राज्य सत्कारपूर्वक नहीं त्याटा दिया तो हमारी वाणी अवदय ही सत्य-सत्य होकर खेगी।' सहदेवने कहा—'अरे कन्यारके कुलकतंक! किन्ते तू पासे समझ रहा है, ये तेरे लिये तीले बाण है। मैं देश और तेरे सम्बन्धियोंका अपने हाथीं सत्यानाश कर्मगा। वर्त केवल यही है कि तू रणभूपिमें क्षतियोंकी तरह हटकर पिड़ना, मुँह गत चुराना।'

पाञ्चव इस प्रकार और भी बहुत-सी प्रतिज्ञाएँ करके राजा बृतराष्ट्रके पास गये। पुधिष्ठिरने कहा—'ताकती ! में भारतवेशके कर्णपूर्व चितामह भीवा, सोमदत, बाह्रीक, होणाचार्य, कृपाचार्य, अश्वत्वामा, विदुर, दुर्वोधनादि सब भाई, पुयुत्यु, सञ्चय, अन्य नापति तथा संपासदोकी आज्ञा लेका वनवासके किये जा रहा हूँ। वहाँसे लीटनेयर आपलोगोके दर्शनका सीभाग्य प्राप्त होगा।' उस समय समाजे किसी सधासद्से युधिष्टिरके प्रति कुछ भी नहीं कहा गवा । लजाके कारण सवका सिर नीचे झुक गया और सब यन-हो-यन धर्मराजका करूपाण चाहने छगे। विद्वाने कहा—'पाञ्चमे ! आर्वो कुन्ती राजकुमारी, कोमल शरीर और बुद्धा हैं। अब वे सर्वना आराम करनेयोग्य हैं। इसरिज्ये उनका बनमें जाना इबित नहीं है। वे सत्कारपूर्वक मेरे घर खें । यह बात आयरप्रेगोंसे कहकर मैं आशीर्षाद देता है कि आयत्त्रोग सर्वत्र स्थल्य और प्रसन्न रहें।' युधिष्ठिरने कड़ा—'निष्पाप । हम आपकी आहा विरोधार्थ करते हैं। आप हमारे बाबा, पिनुतुल्य है। हम सदा आपके आसित 🖁 ।' विदुरजीने कहा—'युधिश्चिर ! आप धर्मके मर्पज्ञ 🗗 । अर्जुर जिजयशील है, भीमसेन शाबुनासक है, नकुल धन-संप्रहकुशल है और सहदेव शत्रुओंको बचामें करनेवाले है। धीय्य ऋषि वेदज हैं, पतिकता ब्रीपदी धर्म और अर्थके संप्रहमें नियुज हैं। आप सभी परस्पर प्रेम-मावसे रहते हैं। इाबु भी आपके बिलामें भेद-भावकी सृष्टि नहीं कर सकते। आप बड़े निर्मल और सन्तोषी हैं। जगत्के सभी लोग आपको जाहते हैं और आपके दर्शनके लिये उत्कण्डित रहते है। विपालक्या मेरुसावणि, वारणावतमे व्यासवी, भृगुतुङ्ग पर्वतपर परश्रुरामजी और दुषहती नदीके तटपर महादेवनी आपको धर्पोपदेश कर चुके हैं। अञ्चन पर्वतपर आपने असित महर्षिसे और कल्माची नदीके तटपर भृगुमुनिसे ज्ञान प्राप्त किया है। देवपि नारद सर्वदा आपको देख-रेख रखते हैं और धीम्यपुनि तो आपके पुरोहित ही हैं। देखिये, विषम परिस्थितिमें युद्धके अवसरपर कहीं उन ऋषियोंका उपदेश मत मुल जाइयेगा। पाण्डकारेष्ठ ! आप पुरुतवासे भी अधिक बुद्धिमान् हैं। कोई भी राजा शक्तिमें आपकी समता नहीं कर सकता। आप धर्मांचरणमें ऋषियोंसे भी आगे हैं। शतुओंको अधीन करनेमें आप वक्तगंकों समकश्च हैं। आप जक्तके समान निर्माल और अपना जीवन दान करके भी दूसरोंका हित करते हैं। मैं आशीर्वाद देता है कि आप पृथ्वीसे हमा, सूर्यमण्डलसे तेज, वायुसे कल और समस्त प्राणियोंसे आस्प्रधन प्राप्त करें। आपका शरीर त्वस्य और किल प्रसन्न रहे। कोई भी काम करना हो तो पहले ठीक-ठीक विचार कर लीकियेगा। आपने कभी कोई पाप किया है, ऐसा मुझे समरण नहीं। इसस्ति आप अवस्य कृतार्थ होकर आनन्दसे यहाँ लीटेंगे। अब आप वाष्ट्रये। आपका कल्यान हो।

राजा पुषिष्ठिर विदुरजीको बातोको सिर-अस्ति बढ़ाकर भीव्यपितामह और डोणाखार्यको प्रणाम करके वनकासके लिये चल पढ़े। माता कुन्तीको प्रणाम कर क्सरे भी आहा ले ली। जिस समय यु.जानुरा ग्रेपदी अपनी साम्र कुन्ती एवं अन्य 'महिलाओसे किहा लेनेके लिये आयी, उस समय अना:पुरमें बढ़ा कोलाइल हुआ। माता कुन्तीने शोकाकुल वाणीसे कहा—'बेटी! तुम खियोका यमें जानती हो। इस घोर संकटमें पढ़कर दु:स मत करना। तुम खर्च शील और



सदाबारसे सम्पन्न हो। इसलिये पतियोंके प्रति तुन्हारे कर्तव्यके सम्बन्धमें शिक्षा देनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। तुम त्वर्थ परम साध्वी, गुणवती और होनों कुलोंकी भूवण हो। निर्दोष प्रीपदी ! तुमने कौरवोंको शाप देकर भस नहीं किया, यह उनका सौधान्य और तुन्हारा सौजन्य है। तुन्हारा मार्ग निकाण्टक हो। मुहाग असल रहे। कुलीन सियाँ अचानक दुःस पड्नेपर घबराती नहीं । पतिव्रत-धर्म सर्वदा तुन्हारी रक्षा करेगा और सब प्रकारसे तुन्हारा सङ्गल होगा। एक बात तुमसे कहनी है। तुम वनमें रहते समय मेरे प्यारे पुत्र सहदेखका विशेष ध्यान रखना। कही उसे कष्ट न होने पार्व ।' माता कुनानि पाण्डवीसे कहा—'बेटा ! तुमलीग धर्मपराषण, सदाचारी, भक्त, पापरहित और देवताओंके पुजारी हो । तुपपर यह संकट कैसे आ पड़ा ? अवस्य ही यह प्रारब्धका दोव है। तुमलोगोंने तो ऐसा कोई अपराध किया नहीं। यह अवस्य ही मेरे भाग्यका दोष है; क्वोंकि तुम मेरी कोलसे निकले हो। अवश्य सद्गुण-सम्पन्न होनेपर भी तुन्हारे दुःस और संकटका यही कारण है। हा कृष्ण ! हा हास्काबीश ! हा प्रधो ! आप इस भयानक कष्ट्रसे मेरी और मेरे महातम युवोकी रक्षा क्यों नहीं करते ? आप अनादि और अनल है। जो आपका निरमार ध्यान करते हैं, उनकी आप रक्षा काते है—आपके सम्बन्धकी यह प्रसिद्धि इस समय पिक्या कैसे हो रही है ? येरे पुत्र धार्मिक, गम्भीर, यज्ञस्ती और पराक्रमी हैं। उनके ऊपर ऐसा कष्ट पड़ना उचित नहीं है। धगवन् ! इनपर दया कीजिये । हाच रे, नीति और रुपतहारमें कुञ्चल भीष्य, द्येण और कृपाचार्य आदि कुरुकुलके नायकोको उपस्थितिये ऐसी किपति कैसे आ गयी ? बेटा सक्तेत्र ! तू तो मुझे प्राणीसे भी अधिक प्यारा है। तू मुझे



छोड़कर कहीं मत जा। आ, आ; साँट आ।

याता कुनी अधीर होकर विलाप करने लगी। इनके करण-कन्दनसे लिन्न होकर पाण्डवीने उन्हें प्रणाम किया और वनकी ओर चले। विदुरतीने कुन्तीको दैवको प्रबत्तवा समझाकर ज्ञान किया और खर्च अत्यन अर्ल जितसे | मुँह इक्ष्यर रत्तकर इसी बतकी विना करती रहीं।

धीरे-धीरे उन्हें अपने घर से गये। कौरवकुलकी महिलाएँ हुत-सचार्ये द्रीपदीको ले जाना, उन्हें केश पकड़कर घसीटना आदि अत्याचार देसकर दुर्योधन आदिको निन्दा करने लगी और फफक-फफककर रोने लगीं। वे बहुत देसक अपना

## पाण्डवॉकी वनयात्राके बाद कोरवॉकी स्थिति

वैशायायनमी कहते हैं—जनपेकय ! राजा घृतराष्ट्र अपने पुर्वोका अन्याय सोचते-सोचते डड्डिप्र हो गये। एक क्षणके रिच्ये भी उन्हें शाप्ति नहीं मिलती थी। किसी प्रकार चैन न मिलनेपर उन्होंने विदुरके पास दूत भेजकर उन्हें बुलवाया। विदुश्त्रीके आनेपर उन्होंने पूछा—'विदुर ! कुन्तीनन्दन धर्मराज युधिष्ठिर, भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सबवेब, पुरोवित धीम्य और फ्वासिनी ग्रैपटी—ये सब किस प्रकार बनमें जा रहे हैं, इस समय उनकी कैसी बेहा है, यह सब में सुनना बरहता है।

विदुरजीने कहा—महाराज ! यह तो स्पष्ट ही है कि आपके पुत्रोंने क्रल-कन्द्रसे धर्मराजका राज्य और बैचन सीन लिया है। फिर भी विकास्त्रील धर्मराजकी बुद्धि धर्मसे विवालित नहीं हुई है। इसीसे वे कपटपूर्वक राज्यब्युत किये जानेपर भी आपके पुत्रीयर द्याका ही मान रखते हैं। वे अपने क्रीयपूर्ण नेबोको बंद किये हुए हैं। ऐसा इसलिये कि कही उनकी लाल-लाल आँखोंके सामने पड़कर कौरव भस्प न हो जाये। इसीसे धर्मराज पुधिष्ठिर अपना मुँह बखसे ब्काकर राक्षेत्रे चल रहे हैं। भीमसेनको अपने बाहुबलका बढ़ा अधियान है। वे अपनेको बेजोड् समझते हैं। इसलिये वे वनगमनके समय प्राह्मओंको अपनी बाँह फैला-फैलाकर दिखाते जा रहे हैं कि समयपर में अपने बाहुबलका जोहर दिशाडेगा । कुन्तीनन्दन अर्जुन धर्मराजके पीछे-पीछे धूल उड़ाते चल खे हैं। इस प्रकार वे इस बातकी सूचना दे रहे हैं कि युद्धके समय शतुओंपर कैसी बाण-वर्षा करेंगे ! इस समय जैसे व्या यूक अलग-अलग वह रही है, वैसे ही अर्जुन शतुओंपर अलग-अलग बाण-वर्षा करेंगे। सहदेवने अपने मुँहपर यूल यल रखी है। युधिष्टिस्के पीछे-पीछे चलकर मानो वे यह कह रहे हैं कि कोई मेरा मुंह न देलें। नकुलने तो अपने सारे शरीरमें ही धूल मल ली है। उनका अभिज्ञाय यह है कि मेरा सहज सुन्दर रूप देशकर कहीं मार्गकी कियाँ मोहित न हो जायें। ब्रीपदी इस समय रजस्वला है। वे एक हो वक पहने, केहा खोलकर रोते-रोते जा रही हैं। उन्होंने बलते समय बड़ा है कि

जिनके कारण मेरी यह दुर्दरा हुई है, उनकी सियाँ भी आकर्क केंद्रहर्वे वर्षे अपने सकनोंकी मृत्युसे दुःस्तित होकर इसी प्रकार इंकिनायुरमें प्रवेश करेंगी।' सबके आगे-आगे बल रहे हैं पुरोहित धीन्य। ये नैकेंद्रय कोणकी ओर कुनोंकी नोक करके चनदेवतासम्बन्धी साममनोका गायन कर रहे हैं। **उनका अभिप्राय यह है कि रणभूमिमें कौरसोके मारे जानेपर** इनके गुरु-पुरोहित भी इसी प्रकारके मजोका गान करेंगे।

'पाञ्चलोकी बनपात्रासे विकल होकर सभी नागरिक विलाप करते हुए कह रहे हैं कि 'हाय-हाथ | हमारे प्यारे समाद इस प्रकार करमें जा रहे हैं। कुरुकुरूके बहे-बुबोकी इस मूर्जताको विकार है। वे लोभवश धर्माता पाण्डवीको देशमें निकाल रहे हैं। हम तो इनके बिना अनाथ हो गयें। इन अन्याची कौरवोंके साथ हमारी कोई सहानुभूति नहीं रही।' प्रजा इस प्रकार किंगड़ रही है और तथर पाण्डवीके जाते ही आकाशमें किना मेचके हो विजली वमकी। पृथ्वी बरबरा गयी। बिना अभावस्थाके ही सूर्यप्रहण लग गया। नगरकी वाहिनो ओर उल्कापात हुआ। गीध, गीदह और कौए आदि यांसधक्री जीव देवालयों, बुजी, किलों और अटारियोपर मांस एवं हड्डियाँ इतको लगे। इन उत्पातीका फल है भारतबंदाका सत्यनाश । यह सब आपकी दुर्गतिका फल है ।' जिस समय विदुरजी बृतराष्ट्रसे इस प्रकार कह रहे थे, उसी समय देवर्षि नास्ट बाल-से ऋषियोके साथ यकायक वहाँ आ याचि और यह भयानक बात कड़कर चलते वने कि दुर्योधनके अपराधके फलनकरूप आजके जोदहवें कर्व भीमसेन और अर्जुनके हावों कुरुवंशका विनास हो

अब दुर्योचन, कर्ण और शकुनिने झेणाचार्यको ही अपना प्रधान आजय समझकर पाण्डवोंका सारा राज्य उन्हें सीप दिया। द्रोणाचार्यने कहा—'भरतवंशियो ! देक्ताओंके पुत्र हैं। उन्हें कोई मार नहीं सकता। यह बात सभी ब्राह्मण करते हैं। फिर भी धृतराष्ट्रके पुत्रोने मेरी शरण त्ये है। इसलिये इनके सहावक राजाओंके साथ में अपनी शक्तिके अनुसार इनकी पूरी-पूरी सहायता कलेगा। मैं शरणागतका त्याग नहीं कर सकता। इच्छा न होनेपर भी यह काम करना पढ़ रहा है। क्या कलै, देव ही सकसे बलवान् है। कौरवो! पाण्डवोंको वनमें भेजनेसे ही तुन्दारा काम पूरा नहीं हो गया। तुन्हें अपनी पलाईका प्रबन्ध शीध करना चाहिये। तुन्हारा राज्य स्थायी नहीं है। यह चार दिनकी चाँदनी है। ये पढ़ीका खिलवाड़ है। इससे पूलो मत। बड़े-बड़े यह करो। ब्राह्मणोंको दान दो। जो कुछ बने, सुख भोग लो। चौदहवें वर्ष तुन्हें बड़े कहमें पढ़ना होगा।

ग्रेणावार्यकरं कात सुनकर पृतराष्ट्रने कडा—'विदुर ।
गुरुजीका कहना ठाँक है। तुम पाण्डवांको लौटा लाओ। वदि
वे लौटकर न आवें तो उनको शब्ध, रच और सेवक सावमें
दे वी। ऐसा प्रवन्ध कर दो, जिससे मेरे पुत्र पाण्डव वनमें
सुनासे रहें।' यह कहकर वे एकान्तमें कले गये और विन्ता
करने लगे। उनकी साम लाखी बलने लगी और विन्त विदुल
हो गया। उसी समय सञ्जयने उनसे कहा कि 'महाराज!
आपने पाण्डवांको राजस्वृत करके बनवासी बना दिया।
उनका घन-वैभव और भूमि हत्रिया ली। अब आप शोक
वयों कर रहे हैं?' धृतराष्ट्रने कहा—'स्टुप्य! पाण्डवांसे वर
करके भी भला, किसीको सुन्त मिल सकता है? वे
यहक्षाल, बलवान और महारायों हैं।'

संजयने तानिक गर्न्मार होकर कहा—महाराज ! अब यह निश्चित है कि आपके कुलका तो नाश होगा ही, निरांह प्रजा भी न बचेगी। भीक्मपितामह, ग्रेजाचार्य और विदुश्जीने आपके दुरातमा पुत्र दुर्योधनको बहुत रोका। फिर भी उस निलंडाने पाण्डवोको प्रिय पत्नी धर्मपरायणा ग्रेपटीको समान्ये सुख्याकर अपमानित किया। विनाशकाल समीप आनेपर युद्धि मिलन हो जाती है। अन्याद्य भी न्यायके समान दीकाने लगता है। वह बात हदयमें इतनी बैठ जाती है कि मनुष्य अनर्वको खार्च और त्यार्थको अनर्थ देखने लगता है तथा मर मिटता है। काल डंडा मारकर किसोका सिर नहीं तोइता। उसका बल तो इतना ही है कि वह बुद्धिको विपर्गत करके

there was a new day of present or

परंको बुरा और बुरेको घला दिखलाने लगता है। आपके पुत्रोंने अधोनिजा, पतिव्रता, अविवेदीसे उत्पन्न सुन्दरी व्रीपदीको परी समामें अपमानित करके भयंकर युद्धको न्योता दे दिवा है। ऐसा निन्दनीय काम दुष्ट दुर्घोधनके अतिरिक्त और कोई नहीं कर सकता।

पुटराष्ट्रने कहा—सञ्जय ! मैं भी तो यही कहता है। डीपटीकी आर्त दृष्टिसे सारी पृथ्वी भस्म हो सकती है, हमारे पुड़ोंचे तो रक्ता ही क्या है ? उस समय धर्मचारिणी ग्रीपदीको सचामें अपमानित होते देखकर भरतवंशकी सभी क्रियाँ गान्यारीके पास आकर करूगक्रन्दन करने लगी थीं। ब्राह्मण भी हमारे विरोधी हो गये 🖁। वे सार्यकाल हवन न करके नागरिकोंके साथ उन्हीं बातोंको चर्चा करते हैं और दु:स्ती होते रहते हैं। जिस समय भरी सचामें डीपदीके क्ला सीचे गये थे, उस समय तुष्ठान आ गया । बिजली गिरी, उल्कापात हुआ । बिना अमावस्थाके ही सूर्यप्रहण लग गया। सारी प्रजा घवधीत हो गयी थी। रक्षकालामें आग लग गयी। मन्दिरोंकी ध्वजाएँ गिरने लगी । यज्ञशालामें सिवारिने 'हुऑ-हुऑ' करने लगी। गमे रेंकने लगे। ऐसे अपशकुन देखकर भीष्म, कृयाकार्य, सोमदत्त, बाह्रीक और ग्रेणाचार्य समाभवनसे उठकर बले गर्ये । बिदुरकी सम्मतिसे मैंने हौपदीको मुहमीगा बर दिया और पाण्डवोंको इन्द्रप्रस्य जानेकी अनुमति दे वी। उसी समय विद्युने युद्धासे कहा था कि हौपदीको अपमानित करनेके फलस्वरूप भरतवंशका नाश होगा। ग्रीपदी दैवके द्यारा उत्पन्न एक अनुपम लक्ष्मी है। वह पाण्डवीके पीछे-पीछे फिरती है। यह महान् अपमान और क्रेज़ पाणाव, पतुर्वजी और पाञ्चाल नहीं सहेंगे; क्योंकि इनके सहायक और रक्षक है सत्वप्रतिज्ञ भगवान् श्रीकृष्ण । बतुत समझा-सुझाकर विदरने हमारे कल्याणके लिये अन्तमे यही सम्मति दी कि आप सबके भलेके लिये पाण्डवांसे सन्य कर लीजिये। सम्रय ! विदुरकी बात धर्मानुकृत तो घी ही, अर्थकी दृष्टिसे भी कम रात्रभकी नहीं थी। परंतु मैंने पुत्रके मोहमें पड़कर उसकी प्रसन्नताके लिये उनकी बातकी उपेक्षा कर दी।

# संक्षिप्त महाभारत वनपर्व

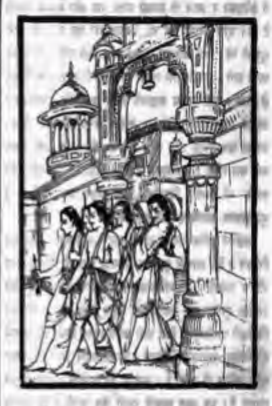
#### पाण्डवाँका वनगमन और उनके प्रति प्रजाका प्रेम

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्रतीं व्यासं ततो जयमुदीस्येत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्थरम् भगवान् श्रीकृष्ण, उनके दिख सत्ता नरस्थरम् नरस्य अर्जुन, उनकी स्त्रीत्म प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके बक्ता महर्षि वेद्व्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पत्तियोपर विजय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना वाहिये।

जनमंत्रयने पूछा—पहर्षे ! दुरात्या दुर्योचन, दुःशामन आदिने अपने मन्त्रियोकी सहायतासे कपट-कृतमें पाळ्योंको जीत रित्या। इतना ही नहीं, उन्होंने वैरधाळ बढ़ानेके लिये घला-बुरा भी कहा। तदनन्तर मेरे पूर्वज पाळ्योंने इस विपतिमें पड़कर किस प्रकार अपना समय वितापा, उनके साथ बनमें कौन-कौन गये ? वे बनमें कैसा बर्ताव करते थे, क्या मोजन करते थे और कहाँ रहते थे ? वनमें उनके बारह वर्ष किस प्रकार व्यतीत हुए ? परम सौधाण्यवती सत्यवादिनी राजकुमारी हौपदीने किस प्रकार वनके दुःशोको सहा ? आप इन सब बातोंका वर्णन करके मेरी उनकण्ठा शान्त कीनिये।

वैश्वमायनवीने कहा—जनमंत्रच ! महात्रमा पाण्डव दुरात्रमा दुर्घोषन आदिके दुर्ध्ववहारसे दुःख्वित और क्रोधित होकर अपने अख-शस्त्र और रानी डीपदीके साम्र हितानापुरसे निकल पड़े। वे हस्तिनापुरके वर्धमानपुरके साम्रनेवाले हारसे निकलकर उत्तरकी और चले। इन्द्रसेन आदि चीटह सेवक भी अपनी खियोंके साम्र शीव्रगामी रवॉपर सवार होकर उनके पीछे-पीछे चले। जब हस्तिनापुरकी वन्ताको यह बात मालूम हुई तो उसके दुःखका पारावार न रहा। सब लोग शोकसे व्याकुल होकर इकट्ठे हुए और निर्भयताके साम्र भीष्मियतामह, आचार्य द्रोण आदिकी निन्दा करने लगे। वे आपसमें कहने लगे—'दुरातमा दुर्योग्रन शकृति आदिकी



सहायतासे राज्य करना चाहता है। इसके राज्यमें हम, हमारा यंश, प्राचीन सदाचार और घर-हार भी सुरक्षित खेंगे—इसकी आशा नहीं है। राजा पापी हो और उसके सहायक भी पापी हो तो घला कुल-मर्यादा, आचार, वर्म और अर्थ कैसे यह सकते हैं? और उनके न रहनेपर सुरक्षकी तो आशा ही क्या हो सकती है। दुर्योधन एक तो अपने पुरुजनोसे हेब करता है। दूसरे वंशकी मर्यादा और अपने सुहद्-सम्बन्धियोंको भी त्याग चुका है। ऐसे अर्थ-खोलुप, धमण्डी और कुरके शासनमें इस पृथ्वीका ही सर्वनाश निक्षित है। आओ, हम सब वहीं चलकर रहे जहाँ हमारे प्यारे महात्या पाण्डव जाते हैं। वे दयालु, जितेन्द्रिय, यहात्वी और धर्मीनष्ट है। हस्तिनापुरकी जनता इस प्रकार आपसमें विचार करके वहाँसे चल पड़ी और पाण्डवोंके पास जाकर बड़ी नज़तासे हाथ जोड़ कहने लगी—'पाण्डवों! आपलोगोंका कल्याण



हो । आपलोग हमें हस्तिनापुरमें दुःल भोगनेके लिये डॉक्कर स्वयं कहाँ जा रहे हैं ? आपलोग जहाँ जायेंगे, वहीं हम भी क्रहेरो । जबसे हमें यह बात मालूम हुई है कि दुर्योधन आदिने बड़ी निर्देशतासे कपट-चूतमें हराकर आपलोगीको करणासी बना दिया है, तबसे हमत्सेम बहुत भयभीत हो गये हैं। हमें ऐसी अवस्थामें छोड़कर जाना डॉक्त नहीं है। हम आएके सेवक, प्रेमी और हितेथी हैं। कहीं दुशब्धा दुर्वोधनके कुराज्यमें हमारा सर्वनादा न हो जाय। आप जानते ही हैं कि 👺 पुरुवोंके साथ रहनेमें क्या-क्या डानियाँ हैं और सत्पुरुवोंके साव रहनेमें क्या-क्या लाभ हैं। जैसे सुगन्धित पुत्रोंके संसर्गसे जल, तिल और स्थान सुगन्धित हो जाते हैं वैसे ही मनुष्य भी मले-बुरेके संगके अनुसार मला-बुरा हो जाता है। दुष्टोंके संगसे मोहकी वृद्धि होती है और सत्पुरुवोंके साधसे धर्मकी । इसलिये बुद्धिमान् पुरुषोको चाहिये कि ज्ञानी, कुद्ध, दयातु, शान्त, जितेन्द्रिय और तपस्त्री पुरुवोका हो संग करें। कुरवेन, विद्वान् एवं धर्मपरायण पुरुषोकी सेवा और उनका सलीय साम्बोंके खाध्यायसे भी बढ़कर है। पापी पुस्कोंके दर्शन, स्पर्श, वार्तालाप करनेसे तथा उनके साथ बैठनेसे धर्म

और सदाचारका नाहा हो जाता है और ठप्रतिके स्थानपर अवनित होती है। नोखोंके संगसे मनुष्योंकी बुद्धि नष्ट होती है और सत्युक्त्योंके संगसे वह टक्त हो जाती है। पाण्डवो ! जगत्के गुप्त-से-गुप्त और श्रेष्ठ महात्याओंने मनुष्यके अध्युद्ध और नि:श्रेषम्के लिये जिन गुणोंकी आवश्यकता वतलायी है, लोक-व्यवहारमें जिन वेदोक्त आचरणोंकी आवश्यकता है, वे सब-के-सब आपलागोंमें विद्यमान है। इसलिये आप-जैसे सत्युक्तोंके साथ ही हमलोग रहना चाहते हैं, क्योंकि इसीमें हमारा कल्याण है।

प्रकर्क कर सनकर धर्मराज वृधिवान करा—मेरे पूजनीय और आदरणीय ब्राह्मणादि प्रजाजन ! वास्तवमें हमलोगोमें कोई गुज नहीं है, फिर भी आपलोग खेह और दशके वज्ञ होकर हममें यूण देश रहे हैं और उसका वर्णन कर रहे हैं--यह बड़े सी भाग्यकी बात है। मैं अपने भाइयोंके साथ आपरशेगोंसे प्रार्वना करता है, आप अपने प्रेम और कृपासे हमारी बात स्बोकार करें। इस समय इतिनापुरमें पितानह भीषा, राजा कृतराष्ट्र, यक्तमा विदुर, हमारी माता कुन्ती और गान्धारी तथा इमारे सभी सगे-सम्बन्धी सुहद् निवास कर रहे हैं। जैसे हमारे किये आयलोग दुःसी हो रहे हैं, मैसे ही उनके हदयमें भी ऋहा कोक—बड़ी केदना है। आपलोग हमारी प्रसन्नताके लिये वहाँ लौट जाइये और उनका पासन-पोषण और देख-रेस कीतिये। आपलोग बहुत दूरतक आ गये, अब आगे न बले। मेरे जो सकर-सम्बन्धी आपलोगोंके पास धरोहरके कपमें रखे हुए हैं, उनके साथ प्रेयका म्यवहार करें। मैं आपलोगोंसे अपने हृद्यकी सबी बात कह रहा हूँ। उन लोगोंकी रक्षा ही मेरा सकसे बड़ा काम है। आपलोगीके वैसा करनेसे मुझे बड़ा सन्तोष होगा और मैं उसे अपना ही सतकार समझूँगा।

निस समय धर्मराज युधिहिरने अपनी प्रजासे यह बात कही, जर समय सब लोग कहे आर्तकासे 'हाय ! हाय !!' पुकार उठे । पाण्डवोंके गुण, स्वभाग आदिका स्मरण करके उनकी आकुलताको सीमा न रही और ये हच्छा न रहनेपर भी पाण्डवोंके आजहसे लीट आये । जब पुरजन लीट गये, तब पाण्डव रवपर सकार होकर गङ्गा-तटपर प्रमाण नामक बहुत कहे करगदके पास आये । उस समय सन्द्र्या हो चली थी । वहाँ उन्होंने हाच-पुँड धोया और केतल जलपान करके ही वह रात बितायो । उस समय बहुत-से ब्राह्मण प्रेमवश पाण्डवोंके पास आये, उनमें बहुत-से अग्निहोजी ब्राह्मण भी थे । उनकी पाळतीमें बैठकर पाण्डवोंने विभिन्न प्रकारकी चर्चा करते हुए वह रात बिता दी ।

#### धर्मराज युधिष्ठिरका ब्राह्मणोंसे संवाद और शौनकजीका उपदेश

वैशामाधनमाँ कहते हैं—जनमेजय ! रात बीत गयी। पाण्डल नित्यकर्मसे निवृत्त हुए। जब उन्होंने वनमें जानेकी वाधिक्रिस्ने कहा—'महात्पाओं ! इस समय हमारा राज्य, लक्ष्मी और सर्वस्य राष्ट्रओने छीन लिया है। हम कन्द्-यूक-पातका भोजन काते हुए चनमें निवास करने जा रहे हैं। वनमें बड़े-बड़े विक्र और बाधाएँ हैं। इसलिये आपलोगोको वहाँ बढ़ा कह होगा। इसलिये आपलोग अब अपने-अपने अभीष्ठ स्वानको जाये।' ब्राह्मणोने कहा--'राजन् । प्रेमके कारण इपल्येग आपके साथ रहना चाहते हैं। हमें आप अपने पास रखनेकी कृपा क्रीजिये। धर्मराज ! इपारे पालन-पोषणके सम्बन्धमे आप तनिक भी किन्ता न करें; हम अपने-आप अपने भोजनका प्रबन्ध कर लेंगे और आपके साथ वनमें रहेंगे। वहाँ बढ़े प्रेमसे अपने इष्ट्रेकका ब्यान करेंगे, क्य करेंगे, पूजा करेंगे; उससे आपका कल्याण होगा। वहाँ सुन्दर-सुन्दर कथाएँ सुनाकर बड़े सुलसे वनमें क्वितेंगे।' बर्मराजने कहा— 'महात्माओ ! आपलोगोंका कहना ठीक है। मैं सर्वदा ब्राह्मणोमें ही रहता बाहता हैं; परेतु इस समय मेरे पास धन नहीं है, इसलिये लाबारी है। धला, मैं यह बात कैसे देख सकुँगा कि आपलोग सर्थ अपने घोजनका प्रकटा करें। हाय ! हाय ! मेरे कारण आयलीगोंको किलना कर होगा !"

जब धर्मराज पुधिप्रिरने इस प्रकार शोक प्रकट किया और उदास होकर पृथ्वीपर बैठ गये, तब आत्यक्रानी श्रीनकने उनसे कहा—'राजन् ! अज्ञानी यनुष्योंके सामने प्रतिदिन सँकड़ों और हजारों शोक तथा पापके अवसर आया करते हैं. ज्ञानियोके सामने नहीं। आप-जैसे सत्युक्त ऐसे अवसरोसे कर्म-बन्धनमें नहीं पहते। वे तो सर्वदा मुक्त ही रहते हैं। आपकी चित्तवृत्ति यम, नियम आदि अहाहुन्योगसे परिपृष्ट है। श्रुति और स्पृतिके ज्ञानसे सम्पन्न है। आपकी-जैसी अटल बुद्धि जिसे प्राप्त है वह सम्पत्तिके नारासे, अत्र-क्खके न मिलनेसे, चोर-से-घोर विपत्तिके समय भी दुःशी नहीं होता। कोई भी प्रारीरिक अथवा मानसिक दु: स उसे प्रमावित नहीं कर सकता। महात्या जनकने जगतको ज्ञारीरिक और मानसिक दुःलसे पीड़ित देखकर उसकी शासिके लिये यह बात कही थी। आप उनके बचन सुनिये। प्रारीरके दःसके चार कारण है-रोग, इ.स्ट बस्तुका स्पर्श, अधिक परिचय और अभिरुष्टित बस्तुका न मिलना। इन निमित्तोसे मनमें चिन्ता हो जाती है और मानसिक द:ल हो शारीरिक द:लका स्रम धारण कर लेता है। लोहेका गरम गोला यदि घडेके

जलमें डाल दिया जाय तो यह जल भी गरम हो जाता है। वैसे ही मानसिक योहासे प्रारीर भी व्यक्ति हो जाता है। इसलिये जैसे जलके द्वारा अधिको शान्त किया जाता है, वैसे ही ज्ञानके द्वारा मनको ज्ञान्त रकता चाहिये। मनका दुःस मिट वानेपर प्रारीरका दु:स भी मिट जाता है। मनके दु:सी होनेका कारण है खेड़ । खेड़के कारण ही पनुष्य विश्ववीमें फैसता है और अनेको प्रकारके दु:सा घोगने रुगता है। लेहके कारण ही दुःल, पय, शोक आदि विकारोंकी प्राप्ति होती है। लेलेक कारण ही विक्योंकी सत्ताका अनुसव होता है और फिर इनमें राग हो जाता है। विषयोंके किस्तन और रागसे भी बढ़कर केंद्र ही है। जैसे लोडरकी आग सारे युक्तको जला डालती है, वैसे ही बोड़ा-या ची राग धर्म और अर्थका सत्यानात कर देता है। दिवारोंके न जिल्लीयर जो अपनेको त्यागी कहता है, का त्यांची नहीं है। बारतवर्षे सका त्यांची तो वह है, जो विक्वोंके मिलनेयर भी उनमें केंब-तृष्टि करता है और उनसे तुर राजा है। जिस्क पुरुष हेपरहित भी होता है। इसलिये उसे क्षपी कर्मकवानमें नहीं बेंधना पहला। जगतुमें पित्र और धनका संद्र्य तो काना काहिये, परंतु उनमें आसक्ति नहीं करनी वाडिये । विचारके द्वारा खेतका त्याप होता है। जैसे क्रमलके दलपर जल अटल नहीं रह सकता वैसे ही विश्वेकी, पगवताप्तिके इक्का और आत्य-ज्ञानी पुरुषके वित्तमें सेह न्त्री दिक सकता । विषयके दर्जनसे उसमें रमणीय-बृद्धि होती 🕯 : फिर क्रियता मालुम होने लगती 🖁 । उसे लेनेकी इच्छा होती है। यिल जानेपर उसकी खाट लग जाती है और बार-बार उसे पानेको तुच्या होती है। यह तुच्या ही समस्त पापीका मूल है। खेगकी जननी है। अधर्मसे पूर्व और पर्यक्रर है। मूर्ल इसका त्याग नहीं कर सकते । यहे होनेपर भी यह यूडी नहीं होती । यह प्रतिरके साथ मिटनेवाली श्रीमारी है । इसका खाग करनेसे ही सका सुख प्राप्त होता है। जैसे लोहेके भीतर प्रवेश करके आग उसका नाश कर देती है, वैसे ही प्राणियोंके इदवमें प्रवेश करके यह तृष्णा भी उनका नाश कर देती है और रूपे कभी नहीं मिटती। जैसे ईंधन अपनी ही आगसे घर हो जाता है, वैसे हो त्येभी पुरुष खाभाविक खोधसे ही नष्ट हो जाता है। जैसे प्राणियोंके सिरपर मृत्युका भव सर्वदा सकार राहा है वैसे हो बनी पुरुषोंको राजा, जल, अग्रि, चोर और कुटुन्बका भय सदा ही बना रहता है। जैसे मांसको आकारामें पक्षी, चूमिपर हिसक बीव और बलमें मगर-मच्छ ला जाते हैं वैसे हो धनो पुरुषके धनको भी सब कहीं दूसरे लोग ही घोगा करते हैं। मुखाँकी तो बात ही क्या बड़े-बड़े बुद्धिमानोंके लिये भी धन अनर्थका ही कारण है। वे धनसे सिद्ध होनेवाले फलोंके लिये कर्ममें लग जाते हैं और अपना धन लोध, मोह, कंजुसी, धमण्ड, हेकडी, धय और ब्हेगको बहानेवाले हैं। धनके पैदा करनेमें, रक्षा करनेमें और सर्च करनेमें भी बड़ा दु:स सहना पड़ता है। बनके लिये लोग एक-दसरेके प्राण ले लेते हैं। यदि धन अपने पास इकड़ा हो जाय तो वह पाले हुए प्रानुके सपान है। उसको छोड़ना भी कठिन हो जाता है। धनकी बिन्ता करना अपना नाहा करना है। इसीसे अज्ञानी सर्वदा असन्तह रहते हैं और ज्ञानी सन्तृष्ट । धनकी प्यास कभी बुझती नहीं । उसकी ओरसे मुँह मोड लेना ही परम सुल है। सदा सन्तोष ही परम शान्ति है। धर्मकर ! जवानी, सुन्दाता, जीवन रखोंकी राशि, ऐसर्व और प्रिय बस्तु तथा व्यक्तियोंका समागम—सभी अनित्य ै । बुद्धिमान् पुरुष उन्हें कभी नहीं बाइता। इसलिये उचित यह है कि सब प्रकारके संबद्ध-परिपद्वका परित्याग कर है; और त्याग करनेके कारण जो कुछ भी कुछ उठामा पढ़े, प्रसक्तामे उठावे। अबतक जगत्में बोई भी संप्रद्धे अपने संप्रद्रके कारण सुर्शी नहीं देखा गया है। इसलिये धर्माका पुरुष उसी यनुष्यकी प्रशंसा करते हैं, जो धारबासे प्राप्त बस्तुमें ही सन्तुष्ट है। धर्म करनेके लिये भी बन कमानेकी अपेक्षा न कमाना ही अच्छा है। जब अनमें कीवाइको योग ही पहेगा तो उसको छुआ ही क्यों जाय ? धर्मराज ! इसलिये आप किसी भी वस्तुकी इच्छा मत जीजिये। यदि आप अपने धर्मपर भटल रहना चाहते हो तो धनकी इच्छा सर्वेचा त्याग दें।"

वृद्धिहरने कहा—ब्राह्मणों ! मैं इसलिये धन नहीं बहुता कि उसका खर्च उपभाग करें । मैं तो केवल ब्राह्मणोंका धरण-पोषण बाहता हूँ। मेरे बिलमें धनका लोच तनिक भी नहीं है। महास्पन् ! मैं पाणुवंशी गृहत्व हूँ। ऐसी अवस्वामें अनुयाधियोंका पालन-पोषण करें न करें । गृहत्व पुरुषकें भोजनमें सभी प्राणी हिस्सेदार हैं। गृहत्वके लिये वह धर्च है कि वह संन्यासी आदि उन लोगोंको घोजन करावे, नो अपने हाथसे अन्न नहीं पकाते। सत्पुरुषोंके घरमें विनकोंके आसन, बैठनेके स्थान, जल और मीठी बातका कभी अभाव नहीं होता। दुःखींको सोनेके लिये शब्या, बके-मदिके लिये बैठनेको आसन, प्यासेको पानी और मुलेको घोजन तो देना ही बाहिये। यह सनातन धर्न है कि जो अपने पास आवे, अने प्रेमभरी दृष्टिसे देखे। मनसे उसके प्रति सन्दाव करे। मधुर बाणीसे बोले और उटकर आसन दे। अतिबिको आता हुआ देखकर अगवानी और सत्कार तो करना ही चाहिये। जो

गृहस्य अग्रिहंत्र, गी, जातिवारं, अतिथि, पाई-कयु, श्री-युत्र और सेत्रकोका सरकार नहीं करता उसे वे जरस द्वालते हैं। गृहस्य देखता और पितरोंके लिये पोजन बनावे। उन्हें अर्पण किये बिना अपने काममें नहीं लाना चाहिये। कृते, खाण्डाल और पहिंचोंके लिये भी निकास दे। यह द्वालकैक्ट्रेय कर्म है। बलिकैक्ट्रेय करके और दूसरोंको विलाकर खाना ही अमृतभोजन है। अतिथिको प्रेमकी दृष्टिसे देखे, पनसे उसका घला चाहे, सत्य और पीठी वाणीसे क्षेत्रे, हायोसे उसकी सेवा करे और जानेके समय उसके पीठी-पीठी करें। इसका नाम पश्चदिक्षण यह है। कोई अनवान पनुष्य बका-पींटा पार्गमें चला आ रहा हो तो उसे वाई प्रेमसे लिल्वाना-पित्राना चाहिये। यह महान् पुष्य कार्य है। जो पुरुष गृहस्वाहसमें एकर इस प्रकारका व्यवहार करता है, वही अपने धर्मका उपदेश कैसे कर रहे हैं ?

डोरकजोने कहा—सचयुव इस जगतुकी चाल उत्परी है। आप-वेरो रात्पुरुष इसरोको जिलाये बिना सर्व साने-पीनेपे संबोध काते हैं और दूक्तोग अपना पेट भरनेके लिये इसरोका इक भी जा जाते हैं। इन्त्रियों बड़ी बलवान हैं, मनुष्प उनके फंट्रेमें फैसकर ऐसा गृह हो जाता है कि उसे मार्ग-कुमार्गका ज्ञान नहीं रहता। जिस समय इन्द्रिय और विषयोका संयोग होता है, उस समय पूर्वकालीन संस्कार मनके कार्यों जायन हो जाते हैं। मन जिस इन्द्रियके क्वियके पास जाता है, इसीको भोगनेके रिज्ये उत्सुकता हो जाती है और प्रपन्न भी होने रूगता है। संकल्पसे कामना उत्पन्न होती है और विक्योंका संयोग रहता ही है। इन खेनोंसे पुरुष विका हो जाता है और सपके लोचसे पतिहेके समान आगमें गिर पहला है। वह अपनी वासनाके अनुसार रसनेन्द्रिय और जननेद्रियके घोगोंचे इस प्रकार पुल-पिल जाता है कि उसे अपने-आपको भी बाद नहीं रहती। अज्ञानके कारण कामनाएँ, कामनापूर्ति होनेपर तृष्णा, तृष्णाके कारण अनेकों प्रकारके बचित-अनुचित कर्म होने लगते हैं। फिर तो कर्मकि अनुसार अनेक योनियोपे घटकना अनिवार्य हो जाता है। बहासे लेकर तिनकेतक जलबर, बलबर और नथबर प्राणियोर्थे उसे बक्त काटना पहला है। यह गति तो बुद्धिहीन विषयासक प्राणियोंकी होती है। जो लोग अपने बेह कर्तव्यका पालन करते हैं और जगतक चक्ररसे पुक्त होना बाहते हैं, उन बुद्धियानोंकी बात सुनिये ! कर्म करो और कर्म होह हो, ये होनों ही बातें वेदाजा हैं। इसलिये कर्मके अधिकारी वेदाता समझकर ही कर्म करें और उसका त्याग करनेवाले भी वेदाज्ञा समझकर हो उसका त्यान करें। कर्म करने और न करनेका—प्रवृत्ति और निवृत्तिका आवह अपनी वृद्धिके अभिमानपर नहीं करना चाहिये। धर्मके आठ मार्ग हैं—यज्ञ, अध्ययन, दान, तपस्य, सन्य, क्षमा, इन्द्रियनिष्ठह और निल्गेंभता; इनमें पहले चार कर्मस्य हैं और पिछले चार मनोभावकय। इनका अनुहान भी कर्तव्यवृद्धिसे अभिमान छोड़कर ही करना चाहिये। जो लोग संसारपर विजय प्राप्त करना चाहते हैं, उन्हें भलोगीति इन निषमोंका

पालन करना व्यक्तिये— शुद्ध संकल्प, इन्द्रियोंपर नियन्त्रण, ब्रह्मचर्ष, अहिंसा आदि तत, गुस्देवकी सेवा, भोजनकी शुद्धि और नियमितता, सत्-द्राखोंका श्रद्धापूर्वक स्वाध्याय, कर्मफलका परित्याग और जित्तनिरोध। इन्हीं नियमोंके पालनसे बड़े-बड़े देवता अपने-अपने अधिकारमें स्थित हैं। धर्मरात ! आप भी इन नियमों और तपस्थाके हारा ऐसी सिद्धि प्राप्त कोंकिये, जिससे ब्राह्मणोंके भरण-पोषणकी शक्ति प्राप्त हो जाय।

## पुरोहित धौम्यके आदेशानुसार युधिष्ठिरकी सूर्योपासना और अक्षयपात्रकी प्राप्ति

वैशम्यायनवी कहते हैं-जनपेजय ! जीनकजीका यह डमोहा सुनकर धर्मराज पुचिष्ठिर अपने पुरोहित धौम्यके फस आ गये और अपने भाइयोंके सामने ही इनसे कहने लगे-'भगवन् ! बेदोंके बड़े-बड़े पाखर्सी ब्राह्मण भेरे साव-साव यनमें चल रहे हैं। उनके पालन-योषणकी मुक्रमें सामर्था नहीं है, इससे में बहुत दु:सी हैं। न तो में उनका पालन-पोचल ही कर सकता है और न उन्हें छोड़ ही सकता है। ऐसी परिनिश्चतिमें मुझे क्या करना चाड़िये, आप कृपा करके यह बतलाइये ।' बर्मराज युधिशिस्का प्रश्न सुनकर पुरोहित बीन्यने योगदृष्टिसे कुछ समयतक इस विषयपर विकार किया। तदननर धर्मराजको सम्बोधन करके कहा—'धर्मराज I मृष्टिके प्रारम्पमे जब सभी आणी चूलसे व्याकुल हो खे थे, त्रव भगवान् सूर्यने द्या करके पिताके समान अपने किरण-करोसे पृथ्वीका रस शीचा और किर दक्षिणायनके समय उसमें प्रवेश किया। इस प्रकार जब उन्होंने क्षेत्र तैयार कर दिया, तब चन्द्रमाने उसमें ओवधियोका बीज डाला और उसीके फालस्वकप अन्नकी उत्पत्ति हुई । उसी अन्नसे प्राणियाँने अपनी भूख मिटायी। धर्मराज । क्ज़नेका तात्मर्य यह है कि सूर्यकी कृपासे अन्न उत्पन्न होता है। सूर्य ही समस प्राणियोंकी रक्षा करते हैं। वही सबके पिता है। इसलिये तुम भगवान् सूर्यकी ज्ञरण बहुण करो और उनके कृपाणसादसे ब्राह्मणोंका योषण करो ।'

पुरोष्ट्रित धौम्बने धर्मराजको सूर्यकी आराधन-पद्धति बतलाते हुए कहा—'मैं तुन्हें सूर्यके एक सौ आठ गम बतलाता हूँ। सावधान होकर अवण करो—सूर्य, अर्चमा, धरा, त्वहा, पूथा, अर्क, सविता, रवि, गमिलमान, अञ, काल, मृत्यु, बाता, प्रभाकर, पृथ्वी-जल-तेव-वायु-आकास-स्वरूप, सोम, बृहस्यति, हुक, बुध, मंगल, इन्द्र,

विवन्तान, दीसांशु, सुचि, सीरि, शनेक्षर, ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, कन्द, यम, केंद्रुत अग्नि, जाठर अग्नि, ऐन्यन अग्नि, तेजस्यति, धर्यभ्यय, बेट्यन्तां, बेट्यङ्ग, बेट्वाइन, सस्य, ब्रेसा, ह्मार, कलि, कला, करहा, मुहूर्त, क्षपा, याम, क्षण, संवतसकर, अवस्य, कालवळ, विभावसु, शावत पुरुष, योगी, व्यक्त, अव्यक्त, सनातन, कालाध्यक्ष, प्रनाध्यक्ष, विकुक्तमां, तमोनुद, वरुण, सागर, अंदा, जीमृत, जीवन, अरिक्क, धुताक्षेय, धृतपति, सर्वतोकनपक्षत, स्वक्ष, संवर्तक बाद्धि, सर्वादि, अलोलुप, अनन्त, कपिल, भानु, कामद, सर्वतोमुल, इत्य, विशाल, वरद, सर्वधातुनिवेधिता, मन, सुरर्ज, जूनादे, श्रीध्रग, प्राणधारक, बन्वन्तरि, ब्र्यकेतु, आविदेव, अदिनिपुत्र, हाद्याख्या, अरविन्दाहा, माता-पिता-पितामङ्ग-स्वस्य, सर्गद्वार, प्रजाह्वर, मोक्षक्वर, विविष्टप, देकतां, प्रशासात्मा, विश्वातमा, विश्वतोपुस, चराचरातमा, सूह्म्यात्मा, गेलेच और कर्तव्यान्तितः। धर्मराजः। अधित तेजस्वी एवं कीर्तन करने योग्य भगवान् सूर्यके ये एक सी आठ नाम है। सार्व ब्रह्माजीने इनका वर्णन किया है। इन नामोका उचारण करके भगवान् सूर्यको इस प्रकार नमस्कार करना बाहिये। समस्त देवता, पितर और यहा जिनकी सेवा करते हैं, असुर, राष्ट्रस और सिद्ध जिनकी बन्दना करते हैं, तपाचे हुए सोने और अफ्रिके समान जिनकी कान्ति है, उन घगवान् मातकरको मैं अपने हितके लिये प्रणाम करता है। ओ यनुष्य सूर्योदयके समय एकात्र होकर इसका पाठ करता है उसे खी, पुत्र, धन, स्त्रोंकी राशि, पूर्वजन्मका स्मरण, धैर्य और श्रेष्ठ बुद्धिकी प्राप्ति होती है। जो मनुष्य पवित्र होकर सुद्ध और एकाय मनसे भगवान् सूर्यकी इस स्तुतिका पाठ करता है, वह समल शोकोंसे मुक्त होकर अभीष्ट वस्तु प्राप्त करता है।

्पुरोहित धोम्पकी यह बात सुनकर संयमी एवं दुवजरी धर्मग्रजने शास्त्रोक्त सामवियोसे भगवान् सूर्यकी आराधना और तपाया की। वे स्नान करके पगवान् सूर्यके सामने ऋड़े हुए और आवमन, प्राणायाम आदि करके भगवान् सूर्यकी मृति करने लगे। युधिष्ठिरने कहा—'सृद्धिष । आप सारे जगत्के नेत्र हैं। समस्त प्राणियोंके आत्मा हैं। आप ही समस प्राणियोंके मूल कारण और कमीनहोंके सदाबार है। सांस्थनिष्ठा और योगनिष्ठाके उपासक अन्तमें आपको ही प्राप्त होते हैं। आप मोक्षके जुले द्वार हैं और मुमुक्तुओंके परम आश्रय हैं। आप ही समस्त लोकोंको धारण करते, प्रकादात करते, पवित्र करते तथा बिना किसी सार्थके पालन करते हैं। अबतकके बड़े-बड़े प्रतियोंने आपकी पूजा की है और अब भी चेदत ब्राह्मण अपने शास्त्रोता मन्त्रोके हुए समयपर आपका उपत्थान करते हैं। सिद्ध, चारण, गन्धर्व, यक्ष, गुह्मक और पत्रन आपसे कर प्रतान करनेकी अधिकाषासे आपके दिल्प रखके पीछे-पीछे चलते हैं। तैतीस देवता, विश्वेदेव आदि देवगण, उपेन्द्र और महेन्द्र भी आपकी आराधनासे ही सिद्ध हुए हैं। विद्याधर कल्पवृक्षके पुन्नोसे आपकी पूजा करके अपना मनोरब सफल करते हैं। गुझक, पितर, देवता, मनुष्य, सभी आपकी पूजा करके गोरवान्तित होते हैं। आठ वसु, उनबास मतद्गण, न्यान्द्र न्ड, साध्यनण और वालसिल्य आदि सभी आपकी आरायनासे बेक्काको प्राप्त हुए हैं। ब्रह्मलोकसे लेकर पृथ्वीपर्यन्त समस्त लोकोये ऐसा कोई भी प्राणी नहीं, जो आपसे बढ़कर हो । यों तो बहुत बड़े-बड़े शक्तिशाली जगत्में निवास करते हैं, परंतु आपके प्रभाव और कान्तिके सामने वे नहीं ठहर सकते । किउने धी ज्बोतिर्मय पदार्थ है, वे सब आपके अन्तर्गत है। आप समात न्योतियोंके स्वामी हैं। सत्य, सत्त्व और सभी साल्किक भाव आपर्ये ही प्रतिष्ठित है। भगवान् विष्णु विस बक्क द्वारा असुरोका प्रमण्ड चूर्ण करते हैं, वह आपके ही अंशसे बना हुआ है। आप प्रीष्प ऋतुमें अपनी किरणोंसे समल ओवबि, रस और प्राणियोंका तेज खाँच लेते हैं और वर्षा प्रशुपे लीटा देते हैं; वर्षा ऋतुमें आपकी ही बाहुत-सी किरणें तपती हैं. जलाती हैं और गर्जती हैं। वे ही बिजली बनकर बमकती हैं और बादलोके रूपमें बरसती भी हैं। जाड़ेसे ठिठुरते हुए पुरुवको अग्निसे, ओइनोसे और कंबलोसे वैसा सुख नहीं पिलता जैसा आपकी किरणोंसे मिलता है। आप अपनी रदिमयोंसे तेरह द्वीपवाली पृथ्वीको प्रकादात करते हैं। आप बिना किसीकी सहायताकी अपेक्षाके तीनों त्येकोंके हितमें लगे रहते हैं। यदि आपका उदय न हो तो सारा जनत् अन्या

हो जाय। धर्म, अर्थ और कामसन्दर्भा कमेंमि किसीकी प्रवृत्ति हो न हो। ब्राह्मणादि द्विजाति-संस्कार, यह, मन्त्र, तपस्या और वर्णाक्रमोचित कर्म आपकी कृपासे ही करते हैं। ब्रह्मका एक दिन एक हवार युगका होता है। उसके आदि-अन्तके विधाता भी आप ही है। मनु, मनुपूत्र, जगत्, मनुख, मन्वन्तर और ब्रह्मादि समझेकि भी खामी आप ही हैं। प्रलबका समय आनेपर आपके क्रोबसे ही संवर्तक अग्रि प्रकट होता है और तीनों लोकोको जलाकर आपमें स्थित हो जाता है। आपकी किरणोंसे ही रंग-बिरंगे ऐरावत आदि मेध और विवक्तियाँ पैदा होती हैं तथा प्रलय करती है। आप ही बाख क्य बनाकर छदस आदित्योंके नामसे प्रसिद्ध हैं। प्रात्तवके समय सारे समुद्रका जल आप अपनी किरणोंसे सुका लेते हैं। इन्द्र, विष्णु, तह, प्रजापति, अप्ति, सूदम मन, प्रमु, सत्वत बढ़ा आदि आपके ही नाम हैं। आप ही हंस, सर्विता, भानु, अंशुमाली, क्याकपि, विश्वस्थान्, मिहिर, पूषा, मित्र तथा धर्म हैं। आप ही सहस्रादिम, आदित्य, तपन, गोपति, मार्तण्ड, अर्थः, रवि, सूर्यं, इत्स्थ्य एवं दिनकर हैं। आप ही दिवाकर, सप्तसंति, धामकेशी, विरोधन, अरचुगामी, तमोझ और हरिताश्व कहरतते हैं। जो सप्तमी अवना नहीके दिन प्रसन्नता और घेकिसे आपकी पूजा करता है तथा आंकार पहीं करता, उसे लक्ष्मेंकी प्राप्ति होती हैं। जो अनन्त्र विलसे आपकी पूजा और नमस्कार करते हैं उन्हें आबि, व्याबि तथा आपत्तियाँ नहीं सताती। आपके धक समल रोगोंसे रहित, यापोंसे युक्त, सुखी और विश्लीवी होते है। हे अन्नप्ते ! मैं अद्धापूर्वक सबको अन्न देना और सबका आतिच्य करना वाहता 🜓 मुझे अन्नकी कामना 🖣 । आप कृपा काके मेरी अभिलाषा पूर्ण कीविये । आपके चरणोमें रहनेवाले माठर, अक्षण, दण्ड आदि उन अनुषरोको मैं प्रणाम करता हूँ जो वज्ञ, जिजली आदिके प्रवर्तक हैं। क्षुमा, मैत्री आदि अन्य पूतपाताओंको भी मैं प्रणाम करता है। ये पुत्र श्चरणायत की रक्षा करें।

जब धर्मराज युधिष्ठिरने भूवनधास्तर भगवान् अंशु-मालंकी इस प्रकार स्तृति की, तथ उन्होंने प्रसत्र होकर अपने अधिके समान देशीयामान श्रीविष्ठहरो उनको दर्शन दिया और कक् — 'युधिष्ठिर ! तुम्हारी अधिलावा पूर्ण हो । मैं बारह ठवंठक तुमों अञ्चयन कलेया । देखो, यह तकिका वर्तन मैं तुमों देता हूँ । तुम्हारे रसोईधरमें जो कुछ फल, मूल, शाक आदि चार प्रकारकी भोजनसामग्री तैयार होगी वह तबतक अङ्गय रहेगी जबतक होपदी परसती रहेगी । आवके चौदहवें वर्षी तुमों अपना राज्य मिल जायगा भे इतना कहकर



भगवान् सूर्यं अन्तर्धांव हो गये।

जो पुरुष संयम और एकायताके साथ किसी अधिकावासे इस स्तोतका पाठ करता है, भगवान् सूर्य उसकी इच्छा पूर्ण करते हैं। जो बार-बार इसका धारण और अवण करता है उसे उसकी अधिकावाके अनुसार पुत्र, धन, विद्या आदिकी प्राप्ति होती है। सी, पुरुष कोई भी दोनों समय इसका पाठ करे तो भोर-से-धोर संकटसे भी छूट जाता है। यह सुति ब्रह्मासे इन्नकों, इन्तसे नारवकों, नारदसे भीग्यको और धौम्यसे पुषिष्ठिरको प्राप्त हुई थी। इससे सुधिष्ठिरकी सारी अधिकायाएँ पूर्ण हो गयी। इस स्तोत्रके पाठसे संवामधे किनय और धनकी प्राप्ति होती है, सारे पाप छूट जाते हैं और अन्तमें सुधीकोकी प्राप्ति होती है।

वनमंत्रय ! इस प्रकार धर्मराज युधिष्ठिरने भगवान् सूर्यसे वर प्राप्त किया । तदननर जलमे बाहर निकलकर पुरिहित धौम्यके करण प्रकाइ तिये और भाइयोका आत्मिन्न किया । तदननर वह प्रज डोपदीको दे दिया । रसोई तैयार हुई । वोद्य-सा प्रकाण हुआ अस भी जर पासके प्रभावसे बढ़ बाता और अक्षय हो जाता । जासि धर्मराज युधिष्ठिर प्राप्तणोको भोजन कराने लगे । धर्मराज युधिष्ठिर प्राप्तणोके भोजनके प्रधात भाइयोको तिस्ताकर तब प्राप्ते बले हुए अमृतके समान अम्रका भोजन करते । युधिष्ठिरके बाद होपदी भोजन करती । तब उस पासका अस समाप्त हो जाता । इस प्रकार युधिष्ठिर भगवान् सूर्यसे अक्षय पात्र प्राप्त करके प्राप्तणोकी आधित्यवा पूर्ण करने तने । पार्मेपर यह होने तने । कुछ दिनोके बाद उन्होंने सबके साथ काम्यक वनकी पात्रा करें।

## धृतराष्ट्रके क्रोधित होनेपर विदुरका पाण्डवोंके पास जाना और उनके बुलानेपर लौट आना

वैदान्यायनमां कहते हैं—जनयेनय । जब पाण्डव कनमें वाले गये; तम प्रमावश्च धृतराष्ट्रके वित्तमें नहीं बहिमता और जलन होने लगी। उन्होंने परम ज्ञानसम्पन्न बर्मालम विदुत्तकों बुलाया और उनसे कहा—'भाई विदुर । तुन्हारी बुद्धि महातमा शुक्रावार्थके समान शुद्ध है, तुम सुक्य-से-सुक्य और श्रेष्ठ धर्मको समझले हो। कौरव और पाण्डव तुन्हारा सम्पान करते हैं और दोनोंके प्रति तुन्हारी समान दृष्टि है। अब तुम कोई ऐसा उपाय बतलाओ, जिससे दोनोंका ही हिल-साधन हो। अब पाण्डवांके बले जानेपर पुढ़ो क्या करना वाहिये ? प्रजा किस प्रकार हमलोगोंसे प्रेम करे ? पाण्डव भी कोचित होकर हमलोगोंसी कोई हानि न कर सके, ऐसा उपाय तुम बतलाओ।'

विदुरजीने कहा—राजन् ! अर्थ, धर्म और काम—इन तीनोंके फलकी प्राप्ति धर्मसे ही होती है। राज्यकी बढ़ है धर्म। आप धर्ममें स्थित होकर पाण्डवोंको और अपने पुत्रोंको

प्रशा कीजिये। आयके पुत्रीने शकुनिकी सत्ताहरो मरी सनामें धर्मका तिरस्तार किया है, क्योंकि सत्यसम्ब पुधिहिरको कपट-सूतमे हराकर उन्होंने उनका सर्वाय धीन तिथा है। यह बड़ा अधर्म हुआ। इसके निजारणका मेरी दृष्टिमें एक ही उपाय है। वैसा करनेसे आपका पुत्र पाप और कलंकसे धूटकर प्रतिष्ठा प्राप्त करेगा। वह उपाय यह है कि आपने पाण्डवोका जो कुछ धीन तिथा है, वह सब उन्हें दे दिया जाय। राजाका यह परम धर्म है कि वह अपने हकमें ही सन्तुष्ट रहे, दूसरेका हक न चाहे। जो उपाय मैंने बतलाया है उससे आपका त्याव्यन कूट जायगा, माई-माईमें फूट नहीं पड़ेगी और अबमें भी नहीं होगा। यह काम आपके तिथे सबसे कड़कर है कि आप पाण्डवोंको सन्तुष्ट करें और छकुनिका अपमान करें। यदि आपके पुत्रोंका सीभाग्य तनिक भी तेव रह गया हो तो शीध-से-शीध यह काम कर डालना चाहिये। यदि आप मोहबस ऐसा नहीं करेंगे तो सारे



कुरुर्वदाका नार हो जायगा। यदि आपका पुत्र दुर्योधन प्रसन्तासे पाण्डवोंके साथ खन्त स्वीकार कर ले तब तो ठीक ही है, अत्यक्षा परिवार और प्रजाके सुकके लिये उस कुलकलेक और दुराव्यको केंद्र करके पुष्टिहरको राजसिंहासनपर बैटा दीजिये। युधिहरको चित्तमें किसोके प्रति राग-देव नहीं है, इसलिये ये ही धर्मपूर्णक पृत्रकार प्राप्तन करें। यदि सब लोग मेल-मिलापसे ख सके तो पृत्र्वीके सभी राजा इमारे सामने बैद्धोंके समान सेवा करनेके लिये उपलित हों। दु:हासन भरी सभामें भीमारेन और प्रेपदीसे झमा-पाखना करें। आप पुधिहरको सान्त्रना देका राजसिंहासनपर बैटा दें। और तो क्या कर्ते कर, आप इतना करनेसे कृतकृत्व हो जायेंगे।

कृतरहुने कहा— 'विदुर ! यह तुम क्या कह खे हो । तुम पाण्डवीका हित बाहते हो और मेरे पुत्रोका अहित । मेरे मनमें तुम्हारी बातें नहीं बैठती । तुम बार-बार पाण्डवोंके पहाणी ही बात कहते हो । पत्या, मैं उनके लिये अपने पुत्रोको कैसे छोड़ सकता हूँ । विदुर ! मैं तो तुम्हारा इतना सम्मान करता हूँ और तुम मेरे पुत्रोका अहित बाहते हो । अब मुझे तुम्हारी कोई आवश्यकता नहीं है । तुम्हारी इच्छा हो तो पहाँ खो अच्छा बले बाओ ।' इतना कहकर पृतराष्ट्र उठ खड़े हुए और इटपट महत्वमें बले गये । पृतराष्ट्रकी यह दशा देखकर विदुत्ते कहा— 'अब कौरवकुलका नावा अवश्यमायों है ।' ऐसा कहकर उन्होंने पाण्डवोंसे मिलनेके लिये बाजा कर दी ।

वों तो विदुत्त्रीके चित्तमें सर्वदा ही पाण्डवोंसे पिरनेकी लालसा बनी रहती थी, परंतु आज बृतराष्ट्रके व्यवहारसे उन्हें उसको पूरा करनेका अवसर मिल गया और उन्होंने एक रबपर सवार होकर काम्यक वनकी यात्रा कर दी। उनके सीप्रगामी घोड़ोने बोड़े ही समयमें उन्हें वहाँ पहुँचा दिया। उस समय धर्मात्वा पुधिक्ता ब्राह्मणों, प्राह्मयों और ग्रेपदीके साथ बैठे हुए थे। उन्होंने देखा और दूरते ही पहचान लिया कि विदुत्त्वी बड़ी शीकतासे हमारे पास आ रहे हैं। पुधिष्ठिरजीने थीपसेनसे कहा—'भाई, पता नहीं कि इस बार विदुरजी वहीं आका हमलोगोसे क्या कहेंगे।' तदनत्तर पाण्डवीने तठका विदुरजीको अगवानी को । स्वागत-सत्कार किया । विदुरजी भी यदायोग्य सबसे यिले। विभायके अनन्तर पाण्डवीने उनके प्रधानका कारण पूछा। तब उन्होंने पृतराष्ट्रक व्यवद्वारका वर्णन किया। कुलल-प्रस समाप्त हो जानेके पश्चात् विदुरजीने कहा—'धर्पराज ! मैं आपसे बढ़े कामकी बात कहता है। जो मनुष्य प्राप्तुओंके दुःश देनेपर भी क्षमा कर देता है और अपनी उप्रतिका अक्सर देशता रहता है, साथ ही, अवनी प्रतित और सहायकोका संबद्ध करता रहता है, यही पृथ्वीका राजा होता है। जो अपने भाइयोंको अलग नहीं का देता, बिलाकर अपने साथ रखता है, उसके क्यर कभी



विपत्ति भी आ जाय तो सब लोग मिल-जुलकर उसको सहन करते हैं और प्रतीकार भी। इसलिये भाइपोंको अलग नहीं करना चाहिये । भाइयोंके साथ सन्धी और महत्वपूर्ण बात ही करनी चाहिये और ऐसा व्यवहार करना चाहिये, जिससे किसीको कुछ शंका न हो । जो खयं लाय, वही अपने भाइयोंको भी साथ बैठाकर खिलावे । अपने आरामके पहले ही उनके आरामकी व्यवस्था कर दे । जो ऐसा करता है, उसीका भला होता है ।' पुधिहिरने कहा—'चावाजी ! में बड़ी सावधानीके साथ आपके उपदेशके अनुसार काम करूँगा । और भी आप हमलोगोंको अवस्था और समयके उपयुक्त जो कुछ ठीक समझते हो, बतलावे; हमलोग आपको आजाका पालन करेंगे ।'

जनमेजय ! इधर जब विदुश्जी हरितनापुरसे पाव्यवीके पास काम्यक वनमें बले गये, तब राजा वृतराष्ट्रको अपनी भूलपर बड़ा पञ्चालाप हुआ । वे विदुश्का प्रभाव, नीति और सन्धि-विप्रह आदिकी कुशलताका स्मरण करके सोचने लगे कि 'अब तो पाव्यवोकी बन गयी । उन्हींकी बढ़ती होगी ।' धृतराष्ट्र व्याकुल हो गये और घरी सचामें राजाओंके सामने ही पृथ्वित होकर गिर पड़े । जब होश हुआ, तब उन्होंने उठकर सञ्चयसे कहा—'सञ्चय ! मेरा व्यारा माई विदुर मेरा परम हितेषी और धर्मकी साक्षात् मृति है । उसके बिना मेरा कलेबा फट रहा है । मैंने ही कोधवा होकर अपने निरपराध धाईको निकाल दिया है । तुम बल्दी जाकर उसे लिका लाओ । विदुश्के बिना मैं जी नहीं सकता । मेरे प्राणोकी रक्षा करो ।'

शृतराष्ट्रकी आज्ञा खीकार करके सक्कपने काम्पक बनकी यात्रा की। काम्पक बनमें पहुँचकर सक्कपने देखा कि धर्मराज युधिष्ठिर मृगष्ठाला ओई अपने पाई और विदुस्त्रीके साब हजारों बाह्मणोंके बीचमें बैठे हुए हैं। सक्कपने प्रणाम किया और पाण्डवीने ठनका चवाचीन्य सत्कार। किञ्चाम और कुञ्चल-मङ्गलके पश्चाद सक्कपने अपने आनेका कारण बतलाते हुए कहा—'विदुस्त्री! राज्ञा धृतराष्ट्र आपकी याद कर रहे हैं। आप हस्तिनापुरमें बलकर उन्हें दर्शन दीजिये और उनके प्राणींकी रक्षा कीजिये।' विदुस्त्रीने सक्कपके कथनानुसार पाण्डवोंसे अनुमति ली और फिर इस्तिनापुर लीट आये। विदुस्से मिलकर युत्तराष्ट्रको बड़ी प्रसन्नता हुई। क्लोने कहा—'मेरे प्यारे भाई! तुन्हारा कोई अपराध नहीं है। यह बड़े सीधान्यकी बात है कि तुम सकुशल लीट आये। तुनों वहाँ मेरी याद तो आती थी न ? तुन्हारे जानेके बाद पुले मीद नहीं आयो। मैं जामत् अवस्थामें ही अपने शरीरको बीडीन देखता था। मैंने तुमसे जो कुछ अनुचित कहा, उसके लिये मुझे क्षमा कर दो।' विदुरजीने कहा—'राजन्! आप मेरे पूजनीय और बड़े हैं। मैंने तो आपकी बातोपर कुछ ध्यान ही नहीं दिया था। अब भला, उसमें क्षमा करना क्या है। आपके दर्शनके लिये ही मैं यहाँ आया हूँ। मेरे लिये पाण्डव और आपके पुत्र एक-से हैं, फिर भी पाण्डवोंको असहस्य देखकर मेरे मनमें खप्पायसे ही उनकी सहस्यता करनेकी बात आ जाती है। मेरे वित्तमें आपके पुत्रोंके प्रति कोई हेम्भस्य नहीं है।' इस प्रकार दोनों एक-दूसरेको प्रसन्न करके सुखसे खाने लगे।



# दुर्योधनकी दुरिभसन्धि, व्यासजीका आगमन और मैत्रेयजीका शाप

वैशम्पायनमी करते हैं—जनमेतय । तब दुरासा दुर्वोधनको यह समाचार मिला कि विदुरवी पान्यवीके पाससे लीट आये हैं, तब उसे बढ़ा दुःश हुआ। उसने अपने मामा शकुनि, कर्ण और दुःशासनको बुलाकर कहा—'पाञ्चवीक हितेषी और हमारे पिताजीके अन्तरङ्ग मन्त्री विदुर बनसे लीटकर आ गये हैं। वे पिताबीको ऐसी उन्तरी-सीधी समझावेगे कि फिरमें पाञ्चव मुख्या लिये बार्ये । उनके ऐसा करनेके पहले ही आपलोग कोई ऐसी पुक्ति लगावें, जिससे मेरा काम बन जाय।' दुर्पाधनका अधिकाय समझकर कर्णन कहा-'हम सब कवब एवं शकाब बारण करके रवपर सवार हो और घनवासी पाणवाँको या। बान्नेक लिये चल पड़ें। इस प्रकार पाणावीकी मृत्युकी वात लोगोंको मानूम मी नहीं होंगी और हमारा करना भी सटाके लिये समाप्त हो जायगा । जबतक पाष्यव समृते-निवृतेक किये उत्सुक नहीं हैं, शोकप्रस्त हैं, असहाय हैं, तभीतक उत्पर विजय प्राप्त कर लेनी चाहिये।' सभीने एक समसे कर्गाको बात न्हीकार कर ली । वे सब स्रोधके अधीन होकर रवॉपर प्रकार हुए और पाण्डवीको मारनेके लिये वनके लिये वल पड़े।

महर्षि व्यास बड़े ही शुद्ध अन्तःकरणके पुराव है। उनकी सामध्ये ऑनवंबनीय है। विस समय कारक पाण्यकीका अनिष्ट करनेके लिये यात्रा कर रहे थे, उसी समय वे वहाँ आ पहुँचे । उन्हें अपनी दिव्य दृष्टिसे कौरधोकी हुर्वृद्धिका पता चल गया था। उन्होंने स्पष्टरूपसे आज़ा देकर कौरवोंको वैसा करनेसे रोक दिया। तदनत्तर धृतराष्ट्रके पास जाकर वे बोले—'यृतराष्ट्र । मैं तुमलोगोंके दिनको बात कहता हूँ। वुर्योधनने कपटपूर्वक बूआ सोतका पाण्यवीको हरा दिया और उन्हें वनमें भेज दिया, यह बात मुझे अच्छी नहीं लगी है। यह निश्चित है कि तेरह वर्षके बाद कौरवोंके दिये हुए कहोंकों स्मरण करके पाण्डव बड़ा उपलय धारण करेंगे और वाणीकी बीकारसे तुन्हारे पुत्रोंका ध्वंस कर डालेंगे। भाग, यह कैसी बात है कि दुरात्मा दुर्पोधन राज्यके त्येभसे पाण्डवीको मार डालना चाहता है। मैं कहे देता हूँ कि तुम अपने लाइले बेटेको इस कामसे रोक दो। वह बुपबाप पर बैठा रहे। यदि पाण्डवाँको मार डालनेकी चेहा की तो वह स्वयं अपने प्राणींसे हाथ थे। बैठेगा। यदि तुम अपने पुत्रको हेन-बुद्धि भिटानेका यज्ञ न करोगे तो बढ़ा अन्वाय होगा । मेरी सम्पति तो यह है कि दुर्योधन अकेला ही बनमें जाकर पाण्डलेके पास रहे। सम्भव है पाण्डवोंके सत्संगसे दुर्वोधनका द्वेपमाव दूर होकर प्रेमधावकी जागृति हो जाय । परंतु यह बात है बहुत

कठिन, क्योंकि जन्मगत स्वभावका बदल जाना सरल नहीं है। यदि तुम कुल्वेशियोंकी रक्षा और उनका जीवन जाहते हो तो तुन्हारा पुत्र दुर्योधन पाण्डवोंके साथ मेल-मिलाप कर ले।'

कृत्यपूर्ण कहा— परम ज्ञानसम्पन्न महार्षे ! जो कुछ आप कह रहे है, वही तो में भी कहता हूँ। यह बात सभी लोग जानते हैं। आप कौरवोकी वन्नति और कल्पाणके लिये जो सम्मति दे रहे हैं वही विदुर, भीष्य और ग्रेणावार्य भी देते हैं। यदि आप मेरे क्या अनुमह करते हैं, कुरुवंशियोपर दपा करते हैं, तो आप मेरे दुष्ट पुत्र दुवंशियको ऐसी ही शिक्षा दें।' व्यासऔन कहा—राजव् ! बोड़ी ही देखें महार्थ मेनेय यहाँ आ रहे हैं। ये पाळवोसे मिलकर अब हमस्तेगोसे मिलना वाहते हैं। ये ही तुष्पारे पुत्रको मेल-मिलपका क्यदेश करेंगे। हाँ, इस बातको सुष्पा में दिये देशा है कि ये जो कुछ कहें, बिना सोच-विष्यासे करना बाहिये। यदि काकी आज़ाका जलकुन होगा तो वे होयसे ग्राम दे देगे।' इसना कहकर महार्थ केंद्रमास वहाँसे रवाना हो गये।

महर्षि वैश्रेयके प्रधाने ही प्रतराष्ट्र अपने पुत्रोंके सहित करकी सेवा-सत्कारमें लग गये। विज्ञासके पहात् युतराष्ट्रने बड़ी विनवके साथ पूछा—'बगमन्। आप कुठनाङ्गात देशमें यहाँतक आरायसे तो आये 7 पाँचों पाण्डय सकुदाल तो है ? वे अपनी प्रतिहाका पारत्न करना जाते हैं अथवा नहीं ? आप कृपा करके यह तो बतरसहये कि कौरव और पान्कवोमें सराके लिये मेल-मिलाप हो जामगा न !' मेजेपजीने कहा—'राजन् । में तीर्वधाता करते-करते कुरुवाङ्गल देशमें गया जा। यहाँ संयोगवञ्च काम्यक वनमें धर्मराज युधिद्विरसे भेट हो गयी। वे आजकल जटा और मृग्हाला धारण किये तपोवनमें निवास कर रहे हैं। उनके दर्शनके लिये बड़े-बड़े ऋषि-मुनि आते हैं। युतराष्ट्र ! मैंने वहीं व्य सुना कि तुन्हारे पुत्रोंने अज्ञानवदा कुआ खेलकर उनके साथ अन्याय किया है। यह तो तुमलोगोंके लिये बड़ी भवावनी बात है। वहाँसे में तुन्हारे पास आया है, क्योंकि में तुमयर सदासे क्षेत्र और प्रेम रखता हूँ। राजन् । यह किसी प्रकार जीवत नहीं है कि तुन्हारे और भीष्मके जीवित रहते तुन्हारे पुत्र एक-दूसरेसे विरोध करके मर मिटें। तुम सबके केन्द्र एवं रोकने, सबा करने आदिमें समर्थ हो । फिर इस घोर अन्वायकी क्वों उपेक़ा कर रहे हो ? तुम्हारी सभामें तुम्हारे सामने डाकुऑक समान जो अन्याय-कार्य हुआ है, उससे ऋष-मुनियोके समाजमें तुम्हारी बड़ी हेठी हुई है। अब भी सैधल जाओ।' इसके बाद दुर्वोधनकी और पुत्र फाकर कहा—'बेटा वुर्योधन ! मैं तुन्हारे हितको बात कह रहा हैं। तुम तनिक समझदारीसे काम हो। पाण्डवीका, कुरुवंशियोंका, सारी प्रवाका और तुन्हारा भी हित तथा द्रिय इसीमें है कि तुम पाण्डवॉसे झेह मत करो। वे सक-के-सब बीर, वोद्धा, बलवान, दुढ़ एवं नर-स्त्र हैं। वे बड़े सत्वप्रतिज्ञ, आत्पाधिमानी और राक्षसोंके छन् हैं। वे बादे जब जैसा रूप धारण कर सकते हैं। उनके हाबों बड़े-बड़े राक्षसीका नाम होनेवाला है और हिडिम्ब, बक, किमीर आदि राक्सोको उन्होंने मार भी डाला है। जिस समय रातमें वे यहाँसे जा खे थे, किमीर-जैसे बलवान् राक्षसको भीमसेनने बात-की-बातमें मार डाला । तुम तो जानते ही हो कि दिन्तिजयके समय भीयसेनने दस हकार हाथियोंके समान बली करासन्थको नष्ट कर दिया। भगवान् श्रीकृष्ण उनके सम्बन्धी हैं। हुम्हके पुत्र उनके साले हैं। पाण्डवीके साथ युद्धपे टक्कर लेनेबाला इस समय कोई नहीं है। इसलिये तुन्हें उनके साथ मेल कर लेना चाहिये। बेटा ! तुम मेरी बात मान हो । क्रोबके का होका अनर्घ मत करो।'

जिस समय महर्षि मैंनेय इस प्रकार कह रहे थे, उस समय दुर्वोधन मुसकराकर पैरसे जमीन कुनेदने और अपनी सुंद्रके समान जीवपर हाससे ताल ठोकने लगा। दुर्वीयनकी पह व्यव्याता देखकर मैत्रेयजीने उसको द्वाप देनेका विकार किया । किसीका क्या यक्त है । विधाताकी ऐसी ही इच्छा थी। उन्होंने जल स्पर्श करके दुरावा दुर्वोचनको शाय दिवा—'मूर्ल दुर्योधन । तु मेरा तिरस्कार करता है और मेरी बात नहीं मानता । ले तू इस अधिमानका फल बका । तेरे इस होहके कारण कोरवीं और पाण्डवीमें घोर युद्ध होगा। उसमें



भीयसेन गदाकी बोटसे तेरी जाँच तोड़ डालेंगे।' मतुर्वि मैकेपके ऐसा कवनेपर पृतराष्ट्र जनके करणीपर गिरकर अनुनय-विनय करने लगे। उन्होंने कहा—'भगवन् । ऐसी कृपा कीजिये, जिससे यह शाय न लगे।' मैबेचजीने कहा-'राजन् ! यदि तुन्हारा पुत्र पाण्डवोंसे मेल कर लेगा तब तो येरा भाव नहीं लगेगा, नहीं तो अवस्य लगेगा।' तदनलर यहर्षि मेनेयने बहाँसे प्रस्थान किया। हुर्योधन भी भीगसेनके कियोर-वध-सम्बन्धी पराक्रमको सुनकर ज्यास मुहसे वहाँसे क्ला गया ।

#### किर्मीर-वधकी कथा

जानेपर राजा पृतराष्ट्रने विदुरजीसे पूरा—'विदुर ! मीमसेनसे किमीर राक्षसकी मेर कहाँ हुई ? तुम मुझे किमीर-वचकी कवा सुनाओ।' विदुरतीने कहा—''राजन् । पाण्डवोके सभी काम अल्पेकिक है। मुझे तो बार-बार उन्हें सुननेका अवसर मिलता है। राजन् ! जिस समय पाण्डव जूर्मे हारकर वनवासके लिये हाँतानापुरसे रवाना हुए उस समय लगातार तीन दिनतक चलते ही रहे । किस मार्गसे वे कान्कक

वैशन्तायनजी वज्ते हैं—जनमेजय ! येत्रेय मुनिके वर्ते | कामें प्रवेश करना बाहते थे, आधी एतके समय उस मार्गको रोककर किमीर राक्षस कड़ा हो गया। यह हाथमें जलती हुई लूक लिये हुए या। पुत्राएँ लम्बी श्री और डाई भर्यकर। आँखें तत्त्व-त्वात । सिरके लड़े-लड़े वास, मानो आगकी लपटे हो । वह कभी तरह-तरहकी माया फैलाता तो कभी कदलोको तरह यस्त्रता। उसकी गर्जनासे सारे वनपञ् भवधीत होकर सलबता उदे । आँधी चलने लगी । धूलसे आकाश आकादित हो गया। श्रीपदी तो उसके दर्शनमात्रसे बेहोश-सी हो गयी। उसकी यह बाल देखकर पुरोहित धौम्यने रक्षोप्र मन्त्रका पाठ करके राक्षसी माया नष्ट कर दी। उसी समय किमीर राक्षस भयावने वेषमें पान्तवोंके सामने आकर खड़ा हो गया। पाण्डवोंका परिचय जानकर किमीरने कहा कि 'में वकासुरका पाई और इिडिम्कका स्टिन हैं। इसी भीमसेनने उनको मारा है। इसलिये आज अच्छा अवसर मिला। इसे मैं अभी नष्ट किये डालता हूँ। उसी समय भीमसेनने एक बहुत बड़ा पेड़ उत्ताड़ा और उसके पते तोइ-ताइकर पेज दिये। भीमसेनने दृक्ताके साथ लैगोट कसकर वृक्षको उठाया और राज्ञसके सिरपर दे मारा। परंतु इससे राक्षसको कोई घवराहट नहीं हुई । राज़सने उनके ऊपर एक जलती हुई लकड़ो फेकी, परंतु धीयसेनने पासे मारका अपनेको क्या लिया। इसके बाद दोनोमें धर्यकर क्श-पुद्ध हुआ, जिससे आस-पासके बहुत-से वृक्ष नष्ट हो गये। भीमसेनने हाबीके समान इत्यटकर राक्ष्सको अपनी बहिंगे र्बांच तो लिया अवश्य, परंतु वह और करके निकल गया और उत्तरे भीमसेनको ही पकड़ लिया। तदनकर कालान् धीयसेनने उसको जमीनपर गिरा दिया और उसकी कमर सुटनोसे दबाकर गला घोट दिया। उसका दारीर बीला पड् गया । अलि निकल आयी । इस प्रकार किमीर राजसके मर जानेपर पाण्डवोंको बड़ी प्रसन्नता हुई। सब लोग धीवसेनकी



प्रदांसा करने रूने और फिर कान्यक वनमें प्रवेश किया।'' इस प्रकार विदुश्जीसे किमीर-वधकी बात सुनकर राजा कृताकु उदास हो गये और उन्होंने सन्बी सींस सी।

#### भगवान् श्रीकृष्ण आदिका काम्यक वनमें आगमन, उनके साथ पाण्डवॉकी बातचीत और उनका वापस लौटना

वैशायकार्यं करते हैं—जनमंत्रयं ! जब घोत् । वृत्तिः, अन्यक आदि वंशोक पादव, प्रझालके पृष्टपुत्र, वेदिहाके पृष्टकेतु एवं केकय देशके सगै-सम्बन्धियोको यह संबाद पिसा कि पाण्डवगण अत्यन्त दुःशी होकर राजधानीसे कले गये और काम्यक यनमें निवास कर रहे हैं. तब वे कौरवोपर सहुत विद्यक्तर कोषके साथ उनकी निन्दा करते हुए अपना कर्तव्य निक्षय करनेके लिये पाण्डवोके पास गये। सभी श्रिय पाण्डान् श्रीकृष्णको अपना नेता बनाकर धर्मराज पृथिष्ठिरके वारों और वैठ गये। पाण्डान् श्रीकृष्णने पृथिष्ठिरको नमकार करके वड़ी विद्यताके साथ कड़ा—'राजाओ ! अब यह बात निक्षित्र हो गयी कि पृष्टी दुराज्य दुर्वोधन, कर्ण, राजुनि और दुःशासनका कृत पीयेगी। यह सनातनधर्म है कि जो सनुष्य किसीको घोता देकर सुस्र-भोग कर रहा हो, उसे मार डालना चाड़िये। अब इमलोग इकट्टे होकर कीरवों और उनके सहायकोको

युद्ध्ये मार कले तथा धर्मसञ्ज युधिश्वरका राजसिंशसनपर अधिकेक करें।'

अर्जुनने देशा कि इमलोगोका तिरस्वार होनेके कारण भगवान् आकृष्ण कोशित हो गये हैं और अपना कारलप्र प्रकट करना वाहते हैं। तब उन्होंने स्प्रेकप्रदेशर सनातन पुरुष भगवान् आकृष्णको झान्त करनेके सिये उनकी सुति की। अर्जुनने कहा— 'श्रीकृष्ण ! आप समस्त प्राणियोंके इदयमें विराजपान अनार्यामी आत्मा है। सारा जगत् आपसे ही प्रकट होता और अन्ततः आपमें ही समा जाता है, समस्त तपस्याओंको अन्तिम गति आप हो है। आप नित्य प्रजस्मस्य है, आपने अर्थुकास्त्रक्तम भौगासुरको मारकर मणिके दोनों कृष्णत इन्नको दिये तबा इन्नको इन्द्रय भी आपने ही दिया है। आपने जगत्के उन्हास्त्र तियो ही सनुष्योमें अवतार प्रहण किया है। आप ही नारायण और हरिके स्थमें प्रकट हुए थे। आप हहा, सोम, सूर्य, धर्म, धाता, प्रसर्ग, अप्रि, वायु, कुबेर, रुद्र, काल, आकाश, पृथ्वी और दिशास्त्ररूप हैं। पुरुषोत्तम ! आप स्वयं अजन्मा और चराचर जगत्के सङ्घा हैं। आपने ही अदितिके यहाँ वामन विष्णुके रूपमें अवतार प्रहण किया वा। उस समय आपने केवल दीन पगसे खर्ग, मृत्यु और पाताल लोकोंको नाप लिया । सर्वलक्य । आप सूर्यमें उनकी ज्योतिके रूपमें खुकर उन्हें प्रकाशित करते हैं। आपने विभिन्न प्रकारके सहस्रों अवतार प्रद्रमा करके धर्मविरोधी असुरोका संदार किया 🕯 । आपने सर्वेद्वर्यगर्या द्वारकानगरीको अपनाकर लीलाका विस्तार किया है और अन्तमें आप उसे समुद्रमें डूबा देंगे। आप सर्ववा खठना है। ऐसा होनेपर थी मधुसूदन ! आपमें कोब, ईर्ब्या, हेव, असत्य और क़ुरता नहीं हैं। कुटिलता तो पता, हो ही कैसे सकती है। अन्युत ! सब ऋषि-मुनि आपको अपने इत्यमन्दिरमें विराजमान दिव्य ज्योतिके कथमें जानकर आपकी शरण प्रहुण करते और मोक्षकी वाचना करते हैं। प्राप्तवके समय आप खतन्त्रतासे समस्त प्राणियोंको अपने खरूपमें होन कर रोते और मुष्टिके समय समस्त जगतुके क्यामें प्रकट हो जाते हैं। जहाा और प्रेकर दोनों ही आपसे प्रकट हुए हैं। आपने बाललीलाके समय बलरायके साथ खुकर जो-जो अशीकिक कार्य किये हैं, उन्हें अज्ञाक न तो कोई कर सका और न आगे कर सकेगा।"

श्रीकृष्णके आत्मा अर्जुन उनकी इस प्रकार लुटि करके लूप हो गये। तब पगवान् श्रीकृष्णने कहा—'अर्जुन ! तुम एकमात्र मेरे हो और मैं एकमात्र तुष्तारा है। जो मेरे हैं, वे तुष्कारे और जो तुष्कारे हैं, वे मेरे। जो तुषकों हेव करता है, वह मुझसे हेव करता है और जो तुष्कारा प्रेमी है, वह मेरा प्रेमी है। तुम नर हो और मैं नारायण। हमस्वेगोंने निश्चित समयपर अवतार महण किया है। तुम मुझसे अध्या हो और मैं तुमसे। हम होनोंमें कोई अन्तर नहीं है, हम होनों एक सक्त्य है।' जिस समय भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनसे वह बात कह खे थे, उसी समय भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनसे वह बात कह खे थे, उसी समय पाण्डवांकी राज्यानी होपदी हारणागठवत्सल भगवान् श्रीकृष्णकी हारण बहुण करनेके लिये उनके कुछ पास आकर कहने लगी।

ह्रीपदीने बहा—'मसुसूदन ! येंने असित और देवल मुनिके मुहसे सुना है कि सृष्टिके जानम्पर्मे आपने अकेले ही बिना किसीकी सहापताके समात लोकोकी सृष्टि की। परशुरामजीने मुहसे यह बात कही बी कि आप अपराजित विष्णु हैं। आप बजमान, यह और बजनीय भी हैं। पुरुषोत्तम ! सभी ऋषि आपको क्षमास्य कहते हैं। आप पश्चभूतसक्य हैं और इनसे सम्पन्न होनेवाले यहत्वस्य भी हैं, ऐसा कञ्चपजीने कहा था। आप समस्त देवताओंके स्वामी, सब प्रकारके कल्याणके सम्पादक, सृष्टिकर्ता और महेश्वर हैं—यह बात नारदवीने कही है। वैसे वालक अपने सिलीनोके साथ स्वतन्त्रसम्पर्स खेलता है, वैसे ही आप ब्रह्म-शंकर-इन्द्र आदि देवताओंसे वार-कार खेलते रहते हैं। लर्ग आपके सिरसे, पृथ्वी आपके पैरसे और सारे लोक आपके खरसे व्याप्त है। आप सनातन पुरुष हैं। वेदाश्यासी एवं तपस्ती, ब्रह्मचारी, अतिथिसेवी गृहस्थ, शुद्धान्तःकाण वानास्य और आसदर्शी संन्यासियोंके हृदयमें सत्याकरूप ब्रह्मके समये स्कृतित होनेवाले आप ही हैं। आप युद्धमें पीठ न दिलानेवाले पुण्याच्या राजर्वियोके एवं समस्त वार्यिकीकी यस्य गति है। आप सबके प्रमु है, विमु है, सर्वात्मा है और आपकी प्रक्रिसे ही सब कर्म करनेमें समर्थ हो रहे हैं। लोक, लोकपाल, तारामञ्डल, दसों दिशाएँ, आकाश, बन्द्रमा और सूर्य—सब आयमें ही प्रतिक्षित है। प्राणियोकी पृत्यु, वैज्ञाओंकी अपरता और संसारके समल कार्य आपने ही प्रतिद्वित है। आप समस्त प्राणियोंके ईश्वर है, इसरिज्ये में प्रेयसे आपके सामने अपना दुःश निवेदन करती है। श्रीकृष्ण । में पाण्डवीकी पत्नी, यूष्ट्रपुत्रकी बहिन और आपकी सस्ती 🐉 मुद्रा-जेसी गौरक्शासिनी स्त्री कोरबोंकी भरी सभामें घसीटी जाम, यह कितने दुःसकी बात है। कौरबोने बेर्डुयानीसे हमारा राज्य श्रीन लिया, धीर पाण्डवोको क्षस बना किया और राजाओंसे उसाउस भरी सभामें पुहा एकवसा रजवरण खीको चोटी पकड़कर घसीट मैगवाया। मधुमुदन ! मैं जानती हैं कि गाण्डीब धनुषको अर्जुन, भीयसेन और आपके अतिरिक्त और कोई नहीं चढ़ा सकता। किर भी भीमसेन और अर्जुन मेरी रक्षा नहीं कर सके। विकार है इनके बल-पौरुक्को । इनके जीते-जी दुर्घोधन क्षणभा भी कैसे जीवित है। यह वही तुर्योधन है, जिसने अजातल्यु सरहतित पाण्डवीको इनकी पाताके साथ इस्तिनापुरसे निकाल दिया था। इसीने घीयसेनको विष देकर मार क्रालनेकी चेहा की थी। भीमसेनकी आयु शेष थी, विष पब गया, वे जी गये—यह दूसरी बात है। जिस समय भीयसेन प्रमाणकोटि कटके नीचे सो रहे थे, उस समय दुर्वोधनने इन्हें रस्तीसे वैधवाकर गङ्गामें डाल दिया था। अवस्य ही ये रस्ती तोइ-ताइकर तैरकर निकल आये। साँपोसे डैंसवानेमें भी उसने कोई कसर नहीं की । जिस समय इमारी सास अपने पाँचों पुत्रोंके साथ वारणावत नगरमें सो रही बी, उसने आग लगाकर उन्हें जला डालनेकी बेष्टा की। ऐसा नीव कर्म चला, और कौन मनुष्य कर सकता है !

श्रीकृष्ण ! मुझ सतीकी वोटी पकड़कर दुःशसनने घरी सभामें पसीटा और वे पाष्ट्रव टुकुक-टुकुक देखते रहे।' श्रीपदीकी ऑलॉसे ऑसुकी धारा वह बली। वह अपना पुँड दककर रोने लगी। उसकी सीस लम्बी बलने लगी। उसने अपनेको कुछ सँभाला और गद्गद कण्डसे क्रोबमें मस्कर फिर कहने लगी।

हीपराने कहा—'श्रीकृष्ण ! चार कारणोंसे तुन्हें सदा येरी
रक्षा करनी चाहिये। एक तो तुम मेरे सब्बन्धी हो, दूसरे
अग्निकृष्णमेसे उत्पन्न होनेके कारण मैं गौरवाग्रातिनी है,
तीसरे तुन्हारी सद्दी प्रेमिका है और बीखे तुम्पर मेरा पूरा
अश्विकार है तथा तुम मेरी रहा करनेमें समर्च हो।' तब श्रीकृष्णने भरी सम्ममें वीरोके सामने होपदीको सन्बोधित करके कार्य—'कल्पाणी! तुम जिनपर होधित हुई हो,
उनकी कियाँ भी हसी तरह रोयेंगी। बोड़े ही दिनोंमें अर्जुनके बाणोंसे कटकर खुनसे लक्ष्यम होकर से जमीनपर सो जायेंगे। मैं वही काम कर्मणा, जो पाण्डवीके अनुकृत होगा। तुम ग्रोक मत करो। मैं गुमसे सत्य प्रतिहा करता है कि तुम



राजरानी बनोगी। बाहे आकाश फट जाय, हिमाबल टुकड़े-टुकड़े हो जाय, पृथ्वी क्र-क्र हो वाय, समुद्र सूख जाय, पांतु होपदी! मेरी बात कभी हुटी खीं हो सकती।' होपदीने श्रीकृष्णकी बात सुनकर टेड्र नगरसे अर्जुनकी ओर देखा। अर्जुनने कहा—'प्रिये! तुम रोओ मत। श्रीकृष्णने जो

कुछ कहा है, बैसा ही होगा। उसे कोई वाल नहीं सकता।' यूह्युमने कहा—'बहिन! में होणको, शिलाण्डी मोक्यितान्हको, भीमसेन दुर्योचनको और अर्जुन कर्णको मार डालेने। जब हमें बलरामजी और भगजान् श्रीकृष्णकी सहायता प्राप्त है, तब स्वयं इन्द्र भी नहीं जीत सकते। यूतराङ्के त्युकामें तो रखा ही क्या है।'

अब सबको दृष्टि भगवान् श्रीकृष्णकी ओर पूम गर्धो । ब्रीकृष्णने धर्मराज युधिष्टिरको सम्बोधित करके क्क-"राज्य् । यदि उस समय में क्ररकामें होता तो आपको इतना दुःस नहीं उठाना पहला। यदि कुरुवंशी मुझे जूरमें नहीं भी बुलाते, तब भी में स्वयं वहाँ आता और बहुत-से क्षेत्र दिलाकर जूएका अनर्थ रोक देता। मैं घोष्पपितामा, ग्रेणाबार्व, कृपाबार्व और बाह्यकको कुलकर प्रताहुसे कहता—'राजन् ! तुम अपने फुरोमें जुआ मत कराओ । बस करों ।' जूएके दोपसे राजा नराको कितनी वियक्ति डठानी यही, यह मैं उन्हें सुनाता। मर्मराज ! उसी जूएके कारण तो आप भी राज्यच्युत हुए हैं। जूएसे जिना समयके ही धन-सम्पत्तिका विनाश हो जाता है। बार-बार केलनेकी ऐसी सनक सवार हो जाती है कि उसकी लड़ी टूटती ही नहीं। कियोसे हेलमेल, जुआ लेलना, शिकारका शीक और प्रशब पीना—वे चारों बातें प्रत्यक्ष दुःस हैं। इनसे मनुष्य श्रीप्रष्ट हो जाता है। यों तो बारों बातें बुरी हैं, परंतु उनमें जुआ सबसे बढ़-बढ़कर है। जूएसे एक दिनमें ही सारी सम्पतिका नास हो जाता है। मनुष्य बुरी आदतमें फैस जाता है। धर्य, अर्थ आदिका बिना धोगे ही नाश हो जाता है और इसके कारण भित्रोमें भी गाली-गलीज होने लगती है। मैं राजा धृतराष्ट्रको जुएके और भी कात-में दोष कालाता । यदि वे पेरी बात मान लेते तो कुलवंशका कल्पाण होता, धर्मकी रका होती। यदि वे मेरी हितैबितलूर्ण प्रिय जातीको स्तीकार नहीं करते तो मैं बलपूर्वक वन्हें दण्ड देता । यदि उनके जुआरी सभासद् या निज अन्वायवदा उनका पक्ष लेते तो मैं उन्हें मार हालता । उस समय मेरे हारकामें न रहनेसे ही आपने जुआ खेतकर पर बैठे विपक्ति बुत्ता ली और आज मैं आपको इस विपत्तिमें देश खा 🜓 '

कुंबहितने पूळा—'ओकृष्ण ! तुम उस समय ग्रारकामें नहीं तो कहाँ ये और कौन-सा काम कर रहे थे ?' भगवान् ओकृष्णने वहा—''धर्मराज ! उस समय में शाल्वका और उसके नगराकार विमान सौभका नाश करनेके लिये ग्रारकासे बाहर कला गया था। जिस समय आपके राजसूय यहमें मेरी अप्रमुखा की गयी थी और शिशुपालकी दुश्ताके कारण मैंने उसे भरी सभामें चक्रके हारा मार जला वा, उस समय में तो यहाँ था और उधर सिनुपालकी मृत्युका समाचार पाकर शाल्यने द्वारकापर बढ़ाई कर दी। वह अपने सप्तबातुनिर्पित सीभ विमानपर बैठकर बड़ी क्रुरताके साब इस्कार्क कुमारोंका संहार करने लगा। बाग-बगीबे, महल नष्ट-भ्रष्ट होने लगे । उसने वहाँ रक्षेगोंसे इस प्रकार पूछा कि 'बादवायन मूर्श कृष्ण कहाँ है ? मैं उसका प्रमण्ड चूर-चूर कर दूँगा। वह वहाँ होगा, वहीं में उसके पास जाऊँगा। मैं अपने शककी सोगन्य साका कहता है कि मैं कृष्णको मारे बिना लोहुँगा नहीं।' शास्त्रने लोगोंसे और भी कहा कि 'विश्वासपाती कृष्णने मेरे मित्र शिरापालको पार डाला है। इसलिये आज मैं उसे यमराजके हवाले कर्तना ।' धर्मराज ! शाल्वने ब्हुत कुछ बक-इरकबर द्वारकार्गे बहुत कथन प्रकाया और सीम विधानपर बैठकर मेरी बाट जोहने लगा। मैं क्य यहीसे बलकर द्वारका पहुँचा और मैने बहाँकी दला देखी, तब पुछे बहुत क्रोध आया और मैंने उसकी करकूचर विचार करके यही निक्षय किया कि उसको मार शताना वाहिये। मैंने जब द्वारकासे बाहर निकलकर उसकी लोज की, तब वह समुझ्के एक भयानक द्वीपमें अपने सीम कियानसहित मिला । मैने पाञ्चकन्य शङ्क बजाकर पुद्धके लिये शास्त्रको ललकारा। कुछ समवतक इपलोगोंने धोर पुत्र होता रहा। अनामें मैंने शाल्यसमेत समस्त दानवोंको मारकर धरान्ताची कर दिया। यही कारण है कि मैं उस समय हारकापुरीये नहीं वा। जब

मैं त्येटका द्वाका पहुँचा तब मालूम हुआ कि इस्तिनापुरमें कपटबुक्ते द्वारा आपलोगोंको जीत तिया गया है। उसी समय मैं वहाँसे कर पड़ा और इस्तिनापुर होकर यहाँ आया है।

धगवान् अोकृष्णने युधिष्ठिरके पूछनेपर शाल्य-वयकी कवा विस्तारते सुनायी और अन्तमें उनसे द्वारका जानेकी अनुपति मौगी । अनुपति मिल जानेपर भगवान् श्रीकृष्णने वर्गराज युविद्विरको प्रणाम किया, भीमसेनने भगवान् ऑक्ट्रांका सिर चूमा, ऑक्ट्रण और अर्जुन गले लगे, नकुल और सादेवने उन्हें प्रणाम किया, धीम्य पुरोहितने उनका सम्पान किया, ग्रैंपदीने अपने ऑसुओसे श्रीकृष्णको भिगो दिया । श्रोकृष्ण अयने स्वर्णरवर्षे सुभग्न और अभिमन्सुको बैठाकर युधिहिरको बार-बार धीरज दे झरकाके लिये खाना हुए। तदननार मृहयुक्तने प्रीयदीके पुत्रोको लेकर अपने नगरके लिये प्रस्कान किया । डिप्शुपालके पुत्र बृष्टकेतुने अपनी बहिन करेणुमती (नकुराकी स्त्री) को लेकर अपनी नगरी शुक्तियतीकी यावा की। सभी राजा-महाराजा अपने-अपने देश लॉट गर्ने । पाष्ट्रवॉने बहुत समझा-सुप्राकर अपनी प्रजाको लौटाना बाहा, परंतु लोग खोटे नहीं। वह दूरप बड़ा आर्पुत या। किसी प्रकार समके लीटनेपर धर्मराज युधिहरने ब्रह्मणोका सत्कार किया और उनसे आगे कानकी आका माँगी और सेक्कोंसे कहा—'तुमलोग रध तैयार करो ।"

## द्वैतवनमें पाण्डवोंका निवास, मार्कण्डेय मुनि और दाल्प्यवकका उपदेश

वैशान्यायनार्गं करते हैं—अन्येकय ! जब घणवान् श्रीकृत्या आदि अपने-अपने स्थानके लिये खाना हो गये तब प्रजापतियोंके समान तेजस्वी पाण्याने वेद-वेद्यङ्गवेता ब्राह्मणोंको सोनेकी पुहरें, बस्त और गीएँ देकर रक्यर सवार हो अगले वनके लिये प्रस्थान किया । इन्हर्सन सुमझको दाइयो, दासियों और वस्तापूषणोंको लेकर बीस सैनिकोंके संरक्षणमें रक्षपर हारकांके लिये रवाना हुआ । उस समय बनस्वी नागरिक धर्मराज युधिहिरके पास आकर उनके वार्चे खड़े हो गये और उनमेसे मुख्य-मुख्य ब्राह्मण प्रसन्नतांके साव धर्मराजसे बातचीत करने लगे । पाण्डधगण होड-की-होड प्रवाको आयी देश खड़े हो गये और उनसे बात करने लगे । उस समय राजा और प्रजा दोनों ही आपसमें पिता-पुत्रके समान व्यवहार कर रहे थे । सारी प्रजा कहने लगी—हा स्वामी ! हा धर्मराज ! आप हमलोगोंको अनाथ करके वर्षो जा रहे हैं ? आप कुरुबंदियोमें बेह और हमारे लायो हैं। आय इस देश तथा हम नागरिकोंको छोड़कर कहाँ जा रहे हैं? क्या पिता कभी अपनी संसारको इस प्रकार अनाव करता है? कुरबुद्धि दुर्योधन, एकुनि और कर्णको थिकार है, जिन्होंने आप-जैसे धर्मारमा महायुरुक्को कपट्युतके इस छरकर दुःशी करना चाहा है। आप अपने बसाये हुए कैतासके समान चमकीले इन्द्रप्रसको छोड़कर कहाँ जा रहे हैं? आप हमलोगोको क्यों नहीं बतत्म जाते कि मयदानकके इस निर्मित सभा छोड़कर कहाँ जा रहे हैं?' प्रकाको बात सुनकर महापराक्रमी अर्जुनने सारी प्रजासे डैसे खरमें कहा—'उपस्थित नागरिको । धर्मराज वनमें निवास करनेके बाद यह किमसभा और सब्दुओंकी कीर्ति छोन लेगे। दुमलोग अपने धर्मके अनुसार अलग-अलग सत्युखोंको सेवा करके उन्हें प्रसन्न करना, जिससे आगे जलकर हमारा काम बन जाय।' अर्जुनकी बात सुनकर सब लोगोंने वैसा करना खीकार किया। उन लोगोंने युधिहिस्के बहुत कहनेपर पाण्डवोंको दाहिने करके लिजताके साब अपने-अपने चरकी पात्रा की।

प्रजाके चले जानेपर सत्यप्रतित धर्मात्मा युधिहिरने अपने भाइपोसे कहा कि 'हमें बारह वर्षतक निजेन कनमें रहना है। इसलिये इस जंगलमें जहाँ फूल-फल अधिक हो, स्वान रमणीय और मुखदायक हो, ऋषियोंके पवित्र आसम हो, ऐसा प्रदेश हैंड लेना चाहिये।' अर्जुनने धर्मराजका नुरुके समान सम्मान करके कहा कि 'आपने बड़े-बड़े ऋषि-यूनि और महापुरवोकी सेवा की है। मनुष्य-लोककी कोई भी वालु आपके लिये अज्ञात नहीं है। इसलिये आपकी नहीं इच्छा हो, वहीं निवास करना वाहिये । माईजी ! अब जो दन पडेगा, उसका नाम डेनवन है। उसमें पवित्र जलसे चरा एक सरोबर तो है ही, रंग-बिरंगे फूल भी जिल रहे हैं और आवष्ट्रपक फल भी रहते हैं। वह दन पश्चिपोंके कलस्वसे परिपूर्ण रहता है। मुझे तो इस कनमें रहना उल्ह्या रूपता है. परंतु आपक्री अनुमति हो तभी । आज्ञा ब्हीजिये ।' युधिहिरने कहा कि 'अर्जुन ! मेरी भी यही सम्मति है। आओ, हमार्जेग क्रिवनमें बलें।' निक्षय हो जानेपर अधिहोत्री, संन्यासी, स्वाध्यायद्वील चिक्ष्य, वानप्रत्य, तपस्ती, वती, महात्या ब्राह्मणीके साथ धर्माचा पायक्योंने क्रियनमें प्रवेश किया।



वहाँ धर्यात्मा तपस्वी एवं पवित्र स्वमाववाले आक्रमवासी

धर्मराजके सामने आये। धर्मराजने यवायोग्य सबका स्वायत-सत्कार किया। तदनत्तर एक फूलोसे लदे कदन्व-कृतको सायाने आकर बैठ गये। भीमसेन, डीपदी, अर्जुन, नकुल, सहदेव और उनके सेवकोने रखोसे नीचे उत्तरकर घोड़े खोल दिवें और सब धर्मराजके पास आकर बैठ गये। वहाँ एकर धर्मराज समस्त अतिथि-अभ्यागत, ऋषि-मुनि और ब्रह्मणोको कन्द, मूल, फलसे तुप्त करने लगे। बड़ी-बड़ी इक्टियां, आद्यकर्म, ज्ञानिक-पीष्टिक क्रियाएं धीम्य पुरोहितके निर्देशानुसार होतीं। समृद्धिशाली पाष्ट्रम इन्द्रप्रस्थका राज्य खोड़कर हैतकनमें खने लगे।

इन्हीं दिनों परम तेजावी महामुनि मार्कणोय माण्डलोंके आजयपर आये । महामनस्री युधिष्ठिरने देवता, ऋषि और पनुष्योके पूजनीय पार्ककोवजीका विधिपूर्वक स्वागत-सतकार किया । यार्कणोधनी यहाराज वनवासी पाण्डव और ब्रेपदीको ओर देखकर मुसकराने लगे । धर्मराज पुचिद्विरने पुडा- मानबीय ! अन्य सभी तपानी मुझे इस दशाये देखकर संकोचके गारे कुछ बोल नहीं पाते और आप मेरी ओर देखकर मुसकरा रहे हैं। इसका क्या अध्याय है ?' मार्कज्येवजीने कहा--''मैं तुन्हें इस दक्षामें देखकर प्रसन्नतासे नहीं मुझकर। रहा है। मुझे किसी बातका पर्यंद्र नहीं है। तुवालोगोको इस दशामें देलकर मुझे सत्वनिष्ठ दशरधनन्दन धगवान् रामवन्त्रको स्मृति हो आयी है। उन्होंने पिताकी अक्तारे एकपात्र धनुष लेकर सीता और लक्ष्मणके साथ करवास किया था। उन्हें मैंने अच्चापुक पर्वतपर विकास समय देखा था। भगवान् रामजन इन्हरों भी बलवान्, यसको भी दण्ड देनेकी शक्ति रसनेकाले, महामनस्त्री तथा निर्दोष थे। किर भी उन्होंने पिताकी आज्ञासे वनवास लीकार करके अपने बर्मका पालन किया। यदापि उन्हें संप्राममें कोई भी जीत नहीं सकता था, किर भी उन्होंने राजोचित भोगोंका त्याग करके वनवास किया। इससे यह सिद्ध होता है कि यनुष्यको 'मैं बड़ा बलवान् हैं'—ऐसा समझकर अधर्म नहीं करना चाहिये। भारतवर्षके बहे-बड़े इतिहासप्रसिद्ध राजा नाचाग, धर्गारक आदिने सत्यके बलपर ही पृथ्वीका शासन क्तिया बा। धर्यराज ! इस समय जगत्में तुम्हारा वश और केंब बेटीव्यमान हो रहा है। तुम्हारी धार्मिकता, सत्यनिष्ठा, सङ्ख्यहर बगत्के समस्त प्राणियोसे बढ़े-चढ़े हैं। तुम अपनी प्रतिकाके अनुसार वनवासकी तपस्या कर लेनेके बाद अपनी तेजोपयी राजलक्ष्मीको कौरवोसे छीन लोगे, इसमें कोई संदेश नहीं।" इस प्रकार कहकर महामुनि मार्कण्डेय प्रोहित धीम्य और पाण्डवोंसे अनुमति लेकर उत्तर दिशाकी ओर वले गये।

जबसे महातमा पाण्डव ईतवनमें आकर रहने लगे, तबसे वह विशाल वन ब्राह्मणोसे भर गया। उस वनमें तथा सरोवरके आस-पास ऐसी वेदध्वनि होती वी, जिससे वह ब्रह्मलोकके समान जान पड़ता था। वह ब्यनि जो सुनता, उसीके इदयमें वह बस जाती। एक दिन राज्यबक मुनिने संध्याके समय धर्मराज युधिष्ठिरसे कहा कि 'राजन् ! देखों, इस समय द्वेतवनके आक्षमीये सब ओर तपत्ती ब्राह्मणीकी यज्ञापि प्रज्वरित हो रही है। भूगु, अङ्क्रिग, वसिष्ट, कड्चप, अगस्य और अत्रि गोत्रके उत्तम-उत्तम तपस्ती ब्रह्मण इस पवित्र बनमें इकड़े हुए हैं और तुष्हारे संरक्षणमें सुख-सुविधाके साथ अपने-अपने धर्मका पालन कर रहे हैं। में तुमलोगोंसे एक बात कहता हैं, सावधानीके साथ सुनो । जब ब्राह्मण और क्षत्रिय मिल-जुलकर काम करते 🖔 एक-दूसरेकी सहायता करते हैं, तब उनकी उन्नति उत्तर अधिवृद्धि होती है। फिर तो वे अग्नि और प्रवनके समान हिल-पिलकर शतुओंके वन-के-वन प्राप्त कर डालने हैं।

विना ब्राह्मणका आशय लिये दीर्घकालतक सतत प्रयक्त करनेपर भी किसीको इस लोक और परलोककी प्राप्ति नहीं हो सकती। धर्मशास और अर्थशास्त्रमें प्रवीण निलींभी ब्राह्मणका आवय लेकर ही राजा अपने शत्रुओंका नाश कर सकता है। राजा बलिको ब्राह्मणोकी सहायतासे ही उन्नति प्राप्त हुई थी। ब्राह्मण एक अनुपम दृष्टि और क्षत्रिय एक अनुयम बल है; ये दोनों जब साथ रहते हैं, तब जगत्में सुख-समृद्धिको अभिवृद्धि होती है। इसलिये विद्वान् क्षत्रियको बाहिये कि अन्नाप्त कलुकी प्राप्ति और प्राप्त कलुकी वृद्धिके लिये ब्राह्मणोकी सेवा करके उनसे ज्ञान प्राप्त करे। युधिष्टिर ! तुम तो सदा-सर्वदा ब्राह्मणोके साथ उत्तय व्यवहार करते ही हो। इसलिये लोकमें तुम यशस्त्री हो रहे हो।' धर्मराज युधिष्ठिरने बड़ी प्रसन्नताके साथ दाल्भ्यवक मुनिके उपदेशका अभिनन्दन किया। प्रहात्या बेदच्यास, नारद, परशुराय, पृथुक्षका, इन्त्राधुन्न, भालुकि, हारीत, अफ्रिकेश्य आदि क्ल-से ज़तबारी ब्राह्मणोने टाल्यवक और धर्मराज वृधिष्टिसका सम्पान किया।

## धर्मराज युधिष्ठिर और द्रौपदीका संवाद, क्षमाकी प्रशंसा

वैशम्पायनवी कहते हैं—जनमेजच ! एक दिन संख्याके समय वनवासी पाण्डव कुछ शोकपात-से होकर डीपडीके साथ बैठकर बातचीत कर रहे थे। बातचीतके सिलगिलेमें होपदी कहने लगी—'सचमुख दुर्योधन बढ़ा क्रूर और दुराव्या है। हमलोगोंको दुःसी देखकर उसे तनिक भी तो दुःस नहीं होता । हरे, हरे ! उसने इपलोगोंको मुग्लाला ओढ़ाकर योर जंगलमें भेज दिया, परंतु उसे स्तीधर भी पक्षाताप नहीं हुआ। अवस्य ही उसका हृदय फौलादसे बना होगा। एक वो उसने कपट-बूतमें जीत लिया, किर आप-जैसे सरल और वर्षाता पुरुषको भरी सभागे कठोर कवन कहे और अब अपने मित्रोंके साथ मीज उड़ा रहा है। जब मैं देखती हैं कि आपसोग सुनहरी पर्लग छोड़कर कुश-कासके विद्यौनीयर सो रहे हैं, मुझे हाथी-दाँतका सिंहासन याद आ जाता है और मैं रो पड़ती है। बड़े-बड़े राजा आपलोगोंको घेरे रहते थे. आपलोगोका दारीर चन्द्रनचर्चित होता था। आज आप अकेले मैले-कुसैले जंगलोमें घटक रहे हैं। मुझे घला, कैसे शान्ति मिल सकती है। आपके महलोमें प्रतिदिन हजारों ब्राह्मणोंको इच्छानुसार भोजन कराया जाता वा और आव इमलोग फल-मूल खाकर जीवन-निवाह कर रहे हैं। मेरे प्यारे

स्वामी भीमसेनको वनबासी और दुःशी देखकर आपके चिलमें कोध क्यां नहीं उपहला ? धीमसेन अकेले ही रणधुमिने सब कोरवाको मार झलनेका उत्साह रखते 🕅 परंतु आपका क्या न देलकर मन मसोसकर रह जाते हैं। अर्जुन दो बहिके होनेपर भी हजार बहिवाले कार्तवीर्य अर्दुनके समान बलझाली हैं। इन्हींके अख-कौशलमे चकित होकर बढ़े-बढ़े राजा आपके चरणीये प्रणाम और आपके यहमें आकर ब्राह्मणींकी सेवा करते थे। वही देवता और दानबोके पूजनीय पुरुषसिंह अर्जुन आज वनवासी हो रहे हैं। आपके जितमें क्रोधका उदय क्यों नहीं होता ? साँवला रंग, विद्यास दारीर, हाथोमें बाल-तलबार और वीरतामें अप्रतिम! ऐसे नकुल और सहदेवको वनवासी देखकर आप वयो चुप हो रहे हैं। राजा हुपदकी पुत्री, महात्मा पाण्डुकी पुत्रवधू, पृष्टदुमकी बहुन और पाण्डवोकी पतिव्रता पत्नी में आज बन-वन मटक रही हूँ । आपको सहन-शक्तिको धन्य है। ठीक है, आपमें क्रोध नहीं है। जिसमें क्रोध और तेज न हो, वह कैसा क्षत्रिय ! जो समय आनेपर अपना तेज नहीं प्रकट कर सकता, सभी प्राणी उसका तिरस्कार करते हैं। प्राप्नुओंसे क्षमाका नहीं, प्रतापके अनुक्रय व्यवहार करना चाहिये।'

होपदीने फिर कहा—'राजन् ! पहले जमानेमें राजा चलिने अपने पितामह प्रहादसे पूछा वा कि 'पितामह ! क्षमा उतन हैं या क्रोब ? आप कृपा करके मुझे ठीक-ठीक समझाइये।" प्रहादनीने कहा कि 'क्षमा और क्षोध दोनोंकी एक व्यवस्था है। न सर्वदा क्रोध बचित है और न क्षमा। वो पुरुष सर्वदा क्षमा करते जाते हैं उनके सेवक, पुत्र, दास और उदासीन वृत्तिके पुरुष भी कटु बचन कहकर तिरस्कार करने लगते हैं. अवज्ञा करते हैं। धृर्त पुरुष क्षमाण्योलको दबाकर उसकी स्त्रीको भी हड़पना चाहते हैं। स्त्रियाँ भी खेळानुसार बताव करने लगती और पातिवत-धर्मसे ५७ होकर अपने पतिका भी अपकार कर डालती है। इसके अतिरिक्त जो पुरुव कभी क्षमा नहीं करता, हमेशा क्रोध ही करता है, वह क्रोधके आवेदांचे आकर बिना विचार किये सबको दन्द ही देने लगता है। वह मित्रोंका विरोधी और अपने युद्धकका शतु हो जाता है। सब ओरसे अपमानित होनेके कारण उसके बनकी हानि होने लगती है, बुत्कार फिलती है। उसके मनमें संतय, ईच्या और द्वेष बढ़ने लगते हैं। इससे उसके शत्रुओंकी वृद्धि होती है। वह स्रोधवदा अन्यापपूर्वक किसीको दण्ड दे बैठता हैं: इसके फलस्कस्य ऐश्वर्य, स्थान और अपने प्राणीने भी तसे हाब धोना पहला है। जो सबसे रोब-राजके साथ ही मिलता है, उससे लोग डरने लगते हैं, उसकी भलाई करनेसे हाथ खींच लेते हैं और आमें होष देताकर चारों ओर फैला देते 🖁 । इसल्ये न तो हमेशा अन्ताका बतांव करना बाहिये और न हमेशा सरलताका । समयके अनुसार उप और सरल बन जाना चाडिये। जो समयके अनुसार सरतना और उपताको धारण करता है, उसे इस लोक और परलोकमें सुराकी आपि होती है। अब मैं तुन्हें क्षमा करनेके अवसर बतलाता हूँ। यदि किसी यनुष्यने पहले उपकार किया हो, फिर उससे कोई बड़ा अपराध वन जाय तो पहलेके उपकारपर दृष्टि रसका उसे क्षमा कर देना चाहिये। यदि कोई पनुष्य मूर्खताच्या अपराध कर दे, तब भी क्षमा कर देना चाहिए; क्योंकि सब लोग सभी कामोपे चतुर नहीं हो सकते। इसके विपरीत जो लोग जान-बुझकर अपराध करते हो और कहते हों कि हमने जान-बूझकर अपराध नहीं किया है तो उन्हें खेड़ा अपराथ करनेपर भी पूरा दण्ड देना चाहिये । कुटिल पुरुषोकी क्षमा नहीं करना चाहिये। एक बास्का अपराध तो बाहे किसीका भी क्षमा कर देना चाहिये, परंतु दूसरी बार दण्ड अवस्य देना चाहिये। मृदुलतासे डप और कोमल देनों प्रकारके पुरुष वक्तमें किये जा सकते हैं। मृदुरः पुरुषके लिये कुछ भी असाध्य नहीं है। इसलिये मुदुलता ही श्रेष्ठ साधन है। | डालता है, गुरुजनोको मर्मभेदी क्वन कहता है; इसलिये पदि

अतः देश, काल, सामर्ब्य और कमजोरीपर पूरा-पूरा विचार करके म्टुलता और डानाका व्यवहार करना बाहिये। कभी-कभी तो भवसे भी क्षमा करनी पड़ती है। यदि कोई जपर कही बातोंक प्रतिकृत बर्ताव करता हो तो उसे क्षमा न करके कोचसे काम लेना बाहिये।' ब्रीपदीने आगे कहा—'राजन् ! धृतराष्ट्रके पुत्र अपराध-पर-अपराध करते जा रहे हैं। उनका लालक असीम है। मैं समझती है कि अब उनपर क्रोध कानेका समय आ गया है, आप उन्हें क्षमा न करके उनपर क्रोप क्रीजिये।'

युधिक्रित्ने वहा-प्रिये ! सनुष्यको क्रोधके वशमें न होकर क्रोधको अपने बदामें करना चाहिये। जिसने क्रोधपर विजय क्रप्त कर ली, वह कल्याण-भाजन हो गया। क्रोधके कारण भनुष्योका नावा होता प्रत्यक्ष दोखता है। मैं अवनतिके हेत् क्रोधके वदायें कैसे हो सकता हूँ ? क्रोधी यनुष्य पाप करता है. पुरुजनोको भार डालता है, क्षेष्ठ पुरुष और कल्याणकारक वस्तुओंका भी कठोर वाणीसे तिरस्कार करता है। फलतः किपलिये यह जाता है। क्रोधी मनुष्य यह नहीं समझ सकता कि क्या कहना चाहिये, क्या नहीं। जो मनमें आया कक कालता है। उसे इस बातका भी पता नहीं चलता कि क्या करना चाहिये, क्या नहीं। जो चाहे कर डालता है। यह जिलाने योग्यको यार डालता है, मार डालने योग्यकी पूजा करता है और क्रोधके आवेदामें आत्महत्वा करके अपने-आपको नरकमें हाल देता है। क्षोध दोषोंका घर है। सुद्धिमान् पुल्लोने अपनी लोकिक उन्नति, पारसीकिक सुख और मुक्ति प्राप्त करनेके लिये कोधपा विजय प्राप्त की है। कोमके रोप गिने नहीं जा सकते । इसीसे, यही सब सोचने-विचारनेसे मेरे विक्रमें क्रोध नहीं आता। जो पनुष्य क्रोध करनेवालेपर भी क्रोध नहीं करता, क्षमा करता है, वह अपनी और क्रोध करनेवालेकी महासंकटसे रक्षा करता है, वह दोनोंका रोग तूर करनेवाला विकित्सक है। झूठ बोलनेकी अपेक्षा सच बोलना कल्याणकारी है। कुरताकी अपेक्षा कोमलपना ज्लम है। क्रोधकी अपेक्षा क्षमा ठैवी है। यदि दुर्योधन मुझे मार भी क्रांडे तो भी में अनेकों दोषोसे भरे और महात्पाओंसे परित्यक्त क्रोधको कैसे अपना सकता हूँ। मैंने यह निश्चय कर रिया है कि तत्वदर्शी पुरुषमें, जिसे तेजस्वी कहते हैं, क्रोध होता ही नहीं। जो अपने क्रोधको ज्ञानदृष्टिसे शाना कर देते हैं, उन्हें ही वेजस्वी समझना चाहिये। क्रोधी मनुष्य जब अपने कर्तव्यको ही भूत जाता है, तब उसे कर्तव्य अधवा मर्यादाका ध्यान रह ही कैसे सकता है। कोधी पुरुष अवध्य प्राणियोंको मार अपनेमें तेव हो तो पहले क्रोधको ही अपने वज्ञमें करना चाहिये। काम करनेकी चतुराई, सञ्जूपर विजय प्राप्त करनेके ठपायका विचार, विजय प्राप्त करनेकी शक्ति और स्पूर्ति तेनलियोंके गुण हैं। ये गुण क्रोधी मनुष्यमें नहीं रह सकते। क्रोबर्क त्यागसे ही इनकी प्राप्ति होती है। क्रोध स्त्रोगुणका परिणाम होनेके कारण मनुष्योंकी मृत्यु है। इसलिये क्लोध छोड़कर साल हो जाना चाडिये। एक बार अपने बर्मसे हट जाना भी अच्छा, परंतु क्रोध करना अच्छा नहीं। मैं मृताँकी बात नहीं कहता; समझदार पनुष्य भक्ता, क्षमाका त्याग कैसे कर सकता है। यनुष्योपे पदि क्षमायोलता न हो तो सब लोग आपसमें लड़-झगड़कर मा मिटे। एक दुःशी दूसरेको दुःश वे, दण्ड देनेवाले गुरुजनोंपर भी प्रकार करनेको उद्यात हो आये, तब तो कहीं धर्म रहे ही नहीं, प्राणियोंका नाल हो जाय। ऐसी अवस्थामें क्या होगा ? गालीके बदलेमें गाली, मारके बदलेमें मार, तिरक्कारके बदलेमें तिरक्कार । पिता पुत्रको, पुत्र पिताको, पति पत्नीको और यात्री पतिको नष्ट कर आले। कोई मयांदा, कोई व्यवस्था, कोई सौडार्द न रहे। जो गाली देनेपर भी, मारनेपर भी क्षमा करता है, क्रोधको बदामें करता है, वह क्तम बिद्वान् है। सोधी मूर्ल है, नरकका भागी है। इस सम्बन्धमें पहात्या काञ्चपने क्षमाजील पुरुवोके बीलमें क्षमाकी साधनाका गीत गाया है—क्षमा धर्व है, क्षमा यह है. क्षमा बेद है, क्षमा स्वाच्याय है। जो पनुष्य क्षयाके इस

सर्वोत्कृष्ट स्वरूपको बानता है, वह सब कुछ क्षमा कर सकता है। क्षमा बढ़ा है, क्षमा सत्य है, क्षमा ही भूत और भविष्यत् है. क्षमा रूप है, क्षमा पवित्रता है, क्षमाने ही इस जगत्को धारण कर रखा है। याज्ञिकोंको जो लोक मिलते हैं, उनसे भी क्यरके लोक क्षयावानीको पिलते हैं। वेदहाँको, तपन्तियोको और कर्यनिष्ठोको दूसरे-दूसरे लोक मिलते हैं; पांतु क्षमावानीको ब्रह्मालोकके ब्रोह लोक मिलते हैं। क्षमा तेनस्विधीका तेन है, तपस्विधीका ब्रह्म है और सत्यवानीका सत्य है। जना ही त्येकोपकार, क्षमा ही शान्ति है। क्षमामें ही सारे लोक, लोकोपकारक यह, सत्य और ब्रह्म प्रतिक्षित है। ऐसी क्षणको पला, मैं कैसे छोड़ सकता है। ज्ञानी पुरुषको सर्वदा क्षमा ही करना ब्यक्तिये। जन सब मुख्य क्षमा कर देता है, तब वह सब्दे बड़ा हो जाता है। क्षमावानोंको यह लोक और परत्येक दोनों तैयार हैं। यहाँ सम्मान और परलोकमें शुभ गति । किन्होंने क्षमाके द्वारा क्रोक्षको दबा दिया है, उन्हें परम गति प्राप्त हो गयी है। प्रिये ! महात्मा काव्यपने क्षमाकी महिमा इस प्रकार गाणी है: इसे सुनकर तुम कोध छोड़ो और हामाका अवलन्त्रन करो । भगवान् श्रीकृष्ण, भीष्मपितासह, आचार्य धीम्य, मन्त्री बितुर, कृपाचार्य, सक्षम और महात्या केटच्यास भी क्षमाको हो प्रशंसा करते हैं। क्षमा और द्या ही ज्ञानियोका सदाबार है, यही सनातन-धर्म है। मैं सबाकि साथ क्षमा और द्याका पातन करोता।

# युधिष्ठिर और द्रौपदीका संवाद, निष्कामधर्मकी प्रशंसा, द्रौपदीका उद्योगके लिये प्रोत्साहन

हम जगत्मे धर्मावरण, दयामाव, क्षमा, सरललाके व्यवहारसे तथा लोक-निन्दाके धयमे राज्यलक्ष्मी नहीं मिलती। यह बात प्रत्यक्ष है कि आपमें तथा आपके महत्वली भाइयोंमें प्रजापालन करनेयोंग्य सभी गुण हैं। आयलेंग यु:ल भोगने-योग्य नहीं हैं। फिर भी आपको यह कष्ट चढ़ना पह रहा है। आपके थाई राज्यके समय तो धर्मपर प्रेम रखते ही थे, इस दीन-हीन दशामें भी धर्ममें बढ़कर और किसीसे भी प्रेम नहीं करते। ये धर्मको अपने प्राणीसे भी श्रेष्ठ मानते हैं। यह बात ब्राह्मण, देवता और गुरु सभी जानते हैं कि आपका राज्य धर्मके लिये, आपका जीवन धर्मके लिये हैं। मुझे इस बातका वृढ़ निक्षम है कि आप धर्मके लिये हैं। मुझे इस बातका वृढ़ निक्षम है कि आप धर्मके लिये हैं। भूगे इस बातका वृढ़ निक्षम है कि आप धर्मके लिये हैं। भूगे इस बातका वृढ़ निक्षम है कि आप धर्मके हिये भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव तथा मुझे भी त्याग सकते हैं। मैने तो बह अपने रक्तकती रक्षा करता है। परंतु मुझे तो ऐसा मालूम हो रहा है कि मानो बह भी आपकी रक्षा नहीं करता। जैसे मनुष्यके पीछे उसकी छाया बला करती है। आप जब सारी पृथ्विक चक्रवर्ती सम्राट् हो गये थे, उस समय भी आपने छोटे-छोटे एजाओंका भी अपमान नहीं किया था, बहोंकी तो बात ही क्या। आपमें सम्राट्पनेका अभिमान बिलकुल नहीं था। आपके महलोमें देवताओंक लिये 'स्वाहा' और जित्तोंके लिये 'स्वधा' की ध्विन गूँबती रहती थी। तब और अब भी अतिथि-माह्मणोंको सेवा होती ही है। आपने सायु, संन्यासी और गृहस्थोंको सारी आवश्यकताएँ पूर्ण की थी, उन्हें तुप्त किया था। उस समय आपके पास ऐसी कोई वन्तु नहीं थी, जो ब्राह्मणोंको न दी जा सके। अब तो आपके यहाँ पाँच दोवोंकी झानिके लिये केवल बलिवेश्वदेव यह किया जाता है और उसके बाद अतिश्रियों तथा प्राणियोंको खिलाकर रोष क्वे हुए अन्नसे अपना जीवन-निर्वाह हो रहा है। आपकी बुद्धि ऐसी उलटी हो गवी कि आपने राज्य, धन, भाई तथा मुझतकको जुएमें हार दिया । आपको इस आपति-विपत्तिको देखकर मेरे मनमें बड़ी बेदना होती है, मैं बेहोश-सी हो जाती है। मनुष्य ईश्वरके अधीन है, उसकी साधीनता कुछ भी नहीं है। ईश्वर ही प्राणियोंके पूर्वजन्मके कर्पणीतके अनुसार उनके सुल-दु:ल तथा फ्रिय-अत्रिय वस्तुओंकी व्यवस्था करता है। जैसे कठपुतली सूत्रधारके इच्छानुसार नावती है, वैसे ही सारी प्रजा इंबरेव्डानुसार संसारके व्यवहारमें नाच रही है। ईश्वर सबके भीतर और बाहर व्यास रहता है, सबको प्रेरित करता और साक्षीरूपसे देखता रहता है। जीव एक कटपुतली है; वह स्वतन्त्र नहीं, इंग्रराधीन है। जैसे सूतमें गूँधी हुई मणियाँ, नाचे हुए बेल और जलबाराने गिरे हुए वृक्ष पराधीन होते हैं बैसे ही जीव भी ईश्वरके अधीन है। जो तस्तु जिसमें लीन होती है, तत्स्वरूप ही यह होती है। मिट्टीसे उत्पन्न प्रक्षा आदि, मध्य और अन्तर्मे पिट्टीके अधीन रहता है: ठीक वैसे ही जीव आदि, मध्य और अन्तमें ईंबरके ही अधीन रहता है। जीवको किसी भी बतका ठीक-ठीक ज्ञान नहीं है, इसल्बिये वह सुरक्त पाने या दु:सा हटानेचें असमर्थ है। वह ईश्वरकी ही प्रेरणासे सर्ग या नरकमें जाता है। जैसे नन्हे-नन्हें तिनके वायुके अधीन होते हैं, वैसे ही सभी प्राणी ईप्ररक्ते । जैसे बच्चा शिलीनोसे खेल-खेलकर उन्हें क्रोड़ देता है, वैसे ही प्रभु जगत्वे जीबोंक संयोग-कियोगको लीला करते रहते हैं। राजव् ! मैं तो ऐसा समझती है कि ईसर प्राणियोंके साथ माता-पिताके समान दयाका बर्ताय रहीं करते: वे तो जैसा कोई साधारण पुरुष क्रोधमे कुरताका व्यवहार करता हो, वैसा ही करते हैं। जब मैं देखती है कि आप-जैसे चील-सदाबारसम्पन्न आर्थ पुरुष भलीचीत जीवन-निर्वाह भी नहीं कर सकते, विश्वासे विद्वार खते हैं, और अनार्थ पुरुष सुक्त भोगते हैं, तब मुझे बढ़ा दुःक होता है। आपकी यह विपत्ति और दूर्वोधनकी सम्पत्ति देखकर में ईश्वरकी निन्दा करती है, क्योंकि वह जिल्म दृष्टिसे बर्ताय करता है। यदि कर्मका फल कर्ताको मिलता है, दूसरेको नहीं, तो यह विषय दृष्टि करनेका फल अवस्य ही ईन्डरको पिलेगा। यदि कर्मका फल कर्ताको नहीं पिलता, तब तो अपनी उन्नतिका कारण लौकिक बल ही है: मुझे निर्वल पुरुवोंके लिये बड़ा शोक हो रहा है।

धर्मराज युधिष्ठरने कहा—छिये ! मैंने तुष्हारे मधुर, सुन्दर और आश्चर्यभरे क्वन सुन लिये; तुम इस समय नास्तिकताकी

बात का रही हो। प्रिये ! मैं कर्मका फल पानेके लिये कर्म नहीं करता। मैं तो दान देना धर्म है, इसलिये देता है; यज्ञ करना बाहिये, इसलिये यज्ञ करता है। फल पिले या नहीं, यनुष्यको अपना कर्तव्य करना चाहिये; इसीलिये मैं अपने कर्तव्यका पातन करता है। सुन्दरि ! मैं बर्म-फलके लिये धर्म नहीं काता, धर्म-पालनका कारण यह है कि वेदोंकी ऐसी आज़ा है और संत पुरुषोंने उसका पासन किया है। मैंने खपावसे ही अपने मनको धर्ममें लगा दिया है। किसी भी वर्षत्र पुरुषके लिये वर्षके साथ मोल-तोल करना बहुत ही निन्दनीय है। जो धर्मको दूहना बाहता है, उसे धर्मका फल नहीं मिलता। जो धर्म करके नातिकतावज्ञ उसपर शेका करता है, वह पापी है। मैं तुष्टें यह बात बड़ी दुवताके साथ कहता 🕻 कि वर्षपर कभी शंका न करना। धर्मपर शंका कानेवालेकी अधोगति होती है। जो दुर्बलहरूय पुरुष धर्म और ऋषियोंके बचनोपर शंका करता है, वह मोक्षसे दूर हो जाता है, जेदपाठी, धर्माचा और कुलीन पुस्तको ही पूज कहा जाता है। वह पापी तो बोरोके समान है, जो मूर्जनावश शास्त्रोका उल्लाबन करके धर्मपर शंका करता है। प्रिये ! अभी तुमने कुछ ही दिन पहले परम तपस्वी मार्फव्हेय ऋषिको हेला था, जो धर्मके प्रधानसे चिरजीवी हैं। व्यास, बसिष्ठ, पेकेच, नारव, लोमझ, सुक्त आदि सधी ऋषि धर्म-पालनसे ही ज्ञानसम्बन्न हुए हैं। यह बात तुन्हारे सामने हैं कि वे लोग दिव्य योगसे युक्त हैं, शाय-कारान दे सकते हैं और देवताओंसे भी बड़े 🕯। उन खोगोने अपनी अद्भुत प्रक्तिसे बेद और धर्मका साक्षात्कार किया है। वे लोग बर्गकों ही महिमाका वर्णन करते हैं। राजी ! तुम अपने मुद्र मनसे ईश्वर और धर्मपर आक्षेप मत करो और न कोई शंका ही करो । धर्मपर शंका करनेवाला स्वयं पूर्ण होता है और बड़े-बढ़े विचारशील एवं स्थितप्रशांको पागल मानता है। वह बढ़े-वढ़े महापुरुषोंकी बात और प्रापाणिकता श्रीकार न करनेके कारण असहाय है। वह घमवदी अपने हाथों अपने कल्याणका तिरस्कार करता है और केवल उन लोकिक वस्तुओंको ही सत्य मानता है. जिनसे इन्त्रियोको हो सुन्त मिलना है। वह त्येकोत्तर वलुओंके सम्बन्धमें सर्वचा अज्ञान है। जो धर्मपर शंका करता है, उसके लिये इस लोकमें कोई प्रायक्षित नहीं है। यह पूर्व बाहनेपर भी लोकिक और पारलीकिक उन्नति नहीं कर सकता । वह प्रमाणसे मुँह मोहकर बेद और शास्त्रोंकी निन्दा करने लगता है। कामपूर्ति और लोभके मार्गमें चलने लगता है। इसके फलस्वसय उसे नरकको प्राप्ति होती है। जो दृष निश्चयसे निश्चोक होकर धर्मका ही पालन करता है, उसे अनन्त सुखकी प्राप्ति होती है। जो ऋषियोंकी बात नहीं मानता, धर्मका पालन नहीं करता, शास्त्रोका क्लाडुन करता है, वह एक जन्म तो क्या, अनेक जन्मोमें भी शान्ति नहीं प्राप्त कर सकता। सर्वत्र और सर्वदर्शी ऋषियोंने सनातनधर्मका वर्णन और सत्युरुयोने उसका आजरण किया है। उसमें भरज, रांका करनेका अवसर ही कहाँ है। जैसे सपुद्र पार जानेके इच्छक व्यापारीके लिये जहारका ही आक्रप है, वैसे ही पारशीकिक सुल-प्राप्तिक इन्कुकोंके लिये एकमात्र धर्म हो जहाज है। मुन्दरि । वदि धर्मात्माओंके द्वारा किया हुआ धर्मपालन निष्कल हो जाय तो यह सारा जगत् अज्ञानके धोर अन्यकारमें कुत्र जाय । यदि तपस्या, त्रहावर्थ, यत, स्वाध्याय, दान और सरलता निष्फल हो जारी तो किसीको मोश न मिले, कोई विद्या न पर्ड, किसीको धन न मिले, सब लोग पशु-सरीखे हो जायें । यदि ऐसा होता तो सत्युक्त धर्मका आधारण ही क्यों करते। सम्पूर्ण धर्मशास्त्र एक बोसोबाजी होती। सड़े-बड़े प्रापि, देवता, गन्धर्त सामध्येतान् होनेपर भी धर्मका पालन क्यों करते ? उन्होंने यह समझकर कि ईंग्रा धर्मका फल अवद्य देता है, धर्मका पालन किया है और वासक्यें वहीं परम बल्याण है। धर्म और अधर्म दोनों ही निष्कल नहीं होते । विद्या और तपका फल तो हम प्रत्यक्ष ही देश रहे हैं । तुम्हें में वेदकी प्रामाणिकता स्थापित करके धर्मपर बदा करनेको कह रहा 🕻 इतनी ही बात नहीं है। तुष्हारा अपना अनुभव भी तो धर्मकी महिमा ही प्रकट करता है। तुष्हारा और तुन्हारे भाईका जन्म यशक्तय धर्मके आजरणसे हुआ है, यह बात क्या तुम्हें मालूम नहीं है ? तुम्हारे जन्मका वृतान्त ही इस बातको सिद्ध करनेके लिये पर्याप्त है कि बर्पका फल अकड्य मिलता है। बर्यात्वा पुरुष संतोषी होते हैं। परंतु बुद्धितिन पुरुष बहुत फल मिलनेपर भी संतुष्ट नहीं होते। पाप और पुरुषके फलका उद्य, कर्मोत्पतिका हेतु सक्का कारण अविद्या और उसका नाश करनेवाली विद्या —इन सब बातोंको देवताओंने गुप्त रक्षा है। साधारण यनुष्य इन बातोंको कुछ भी नहीं समझ सकते। जो तलवेता इनका खत्य समझ जाते हैं, ये फलके लिये कर्मानुष्टान नहीं करते किंतु ज्ञानमें स्थित होकर कर्म करते रहते हैं। व्यस्तवमें तो यह विकय देवताओंके लिये भी गोपनीय है। तबापि विरक्त, मितभोजी, जितेन्द्रिय एवं तपस्त्री योगी शुद्ध चित्तसे ध्यान करके पूर्वोत्स कर्मीका स्वसप जान लेते हैं। धर्माचरण करनेपर भी यदि उसका फल न पिले तो भी धर्मपर संदेह नहीं करना वाहिये। और भी उद्योग करके यह करना चाहिये, ईव्यांका ताग करके दान करना चाहिये । इस बातके साक्षी महर्वि कडवप हैं

कि ब्रह्मजीने सृष्टिके प्रारम्पमें अपने पुत्रोसे यह कहा बा—'कर्मका फल अक्ट्रप मिलता है और धर्म सनातन है।' प्रिये! धर्मके सम्बन्धमें तृत्वारा संदेव कुदरेकी तरह नष्ट हो जाप। सब कुछ ठींक है, ऐसा निश्चय करके तुम नारितकताका त्याग कर हो और धर्मपर, ईश्वरपर आक्षेप न करो। इसको जाने और जने नपस्कार करो। तुत्वारे मनमें ऐसी बात कभी न आहे। जिनकी कुपासे मक्त पुत्रम मृत्युवीलसे असर हो बाते हैं, उन सर्वबेष्ट परमात्माका कभी निराक्कर नहीं करना चाहिये।

होपदीने कहा-धर्मराज ! में धर्म अधवा ईश्वरकी अधमानना और तिरक्कार कभी नहीं करती। मैं इस समय विपत्तिको मारी है, इसकिये ऐसा प्रकाप कर ग्री है। मैं अभी इस सम्बन्धमें और भी जिलाप कर्तगी। जानकार यनुष्यको कर्म अवस्य ही करना चाहिये; क्योंकि बिना कर्म किये केवल जड पदार्थ ही जी सकते हैं, घेतन प्राणी नहीं। पूर्वजन्मके कर्मोकी बात तो तनिक-सा विचार करते ही सिद्ध हो जाती है; क्योंकि गायका बहुदा जन्मते ही दूधके लिये बन पीने लगता और धूप लगनेपर छायामें जा बैठता है। अबदय ही इस क्रियामें पूर्वजन्मके संस्कार काम करते रहते हैं। सब प्राची अपनी उन्नति समझते हैं और प्रताहारूपसे अपने कमोंका फल धोग रहे हैं। इसलिये आप कर्म कीविये, तससे उकताइये यत । आप कर्मके कतकारे सुरक्षित होकर सुरती होहये । सहस्रों मनुष्योंमेंसे भी जोई एक कर्म करनेकी विधि ठोक-ठीक जानता है या नहीं इसमें संदेत है। यदि विमालक-बैसा पहाड़ भी प्रतिदिन साचा जाय और उसमें वृद्धि न हो तो बोड़े दिनोंने सीण हो जाता है। इसलिये धनकी रक्षा और युद्धि करनेके लिये कर्म करनेकी बड़ी आवश्यकता है। प्रमा यदि कर्म न करे तो उनद्र जाय। यदि उसका कर्म निष्कल हो जाय तो उसकी उत्रति रुक जाय। यदि कर्मको निष्कल माना जाय तो भी कर्म तो करना ही पड़ेगा; क्योंकि कर्म किये बिना किसी प्रकार जीविका नहीं चल सकती। जो मान्यके अगर घरोसा काके हाच-पर-हाच धरे बैठे रहते हैं, इटवादी हैं, त्वयं ही वस्तुओंकी आप्ति मानते हैं, वे पूर्वजयके कर्योंको स्रोकार नहीं करते । उन्हें यूर्स समझना चाहिये । जो कर्म न करके आलत्यमय जीवन व्यतीत करता है, वह पानीमें पड़े कहे पहेंकी भाँति गल जाता है। जो काम करनेकी शक्ति रको हुए भी उससे हठवड़ा अलग रहते हैं, वे चिरकारनाक कीवनधारण भी नहीं कर सकते । जो पनुष्य इस संदेहमें रहते हैं कि मुझे अपुक कर्मका फल मिलेगा या नहीं, उन्हें कर्मका कुछ भी फल नहीं मिलता। जो निसर्देह होते हैं, वे अपना

काम बना लेते हैं। धीर पुरुष सर्वदा कर्म करनेमें लगे खते हैं और फलके सम्बन्धमें कभी संदेह नहीं करते। परंतु वैसे मनुष्य होते हैं बहुत बोड़े। किसान हलसे धरती जेतकर अन्न बो देता है और संतोषके साथ प्रतीक्षा करता है। इसके बाद धोये हुए अन्नको जलसे सीचकर अंकृतित करनेका काम मेच करता है। यदि मेच किसानपर अनुपत्त न करे, जल न बरसे, तो इसमें किसानका कोई अपराध नहीं है। उस समय किसान वहीं सोचता है कि सब लोगोंने जो काम किया, वहीं पैने भी किया। अब मेथ बरसे वा न करसे; फल गिले या न गिले, किसान निटॉप है। कैसे ही धीर पुरुषको अपनी बुद्धिके अनुसार देश, काल, शक्ति और उपायोंका ठीक-ठीक विचार करके अपना काम करना चाहिये। ये बाते मैंने अपने पिताबीके परपर बृहस्पति-नीतिके मर्मज़ विद्वानोंसे सुनी हैं। अग्र विचार करके अपने कर्तव्यका निद्ध्य कीजिये।

#### युधिष्ठिर और भीमसेनकी कर्तव्यके विषयमें बातचीत

वैदान्यागनवी कवते हैं--कनयेजय ! ब्रीवर्शकी बातें सुनका घीयसेनके मनमें क्रोध जग गवा। वे लब्बी साँस रेले हुए युधिष्ठिरके कुछ पास आकर कहने लगे-'भाईजी । आप सत्पुरुवोश्चित धर्मानुकूल राजमानेसे चलिये । यदि इमलोग धर्म,अर्थ और कामसे बिह्नत होकर इस तयोजनमें पड़े रहेंगे तो हमें क्या मिलेगा। दुर्वोचनने हमारा राज्य-वर्ग, सरस्ता अधवा बल-पौरुषसे नहीं लिया है। उसने कपट-ग्राएक सहारे हमलोगोंको धोला दिया है। हम कौरलोंके अपराधको जिलना-जिलना क्षमा करते जाते हैं, डतना-डतना से हमें असमर्थ मानकर दुःस देते जा रहे हैं। इससे तो यहाँ अच्छा है कि हमलोग टालमटोल न करके लढ़ाई छेड़ दें। निष्कपट भावसे युद्ध करते हुए यदि इप मर भी जाये तो अच्छा है, क्योंकि उससे हमें अमरलोकोंकी प्राप्ति तो होगी। और यदि हम कीरवॉको तहस-नहस करके पृथ्वीके राजा हो जाये तो भी हमारा कल्याण ही है। हम अपने वर्षमें स्थित हैं. हम चाहते हैं कि हमारा यश हो और कौरवोसे वैश्का बदला भी लें। तब तो यह आवश्यक हो जाता है कि हम युद्ध-योषणा कर है। मनुष्यको केवल धर्म, केवल अर्थ अथवा केवल कामके सेवनमें ही नहीं लग जाना बाहिये। इन तीनीका इस प्रकार सेवन करना चाहिये, जिससे इनमें विरोध न हो। इस विषयमें जाखोंने स्पष्टकपसे कहा है कि दिनके पहले पागमें धर्माचरण,दूसरे भागमें धनोपार्जन और सार्थकाल होनेपर कामसेवन करना चाहिये। मैं जानता हैं और सभी जानते हैं कि आप निरत्तर धर्मावरणमें संलग्न रहते हैं। फिर भी सभी आपको बेदमन्त्रोंके द्वारा कर्म करनेकी सलाह देते ही है। दान, यज्ञ, सत्पुरुषोकी सेवा, केदाध्ययन और सरकता-ये मुख्य धर्म है। इनके पालनसे इस लोक तथा पालोकमें सुख मिलता है। परंतु धर्मराज ! मनुष्यमें बाहे सभी गुण हो, किर भी धन न हो तो धर्माधरण नहीं हो सकता। यह निश्चय है कि जगत्का आधार धर्म है और धर्मसे श्रेष्ठ कोई वस्तु नहीं है। फिर भी धर्मका सेवन तो धनके द्वारा ही होता है। धन भिक्षावृत्तिसे अकवा बलाहरीय होकर बैठ जानेसे नहीं भिलता। वह तो धर्मका आवरण करनेसे ही पिलता है। ब्राह्मण तो भील माँगकार भी अपना जीवन-निर्वाह कर सकता है, पांतु ब्रावियके शिये तो इस वृत्तिका निषेध है। इस्तरिये आपको तो पराक्रम करके ही धन पानेका उद्योग करना चाहिये। आप अपने श्रत्रियधर्मको स्रोकार करके पुत्रसे और अर्जुनसे शहसीका नाश कराइये। शहसीपर विजय प्राप्त करके प्रजापालन करनेसे आपको जो फल थिलेगा, वह निन्दित नहीं होगा । आपके लिये प्रजापालन ही सनाडनवर्म है। पदि आप स्रतियोचित धर्मका परित्याग कर देने को जगतुर्वे आपको हैंसी होगी। यनुव्योका अपने धर्मसे डिगना संसारमें अच्छा नहीं पाना जा सकता। आप शिवित्तता छोड़िये। दुइ क्षत्रियके समान बीरता स्वीकार करके अपने धर्मका भार वहन कीजिये। भला, बतलाइये तो अर्जुनके सपान बनुषवारी और कौन योदा है ? भविष्यमें क्षेत्रकी सम्बादना भी नहीं है। मेरे समान गदाधारी ही कौन है ? आगे होनेकी सम्मावना भी कहाँ है। बलवान् पुरुष अपने बलके चरोसे पुद्ध करता है, सैनिकोंकी संख्याके बलपर नहीं । आप बलका आक्रय लीकिये । यद्यपि शहदकी यक्तियाँ कमजोर होती हैं, फिर भी वे सब मिलकर मध् निकालनेवालेका प्राण ले लेती हैं। बैसे ही निबंह पुरुष भी इकड़े होकर बलवान् राजुका नाश कर सकते हैं। जैसे सूर्य अपनी किरणोसे पृथ्वीका रस बहुण करता और जल बरसाकर प्रजाका पालन करता है, वैसे ही आप भी द्योंबनसे राज्य छीनकर प्रजाका पालन कीनिये। हपारे चिता-चिताम्बाने झासविधिके अनुसार प्रजापालन किया है। प्रजापालन हमारा सनातनधर्म है। एक क्षत्रिय युद्धमें क्रिजय प्राप्त करके अथवा प्राणोकी बाँत देकर जो गति प्राप्त करता है, वह तपस्थाके द्वारा भी नहीं प्राप्त हो सकती। ब्राह्मण और कुरवंशी इकड्रे होकर बड़ी प्रसन्नतासे आपकी सत्य-प्रतिज्ञताकी चर्चा करते हैं। आपने लोच, कृपणता, मोह, भय, काम आदिसे कभी झुठ नहीं बोला है। यदि आप राजाओंके विनाशके पापसे इस्ते हो तो वह भी ठीक नहीं है। क्योंकि राजा पृथ्वी प्राप्त करनेके लिये जो कुछ पाप करता है. उसे बड़ी-बड़ी दक्षिणांके यज्ञ करके दूर कर देता है। आप ब्राह्मणीको हजारों गोएँ और गाँबोंका दान करके पापसे पुट जायेंगे। आप अब युद्धके सब शक्तोंको रहमें रत्नकर ब्रह्मणोको धन देनेके लिये शांत्रतारे शहुपर कहाई कर दीजिये। आज ही शुध दिन है। ब्राह्मणीसे स्वस्तिवासन करवाइये और अपने असविधाकुदाल सूरवीर माइयोके साथ हरितनापुरपर चढाई कर दीजिये । सुक्रवयंत्रके राजा, कैकपनंदाके राजा और वृष्णिकलपूर्वण भगवान् श्रीकृष्णकी सहापतासे क्या हम युद्धमें विजय नहीं प्राप्त कर सकते ? हम अपने सहायकों और शक्तिके द्वारा शक्के हामसे अपना राज्य क्यों न लोटा ले ?"

धर्मरूव वृधिहरने क्या-धैया भीमसेन । यनुष्य पुरुवार्थ, अभिमान और बीरतासे युक्त होनेपर भी अपने पनको वहाये नहीं कर सकता। मैं तुष्हारी बातका अनादर नहीं करता। मैं ऐसा समझता है कि मेरे भाग्यमें ऐसा ही होना बदा वा । जिस समय हम जुआ खेलनेके लिये दल सचामें आये. इस समय युर्वोधनने भरतवंशी राजाओंके सामने यह कव लगावा। उसने कहा कि 'युधिष्ठिर ! यदि तुम जूएमें हार काओंगे ले तुष्टें भाइयोंसद्रित बारह वर्षतक वनमें रहना होगा और वेखवे वर्ष गुप्तबास करना होगा। गुप्तवासके सथय यदि कौरवोके दूत तुम्हें हैंड निकालेंगे तो फिर बारह वर्षके लिये वनमें जाना पढ़ेगा और तेरहवें वर्षमें वही बात होगी। यदि मैं हार गया हो हम सभी भाई अपना ऐश्वर्ष छोड़कर उसी नियमके अनुसार वनवास और गुप्रवास करेंगे।' भीमसेन ! मैंने ट्रपॉधनकी बात मान ली थी और वैसी ही प्रतिका की बी। यह बात तुर्चे और अर्जुनको भी मालूम है। इसके बाद वह अधर्ममय कुआ हुआ, हुमलोग हार गये और नियमके अनुसार बनवास कर खे हैं। सत्पुरुषोंके सामने एक बार प्रतिज्ञा करके किर राज्यके लिये कौन मनुष्य उसे तोड़ेगा। एक कुलीन मनुष्य यदि राज्यके लिये प्रतिज्ञाचडु करके उसे पा भी हे तो वा मरणसे भी अधिक दुःखदायक होगा। मैंने कुखंजी बीरोके बीबमें प्रतिज्ञापूर्वक जो बाद कही है, उससे मैं टल नहीं सकता । गैसे किसान बीज बोकर पक्षनेतक उसके फलकी

आज्ञा लगावे बैठा रहता है, वैसे ही तुन्हें भी अपनी उन्नतिके समयको प्रतीक्षा करनी चाहिये; समय आये बिना कुछ नहीं होगा। भीमसेन ! तुम मेरी सत्य प्रतिज्ञा सुन लो, मैं देवलको प्राप्ति तथा इस लोकमें जीवित रहनेकी अपेक्षा भी बर्गसे अधिक प्रेम करता हूँ। मेरा ऐसा दृह निश्चय है कि राज्य, पुत्र, कीर्ति और धन—ये सब भिलका सत्यधर्मके सोलहवें डिस्सेकी भी बराबरी नहीं कर सकते।

धीनसेन्ने कडा-धाईजी ! जैसे सलाईसे लेते-लेते एक दिन अक्रन समाप्त हो जाता है, वैसे ही पनुष्पकी आयु यल-यलपर छोजती जा रही है। ऐसी स्वितिमें मनुष्यको क्या समयकी बाट जोहते हुए बैठ खना बाहिये ? जिसे अपनी लम्बी उप्रका पता हो, अपने अन्तसमयका ज्ञान हो, जो **पुत-पविष्य आदि सब वस्तुओंको प्रत्यक्ष देल सकता हो,** केवल उसोको समयकी प्रतीक्षा करनी चाहिये। मृत्यु सिरपर सवार है. इसलिये उसके प्रकट होनेके पहले ही हमें राज्य प्राप्त करनेका उराच कर लेना वाहिये। आप बुद्धिमान्, पराक्रमी, शासक और सम्मानित बंहाके हैं। आप शृतराष्ट्रके हुए पुर्शेपर क्षया क्यों करते हैं ? इस तरह चुपवाप बैठकर विहरण करनेका क्या कारण है ? आप हमलोगोंको करमें गुप्त रखना जाते हैं: यह तो ऐसा ही है. जैसे कोई घासके पुलेसे हिमालयको बकना बाहे। आप एक जगतासिञ्ज व्यक्ति 🖁। जैसे सूर्य आकाशमें क्रिपकर नहीं विचर सकता, वैसे ही आप मी कही नहीं किय सकते । अर्जुन, नकुल अथवा सहदेव ही एक साथ खकर कैसे किय सकेंगे ? घला, यह राजपुत्री ब्रीपरी ही कैसे क्रियकर खेगी। युझे तो वर्ष और बुढ़े सभी पहच्चनते हैं. मैं एक वर्षतक गुप्त केसे रह सकुँगा ? हमलोग अक्तक कनमें तेख महीने बिहा चुके 🖁 । वेदके आजानुसार आप इन्हें ही तेस्त वर्ष गिन सीजिये । यहीने वर्षके प्रतिनिधि हैं। इसलिये तेरह महीनेमें भी तेरह वर्षकी प्रतिज्ञा पूरी कर सकते हैं। पाईजी । आप शतुओंके विनाशके रिये एक निक्षप कर सोविये। इत्रियोंके लिये युवके अतिरिक्त कोई वर्म नहीं है। इसलिये आप युद्धका निश्चय कीजिये।

कुछ समयतक सोच-विचारकर युश्विष्ठरने कहा—बीर भीमसेन ! तुष्टारी दृष्टि केवल अर्वपर है। इसलिये तुष्टारा कहना भी ठीक ही है। पांतु मैं दूसरी बात कह रहा हूँ। केवल साहससे ही तो कोई काम नहीं काना चाहिये न ! वैसे कामसे तो करनेवालेको ही दुःख भोगना पड़ता है। कोई भी काम करना हो तो भारीभाँति विचार करके युक्ति और उपायोंके हारा करना चाहिये। किर तो देव भी अनुकूल हो जाता है। प्रयोजन-सिद्धिये कोई संदेह नहीं रहता। वरु एवं ध्यायहरे उत्साहित होकर बालमुखम बयलताके कारण तुम निस कापको प्रारम्भ करनेके लिये कह रहे हो, उसके सन्तन्यमें मुझे बहुत कुछ कहना है। भूतिकवा, इस्त, जलसन्य, भीम, ब्रेण, कर्ण, अन्नतामा तवा दुर्वीधन, दुःशासन आदि पृतराष्ट्रके प्रकार पुत्र सकासविद्यामें वह कुशल और हमपर आक्रमण करनेके लिये तैयार 🖁 । पहले हमलोगीने क्रिन राजाओंको बलपूर्वक दवा दिया था, वे अब उनसे मिल गये हैं। दुर्योधनने कौरव-सेनाके सब वीरों, सेनापतियाँ और मन्त्रियोंको तथा उनके परिवारशास्त्रीको भी उत्तम-जाम बसुएँ तबा भोग-सामग्री देकर अपने पक्षमें कर लिया है। वे दम स्तृते दुर्वोधनको ओरसे लड़ेगे, ऐसा पेरा निक्रित

विकार है। यद्यपि भोव्यपितामह, द्रोणाबार्य ओर कृपाबार्य उनपर और इमपर समान दृष्टि रखते हैं, तथापि उन्होंने राज्यका अत्र सावा है, इसलिये उसका बदला चुकानेके लिये दुर्वोधनकी ओरसे प्राणपणसे ल्ब्रींगे। वे सब अस-शासके समेत्र और ईमानदार है। मेरा विश्वास है कि समल देवताओंके साथ इन्द्र भी उन्हें नहीं जीत सकते। कर्णको बीरता, उत्साह और प्रबोधता अपूर्व है। उनका शरीर अपेद्य कवस्ते हका रहता है। उनको जीते बिना तुम दुर्वोधनको नहीं मार सकते।

इस प्रकार मीमसेनके साथ युधिष्ठिर बातचीत कर ही रहे हे कि प्रयक्तन् श्रीकृष्णाद्वेगायन वेदाव्यासमी वहाँ आ पहुँचे ।

## युधिष्ठिरको व्यासजीका उपदेश, प्रतिस्पृति विद्या प्राप्त करके अर्जुनकी तपोवन-यात्रा एवं इन्द्रद्वारा परीक्षा

वैशन्यायनती बहते हैं—अन्येजय | पाण्डवीने आगे | बङ्कर येव्ह्यासजीका स्थानत किया। उन्होंने व्यासजीको आसनपर बैठाकर विधिपूर्वक उनकी पूजा की। वेद्य्यास-जीने धर्मराज सुधिहिरसे कहा कि 'फ्रिय चुचिहिर ! मैं तुन्हारे मनको सब बात जानता हूँ। इसीसे इस समय तुन्हारे पास आया है। तुन्हारे हदयमें भीव्य, होणावार्य, कृपावार्य, कर्ज, अश्रत्यामा और दुर्वोधन आदिका जो धय है, उसका मै वाकोक्त रातिसे किरावा करेगा । तुम मेरा बतलामा हुआ ज्याय करो, तुन्हारे मनका सारा दुःस विट जावगा।' यह कहकर वेशव्यासनी पुधिहिरको एकालमें ते गर्व और बोले—'युधिहिर ! तुम मेरे दारणागत दिव्य हो, इसलिये मैं तुष्टे पूर्तिमान् सिद्धिके समान प्रतिस्पृति नामकी विद्या देना हूँ। तुम यह विद्या अर्जुनको सिला देन, इसके बतसे वह तुग्हारा राज्य शत्रुओंक द्वाचसे छीन तेगा । अर्जुन तयस्य तचा पराक्रमके हरा देवताओंके दर्शनकी योग्यता रकता 🖁 । यह नारायणका सहस्र महातपस्त्री ऋषि नर है। इसे कोई जीत नहीं सकता, यह अन्युतन्त्रसम है। इसलिये तुम इसको अखविद्या प्राप्त करनेके लिये भगवान् इंकर, देवरान इन्द्र, वस्या, कुन्नेर और धर्मराजके पास भेजो । यह उनसे अस प्राप्त करके बड़े पराक्रमका काम करेगा । अब तुमलोगीको किसी दूसरे वनमें जाकर रहना जाहिये; क्वोंकि तपलियोको विस्कालतक एक स्वानपर एडना दुःखदायी हो जाता है।" ऐसा कड़कर भगवान् वेदम्यासने राजा युधिहरको प्रतिस्नृति

अन्तर्धान हो गये।

धर्याचा पुचित्रिर भगवान् व्यासके उन्देशानुसार मनका मनन और जय करने लगे । उनके मनमें बड़ी प्रसम्रदा हुई । में अब क्रिवनमें चलकर सरस्वतीतदवर्ती काम्यक वनमें आये। बेद्धा और तपस्ती ब्राह्मण भी उनके पीछे-पीछे वहाँ आ पहुँचे। वहाँ रहकर पाण्डव अपने मन्त्री और सेवकांके साथ विधिपूर्वक पितर, देवता और ब्राह्मणोको संतुष्ट करने लगे । वर्मराजने एक दिन व्यासजीके आदेशानुसार अर्जुनको रकासमें मुत्यवा और बोले—'अर्जुन । भीव्य, ग्रेणासार्य, कृताबार्य, कर्ण, अस्त्रवामां आदि अस-दास्रोके बड़े मर्मज्ञ है। दुर्योधनने सत्कार करके उन्हें अपने वशमें कर लिया है। अब हमें केवल तुमसे ही आशा है। मैं इस समय तुम्हें एक अवश्यकर्तव्य बतत्त्रता हूँ । घगबान् वेदच्यासने मुझे एक गुप्त विद्याका उपदेश किया है। उसका प्रयोग करनेपर सब जगत् भत्त्वभाति दीसने लगता है। तुम सावधानीक साथ मुझसे वह मन्त्रविद्या सीम हो और समवपर देवताओका कृपायसाद प्राप्त कर लो । इसके लिये तुम दुङ् ब्रह्मचर्याता धारण करो तथा धनुष, बाण, कवच ओर सङ्ग लेकर साधुओंको तरह मार्गमें किसीको अवकाश दिये बिना उत्तर दिशाको यात्रा करो। वहाँ तुम वत्र तपस्या करके मनको परमात्याचे सीन करते हुए देवताओंकी कृपा प्राप्त करना। वृत्रामुरसे भवभीत होकर देवताओंने अपने सब अखाँका बल इन्ह्रको साँप दिवा था। इसलिये सारे अख-रान्त इन्ह्रके ही विद्याका उपदेश किया और उनसे अनुमति लेकर वे वहीं । पास है। तुम इन्द्रकी शरणमें जाओ, वे तुम्हें सब अख देंगे। तुम आज ही मजबी दीक्षा लेकर इन्हरेक्के दर्शनके सिर्द जाओ ।' धर्मराजने संधमी अर्जुनको चान्त्रविधिके अनुसार व्रत कराकर गुप्त मन्त्र सिलता दिया और इन्द्रकील जनेकी आज़ा दे दी। अर्जुन गाण्डीव धनुष, अश्रय तस्कस और कवचसे सुसजित होकर चलनेको तैचार हो गये।

उस समय ब्रीपदीने अर्जुनके प्रस शकर कहा—चीर । पापी दुर्योधनने भरी सभागें मुझे बहुठ-सी अनुष्टित बाते कही थीं। यद्यपि उनसे मुझे बहुत दुःस हुआ बा, फिर भी तुष्हारे वियोगका दुःस तो उससे भी बड़ा है। परंतु इमारे पुल-दुःसके एकमात्र तुनी सहारे हो । हमलोगोका जीना-मरना, राज्य और मे्चर्य पाना तुन्हारे ही पुरुषार्वपा अवलियत है। इसलिये में तुन्हें जानेकी सप्पति देती 🕻 और भगवान् तथा समस्त देवी-देवताओंसे तुन्हारे कल्याणकी प्रार्थना करती है।

अर्थुनने अपने भाष्ट्रयों तथा पुरोशित श्रीन्यको दागिने करके हाथमें गाण्डीय धनुव लेकर उत्तर दिलकी याना की। परम पराक्रमी अर्जुन जब इन्द्रका दर्शन करानेवाली विद्यासे पुक होकर मार्गमें कल रहे थे, तब सभी प्राणी उनका रास्ता छोड़कर दूर हट जाते । अर्जून इतनी तेज व्यारको वाले कि एक ही दिनमें परित्र और देवसेवित हिमालकपर जा पहुँचे। तदमनार से गन्धमादन पर्यतपर गर्थ और बड़ी साजधानीके साथ रात-दिन राम्ता काटते-काटते इन्द्रकीलके सधीप पहुँच ग्वे । वहाँ उन्हें एक आवाज सुनावी पड़ो — 'लड़े ही काओ ।'

इधर-उधर देलनेपर मालून हुआ कि एक वृक्षकी छायामें कोई तपस्त्री बैठा हुआ है। तपस्त्रीका सरीर तो दुवला था, परंतु ब्रह्मतेजसे यसक रहा था। इस कटाबारी तपस्त्रीको देखकर अर्जुन खड़े हो गये। तपस्थीने कहा—'तुम धनुष-दान, करूच और तलकार धारण किये कौन हो ? यहाँ आनेका क्या प्रयोजन है ? यहाँ प्रख्योका कुछ काम नहीं। इल्लबनाव तपस्त्री रहते हैं। युद्ध होता नहीं, इसलिये तुम अपना धनुष फेंक हो।' तपस्तीने मुसकराकर कई बार यह बात कही, परंतु अर्जुन टान-से-पस नहीं हुए। उन्होंने अस्त न क्षोइनेका निश्चय कर रसा था। अर्जुनको अधिवल देसकर तपक्षीने हैंसते हुए कहा—'अर्जुन ! मैं इन्द्र हूँ। तुन्हारी जो इका हो, मुझसे सींग लो।' अर्जुनने दोनों हाथ जोड़कर इन्द्रको प्रणाम किया । बोले—'धगवन् ! में आपसे सम्पूर्ण अख-विद्या सीखना बाहता है। आप मुझे यही वर दीजिये।' इन्द्रने कहा—'अब तुम जस्त्रोंको सीसकर क्या करोगे ? मन कहे ऐक्वपेक्षेण गाँग त्ये।' अर्जुनने कहा--'मैं लोघ, कान, देवल, सुल अचना ऐसर्वके निर्म अपने भाइमोको क्नमें नहीं छोड़ सकता । मैं तो अन्त-विद्या मीलकर अपने धाइयोंके पास ही ताँट जारूगा ।' इन्द्रने अर्जुनको सपझाकर कड़ा—'बीर ! जब तुन्हें भगवान् इंक्तरका दर्शन होगा तब तुष्टें में सब दिश्य अस दे हुँगा । तुम उनके दर्शनके लिये प्रयस करो । उनके दर्शनसे सिद्ध होकर तुम खर्गमें आओगे ।' इन्द्र वहीं अपत्थांन हो गये।

#### अर्जुनकी तपस्या, शंकरके साथ युद्ध, पाशुपताख तथा दिव्याखाँकी प्राप्ति

जनमेनपने पूरा—चगवन् ! पनली अर्जुनने किस प्रकार दिव्य अस्त आप किये ? यह बात मैं विस्तारसे सुनरा चाहता है।

वैशम्पायस्त्रीने वज्ञा—जनपेजयः । महारक्षी एतं दृद्धियी अर्जुन द्विमालय लोधकर एक बड़े केटीले जडुलमें वा पहुँचे । उसकी शोभा अपूर्व थी। उसे देशकर अर्जुनके ननमें प्रसन्नता हुई। वे डाभ (कुश) के वस, दण्ड, मुगलाल और कमच्छतु धारण करके आनन्दपूर्वक तपस्या करने लगे । यहले महानेमे क्ट्रॉन तीन-तीन दिनपर पेड़ोसे गिर्न सूखे पने कार्य । दूसरे महीनेमें छ:-छ: दिनपर और तीसरे महीनेमें पंजा-पंजा दिनपर। बोबे महीनेमें बाँह उठाकर परके अंगुठेकी चेकके बलपर निराधार खड़े हो गये और केवल हवा पीकर तपस्ता करने लगे । नित्य जलमें स्नान करनेके कारण उनकी बटाएँ पाली-पोली हो गयी थीं।

बड़े-बड़े खर्च-मुनियोंने भगवान् शंकरके पास जाका प्रार्थना की। उन्होंने कहा—भगवन् । अर्जुनकी तपस्पाके वेजसे दिलाएँ धूमिल हो यथी। भगवान् शंकरने उनसे कड़--'मैं आज अर्जुनकी इच्छा पूर्ण करीना।' ऋषियोंके वानेपर भगवान् डांकरने सोनेका-सा दमकता हुआ भीलका क्य प्रहण किया। सुन्दर धनुष, सर्पाकार बाण लेकर पार्वतीके साथ वे अर्जुनके पास आये। बाहुत:से भूत-प्रेत भी केव बदलकर भीत-भीतानियोंके केवमें उनके साथ हो लिये। मीलवेषवारी भगवान् शंकरने अर्जुनके पास आकर देखा कि मृक्त दानव बहुत्ती शुक्तरका क्षेत्र धारण कर तपस्वी अर्जुनको मार इसलेको बात देख रहा है। अर्जुनने भी जूकरको देख तिया । उन्होंने गाण्डीय धनुषपर सर्पाकार वाण चढ़ाकर धनुष टेकारते हुए मूक दानवसे कहा—'दुष्ट ! तू मुझ निरपराधको मारना चाहता है। इसलिये मैं तुझे पहले ही यमराजके हवाले करता है।' ज्यों ही उन्होंने बाण छोड़ना बाह्य, भौतखेषधारी विक्रजीने रोककर कहा कि 'मैं पहलेसे ही इसे मास्नेका निश्चय कर चुका है। इसलिये तुम इसे मत मार्थे।' अर्जुनने भीतकी बातकी कुछ भी परवा न करके ज़्करपर बाण छोड़ दिया। दिवानीने भी उसी समय अपना कब-सा बान चलाया । दोनोंके बाण मुकके इशीरपर जाकर टकराये, बड़ी प्रयंकर आवाज हुई। इस प्रकार असंख्य बाणीसे शुकरका शरीर बिंध गया, वह दानवके रूपमें प्रकट खेकर मर गया। अब अर्जुनने पीलकी ओर देखा। उन्होंने बढ़ा—'तू स्पीन है ? इस मण्डलीके साथ निर्जन बनमें क्यों घूम रहा है ? यह धुकर मेरा तिरस्कार करनेके लिये यहाँ आया था, मैंने पहले ही इसको मारनेका विकार भी कर लिया था। फिर तूरी इसका यथ क्यों किया ? अब मैं तुझे जीता नहीं छोड़िया।' भीलने कहा —'इस शुकरपर मैंने तूमसे पहले प्रहार किया। मेरा विचार भी तुमसे पहलेका वा । यह मेरा निशाना बा, कैंने ही इसे मारा है। तुम तनिक ठार जाओ । मैं बाज करणता है, शक्ति हो तो सहो । नहीं तो तुन्हीं मुहत्यर बाया चलाओ ।' भीलकी बात सुनकर अर्जुन कोधसे आगवबूला हो गये। वे भीतपर बाणोकी वर्षा करने लग ।



अर्जुनके बाण जैसे ही भीलके पास अते, या उन्हें पकद लेता। भीलवेषधारी भगवान् शंकर हैंसकर कहते कि 'सन्दबुद्धे ! मार, खूब मार; तनिक भी कमी न कर।'

अर्जुनने बाणोकी इस्ही लगा ही। खेनों ओरसे बाणोकी खेट होने लगी। मोलका एक बाल भी बाँका न हुआ। यह देखकर अर्जुनके अर्क्ष्यकी सीमा न खी। अर्जुन कुद्र-कुद्रकार बाण छोड़ने और वे हाबसे पकड़ सेते। अर्जुनके बाण समाप्त हो गये। अब अर्जुनने धनुषकी नोकसे मारना सुक्त किया। धीलने बनुष भी छोन लिया। तलवास्का प्रहार किया तो वह दो टुकड़े होकर जमीनपर गिर पड़ी। पत्यरों और दृष्टोंसे प्रहार करना बाह्य तो भीलने प्रहार करनेके पहले ही होन लिया। अब धुसेकी बारी आयी। भीलने बदलेमें जो पुसा सारा, उससे अर्जुनका होश हवा हो गया। अब भीलने अर्जुनको छोनों पुजाओंमें द्याकर विपद्धी कर दिया, वे हिल्ले-बलनेमें भी असमर्थ हो गये। दम पुठने लगा, लोडू-सुक्तन होकर अमीनपर पढ़ गये।

बोड़ी देर बाद अर्जुनको होश आया । उन्होंने मिट्टीकी एक केटी बनायी, उसपर भगवान् शंकरकी स्वापना की और प्रत्यागत होकर उनकी पूजा करने लगे। अर्जुनने देखा कि जो पुष्प उन्होंने शिखमूर्तिपर चढ़ाया है, वह भीलके सिरपर है। अर्जुनको असलता हुई, बुळ-बुळ शाल हुए। उन्होंने भीतके करणोयें प्रणाम किया। भगवान् इंकरने प्रसन्न होकर आक्रपंदिकत और यायल अर्जुनरो येघगाधीर वाणीये क्का—'अर्जुन । तुत्कारे अनुपय कर्मसे में प्रसन्न है। तुष्हारे-जैसा शुर और धीर क्षत्रिय दूसरा नहीं है ! तुष्हारा तेज और बल मेरे समान है। मैं तुपार प्रसन्न है। तुप मेरे स्वरूपका दर्शन करो । तुम सनातन ऋषि हो । तुम्हें मैं दिव्य ज्ञान देश है। इसके प्रधाकते तुम शतुओं और देवताओंको भी जीत सकोगे। मैं प्रसन्न होकर तुन्हें एक ऐसा अन्य बतलाता 👢 जिसका क्षेत्रं निवारण नहीं कर सकता। तुम क्रणमध्ये ही मेरा वह अस बारण कर सकोगे।' अब अर्जुनने घगवती पार्वती और घगवान् शंकरका दर्शन किया। उन्होंने युटने टेक, बरणोंका स्पर्ध कर धगवान् गौरीयांकरको प्रणाम किया ।

अर्जुन पराजन् अंकाको प्रसंत्र करनेके लिये सुनि करने लगे—'प्रमो ! आप देक्ताओंके स्वामी महावेच हैं। आपके कल्टमें करात्के उपकारका चिद्व नीलिमा है, सिरपर जटा है। आप करणोंके भी परम कारण, जिनेत्र एवं व्यापक है। आप देवताओंके आक्रय एवं जगत्के मूल कारण हैं। आपको कोई नहीं जीत सकता। आप ही दिव्य और आप ही विष्णु है। मैं आपके करणोंमें प्रणाम करता है। आप दक्षके यज्ञके विश्वस्तक एवं हरिहरसक्तम है। आपके ललाटमें नेत्र है। आप सर्वस्तकप, भक्तकरता, जिञ्चलभारी एवं पिनाकपाणि हैं और सूर्यस्वस्था, शुद्धमूर्ति एवं सृष्टिकं विद्याता है। ये आपके बरणोमें प्रणाम करता है। सर्वभूतमहेश्वर, सर्वेद्धर, कल्याज-कारी, परमकारण, स्वूल-सृक्ष्म-त्रक्रम ! ये आपके दर्शनको याचना करता है। मुझे क्षमा कीजिये। ये आपके दर्शनको लालसासे इस पर्वतपर आया है। येने अञ्चनकरा आपसे युद्ध करनेका साहस किया है। इसे अपराध न मानिये, मुझ इस्रणागतको क्षमा कीजिये। अर्जुनको स्तृति सुनकर भगवान् शंकर हैंस पड़े और अर्जुनको हाच पकड़कर बोले—'क्षमा किया।' फिर भगवान् शंकरने अर्जुनको गले लगा लिया।

भगवान् शंकरने वहा-'अर्जुन ! तुप नारायणके नित्व सहवर नर हो। पुरुषोत्तम विष्णु और तुन्हारे परम तेवके आधारपर ही जगत् टिका हुआ है। इन्द्रके अभिवेकके समय तुमने और श्रीकृष्णने धनुष उठाकर दानवोका नादा किया या । आज मेंने मायासे भीलका एव धारण करके तुष्हारे अनुरूप गाण्डीव धनुष और अक्षय तरकसको छीन लिया है। अब तुम उन्हें ले लो । तुम्हारा ऋरीर भी जीरोग हो जावना । मैं नुम्पर प्रसन्न हैं; तुम्हारी जो इच्छा हो, वर माँग लो।' अर्जुनने कहा-'भगवन् ! वदि आप मुझपर प्रसन्न होकर वर देना चाहते हैं तो मुझे आप अपना पाशुपताख दे दीकिये। वह प्रहादित अस प्रतयके समय जनत्का नादा करता है। उस अससे में भावी युद्धमें सक्क्ये जीत सक्तें , ऐसी कृपा क्वीजिये । में उस अखसे रणभूमिमें दानव, राक्षम, भूत, विज्ञाच, गन्धर्व और सर्पोको भी भस्म कर डाल्रे । मैं जानता है कि मन्त्र पड़कर क्षेड्नेपर पाञ्चपतास्त्रमेसे हजारों क्षिप्तन, प्रचंकर गदाएँ और सर्पाकार बाण निकरत पहते हैं। मैं उस पात्रुपताससे भीवा, ब्रोण, कृपाचार्य और कटुवादी कर्णके साव लड्ड ।' भगवान् शंकरने कहा कि 'समर्थ अर्जुन ! तुम्हे ये अपना चारा पात्रुपतास देता है; क्योंकि तुप उसके धारण, प्रयोग और उपसंहारके अधिकारी हो । इन्द्र, पमराज, कुकेर, वरुण और वायु भी उस असके धारण, प्रयोग और उपसंहारमें कुशाह नहीं हैं। फिर मनुष्य तो भला, जान ही कैसे सकते हैं। मैं तुन्हें यह अस देता है, परंतु तुम इसे किसीके ऊपर सहसा छोड़ मत देना । अल्पशक्ति मनुष्यके ऊपर प्रयोग करनेपर यह जगत्का नाश कर डालेगा। यदि संकल्प, वाणी, धनुव अववा दृष्टिसे—किसी भी प्रकार शत्रुपर इसका प्रयोग हो तो यह वसका नाश कर डालता है।'

अर्जुन स्नान करके पवित्रताके साथ पगवान् शंकरके पास आपे और बोले कि अब मुझे पाशुपतासकी शिक्षा दीजिये। महादेवजीने अर्जुनको प्रयोगसे लेकर उपसंहारतक सब तत्त्व, ग्रहस्य समझा दिया। अब पाशुपतास मूर्तिमान् कालके समान अर्जुनके पास आया और उन्होंने उसे प्रहण कर लिया। उस समय पर्वत, वन, समुद्र, नगर, गाँव और खानोंके साथ सारी पृथ्वी इगयगाने लगी। यगवान् संकरने अर्जुनको आज्ञा दी कि 'अब तुप खर्गमें जाओ।' अर्जुन भगवान् संकरको प्रणाम करके हाथ जोड़े खड़े रहे। भगवान् संकरने गाण्डीय धनुष



अपने हाबसे उठाकर अर्जुनको दे दिया । वे अर्जुनके सामने ही आकाशमार्गर्स बले गये ।

अर्जुनकी मानसिक स्थिति बड़ी विस्तकाण हो रही थी। वे स्रोच रहे थे कि 'आज मुझे भगवान् इंकरके दर्शन पिले। उन्होंने मेरे झरीरपर अपना चरद हस फेरा। मैं धन्य है। आज मेरा काम पूर्ण हो गया।' अर्जुन यही सब सीख रहे थे कि उनके सामने कैट्वंपणिके समान कान्तिमान् जलवरोंसे धिरे बराबीझ करूप, सुवकि पृष्ठ यमराज और बहुव-से पुष्ठक-गवार्व आदि मन्दराचलके तेजस्वी शिसारपर आकर करो। कुछ ही कण बाद देवराज इन्द्र भी इन्ह्राणीके साथ ऐरावतपर बैठकर देवराजोस्तित मन्दराचलपर आये। सब देकताओंके आ जानेपर धर्मके मर्मझ यमराजने मधुर खाणीसे कहा—'अर्जुन ! देखो, सब लोकपाल तुन्हारे पास आये है। आज तुम हमत्येगोंके दर्शनके अधिकारी हो गये हो। इसलिये दिव्य दृष्टि लो। हमारा दर्शन करो। तुम सनातन ऋषि नर हो। तुमने मनुष्यस्थ्यमें अवतार यहण किया है। अब तुम भगवान् श्रीकृष्णके साथ रहकर पृथ्वीका भार मिटाओ। मैं तुम्हें अपना वह दण्ड देता हैं, जिसका कोई निवारण नहीं कर सकता ।' अर्जुनने आदरके साथ वह दण्ड स्वीकार किया। उसका मन्त्र, पूजाका विधान तथा प्रयोग-उपसंहारकी विधि भी सीस ली। वरुणने कहा—'अर्जुन ! मेरी ओर देखों। मैं जलाधीदा वरुण हूँ। मेरा वारुण पादा युद्धपे कभी निष्कल नहीं होता । तुम इसे प्रतुण करों और छोड़ने-लौटानेकी गुप्त विधि भी सीख लो । तारकासुरके धोर संघामर्थे इसी पाकसे मैंने हजारों देखोंको पकड़कर केंद्र कर लिया वा । तुम इसके द्वारा चाहे जिसको कैद कर सकते हो।

अर्जुनके पाना त्योकार कर लेनेपर धनाचीना कुनेरने कहा—'अर्जुन ! तुम भगवान्के नरकम हो। पहले कल्पमें तुमने हमारे साथ बद्धा परिव्रम किया है। इसलिये तुम युक्रसे अन्तर्धान नामक अनुपम अस प्रष्टण करो । यह बल, पराक्रम

एवं तेज देनेवाला अन्त मुझे बहुत ही प्यारा है। इससे शतु सोये-से होकर नष्ट हो जाते हैं। भगवान् शंकरने विपुरासुरको नष्ट करते समय इसका प्रयोग करके असुरोको भाग कर डाला था। यह तुन्हारे लिये ही है, तुम इसे धारण करो।' अर्जुनके स्वीकार का लेनेपा देवराज इन्द्रने मेघगम्पीर वाणीसे कहा-'क्रिय अर्जुन, तुम भगवान्के नरस्य हो। तुन्हें परम सिद्धि, देवताओंको परम गति प्राप्त हो गयी है। तुन्हें देवलाओंके बड़े-बड़े काम करने हैं और स्वर्गमें भी कलना है। इसके लिये तुम तैयार हो जाओ। मातलि सारथि तुन्हारे लिये रथ लेकर आयेगा। उसी समय मैं तुन्हें दिव्य अब भी दूँगा।' इस प्रकार सभी लोकपालीने प्रत्यक्ष प्रकट होकर अर्जुनको दर्शन और करदान दिये । अर्जुनने प्रसन्नतासे सककी स्तृति एवं फल-फूल आदिसे पूजा की। देवता अपने-अपने धामको चले गये।

## स्वर्गमें अर्जुनकी अस्त्र एवं नृत्य-शिक्षा, उर्वशीके प्रति मातृभाव, इन्द्रका लोमश मुनिको पाण्डवोंके पास भेजना

जानेपर अर्जुन वहीं खाकर देणराज इन्ह्रके रचकी प्रतीक्षा कर रहे थे । बोदी ही देरमें इन्ह्रका सार्शव मातलि दिव्य रथ लेकर



वैदाग्यायनवी कवते हैं—अन्येजय ! ऐवलाओंके बले वहाँ उपस्थित हुआ। उस रचकी उञ्चल कान्तिसे आकायाका अधेरा मिट रहा बा, बादल तितर-बितर हो रहे से । भीषण व्यनिसे दिशाएँ प्रतिव्यनित हो रही थीं । उसकी कान्ति दिष्य बी। रखमें तलबार, शक्ति, यदाएँ, तेजस्वी भारते, वज्ञ, पश्चिमेताली तोचे, वायुवेगसे गोलियाँ फेकनेवाले यन्त्र, तमेचे तवा और भी बहुत-से अख-दाख भरे हुए थे। दस हजार वायुगामी घोड़े उसमें जुने हुए थे। उस मायामय दिश्य रशकी वमकसं आसे वीधिया जाती। सोनेके दण्डमें कमलके सपान इयामकर्णकी केनचन्त्री नामक ब्वाना फहरा रही थी। मार्जात सारचिने अर्जुनके पास आकर प्रणाम करके कहा-'इन्द्रनन्दन ! श्रीमान् देवराज इन्द्र आपसे मिरुना चाहते हैं। अप उनके इस प्यारे रखमें सवार होकर शीध ही बलिये।' सार्राधकी बात सुनकर अर्जुनके मनमें बढ़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने गङ्गा-सान करके पवित्रताके साथ विधिपूर्वक मनका वय किया। तदनका झाल्बोक्त रीतिसे देवता, ऋषि और वितरीका तर्पण किया। किर यन्दराचलसे आज्ञा माँगकर इन्ह्रके दिव्य रक्षपर आ बैठे। उस समय इन्ह्रका रव और भी चमक उठा । क्षणभामें ही वह रथ मन्दराचलसे उठकर वहाँके तपर्सा ऋषि-मुनियोकी दृष्टिसे ओझल हो गया। अर्जुनने देला कि वहाँ सूर्यका, चन्द्रमाका अथवा अधिका प्रकाश नहीं दा। हजारों विमान वहाँ अद्भुत रूपमे चमक रहे थे। वे अपनी पुण्यप्राप्त कालिसे चमकते रहते हैं और पृज्वीसे तारोंके रूपमें दीपकके समान दीखते हैं। जब अर्जुनने इस विषयमें मातिलसे प्रश्न किया, तब मातिलने कहा कि 'बीर ! पृथ्वीपरसे तिनों आप तारोंके लामें देखते हैं, वे पृण्यात्मा पुरुषोंके निवासस्थान हैं।' अवतक वह रथ सिद्ध पुरुषोंका मार्ग लॉफकर आगे निकल गया था। इसके बाद राजविंचोंके पुण्यवान् लोक पड़े। तदनत्तर इन्नकी पुरी अमराव्यतिके दर्शन हुए।

खर्गकी शोधा, सुगन्धि, दिव्यता, अधिजन और दृश्य अनुता ही था। यह लोक बड़े-बड़े पुण्याला पुल्योंको प्रश्न होता है, जिसने तप नहीं किया, अधिहोज नहीं किया, जो युद्धसे पीठ दिखाकर धग गया, वह इस लोकका दर्शन नहीं कर सकता। जो यह नहीं करते, वत नहीं करते, वेदमन्त्र नहीं बानते, तीथोंमें खान नहीं करते, यह और दानोंसे बचे रहते हैं, यहमें विध्न डालते रहते हैं, शुद्र हैं, शराबी, पुल्बोगाधी, मांसधीजी और दुरात्मा है, उन्हें किसी प्रकार लगंका दर्शन नहीं हो सकता। अमरावतीये देवताओंके सहस्तों इच्छानुसार बातनेवाले विधान रहते थे, सहस्तों इच्चर-उच्चर आ-जा रहे थे। जब अपसा और गन्धवंति देला कि अर्जुन स्तर्गये आ गये हैं, तब से उनकी स्तृति-सेवा करने लगे। देवता, गन्धवं, सिड और महर्षि प्रसन्न होकर उद्धरकारत अर्जुनकी पुलायें लग गये। बाजे करने लगे। अर्जुनने क्रमणः साच्य देवता, विश्वदेवा, पवन, अधिगोकुमार, आदित्य, वसु, स्वार्थं,



राजर्षि, तुम्बुरु, नास्द तजा हाहा-हरू आदि गन्धवंकि दर्शन किये। वे अर्जुनका स्वागत करनेके लिये ही बेठे हुए थे। उनके साथ व्यवहारके अनुसार मिलका आगे जानेपर अर्जुनको देवराज इन्त्रके दर्शन हुए। रथसे उतरकर अर्जुनने देवराज इन्द्रके पास जा, सिर झुकाकर उनके चरणोंमें प्रणाम किया । इन्द्रने अपने प्रेमपूर्ण हाथीसे अर्जुनको उठाकर अपने पवित्र देवासनपर बैठा लिया और फिर अपनी गोदमें बैठाकर प्रेमसे सिर सुधा। सङ्गीतविद्या और सामगानके कुदाल गायक हुन्बुरु आदि गर्यार्च प्रेमके साथ मनोहर गांधाएँ गाने लगे। अन्तःकरण तवा बुद्धिको लुभानेवाली पृताची, मेनका, रम्पा, पूर्वविति, स्वयं-प्रमा, उर्वशी, मिश्रकेशी, दण्डगोरी, वरुविनी, गोपाली, सहजन्या, कुष्मयोनि, प्रजामरा, विकसेना, विकलेका, सहा, मधुलरा आदि अप्सराएँ नावने लगीं। इन्हर्के अभिप्रायके अनुसार देवता और गन्धवॉन उत्तम अर्धाने अर्जुनका सेवा-सत्कार किया। उनके पेर धुलवाकर आधामन कराया । इसके अननार अर्जुन हेवराज इन्द्रके भवनमें गये। बीर अर्जुन इन्द्रके महत्वमें टहरकर अखोके प्रयोग और उपसंहारका अध्यास करने लगे । वे इन्ह्रके क्रिय और शतुपाती कडका भी अभ्यास करने लगे । उन्होंने अचानक ही घटा छ। जाने, गर्जना करने और बिजलियोंके वयकनेका भी अध्यास कर लिया। समस्त शक-अकका ज्ञान प्राप्त करनेके अनन्तर अर्जुन अपने वनवासी माइयोका स्परण करके लगेसे मर्त्यलोकमें आना बाहते थे। परंतु इन्द्रकी आज्ञासे वे पाँच वर्षतक स्वर्गाये ही खे।

एक दिन अनुकृत अवसर पाकर देवराज इन्हर्न अस-विद्याके सर्वज्ञ अर्जुनसे कहा कि 'प्रिय अर्जुन । अब तुम विज्ञसेन गन्धवंसे नावना और गाना सीख लो। साथ ही सर्व्यक्तिकमें को बाजे नहीं है, उन्हें भी बजाना सीख लो।' इन्हर्क मिजता करा देनेपर अर्जुन विज्ञसेनसे मिलकर गाने-बजाने और नावनेका अध्यास करने लगे। अर्जुन इस विद्यामें प्रवीण हो गये। यह सब करते समय भी जब अर्जुनको अपने माइयों और माताकी पाद आ जाती, तब वे दुःक्तसे विद्वल हो जाते। एक दिनकी बात है। इन्हरें देखा कि अर्जुन निर्विमेष नेजोंसे उर्वज्ञीकी और देख रहा है। उन्होंने विज्ञसेनको एकान्तमें बुलाकर कहा कि 'तुम उर्वज्ञी अपनके पास जाकर मेरा संदेश कही कि वह अर्जुनके पास जाय।' विज्ञसेनने इस परम सुन्दरी अपसरके पास आकार कहा कि 'में देवराज इन्हर्जी आज़ासे तुम्हारे पास आया हूँ। तुम उनका अध्याय सुने। सध्यम पायहब अर्जुन सीन्दर्य,



स्वभाव, रूप, ज्ञत, जितेन्द्रियता आदि स्वाधाविक गुणीसे वेजताओं और पनुष्योमें प्रतिष्ठित, बलवान् तथा प्रतिमासन्पन्न हैं। विद्या, ऐसर्व, तेज, प्रताय, क्षमा, मातरवंहीनता, वेद-वेदाङ्गुज्ञान तथा अन्य शास्त्रोके अच्यासमें बढ़े निपुण हैं। आठ प्रकारकी गुरुसेचा और आठ प्रकारके गुणोकाली बुद्धिको सूत्र जानते हैं। वे स्वयं ब्रह्मचारी और जसाही तो है ही, मातुकुल और पितृकुलसे शुद्ध हैं। उनकी अवस्था भी तरुवा है। जैसे इन्द्र स्वर्गकी रहार करते हैं, वैसे ही वे बिना किसीकी सहायताके पृथ्वीकी रक्षा कर सकते हैं। वे अपनी नहीं, दूसरोंकी प्रशंसा करते हैं, मूक्ष्य-से-सूक्ष्य सम्बत्ताको भी स्थूल बातकी तरह जान लेते हैं। उनकी वाणी बड़ी मीठी है, मित्रीको खूब शिरवाते-पिताते 🕯। सत्यप्रेपी, आंकाररवित, प्रेमपात्र और दृष्प्रतिज्ञ हैं। वे अपने सेंक्कोंपर बढ़ा प्रेम रकते हैं और गुणोंमें इन्हर्क समकक्ष हैं। तुमने अकरम ही अर्जुनके गुण सुने होंगे। वे तुन्हारी सेवासे व्यर्गका सुख प्राप्त करें। इसके लिये तुम्हें मेरी बात माननी खाड़िये।' उर्वशीने चित्रसेनका सत्कार किया और प्रसन्न होकर कहा— 'गन्धर्वरात । तुमने अर्जुनके जिन प्रधान-प्रधान गुणोका वर्णन किया है, उन्हें मैं पहले ही सुनकर उनपर मोहित हो चुकी हूँ। मैं अर्जुनसे प्रेम करती हूँ और उन्हें पहले ही वर चुको हूँ। अब देवराजकी आज्ञा और तुम्हारे प्रेमसे उनके प्रति मेरा आकर्षण और भी बढ़ा है। मैं अर्जुनको सेया करूँगी। आप जा सकते हैं।'

विज्ञसनके चले जानेके बाद अर्जुनकी सेवा करनेकी लालसासे अर्थशीने आनन्दके साथ सुगन्धस्तान किया। वह सुदा तो थी ही, अछे-अछे वसाभूक्ण भी भारण कर लिये । सुगन्धित पुष्पोकी माला पहनकर उर्वही सब प्रकारसे सज-धन चुको । तब वह मुसकतती हुई पबन और मनके समान तेज गठिसे क्षणभरमें ही अर्जुनके स्वानपर जा पहुँची। हरपालीने उसके आगमनका समाचार अर्जुनके पास पहुँचाया। उर्वशी अर्जुनके पास पहुँच गयी। अर्जुन यन-ही-यन अनेको प्रकारकी शंका करने लगे। उन्होंने संबोजवरा अपनी आँखें बंद करके प्रणाम किया और गुरुजनके समान आदर-सत्कार करके कहने लगे—'देखि । में तुन्हें सिर झुकाकर नमस्कार करता हूँ। में तुन्हारा सेवक 👢 मुझे आज़ा करो।' उर्वदाी अचेत-सी हो गयी। उसने कहा—देवराज इन्द्रकी अधासे चित्रसेन गन्धर्व मेरे पास आवा द्या । उसने मेरे पास आकर आपके गुणोका वर्णन किया और आपके पास आनेकी प्रेरणा की । आपके पिता इन्द्र और विक्रमेन गन्धवंकी अफ़्तारे में आपकी सेवा करनेके लिये आयी 👰। केवल आजाको ही बात नहीं। जबसे मैंने आपके गुणीको सुना है, तचीसे मेरा पन आपपर लग गया है। मैं कामके वसमें हैं। बहुत दिनोसे मैं लालसा कर रही थीं। आप मुझे स्वीकार कीजिये।' उर्कशीकी बात सुनकर अर्जुन संब्रोचके मारे धरतीयें गढ़-से गये। उन्होंने अपने हाबोंसे कान बंद कर लिये और बोले—'हरे-हरे, कहीं मह बात मेरे कानमें प्रलेश न कर जाय । देखि ! निसर्देह तुम मेरी गुरुवारीके समान हो। देवसधामें मैंने तुम्हें निर्निमेष नेत्रोसे देला वा अवस्थ, परंतु मेरे मनमें कोई बुरा भाव नहीं था। में यही सोच रहा वा कि पुरुवंशको यही आनन्दमयी माता है। तुन्हें पहचानते ही मेरी आँखें आनन्दसे खिल उठीं। इसीसे मैं तुमको देख रहा था। देखि । मेरे सम्बन्धमें और कोई बात सोचनी ही नहीं खाहिये। तुम मेरे लिये बढ़ोंकी भी बढ़ी और मेरे पूर्वबोकी जननी हो।' उर्वशीने कहा—'वीर ! हम अप्राओका किसीके साथ विवाह नहीं होता। हम स्वतन्त्र हैं। इसलिये मुझे गुरुजनकी पदवीपर बैटाना उचित नहीं है। आय मुक्रपर प्रसन्न हो जाइये और मुझ कामपीहिताका त्याग यत कीजिये। मैं काम-वेगसे जल रही हूँ। आप मेरा दुःश मिट्याचे।' अर्जुनने कहा—'देवि ! मैं तुमसे सत्य-सत्य कह रहा हूँ। दिशा और विदिशाएँ अपने अधिदेवताओंके साब मेरी बात सुन लें। जैसे कुन्ती, पाड़ी और इन्द्रपत्नी शभी मेरी माताएँ हैं, कैसे ही तुम भी पुसर्वशकी जननी होनेके कारण मेरी पूजनीया माता हो । मैं तुन्हारे चरणोमें सिर झुकाकर प्रणाम करता हूँ। तुम माताके समान मेरी पूजनीय और मैं तुन्हारा पुत्रके समान रक्षणीय हूँ।'

अर्जुनकी बात सुरकर उर्वशी क्रोधके मारे काँपने लगी। उसने भाँहें टेड्री करके अर्जुनको झाप दिया—'अर्जुन! में तुन्हारे पिता इन्द्रकी आझासे कामातुर होकर तुन्हारे पास आसी हूँ, फिर भी तुम मेरी इच्छा पूर्ण नहीं कर खें हो। इसलिये आओ, तुन्हें खियोंचे नतंक होकर खना पढ़ेगा और सम्पानरहित होकर तुम नपुंसकके नामसे असिद्ध होओंगे।' उस समय उर्वशीके ओठ फड़क खे थे। साँसे लम्बी कर रही



वीं। वह अपने निवासस्तानपर लौट गयी। अर्जुन शीवतासे विअसेनके पास गये और उवंशीने वो कुछ कहा था, वह सब कह सुनाया। विजसेनने सारी बाते इन्ह्रमे कहीं। इन्ह्रने अर्जुनको एकान्तमे बुत्ताकर बहुत कुछ समझाया-बुझाया और तनिक हैसते हुए कहा— 'प्रिय अर्जुन ! तुन्हारे-जैसा पुत्र पाकर कुनी सचमुच पुत्रवती हुई। तुमने अपने धैयंसे ऋषियोंको थी जीत लिया। उवंशीने तुन्हें जो शाय दिया है, उससे तुन्हारा बहुत काम बनेगा। जिस समय तुम तेस्हर्षे वर्षमें गुप्तवास करोगे, उस समय तुम नपुंसकके स्थमें एक वर्षनक छिपकर यह शाय भोगोगे। फिर तुन्हें पुरुवत्वकी जाति हो जायगी।' अर्जुन बहुत प्रसन्न हुए। उनकी चिन्हा मिट गयी।

वे मन्धर्वराव चित्रसेनके साथ रहका स्थाकि सुख लूटने लगे। जनमेजप ! अर्जुनका यह चरित्र इतना पवित्र है कि जो इसका प्रतिदिन अवण करता है, उसके पनमें भी पाप करनेको इच्छा नहीं होती। वास्तवमें अर्जुनका यह चरित्र ऐसा ही है।

इन्हीं दिनों एक दिन महर्षि लोमदा खर्गमें आये। उन्होंने देखा कि अर्जुन इन्द्रके आधे आसनपर कैठे हुए हैं। वे भी एक आसनपर बैठ गये और मन-ही-मन सोचने लगे कि 'अर्जुनको यह आसन कैसे मिल गया ? इसने कीन-सा ऐसा पुरव किया है, किन देशोंको जीता है, जिससे इसे सर्वदेववन्तित इन्द्रासन प्राप्त हुआ है ?' देवराज इन्द्रने खोमश युनिके यनकी बात जान ली। उन्होंने कहा—"व्रहार्वे ! आपके मनमें को विचार उत्पन्न हुआ है, वसका कार मैं देता है। यह अर्जुन केवल मनुष्य नहीं है। यह मनुष्यरूपदारी देवता है। मनुष्योमें तो इसका अचतार हुआ है। यह सनारान ऋषि नर है। इसने इस समय पृथ्वीपर अवतार प्रहण किया है। यहर्षि नर और नारायण कार्यक्या पक्षित्र पृथ्वीपर श्रीकृष्ण और अर्जुनके रूपमें अवतीर्ण हुए हैं। इस समय निवातकवय नामक देख पद्मेचल होका मेरा अनिष्ट कर रहे हैं। वे सरदान पाकर अपने आपेको भूग गये हैं। इसमें सन्देह नहीं कि घरवान् क्रीकृष्यने जैसे कालिनीके कालिनहुत्रसे संपीका उन्हेद किया वा, वैसे ही वे वृष्टिमानसे नियातकवय दैयोंको अनुवरोसदित नष्ट कर सकते हैं। परंतु इस छोटेसे कामके किये भगवान् ब्रोकृष्णसे कुछ कहना ठीक नहीं है: क्योंकि वे महान् तेत:पुष्ट हैं। उनका क्रोध कहीं जाग उठे तो वह सारे जगत्को जलबस्र धस्म कर सकता है। इस कामके लिये तो अकेले अर्जुन ही पर्याप्त हैं। ये निवातकवर्षोका नाज करके तब पनुष्यलोकमें जायेंगे। ब्रह्मवें । आप पृथ्वीपर जाका कान्यक वनमें खनेवाले वृद्धातिज्ञ धर्मात्या युधिश्चिरारे मिलिये और कहिये कि वे अर्जुनकी तनिक भी चिन्ता न करें। साथ ही यह भी कहियेगा कि 'अब अर्जुन अस्त्रविद्यामें निपुण हो गवा है। वह दिव्य नृत्यं, गायन और सादनकरामें भी बढ़ा कुछल हो गया है। आप अपने माहपोके साथ एकाना और पवित्र तोबोंको यात्रा कीजिबे। तीर्थयात्रासे सारे पाप-ताप नष्ट हो उत्तरीने और आप पवित्र होकर राज्य भोगेंने।' ब्रह्मचें ! आप बड़े तपावी और समर्थ हैं, इसलिये पृथ्वीपर विकाले समय पाण्डवीका ध्यान रस्तियेगा।' इन्द्रकी बात सुनका लोपश पुनि कान्यक बनमें पाण्डवीके पास आये।

## अर्जुनके स्वर्ग जानेपर धृतराष्ट्र और पाण्डवोंकी स्थिति तथा बृहदश्वका आगमन

वैशन्यायनजीने कहा-जनमेजय ! राजा पृतराष्ट्रको अर्जुनके स्वर्गमें निवास करनेका समाचार भगवान् व्याससे प्राप्त हुआ। उनके जानेके बाद धृतराष्ट्रने संजयसे कहा—'संजय ! मैंने अर्जुनका सब समाबार पूर्णक्रयसे सुन रिज्या है। क्या तुम्हें भी उस बातका पता है? मेरे पुत्र दुर्योधनकी बुद्धि मन्द है। इसीसे वह बुरे कामों और विषयभोगोमें लगा रहता है। वह अपनी दुष्टताके कारण राज्यका नाश कर डालेगा । धर्मराज वुधिहिर बढ़े महात्रा हैं। वे साधारण बातचीतमें भी सत्य बोलते हैं। उन्हें अर्जुन-सा



वीर योजा प्राप्त है। अवस्य ही उनका राज्य जिलोकीयें हो सकता है। जिस समय अर्जुन अपने पैने बाजीका प्रयोग करेगा उस समय घला, कौन उसके सामने खड़ा हो सकेगा।' संजयने कहा—'महाराज ! आपने दुर्वोधनके सम्बन्धमें जो कुछ कहा है, वह सत्य है। अर्जुनके सम्बन्धमें मैंने वह सुना है कि उन्होंने युद्धमें अपने बनुषका बल दिलाकर भगवान् शंकरको प्रसन्न कर लिया है। अर्जुनको परीक्षा करनेके लिये देवाधिदेव मगदान् शंकर खर्च भीलका वेष बारण करके उनके पास आये वे और उनसे युद्ध किया था। उन्होंने सुद्धमें प्रसन्न होकर अर्जुनको दिव्य अस दिया। अर्जुनको तपत्यासे प्रसन्न होकर सब लोकपालोने आकर भाग्यद्वाली अर्जुनके सिवा और कौन है ? अर्जुनका बल अपार है, उनको शक्ति अपरिमिति है।' धृतराष्ट्रने कहा—'संजय ! मेरे पुत्रोने पाण्डवीको बहा कष्ट दिया है। पाण्डबोंको शक्ति बढ़ती ही जा रही है। जिस समय बलराम और श्रीकृष्ण पाण्यवीकी सहायता करनेके लिये यदुकुलके योद्धाओंको असाहित करेंगे, इस समय कोखपक्षका कोई भी बीर उनका सामना नहीं कर सकेगा। अर्जुनके धनुषकी टंकार और भीमसेनकी गदाका बेग सह सके, हमारे पक्षमें ऐसा कोई भी राजा नहीं है। मैंने दुर्योधनकी बातोंमें आकर अपने हितेची पुरुषोको हितधरी बाते नहीं पानी । जान पड़ता है मुझे पीछेसे उन्हें सोच-सोचकर पछताना पहेगा।' संजयने वहा—'राजन् । आप सब कुछ कर सकते थे। परंतु सोह-क्या आपने अपने पुत्रको बुरे कामोसे रोका नहीं। उपेक्षा काते रहे। असीका अर्थकर फल आपके सामने आनेवाला है। जिस समय पाण्डब कायट-सूतमें हारकर पहले-पहल कान्यक वन गये थे, तक भगवान् श्रीकृष्यने वहाँ जाकर उन्हें आचासन दिया था। उन्होंने तथा धृष्टतुप्र, राजा विराट, धृष्टकेतु तथा केकय आदिने वहाँ पाण्डवोसे जो कुछ कहा था का दूरोंसे मालूम होनेपर मैंने आपकी सेवामें निवंदन कर दिया था । जिस समय वे सब हमलोगोपर चढ़ाई करेंगे उस समय कीन उनका सामना करेगा ?"

करपेकाने पूरा-चगवन् ! पहारवा अर्जुन जब अस आप्न करनेके लिये इन्हलोक बले गये, तब पाण्डवॉने क्या किया 7

वैद्यान्यकार्यने वहा-जनमेकप ! उन दिनों पाष्प्रव कान्यक वनमें निवास कर खें थे। वे राज्यके नाहा और अर्जुनके वियोगमे को हो दु:स्ती हो रहे थे। एक दिनकी बात है. पाण्डव और ब्रीपटी इसी सम्बन्धमें कुछ चर्चा कर रहे थे। भीमसेनने राजा युधिष्ठिरसे कहा कि 'भाईजी ! अर्जुनपर ही हमत्त्रेगोका सब बार है। वही हमारे प्राणीका आधार है, यह इस समय आपकी आज्ञासे अला-विद्या सीखनेके लिये गया हुआ है। इसमें संदेह नहीं कि यदि अर्जुनका कहीं कुछ अनिष्ट हो गया तो राजा हुम्द, यृष्टद्वम्न, सात्यकि, भगवान् श्रीकृष्ण और हमलोग भी जीचित नहीं रहेंगे। अर्जुनके बाह्बलके आधारपर ही हमलोग ऐसा समझते हैं कि शत्रु हमसे हारे हुए हैं, पृथ्वी हमारे क्यामें आ गयी है। हमारी बाहोंमें बल है। भगवान् श्रीकृष्ण हमारे सहायक और रक्षक हैं। हमारे मनमें कौरवोंको पीस छलनेके लिये बार-बार क्रोध उठता है। परंतु अर्जुनको दर्शन दिये और दिव्य अस-राख दिये। ऐसा हम आपके कारण उसे पीकर रह जाते है। हम भगवान् श्रीकृष्णकी सहायतासे कर्ण आदि सब शतुओंको पार डालेगे और अपने बाहुबलसे सारी पृथ्वीको जीतकर राज्य करेंगे। भाईती! जबतक दुर्योधन पृथ्वीको पूर्णरीतिसे अपने बदामें कर ले, उसके पहले ही उसे और उसके कुटुब्बको मार डालना चाहिये। शाखोंमें तो पहाँतक कहा गया है कि कपटी पुरुषको कपट करके भी मार डालना चाहिये। इसलिये पदि आप मुझे आज्ञा दें तो मैं आगको तरह भभककर वहाँ बार्ड और दुर्योधनका नाश कर डालें। भीमसेनकी बात सुनकर

वृधिक्तिने उन्हें ज्ञान काते हुए माथा सुधा और कहा—'मेरे बसझाली भैया ! तेरह वर्ष पूरे हो जाने हो । फिर तुम और अर्जुन होनों मिलकर दुर्योधनका नाझ करना । मैं असाय नहीं बोल सकता; क्योंकि मुझमें असत्य है ही नहीं । भीमसेन ! बाब तुम बिना कपटके भी दुर्योधन और उसके सहायकोंका नाझ कर सकते हो, तब कपट करनेकी क्या आवश्यकता है ?' धर्मग्रज युधिष्ठिर इस प्रकार भीमसेनको समझा ही रहे थे कि महर्षि बृहदक्ष उनके आसममें आते हुए दील पड़े।

#### नल-दमयन्तीकी कथा, दमयन्तीका खयंवर और विवाह

नैशानायन्त्री कहते हैं—जनमेजय ! महाँवें बृहदक्कों आते देशकर धर्मराज युधिहिरने आगे जाकर झाळांजियके अनुसार उनकी पूजा की, आसनपर बैठाया ! उनके विकास कर शेनेपर युधिहिर उनसे अपना वृतान्त कहने लगे । उन्होंने बहा कि 'महाराज ! कौरखोंने कपट-बुद्धिसे मुझे बृताकर छलके साथ जुआ खेला और मुझ अन्त्रानको हात्कर मेरा सर्वस छीन लिया ! इतना ही नहीं, उन्होंने मेरी प्राणित्रया ग्रीपदीको घसीटकर भरी समामें अपमानित किया । उन्होंने अन्तमें हमें काली मुगछाला ओड़ाकर घोर बनमें मेज दिया । महाँ ! आप ही बतरगड़में कि इस पूजांपर मुझ-सा भाग्यहीन राजा और कौन हैं ! क्या आपने मेरे-जैसा दुली और कहीं देशा या सुना है ?'

महर्षि बृहदक्षने करा—धर्मराज ! आपका यह कहना ठीक नहीं है कि मुझ-सा दुःसी राजा और कोई नहीं हुआ; क्योंकि मैं तुमसे भी अधिक दुःसी और मन्द्रभान्य राजाका क्यान्त जानता हूँ। तुम्हारी इच्छा हो तो मैं सुनाऊँ।

धर्मराज पुषितिरके आग्रह करनेपर महार्थ कृष्टबने कहन अग्रम किया—धर्मराज ! निषध देहामें वीरसेनके पुत्र तल नामके एक राजा हो चुके हैं। वे बड़े गुजवान, परम सुन्दर, सरवधादी, कितेन्द्रिय, सबके प्रिय, केटा एवं ब्राह्मणभक थे। उनकी सेना कहुत बड़ी थी, वे स्वयं अखिक्दामें कहुत निपुज थे। वीर, योद्धा, उदार और प्रकल पराक्रमी भी थे। उन्हें कुआ लेलनेका भी कुछ-कुछ सीक था। उन्हें दिनों बिद्म देलमें भीमक नामके एक राजा राज्य करते थे। वे भी नलके समान ही सर्वगुणसम्पन्न और पराक्रमी थे। उन्होंने दमन ऋषिको प्रसन्न करके उनके वस्तानसे चार सन्ताने प्राप्त की थीं—तीन पुत्र और एक कन्या। पुत्रोके नाम थे दम, दान्त और दमन। पुत्रीका नाम था दमयन्ती। दमयन्ती लक्ष्मीके समान सम्बती थीं। उसके नेत्र विद्याल थे। देवताओं और पक्षोमें भी वैसी सुन्दरी कन्या कही देखनेमें नहीं आती थी। इन दिनों कितने ही त्योग विदर्धसे निषध देशमें आते और राजा नलके सामने दमधनीके तथ और गुणका बचान करते। निषध देशसे विदर्धमें जानेवाले भी दथवनीके सामने राजा नलके रूप, गुण और पवित्र बरिजका वर्णन काते। इससे दोनोंके इदयमें पालवरिक अनुराग अङ्कृतित हो गया।

एक दिन राजा नलने अपने पहलके ख्यानमें कुछ इंस्सीको देशा । उन्होंने एक इंसको पकड़ स्थित । इंसने कहा—'आप



मुझे छोड़ दीनिये तो हफ्तोग दमयत्त्रीके पास जाकर आपके गुजोका ऐसा वर्णन करेंगे कि वह आपको अवश्य-अवश्य वर लेगी।' नलने इंसको छोड़ दिया। वे सब उड़कर विदर्भ देशमें गये। दमयली अपने पास ईसाँको देशकर बहुत प्रसन्न हुई और ईसोंको पकड़नेके लिये उनकी ओर दौड़ने लगी। दमयली जिस ईसको पकड़नेके लिये दौड़ती, दही बोल उठता कि 'अरी दमयली! निषध देशमें एक नल नामका राजा है। वह अधिनीकुमारके समान सुन्दर है। मनुष्योपे उसके समान सुन्दर और कोई नहीं है। यह मानो मूर्तियान् कामदेव है। यदि दुम उसकी पन्नी हो जाओं तो तुन्हारा क्या और क्या दोनों सफल हो जाये। हमलोगोंने देवता, गन्धर्व, मनुष्य, सर्प और राक्षसोंको पूम-पूमकर देशा है। नलके समान सुन्दर पूज्य कहीं देखनेये नहीं आदा। जैसे तुम क्वियोधे का हो, वैसे ही नल पुरुषोपे पूषण है। तुम होनोंको जोड़ी बहुत ही सुन्दर होगी।' दमयनीने कहा— 'हंस । तुम नलसे भी ऐसी ही बात कहना।' इंसने निषध देशाये लौटकर नलसे इनयनीका संदेश कह दिया।



्रमयन्ती इंसके मुँहसे राजा नलकी कोर्ति सुनका उनसे प्रेम करने लगी। उसकी आसक्ति इतनी वह गयी कि वह रात-दिन उनका ही ध्यान करती खती। शरीर बूमिल और पुष्पा हो गया। यह योन-सी दीखने लगी। सलियोने दमयनीके इदयका घाष ताइकर किद्यंग्यनसे निवेदन किया कि 'आपकी पुत्री अल्यस्य हो गयी है।' राजा मीमकने अपनी पुत्रीके सम्बन्धमें बड़ा विचार किया। अन्तमें वह इस निर्णवपर पहुँचा कि मेरी पुत्री विचाइयोग्य हो गयी है. इसलिये इसका स्वयंवर कर देना चाहिये। उन्होंने सब एकाओंको स्वयंवरका निमन्त्रण-एत्र भेत्र दिया और सूचित कर दिया कि राजाओंको दमयन्तीके स्वयंवरमें प्रधारकर लाभ उठाना चाहिये और मेरा मनोरख पूर्ण करना चाहिये। देश-देशके नरपति हाथी, घोड़े और रखोंकी ध्वनिसे पृथ्वीको पुर्वात्व करते हुए सज-बजकर विदर्भ देशमें पहुँबने लगे। धीमकने सबके स्वायत-सरकारकी समुखित व्यवस्था की।

देवर्षि नारद और पर्वतके द्वारा देवताओंको भी दमयनीके स्वयंबरका समानार मिल गया। इन्द्र आदि सभी लोकपाल भी अपनी पण्डली और वाहनोंसहित विदर्भ देशके लिये स्वाना हुए। राजा नलका चित्त पहलेसे ही दपयन्तीयर आसक्त हो कुका वा। उन्होंने भी दमयनीके ऋषेवरमें समितित क्षेत्रेके लिये विदर्भ देशकी यात्रा की। देवताओंने स्वर्गसे काली समय देश शिया कि कायदेवके समान सुन्दर नल दारपनीके सार्थवरके लिये जा रहे हैं। तलकी सूर्यके समान कान्ति और लोकोक्तर क्रायसम्पक्षिसे देवता भी चकित हो गये। उन्होंने पहचान लिया कि ये नल है। उन्होंने अपने विमानोंको आकासये सहा कर दिया और नीचे उत्तरकर नलमें कहा-'राजेन्द्र नल ! आप वहें सत्यवती हैं। आप हमलोगोकी सहायता करनेके लिये दूत बन जाइये।' नरहने प्रतिहा कर ती और कहा कि 'कबैगा।' फिर पूछा कि आपलोग कीन हैं और मुझे दुत बनाकर कीन-सा काम हेना जातते हैं 7' इन्हरें बाहा-'हमालेग देवता है। मैं इन्ह है और ये अप्रि, वरुण और यम हैं। हमलोग दमचलीके लिये यहाँ आपे 🖁 । आप हपारे दूत बनकर दमयनीके पास जाहये और कविये कि इन्द्र, वहाग, अग्नि और यमदेवता तुम्हारे पास आकर कुमसे विवाह करना बाहते हैं। इनमेसे तुम बाहे जिस देक्ताको पतिके रूपमें खीकार कर रहे।' नसने दोनों हाथ बोइकर कहा कि 'देवराज ! यहाँ आपरक्षेगोंके और मेरे जानेका एक ही प्रफोजन है। इसलिये आप मुझे दुत बनाकर वहाँ धेने, यह उजित नहीं है। जिसकी किसी स्त्रीको प्रजीवेट क्यमें पानेकी इन्छा हो जुकी हो, यह भरत, उसको कैसे छोड़ सकता है और उसके पास जाकर ऐसी बात कह ही कैसे सकता है। आयलोग कृपया इस विषयमें मुझे क्षामा क्रीजिये।' देवताओंने कहा- 'नल ! तुम पहले हमलोगोसे प्रतिहा कर बुके हो कि मैं तुम्हारा काम कराँगा। अब प्रतिहा यत बोहो। अविलम्ब वहाँ चले जाओ।' नलने कहा- 'राजपहरूमें निरमार कड़ा पहरा रहता है, मैं कैसे जा सकुँगा ?' इन्द्रने कहा-'जाओ, तुम वहाँ जा सकोगे।' इन्हर्को आज्ञासे नलने राजमहलमें बेरोक-टोक प्रवेश करके

दमयन्त्रीको देखा। दमयन्त्री और संखियाँ भी उसे देखकर अवाक् रह गयी। वे इस अनुपम सुन्दर पुरुवको देशकर मुख हो गर्यी और लजित होकर कुछ बोल न सकी।

दमयन्तीने अपनेको सँभातका राजा नलसे कहा—'वीर । तुम देशनेमें बड़े सुन्दर और निर्दोष जान पड़ते हो। पहले अपना परिचय बताओ । तुम वहाँ किस उद्देश्यसे आये हो और यहाँ आते समय द्वारपालाने तुम्हें देखा क्यों नहीं ? उनसे तनिक भी चूक हो जानेपर मेरे पिता उन्हें बड़ा कड़ा दण्ड देते हैं।' नराने कहा—'कल्याणी ! मैं नरा 🛭 । त्येकपालोका दूत बनकर तुन्हारे पास आया हूँ। सुन्दरी ! इन्द्र, अति, बनवा और यम—ये बारों देवता तुन्हारे साव विवाह करना बाहते हैं। तुम इनमेंसे किसी एक देवताको अपने पतिके रूपमें वरण कर रहे । यही संदेश लेकर में तुन्हारे पास आया 📳 उन वेक्ताओंके प्रभावसे ही कह में तुन्हारे महत्त्में प्रवेश करने लगा तब मुझे कोई देश नहीं सका । मैंने देखताओंका संदेश कह दिया। अब तुम्हारी जो इच्छा हो, जरो।' दमयन्तीने बड़ी बदाके साथ देवताओंको प्रणाम करके घर-वर मुसकराकर नरुसे कहा—'नरेन्द्र । आप पुछे प्रेयदृष्टिसे देखिये और आज्ञा कीजिये कि मैं यवादाकि आपकी क्या सेवा कर्ने । मेरे स्वामी । मैंने अपना सर्वत्व और अपने-आपको भी आपके बरणोमें सींच दिवा है। आप मुझपर विश्वासपूर्ण प्रेम कीजिये। जिस दिनसे मैंने श्वरोकी बात सुनी, उसी दिनसे में आपके लिये व्याकुरत हूं। आपके लिये हो मैंने राजाओंकी भीड़ इकड़ी की है। यदि आप गुज़ दारोंकी प्रार्थना अस्त्रीकार कर देंगे तो मैं विष साकर, आगर्थे जलकर, पानीमें डूबकर या फाँसी लगाकर आपके लिये पर जाकेंगी।' राजा नलने कहा—'जब बढ़े-बढ़े लोकपाल तुम्हारे प्रणय-सम्बन्धके प्राची हैं, तब तुम मुझ मनुष्यको क्यो बाह रही हो ? उन ऐश्वर्यशाली देवताओंके बरण-रेपुके समान भी तो मैं नहीं है। तुम अपना पन उन्हींचे लगाओ। देवताओंका अप्रिय करनेसे मनुष्यकी मृत्यु हो जाती है। तुम मेरी रक्षा करो और उनको बरण कर लो।' नलको बात सुनकर दमयनी घबरा गयी । उसके दोनों नेजोमें आँमु छलक आये । यह कहने लगी—'मैं सब देवताओंको प्रणाम करके आपको ही पतिरूपमें वरण कर रही हूँ। यह मैं सत्य श्रयब रहा रही हूँ।" उस समय दमयन्तिका शरीर काँप रहा था, हाथ जुड़े हुए थे।

राजा नलने कहा—'अच्छा, तब तुम ऐसा ही करो । परंतु यह तो बतलाओं कि मैं यहाँ उनका दूत बनकर संदेश पहुँचानेके लिये आया है। यदि इस समय मैं अपना स्वार्च

बना सकता हूँ, यदि वह धर्मके विरुद्ध न हो। तुन्हें भी ऐसा ही करना चाहिये।' दमयन्तीने गद्गद कण्ठसे कहा-'नरेखा ! इसके लिये एक निर्दोष उपाय है। उसके अनुसार काम कानेपर आपको कोई दोष नहीं लगेगा । वह उपाय यह है कि आप लोकपालोंके साथ खर्यवर-मण्डपमें आवें। मैं उनके सामने ही आपको वरण कर लूँगी। तब आपको दोष नहीं लगेगा।' अब राजा नल देवताओंके पास आये। देवताओंके पूछनेपर उन्होंने कहा—'मैं आपलोगोंकी आज़ासे दमबनीके महलमें गया। बाहर बूबे हारपाल पहरा दे रहे थे, पांतु उन्होंने आयत्वेगोंके प्रभावसे मुझे देखा नहीं। केवल इनवनी और उसकी सक्तिवोने मुझे देखा। वे आश्चर्यमे पह गर्थो । मैने दमयनीके सामने आपरोगीका वर्णन किया, परंतु वह तो आपलोगोंको न चाहकर मुझे ही वरण करनेपर तुली हुई है। उसने कहा है कि 'सब देवता आपके साथ सक्वेवरमें आवे । मैं उनके सामने ही आपको बरवा कर शूँगी । इसमें आपको दोष नहीं लगेगा।' मैंने आयलोगोंके सामने सब बाते बढ़ दी। अस्तिम प्रमाण आपरशेग ही हैं।

राजा भीमकने शुभ पुरूर्तमें स्वयंत्ररका समय रक्ता और लोनोको कुलवा प्रेता। सब राजा अपने-अपने निवासस्वानमे आ-आबार स्वयंतर-मण्डपमे यबास्तान वैठने लगे। पूरी सभा राजाओंसे भर गयी। जब सब लोग अपने-अपने आसनपा बैठ गये, तब सुन्दरी दमयनी अपनी अङ्गुकान्तिसे राजाओंके मन और नेत्रीको अपनी और आकर्षित करती हुई रङ्गभण्डपमें आयी। राजाओंका परिचय दिया जाने लगा । दमयन्त्री एक-एकको देखकर आगे बढ़ने लगी। आगे एक ही त्वानपर नतक समान आकार और वेषम्याके पाँच राजा इकतुं ही बैठे हुए थे। दमयनीको संदेह हो गया, वह राजा नलको नहीं पहचान सकी। वह जिसकी ओर देखती, वहीं नल जान पहला। इसलिये विचार करने लगी कि 'मैं देवताओंको कैसे पत्तवानूं और ये राजा नल हैं—यह कैसे बार्ने ?' उसे बढ़ा दुःल हुआ। अन्तर्मे दमयनीने यही निद्धय किया कि देवताओंकी शरणमें जाना ही उचित है। हाय जोड़कर प्रणामपूर्वक सुति करने लगी—'देवताओं ! इंसोंके मुँहसे नलका वर्णन सुनकर मैंने उन्हें पठिकारसे वरण कर लिया है। मैं मनसे और वाणीसे नलके अतिरिक्त और किसीको नहीं बाहती। देवताओंने निष्मेद्धर नलको ही मेरा पति बना दिया है तथा मैंने नलकी आराधनाके लिये ही यह व्रत प्रारम्भ किया है। मेरी इस सत्य शयबके बलपर देवतालोग मुझे उन्हें ही दिसला दें। बनाने लगें तो कितनी बुरी बात है। मैं अपना स्वार्व तो तभी | ऐसर्वज्ञाली लोकपाली | आपलोग अपना रूप प्रकट कर

दे, जिससे में पुण्यश्लोक नस्पति नलको महचान तुँ।'
देवताओंने दमयन्तीका यह आतीवलाप सुना। उसके दृढ़
निश्चप, सखे प्रेम, आत्मशुद्धि, युद्धि, पक्ति और नल-परायणताको देलकर उन्होंने उसे ऐसी शक्ति दे दी जिससे वह
देवता और मनुष्यका भेद समझ सके। दमयन्तीने देखा कि
देवताओंके शरीरपर पसीना नहीं है। पलके गिरती नहीं है।
माला कुन्हलायी नहीं है। शरीरपर मैल नहीं है। क्विर है,
पर्रतु धरती नहीं छूते। इधर नलके शरीरकी छावा पढ़ रही है।
माला कुन्हला गयी है। शरीरपर कुछ यूल और पसीना भी
है। मलके बराबर गिर रही है। और बरती छुकर स्थित है।



दमयत्तीने इन लक्षणोसे देवताओं और पुण्यक्तोक नतको यहाबान शिया। फिर धर्मके अनुसार नतको वरण कर लिया। दमयत्तीने कुछ सकुवाकर यूँबट काढ़ तिया और नलके गलेमें वरमाला डाल दी। देवता और नहर्षि साधु-साधु कहने लगे। राजाओं में इाहाकार मच गया।

राजा नतने आनन्दातिरेकसे दमयनीका अभिनन्दन किया। उन्होंने कहा—'कल्याणी! तुमने देवताओंक सामने रहनेपर भी उन्हें वरण न करके मुझे वरण किया है, इसतिये तुम मुझको प्रेमपरायण पति समझना। मैं तुन्हारी बात मानूँगा। जबतक मेरे दारीरमें प्राण रहेंगे, तबतक मैं तुमसे प्रेम

कर्तमा—यह ये तुपसे शपबपूर्वक सत्य कहता हूँ।' दोनोने प्रेयसे एक-दूसरेका अधिनन्दन करके इन्हादि देवताओंकी



इरण प्रहण को । देवता भी बहुत प्रसन्न हुए । उन्होंने नलको आठ वर दिये । इन्द्रने कहा-'नल । तुम्हें यहामें मेरा दर्शन होगा और उत्तय गति मिलेगी।' अग्निने कहा-'जहाँ तुम मेरा स्थरण करोगे. वहीं मैं प्रकट हो जाऊँगा और मेरे ही समान प्रकाशमय त्येक तुन्हें प्राप्त होंगे।' यमराजने कहा—'तुन्हारी बनायी हुई रसोई बहुत मीठी होगी और तुम अपने धर्ममें दुव रहोंगे।' वस्ताने कहा—'जहाँ तुम लाहोंगे, व्हीं जल प्रकट हो जायगा। तुष्हारी माला ज्तम गन्यसे परिपूर्ण रहेगी।' इस प्रकार दो-दो कर देकर सब देकता अपने-अपने लोकमें बाते गये । निमन्तित राजालोग भी विद्या हो गये। चीमकने प्रसन्न होकर दमयनीका नलके साथ विधिपूर्वक विवाह कर दिया । राजा नल कुछ दिनौतक विदर्भ देशको राजधानी कुण्डिनपुरमें रहे। तदनन्तर भीमककी अनुपति प्राप्त करके वे अपनी पत्नी दमयन्त्रीके साथ अपनी राजधानीमें लीट आये। राजा नल अपनी राजधानीमें धर्मके अनुसार प्रजाका पालन करने लगे। सचपुच उनके हारा 'राजा' नाम सार्थक हो गया। उन्होंने अन्तमेव आदि बहुत-से यत किये । समय आनेपर दमयन्तीके गर्पसे इन्द्रसेन नामक पुत्र और इन्होंना नामक कन्याका भी जन्म हुआ।

### कलियुगका दुर्भाव, जूएमें नलका हारना और नगरसे निर्वासन

दमयनीके स्वयंवरसे लोटकर इन्हाद लोकपाल अपने-अपने लोकोंमें जा रहे थे, उस समय उनकी मार्गमें ही कलियुग और द्वापरसे भेट हो गयी। इन्तने पूछा— क्यों कारिन्युग । कहाँ जा रहे हो ?' कारिन्युगने कहा —'मैं दमपन्तीके खर्यवरमें उससे विवाह करनेके लिये जा रहा हूँ।' इन्द्रने हैंसकर कहा—'अजी, वह स्वयंवर तो कभीका पूरा हो गया। दमपन्तीने राजा नलको धरण कर किया, इयलोग ताकते ही रह गये।' कलियुगने क्रोधमें मरकर कहा-'ओह, तब तो बड़ा अनर्थ हुआ। उसने देवताओंकी त्येश करके मनुष्यको अपनाया, इसलिये उसको दण्ड देना चाहिये।' देवताओंने कहा—'दणयन्तीने हमारी आज्ञा प्राप्त करके नलको वरण किया है। वासवर्थ नल सर्तगुणसम्पन्न और उसके योज्य हैं। वे समल धर्मकि मर्पन और सदाचारी है। उन्होंने इतिहास-पुरायोंके सहित बेदोंका अध्ययन किया है। वे धर्मानुसार यज्ञमें देवलाओंको तुप्त करते हैं, कची किसीको सताते नहीं, सत्यनिष्ठ और दुव-निश्चयी हैं। उनकी चतुरता, धैर्य, ज्ञान, तपस्ता, पविजता, द्रम और प्रम लोकपालोंके समान है। उनको शाप देना वो नरककी धमकती आगमें गिरना है।" यह महकर देवतात्वेग चले गर्वे।

अब कलियुगने द्वापरसे बजा—'भाई ! मैं अपने कोचको शान्त नहीं कर सकता। इसलिये में नलके शरीरमें निवास कसँगा। मैं उसे राज्यच्युत कर दूँगा। तब वह दमयन्तीके साच नहीं रह सकेगा । इसलिये तुम भी जूएके पासोमें प्रवेश करके मेरी सहायता करना ।' ग्रापरने उसकी बात जीकरा कर ली। ग्रपर और कलियुग दोनों ही नलकी राजधानीमें आ बसे। नारह वर्षतक वे इस नातकी प्रतीक्षामें रहे कि नलमें कोई दोष दोस नाय। एक दिन राजा नल सन्याके समय समुप्रक्रुस्से निवृत्त होकर ये। धोचे बिना ही आजपन करके संख्या-वन्त्र करने बैठ गये। यह अपवित्र अवस्था देखकर कलियुग उनके दारीरमें प्रवेदा कर गया। साथ ही दूसरा रूप धारण करके वह पुष्करके पास गया और बोला—'तुम नलके साव जूआ खेलो और मेरी सहायतासे जूएमें राजा नलको जीतकर निषध देशका राज्य प्राप्त कर लो ।' पुष्कर उसकी बात स्त्रीकार करके नलके पास गया । द्वापर भी पासोंका रूप धारण करके उनके साथ हो लिया। जब पुष्करने राजा नलसे बार-बार जुआ खेलनेका आग्रह किया, तब राजा नल दमयनीके सामने अपने भाईकी

महर्षि बृहदश्च कहते हैं—युधिष्टिर ! जिस समय बार-बारको ललकारको सह न सके। उन्होंने उसी समय पासे कलनेका निक्षय कर लिया। उस समय नलके प्रारीरमें कतियुग युसा हुआ था; इसलिये राजा नल दावैमें सोना, बाँदी, रब, वाहन आदि वो कुछ लगाते वह हार जाते। प्रजा और मन्त्रियोने बड़ी व्याकुलताके साथ राजा नलसे मिलकर जूरको रोकना चाहा और आकर फाटकके सामने खड़े हो गर्षे । उनका अभिप्राय जानकर द्वारपाल रानी दमयन्त्रीके यास गया और बोला कि 'आप महाराजसे निवेदन कर दीजिये, आप वर्ष और अर्थक तत्त्वज्ञ हैं। आपकी सारी प्रजा आपका दुःश सद्ध न होनेके कारण कार्यवश दरवाजेपर आका सड़ी है।' दमयनी सब्दे दु:सके मारे दुर्बत और अकेत हुई जा रही थी। उसने आँखोंमें ऑसू धरकर गर्गद कण्डसे महाराजके सामने निवेदन किया—'खामी। नगरको राजधक प्रजा और यन्त्रियण्डलके लोग आपसे



मिलने आये हैं और ड्योडॉपर खड़े हैं। आप उनसे मिल लीजिये।' परंतु नल कलियुगका आवेश होनेके कारण कुछ भी नहीं बोले। मन्त्रिमण्डल और प्रवाके लोग शोकवस्त होकर लोट गये। पुष्कर और नलमें कई महीनोतक जूआ होता रहा तथा राजा नल बराधर हारते गये । राजा नल जूएमें जो पासे फेंकते, वे बराकर ही उनके प्रतिकृत्र पड़ते। सारा धन हायसे निकल गया। जब दमयन्तीको इस बातका पता

जला, तब उसने बृहत्सेना नामकी धायके द्वारा राजा नलके सारिय वार्व्ययको बुलवाया और उससे कहा—'सारिय ! तुम राजाके प्रेमपात्र हो । अब यह बात तुमसे कियी नहीं है कि महाराज बड़े संकटमें हो । अब यह बात तुमसे कियी नहीं है कि महाराज बड़े संकटमें एड़ गये हैं। इसलिये तुम घोड़ोंको रखमें जोड़ लो और मेरे दोनों बद्योंको रखमें बैठाका कुण्डिननगरमें ले जाओ । तुम रख और घोड़ोंको भी वहीं होड़ देना । तुनारी इच्छा हो तो वहीं रहना । नहीं तो कटी दूसरी जगह सले जाना ।' सार्रियने दमयन्तीके कव्यनानुसार मन्तियोंसे सलाह करके बद्योंको कुन्धिनपुरमें पहुँचा दिया, रख और घोड़े भी वहीं छोड़ दिये । वहाँसे पैदल हो चलकर बढ़ अयोध्या जा पहुँचा और वहीं चहुपूर्ण राजाके पास सार्रिकका काम करने लगा ।

बाधोंय सारविके चले जानेके बाद पुकरने पासीके सेलमें राजा नलका राज्य और धन है लिया। अपने नलको सम्बोधन करके हैंसते हुए कहा—'और जुआ लोलोगे ?' परंतु तुन्हारे पास दावैपर लगानेके लिये तो कुछ है ही नहीं। यदि तुम दमयनीको दावैपर लगानेयोग्य सम्बन्धे तो किर स्रोत हो। नलका इदय फटने लगा। वे युक्तरसे कुळ भी रही बोले। उन्होंने अपने प्रारीसमें सब बक्रान्यूबण उतार दिये और केंजल एक क्क्षं पहने नगरसे बाहर निवाले । दस्वन्यीने भी केवल एक साढ़ी पहनकर अपने पतिका अनुगमन किया । नरको पित्र और सम्बन्धियोंको बद्दा शोक हुआ। उल और दामचनी दोनों नगरके बाहर तीन राततक रहे । पुष्करने नगरमें विदेश पिटवा दिया कि जो मनुष्य नलके प्रति स्वानुपूर्ति प्रकट करेगा, उसको फॉसीकी सजा दी जायगी। घयके वार नगरके लोग अपने राजा नलका सत्कारतक न कर सके। राजा नल तीन दिन-राततक अपने नगरके पास केवल पानी पीकर रहे। बीधे दिन उन्हें सड़ी भूस लगी। किर होनों फल-मूल लाकर वहाँसे आगे बढ़े।

एक दिन राजा नलने देखा कि बहुत-से पक्षी उनके पास ही बैठे हैं। उनके पंता सोनेके समान दमक रहे हैं। नलने सोचा कि इनकी पॉक्से कुछ धन पिलेगा। ऐसा सोचकर उन्हें पकड़नेके लिये नलने उनपर अपना पहननेका कछ डाल दिया। पक्षी उनका वस्त लेकर उड़ गये। अब नल नंगे होकर बड़ी दीनताके साथ पुंड नीचे किये खड़े हो गये। पक्षियोंने कहा—'दुर्धुदे ! तू नगरसे एक वख पहनकर निकला था। उसे देखकर हमें बड़ा दुःख हुआ था। ले, अब हम तेरे इस्तिस्परका वस्त लिये जा रहे हैं। हम पक्षी नहीं, जूएके पासे हैं। नलने दमयसीसे पासोंकी बात कह दी।



इसके बाद नतने बड़ा-चिये ! तुम देश रही हो, सहाँ बहुत-में मार्ग है। एक अवन्तीकी ओर जाता है, दूसरा मक्षमान् पर्वतपर होकर दक्षिण देशको । सामने विन्याबल पर्वत है। यह प्रयोक्ती नदी समुद्रमें मिलती है। ये महर्षियोंके आजम है। सामनेका रास्ता विदर्भ देशको जाता है। यह कोसल देशका पार्न है।' इस प्रकार राजा नल दुःस और शोकसे धरकर बड़ी सावधानीके साथ द्ययनीको निक्ष-भित्र मार्ग और आक्रम बतलाने लगे। दमवन्तीकी आंखें अस्मि घर गयी । वह पद्षद करसे कहने हमी—'खामी । आप क्या सोच रहे हैं। मेरा शरीर फट रहा है। कलेजेमें काँटे गह रहे हैं। आपका राज्य गया, धन गया, दारीरपर सक नहीं खा, वके-वदि तवा चूले-व्यासे हैं; क्या मैं आपको इस निर्जन वनमें छोड़कर अकेली कहीं जा सकती है ? मैं आपके साब खकर आपके दुःस दूर कलेगी। दुःसके अवसरोपर पजी पुरुषके लिये औषम है। यह भैये देकर पतिके दुःसको कम करती है। यह बात बैद्य भी स्वीकार करते हैं।' नलने कहा- 'जिये ! तुम्हारा कहना ठीक है। पत्नी पित्र है, पत्नी औषध है। परंतु में तो तुम्हारा त्याग करना नहीं बाहता। तुम ऐसा संदेह क्यों कर रही हो ?' दमयन्ती बोली—'आप मुझे <u>कोड़ना नहीं चाहते, परंतु किदर्भ देशका मार्ग क्यो बतला रहे</u> हैं ? मुझे निक्षय है कि आप मेरा त्याग नहीं कर सकते । फिर भी इस समय आपका मन उच्छा हो नवा है, इसरिव्ये ऐसी

यदि आप मुझे मेरे पिता या किसी सम्बन्धीके घर भेवना चाहते हों तो ठीक है, हम दोनों साथ-साथ बलें। मेरे पिता आपका सत्कार करेंगे। आय वहीं सुखसे रहियेगा।' नलने कहा—'प्रिये ! तुम्हारे पिता राजा है और मैं भी और उहर गये।

प्रद्भा करती है। आपके मार्ग बतानेसे मेरा मन दुखता है। | कभी राजा बा। इस समय मैं संकटमें पड़कर उनके पास नहीं बाउँगा।' राजा नल दमयन्त्रीको समझाने लगे। तदनन्तर दोनों एक ही वससे झरीर डक बनमें इधर-उधर धूमते रहे। भूत-प्याससे व्यक्त होकर दोनों एक धर्मशालामें आवे

## नलका दमयन्तीको त्यागना, दमयन्तीको संकटोंसे बचते हुए दिव्य ऋषियोंके दर्शन और राजा सुबाहुके महलमें निवास

शरीरपर वक्क नहीं था। और तो क्या, धरतीयर किछानेके लिये एक बराई भी नहीं थी। प्राप्तर ब्यूनमें रूबपब हो खा था। पूल-ध्यासको पीक्र अलग ही थी । राजा नल जमीनपर ही सी गये । द्रमयनीके जीवनमें भी कभी देशी परिस्थित नहीं आयी थी। यह सुकुमारी भी वहीं सो गयी। दमक्सीके सो जानेपर राजा नरुको नींद दुरी। सची बात तो यह बी कि वे दुःश और शोककी अधिकताके कारण मुखकी नींद सो भी नहीं सकते थे। ऑस सुरुनेपर उनके सामने राज्यके किन जाने, सगे-सम्बन्धियोंके घटने और पश्चिपोंके वस लेकर उड़ जानेके दूरय एक-एक करके आने लगे । वे सोचने लगे कि 'दमयनी मुझ-पर बड़ा प्रेम करती है। प्रेमके कारण ही वह इतना दुःश ची भोग रही है। यदि मैं इसे छोड़कर चला जाउँगा तो यह अपने पिताके घर चली जायेगी। मेरे साथ तो इसे दु:ल-ही-दु:ल भोगना पक्षेगा । यदि मैं इसे क्षेत्रकर चला जाऊँ तो सम्बव 🖠 कि इसे सुगा भी मिल जाय ।' अन्तमें राजा नतने यही निश्चय किया कि दमयनीको छोड़कर बले जानेमें ही भाग है। दमवन्ती सबी पतिवता है। कोई भी इसके सतीतको यह नहीं कर सकता।' इस प्रकार त्यागनेका निश्चय करके और सतीत्वकी ओस्से निश्चित्त होकर राजा नलने यह विचार किया कि 'मैं नेगा है और दमयत्त्रीके वारीरपर भी केवल एक ही करा है। फिर भी इसके क्सोमेंसे आया फाड लेना ही श्रेयक्कर है। पांतु काई कैसे ? शायद यह जग जाय ?' वे धर्मशालामें इधर-उधर यूमने लगे। इनकी दृष्टि एक बिना न्यानकी तलवारपर पड़ गयी। राजा नलने उसे उठा लिया और धीरेसे दुमयन्त्रीका आधा वस फाइकर अपना शरीर इक लिया। इमयन्त्री नींदमें थी । राजा नल उसे छोड़कर निकल पहें । बोडी देर बाद जब उनका इदय शान्त हुआ, तब वे फिर धर्मशात्तामें हाँद आधे और दमयत्तीको देखका रोने लगे। वे सोचने लगे कि 'अबतक मेरी प्राणप्रिया अन्तःपुरके परदेमें रहती बी, इसे कोई छ भी नहीं सकता था। आज यह अनायके समान आया

कुरक्षकों कहते हैं—युधिष्ठिर ! उस समय राजा नलके | वस पहने धुरुमें सो रही है । यह मेरे जिना दु:सी होकर वनमें कैसे किरेगी ? जिये ! तू धर्माचा है; इसलिये आदित्य,



वस्, स्ट. अश्विनीकुमार और पवन देवता तेरी रक्षा करें।' उस समय राजा नलका हदथ दुःसके मारे टुकाई-टुकाई हुआ जा रहा बा, वे झुलेकी तरह बार-बार धर्मशासासे बाहर निकलते और फिर लौट आते। दारीरमें कलियुगका प्रवेश होनेके कारण बुद्धि नष्ट हो गयी थी, इसलिये अन्ततः वे अपनी प्राणिया पत्नीको वनमें अकेली छोड़कर बहाँसे बले गये।

जब इमयन्त्रीकी नीद दूटी, तब बसने देखा कि राजा नल वहाँ नहीं है। वह आदांकासे भरकर पुकारने लगी कि 'महाराज ! स्वामी ! मेरे सर्वस्व ! आप कहाँ है ? मैं अकेसी हर रही हैं, आप कहाँ गये ? बस, अब अधिक हैसी न

कीजिये। मेरे कठोर खायी ! मुझे क्यों इस रहे हैं ? शीव दर्शन दीजिये। मैं आपको देख रही हैं। सो, यह देख किया। लताओंको आड्में छिपकर खुप क्यों हो रहे हैं ? मैं दु:समें पड़कर इतना विलाप कर रही हैं और आप मेरे पास आकर पैर्य भी नहीं देते ? स्वामी ! मुझे अपना वा और किसीका शोक नहीं है। मुझे केवल इतनी ही किसा है कि आप इस घोर जङ्गलमें अकेले कैसे ग्हेंगे ? हा नाथ ! निर्मलकिताले आपकी जिस पुरुषने यह दशा की हैं, वह आपसे थी अधिक दुईशाको प्राप्त होकर निरन्तर दुःखी जीवन वितावे । दमयनी इस प्रकार विलाप करती हुई इधर-उधर दोड़ने लगी। वह उत्पत्त-सी होकर इघर-उघर यूमती हुई एक अजगरके पास जा पहुँची, शोकप्रस्त होनेके कारण दसे इस बातका पता भी नहीं बला । अजगर दमयनीको निगलने लगा । उस समय भी दमयन्तीके वित्तमें अपनी नहीं, राजा नतकी ही बिन्ता की कि वे अकेले कैसे रहेंगे। वह पुकारने लगी—'खामी ! मुझे अनाथकी भौति यह अजगर निगल छ। है, आप मुझे सुझानेके लिये क्यों नहीं क्षेत्र आते ?' दमयनीकी आजान



एक व्याधके कानमें पड़ी । वह उधर ही घूम रहा था । वह वहाँ वीड़कर आया और यह देखकर कि दमयशीको अजगर निगल रहा है, अपने तेज शसको अजगरका मुँह चीर डाला। उसने दमयन्तीको छुड़ाकर नहलाया, आश्वासन देकर घोजन 'सुन्दर्ग ! तुम कौन हो ? किस कष्टमें पड़कर किस उद्देश्यसे वहाँ आयो हो ?' दमबन्तीने व्यावसे अपनी कष्ट-कहानी कही। दमयनीकी सुन्दरता, बोल-बाल और मनोहरता देखकर ब्याम कामगोहित हो गया। यह मीठी-मीठी बातें करके दमयन्तीको अपने बदायें करनेकी चेष्टा करने लगा। दमयत्ती दुरात्मा व्यायके मनका भाव जानकर क्रोधके आवेजसे प्रत्यन्तित हो नयी। दमयन्तीने व्याधके क्लान्कारकी चेष्टाको बहुत रोकना चाहा; परेतु जब वह किसी प्रकार न माना, तक उसने द्वाप दे दिया- 'यदि पैने निषयनोदा राजा नालको छोड़कर और किसी पुरुषका मनसे भी क्लिन नहीं किया हो तो यह पापी शह व्यास मस्कर क्योक्पर गिर पडे।' दमवनीके पुँहरों ऐसी बात निकलते



ही व्याधके प्राया-पक्षेत्र उड़ गये, वह जले हुए ठूठकी तरह पृथ्वीपर गिर पड़ा ।

व्याचके पर जानेपर दमयन्ती राजा गलको देवती हुई एक निर्जन और पर्यकर कनमें जा पहुँची। बहुत-से पर्वत, नदी, नर, जङ्गल, हिस पशु, पक्षी, पिशाच आदिको देखती हुई और निरहके उत्पादमें उनसे राजा नलका पता पूछती हुई वह उक्ताकी ओर बढ़ने लगी। तीन दिन, तीन रात बीत जानेके बाद दमयन्तीने देखा कि सामने ही एक बड़ा सुन्दर तपोबन है। उस आसममें वसिष्ठ, मृगु और अत्रिके समान मितभोजी, कराया। दमयन्ती कुछ-कुछ ज्ञान्त हुई। व्यायने पूछा— । संदमी, पवित्र, जितेन्द्रिय और तपस्वी ऋषि निवास कर रहे हैं। वे क्क्रोंकी छाल अशवा मृग्डाला धारण किये हुए थे। दमयन्तीको कुछ धैर्य मिला, उसने आजममे जाकर बड़ी नप्रताके साथ तपत्वी ऋषियोंको प्रणाम किया और हाथ जोड़कर खड़ी हो गयी। ऋषियोने 'स्वागत है' कहकर दमयनीका सत्कार किया और बोले 'बैठ जाओ। हम तुषारा क्या काम करें ?' दमयन्तीने घड्र महिलाके समान पूछा-'आपकी तपस्या, अप्ति, धर्म और पशु-पञ्जी तो सकुशल हैं न ? आपके धर्मावरणमें तो कोई विक्र नहीं पड़ता ?' त्राधियोने कहा--'कलपाणी ! इम तो सब प्रकारसे सकुशल हैं। तुम कौन हो, किस उदेश्यसे यहाँ आयी हो ? हमें बड़ा आश्चर्य हो रहा है। क्या तूम बन, पर्वत, नदीकी अधिष्ठातृदेवता हो ?' दमयन्तीने कहा— 'पहात्याओ ! मैं कोई देवी-देवता नहीं, एक मनुष्य-जी हैं। मैं विदर्शनरेश राजा भीमककी पुत्री हैं। बुद्धिमान, यदान्ती एवं वीरविजयी निषधनीया महाराज नल मेरे पति है। कपटचारके विशेषा एवं दुरात्मा पुरुषोंने मेरे धर्मात्मा पतिको बूआ लेलनेके लिये डलाहित करके उनका राज्य और घन ले किया है। मैं उन्हींकी पत्नी दमयन्ती 🜓 संयोगक्या वे मुझसे बिखुड़ गये 🖁 : मैं उनी रणवित्रों, संसविद्याकुराल एवं न्याल्या परिदेशको हैंवनेके लिये वन-वन भटक रही है। मैं यदि उन्हें शीव ही नहीं देख पाऊँगी तो जीवित नहीं रह सर्वुगों । इनके बिना घेरा जीवन निफल है। वियोगके दुःसको मैं कवतक स्वा सहैगी।' तपस्तियोने कहा--- 'कल्पाणी । हम अपनी तपःसुद्धि दृष्टिसे देश रहे हैं कि तुम्हें आगे बहुत सुरत मिलगा और बोड़े ही दिनोंधे राजा नरुका दर्शन होगा । धर्मात्मा निषयनरेश थोड़े ही दिनोंचे समात दु:सोंसे धूटकर सम्पतिताली निक्य देशपर राज्य करेंगे। उनके शत्रु भवभीत होंगे, मित्र सुसी होंगे और कुटुम्बी उन्हें अपने बीचमें पाकत आनन्दित होंगे।' इस प्रकार कतकर वे सब तपशी अपने आतामके साथ अन्तर्धान हो गये। यह आञ्चर्यकी घटना देखकर दमयन्ती विस्पित हो गयी। यह सोचने लगी कि 'अहे । मैंने यह स्वप्न देखा है क्या ? यह कैसी घटना हो गयी ! वे तपसी, आक्रम, पवित्रसरिक्ता नदी, फल-फूलोंसे लदे हरे-धरे वृक्ष कहाँ गये ?' दमयन्ती फिर उदास हो गयी, उसका पुरा मुख्या गया।

वहाँसे चलकर विलाप काती हुई दमवर्ती एक अशोक-वृक्षके पास पहुँची। उसकी आंशोंसे झर-झर आंसू झर रहे थे। उसने अशोक-वृक्षसे पद्गद करमें कहा—'शोकर्यात अशोक! तू पेरा शोक पिटा दे। क्या कहीं तूने राजा नलको शोकर्राहत देखा है ? अशोक! तू अपने शोकनाशक नामको सार्धक कर। दमयन्तीने अशोकको प्रदक्षिणा की और वह आगे बढ़ी। मर्चकर कनमें अनेको वृक्ष, गुफा, पर्वतीके शिक्स और नदियोंके आस-पास अपने पतिदेवको हैक्ती हुई दमयन्ती बहुत तृह निकल गयी। वहाँ उसने देखा कि बहुत-से हाबी, घोड़ों और रखोंके साथ व्यापारियोंका एक हुंड आगे वह वहा है। व्यापारियोंके प्रधानमें वातवीत करके और वह जनकर कि वे व्यापारी राजा सुवाहके राज्य बेदिदेशमें जा रहे हैं, दमयन्ती उनके साथ हो गयी। उसके मनमें अपने पतिके दर्शनकी लात्मर कड़ती ही वा रही थी। कई दिनोतक चलनेके बाद वे व्यापारी एक भयंकर वनमें पहुँचे। वहाँ एक बड़ा ही सुन्दर सरोवर बा। लब्बी यात्रा करनेके कारण सब लोग वक गये थे। इसकिये उन लोगोंने वहीं पड़ाव डाल दिया। देव व्यापारियोंके प्रतिकृत्य वा। रातके समय जहूली हाथी व्यापारियोंके हाक्योंवर दृट पड़े और उनकी भगदहमें सब-



के-सब व्यापारी नष्ट-भ्रष्ट हो गये। कोलाइल सुनकर दमयनीको नींद दृटी। वह इस पहासंहारका दृश्य देखकर बावली-सी हो गयी। उसने कभी ऐसी घटना नहीं देखी थी। वह इरकर वहाँसे भाग निकली और जहाँ कुछ बचे हुए मनुष्य कड़े थे, वहाँ जा पहुँची। तदनकर दमयक्ती उन बेदपाठी और संयमी ब्राह्मणोंके साथ, जो उस महासंहारसे बच गये थे, कृतरवर आधा बच्च धारण किये चलने लगी और सार्यकाल-के समय चेदिनरेश राजा सुबाहुकी राजधानीमें जा पहुँची।

जिस समय दमयन्त्री राजधानीके राजपणपर चल रही थी, नागरिकोने यही समझा कि यह कोई बावली खी है। छोटे-छोटे बच्चे उसके पीछे लग गये। दमयन्ती राजमहरूके पास जा पहुँची । उस समय राजमाता राजमहत्त्रकी रिवड़कीमें बैठी हुई थीं। उन्होंने बचोसे चिरी दमयनीको देखकर बायसे कहा कि 'अरी ! देश तो, यह सी वड़ी दुशिया मालूम पड़ती है। अपने लिये कोई आक्षय हुँव रही है। बच्चे इसे दु:सा दे रहे हैं। तू जा, इसे मेरे पास ले आ। यह सुन्दरी तो इतनी है, मानो मेरे महरूको भी दबका देगी।' बायने अफ़ायालन किया।



दमयनी राजमहरूमें आ गयी। राजमाताने दमयनीका सुन्दर प्राप्तिर देखकर पूछा—'देखनेमें तो तुम हुक्तिया बान पहली हो, तो भी तुष्हारा घरीर इतना केजरबी कैसे है ? बताओ, तुम

कौन हो, किसकी पत्नी हो, असहाय अवस्वामें भी किसीसे इरती क्यों नहीं हो ?' दमयन्तीने कहा—'मैं एक पत्तिज्ञता नार्र है। ये हैं तो कुलीन परंतु दासीका काम करती हैं। अन्त:पुरमें रह खुकी हूँ। में कहीं भी रह बाती हूँ। फल-मूल हाकर दिन बिता देती हूँ। मेरे पतिदेव बहुत गुणी हैं और मुहारे प्रेम भी बहुत करते हैं। मेरे अधान्यकी बात है कि वे किना मेरे किसी अपरायके ही रातके समय मुत्रो सोती छोड़कर न जाने कहाँ चले गये। ये रात-दिन अपने आजपतिको बूंबती और उनके वियोगमें जलती रहती हूँ। इतना कहते-कहते दमयनीकी औसोमें आँसू उमइ आये, वह रेने लगी । दमयनीके दुःसचरे बिलापसे राजमाताका जी भर आया। वे कड़ने रुगी—'कल्याणी ! मेरा तुमपर स्थामाधिक ही प्रेम हो रहा है। तुम मेरे पास रहों, मैं तुन्हारे पतिको हुँडनेका प्रकथ कर्मगी। का वे आवे, तब तुम उनसे यही चिलना।' दमयन्तीने कहा—'माताजी ! मैं एक दार्तपर आपके घर छ सकती 🕻। मैं कभी जूहा न लाऊँगी, किसीके पैर नहीं खेडीनों और पर-पुरुषक साथ किसी प्रकार भी बालबीत नहीं कर्मनी। यदि कोई पुरत्र सुइस्से दुशेश करें से को दब्ह देना होगा। बार-बार होसा करनेपर उसे प्राणान इच्छ भी देना होगा । मैं अपने पतिको हुँडनेके लिये ब्राह्मणीसे बातचीर करती रहेंगी । आप यदि मेरी यह प्रार्त स्वीकार करें तब तो मैं रह सकती हैं, अन्यवा नहीं ।' राजपाता दमसत्तीके निवयोंको सुनकर बहुन प्रसन्न हुई और उन्होंने कहा कि ऐसा ही होगा । तदनचर उन्होंने अपनी पुत्री सुनन्दाको बुलाया और कहा कि 'बेटी । देखों, इस दासीको देवी समझना। यह अवस्थामें तुन्हारे बराबाकी है, इसलिये इसे सलीके समान राजपहलमें रख्ते और प्रसन्नताके साथ इससे मनोरखन करती खो ।' सुनन्दा प्रसन्नवाके साथ दमप्रतीको अपने पहलमें ले नवी । दमयन्त्री अपने इच्छानुसार नियमोका पालन करती हु मालमें रहने लगी।

### नलका रूप बदलना, ऋतुपर्णके यहाँ सारिध होना, भीमकके द्वारा नल-दमयन्तीकी खोज और दमयन्तीका मिलना

दमयन्त्रीको सोती छोड़कर आगे बढ़े, उस समय कनपे आवाज आयी—'राजा नल ! श्रीप्र दोड़ो ! मुझे बचाओ !'

्यादक्षजीने करा—युधिहिर ! जिस समय राजा नत | है। उसने हाव केंद्रकर नलसे कहा—'राजन् । मैं कर्काटक नामका सर्प है। मैंने तेजस्वी ऋषि नारदको धोसा दिया था। द्मवाधि लग रही थी। नरु कुछ ठिठक गये, उनके कानोमें | उन्होंने शाप दे दिया कि जबतक राजा नरु तुन्हें न बठावें, तबतक यही पड़ा रह । उनके उठानेपर तू ज्ञापसे कूट जायगा । नलने कहा—'हरो मत।' वे दौड़कर दावानलमें युस गर्वे उनके शापके कारण मैं यहाँसे एक पग भी हट-बड़ नहीं और देखा कि नागराज ककोंटक कुण्डली बॉधकर पड़ा हुआ | सकता । तुम शापसे मेरी रक्षा करो । मैं तुम्हें हितकी बात सताउँगा और तुन्हारा फिन बन वाडेगा । मेरे पारसे डरो पता ।
मैं अभी हराका हो जाता हूँ ।' वह अँगूठके बराबर हो गया ।
नल उसे उठाकर दावानलमें बाहर से आपे । कर्कोटकने
कहा—'रावन् ! तुम अभी मुझे पृथ्वीपर न डालो । कुछ
पगोतक गिनती करते हुए चलो ।' राजा नलने ज्यों ही
पृथ्वीपर दसलों पग डाला और कहा 'दश', त्यों ही कर्कोटक
नागने उन्हें डैस लिया । उसका निषम वा कि जब कोई 'दश'
अर्थात् 'इसो' कहता तभी वह इसता, अन्यवा नहीं ।
कर्कोटक अपने क्यमें हो गलका पहला कम बदल गया और
कर्कोटक अपने क्यमें हो गला । आख्येषकित नलसे उसने
कहा—'रावन् । तुम्हें कोई पहचान न सके, इसरिय्में मैंने
तुन्हारा सम बदल दिया है, कर्कियुगने तुम्हें बहुत दु-स



दिया है, अब मेरे विषसे वह तुन्हारे क्षरीरमें बकूत दुःली रहेगा। तुमने मेरी रहा की है। अब तुन्हें विसक पञ्च-प्रशी-पत्तु और ब्रह्मकेताओंसे भी कोई भय नहीं रहेगा। अब तुम्पर किसी भी विषका प्रभाव नहीं होगा और युद्धमें सर्वदा तुन्हारी जीत होगी। अब तुम अपना नाम बायुक रस त्ये और दूल-कुक्तल राजा जन्तुपर्णकी नगरी अयोध्यामें जाओ। तुम उन्हें घोड़ोकी विद्या बतलाना और वे तुन्हें जूएका रहस्य बतला देंगे तथा तुन्हारे पित्र भी बन जायेंगे। बूएका रहस्य बान लेनेपर तुन्हारी पत्नी, पुत्री, पुत्र, राज्य सब कुछ मिल जायगा। जब तुम अपने पहले स्थाको धारण करना चाहो, तब मेरा स्थरण

करना और मेरे दिये हुए वस धारण कर लेना ।' यह कहकर कर्कोटकने दो दिव्य बच्च दिये और वहीं अन्तर्धान हो गया ।

राजा नल वहाँसे चलका दसवें दिन राजा महतुपर्णकी राजधानी आवोध्यामें पहुँच गये। उन्होंने वहाँ राजदरकारमें निकेदन किया कि 'मेरा नाम बाहुक है। मैं घोड़ोंको हाँकने तबा उन्हें तरह-तरहको चाले सिखानेका काम करता है। घोड़ोंको विद्याने मेरे-जैसा नियुण इस समय पृथ्वीपर और



कोई नहीं है। अर्थसम्बन्धी तथा अन्वान्य गम्भीर समस्याओं पर ये अच्छी सम्मित देता है और रसोई बनानेमें भी बहुत ही बहुर हैं, एवं हसाकोडालके सभी काम तथा और दूसरे भी काठन कामोंको ये करनेको खेष्टा करूँगा। आप मेरी आर्थिका निक्कित करके मुझे रस लीकिये। अनुपार्थने कहा— काकुक । तुम मले आये। तुमारे जिम्मे ये सभी काम रहेंगे। परंतु में इरीप्रगामी सवारीको विशेष पसंद करता हैं, इसलिये तुम ऐसा ज्योग करों कि मेरे पोझोंकी चाल तेज हो जाय। ये तुन्हें अष्टचालाका अध्यक्ष बनाता हैं। तुमों इर महीने सोनेकी दस हजार मुझे मिला करेंगी। इसके अतिरिक्त वाल्येंच (नलका पुराना सार्यक्ष) और जीवल हमेशा तुन्हारे पास इमस्कित रहेंगे। तुम आनन्दसे मेरे दरबारमें रहे। राजा ऋतुपासे सरकार पाकर राजा नल बाहुकके रूपमें वाल्येंच और जीवलके साथ अयोध्यामें रहने लगे। राजा नल प्रतिदिन राजको दमक्नीका स्वरंग करके कहा करते कि 'हाप-हाप, तपरिवनी दमयन्ती भूख-प्याससे घवराकर बको-मोदी उस भूखेंका स्मरण करती होगी और न जाने कहाँ सोती होगी? भला, वह अपने जीवन-निर्वाहके लिये किसके पास जाती होगी?' इसी प्रकार वे अनेकों बातें स्वेचने और इस प्रकार ऋतुपर्णके पास रहते कि उन्हें कोई पहचान न सके।

जब विदर्भनरेडा भीमकको यह समाचार मिला कि मेरे दामाद नल राज्यच्युत होकर पेरी पुत्रीके साथ वनमें जले गये हैं, तथ उन्होंने ब्राह्मणोंको खुलवाया और उन्हें बहुन-सा धन देकर कहा कि आपलोग पृच्चीपर सर्वत्र जा-जाकर नल-दमयन्त्रीका पता लगाइये और उन्हें हुँड लाइये। जो ब्राह्मण यह काम पूरा बार लेगा, उसे एक सहस्र गौएँ और बागीर दी जायेगी। यदि आपलोग उन्हें ला न सके, केवल पता ही लगा लावें सो भी दल हजार गौएँ दी जायेगी। ब्राह्मणलोग बड़ी प्रसन्तासे नल-दमयन्त्रीका पता लगानेके रिस्में निकल पदे।

सुरेव नामक ब्राह्मण नल-दमयनीका पता लगानेके लिये बेदिनरेदाकी राजधानीमें गया। उसने एक दिन राजधहरूमें दमयनीको देख लिया। उस समय राजाके महरूमें पुण्याहणावन हो रहा वा और दमयनी-सुरुद्ध एक साव बैठकर ही यह मङ्गलकृत्य देख रही वीं। सुरेव ब्राह्मणने दमयनीको देखकर सोचा कि वास्तवमें यहां घोमक-निद्नी है। मैंने इसका जैसा कम पहले देखा था, वैसा हो अब भी देख रहा हैं। वहा अच्छा हुआ, इसे देख लेजेसे मेरी यात्रा



सकल हो गयी। सुदेव दमयन्त्रीके पास गया और बोला— 'किदर्भनिदनी! में तुन्हारे पाईका मित्र सुदेव ब्राह्मण हूँ। राजा धीमककी आज्ञासे तुन्हें दूँढनेके लिये पहाँ आया हूँ। तुन्हारे माता-पिता और पाई सानन्द हैं। तुन्हारे दोनों बसे भी किदर्भ देशमें सन्दुक्त हैं। तुन्हारे विकोहसे सभी कुटुन्बी प्राणहीन-से हो रहे हैं और तुन्हें दूँढनेके लिये सैकड़ों ब्राह्मण पृच्चीपर पूप रहे हैं।' दमयन्त्रीने ब्राह्मणको पहचान लिया। वह क्रम-क्रमसे सबका कुशल-मङ्गल पृक्षने लगी और पृक्षते-पृक्षते ही ये पड़ी। सुनन्दा दमयन्त्रीको बात करते रोते देखकर प्रवश गयी और जसने अपनी माताके पास जाकर सब हाल बढ़ा। राजमाता तुरंत अन्त:पुरसे बाहर निवल आयी और ब्राह्मणके पास बाकर पृक्षने लगी कि 'महाराज! वह किसकी पत्नी है, किसकी पुत्री है, अपने घरवालोंसे कैसे



बिहुड़ गयी है ? तुमने इसे पहचाना कैसे ?' सुदेवने नल-दमपनीका पूरा वरित्र सुनाया और कहा कि जैसे राख़में दबी हुई आय गर्मीसे जान ली जाती है, वैसे ही इस देवीके सुन्दर सप और ललकटसे मैंने इसे पहचान लिया है। सुनन्दाने अपने हाखोसे दमपनीका ललकट थे विधा, जिससे उसकी भीड़ोंके बीचका लाल चिहु बन्द्रमाके समान प्रकट हो गया। ललाटका वह तिल देखकर सुनन्दा और राजमाता दोनों ही रो पड़ी। उन्होंने दो चड़ीतक दमचनीको अपनी छातीसे सटाये रखा। राजमाताने कहा—'दमयनी! मैंने इस तिलसे पहचान लिया कि तुम येरी बहिनकी पुत्री हो। तुन्हारी माता मेरी सभी बहिन है। हम दोनो दशाण देशके राजा सुदामाकी पुत्री हैं। तुन्हारा जन्म मेरे पिताके घर ही हुआ था, उस समय मैंने तुन्हें देखा था। जैसे तुन्हारे पिताका घर तुन्हारा है, बैसे ही यह घर भी तुन्हारा ही है। यह सन्यति जैसे मेरी है, वैसे ही तुन्हारी भी।' दमयन्ती बहुत प्रसन्न हुई। उसने अपनी मौसीको प्रणाम करके कहा—'माँ! तुमने मुझे पहचाना नहीं तो क्या हुआ ? मैं रही हूँ यहाँ लड़कीको ही तरह। तुमने मेरी अभिलावाएँ पूर्ण की है तथा मेरी रहा की है। इसमें मुझे सेरीह नहीं है कि मैं अब यहाँ और भी सुखसे गहुँगी। परंतु मैं बहुत दिनोंसे पूम रही हैं। मेरे छोटे-छोटे हो कड़े पिताजीके घर हैं। वे अपने पिताके विद्योगसे दुःसी रहते होंगे। न जाने ठनकी क्या दशा होगी। आप यदि मेरा हित करना चहती हैं तो मुझे विदर्भ देशमें भेककर मेरी इच्छा पूर्ण कीजिये।' राजपाता चहुत प्रसन्न हुई। उन्होंने अपने पुत्रसे कहकर पातकी मैगवापी। घोजन, वस और बहुत-सी वस्तुएँ देकर एक बड़ी सेनाके संरक्षणमें दमयन्तीको विदा कर दिया। विदर्भ देशमें दमयन्तीका बड़ा सत्कार हुआ। दमयन्ती अपने भाई, बड़े, माता-पिता और सक्षियोसे मिली। उसने देवता और ब्राह्मणोंकी पूजा की। राजा भीमकको अपनी पुत्रीके पिता जानसे बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने सुदेव नामक ब्राह्मणको एक हजार गाँगें, गाँव तथा धन देकर सेतृष्ट किया।

### नलकी खोज, ऋतुपर्णकी विदर्भ-यात्रा, कलियुगका उतरना

मृहदसनी कहते हैं-युधिष्ठिर ! अपने पिताके घर ! दिन विभाग करके द्रपयन्तीने अपनी याताचे कहा वि 'माताजी ! मैं आपसे सत्य कहारी हैं। वदि आप मुझे जीवित रसना बाहती है तो घेरे पतिदेवको हुँहवानेका उद्योग कोजिये।' रानीने बहुत दुःशित श्लेकर अपने पति राजा भीमकसे कहा कि 'स्वामी । दमयनी अपने पतिके लिवे बहुत ब्याकुल है। उसने संक्रांश छोड़कर युवारों कहा है कि उन्हें बुंबवानेका उद्योग करना चाहिये।' राजाने अपने आजित ब्राह्मणोंको बुलवाया और नलको बूँड़नेके लिये उन्हें नियुक्त कर दिया। ब्राह्मणोने दमयन्तीके पास जाकर कहा कि 'अब हम राजा नलका पता लगानेके लिये जा रहे हैं।' दमयनीने व्रक्रणोसे कहा कि—''आपल्पेग जिस राज्यमें जार्य, वहाँ मनुष्योंकी भीड़में यह बात कहें—'मेरे व्यारे छलिया, तुम मेरी साड़ीमेंसे आधी फाइकर तथा पुछ दासीको बनमें सोती छोड़कर कहाँ चले गये ? तुम्हारी यह दासी अब भी उसी अवस्थामें आधी साड़ी पहने तुन्हारे आनेकी बाट जोड़ रही है और तुमारे विधोगके दुःससे दुःशी हो रही है।' उनके सामने मेरी दशाका वर्णन कीजियेगा और ऐसी बात कवियेगा, जिससे वे प्रसन्न हों और मुझपर कृपा करें । मेरी बात कड़नेपर यदि आपलोगोको कोई उत्तर दे तो वह कौन है, कहाँ रहता है—इन बातोंका पता लगा लीजियेगा और उसका उत्तर याद रतकर मुझे सुनाइयेगा । इस बातका भी ध्यान रक्तियेगा कि आयलोग यह बात मेरी आज़ासे कह खे हैं, यह उसे मालूम न होने पाये।" ब्राह्मणगण दमयन्त्रीके निर्देशानुसार राजा नलको ईंडनेके लिये निकल पड़े।

बहुत दिनोतक दुँडने-सोजनेके बाद पणांद नामक



ब्राह्मणने महत्वमें आकर दमयत्त्रीसे कहा—"रावकुमारी ! मैं आपके निर्देशानुसार निषधनरेश नलका पता लगाता हुआ अधोध्या जा पहुँचा। वहाँ मैंने राजा ऋतुपर्णके पास जाकर मरी समामें तुन्हारी बात कुहरायी। परंतु वहाँ किसीने कुछ उत्तर नहीं दिया। जब मैं चलने लगा, तब उसके बाहुक नामक सारमिने मुझे एकान्तमें बुलाकर कुछ कहा। देखि ! बह सारमि राजा ऋतुपर्णके घोड़ोंको शिक्षा देता है, स्वादिष्ठ मोडन बनाता है; पांतु उसके हाथ छोटे और शरीर कुरूप है। उसने लम्बी साँस लेकर रोते हुए कहा कि 'कुलीन क्रियां घोर कष्ट पानेपर भी अपने शीलकी रहा करती है और अपने सतौत्वके बलपर स्वर्ग जीत लेती है। कभी उनका पति उन्हें त्याग भी दे तो वे कोध नहीं करती, अपने सदाचारकों रहा करती है। त्यागनेवाला पुरुष विपत्तिमें पहनेके करण दुःसी और असेत हो रहा था, इसलिये उसपर क्रोध करना दांचत नहीं है। माना कि पतिने अपनी पत्नोका घोष्य सत्कार नहीं किया, परंतु यह उस समय राज्यक्त्यनीसे खुत, श्रूपातुर, दुःसी और दुर्देशायल था। ऐसी अवस्थामें उसपर क्रोध करना उचित नहीं है। तब वह अपनी प्राणस्काके लिये जीविका चाह रहा था, तब पक्षी उसके क्रब्ब लेकर उड़ नये। उसके हदयकी पीड़ा असहा थी।' राजकुमारी! बाहुककी यह बात सुनकर मैं तुले सुनानेक लिये आया है। तुम बेसा उनित समझी, करो। बारों तो महाराजसे भी बह दो।"

ब्राह्मपाकी बात सुनकर दमयनीको अस्तिमे औसु घर आये । उसने अपनी माँसे एकान्तमें कहा—'माताजी ! आप यह बात पिताजीसे न करें । मैं सुदेव ब्राह्मणको इस कायमें निमुक्त करती हूँ। जैसे सुदेवने मुझे शुभ मुहूर्तमें यहाँ पहुँचाया या, वैसे ही वह शुभ शकुन देलकर अयोध्या बाय और मेरे पतिदेवको सानेकी युक्ति करे। इसके बाद दमयनीने पर्णादका सत्कार करके उसे किए किया और सुदेवको बुहाया । दमयत्तीने सुदेवसे कहा—'ब्राह्मप्यदेवता । आप क्षीप्र-से-इति। अयोध्या नगरीये जाकर राजा ब्रह्मुपर्शसे यह बात कहिये कि भीमक-पुत्री द्ययन्ती किरसे स्वयंवरमें स्वेच्यानुसार पति- वरण करना चळती है। बहे-बहे राजा और राजकुमार जा रहे हैं। स्वयंत्ररकी तिथि करु ही है। इसकिये परि आप पहुँच सकें तो वहाँ काइचे। तलके जीने अधवा मरनेका किसीको पता नहीं है, इसलिये वह कल सूर्योदयके समय दूसरा पति वरण करेगी।' दमयनीकी वात सुनकर सुदेव अयोध्या गये और उन्होंने राजा ब्रह्मुयर्शसे सब बाते कह दी।

राजा ऋतुपर्याने सुदेव झाझ्याकी बात सुनकर बाहुकको बुत्तरपा और पयुर वाणीसे समझाकर कहा कि 'बाहुक ! कल दमयन्तीका खयंवर है। मैं एक ही दिनमें किदमें देशमें पहुँचना बाहता हूँ। परंतु बदि तुम इतना जादी वहाँ पहुँच जाना सम्भव समझो, तभी मैं वहाँ बाऊँगा।' ऋतुपर्याकी बात सुनकर नलका कलेजा फटने लगा। क्टोंने अपने मनमें



लेखा कि 'दमपनीने दुःलसे अधेत होकर ही ऐसा कहा होगा। सम्मव है, यह ऐसा करना जाहती हो। परंतु नहीं-नहीं, अपने मेरी प्राप्तिके तिन्में ही यह युक्ति की होगी। वह परितता, तप्तिकरी और दीन है। मैंने दुर्विद्धाया उसे त्याम कर बड़ी हुन्ला की। अपराध मेरा ही है। वह कभी ऐसा नहीं कर सकती। अस्तु, सत्य क्या है, असत्य क्या है—यह जात तो व्या जानेपर ही मालूम होगी। परंतु ब्यून्यर्णकी इच्छा पूरी करनेमें मेरा भी स्वार्थ है। बाहुकने हाथ बोड़कर कहा कि 'में आपके कवनानुसार काम करनेकी प्रतिहा करता हूं।' बाहुक अक्टवालामें जाकर क्षेष्ठ घोड़ोंकी परीक्षा करने लगे। सत्तने अच्छी वातिके कार एडिप्रगामी घोड़े रखमें जोत तिये। राजा बहुन्यर्ण रक्यर सवार हो ग्ये।

जैसे आकाराचारी पक्षी आकारामें उड़ते हैं, वैसे ही बाहुकका रव बोड़े ही समयमें नदी, पर्वत और वनोंको लोंको लगा। एक स्वानपर राजा उत्तुपर्णका दुपट्टा नीचे गिर गया। उन्होंने बाहुकसे कहा—'रब रोको, मैं वार्व्ययसे उसे उठवा मैंगाऊँ।' नलने कहा—'आपका वस्त्र गिरा तो अभी है, परंतु अब हम वहाँसे एक योजन आगे निकल आये हैं। अब बह नहीं उठाया जा सकता।' जिस समय यह बात हो रही बी, उस समय वह रब एक बनमें चल रहा था। स्रतुपर्णने कहा—'बाहुक ! तुम मेरी गणित-विद्याको चतुराई देखो । सामनेके वृक्षमें जितने पत्ते और फल दीख रहे हैं,



उनकी अपेक्षा भूमियर गिरे हुए फल और पते एक सौ एक मुने अधिक है। इस वृक्षकी दोनों जालाओं और टहनियोपर पाँच करोड़ पत्ते हैं और दो हजार पंचानने फल है। तुन्हारी इच्छा हो तो गिन रहे ।' बाहुकर्न रथ सदद कर दिया और कहा कि 'मैं इस बहेड़ेके वृक्षको काटकर इनके फलों और प्लोको ठीक-ठीक गिनकर निश्चय करूँगा ।' बाहुकने वैसा ही किया। फल और पत्ते ठीक उतने ही हुए, जितने राजाने बत्तराये थे। नल आश्चर्यवक्ति हो गये। बाहुकने कहा-'आपकी विद्या अद्भुत है। आप अपनी विद्या बतला दीजिये।' ब्रह्मपूर्णने कहा-'गणित-विद्याकी हो तरह में पासोंकी वद्यीकरण-विद्यामें भी ऐसा ही निपुण हैं।' बाकुकने कहा कि 'आप मुझे यह किया सिला दें तो मैं आपको घोड़ोंकी भी विद्या सिमा दूँ।' प्रह्युपर्णको विदर्भ देश पहुँचनेकी बहुत जल्दी थी और अश्वविद्या सीमानेका सोम भी था, इसलिये उन्होंने राजा नलको पासोंकी विद्या सिखा दी और कह दिया कि 'अश्वविद्या तुम मुझे पीछे सिन्हा देना । मैंने उसे तुम्हारे पास बरोहर छोड़ दिया।'

जिस समय राजा नाउने पासोंको विद्या सीखी, उसी समय कांलपुण ककांटक नागके तीखे विषको उगलता हुआ नलके इस्तिसे बाइर निकल गया। कांलपुगके बाइर निकलनेपर नलको बड़ा कोच आवा और उन्होंने उसे शाप देना चाहा। कांलपुण दोनों हम्ब जोड़कर धयसे कांपता हुआ वहने लगा—'आप क्रांच शाना कोंजिये, मैं आपको यससी बनाईना। आपने जिस समय दमयनीका त्याण किया था, उसी समय उसने मुझे शाप दे दिया था। मैं बाई दुःलके साथ कर्वाह्म नागके विषसे जलता हुआ आपके शरीरमें रहता था। मैं आपकी शरणमें हुं, मेरी प्रार्थना सुने और मुझे शाप न दें। जो आपके पवित्र वरित्रका गान करेंगे, उन्हें मेरा भय नहीं होगा।' राजा नलने क्रोच शाना किया। कलियुग भयभीत होकर बहेड़के यहमें पुस गया। यह संवाद कलियुग और नलके अतिरिक्त और किसीको मालूम नहीं हुआ। यह वृक्ष टूँठ-सा हो गया।

इस प्रकार कलियुगने राजा नलका पीढ़र छोड़ दिया, परंतु अभी डनका रूप नहीं बदला था। उन्होंने अपने रथको जोरधे हाँका और सार्थकारू होते-न-होते से कित्रूप्य देशमें जा पहेंचे। राजा भौपकके पास समाबार भेजा गया। उन्होंने ऋतुपर्णको अपने वहाँ कुला रिध्या । ऋतुपर्णके रककी झंकारसे दिशाएँ गूँज डठीं । कुण्डिननगरमें राजा नलके वे घोड़े भी रहते थे, जो उनके बढ़ोको लेकर आये थे। रचकी परपराइटसे उन्होंने राजा नलको पहचान लिया और वे पूर्ववत् प्रसन्न हो गये। दमयसीको भी वह आवान वैसी ही नान पड़ी। दमयसी बढ़ने लगी कि 'इस रचकी घरधराहट मेरे चित्तमें उल्लास पैदा करती है, अवस्य ही इसको हॉकनेवाले मेरे पतिदेव हैं। यदि आज वे मेरे पास नहीं आयेंगे तो में बचकती आगमें कृद पहुँगी। मैंने कभी हैसी-खेलमें भी उनसे झुठ बात कही हो, उनका कोई अपकार किया हो, प्रतिज्ञा करके तोढ़ दी हो, ऐसी याद नहीं आती। वे शक्तिशाली, क्षमावान, वीर, दाता और एकपानीवरी है। उनके वियोगसे मेरी छाती फट रही है। दमयन्त्री महलको छतपर खढकर रधका आना और उसपरसे रबी-सारविका उतरना देखने लगी।

# दमयन्त्रीके द्वारा राजा नलकी परीक्षा, पहचान, मिलन, राज्यप्राप्ति और कथाका उपसंहार

बादधर्म कहते हैं-वृधिष्ठिर ! जिद्दर्भनरेश भीमकने अयोध्याधिपति ऋतुपर्णका लुख स्वागत-सत्कार किया। प्रातुपर्णको अच्छे स्थानमें ठहरा दिया नया। उन्हें कुण्डिनपुरमें सर्ववरका कोई विद्व नहीं दिखायी पड़ा। भीमकको इस बातका बितकुल पता नहीं वा कि राजा ब्रात्यर्ण मेरी पुत्रीके स्वयंवरका निमन्त्रण पाकर यहाँ आये हैं। उन्होंने कुशल-पङ्गलके बाद पूछा कि 'आप यहाँ किस अदेश्यमे प्रधारे हैं ?' ऋतुपणी स्वयंवरकी कोई तैयारी न देसकर निमन्त्रणको बात दवा दी और बहा-'मैं तो केवल आपको प्रणाम करनेके लिये हो बला आया 📳 पीयक सोचने लगे कि 'सौ योजनसे भी अधिक दूर कोई प्रणाय कानेके लिये नहीं आ सकता । अल्. आगे चलका यह बात खुल ही जायेगी।' भीमकने बड़े सत्कारके साथ आध्य करके ऋतुपर्णको अपने यहाँ रस शिया। बाह्क भी वार्ष्णवर्क साथ अस्त्रशालाचे ठहरकर चोडोको सेवाचे संख्य हो गया।

दमयनी आकुल होकर सोचने लगी कि 'रचकी धानि तो मेरे पतिदेशके रशके ही समान जान पड़ती थी, परंतु उनके कहीं दर्शन नहीं हो रहे हैं। हो-न-हो वाच्लेंपने उनसे रवविद्या सील ली होगी, इसी कारण रच उनका यालून पहला वा। सम्बद्ध है, ऋतुपर्णको भी यह किहा मालूम हो । उसने अपनी रासीको कुलाकर कहा कि 'केश्वानी । तू जा । इस बातका पता लगा कि वह कुरूप पुरुष कोन है। सम्मव है, यही हमारे पतिदेव हों। मैंने ब्राह्मणोंके द्वारा जो सन्देश मेजा वा, वही वसे बतलाना और उसका उत्तर सुनकर पुड़ासे कडूना।' केशिनीने जाकर बाह्यकसे बाते की। बाह्यकने राजाके आनेका कारण बताया और संक्षेपमें वार्णीय तथा अपनी अञ्चलिद्या एवं भोजन बनानेकी चतुरताका परिचय दिया। केशिनीने पूछा—'बाहक ! राजा नल कहाँ हैं ? क्या तुम जानते हो ? अथवा तुन्हारा साथी वान्नीय जानता है ?' बाहुकने कहा-'केशिनी ! वार्णीय राजा नलके वर्धको यहाँ छोड़कर चला गया था। उसे उनके सम्बन्धमें कुछ भी मालूम नहीं है। इस समय नलका रूप बदल गवा है। वे क्रिपकर रहते हैं। उन्हें या तो सब्दे वे ही पहचान सकते हैं या उनकी पन्नी दमयन्त्री । क्योंकि वे अपने गुप्त चिद्वोंको दूसरोंके सामने प्रकट करना नहीं चाहते। केविनी ! राजा नल विपत्तिमें पढ़ गये थे। इसीसे उन्होंने अपनी पानीका त्याग किया। दमयनीको अपने पतिपर कोध नहीं करना चाहिये। दिस समय वे भोजनकी चिन्तामें थे, पक्षी उनके बता लेकर उड़



गये। उनका इत्य पीक्स जनतित था। यह तीक है कि उन्होंने अपनी पत्नीके साथ उकित व्यवहार नहीं किया। फिर भी दमयत्तीको उनकी दुरकावापर कियार करके क्रोभ नहीं फरना बाहिये।' यह कहते नतका इत्य किया हो गया। अस्तिमें ऑसू आ गये, वे रोने तगे। केशिनीने दमयत्तीके पास आकर बहाँको सब बातवीत और उनका रोना भी बतताया।

अब दमक्लीकी आशंका और भी दृढ़ होने लगी कि यही राजा नल हैं। उसने द्यसीसे कहा कि 'केशिनी! तुम फिर बाहुकके पास जाओ और उसके पास बिना फुछ बोले सदी रहें। उसकी बेहाओंचर ध्यान दें। वह आग माँगे तो मत देना। जल माँगे तो देर कर देना। उसका एक-एक चरित्र पुझे आकर बताओं।' केशिनी फिर बाहुकके पास गयी और वहाँ उसके देववाओं एवं मनुष्योंके समान बहुत-से चरित्र देखकर लीट आयी और दमयसीसे कहने लगी—'राजकुमारी! बाहुकने तो जल, धल और अंत्रिपर सब तरहसे किनय प्राप्त कर ली है। मैंने आकरक ऐसा पुरुष न कहीं देखा है और न सूना ही है। यदि कहीं नीचा हार आ जाता है तो वह खुकता नहीं, उसे देखकर हार ही कैंचा हो जाता है। वह बिना झुके ही चला जाता है। छोटे-से-छोटा छेद भी उसके लिये गुफा बन जाता है। वहाँ जरुके लिये जो यहे रसे थे, वे उसकी दृष्टि पहले ही बलसे भर गये। उसने पुस्तका पूला लेकर सूर्यकी और किया और वह जलने रूपां। इसके अतिरिक्त वह
अधिका स्पर्श करके भी जलता नहीं है। पानी उसके
इक्षानुसार बहुता है। वह जब अपने हायसे फुलोको मसलने
लगता है, तब वे कुम्हाताने नहीं और प्रफुलिकत तबा सुगायित
दीमतो है। इन अद्भुत लक्षणोंको देसकर मैं तो भीक्षणी-सी
रह गयी और बड़ी सीधतासे तुन्हारे पास बली आयी।'
दमयन्ती बाहुकके कर्म और बेष्टाओंको सुनकर निश्चितकपसे
जान गयी कि ये अवद्य्य हो मेरे पतिदेव हैं। उसने केरिनीके
साथ अपने दोनों बचोको नलके पास भेज दिया। बक्रूक
इन्द्रसेना और इन्द्रसेनको पड़्चानकर उनके पास आ गया
और दोनों बाहाकोंको जातीसे लगाकर गोदमें बैठा लिया।
बाहक अपनी संतानोंसे मिलकर यदारा गया और रोने लगा।



उसके मुखपर पिताके समान स्टेडके भाव प्रकट होने लगे।
तदनकर बाहुकने दोनों बच्चे केशिनीको दे दिये और
कहा—'ये बच्चे मेरे होनों बच्चोंके समान हो है, इसकिये में इन्हें
देखकर हो पड़ा। केशिनी! तुम बार-बार मेरे पास आती हो,
लोग न जाने क्या सोचने लगेगे। इसकिये वहाँ मेरे पास
वार-बार आना उत्तम नहीं है। तुम बाओ।' केशिनीने
दमयनीके पास आकर वहाँकी सारी बातें कहा दीं।

अब दमपन्तीने केशिनीको अपनी माताके पास भेगा और कहलाया कि 'माताओ ! मैंने राजा नल समझकर बार-बार बाहुककी परीक्षा करवायी है। अब मुझे केवल उसके रूपके

सम्बन्धमें ही संबेह रह गया है। अब में स्वयं उसकी परीक्षा करना चाहती है। इसलिये आप बाहकको मेरे महलमें आनेकी आज़ा दे दीजिये अथवा उसके पास ही जानेकी आज़ा दे दीजिये। आपको इच्छा हो तो यह बात पिताजीको बतला टीजिये अबदा यत कतलाइये।' रानीने अपने पति भीयकसे अनुमति ली और बाह्कको रनिवासमें बुलवानेकी आज्ञा दे दी। बाहुक बुला शिया गया। दमयनीके देखते ही नलका इदय एक साथ हो शोक और दु:ससे भर आया। वे ऑसुओंसे नहा गर्वे। बाहुककी आकुलता देखकर दमयत्ती भी डोकप्रश हो गयी। उस समय दमयत्ती गेरुआ वस पहने हुए थी। केशोकी जटा बेंध गयी थी, शरीर मलिन था। द्ययनीने कहा-'बाहुक । पाले एक धर्मत पुरुष अपनी पत्नीको कनमें स्तेती लोहकर चला गया था। क्या कहीं तुमने उसे देखा है 7 इस समय वह की धकी-पाँदी भी, नीदसे अचेत थी; ऐसी निश्पराथ ब्लीको पुत्रपदलोक निषधनरेत्राके क्रिया और काँन पुरुष निर्जन बनमें छोड़ सबला 🖣 ? मैंने जीवनभरमें जान-बुझकर उनका कोई भी अपराध नहीं किया है। किर भी वे मुझे कनमें सोती छोड़कर बले गये।' इतना कहते-कहते दमयनीके तेत्रीसे आँसुओंकी झड़ी लग गयी। दमचनोके विशाल, साँवले एवं रतनारे नेत्रोंसे आँसू टपकते देखकर नलसे रहा न गया। ये कहने लगे—'प्रिये ! मैंने जानबुप्रका न से राज्यका नाहा किया है और न सो सुन्हें ल्याया है। यह तो करियुगकी करतूत है। मैं जानता है कि जबसे तुम मुझसे बिछुड़ी हो तबसे रात-दिन मेरा ही स्मरण-चिन्तन करती रहती हो । कलियुग मेरे प्रशीरमें रहकर तुषारे शायके कारण जलता रहता था। मैंने उद्योग और तपावाके करूसे उसपर विजय पा ली है और अब हमारे दुःसका अन्त आ गया है। कलियुग अब मुझे छोड़का चसा गया है, में एकमात तुन्हारे लिये ही यहाँ आया है। यह तो बतलाओं कि तुम मेरे-जैसे प्रेमी और अनुकुल पतिको क्रोइकर जिस प्रकार दूसरे पतिसे विवाह करनेके लिये तैयार हुई हो, क्या कोई दूसरी की ऐसा का सकती है ? तुम्हारे स्वयंत्रका समाचार सुनकर ही तो राजा त्रसुपण बडी शोधकाके साथ यहाँ आये हैं।' दमयन्ती यह सुनकर भपके मारे बर-धर काँपने लगी।

टमप्तिने हाथ बोहकर कहा—आर्यपुत्र ! मुझपर दोष लगाना उचित नहीं है। आप जानते हैं कि मैंने अपने सामने प्रकट देवताओंको छोड़कर आपको करण किया है। मैंने आपको हैंडनेके लिये बहुत-से ब्राह्मणोंको भेजा था और वे मेरी कही बात दुहराते हुए बारों और पूम रहे थे। पर्णाद नामक ब्राह्मण अपोध्यापुरीमें आपके पास भी पहुँचा जा। इसने आपको मेरी बाते सुनावी वी और आपने उनका मधोबित उत्तर भी दिया था। वह समाजार सुनकर मैंने आपको बुलानेके लिये ही यह पुति की थी। मैं जानती हूँ कि आपके अतिरिक्त दूसरा कोई मनुष्य नहीं है, जो एक दिनमें मोड़ोके रखसे सी योजन महुँच जाय। मैं आपके काणोका स्पर्श करके ग्रथथपूर्णक सत्य-सत्य कहती हूँ कि मैंने कभी मनसे भी पर-पुहचका विन्तन नहीं किया है। यदि मैंने कभी मनसे भी पापकमं किया हो तो निरन्तर भूमियर विवारनेवाले तासुदेव, भगवान सूर्य और मनके देवता बन्द्रमा मेरे प्राणोका नाहा कर दें। ये तीनों देवता सकता भूमखालने विवारते हैं।



ये सबी बात बताला है और यदि मैं पापिनी होके तो मुझे त्याग है। उसी समय वायुने अन्तरिक्षमें स्थित होकर कहा— 'राजन्! मैं सत्य कहता हूं कि दमयन्तीने कोई पाप नहीं किया है। इसने तीन वर्षतक अपने उञ्चल झीलकतकी रहा की है। हमलोग इसके रक्षकक्रममें रहे हैं और इसकी पवित्रताके साक्षी है। इसने व्यवंदस्की मुखना तो तुन्हें हुँहनेके लिये ही दी थी। वास्तवमें दमयन्ती तुन्हारे खोग्य है और तुम दमयन्तीके योग्य हो। कोई इंका न करों और इसे स्वीकार करों।' जिस समय पवन देवता यह बात कह रहे थे, उस समय आकाइसे पुर्योकी वर्षा होने लगी, देवताओंकी दुन्हींमर्यों बचने लगीं। शीतल, मन्द, सुगन्य वायु बलने

लगी। ऐसा अद्भुत दृश्य देखकर राजा नतने अपना सन्देह छोड़ दिवा और नागराज कर्कोटकका दिया हुआ वस ओक्कर उसका स्मरण किया। उनका शरीर तुरंत पूर्ववत् हो गया। दमयन्त्री राजा नतको पहले क्यमें देखकर उनसे तियट गयी और रोने लगी। राजा नतने भी प्रेमके साथ दमयनीको गलेसे लगाया और दोनों बालकोको छातीसे तियटकर उनके साथ प्यारकी बात करने रुगे। सारी रात दमयन्त्रीके साथ बातकोत करनेमें हो बीत गयी।

अतः काल होनेपर नहा-थो, सुन्दर वस पहनकर दमयनी और राजा नत्द भीमकके पास गये और उनके बरणोमें प्रणाम किया। भीमकने बढ़े आनन्दसे उनका साकार किया और आश्वासन दिया। बात-की-बातमें यह समाबार सर्वत्र पहुँच गया, नगरके नर-नारी आनन्दमें मसकर उसाय मनाने लगे। वेक्ताओंकी पूजा हुई। जब राजा त्रहापर्णको यह बात मालूम हुई कि बाहुकके क्यमें तो राजा नतः ही थे, यहाँ आकर थे अपनी पार्शसे मिल गये, तब उन्हें बड़ा आनन्द हुआ और इन्होंने नतको अपने पास बुलवाकर क्षमा माँगी। राजा नतने



अनके व्यवहारोंकी जामता बताकर प्रशंसा की और अनका सतकार किया। साथ ही उन्हें अश्वविद्या भी सिस्ता दी। राजा ऋतुपर्ण किसी दूसरे सारविको लेकर अपने नगर चले गये।

छजा नल एक महोनेतक कुण्डिननगरमें ही रहे। तदनत्तर अपने बसुर पीनककी आज्ञा लेकर बोड़ेसे लोगोंको साथ ले निषय देशके लिये रवाना हुए। राजा भौमकने एक श्वेतवर्णका रथ, सोलह हाथी, पचास घोड़े और छ: सी पैट्ल राजा नलके साथ भेज दिये । अपने नगरमें प्रवेश करके राजा नल पुष्करसे मिले और बोले कि 'या तो तुम कपटभी जूएका खेल फिर मुझसे खेलो या धनुवपर होरी बढ़ाओ (' पुकरने हैंसकर कहा—'अच्छी बात है, तुन्हें दाबपर लगानेके लिये फिर धन मिल गया। आओ, अवकी बार तुन्हारे धन तका दमयन्तीको भी जीत लुँगा ।' राजा नलने बहा-'अरे माई ! जुआ क्षेल लो, बकते क्या हो ? हार जाओगे तो तुन्हारी क्या दशा होगी, जानते हो ?' बुआ होने लगा, राजा नलने पहले ही दार्वमें पुष्करके राज्य, रतोके चच्चार और उसके प्राणीको भी जीत लिया । उन्होंने पुष्करसे कहा कि 'यह सब राज्य मेरा हो गया। अब तुम दमयत्तीकी ओर औरत उठाकर भी नहीं देश सकते । तुम दमयनीके सेक्क हो । अरे मूह ! पहली बार भी तुमने मुझे नहीं जीता था । यह काम कलियुगका था, तुम्हें इस बातका पता नहीं है। मैं कल्डियुगके दोषको तुम्हारे शिर नहीं पढ़ना चाहता । तुम अपना जीवन सुक्तसे बिडाओ, मैं तुन्हें छोड़े देता हूँ। तुन्हारी सब वस्तुएँ और तुन्हारे राज्यका



धाम भी दे देता हूँ। तुमपर मेरा प्रेम पहलेके ही समान है। तुम मेरे भाई हो। मैं कभी तुमपर अपनी आँख टेड्री नहीं करूँगा। तुम सौ वर्षतक जीओ।' राजा नलने इस प्रकार करूकर पुक्तको वर्ष दिया और उसे अपने इदयसे लगाकर जानेकी आज़ा दी। पुक्तने हाथ जोड़कर राजा नलको प्रणाम किया और कहा— 'जयलमें आयको अख़य कोर्ति हो और आप दस हजार वर्षतक सुखसे जीवित रहें। आप मेरे अज़दाता और प्राणदाता है। 'पुक्तर बड़े सत्कार और सम्मानके साथ एक पहानेतक राजा नलके नगरमें ही रहा। तदनकर सेना, सेवक और कुटुन्कियोंके साथ अपने नगरमें बाता गया। राजा नल भी पुक्तरको पहुँचाकर अपनी राजधानीमें लौट आये। सभी नायरिक, साधारण प्रजा तथा मन्तिमण्डलके लोग राजा नलको पाकर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने रोमाजित शरीरसे हाथ जोड़कर राजा नलसे निकेदन किया— 'राजेन्द्र! आज इन्होंने देशा करते हैं, यैसे ही आपकी सेवा करनेके लिये हम सब आये हैं।

धर-धर आक्द धनाया जाने लगा । जारों ओर शान्ति फैल गयी । बहे-बहे कसव होने लगे । राजा नतने सेना भेजकर इमयसीको कुल्डाना । राजा भीमकने अपनी पुत्रीको बहुत-सी बलूएँ देकर ससुरात भेज दिया । दमयसी अपनी दोनों संजानोको लेकर महत्वमें आ गयी । राजा नता बहे आनन्दके साब समय बिताने लगे । राजा नतको रूपाति दूर-दूरतक फैल गयी । वे बर्मबुद्धिसे अजाका पारन करने लगे । उन्होंने बहे-बहें यह करके भगवानुकी आराधना की ।

कृत्वानां स्वातं हैं—युधिहिर। तुन् भी थोड़े ही दिनोंगे तुन्हारा राज्य और सगे-सम्बन्धी मिल जायेंगे। राजा नतने कुता लेलकर बड़ा भारी कुल मोल ले लिया था। उसे अकेले हो सब कुल घोणना पड़ा; परंतु तुन्हारे साथ तो माई है, होपदी है और बड़े-बड़े विद्यान् तथा सदाचारी झाड़ाण है। ऐसी दवापे होक करनेका तो कोई कारण ही नहीं है। संसारकी विवतियाँ सर्वद्या एक-सी नहीं रहतीं। यह विचार करके भी उनकी अभिवृद्धि और हुएससे चिन्ता नहीं करनी चाहिये। नागराज कर्कोटक, दमयन्ती, नल और बहुपर्णकी यह कथा कहने-सुननेसे कलियुगके पाणीका नाम होता है। और दु:ली मनुष्योको धैर्य मिलता है।

वैज्ञायनयो करते हैं—जनमेजय ! फिर महर्षि युहदसके प्रेसित करनेपर धर्मराज युधिष्ठिरको प्रार्थनासे ने ठनके पासोकी बसोकरण-विद्या और अधितव्य सिरक्साकर करन करनेके लिये वले गये। उनके जानेपर धर्मराज युधिष्ठिर ऋषि-मुनियोसे अर्जुनको तपस्याके सम्बन्धमें बातबीत करने लगे।

#### नारदजीद्वारा तीर्थयात्राकी महिमाका वर्णन

जनमेजयने पूरा—भगवन् ! मेरे परदादा अर्जुनके वियोगमें दोष पाण्यवीने काम्यक वनमें किस प्रकार अपने दिन विताये ?

वैद्राणायनजीने कहा—जनमेजय । जब अर्जुन तपत्वा कानेके बोदयसे चले गये, तब होव पाण्डवीने अर्जुनके वियोगमें बड़ी क्यासीके साथ अपने दिन विताये । ये दुःस और शोकमें इसे रहते थे । उन्हों दिनों परम तेजावी देवर्षि नास्त उनके निवासस्थानपर आये । धर्मराज युधिहिस्ने भाइयोसहित साई होकर शास्त्रोक्त रेतिसे उनको पूजा की । देवर्षि नास्त्रे कुशल-प्रम पुरुकर उन्हें आधासन दिया



और कहा—'युधिष्ठिर ! इस समय तुम क्या चाहते हो ? मैं
तुमारा कीन-सा काम कहा ?' वर्मराज युधिष्ठिरने उनके
साणोंमें प्रणाम करके बड़ी नप्रताके साथ कहा—'महाराज
सभी लोग आपकी पूजा करते हैं। जब आप हमपर प्रसन्न है
तो इमलोग ऐसा अनुभव कर रहे हैं कि आपको कृप्यसे हमारे
सारे काम सिद्ध हो गये। आप कृपा करके हमलोगोंको एक
बात जतलाइये। जो तीर्थोंका सेयन करता हुआ पृज्यिको
प्रदक्षिणा करता है, उसे क्या फल मिलता है?' नारदजीने
कहा—'राजन्! तुम सावधान होकर सुनो, एक बार तुन्हारे
पितामह भीष्म हरिद्वारमें ऋषि, देवता एवं पितरोकी नृतिके

लिये कोई अनुजान कर रहे थे। वहीं एक दिन पुलस्त्य मुनि आये। मीम्मने उनकी सेवा-पूजा करके वही प्रश्न किया, जो तुम नुझसे कर रहे हो। उसके उत्तरमें पुलस्त्य मुनिने जो कुछ कहा, वहीं मैं तुन्हें सुना खा है।

पुलस्त्वजी कहा-धीष ! तीवाँमें प्रायः बढ़े-बढ़े ऋषि-मूनि खते हैं। इन तीबाँकि सेवनसे जो फल प्राप्त होता है, वह मैं तुन्हें सुनाता है। जिसके हाथ दान लेने और बुरे कर्म करनेसे अपवित्र नहीं हैं, जिसके पैर निवनपूर्वक पृथ्वीपर पहते हैं अर्धात् जीव-जनुओंको अपने नीचे न दबाकर दूसरोंको सुक्त पहुँचानेक लिये चलते हैं, जिसका मन दूसरोंके अनिष्ट-जिन्तनसे बचा हुआ है, जिसकी विद्या मारण-मोहन-उदाटन आदिसे युक्त एवं विवादकनरी न हो, जिसकी तपाया अन्त:-काणको सुद्धि और जयस्कल्याणके लिये हो, जिसकी कृति और कीर्ति निष्कलंक हो, उसे तीर्थोंका यह फल, जिसका इतकोने कर्णन है, प्राप्त होता है। जो किसी प्रकारका दान नहीं लेखा, जो कुछ मिल जाय उसीमें संतुष्ट रहता है और साथ ही अहंकार भी नहीं करता, जो दम्प एवं कामनासे रहित है, थोड़ा काता और इन्द्रियोक्ष्ये बहाये रक्तता है, साथ ही समस्त पापोसे बचा भी रहता है, जो कभी किसीपर क्रोध नहीं करता, स्वपावसे ही सत्यका पारून करता है, दुवतासे अपने नियमीपे वंशप्र खता है और समस्त प्राणियोंके सुल-दुःलको अपने शरीरके सुल-टुन्डके समान ही समझता है, उसे शास्त्रोक्त तीर्थयत्रको प्राप्ति होती है। तीर्थयात्रके हारा निर्धन मनुष्य भी बढ़े-बढ़े बज़ोका फल प्राप्त कर सकता है।

मत्यैतोकमें भगवान्का पुष्कर तीर्थ बहुत ही प्रसिद्ध है।
पुष्करमें करोड़ी तीर्थ निवास करते हैं। आदित्य, कसु, रह,
साख्य, मतद्गण, गन्धर्य, अप्पराएँ सर्वदा वहाँ उपस्थित रहती
हैं। बड़े-बड़े देवता, देख और हहावियोंने तपस्था करके वहाँ
सिद्धि प्राप्त की है। को उद्धार पुरुष मनसे भी पुष्करका स्परण करता है, उसके पाप नष्ट हो जाते हैं और स्वर्गकी प्राप्ति होती
है। स्वर्थ ब्रह्माजी बड़े प्रेमसे पुष्करमें निवास करते हैं। इस तीर्बम जो स्नान करता है और देवता-पितरोको संतुष्ट करता है, उसे अखमेध प्रवसे भी दस गुना फल पिलता है। जो पुष्करारच्य तीर्बम एक ब्रह्मणको भी भोजन कराता है, उसे इस त्येक और परत्येकमें सुख मिलता है। प्रमुख स्वर्थ झाक, कर्त्यमुह, फल आदि बिस वस्तुसे अपना जीवन-निर्वाह करता है, उसी वस्तुके हारा ब्रह्मके साथ ब्राह्मणको भोजन कराते। किसीसे भी इंप्यां न करे। जो ब्राह्मण, क्षतिय, वैदय और शह परम पवित्र पुष्कर तीर्थमें स्नान करते हैं, उन्हें फिर



जना नहीं प्रहण करना पड़ता । कार्तिक मासपे पुष्कर तीर्थमें वास करनेसे अक्षय त्येकोकी प्राप्ति होती है । को सार्थ और प्रात:काल होनों हाथ जोड़कर पुष्कर क्षेत्रमें आये हुए तीर्बोका सारण करता है, उसे समस्त तीर्बोमें खान करनेका पुष्य प्राप्त होता है । की अथवा पुरुषने अपनी आयुध्यरमें को पाप किया हो, वह सब पुष्कर तीर्थमें खान करनेमाजसे नह हो जाता है । जैसे देवताओं में भगवान, विष्णु प्रधान है, वैसे ही तीर्बोमें पुष्करराज प्रधान हैं।

इसी प्रकार अन्यन्य तीवाँका थी वर्णन काते हुए पुलस्पवाँने कहा—राजन् ! तीवाँराज प्रधानको पहिमाका वर्णन सधी करते हैं। वहाँ अवश्य जाना वाहिये। उसमें ब्रह्मा आदि देवता, दिशाएँ, दिक्पाल, लोकपाल, साध्यप्तिर, सम्बद्धार आदि परमर्षि, अधिना आदि निर्मल ब्रह्मार्षि, नाग, सुपर्ण, सिद्ध, नदी, समुद्र, गन्धर्व और अप्सरा आदि सभी खते हैं। ब्रह्माके साख स्वयं विष्णुभगवान् भी वहाँ निवास करते हैं। प्रधाग केंत्रमें अधिके तीन कुण्ड हैं। उनके बीकोबीकसे श्रीपहाजी प्रवाहित होती हैं। तीर्थदिशरोमणि सूर्यपुत्री प्रमुनाजी भी आती हैं। वहीं लोकपायनी यमुनाजीका गङ्गाजीके साथ सङ्गम हुआ है। गङ्गा और पमुनाके मध्यभागको पृथ्वीको जाँच समझना वाहिये। प्रधाग पृथ्वीका जननेदित्य है। प्रधाग, प्रतिहान (झूसी), कम्यल एवं अश्वतर नाग, भोगवती तीर्थ—ये प्रजा-पतिकी नेदी हैं। इनमें केंद्र और यह पूर्तिमान् होकर रहते हैं। बहे-बहे तपत्वी ऋषि प्रजापतिकी उपासना एवं चक्रवर्ती राजा प्लोके हुए। देवताओंका पजन करते हैं। इसीसे यह त्थान परम पवित्र है। ऋषित्येग कहते हैं कि प्रयाग समस्त तीबाँसे ब्रेष्ठ है। प्रयागको याजासे, प्रयागके नाम-संकीर्तनसे और प्रचानकी मिड्डीके स्पर्दासे मनुष्यके सारे पाप छूट जाते हैं। जो विश्वविश्वात गड्डा-यमुनाके सङ्घममें स्नान करता है, उसे राजमुच एवं अख्येय यज्ञका फल प्राप्त होता है। यह देवताओंकी यान-पूर्णि है, यहाँ बोड़ा-सा भी दान करनेसे बहुत बड़े दानका फल मिलता है, जहापि बेट्से और लोक-व्यवहारमें हरुपूर्वक मृत्युको बहुत बुरा कहा गया है, फिर भी प्रयासकी मृत्युके सम्बन्धमें ऐसी बात नहीं सोखनी जाहिये। प्रचारामें सदा-सर्वदा साठ करोड़ दस हजार तीवोंका साम्रिध्य रहता है। चार प्रकारको विद्याओंके अध्ययनका और सत्यवाषणका जो पुष्प होता है, वह गहा-चमुनाके सहमारे खान करनेसे होता है। वासुकि नागके धोगकती तीर्थमें सान करनेसे अध्यमेध यक्तका कार विस्तात है। विश्वविस्थात इंसप्रयतन तीर्थ एवं पहादराखनेबिक तीर्थ भी यही है। और तो क्या, देवनदी गङ्गाजी जहाँ भी हों, वहीं सान करनेसे कुरुक्तेत्र-यात्राका फल भिक्ता है। गङ्गासानमें कनसलका विशेष माहत्त्व है। प्रयाग तो उससे भी बहुकत है।

जिसने सेकड़ों पाप किये हो वह भी पदि एक बार गङ्गाजल अपने अयर हाल ले तो गङ्गाजल उसके सारे पापीको वैसे ही जन्म कर डालवा है, जैसे अग्नि मुखी लकड़ीकों। सम्बद्धमाने सभी तीर्ज पुण्यदायक होते हैं। त्रेतामें पुण्कर और द्वपरमें कुरक्षेत्रको विशेष महिमा है। कलियुगर्ये तो एकमात्र गङ्काका माहातव हो सबसे बेह्र है। पुष्करमें तपस्या, महाल्ख तीबंगर दान, मलयाचलयर इसीर-दाह और भुगुतुङ्ग क्षेत्रपर अनदान करना बेहा है। परंतु युष्कर, कुरुक्षेत्र, गङ्गा एवं मगस देशमें स्नानमात्रसे ही सात-सात पीतियाँ तर जाती है। गङ्कानी नामोखारणमाञ्चले पापोको धो बहाती हैं, दर्शनमाञ्चले कल्याणदान करती है, स्त्रान और पानसे सात पीढ़ियोंतक पवित्र कर देती हैं, जबतक मनुष्यकी हत्ती गङ्गाजलमें रहती है, तकतक उसे स्वर्गमें सम्मान प्राप्त होता है। जो पुरुपतीर्थ एवं पुष्पक्षेत्रीका संजन करते हैं, ये पुष्प उपार्जन करके स्वर्गके अधिकारी होते हैं। ब्रह्माजीने यह बात स्वष्ट कह दी है कि गङ्गाके समान कोई तीर्थ नहीं, भगवानुसे बढ़कर कोई देवता नहीं और ब्राह्मणोंसे बढ़कर कोई प्राणी नहीं। जहाँ गड़ाजी हैं, वही पवित्र देश है, वही पवित्र तपोवन है। गङ्कातटका स्थान ही मिदिशेष है।

भीम ! मैंने जो तीर्थपात्राका वर्णन किया है, वह सत्य है;

इसे ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय, सत्युरुय, पुत्र, मित्र, दिल्य और सेलकोको गोपनीय-से-गोपनीय निधिके सपर्मे कानमें बतलाना बाहिये। इस माहात्यके वर्णन एवं अवणसे बहुत फल मिलता है। इससे शुद्ध बुद्धि उत्पन्न होती है। इससे जारी वर्णोंके लोगोंकी इच्छा पूरी होती है। मैंने जिन तीवाँका वर्णन किया है, उनमेंसे जहाँ जाना सम्पन्न न हो, वहाँ मानसिक यात्रा करनी चाहिये। उसमें बड़े-बढ़े देवता और ऋषियोने स्नान किया है। भीषा! तुम सञ्जापूर्वक शास्त्रोक नियमानुसार इन्द्रियोंको शुद्ध रसते हुए तीबॉब्टी याता करो और अपना पुण्य बढ़ाओं। शास्त्रदर्शी सत्पुच्य ही उन तीर्घोको प्राप्त कर सकते हैं। नियमहीन, असंवर्धी, अपवित्र एवं बोर उन तीवाँकी उपलब्धि नहीं कर सकते। तुम सदाबारी एवं धर्मके मर्पन हो । तुन्हारे धर्मपालनके प्रतापसे सभी तुप्त हो रहे हैं। तुमने तो वेबता, पितर, ऋषि आदि सभीको तीर्थ-सान करा दिया है। तुन्हें बेह लोक और महान् कीर्तिकी प्राप्ति होगी।

'धर्मराज ! भीव्यपितामहर्से इतना कहकर पुरुषय मुनि वर्ही अन्तर्धान हो गये । भीव्यपितामहने विधिपूर्वक तीर्धवाजा की । जो इस विधिसे पृथ्वीकी परिक्रमा करता है, उसे सी

अध्येषोंका फल प्राप्त होता है। तुम तो अकेले नहीं, इन ऋषियोंको भी तीर्थमें ले जाओगे; इसलिये तुम्हें अठगुना फल प्राप्त होगा। बहुत-से तीधींको राक्षसोने रोक रखा है। वहाँ केवल तुन्हीं लोग जा सकते हो। तीथोंमें वालमीकि, करक्प, दतात्रेय, कुण्डजठर, विद्यामित्र, गौतम, असित, देवल, मार्कच्हेय, गालव, भरद्वात, वसिष्ठ मुनि, उदालक, शौनक, क्यास, शुकदेव, दुर्वासा, जाबालि आदि बढ़े-बढ़े तपस्ती ऋषि तुन्हारी प्रतीक्षा कर रहे हैं। तुम उन स्रोगोंको साब लेते हुए सब शीबॉमें जाओ । परम शेजस्वी लोमदा ऋषि भी तुन्हारे पास आयेंगे । उन्हें भी ले लो । मैं भी बलूँगा । तुम यवाति और पुरूरवाके समान यदाखी धर्मात्मा हो । तुम राजा घर्गारच और लोकाचिराम रामके समान समसा राजाओंसे क्षेत्र हो । यनु, इक्लाकु, पूरु, पृषु और इन्द्रके समान वदास्वी तका प्रजापालक हो । तुम अपने दातुओंपर विजय प्राप्त करके प्रकारात्तन करोगे और धर्मके अनुसार पृथ्वीका साम्राज्य धोग करते हुए कार्तवीर्य अर्जुनके समान कीर्तिमान् होओंगे ।' इस प्रकार धर्मराज युधिष्टिरसे कहकर देवर्षि नारद वहीं अन्तर्धान हो गये। धर्मात्वा वृधिहिर तीवकि सम्बन्धमे चिन्तर करने लगे।

# धौम्यद्वारा तीर्खोंका वर्णन

वैशम्पायनजी कहाने हैं—जनमेजय । धर्मराज युधिश्चिरने देवर्षि नारदसे तीबाँका माहात्म्य सुनकर अपने भाइयोसे सलाह की और उनकी सम्पति जानकर वे अपने पुरोहित धीम्यके पास गये और बोले—'धनवन् ! येरा धाई अर्जुन बड़ा ही धीर, बीर एवं पराक्रमी है। मैंने अपने उद्योगी, साहसी, शक्तिशाली एवं तपोधन बाईको अखनिया प्राप्त करनेके लिये बनमें भेज दिवा है। मैं तो ऐसा सपझता है कि अर्जुन और श्रीकृष्य भगवान् नर-नारायणके अवतार है। परम समर्थ भगवान् केदब्बास भी ऐसा कहते हैं। इन दोनोमें समग्र ऐश्वर्य, ज्ञान, कीर्ति, लक्ष्मी, वैराग्य और धर्म—ये छः भग नित्व निवास करते हैं, इसलिये इन्हें भगवान् कहते हैं। स्वयं देखर्षि नारद भी यह बात कड़ते और उनकी प्रशंसा करते 🜓 अर्जुनकी शक्ति और अधिकार समझकर ही मैंने उसे देवराज इन्द्रके पास अन्तविद्या प्रहण करनेके लिये भेजा है। यह तो अर्जुनकी बात हुई। कौरवोका ध्यान आते ही सबसे पहले भीष्मपितामह और द्रोणाचार्यपर दृष्टि जाती है। असत्वामा और कृपाचार्च भी दुर्जय हैं। दुर्योधनने पहलेसे ही इन महारथियोंको अपनी ओरसे लड़नेका बचन लेकर बाँध

नता है। सूनपुत्र कर्ण थी महारथी है और विष्य अखीका प्रयोग करना जानता है। परंतु मेरा विद्धास है कि धगवान् श्रीकृष्णकी सहायतासे परपुरक्षय धनस्रय इन्त्रसे अखविद्या सीता आनेके बाद सब त्येगीके लिये अकेला ही पर्याप्त होगा। अर्जुनके अतिरिक्त हमारे लिये कोई सहारा नहीं है। इसलोग अर्जुनकी बाट बोहते हुए ही यहाँ निवास कर रहे हैं। उसकी सूच्या और सामर्क्यपर हमारा विद्यास है। हम सभी अर्जुनके लिये चन्नल हैं। आप कृपा करके कोई ऐसा पवित्र और रमणीय कन बतलाइये विसमें अन्न, फल, फूल आदिको अधिकता हो एवं पुण्यात्मा सत्युक्त एहते हों। इमलोग व्यक्ति बलकर कुळ दिनोतक रहें और अर्जुनकी प्रतीक्षा करें।

पुर्वहित धीमने कहा—धर्मराज युधिहिर ! मैं तुन्हें पवित्र आजम, तीर्थ और पर्वतीका वर्णन सुनाता हूँ। उसके श्रवणसे प्रीपदीकी और तुमलोगोंकी उदासी दूर हो जायगी। तीर्थोंका माहाल्य श्रवण करनेसे पुण्य होता और तदनन्तर यदि उनकी यात्रा की जाय तो सीगुना अधिक पुण्य होता है। अब मैं अपनी स्वृतिके अनुसार पूर्वीदशाके राजविसेधित तीर्थोंका सर्णन करता है। नैमिषारण्य तीर्थका नाम तो तुमने सुना ही होगा । वहाँ देवताओंके अलग-अलग बहुत-से क्षेत्र हैं । वह तीर्थ परम पवित्र, पुण्यप्रद एवं रमणीय गोमती नदीके तटका स्थित है। यह देवताओंकी यज्ञभूमि है और बड़े-बड़े देवर्षि उसका सेवन करते हैं। गयाके सम्बन्धमें प्राचीन विद्वानीन कहा है कि मनुष्यके बहुत-से पुत्र हो तो अच्छा है; क्योंकि बदि उनमेंसे कोई एक भी गया क्षेत्रमें जाकर विवादान कर दे, अश्वमंश्र यज्ञ कर दे अयजा नील वृषोत्सर्ग कर दे तो उसके पहिले-पीछेकी दस-दस पीड़ियोंका उद्धार हो जाता है। गया क्षेत्रमें एक महानदी नामका और गयदिए नामका तीर्थत्वान है। यह महानदी पाल्यु है। एक अक्षयवट नामका महाबट है, जहाँ पिण्डदान करनेसे अञ्चय फल पिलता है। क्रिग्राम्टिकी तपसाका स्थान कोशिको नहीं, नहीं उन्होंने ब्राह्मणस्य प्राप्त किया था, पूर्व दिशामें ही है। पुण्यसस्तित भगवती भागीरबीकी विद्याल बारा भी पूर्व दिशायें ही है। उसके तटपर बड़ी-बड़ी दक्षिणाएँ देकर राजा भर्गारबने बहुत-से बड़ किये थे। गङ्गा और यमुनका विश्वविख्यात सङ्ग्रमखान प्रयाग है। वह परम पवित्र और पुरुषप्रद है। बड़े-बड़े ऋषि उसकी सेवा करते हैं। सर्वाता ब्रह्माजीने वहाँ बहुत-से बज्ञ-बाग किये से । इसीलिये उसका नाम प्रचान पड़ा है। अगस्य मुनिका उत्तम आक्रम और बड़े-बड़े तप्रीक्योसे परिपूर्ण तपोवन भी पूर्वदिशायें ही है। कारुकर प्रजीतपर हिरण्यविन्द्र आक्षम है। अगस्य पर्वत बड़ा रमणीय, पवित्र एवं कल्याणसाधनाके उपयुक्त है। परशुरामका लयसाक्षेत्र महेन्द्र पर्वत, जिसपर ब्रह्माने यज्ञ किया था, उधर ही है। बाह्य और नन्द्रा नामकी नदियाँ भी वही हैं।

दक्षिण दिशाये गोदाबरी नामकी पांचव नदी बहुती है। उस नदीका जल महूलमय एवं तपस्वियोंके द्वारा सेवित है। उसके तटपर बड़े-बड़े ऋषियोंके आक्रम है। क्या और धार्गारबी नदियोंके जल भी बड़े पांचव हैं। उधर ही राजा नृगकी पयोग्यी नदी भी है। पयोग्यी नदीका जल पांचम, पृथ्वीपर असवा वायुके द्वारा उड़कर शरीरका स्पर्ध कर ले तो जीवनभरके पाप नह हो जाते हैं। एक ओर गङ्का आदि सब नदियोंको रखा जाय और दूसरी ओर परम पवित्र पयोग्यीको, तो पयोग्यी नदी ही सबसे बड़कर होगी, ऐसा मेरा विचार है। इविड़ देशके अन्तर्गत पांचव तीबीमें अगल्यतीर्थ, वक्त्यतीर्थ और कुमारोतीर्थ भी हैं। ताम्रपर्णी नदी, गोकर्ण-आक्रम, अगल्य-आक्रम आदि भी बहुत है पुण्यपद और रमणीय हैं।

सौराष्ट्र देशमें बड़े ही महिमामय आक्रम, देवमन्दिर, नदियाँ

और सरोवर है। सौराष्ट्र देशके चमसोद्धेदन और प्रभास तीर्थ तो किर्द्यावसूत हैं। विष्टारक तीर्व एवं उजयन्त पर्वत भी है। सौराष्ट्र देशमें ही द्वारका भी है, किसमें पुराण-पुस्त्रोत्तम स्वयं धगवान् श्रीकृष्ण निवास करते हैं। वे सनतन धर्मके मूर्तिमान् स्वसम् हैं। चेदन और ब्रह्मा महात्मा वास्तवमें श्रीकृष्णका वही खरूप बतलाते हैं। कमलनवन भगवान् क्रीकृष्ण पविज्ञोमें पवित्र, पुण्योमें पुण्य, सङ्गलोमें मङ्गल और देवताओंमें देवता है। वे क्षर, अक्षर और पुरुषोत्तम—सब कुछ है। उनका स्वरूप अधिनय एवं अनिर्वस्तीय है। वे ही प्रमु द्वारकामें निवास करते हैं। पश्चिम दिशामें आनर्त देशके अनार्गत बहुत-से पवित्र और पुण्यप्रद देवमन्दिर तथा तीर्थ हैं। वहाँ पुण्यसक्तिता नर्पदा नदी है। उसकी गति पश्चिमकी ओर है। उसके ठटपर बड़े सुन्दर-सुन्दर वृक्ष, इसहियाँ एवं जड़ूल है। तीनों सोकके पवित्र तीर्ध, देवमन्दिर, नदी, वन, पर्वत, ब्रह्मदि देवता, ऋषि-पहर्षि, सिद्ध-बारण और ब्रह्ने-ब्रह् पुरुवाला प्रतिदिन नर्मदाके पवित्र जलमें सान करनेके लिये आते हैं। नर्मदा तटपर ही विश्रवा मुनिका आक्रम है, जहाँ कुञ्चेरका जन्म हुआ बा। कैतुर्वेदिशार गामक पर्वत भी नर्मदास्ट्रपर ही है। उधर केतुमाला, मेध्या नदी और गङ्गाह्यर—ये तीन तीर्थ हैं। सैन्धवारण्य नायका एक पवित्र वन है, उसमें तपस्त्री जाहाण रहते हैं। जहानका पुण्यदायक सरोवर पुष्कर भी बहुत प्रसिद्ध है। वह कर्पपार्गको त्यागकर ज्ञानमार्गपर आरूड् होनेवाले ऋषियोका पवित्र आश्रम है। उसके सम्बन्धमें ऋषं श्रीतद्वाजीने कहा है कि जो मनस्ती पुरुष मनते भी पुष्कर तीर्थकी पात्राकी इच्छा करता है, उसके सतो पाप नष्ट हो जाते हैं और अन्तमें उसे सर्गाकी प्राप्ति होती है।

जला दिशामें पाम पित्रत्र सास्त्रती नदीके तटपा बहुत-से तीं हैं। यमुना नदीका जर्गम भी जला दिशामें हैं। है। प्रकारतरण नामके मङ्गलमय तीर्थमें यह करके सास्त्रती नदीमें अवभूककान किया जाता है, फिर स्वर्गकी प्राप्ति होती है। अप्रिशित तीर्थ भी वहीं है। सास्त्रती नदीके तटपा यातरिक्तय ऋषियोंने यह किया था। सत्पुरुष उसकी महिमाका बस्तान करते हैं। युवहती नदी, न्यघोध, पाझाल्य, दक्तव्ययोव और दक्तव्य नामके आक्षम भी वहीं हैं। उत्तरके पर्वतोमेंसे एक पर्वतको फोड़कर गङ्गाजी निकली थीं। उसी स्थानका नाम गङ्गद्धार है। उस पवित्र तीर्थमें बड़े-बड़े ब्रह्मिं विवास करते हैं। कनस्त्रतमें सनन्तुभारका निवासस्थान है। पूरु पर्वत भी वहीं है। भूगु मुनिकी तपस्थाका स्थान भूगुतुङ्ग प्रकारत भी है। भगवान् नारायण सर्वज्ञ, सर्वज्यापक, सर्वज्ञाक्तमान् एवं पुरुषोत्तम है। उनकी कीर्ति वड़ी मङ्गल्ययों है। उनकी विज्ञाला नामकी नगरी बदरिकालमके पास है। विज्ञाला नगरी तीनों त्येकोमें परम पवित्र और प्रसिद्ध है। बदरिकालमके पास पड़ले ठंडे एवं गरम नत्कती गङ्गा बहुती थीं। उनमें सोनेकी रेत समका कार्ती थीं। वड़े-बढ़े खरि-मुनि, देवी-देवता भगवान् नारायणको नमस्कार करनेके किये उस आक्षममें जाते हैं। सर्व परमात्माका निवासस्थान होनेके कारण उस तीथीमें नगत्के सम्पूर्ण तीर्थ और देवमन्दिर निवास करते हैं। यह पुण्यक्षेत्र, तीर्थ एवं त्रपोवन परव्यक्तकम्ब है।

क्योंक देवाध्देव निकित्तत्वेक-महेश्वर परमेश्वर स्वयं उस आश्रममें निवास करते हैं। परमात्मके परम स्वरूपको जो पहचान लेता है, उसे कभी किसी प्रकारका शोक नहीं होता। उन्हों भगवान्के निवासस्थान विशाला—बदिरकाश्वमचे बड़े-बड़े देवर्षि, सिद्ध और तपस्वी निवास करते हैं। अवश्य ही वह तीर्थ अन्वान्य पवित्र तीर्थास सी परम पवित्र है। धर्मगत ! तुम केंद्र बाह्मणों और माइयोक साथ तीर्थोकी वात्रा करे। तुम्हारे मनका दु:स मिटेगा और अभिन्ताचा पूर्ण होगी। पुरोहित धीम्य इस प्रकार पाण्डवीसे कह रहे थे, उसी समय परम तेज्ञकों लोगश श्रामके दर्शन हुए।

### लोमश मुनिके द्वारा पाण्डवाँको इन्द्रका सन्देश मिलना, व्यास आदिका आगमन तथा पाण्डवाँकी तीर्थयात्राका प्रारम्भ

वैद्यापायनमें कहते हैं—जनमेजय ! युचिष्ठिर आदि सभी पाण्डल, ब्राह्मण, सेवक-सब-के-सब लोमश मुनिकी आवधगतमे जुट गर्च। सेवा-सन्तर हो जानेके पहात् युधिष्ठिरने पूछा कि 'भगतन् ! किस जोरवसे आपका सुभागमन हुआ है ?' लोमश पुनिने प्रसन्ततके साथ प्रिय वाणीसे कहा — 'पाण्डुनन्दन ! में सक्कन्दरूपसे खेळानुसार सब लोकोमें यूमता खता 🜓 एक बार मैं इन्हलोकमें जा पहुँचा। वहाँ मैंने देशा कि देवसभाये देवरान इन्द्रके आधे सिक्षसनपर तुमारे भाई अर्जुन बैठे हुए हैं। युझे बड़ा आश्चर्य हुआ। देवराज इन्हरे अर्जुनको ओर देलकर मुझसे कहा कि देवचें । तुम पाण्डवोके पास जाओ और उन्हें अर्जुनका कुञ्चल-मङ्गल सुनाओ।' इसीसे मैं तुमल्येगोंक पास आया 🧗 में तुपलोगोंसे हितकी बात कहता ै। तुम सब सावधान होकर सुनो । तुमलोगोंकी अनुमति लेकर अर्जुन जिस अस्रविद्याको प्राप्त करने गये थे, वह उन्होंने शिवजीसे प्राप्त कर श्री है। भगवान् इंकरने उस दिव्य असको अमृतपेसे प्राप्त किया वा और अब वही अर्जुनको मिला है। उसके प्रयोग और प्रत्यावर्तनकी विद्या भी अर्जुनने सीख ली है। उससे यदि निरपराधियोंकी मृत्यु हो जाय तो उसका प्रायक्तित भी उन्होंने जान लिया है। उस अऋसे भस्य हुए बगीबेको वे पुन: हरा-भरा कर सकते हैं। उस असके निवारणका कोई उपाय नहीं है। यहाशक्तिशाली अर्जुनने उस दिव्य असके साब ही पम, कुनेर, वसम और इन्द्रसे भी दिव्य अन्न-शसा



प्राप्त किये हैं। विश्वावसुके पुत्र विज्ञान गन्धर्वसे उन्होंने सामगान, गीत, नृत्य, वाद्य आदि भी भलोभाँति सीख लिये हैं। अब वे गान्धर्वदेदकी शिक्षा प्रहण करनेके अनुतार अमरावतीपुरीमें आन्दासे निवास कर रहे हैं। इन्हों तुमसे सहनेके लिये यह संदेश कहा है—'मुधिश्वर! तुम्हारा माई अखविद्यामें नियुण हो गया है और अब उसे यहाँ निवातकवय नामक असुरोंको भारना है। यह काम इतना कठिन है कि इसे बड़े-बड़े देवता भी नहीं कर सकते। वह काम करके अर्जुन तुन्हारे पास चला वायेगा। तुम अपने भाइयोके साथ तयस्या करके आत्मवतका उपार्जन करो। तपसे बढ़कर और कोई वस्तु नहीं है। तपसे ही मनुष्यको मोक्ष आदि बड़े-बड़े पदार्वोकी प्राप्ति होती है। मैं कर्ण और अर्जुन दोनोंको ही जानता हूँ। मैं जानता हूँ कि तुन्हारे मनमें कर्णकी शाक बंठ गयी है। परंतु मैं यह बात स्पष्ट कह देता है कि कर्ण अर्जुनके सोलकों हिस्सेके बराबर भी नहीं है। तुम्हारे मनमें तीर्वयाज्ञ कानेका जो संकल्प है, उसकी पूर्तिने लोमचा वहणि तुन्हारी सहायता करेने।" इस प्रकार इन्त्रका संदेश कहकर त्येगशने कहा—"युधिष्ठिर । उसी समय अर्जुनने भी मुक्रसे कहा कि 'तयोधन । तुप वर्षके प्रयोग एवं तपस्ती हो; तुमसे राजधर्म अथवा पनुष्य-धर्मका कोई पाँ पहलू किया नहीं है। इसलिये मेरे पूज्य माई युधिहिरको ऐसा **उपदेश रोजिये कि वे धर्मकी पूँजी इकड़ी करें।** आप पाम्बयोको तीर्थयाना कराकर उनके पुल्पकी वृद्धि करे।' अतः इन्द्र और अर्जुनके प्रेरणानुसार में तुन्हारे साथ तीर्ययात्रा करूँगा। मैंने पहले भी हो बार तीर्थपाता की है, अब मेरी पह तीसरी पात्रा होगी। युधिक्षिर । तुष्पती सामाजने ही धर्मच रुखि 🗞 तुम बर्मके मर्मन एवं सत्वप्रतित हो । तुम तीर्यवाताके प्रभावसे समस्त आसिक्तयोसे धूटकर मुक्त हो जाओने। जैसे राजा मगीरब, गय और ययाति जगत्में बकली और जिज्ही हो गये हैं, वैसे ही तुम भी होओंने।"

मुखिरिये कहा—महर्षे ! आपक्ये बात सुनकर मुझे बड़ा सुल भिस्ता है। मुझे यह नहीं सुझता कि मैं आपको क्या उतर हूँ। देवराज इन्द्र जिसका सरण को, उससे अधिक भाग्यशाली और कौन होगा ? जिसे आप-वैसे सत्युक्तका समागम प्राप्त हो, जिसके अर्जुन-वैसा धाई हो और जिसपर देवराज इन्द्रकी कृपा हो, उसके भाग्यशाली होनेमें क्या संदेह है ? देवराज इन्द्रने आपके हारा मुझे जो तीर्थपाल करनेका आदेश दिया है, उसके लिये तो मैंने पहलेसे ही आबार्य धीम्पके कथनानुसार विचार कर रखा है। अब जब आपकी आज़ा हो, तभी मैं आपके साथ-साथ तीर्थपाल करनेके लिये चलुगा। मेरा तो ऐसा ही निश्चय है, आगे आपको जैसी उच्छा।

तीन राततक काम्यक वनमें निवास करनेके पश्चात् धर्मराज युधिष्ठरने तीर्बंपाजकी कैंबारी की। उस समय करवासी ब्रह्मण उनके पास आकर बोले कि 'महाराज ! आप लोगरा मुनि और भाइपोंके साथ पवित्र तीवोंकी पाता करने वा रहे हैं। आप हमें भी अपने साथ ले वलिये, क्योंकि आपके किना हमलोग तीर्चपाता करनेमें असमर्थ हैं। हिसक पशु-पड़ी और कार्ट आदिके कारण उन तीवोंमें प्रायः साधारण मनुष्य नहीं वा सकते। आपके शूखीर भाइपोंके संरक्षणये सकत हमलोग भी अनायास ही तीर्थपाता कर लेगे। आपका ब्राह्मणोपा स्वास्त्रविक ही ग्रेम है। इसलिये



हम आपके साथ प्रचास आदि तीर्थ, मांन्त्र आदि पर्वत, गृहा आदि नदी एवं अक्षमवट आदि वृक्षोक दर्शन करके कृतार्थ होंगे।' जब बनवासी ब्राह्मणीने इस प्रकार सरकारपूर्वक बगंगाव युधिहिरसे प्रार्थना की, तब वे आनन्दके आसुओसे नहा गये और बोले कि 'ब्रा्ह्म अच्छा, आपलेग भी वरित्ये।' जब बगंगाने इस प्रकार लोमश मृति एवं आचार्य धाँमवकी सम्मतिके अनुसार चाहवों और द्रौपदीके साथ तीर्थवाजा कानेका विचार किया, उसी समय भगवान् वेद्व्यास, देवर्थि नाद एवं पर्वत मृति पायहबोकी सुधि लेनेके लिये काम्यक बनमें आये। युधिहिरने सबकी शास्त्रोक्त विधिसे पूजा की। उन्होंने कहा—'श्रमांतिक सुद्धि और मानसिक शुद्धि देगोंकी ही आवश्यकता है। मनकी शुद्धि ही पूर्ण शुद्धि है। इसलिये अब तुमतोग किसीके प्रति हेबबुद्धि न रखकर सबके प्रति मिजबुद्धि रखो । इससे तुन्हारी मानसिक शुद्धि हो वायेगी । तब तीर्वयात्रा करो ।' ऋषियोकी यह बात सुनकर डीपटी और पाण्डवोंने प्रतिज्ञा को कि इम ऐसा ही करेंगे । अब दिव्य एवं मानव मुनियोंने लास्त्रिवाचन किया । पाण्डव और डीपदीने सब ऋषि-मुनियोंक चरण सूए । यार्गशोवं पूर्णियाके

अन्तर पुष्प नक्ष्ममें पुरोहित थीम्य एवं बनवासी ब्राह्मणोके साथ पाण्डवोने तीर्थवाता त्रारम्य की। इस समय सबके इम्बमें डंडे थे, प्रतीरपर फटे बक्त तथा मृगवर्म थे, मस्तकपर बटाएँ थीं, प्रतीर अभेश कक्कोंसे डके हुए थे, हाबमें आयुध, कमरमें तलवार और कंबेपर बागचरे तरकस रखें हुए थे तबा इन्द्रसेन आदि सेवक पीछे-पीछे चल रहें थे।

## नैमिषारण्य, प्रयाग और गवाकी यात्रा तथा अगस्याश्रममें लोमशजीहारा अगस्य-लोपामुद्राकी कथा

*वैशान्यायनवी कहते हैं—जनमंत्रय* ! जीर पाण्डव अपने सावियोंके सदित वहाँ-तहाँ बसते हुए नैमिकारच्य क्षेत्रने प्राचे । वहाँ गोमतीये सान करके उन्होंने बहुत-सा धन और गीएँ दान कीं। फिर देवता, दितर और ब्राह्मणोंको दूस कर उन्होंने कत्यातीर्थ, अचलीर्थ, गोतीर्थ, कालकोटि और विषप्रस्थ पर्वतपर निवास कर बाबूदा नदीचे सान किया। बहाँसे वे वेबताओंकी यहाधूमि प्रयागमें पहुँचे । यहाँ सत्तविह पाण्डवोने गङ्गा-ययुनाके संगमये कान कर बाह्यजोको बहुत-सर धन दिया। इसके प्रकार वे प्रजायति जहान्ही केदीपर गये। यहाँ बहुत-से तपस्ती निवास करते थे। इस स्थानपर रहकर बीर पाण्डवोंने तपाया की और फिर बे ब्राह्मणोको कनके कन्द, मूल, कलोसे तुत्र बन्ते हुए गवा पहुँचे । यहाँ गयविर नामका पर्वत और बेतके बनसे पिरी हुई अति रमणीक महानदी नामको नदी है। बहुरैपर ऋषिजनसेवित पवित्र दिएतरोंजाला बरणीबर नामक पर्वत भी है। उस पर्वतपर ब्रह्मसर नामका बड़ा ही पाँचत्र तीर्थ है, जहाँ सनातन वर्मराज साथे निजास करते हैं। एक समय भगवान् अगस्यजी भी पत्नी सूर्यपुत्र वपराजसे मिलने आये थे । पिनाकधारी औपहादेवजीका ची इस तीर्वये निन्द निवास है। इसके तटपर अनेको युनिजन निवास करते हैं। इस देशके सहस्रों तयोधन ब्राह्मण पहाराज युधिहिरके पास आये। उन्होंने वेदोक्त विधिष्ठे बातुर्गास यह कराया। वे विप्रप्रवर वेद-वेदाङ्गके पारगामी तथा विद्या और तपमें बहुत बढ़े-बढ़े थे। उन्होंने सथा ओड़कर बुख शास्त्रचर्चा

भी कलायो ।

उस सभामे शमा नामके एक विद्वान् और संवर्धी बहुवारी थे। उन्होंने अमुर्गरवाके पुत्र राजांचे नामका करित सुनावा। वे बोले—'वहाँ महराज गयने अनेको पुत्रय कर्मोका अनुहान किया है। उनके यहाँ पक्रवह और दक्षिणाको बढ़ी घरमार थी। अन्नके सैकड़ो-इजारों पर्वत लग गये थे। योको सैकड़ो नहरें और वहीकी नदियां-सी बहने लगी थी। उन्होंनेता व्यक्तनेका ताँता लगा हुआ था। यावकोको नित्यपति खुले हावों दान दिया जाता था। जिस प्रकार संसारमें बालूके कथा, आकाशके तारे और करमते हुए मेक्की घरसकोको कोई नहीं गिन सकता उसी प्रकार गयके यहमें ये हुई दक्षिणा भी गिनी नहीं जा सकती। कुरुनन्दन पुधितिर । राजांचे गयके ऐसे ही अनेको यह इस सरोकरके समीय हुए है।'

इस जकार गर्वादार क्षेत्रमें कातुर्णास्य यह कर, ब्राह्मणोंको कहुत-सी दक्षिणा दे कुलिनन्दन मुधिष्ठिर अगस्यात्रममें आये। यहाँ उनसे सोमहा कविने कहा—''कुरुन्दन! एक बार भगवान् अगस्यने एक गड्डेमें अपने पितरोको उल्टे सिर रुटकते देखकर उनसे पूछा, 'आपलोग इस प्रकार नीचेको सिर किये क्यों रुटके हुए हैं?' तब उन नेदबादी मुनियोंने कहा, 'इम तुन्हारे ही पितृगण है और पुत्र होनेकी आदा रुगाये इस गड्डेमें रुटके हुए हैं। बेटा अगस्य! यदि दुन्हारे एक पुत्र हो जाय हो इस नरकसे हमारा सुटकारा हो सकता है और तुन्हें भी सद्गति मिरु सकती है।' अगस्य

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) ९

बड़ें तेजस्वी और सत्यनिष्ठ थे। उन्होंने पितरोसे कहा, 'पितृगण! आप निश्चित्त रहिये, मैं आपको इच्छा पूर्ण करूँगा।'



"पितरोको इस प्रकार वर्षिस वैधा भगवान् अगस्यने विधार किया कि वंशपरम्पराका उन्हेंद न हो, इसलिये किया करना आवश्यक है। किंतु उन्हें कोई भी बी अपने अनुस्य न जान पड़ी। तब उन्होंने विदर्भ देशके राजाके पास जाकर कहा 'राजन्। पुत्रोत्पत्तिको इच्छासे मेरा विचार किया करनेका है। इसलिये मैं आपसे आपकी पुत्री लोपामुझको माँगता हैं। आप मेरे साथ इसका विचाह कर दे।'

"मुनिवर अगस्यकी यह बात सुनकर राजाके होण व्ह गये। वे न तो अस्वीकार ही कर सके और न कन्या देनेका साहस ही। उन्होंने महारानीके पास वा उन्हें सब कुण्यन सुनाकर कहा, 'प्रिये! महर्षि अगस्य बहे ही तेजली हैं। वे क्रोधित हो गये तो हमें शायकी भयानक आगसे भान कर हालेंगे। बताओ, इस विषयमें तुन्हारा क्या मत है?' तब राजा और रानीको अत्यन्त दुःसी देख राजकन्या स्वेपामुहाने उनके पास आकर कहा, 'पिताबी! मेरे लिये आप स्वेद न करें, मुझे अगस्य मुनिको स्वैयकर अपनी रहा करें।'

"पुत्रीकी यह बात सुनकर राजाने शास्त्रविधिसे अगस्पत्रीके साथ उसका विवाह कर दिया। पानी मिल जानेवर अगस्पनीने उससे कहा, 'देवि ! तुम इन बहुमूल्य कहामूक्णोंको त्याग दो।' तब स्तेपामुद्राने अपने दर्शनीय



ब्यूप्तृष्य और महीन क्लोंको क्षी अतर विमा तथा चीर, पेड़की छालके क्स और मृग्वर्म धारण कर वह अपने पतिके समान ही जत और निवयोंका पालन करने लगी। तदनतर भगवान् अगस्य हरिद्वार क्षेत्रमें आकर अपनी अनुगता भायांके सहित चोर तपस्या करने लगे। लोपामुझ बढ़े ही प्रेम और तत्परतासे अपने पतिदेवको सेवा करती थी तथा भगवान् अगस्यजी भी अपनी भायांक साम बढ़े प्रेमका वर्ताय करते थे।

"सजन् । जब इसी प्रकार बहुत समय निकल गया तो एक दिन मुनिवर अगस्यने जातुस्तानसे निवृत हुई लोपामुझको देखा । इस समय तपके प्रभावसे उसकी कालि बहुत बड़ी हुई थी । उसकी सेवा, पवित्रता, संयम, कालि और रूपमाबुरीने भी उन्हें मुख कर दिवा था । अतः उन्होंने प्रसान होकर समागमके तिये उसका आवाहन किया । तब कल्पाणी लोपामुझने कुछ सकुवाते हुए हाथ जोड़कर कहा, 'मुनिवर । इसमें संदेह नहीं कि पति संतानके लिये हो पत्नीको स्वीकार करता है । किंतु मेरे प्रति आपकी जो प्रीति है, उसे भी सार्वक करना ही वाहिये । मेरी इच्छा है कि अपने पिताके महत्वोंमे मैं जिस प्रकारके सुन्दर वेष-भूषासे विभूषित रहती

थी, वैसे ही यहाँ भी रहूँ और तब आपके साब मेरा समाग्रम हो। साथ ही आप भी बहुमूल्य हार और आमूबणोसे विभूषित हो। इन काषायवस्त्रोको बारण करके तो मै समागम नहीं करूँगी। यह तपका बाना बड़ा पवित्र है, इसे किसी भी प्रकार सम्भोगादिक द्वरा अपवित्र नहीं करना चाहिये।' अगस्वजीने कहा, 'लोपापुद्रे ! तुष्हारे पिताजीके घरमें जो धन था, वह न तो तुन्हारे पास है और न घेरे ही पास है। फिर ऐसा कैसे हो सकता है?' लोपायुरा बोली, 'तपोधन ! इस जीवलोकमें जितना धन है, इस सक्को आप अपने तपके प्रभावसे एक क्षणमें ही प्राप्त कर सकते हैं।" आगस्यजी बोले, 'प्रिये । तुम जो कड़ती हो सो ठीक है, किंतु ऐसा करनेसे तपका जो क्षय होगा। तुम कोई ऐसी बात बताओं, जिससे मेरा तप श्रीण न हो।' लोपायुद्धने बड़ा, 'तपोधन । मैं आपके तपको भी नष्ट नहीं करना बाहतो, इसलिप्ये आप उसकी रहा करते हुए ही येरी कामना पूर्ण करें।' तब अगस्यजी बोले, 'सुमगे ! यदि तुमने अपने मनयें ऐसर्प भोगनेका ही निखय किया है तो तुम यहाँ खकर इच्छानुसार धर्मका आवरण करो, मैं तुन्हारे किये धन कार्न बाहर जाता है।'

"लोपामुहासे ऐसा कह महार्थि अगस्य यन गाँगनेके लिये महाराज शुरावकि पास जले। उनके आनेका सम्प्रचार पाकर एजा शुरावों मन्त्रियोंके सहित उनकी अगवानीके लिये अपने राज्यकी सीमातक आपा और उन्हें आदरपूर्वक नगरमें ले जाकर विधिवत् अर्ध्य अर्पण किया। पित उसने हाज जोड़कर अत्यन्त विनयपूर्वक उनके आगमनका कारण पूछा। तब अगस्त्रजीने कहा, 'राजन्। मैं यनकी हज्जासे आपके पास आया है। अतः आपको जो यन दुसरोको कह पहुँचाये जिना मिला हो, उसीमेंसे यकाइकि दीजिये।'

अगस्पनीकी बात सुनकर राजाने अपना सारा आय-व्ययका हिसाब उनके आगे रस दिया और कहा कि इसमेंसे आप जो धन लेना अंकित समझें, बहा से हैं । अगस्पनीने देखा कि उस हिसाबमें आय-व्ययका लेखा बराबर बा। इसलिये यह सोचकर कि इसमेंसे बोड़ा-सा धी धन लेनेसे आणियोंको दु:स होगा, उन्होंने कुछ नहीं लिया।

िक्त वे शुतर्वाको साथ हेकर ब्रह्मके पास बले। ब्रह्मको भी अपने राज्यको सीमापर आकर उन दोनोका विधिकत् स्वागत किया, उन्हें घर ले जाकर अर्ध्य और पाछ दिया तथा उनकी आज़ा पाकर वहाँ पथारनेका प्रयोजन पूछा। तथ अगस्यजीने कहा, 'राजन्! हम दोनों आपके पास धन लेनेकी इकासे आये हैं, अतः तुम दूसरोको पीड़ा न पहुँचाकर प्राप्त किये हुए धनमेंसे हमें व्यासम्भव भाग हो।'
अगस्यजीको बात सुनकर राजाने उन्हें आय-व्यवका हिसाब दिला दिया और कहा कि इसमें जो धन अधिक हो वह आप ते लीजिये। समदृष्टि अगस्यजीने आय-व्यवका लेखा बराबर देलकर विचार किया कि इसमेंसे कुछ भी तेनेसे प्राण्योंको दु:ल ही होगा। इसलिये वहाँसे धन लेनेका संकल्य छोड़कर वे तीनों पुल्कुताके पुत्र महान् धनवान् राजा असदस्युके पास चले। इक्ष्याकुकुत्रामुचण महाराज तसहस्युने भी उसी प्रकार उनका स्वागत-सत्कार किया। वहाँ भी आप-व्यवका बोड़ समान देलकर उन्होंने धन नहीं लिया।

तब उन सब राजाओंने आपसमें विचार करके यहा, 'मुनिवर ! इस समय संसारमें इन्वल नामका एक देख बड़ा धनवान् है। उसके सिवा हम सब लोग तो धनकी इच्छा रलनेवाले ही हैं।' अतः वे सब मिलकर इल्वलके पास चले । हत्त्वरूको का मातूम हुआ कि महर्षि अगस्य राजाओंको साथ किये आ रहे हैं तो उसने अपने प्रशिक्षोंके सहित राज्यकी सीमापर जाकर उनका सत्कार किया। फिर हाच जोहकर पुत्रन, 'आपलोगोंने इसर केसे कृपा की है; काहिये, में आपको क्या सेवा कर्ते ?' तब अगस्यजीने हेंसकर कहा, 'असुरराज ! हम आपको बड़ा सामध्येवान् और धनकुबेर समझते हैं। मेरे साख जो राजालोग हैं ये तो विशेष धनी नहीं हैं और मुझे बनकी बड़ी आवश्यकता है। अतः दूसरोको कष्ट पहुँचाचे बिना जो न्यायपुक्त बन आपको मिला हो, उस अपने धनका कुछ भाग वयाशकि इमें शीनिये !' यह सुनकर इन्वरने मुनिवरको प्रणाम करके कहा, 'मुनिवर ! मैं जितना धन देना चाहता 👢 यदि आप मेरे इस मनोभावको बता दें तो मैं आपको धन दे दूँगा।' अगस्थजी बोले, 'असुरराज ! तुम प्रत्येक राजाको दस हजार गोएँ और इतनी ही सुवर्णमुद्राएँ देना चाहते हो तजा मुझे इससे दूनी गीएँ और सुवर्णमुद्रा, एक स्वेनेका रच और मनके समान वेगवान् दो घोड़े देनेकी तुम्हारी इच्छा है। तुम पता लगाकर देखों यह सासनेवाला रथ सोनेका ही है।' यह सुनकर उस देवने उन्हें बहुत-सा धन दिया। उस रवमें जुते हुए विराव और सुराव नामके घोड़े तुरंत ही सम्पूर्ण धन और राजाओंके महित अगस्पत्रीको उनके आश्रमपर से आये। किर अगस्वजीकी आज्ञा पाकर राजासोग अपने-अपने देशोंको चले गये और अगस्वजीने लोपामुझकी समस्त कामनाएँ पूर्ण की।

व्य त्येषपुदाने कहा—'घगवन् ! आपने मेरी समसा कामनाएँ पूर्ण कर दीं, अब आप मेरे गर्धसे एक पराक्रमी पुत्र जपत्र करें ।' अगस्त्वजी बोले, 'सुन्दरि ! मैं तुम्हारे स्वाचारसे बहुत प्रसन्न हूँ। इसलिये तुन्हारी संततिके विकास सेरा कैसा विचार है उसे कहता हूँ, सुन्ते । बताओ, तुन्हारे सहस्र पुत्र हों,



या सहस्रपुत्रोंके समान सी पुत्र हो अवना सी-सीके समान

दल पुत्र हो ? वा सहस्रोंको परास्त कर देनेवाला केवल एक हो पुत्र हो ?' लोपापुद्धाने कहा, 'तपोधन ! पुद्रो तो सहस्रोंकी करावरी करनेवाला एक ही पुत्र दीविये। बहुत-से अयोग्य पुरुषोंसे तो एक ही योग्य और विद्यान् पुरुष अव्हा है।'

इसपर मुनिवर अगस्त्वने 'बहुत अच्चन' कह प्रशुकाल आनेवर अवनी साधिमिंगीके साथ समागम किया। गर्माचानके पश्चात् वे बनमें चले गये। उनके धनमें चले जानेपर सात वर्षातक वह गर्भ पेटहीये बढ़ता रहा। जब सातवाँ वर्ष भी समाप्त हो गया तो लोपामुद्राके गर्भसे वृहस्य नामका एक बड़ा ही बुद्धिमान् और तेजस्वी बाएक उत्पन्न हुआ। वह परम तपस्वी तथा सामुतेपाङ्ग केंद्र और उपनिषद्देका पाड करनेवाला था। उसका जन्म होनेपर अगस्यजीके पितरोको उनके अभीष्ट लोक प्राप्त हो गर्थ । तभीसे पृथ्वीपर यह न्यान 'अगक्ताक्षय'के नामसे प्रसिद्ध हुआ। राजन् ! यह आवय अनेको स्मणीय गुणीसे सम्पन्न है। देखो, इसके समीप वह परमपवित्र भागीरबी प्रवाहित हो रही है। बड़े-बड़े देवता और राज्यर्व भी इसका सेकर करते हैं। यह भृगुतीर्थ तीनों लोकोमें प्रसिद्ध है। घणवान् श्रीरामने भृगुनन्तन परशुरायके तेजको कृष्टित कर दिया था। उसे उन्होंने इसी तीर्वाचे बान करके पुन: आह किया वा । इस समय तुषारा तेज भी युर्वोधनने हर लिया है, सो तुम इस तीर्थमें सान करके उसे प्राप्त करे।

### परशुरामजीके तेजोहीन होने तथा पुनः तेज प्राप्त करनेका प्रसङ्ग

वैशामापनवी करते हैं—राजन् । महर्षि लोमहाकी यह बात सुनकर महाराज पुधिहिरने भाइयों और ग्रैपदीके सकित उस तीर्थमें खान करके अपने पितर और देवताओंको सनुष्ट किया । उसमें खान करनेसे उनका तेजली शरीर और भी कान्तिमान् प्रतित होने समा और वे शतुओंके लिये दुर्वय हो गये । फिर पाण्डुनन्दन पुधिहिरने स्प्रेमशाजीसे पूछा, 'भगवन् ! कृपा करके बताइये कि परसुरामबोंके झरीरका तेज क्यों क्षीण हो गया वा और वह उन्हें फिर किस प्रकार प्राप्त हुआ।'

लोमशर्जी बोले—महाराज ! मैं आपको भनवान् झीराम और मितमान् परशुरामजीका चरित सुनाता हूँ, आप सावधान होकर सुनिये। महात्या दशरवजीके यहाँ फुकापसे लये भगवान् विष्णुने ही रावणके वधके लिये रामावतार धारण किया था। दशरधनदन श्रीरामने बाल्यकालमें ही अनेकों

अद्भुत पराक्रम किये वे । उनका सुपश सुनकर रेणुकासुवन पृत्वर्ष परानुगमनीको बड़ कुतुहर हुआ और वे अपना शक्तियोका संहार करनेवाला दिव्य धनुष ले उनके पराक्रमकी परीक्षा लेनेके लिये अयोध्यापुरीमें आये । जब दशरवजीने उनके आगमनका समाचार सुना तो उन्होंने राजकुमार रामको सम्बक्त आगे रक्तकर अपने राज्यकी सीमापर भेजा । रामबीको प्रसप्तकरन और सम्बाद्धसे सुसन्तित देख परागुगमजीने बढ़ा, 'राजकुमार ! मेरा यह धनुष कालके समान कराल है, यदि तुममें बल हो तो इसे बढ़ाओ ।' तब बीरामबन्दने परशुगमजीके हाबसे वह दिव्य धनुष ले लिया और खेल्कीमें उसे बढ़ा दिया । फिर मुसकराते हुए उसकी प्रस्थाका टंकार किया । उसके शब्दसे समस्त प्राणी ऐसे मयभीत हो गये मानो उनपर कह रूट पढ़ा हो । इसके पश्चार उन्होंने परशुरामनीसे कहा, 'ब्रह्मन् ! लीजिये, आपका धनुष तो बढ़ा दिया, अब और क्या सेवा कड़ ?' तब परश्चरामजीने उन्हें एक दिव्य बाग देकर कहा कि 'इसे धनुषपर रखकर उसे कानतक खाँचकर दिलाओं।'

यह सुनकर श्रीरामचन्त्रने कहा, 'मृयुनन्दन । आप बड़े अभिमानी जान पड़ते हैं। मैं आपकी बातें सुनका भी अनसुनी कर रहा हूँ। आपने अपने पितामह ऋषीककी कृपासे विशेषतः क्षत्रियोंको इराकर ही यह तेज प्राप्त किया है: निश्चच इसीसे आप मेरा भी तिरस्कार कर रहे हैं। जन्छा, में आपको दिव्य नेत्र देता हैं, उनसे आप मेरे खक्तमको देखिये।' तब भुगुनेष्ठ परश्चरामने भगवान् श्रीरामके शरीरमें आदित्य, यसु, स्त्र, साध्य, मरुव्गण, पितर, अग्नि, नक्षत्र, पद, गन्धर्य, राक्षस, यक्ष, नदियाँ, तीर्थ, वालक्तिल्यादि प्रद्यानूत सनातन मुनिवर, देवर्षि तथा सम्पूर्ण समुद्र और पर्वतीको देवा । इनके सिवा उन्हें उसमें उपनिषदोंके सवित बेद, वक्ट्कार और प्रज्ञ-यागाविके सहित सजीव सामज्ञतियाँ और धनुकेंद्र तथा प्रेस, वर्षा और जिद्युत् भी दिखायी दिये। किर भगवान् श्रीरामने वह बाज छोड़ा तो बड़ी-बड़ी रूपटोंके सर्वेत मूजा क्क्रपात होने लगा; सारा भूमच्छल ब्राच्यवां और मेवववांसे ह्या गया; पूजी करिने लगी तथा सकंत्र भीवण आयात और भयंकर शब्द होने लगा। रामचन्त्रजीकी मुजाओंसे सूटे हुए

इस बाणने परशुरामजीको भी व्याकुल कर दिया और केवल उनका ठेज इरकर वह फिर रामजीके पास लौट आया। जब उन्हें कुछ बेत हुआ तो उनके शरीरमें मानो प्राणीका सञ्चार हो गया और उन्होंने घगवान् विष्णुके अंत्रारूप भगवान् श्रीरानको प्रणाम किया । फिर उनकी आज्ञा पाकर वे महेन्द्र पर्वतपर चले गये और बड़े श्रान्त एवं लजित होकर वहाँ रहने लगे । इस प्रकार एक वर्ष बाँत जानेपर जब पितृगणने देखा कि परशुरामजी कड़े निलेज हो रहे हैं, उनका सारा मर बूर-बूर हो गया है और वे अत्यन्त दुःसी है तो उन्होंने उनसे कड़ा, 'बला । तुमने साक्षात् जिष्णुके सामने जाकर जैसा बर्जाव किया, वह टीक नहीं था। वे तो तीनों लोकोंमें सर्वदा ही पूजनीय और माननीय है। अब तुम जाकर वसुसरकृता नामको पवित्र नदीमें सान करो । सत्वयुगमें तुन्हारे प्रपितामह भृगुने दीप्तेत नामक तीर्थमें बड़ी तपस्या की थी। उसमें जान करनेसे तुष्हारा वारीर पुनः तेजस्वी हो जायगा।'

पितरोके इस प्रकार कहनेसे परगुरामजीने इस तीर्थमे ब्रान किया और ऐसा करनेसे उन्हें पुन: अपना सोया-हुआ तेज प्राप्त हो गया । महाराज ! परमपराक्रमी परशुरामजीने इस प्रकार विष्णुभगवान्ते अङ्कर अपना तेज सो दिया था, सो इस तीर्वमें खान करके पुनः प्राप्त कर लिया।

### वृत्रवध और अगस्यजीके समुद्रशोषणका वृत्तान्त

अद्भुत कर्मीको विस्तारसे सुनना बाहता हूँ।

लोगशर्जा बोले—राजन् ! मैं परम तेजस्त्री अगस्यजीकी अत्यन दिष्य, अद्पुत और अलोकिक कथा सुनाता 🕻 दुप सावधान होकर सुनो। सत्यपुगर्ने कालकेय नामके बड़े भयंकर और रणवीर दैत्यगण थे। वे कृतामुखे अधीन खकर नाना प्रकारके समामाने सुसन्तित हो इन्हादि सधी देवताओपर आक्रमण करते रहते थे। तब सन देवताओंने मिलकर वृत्रासुरके वधका उद्योग आरम्भ किया । वे इन्द्रको आगे लेकर ब्रह्मानीके पास आये। ब्रह्माने यह देखकर उससे कहा, 'देवताओं ! तुम जो काम करना चाहते हो, यह मुक्तरे क्षिपा नहीं है। मैं तुन्हें वृत्रासुरके वसका उपाय बताता है। भूलोकमे दर्शाच नामके एक बड़े व्हारहृद्य महर्षि 🖥। तुम सब लोग जाकर उनसे वर माँगो । जब वे प्रसन्न होकर तुन्हें बर देनेको तैयार हों तो उनसे ऐसा कहना कि मुनिवर । तीनों लोकोंके हितके लिये आप हमें अपनी हड्डियाँ दे दीजिये। तब वे देह त्याग कर तुम्हें अपनी हड्डियाँ दे देंगे। उनकी हड्डियोंसे

गुपिक्टिरने अहा—विश्ववर । मैं मक्कामति अगस्मवतीके [ तुम एक छः दौतीवाला बहुर घर्यकर और सुवृह वज्ञ बनाना । उस वज़से इन्द्र यूजामुरका वश कर सकेगा। मैंने तुन्हें सब बार्ते बता दी हैं, अब जारी करो।'

> ब्रह्मजीके इस प्रकार कहनेपर उनकी आक्रा हे सब वेबता सरकारीके दूसरे कटपा दधीय ऋषिके आक्रममें आये। यह आजम अनेको प्रकारके युक्ष और लतादिसे सुद्रोपित था। वहाँ सूर्यके समान तेजावी महर्षि द्वीयके दर्शन कर उनके चरणोंमें प्रजाम किया और ब्रह्माओंके कथनानुसार उनसे वर-प्रदानके लिये प्रार्थना की। तक वधीय ऋषिने आयन प्रसन्न होकर कहा, 'देवगण । तुम्हारा जिसमें हित हो, वही मैं करूँगा; तुन्हारे लिखे मैं अपने शरीरको भी न्योद्यावर कर सकता हूँ।' फिर देवताओंके अस्वियाचना करनेपर मन और इन्हिपोको व्यापे रखनेवाले मुनिकर दधीवने सहसा अपने प्राण त्यान दिये । देवताओंने ब्रह्मजीके आदेशनुसार उनके निकाण प्रारीस्की हड्डियाँ ले लीं और विश्वकर्माके पास आकर अपना प्रयोजन बताया; विश्वकर्माने उन हिंहुयोसे एक भवंकर कड़ तैयार किया और अत्यन्त प्रसन्न होकर इन्ह्रसे



कहा, 'देवराज ! इस वज़से आप देवताओंके राजु त्यकर्या बुजासुरको भस्य कर डालिये।'

विश्वकर्माके ऐसा कहनेपर देवराज इन्ह्रने कह लेकर बलगाली देवताओंको साथ के पृथ्वी और आकाशको पेरकर साढ़े हुए वृजासुरधर बावा बोल दिया। इस समय किरकरपुत्त पर्वतोंके समान विकालकाय कालकेपणन अनेको अश्व-दाख लिये वृजासुरकी सब ओरसे रक्षा कर रहे थे। देवता और ऋषियोंके तेजसे सम्पन्न इन्द्रका बल कड़ा हुआ देख वृजासुरने वड़ा भीषण सिंहनाद किया। उसकी गर्वानासे पृथ्वी, आकाश, समस्त दिशाएँ और पर्वत इगयणाने लगे। यहाँतक कि उससे इन्द्र भी भवभीत हो गया और उसने वृजासुरपर अपना भीषण कड़ छोड़ा। उस कड़की बोटसे प्राणहीन होकर वह महादैत्य उसी प्रकार पृथ्वीपर गिर पड़ा, जैसे पूर्वकालमें विष्णुभगवान्के हाथसे विस्तककर महादेल मन्दरायल गिर गया था।

वृत्रासुरके मारे जानेसे सभी देवता और महर्वियोंको बड़ा आनन्द हुआ और वे इन्तको स्तृति करने लगे। इसके पहात् उन्होंने वृत्रासुरके वससे दुःशी कालकेयादि समल दैयोंको भी मारना आरम्भ किया। तब वे सब देव उनसे भयभीत होकर बड़े-बड़े मच्छों और नाकोंसे भरे हुए अगाय समुद्रमें पुसकर छिप गये। बहाँसे वे अखन्त व्याकुल होकर आपसमें वित्तोकीके नाशका उनाय सोचने लगे। विचार करते-करते उन्हें कारव्यक्त एक बड़ा ही भयंकर उपाय सुप्ता। उन्होंने निक्षय किया कि समस्त त्येकोंकी रक्षा उपसे होती है, अतः सबसे पहले तपका ही नाश करना चाहिये। पृथ्वीमें जो भी तपस्त्री, धर्मात्वा और ज्ञाननिष्ठ पुरुष हैं, उनके संहारके लिये शीधता करनी चाहिये। बस, उनका नाश होनेसे सारा संसार स्वयं ही नष्ट हो जावगा।

ऐसा निक्षय कर वे समुद्रमें रहते हुए ही त्रिस्त्रेकीका नाहा करनेमें तत्वर हो गये। वे इत्तेकमें घर गये और नित्यत्रति रातमें समुद्रते बाहर आकर आस-पासके आक्रम और तीर्थादिमें रहनेबाले मुनियोको सा जाते तथा दिनमें समुद्रमें क्रिये रहते। उनका अत्याकार बहाँतक बढ़ा कि सारी पृथ्वीपर ऋषि-मुनियोकी हड्डियाँ दिलायी देने लगीं और उनके कारण वह ऐसी जान पहने लगी मानो दोस्तोकी देरियोसे क्की हुई हो।

राजन् ! जब इस प्रकार संसारका संहार होने लगा तथा यक्र-यागादिके समाग्रेह नष्ट हो गये तो देवतालोग बड़े दुःसी हुए। उन्होंने देवराज इन्ह्रके साथ गिरुकर सरशह की और धरनागतकताल देवाधिदेव श्रीमभारायणको प्रारण ली। वताओंने बेकुण्डनाब अपराजित भगवान् मधुग्रुदनके पास जाकर उन्हें नमकार किया और उनकी इस प्रकार सुति की—'प्रयो ! आप सारे संसारके अपति, पालन और संद्वार करनेवाले हैं: आपट्टीने इस चराचर विश्वकी रचना की है। कप्रक्रमधन ! पूर्वकालमें जब पृथ्वी समुद्रमें डूब गयी थी तो आपहीने काराहरूप धारण करके इसका उद्धार किया था। पुरुषोत्तम । आपटीने नुसिंहरूप बारण करके महाबसी आदिदेख हिरण्यकशिपुका वस किया या । महातृत्व बलिको मारना किसी भी देहचारीके वहाकी बात नहीं थी, उसे भी आपहीने कमनकप चारण करके जिलोकीके ऐश्वर्यसे भ्रष्ट किया था। यहान् बनुष्रंर जन्म बड़ा ही हुर और यहपागादि-को बांस करनेवाला था। उस सुप्रसिद्ध दानवका भी आपने ही दलन किया था। इसी प्रकार आपके अगणित पराक्रम 🖁। हे मधुसुद्दन । हम भयभीतीक तो एकमात्र आप ही आह्मय है। अतः हे देखदेखेखर ! जिल्लोकीके कल्याणके लिये हम आपसे प्रार्थना करते हैं कि इस महान् भवसे सम्पूर्ण लोक, देवगण और इन्ह्रकी रक्षा कीजिये। इस समय संसारपर बड़ा भारी भय उपस्थित है; पता नहीं, रातमें कौन आकर ब्राह्मणोको मार हालता है। ब्राह्मणोका नाश होनेसे तो पृथ्वीका ही नाश हो जायगा और पृथ्वीके नष्ट होनेसे स्वर्ग भी नहीं कब सकेगा। जगत्पते ! अब तो कृपापूर्वक आपके रक्षा करनेसे ही इन लोकोंका संहार रुक सकता है।

देक्तओं के प्रार्थना सुरकर भगवान् किंगुने का — देवगण ! में इस प्रजाओंके क्षयका कारण पूरी तरह जानत



है। कालकेय नामसे प्रसिद्ध एक देखोका बढ़ा विकट दल है। बे सब देख पृजासुरका आवय लेकर सारे संसारको गीड़िय करते है। दिनमें तो नाकों और प्राहोंसे मरे हुए समुद्रमें किये रहते हैं, किंतु राजिके समय संसारका उच्छेद करनेके लिये बाहर निकलकर ब्राह्मणोंका वस्त्र करते हैं। समुद्रमें खनेके कारण तुम उन देखोंका दलन नहीं कर सकोगे, इसलिये पड़ले तुम्हें समुद्रकों सुकानेका स्पाय सोचना चाहिये। समुद्रको सुकानेमें अगल्यजीके सिखा और कोई समर्थ नहीं है और इसे सुकाये किना उन देखोंका परायव नहीं हो सकता। इसलिये तुम किसी प्रकार अगल्यजीको इस कामके लिये तैयार कर रहे।'

परावान् विष्णुकी यह बात सुनकर देवराय ब्रह्मजीकी आज्ञासे अगस्य मुनिके आक्रममें आये। वहाँ उन्होंने देशा कि मित्रायरुगके पुत्र परम तेजन्वी तपोमूर्ति महात्मा अगस्यत्री ऋषियोसे यिरे हुए विराजमान हैं। देवता उनके निकट गये और मुनिके अलीकिक कर्मोंका बलान करते हुए उनकी इस प्रकार स्तृति करने लगे—'पूर्वकालमें जब इन्द्रपद पाकर राजा नहुवने लोकोंको संतम करना आस्म्य किया ते आपहीने उनका दुःस दूर किया था और उस संसारके कण्टकको देवलोकके ऐक्यंसे गिराया था। पर्वतराज

विश्वाचल सूर्यपर कृषित होकर एक साथ बहुत कैंबा हो गवा बा। इससे संस्तरमें अधेरा रहने लगा और प्रजा मृत्युसे पीड़ित होने लगी। इस समय आपको शरण लेनेसे ही उसे शान्ति बिली बी। प्रयवन् ! हम भी बहुत भएमीत हैं, अब आप ही हमारे आक्रय हैं। आप सबकी इन्छरएँ पूर्ण करनेवाले हैं, अत: हम भी दीन होकर आपसे वर माँगते हैं।'

कुणिहरने पूछा-जुनिया ! मुझे यह बात विस्तारसे सुननेकी इच्छा है कि विनयायल क्रोधित होकर अकस्पात् क्यों बढ़ने लगा वा !

लेक्समाँ केले सूर्व ज्या और अस्त होनेमें पर्यतराज सुक्लीगार सुमेरको प्रदक्षिणा किया करते हो। यह देलकर क्रिक्याकलने कहा, 'सुद्धित ! जिस प्रकार तुम सुमेरके पास जाकर नित्वप्रति उसकी परिक्रमा करते हो, उसी प्रकार मेरी भी किया करो।' इसपर सूर्यने कहा, 'मैं अपनी इकासे सुमेरको प्रदक्षिणा नहीं करता, बल्कि किन्होंने इस जगत्की रखना की है, उन्होंने मेरे रिट्ये यह मार्ग निर्देश कर दिया है।' है वरनाय! सूर्यके इस प्रकार कहनेपर विकय कोधमें भर गया और सूर्य एवं बन्द्रसाका मार्ग रोकनेके विचारसे अकस्पात् कहने लगा। तब सब देवता मिलकर पर्वतराज विक्राके पास आये और अनेको उपायोसे उसे रोकने लगे, किन्द्र उसने उनकी एक भी न सुनी। फिर वे सब-के-सब वर्षात्वाओं में होड़, परमनपत्नी और अद्भुतपराक्रमी अगस्यजीके पास गये और उन्हें अपना आनेका प्रसीजन



सुनावा । वे कहने लगे, 'भगवन् । क्रोधके व्याप्ति हुआ यह पर्वतराज विन्धाचल सूर्य और चन्द्रमाके मार्ग तथा नल्डोको गतिको रोक रहा है। द्विजवर ! आपके सिवा और कोई भी पुरुष उसको रोकनेमें समर्च नहीं है। इसलिये आप रोकनेको कृपा करें।'

देवताओंकी यह बात सुनकर अगस्त्वजी अपनी पत्नीके सम्बद्धा विन्याचलके पास आये और उससे केले, 'पर्वटप्रवर!



मैं किसी कार्यसे दक्षिणको ओर जा खा है, इसलिये येरी इच्छा है कि तुम मुझे इधर जानेका मार्ग दो। जबतक में उधरसे लीटू तबतक तुम येरी प्रतीक्षा करना, उसके बाद इच्छानुसार बढ़ते रहना।' शबुदमन युधिद्विरती! विन्याचलसे यह उहराकर अगस्त्यजी दक्षिणकी और जले गये और वहाँसे आजतक नहीं लीटे। इसीसे अगस्त्यजीके प्रभावसे विन्याचलका बढ़ना रुका हुआ है। तुन्हारे पूछनेसे यह सारा प्रसङ्ग मैंने तुन्हें सुना दिया। अब, जिस प्रकार उनसे वर पाकर देवताओंने कालकेयोंका संहार किया वा वह सुनो।

देवताओंकी प्रार्थना सुनका अगस्त्यजीने कहा, 'आप लोग यहाँ कैसे आये हैं और मुझसे क्या वर बाहते हैं ?' तब देवताओंने कहा, 'महात्मन् ! हमारी ऐसी इच्छा है कि आप महासागरको पी जाइये। ऐसा होनेपर हम देवहोड़ी कालकेयोंको उनके परिवारके सहित पार झलेंगे।'

देक्ताओकी बात सुनकर युनिकर अगस्त्रने कहा, 'अच्छा, मैं तुन्हारी इच्छा पूर्ण करूंगा और संसारका दुःल दूर कर दूरा।'

ठदनतर वे तप:सिद्ध ऋषियों और देवताओंको साथ ले नदीनाथ समुद्रके तटपर पहुँचकर वहाँ एकत्रित हुए देवता और ऋषियोंसे कहने लगे, 'मैं संसारके हिठके लिये समुद्रका पान करता हूँ।' ऐसा कहकर उन्होंने बात-की-बातमें समुद्रकों कल्हीन कर दिया। तब देवतालोग प्रवल होकर अपने दिख्य



शक्तींसे कालकेयोंका संद्वार करने लगे। इस प्रकार गर्ज-गर्जकर प्रदार करते हुए देवताओंकी मारसे वे व्याकुल हो गये और उन्हें उनका बेग असहा हो गया। उनकी मार खाकर दो प्रदानक तो कालकेयोंने भी भर्यकर सिंहनाद करते हुए घनघोर पुद्ध किया। किंतु वे पविज्ञाचा मुनियोंके तपसे पहले ही दग्ध हो चुके थे, इसलिये सारी शक्ति लगाकर प्रयन्न करनेपर भी वे देवताओंके हाबसे नष्ट हो गये तथा जो किसी प्रकार उस संद्वारसे बचे, वे पृथ्वीको फोडकर पातालमें सले गये।

इस प्रकार दानवोका कंस हो जानेपर देवताओंने अनेकों प्रकारसे जुति करते हुए अगस्पत्रीसे प्रार्थना की कि अब आप पीये हुए जलको छोड़कर फिर समुद्रको भर दीजिये। इसपर अगस्यवी बोले, 'वह जल तो पन गया, अब समुद्रको भरनेके लिये तुम कोई और उपाय सोबो।' महर्षिकी इस बातसे देवताओंको बड़ा आक्षर्य हुआ और ये उदास हो गये। जाओ । आजसे बहुत समय बाद राजा भगीरव अपने | करने लगे ।

फिर उन्हें प्रणाम कर ये ब्रह्माजीके पास आये और हाब | पुरवाओंके उद्धारका प्रपत्न करेगा, उससे समुद्र फिर जरसे जोड़कर उनसे समुद्रको भरनेकी प्रार्थना की। ब्रह्माजीने कहा, | भर जायगा।' ब्रह्माजीकी बात सुनकर देवता अपने-'देवगण ! अब तुम इच्छानुसार अपने-अपने स्वानोको अपने स्वानोको चले गये और उस समयको प्रतीक्षा

#### सगरपुत्रांका नाश और गङ्गावतरण

"वृधिष्ठिरने पूछा—ब्रह्मन् ! समुक्तके घरनेमें भगीरक्यके | पूर्वपुरुष किस प्रकार कारण हुए, भगीरचने उसे किस प्रकार भरा—यह प्रसङ्ग में विस्तारसे मुनना चाहता हूँ।

लोमशनी बोले—राजन् ! इक्ष्वाकुर्वशमें सगर नामके एक



राजा थे। वे बढ़े ही रूपवान, बलवान, प्रतापी और पराक्तमशील थे। उनकी जैदधीं और शैन्या नामकी से कियाँ थीं। उन्हें साथ लेकर ये कैलास पर्वतपर गये और वहाँ योगाच्यास करते हुए बड़ी कठिन तपस्ता करने लगे । कुछ कार तपाया करनेपर बन्हें त्रिपुरनाशक विनयन भगवान् शंकरके दर्शन हुए। महाराज सगरने दोनों रानियोंके सहित भगवान्के चरणोमें प्रणाम किया और पुत्रके लिये प्रार्थना की।

त्तव श्रीमहादेकवीने प्रसन्न होकर राजा और रानियोसे कहा, 'राजन् ! तुमने जिस मुहुतीमें वर माँगा है, उसके प्रभावसे तुन्हारी एक रानीसे तो अत्यन्त गर्वीते और झूरवीर | चुरानेवाला ही ।' पुत्रोंकी यह बात सुनकर सगरको बड़ा क्रोध

साठ हजार पुत्र होंगे, किंतु वे सब एक साथ ही नष्ट हो जायेंगे; तबा दूसरी रानीसे वंशको चलानेवाला केवल एक ही शूरवीर पुत्र होगा।' ऐसा कहकर भगवान् रह वहीं अन्तर्धान हो गये और राजा सगर अत्यन्त प्रसन्न हो अपनी रानियोंके सक्ति चर लोट आये । फिर कपलनचनी वेदची और प्रेच्याने गर्न बारण किया और समय आनेपर तैदर्भीके गर्पसे एक तृंवी उत्पन्न हुई तथा रीम्याने एक देवस्थ्यी वालक उत्पन्न किया। राजाने उस हैबीको फेक्टवानेका विचार किया। इसी समय गम्भीर स्वरसे यह आकादावाणी हुई कि 'राजन् । ऐसा साइस न करो, इस प्रकार युवोका परिल्याग करना उत्तित नहीं 🕯। इस तुँबीके बीज निकालकर उन्हें कुछ-कुछ गरम किये हुए बीसे भरे हुए बड़ोमें पृथक-पृथक रक्त दो। इससे तुन्हें स्वत हजार पुत्र प्राप्त होंगे।'

आकारावाणी सुनकर राजाने वैसा ही किया। उन्होंने तुँबोका एक-एक बीज एक-एक पृतपूर्ण घटमें रसवा दिया और प्रत्येक चढ़ेकी रखा करनेके लिये एक-एक दासी नियुक्त कर दी। बहुत काल बीतनेपर भगवान् शंकरकी कृपासे उनमेसे अतुलित तेजसी साठ हजार पुत्र उत्पन्न हुए। वे बड़े ही धोर प्रकृतिके और क्रूर कर्म करनेवाले थे तथा आकाशमें व्यक्तर चलते हें। संख्यामें बहुत होनेके कारण वे देवताओंके सदित सम्पूर्ण लोकोंका विरस्कार किया करते थे।

इस प्रकार बहुत समय निकल जानेपर राजा सगरने अश्वमेच पहन्दी दीक्षा ली । उनका ब्रोड्स हुआ घोड़ा पृथ्वीपर विकाने लगा। राजाके पुत्र उसकी रखवालीपर नियुक्त थे। चूपता-चूपता वह जलहीन समुद्रके पास पहुँचा, जो इस समय बढ़ा भवंकर जान पड़ता था। वद्यपि राजकुमार बड़ी साववानीसे उसकी चौकसी कर रहे थे, तो भी वह वहाँ पहुँचनेपर अयुरुय हो गया। जब वह देवनेपर भी न मिला तो राजपुत्रोंने समझा कि उसे किसीने बुरा किया है और राजा सगरके पास आकर ऐसा ही कह दिया । वे बोले, 'पिताजी ! इमने समुद्र, द्वीय, जन, पर्वत, नदी, नद और कन्दराएँ—सभी स्थान छान डाले; परंतु हमें न तो घोड़ा ही मिला और न उसको हुआ और उन्होंने आजा ही कि 'जाओ, फिर घोड़ेकी स्रोज करो और बिना उस यज्ञपञ्चके लीटकर यह आना ।'

पिताका ऐसा आदेश पाकर सगरपुत्र किर सारी पृथ्वीचे घोड़ेकी खोब करने लगे। अन्तमें उन शुरवीरोने एक जगह पृथ्वीको फटी हुई देशा। उसमें उन्हें एक छिद्र भी दिखायी दिया। तब वे कुदाल तबा दूसरे हविचारोंसे उस छिड़को स्रोदने लगे । स्रोदते-स्रोदते उन्हें बहुत समय हो गया, किंतु फिर भी घोड़ा दिलायी न दिया। इससे उनका क्रोब और भी बढ़ गया और उन्होंने ईशान कोणमें उसे पातालतक तोड़ हाला। वहाँ उन्होंने अपने योड्रेको यूपता देला तथा आके पास ही उन्हें अतुलित तेजोग्रदि। पहाला कपिल भी दिलावी विषे। घोड़ेको देसकर उन्हें हर्षसे रोमाञ्च हो आया, किन् कालवंदा भगवान् कपिलयर वे कोश्रमें घर गर्व और उनका तिरस्कार करके घोड़ेको लेनेके लिये बढ़े । इससे महाठेकसी कपिलजीको भी क्रोच हो आया। उन्होंने लौरी बहाकर सगरपुत्रीपर अपना तेज छोड़ा और उन मन्त्रुद्धियोंको यस कर दिया। उन्हें भ्रमीभूत हुए देख देवर्षि नास्ट राजा समाके पास आये और उन्हें सारा समानार सुना दिया। जारदजीकी बात सुनकर एक पुतृतंके लिये तो राजा उद्यस हो गये, किंतू फिर उन्हें महादेवजीकी बातका स्परण हो आया। तब उन्होंने असमक्रमके पुत्र अपने पोते अंशुपान्को कुलकर कहा, 'बेटा ! येरे अतुस्तित तेजस्वी साठ हजार पुत्र कपिलजीके



तेवसे मेरे ही कारण नष्ट हो गये हैं तथा अपने धर्मकी रक्षा और प्रजाका हित करनेके लिये मैंने तुम्हारे पिताका भी परित्याग कर दिया है।"

संका महाचल

कुचित्रिरने कृत-तयोधन लोमदाजी ! राजाओंमें श्रेष्ट सगरने अपने औरस पुत्रको क्यों त्याग दिया था ?

लंगराजी बोले-राजन् । महाराज सगरका शैव्याके गर्पसे उत्पन्न हुआ पुत्र असमञ्जस नामसे विख्यात वा। वह अपने पुरवासियोके दुर्बल बालकोको रोने-किल्लानेपर भी गला पकड़कर नदीमें डाल देता था। इससे सब पुरवासी घव और शोकसे व्याकुल रहने लगे और एक दिन राजा सगरके पास आकर हाथ जोड़कर कहने लगे, 'महाराज ! आप हमारी सहुओंके शासनादिजनित संकटोंसे रहा। करनेवाले हैं, अतः इस समय असपक्रससे हमें जो घोर थय उपस्थित हो गवा है उससे भी हमारी रक्षा क्रीजिये।' पुरवासियोंकी बात सुनकर यहाराज सगर एक युहुर्ततक ब्रहास रहे। और फिर यन्त्रियोक्त मुलाकर इस प्रकार कहा, 'यदि आपलोग मेरा क्रिय करना बाहते हैं तो तुरंत ही एक बाम कीकिये-मेरे पुत्र असमक्रमको अभी इस नगरसे बाहर निकास दीजिये। राजाके अद्यानुसार पश्चियोने तत्काल वैसा ही किया। इस प्रकार महत्त्वा सगरने पुरवासियोंके हितके लिये अपने पुरको निकास दिया दा।

सगरने अंशुष्टर्से बडा-'बंदा । तुषारे पिताको मैं नगरमें निकाल चुका है, मेरे और सब पुत्र भाम हो गये हैं और यहका योड़ा भी मिला नहीं है: इसलिये मेरे विश्वमें बड़ा-सोद हो रहा है। तुम किसी प्रकार घोड़ा देवकर लाओ, जिससे वै वज्ञको पूरा करके स्वर्ग प्राप्त कर सक्की।' सवरको बात सुनकर अंशुमान्को बड़ा दुःस हुआ और वह उसी खानपर आया, वहाँ पृथ्वी खोटी गयी बी तबा उसी मार्गसे समुद्रयें प्रवेश किया। वहाँ उसने उस अब और महात्मा कपिएको देखा । तेजीनिय परमर्पि कपिलके दर्शन कर उसने प्रणाय किया और उनकी सेवामें वहाँ आनेका प्रयोजन निषेदन किया । अंशुमान्को बाते सुनकर महर्षि कपिल बहुत प्रसन्न हुए और उसमें बोले, 'बत्स ! मैं तुन्हें वर देना चाहता 🗞 तुन्हारी जो इच्छा हो माँग लो ।" अंजुमान्ने पहले जरमें पत्नीय अस पाँगा और दूसरे करसे अपने पितरोंको पवित्र करनेकी प्रार्थना की। तब महातेजस्त्री मुनिवर कांपेलने कार्य, 'हे अनय ! तुन्हारा कल्याण हो, तुम जो वर माँगते हो वह मै तुन्हें देता है। तुममें क्षमा, धर्म और सत्य विद्यमान है। तुमसे सगरका जीवन सफल होगा और तुन्हारे पिता भी पुत्रवान गिने जायेंगे। तुम्हारे प्रभावसे ही सगरपुत्र स्वर्ग प्राप्त करेंगे।



तुन्हारा पौत्र भगीरब सगरपुत्रोंका उद्धार करनेके किये महादेवजीको प्रसन्न करके सर्गान्धेकसे गङ्गाजीको लावेगा और यह यहीय अन्त्र तो तुप प्रसन्ततासे ते जाओ।'

कपिलजीके इस प्रकार कड़नेपर अंशुमान् घोड़ा लेकर राजा सगरकी यहदास्तामें आया और उसने उनके चरणीये प्रणाप किया । राजा सगरने अंशुपान्का सिर सुँचा ठवा यह जानकर कि धोड़ा यज्ञज्ञालायें आ गया है उन्होंने पुत्रोंके मारे जानेका शोक त्याग दिया। उन्होंने अंशुमान्का बड़ा आदर किया और अपना अधूरा यह पूरा कर दिया। इसके बाद बाह्न दिनोतक राजा सगरने अपनी प्रजाका पुत्रवत् पालन किया । अन्तमें अपने पौत्रपर राज्यका भार छोड़कर खर्य सर्ग सिधारे। महात्वा अंशुपान्ने भी अपने वितामहके समान ही आसमुद्र भूमण्डलका पालन किया। उनके दिलीय नामका धर्माता पुत्र हुआ। इसे राज्य सीयकर अंशुपान् मी परलोकवासी हुए। दिलीपको का अपने पितृगणके विनाशकी बात मालूम हुई तो उनके इट्यमें बढ़ा सन्ताप हुआ। वे उनके उद्धारका उपाय सोचने समे और गङ्गजीको लानेके लिये भी उन्होंने बहुत प्रयत्न किया । परंतु बहुत बंग्रा करनेपर भी वे सफल न हो सके। उनके पाम ऐंचर्यशाली और धर्म-परायण भगीरब नामका पुत्र हुआ। उसे राज्यपर अभिषिक्त कर दिहरीय बनमें चले गये और वहाँ कालवा तपस्थाके प्रभावसे खर्गवासी हो गये।

महाराज ! राजा धरोसब महान् धनुधर, बक्रवर्ती और महारबी बे। उनके दर्शनमात्रसे सब खोकोंके मन और नयन शीतल हो जाते थे। उन्हें जब मालूम हुआ कि कपिलजीके कोपसे उनके पितृगता पस्प हो गये थे और उन्हें स्वर्गलोककी भी प्राप्ति नहीं हुई तो वे बड़े दुःसी हुए और अपना राज्य मर्जाको सौपकर तपस्या करनेके लिये हिमालयपर चलें गये। वहाँ उन्होंने फल-मूल और जलका ही आहार करते हुए देवताओंके एक इवार वर्षतक चोर तपस्या की। एक हजार दिव्य वर्ष बोहनेपर महानदी गङ्गाने उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन दिया और कहा, 'राजन् ! तुम मुझसे क्या चाहते हो ? बताओ, में तुम्हें करा हूँ ? तुम जो बडोगे, वहीं करूँगी ।' पङ्गानीके इस प्रकार कड़नेपर राजाने उनसे कहा, 'हे वरदायिनि ! मेरे पितृगण महाराज सगरके साठ हजार पुत्र धोड़ा ड्रैड्नेके लिये निकले श्रे । उन्हें भगवान् कपिलने मत्य करके यमसोकमें भेज दिया है। हे महानदि ! जबतक आप अपने जलसे उनका अभिषेक नहीं करेगी, तकतक उनकी सद्गति नहीं हो सकती। उन सगरपुत्रोंके उद्धारके लिये ही मैं आपसे प्रार्थना करता हूँ।'

क्षेपराजी करते हैं—राजा घगीतथकी बात सुनकर क्षिप्रकर्दनीया महाजीने उनसे इस प्रकार कहा, 'राजन् ! मैं तुष्परा कमन पूरा कर्मणी, इसमें तो संदेह नहीं; किंतु जिस समय मैं आकाशसे पृथ्वीपर गिर्मणी, उस समय पेरा चेग असहा होगा। तीनों लोकोमें ऐसा कोई नहीं है जो मुझे बारण



कर सके। हाँ, एक देवाधिदेव नौलकण्ड धगवान् झंकर अवस्य मुझे धारण करनेमें समर्थ हैं। महाबाहें ! तुम तप करके उन्हें प्रसन्न कर लो। जब मैं पृथ्वीपर गिकेंगी तो वे ही मुझे अपने मसकपर धारण कर लेगे। तुम्हारे पितरोंका हित करनेके लिये वे अवस्य तुम्हारी इच्छा पूरी करेंगे।'

यह सुनकर महाराज भगीतम कैत्यसपर गये और कुछ कात्त्रक तीव्र तपस्या करके उन्होंने महादेवजीको प्रसन्न कर उनसे उन्होंने अपने पितरोको स्थामें पहुँबानेक खंडपसे गङ्गाजीको धारण करनेके लिये वर प्राप्त कर लिया। भगीरसको वर देकर भगवान् शंकर हिमालयपर आये और वहाँ साई होकर उनसे कहने लगे, 'महाबाहो ! अब तुम पर्यंत-राजपुत्री गङ्गासे प्रार्थना करो, मैं स्वर्गसे गिरनेपर उसे धारण कर शूँगा।' यह सुनकर महाराज भगीरब सावधान होकर गङ्गाजीका ध्यान करने लगे। उनके समरण करते ही पविजयसित्स्य गङ्काणी महादेवजीको साहे देखकर आकादासे गिरने सर्गी। उन्हें गिरते देखकर देवता, महर्षि, गन्धर्व, नाग और वक्कोग उनके दर्शनोकी त्यारमासे वहाँ एकवित हो गये। श्रीमहादेवजीके मस्तकपर ये इस प्रकार गिरीं मानो स्वक्त मोतियोकी पात्रा हो। भगवान् शंकरने उन्हें उनकात धारण कर दिवा। तब श्रीमङ्काजीने पर्णारवसे कहा, 'एजन् ! में तुन्हारे किये ही पृथ्वीपर उत्तरी है; अतः बताओ, मैं किस मार्गसे बहैं ?' यह सुनकर राजा उन्हें उस स्थानपर ते गये, वहाँ उनके पूर्वजोके शरीर घस्म हुए थे। गङ्काजीके बात्से समुद्र तत्काल घर गया। राजा धर्मारबने उन्हें अपनी पूर्वो पान दिवा। किर सफल्यमनोरब होकर राजा धर्मारबने मङ्गाज्यको अपने वित्रोको जलाद्वादि दी। इस प्रकार बिस तत्व समुद्रको घरनेके तिये गङ्काजी पृथ्वीपर प्रधारी, यह सब बृह्यन्त मैंने तुन्हें सुना दिवा।

#### ऋष्यभृङ्गका चरित

वैशामायनानी जोते—राजन् । किर कुन्तीनन्दन महाराज युधिष्ठिर क्रमदाः नन्दा और अपस्तन्ता नामको नदियोपर गये, जो सब प्रकारके पाप और भवको नष्ट करनेवाली है। वहाँ प्रेपकूट पर्वतपर जाकर उन्होंने बहुत-सी अद्भुत बाते देखों। उस स्थानपर निरन्तर वायु बहुता खाता था और नित्य वर्षा होती थी। वहाँ येदाध्ययनका शब्द को सुना जाता था, किंतु कोई स्वाध्याय करनेवाला दिखायी नहीं देता था।

तम लोगशमीने कहा—कुल्बर । यहाँ नन्दा नदीये कान करनेसे पुरुष तत्काल पायमुक्त हो जाता है, इसलिये आप भाइपोसहित इसमें कान करें।

यह सुनकर महाराज पुधिष्ठिरने अपने भाई और सावियोंके सिंहत नन्दामें सान किया और फिर झीतल जलकारी अस्वन्त रमणीक और पवित्र कौदिकी नवीपर गये। वहाँ लोमकानी कहा, 'भरतकेष्ठ ! यह परमपवित्र देवन्दी कौदिकी है। इसके तटपर यह विश्वाधित्रजीका रमणीक आक्रम दिखायी दे खा है। यहीं महारम काइयप (विभाग्यक) का आक्रम है। इसे पुण्यालम कहते है। महार्षि विभाग्यकके पुत्र अस्वन्ध्य बढ़े हो तपस्वी और संपत्तित्रप थे। एक बार अनावृद्धि होनेपर उन्होंने अपने तपके प्रभावसे वर्षा कर दी थी। वे परम तंत्रकी और समर्थ विभाग्यककुमार मृगीसे अपन हुए थे।

वृधिष्ठरने पृथा—भगवन् ! मनुष्यका पञ्चजातिके साव योनिसंसर्ग होना तो ज्ञास और लोक दोनोकी ही दृष्टिमें किन्द्र है, फिर परमतपत्नी काइवयनदन ऋत्यन्छने मृगीके दरासे कैसे जन्म लिया ? तथा अनावृष्टि होनेपर उस बालकके भयसे वृजासुरका वध करनेवाले इन्द्रने कैसे वर्षा की ?

लेमराजी बोले-राजन् ! ब्रह्मवि विभाष्टक बडे ही

साधुलपाय और प्रजापतिके समान तेवत्वी थे। उनका वीर्ष अनोध या और तपत्वाके कारण अन्तःकरण शुद्ध हो गया था। एक बार वे एक सरोवरपर सान करने गये। वहाँ उर्वहीं अपराको देलकर जलमें ही उनका बीर्य म्लास्ति हो गया। इतनेहीमें वहाँ एक प्यासी पृगी आयो और वह जलके साथ सा वीर्यको भी भी गयी। इससे उसको गर्भ रह गया। वास्तवमें यह एक देवकन्या थी। किसी कारणसे ब्रह्मजीने



इसे शाप देते हुए कहा था कि 'तू मृगवाठिमें जन्म लेकर एक मृनिपुत्रको उत्पन्न करेगी, तब शापसे छूट जायगी।' विधिका विधान अटल है, इसीसे महामृनि जन्मपृष्ट् उस मृगीके पुत्र हुए। वे बढ़े तपोनिष्ठ ये और सर्वदा बनमें ही यह करते वे। उनके सिरपर एक सींग वा, इसीसे वे जन्मपृष्ट नामसे प्रसिद्ध हुए। उन्होंने अपने पिताके सिचा किसी और मनुष्यको नहीं देखा था, इसलिये उनका मन सर्वदा ब्रह्मवर्षमें स्वित खुठा वा।

इसी समय अंपदेशमें महाराज दशरकके नित्र राजा लोमपाद राज्य करते थे । हमने ऐसा सुना वा कि उन्होंने किसी ब्राह्मणको कोई बीज देनेकी प्रतिज्ञा करके पीछे उसे निराज कर दिया था । इसलिये ब्रह्मणीने उनको त्याग दिया । इससे उनके राज्यमें वर्षा होनी बंद हो गयी और प्रजामें हाहाकार मच गया। तब उन्होंने तपत्वी और मनस्वी ब्राह्मणोंसे पूजा, 'भूदेवो । अब वर्षा कैसे हो, इसका कोई उपाय बताइये।' वे सब अपना-अपना पत प्रकट करने लगे। तब उनपेसे एक मुनिलेष्ठने कहा, 'राजन् । ब्राह्मण आपपर कृत्यत हैं, इसका आप प्राथक्षित कीजिये । ऋष्यनुष्टु नामक एक मुनिकुमार 🖥 । वे जनमें ही रहते हैं और बढ़े ही शुद्ध एवं सरण है। कीजातिका तो उन्हें कोई पता ही नहीं है। उन्हें आप अपने देशमें बुत्ता लीजिये । ये यदि यहाँ आ मचे तो तुरंत ही वर्षा होने रुगेनी ।' यह सुनकर राजा लोमपादने ब्राह्मणोके पास जाकर अपने अपराधका प्राथक्षित कराया । उनके प्रसन्न होनेपर उन्होंने अपने मश्चियोंको बुलाकर ऋष्यपृष्टको तानेके विश्वयमे परामर्श किया । उसमे सलाह करके उन्होंने अपने राज्यकी प्रचान-प्रचान चेड्याओंको जुलाया और उनसे खड़ा, 'सुन्दरियो । तुम किसी प्रकार मोहित करके और अपनेमें विश्वास उत्पन्न करके पुनिकुमार बहुचनुङ्गकों भी राज्यमें ले आओ ।' तब उनमेरी एक बृद्धा बेड्याने बद्धा, "राजन् ! मैं तपोयन जान्यजुङ्गको लानेका प्रयत्न तो कराँगी, परंतु मुझे जिन-जिन भोग-सामग्रियोंकी आवश्यकता है उन सकको दिलानेकी आप कृपा करें।'

तब राजाका आदेश पाकर उस वृद्धाने अपनी बृद्धिके अनुसार नौकाके भीतर एक आजम वैचार कराया। उस आजमको अनेक प्रकारके फल और फुलाँवाले बनावटी वृक्षोंसे समाया गया, विनयर तरह-तरहकी झाड़ियाँ और लताएँ छायी हुई थीं। यह नौकालम बड़ा ही रमणीय और मनको लुभानेवाला था। उसे विचाय्यक मुनिके आजमसं बोड़ी दूरीयर वैधवाकर गुप्तकरोंसे इस बातका पता लगक्या कि मुनिवर किस समय आजमसे बाहर चले जाते हैं। किर विभायक मुनिकी अनुपस्थितिके समय अपनी पुत्री वेश्याको सब बातें समझाकर ऋष्यन्द्रके यास भेजा। उस वेश्याने आग्रममें जाकर उन तपोनिष्ठ मुनिकुमारके दर्दान किये और उनसे कहा, 'मुनिवर! यहाँ सब तपत्री आनन्दमें हैं न ? आप भी कुशलसे हैं न ? तथा आपका वेदाध्यपन तो अच्छी तरह कल तम है न ?'

इन्द्रभूतने कहा—आप कान्तिके कारण साक्षात् तंत्र:पुक्रके समान प्रकाशमान प्रतीत होते हैं: मैं आपको कोई कद्तीय बहानुभाव समझता हूँ। मैं पादप्रकालनके लिये आपको जल दूँगा तथा अपने वर्षके अनुसार कुछ पाल भी भेट करूँगा। देखिये, यह कृष्णमृगवर्गसे बका हुआ कुशका आसन है; इसपर विराज बाह्ये। आपका आक्षम कहाँ है ? और आप किस नामसे प्रसिद्ध है ?

वेदया बोली—काद्यपनन्दन । मेरा आग्रम इस पर्वतके



उस ओर चहाँसे तीन योजनकी दूरीपर है। मेरा ऐसा नियम है कि मैं किसीको प्रणाम नहीं करने देता और न किसीका दिया हुआ पाछ ही स्पर्श करता हूँ। मैं आपका प्रणाम नहीं हैं, बर्रिक आप हो मेरे क्या है।

क्रचन्द्रम् बोले—ये धिलावे, ऑवले, करवक, इंगुडी और विपाली आदि एके हुए फल रसे हैं; इनमेंसे आप अपनी स्थिके अनुसार बहण करें।

लेगराजी काते हैं—राजन् ! उस बेश्याकी लड़कीने उन सब फलोंको त्यागका उन्हें अपने पाससे बढ़े रसीले, दर्शनीय और खेंचवर्षक स्वादिष्ट पदार्थ दिये । इसके सिवा सुगन्धित मालाएँ, विचित्र और बमकीले वस तथा बढ़िया-बढ़िया सस्वत भी दिये । उन्हें पाकर ऋष्यनुङ्ग बढ़े प्रसन्न हुए और हैसने-सेलनेमें उनकी प्रवृत्ति हो गयी । इस प्रकार उनके मनमें

विकारका अंकुर फूटता देख वेरवा उन्हें तरह-तरहसे लुमाने लगी। फिर कई बार उनका गाड़ आलिड्रन कर उनकी ओर कटाक्षपात करती अग्रिहोजका बहाना करके बहाँसे कल दी। एक मुहूर्त बीतनेपर आक्रममें कश्यपनदन विभाष्यक मुनि आये। उन्होंने देला कि ऋष्यनुङ्ग अकेलेमें ध्यान-सा लगाये बैठा है। उसके चित्तकी स्थिति सर्वादा विपरीत हो गयी है। वह ऊपरको देल-देशकर बार-बार दीर्थ नि:श्वास छोड्ना है। उसकी ऐसी दीन दशा देखकर उन्होंने कहा, 'बेटा ! आज सार्यकालके अभिहोत्रके लिये तुमने समिवाएँ ठीक क्यों नहीं कीं, क्या आज तुम अग्रिहोत्रसे निवृत्त हो चुके हो ? आज तुम और दिनोंकी तरह प्रसन्न नहीं जान पड़ते; बड़े ही चिन्तातुर, अचेत और दीन-से दिलायी देते हो । बताओ तो, आज यहाँ कोई आधा वा क्वा ?''

ऋश्वन्यूनने कहा—पिताजी ! यहाँ आक्रममें एक जटावारी ब्रह्मचारी आया था। वह सुवर्णके समान उञ्चल-वर्ण बा। उसके नेत्र कपलके समान विज्ञाल थे। यह बड़ा ही रूपकान, सूर्यके समान तेजली और अत्यन्त गौरवर्ण था। उसके सिरपर बड़ी सुगन्दित और लब्बी-लब्बी काली बटाएँ थीं। वे सुनहरी डोरियोंसे गूँबी हुई थीं। आकाशमें जैसे विजली जमकती है, उसी प्रकार इसके गलेने सुवर्धके आचूका ब्रिलियला रहे थे। गलेके नीचे उसके दो योसपिन्ड से। वे रोमहीन और बढ़े ही मनोहर थे। जिस समय वह कलता वा उसके पैरोसे बड़ी ही अद्भुत इस्तकार होती भी तका येरे हाबोमें जैसे यह रहाक्षकी माला बैधी हुई है, उसी तरह उसके दोनों हाथोंने इनकारती हुई सोनेकी लिएयाँ पड़ी हुई थीं। उसका मुख भी बड़ा ही विचित्र और दर्शनीय वा। उसकी बातबीत सुनकर इदयमें आनन्दकी लहरें उठने लगती थीं। उसकी कोयलकी-सी वाणी बड़ी ही सुरीली थी। उसे सुननेसे मेरे इदयमें हक-सी डठती थी। वह मुनिकुमार क्या था, मानो कोई देवपुत्र ही था। उसे देखकर मेरे मनमें उसके प्रति बहुत ही प्रीति और आसक्ति हो गयी हैं। उसने मुझे नये-नये कल दिये थे। मैंने अजतव जो-जो फल खाये 🗓 उनमेसे किसीमें भी वैसा सर नहीं मिला। उनमें न तो वैसे छिलके ही हैं और न उनके समान गूदा ही है। उस समवान् मुनिकुमारने मुझे बड़ा ही स्वादिष्ट जल पीनेको दिपा था । उसे पीते ही मुझे बड़े आनन्दका अनुषय हुआ और पृथ्वी पूपती-सी दिखायी देने लगी। वे जो बड़े ही विचित्र और सुगर्यित पुष्प पढ़े हुए हैं, उसके वस्त्रोमें गुँधे हुए थे। इन्हें विश्लेरकर वह तपसे देदीप्यमान मुनिकुमार अपने आसमको चला गया है। उसके जाते ही मैं अबेत-सा हो गया हूँ और मेरे दारीरमें दाह-सा होता है। मैं चाहता हूँ, जल्दी-से-कल्दी उसके पास पहुंचू और उसे यहाँ लाकर सदा अपने साथ रखें।

विचित्र और दर्शनीय रूपसे यूमते रहते हैं। ये बड़े ही पराक्रमी होते हैं और ऐसे सुन्दर-सुन्दर रूप धारण करके सर्वदा तपन्यामें विश्न झालनेका विचार करते रहते हैं। विश्न जितेन्द्रिय मुनिको उत्तम लोकोमें जानेकी इच्छा हो, उसे इनका साथ नहीं करना चाहिये। ये बड़े पापी होते हैं और तपरिश्योंकों विञ्न पहुँचाकर ही प्रसन्न होते हैं। तपत्तीको तो उनकी ओर आँख उठाका देखना भी नहीं चाहिये। बेटा ! तुम जिन स्वादिष्ट पेय पदार्थोंकी बात कहते हो, उन्हें तो दूष्ट लोग पीते हैं और वे ही ऐसी रंग-बिरंगी सुगन्धित मालाएँ पहनते हैं। ये बीजें मुनियोंके लिये नहीं बतायी गयी हैं।

'ये राक्षस हैं' ऐसा कहकर विभायद्वक मुनिने अपने पुत्रको रोक दिया और स्वयं उस बेश्याको हुँको लगे । जब तीन दिन-तक उसका कोई पता न लगा तो आध्रममें लीट आये । इसके पक्षात् जब श्रीत विधिके अनुसार विभावहक मुनि फिर फल लेनेके लिये गये तो यह बेहवा ऋष्यशृक्षको फैसानेके लिये किन आयी। उसे देखते ही ऋष्यमूह बड़े हर्षित हुए और हरूबड़ाकर उसके पास दीड़ आये तथा उससे बोले, 'देखो, चिताजीके यहाँ आनेसे यहले ही हम तुम्हारे आजमको क्लेंगे।' हे राजन् । इस युक्तिसे विभाण्डक युनिके एकमात्र पुत्र बाब्यमुङ्गाको उन माँ बेटीने नामपर बढ़ा लिया और उसे लोलकर वे तरह-तरहके उपापीसे रुद्दे आनश्चित करती अङ्गराज लोगपादके पास ले आर्थी। अङ्गराज उन्हें अपने अन्तःपुरमें ते गये । इतनेहीमें उन्होंने देखा कि सहसा वृद्धि होने लगी और सब ओर जल-ही-जल हो गया। इस प्रकार अपनी मन:कामना पूर्ण होनेपर राजा लोनपादने उन्हें अपनी फल्या प्रान्ता विकाह हो।

इया जब विभाज्यक पुनि फल-फूल लेका आग्रमार्गे लोटे तो बहुत बुंहनेपर भी उन्हें अपना पुत्र दिरु/पी न दिवा। इससे उन्हें बड़ा ही कोथ हुआ और ऐसी अरशंका हुई कि यह सारा पद्यन अङ्गराजका ही रखा हुआ है। अतः ये अङ्गाधिपतिको उनके नगर और राष्ट्रके सहित पस्म कर डालनेके विचारमें कम्पापुरीकी ओर सले। मार्गमें बलते-करते जब वे वक गये और उन्हें भूख सताने लगी तो वे न्दातियोके सम्पत्तिशाली घोषोंने आवे। न्दालोने उनका राजाओंक समान बड़ा आदर-सत्कार किया और वहाँ उन्होंने एक रात विश्राम किया। जब गोपोने उनकी अत्यन्त आवभगत को तो उन्होंने पूछा, 'क्यों भाई ! तुप किसके सेवक हो ?' तब वे सभी खालिये बोले, 'यह सब आपके कुरकी ही सम्पत्ति है।' इस प्रकार देश-देशमें सत्कार पानेसे और ऐसे ही मधुर वाक्य सुननेसे उनका उन्न कोप शान्त हो गवा और वे प्रसन्न बित्तसे अङ्गराजके पास पहुँचे। मस्त्रेष्ठ लोमपादने उनका विधिवत् पूजन किया। उन्होंने देखा कि विभाजक बोले—बेटा ! ये तो राक्षस हैं। ये ऐसे ही | स्वर्गसोकमें जैसे देवरात इन्द्र रहते हैं, वैसे ही वहाँ उनका पुत्र



विद्यमान है। साब ही उन्होंने जिल्लाके समान व्यवचाती अपनी पुत्रवयू जानाको भी देखा। पुत्रको अनेको प्राम और श्रोष पिले देखकर तथा प्रान्ताको देखकर उनका सारा क्रोध उत्तर गया। फिर तो जिसमें राजा लोमपादको विद्योव प्रसन्ता थीं, वही काम उन्होंने किया। पुत्रको वहीं छोड़कर उन्होंने उससे कहा, 'जब तुन्हारे पुत्र उत्पन्न हो जाय तो राजाका सब प्रकार मन रखकर वनमें ही चले आना।'

प्रहण्यभूत्र भी पिताकी आज़का पालन कर फिर उन्होंके पास बले आये। हान्ता भी सब प्रकार अपने पातिके



अनुकृत आवरण करनेवाली थी। वह भी वनमें ही रहकर उनकी सेवा करने लगी। किस प्रकार सीभाग्यकर्ती अरूयती बस्तिहकी, त्येपामुद्य अगस्त्यकी और दमयत्ती नरूकी सेवा करती थी उसी प्रकार शान्ताने भी अत्यन्त प्रेमपूर्वक अपने दनवासी पविदेवकी सेवा की। यह पवित्रकीर्तिशाली आश्रम उन्हीं ऋचन्द्रका है। इसके कारण इस समीपवर्ती विशाल सरोवरकी शोधा भी बहुत बढ़ गयी है। इसमें कान करके तुम कृतकृत्य और शुद्ध हो जाओ, फिर दूसरे तीवाँकी प्राया करना।

# परशुरामजीकी उत्पत्ति और उनके चरित्रोंका वर्णन

वैशायायनवी कहते हैं—जनमेजय ! उस सरोवरमें सान | करके महाराज युधिष्ठिर कौशिकी नदीके किनारे होते हुए क्रमशः सभी तीर्वस्थानोमें गये। किर उन्होंने समुक्राट्यर पहुँचकर गङ्गाजीके सङ्गमस्थानमें मिती हुई पाँच लौ नदियोकी सम्मितिल घारामें सान किया। इसके पश्चाद वे समुद्रके किनारे-किनारे अपने भाइयोंके सर्वेष कतिबृदेशमें आये। वहाँ लोमशजी कहने तमे, 'कुन्तीस्टन! यह कालङ्गदेश है। यहाँ वैतरणी नदी बहती है। इस स्वान्यर देवताओंका आश्चय लेकर स्वयं धर्मराजने यहां किया था।'

इसके अन्तर भाष्यवान् पाण्डवाने ब्रीपदीसहित वैतरणी नदीये उत्तरकर चितृतर्पण किया । उस समय पहाराज मुशिहिर कहने लगे, 'लोमझजी ! इस नदीमें आवमन करके में तपके प्रचावसे मानवी विषयोंसे मुक हो गया हूँ । आपकी कृपासे मुझे सारे लोक दिलायी दे रहे हैं । देखिये, यह मुझे पाठ करते हुए वान्द्रस्थी यहात्माओंका शब्द सुनायी दे रहा है।' तब लोमशजीने कहा, 'राजन् ! चुप हो बाइये । यह ध्वनि तो तुम्हें तीस इजार योजन दुरसे सुनायी दे रही है।'

वैशन्ययनमें बोलें इसके पक्षात् महतमा युधिष्ठिर

महेन्द्रपर्वतपर गयं और वहाँ एक रात निवास किया। वहाँ
रहनेवाले तपस्वियोने उनका बड़ा सत्कार किया।
लोमशमुनिने उन भृगु, अङ्गिरा, वसिष्ठ और कद्यपर्वशीय
महिंद्योंका परिचय दिया। फिर उनके पास जाकर राजविं
युधिष्ठिरने प्रणाम किया और परमुरामजीके सेवक वीरवर
अकृतक्रणसे पूछा, 'भगवान् परस्रुरामजीके सेवक वीरवर
अकृतक्रणसे पूछा, 'भगवान् परस्रुरामजी के के कर्तन
करना वाहता है।' अकृतक्रणने कहा, 'भीपरस्रुरामजी तो
सबके हृदयकी बात जाननेवाले हैं। आपके आनेका तो उन्हें
पता लग ही गया होगा। आपके प्रति उनका प्रेम भी है ही।
इसलिये वे शीम्न ही आपको दर्शन देगे। तपिक्रपोको उनका
दर्शन चतुर्दसी और अष्ट्रपीको होता है। आजकी रात
बीतनेपर कल चतुर्दसी होगी। तब आप भी उनका दर्शन
करेंग।'

पुणिहरने पूछा—आप जमदाप्रसन्दन महाबली परशुराय-जीके सेवक हैं। उन्होंने पहले जो-जो कृत्व किये हैं, वे सब आपने प्रत्यक्ष देखें हैं। अतः जिस प्रकार और जिस निमित्तसे उन्होंने पुजामें श्रातियोंको परास्त किया था, व्या प्रजा आप मुझे सुनाइये।

अकृतवर्णने कहा—राजन् । मैं भुमुबंदामें उत्पन्न हुन् जमदिमनन्दन देवतुल्य भगवान् परशुरामजीका वरित्र मुनाता हूँ। यह आख्यान बहा ही सुन्दर और म्हान् है। उन्होंने हेहपनंदामें उत्पन्न हुए जिस कार्तजीर्य अर्जुनका क्य किया था, उसके एक हजार भुजाएँ थीं। औदलाजेपजीकी कृपासे उसे एक सोनेका विमान भिला था तथा पृथ्वीके सभी प्राणियोपर उसका प्रभुत्व था। उसके रचकी गतिको कोई भी रोक नहीं सकता था। उस रथ और वरके प्रभावसे वह बीर देवता, यक्ष और ऋषि—सभीको कुळले डालता था। इस प्रकार उसके हारा सर्वत्र सभी प्राणी पीड़ित हो रहे थे।

इसी समय कान्यकुट्य (कडीय) नामक नगरमें गांधि नामका एक बलवान् राजा राज्य करता था। वह जनमें बाकर रहने लगा। वहाँ उसके एक कन्या उत्पन्न हुई थी, जे अपसरके समान सुन्दरी थी। उसका नाम बा सत्यवती। उसके लिये भृगुनन्दन ऋचीकने राजाके पास जाकर पाचना की। राजा गांधिने ऋचीक मुनिके साथ सत्यवतीका ब्याड कर दिया। विवाहकार्य सम्पन्न हो जानेपर भृगुजी आये और अपने पुत्रको सपत्नीक देखकर बड़े प्रसन्न हुए। तब उन्होंने पुत्रकथुसे कहा, 'सीमान्यवती वधु! तुम वर माँगो, तुन्हारी जो इच्छा होगी वही में दूँगा।' उसने अपने ससुरबोको प्रसन्न देखकर अपने और अपनी माताके लिये पुत्रकी यादना की।



तक पृगुतीने कहा, 'तुम और तुन्हारी माता ब्रशुकान करनेके पक्षात् पुजेत्पतिकी कामनासे अरुग-अरुग वृक्षीका आतिष्ठान करना। यह पीपलका आतिष्ठान करे और तुम गुलरका करना। इसके सिवा मैंने सारे संसारमें पूमकर तुन्हारे और तुन्हारी माताके रिच्चे बढ़े प्रयत्नसे ये ये बढ़ तैयार किये हैं, इनें तुम सावधानीसे जा लेना।' ऐसा कहकर मुनि अन्तर्धान हो गये। किंतु उन मॉ-बेटीने कर पक्षण करने और वृक्षीका आतिष्ठान करनेमें अन्तर-फेर कर दिया।

बहुत दिन बीतनेपर भगवान भृगु फिर लौटे और उन्होंने दिव्य दृष्टिसे सब बात जान ली। तब उन्होंने अपनी पुत्रवधू सत्त्ववतीसे कहा, 'बंटी! चह और पृक्षोंमें उल्हट-फेर करके तेरी माताने तुझे बोला दिया है। तुने जो चह लाया है और जिस पृक्षका आसिद्धन किया है, उसके प्रभावसे तेरा पुत्र ब्राइण होनेपर भी क्षत्रियोंके-से आचरणवाला होगा तथा तेरी माताका पुत्र क्षत्रिय होकर भी ब्राइएगोंके-से आचारवाला, बड़ा तंजस्वी और सत्पुरुवोंके मार्गका अनुसरण करनेवाला होगा।' तब उसने बार-बार प्रार्थना करके अपने ससुरुवींको प्रसन्न किया और प्रार्थना की कि मेरा पुत्र ऐसा न हो, भले हो पीत्र ऐसे खमाववाला हो जाय। भृगुजीन 'अच्छा ऐसा हो हो' यह कहकर अपनी पुत्रवधूका अभिनन्दन किया। बबासमय उसके गर्भसे जमदित्र मुनिका जन्म हुआ। वे बड़े ही तेजस्वी और प्रतापी थे।

महातपायी जपदाप्रिने वेदाध्ययन आरम्प किया और नियमानुसार स्वाध्याच करनेसे सभी वेदोंको कव्टल्ब कर लिया । फिर उन्होंने राजा प्रसनजित्के पास जाकर उनकी पुत्री रेणुकाके लिये याचना की और राजाने उन्हें अपनी केटी विवाह दी। रेणुकाका आवरण सब प्रकार अपने पतिदेवके अनुकूल था। उसके साव आग्रमये रहका वे तपना करने लगे । उनके क्रमझः चार पुत्र हुए । इसके बाद परशुसमजीका प्रादुर्भाव हुआ, ये पाँचवें थे। भाइयोगें छोटे होनेपर भी थे गुणोंमें सबसे बढ़े-बढ़े थे। एक दिन जब सब पुत्र फल लेनेके लिये चले गये तो वतदाला रेणुका स्नान करनेको गयी। जिस समय यह स्नान करके आश्रमको लौट रही थी, उसने दैक्योगसे राजा कितरवको जलकीका करते देखा। उस सम्पक्तिपाली राजाको जलविद्यार करते देखकर रेणुकाका चित्त चलायमान हो गया। इस यानसिक विकासी दीन, अचेत और त्रसा होकर इसने आजममें प्रवेदा किया। महा-तेजरवी जमदप्रि मुनिने सब बात जान हरि और उसे अधीर एवं ब्रह्मतेजसे च्युत हुई देशकर बहुत व्यक्तरा । इतनेहीचे उनके ज्येष्ठ पुत्र रुवमवान् और फिर सुषेण, वसु और विश्वावसु भी आ गये। मुनिने क्रमशः उन सधीसे कहा कि इस अपनी मीको तुरंत मार डाल्ले । किंतु वे मोड्यक हके-बक्र-में रह गये, कुछ भी न बोल सके। तब युनिने ब्रोबिट होकर उने द्वाप दिया, जिससे उनकी विचारशक्ति नष्ट हो गयी और वे

पृत्र एवं पक्षियोंके समान बड-बृद्धि हो गये। उन सबके पीछे शबुपक्षके वीरोका संहार करनेवाले परशुरामजी आये। उनसे महातपस्त्री बमद्यीप्र पुनिने कहा, 'बेटा ! अपनी इस पापिनी माताको अभी मार डाल और इसके लिये पनमें किसी प्रकारका लेद न कर।' यह सुनकर परशुरामने फरसा लेकर उसी क्षण अपनी माताका मलक काट डाला।'

राजन् ! इससे जमदिमका कोप सर्ववा शाना हो गया और उन्होंने प्रसन्न होका कहा, 'बेटा ! तुमने मेरे कहनेसे वह काम किया है, जिसे करना बहा ही कठिन है; इसलिये तुन्हारी बो-बो कामनाएँ हों, वे सब माँग लो ।' तब उन्होंने कहा— 'पिताजी ! मेरी माता जीवित हो जाये, उन्हें मेरे हारा मारे जानेकी बात याद न रहे, उनके मानस पापका नाडा हो बाय, मेरे बारों भाई त्वस्त हो जाये, युद्धमें मेरा सामना करनेकाला कोई न हो और मैं लम्बी आयु प्राप्त कर्ना ।' परमत्यस्त्रों जमदित्रने भी वरदानके हारा उनकी सभी कामनाएँ पूर्ण कर ही।

एक बार इसी तरह उनके सब पुत्र बाहर गये हुए थे; उसी समय अनूप देशका राजा कार्तवीर्य अर्जुन उपर आ निकला। किस समय वह अक्रममें पहुंचा, मुनिपती रेणुकाने उसका आतिच्य-सम्बार किया। कार्तवीर्य अर्जुन पुद्धके मदसे



लिया और वहाँके बृक्षादि भी तोड़ दिये। जब परशुरामजी आश्रममें आपे तो स्वयं जमदक्षिजीने उनसे सारी बातें कहीं। उन्होंने होमकी गायको भी रोते देला। इससे वे बड़े ही कुपित हुए और कालके वशीभृत हुए सहस्रार्जुनके पास आये। तब शत्रुदमन परशुरामजीने अपना सुन्दर धनुष ले उसके साथ बड़ी वीरतासे युद्ध कर पैने बाणोंसे उसकी परिपसदूत हजारों भुजाओंको काट डाला तथा उसे परास्त कर कालके ह्वाले किया । इससे सहकार्जुनके पुत्रोंको बढ़ा कोध हुआ और वे एक दित परशुरामजीकी अनुपत्थितिमें आग्रममें बैठे हुए जयद्यिजीयर जा टूटे। परम तेजस्यी जयद्यिकों तो तपस्वी ब्राह्मण बे उन्होंने युद्धादि कुछ भी नहीं किया तो भी उन्होंने **उन्हें मार द्वाला। इस समय वे अनाथकी तरह 'हे राम** ! हे राम !' यही चिल्लाते रहे। जब उनकी हत्या करके वे आश्रम-से वले गये तो परशुरामती समिधा लेकर जाये। वहाँ अपने पिताजीको इस प्रकार दुर्दशायुर्वक मरे देखकर उन्हें बड़ा दु:सर हुआ और वे फुट-फुटकर रोने लगे। कुछ समयतक ये करुणापूर्वक तरह-तरहमे किलाप करते हो; फिर महाकरी मृगुनद्दन क्रोधके आवेशमें साक्षात् कालके समान हो गये और उन्होंने अकेले ही कार्तवीर्यके सब पुत्रोंको मार द्वाला । उस समय जिन-जिन क्षत्रियोंने उनका पक्ष लिया, उन सकका भी उन्होंने सफाया कर दिया । इस प्रकार इक्षीस बार भगवान् परशुरामने पृथ्वीको क्षत्रियहीन कर दिया और उनके रक्तसे समन्तपञ्चक क्षेत्रमें भीन सरोवर भर दिये । इसी समय महर्षि व्यवीकने साक्षात् प्रकट होकर उन्हें इस घोर कर्मसे रोका । तब उन्होंने क्षत्रियोंका संहार करना बंद कर दिया और सारी पृथ्वी ब्रह्मणोंको दान कर दी । इस प्रकार समल भूमण्डल ब्रह्मणोंको देकर वे इस महेन्द्र पर्यतपर निवास करते हैं।

वैज्ञायनमां कहते हैं—राजन् । फिर खौदसके दिन अपने निवमके अनुसार महामना परचुरामजीने समस्त महाया और माहयोंके सहित महाराज युधिहितको दर्शन दिये। धर्मराजने अपने भाइयोंके सहित उनका पूजन किया और नहीं खनेवाले सब हाह्यानोका भी खूब सत्कार किया। फिर परचुरामजीकी आज़ासे अर रातको महेन्द्र पर्वतपर ही खुकर वे दूसरे दिन दक्षिणकी और बारे।



उन्होंने अपने पिताके सब प्रेतकर्म किये और उनका अग्नि-संस्कार कर सम्पूर्ण क्षत्रियोंका संहार करनेकी प्रतिज्ञा की।



#### प्रभासक्षेत्रमें पाण्डवोंसे यादवोंकी भेंट

वैशम्पायनजी बोले—राजन् ! महाराज युधिहिर समुद्रतटके सब तीवाँकि दर्शन करते आगे बढ़ने लगे। वे सब प्रकारके सदाचारका पालन करते थे। उन्होंने पाइयोंके सहित संची तीर्थोपे स्नान किया। फिर वे क्रमदाः समझगामिनी प्रदास्ता नदीपर पहेंचे। वहाँ सान और तर्पण कर उन्होंने श्रेष्ट ब्राह्मणोंको धन रान किया। इसके पश्चात वे गोटावरी नदीपर आये। उसमें सानादि करके निष्पाप हो उन्होंने ब्रविण देशमें समुद्रतीरवर्ती परमपवित्र अगस्पतीर्थ और नारीतीर्थके दर्शन किये। फिर से शुपरिक क्षेत्रमें पाँचे। वहाँ समुद्रके कुछ अंशको पार करके वे एक प्रसिद्ध करमें आये। यहाँ उन्होंने धनुर्धारियोमें ब्रेष्ट परशुरामजीकी बेटी देखी। इसके आस-पास अनेको तपाबी रहते थे और पुण्यात्मा पुरुष इसे पूजनीय मानते थे। इसके पश्चात् उन्होंने बसु, यहदगण, अधिनीकुमार, आदित्य, कुतेर, इन्द्र, विच्यू, सविता, शिव, चन्द्रमा, सुर्य, बसम, साध्यगण, ब्रह्मा, पितृगण, गलोके सहित रह, सरस्वती, सिद्ध और अन्यान्य देवताओंके परम पश्चित्र और मनोहर मन्दिरोंके दर्शन किये। इन तीवॉर्चि तरप्र-तरहसे उपवास कर उन्होंने स्नानादि किये और विद्वान ब्राह्मणोंको बहुमूल्य स्त्रादि दान कर वे फिर शुपरिक क्षेत्रमें लौर आये। वहींसे वे पाइयोंके सहित अन्य समुद्रतीरवर्ती तीर्थोमें गये और फिर पृथ्वीचरमें प्रसिद्ध प्रमासक्षेत्रमें आये । वहाँ सान और तर्पणाहि करके उन्होंने देवता और वितरोको तार किया। फिर बारह दिनतक केवल जल और वाय ही भक्षण करते हुए चारों ओर अग्नि जलाकर तप किया।

इसी समय भगवान् बीकृष्ण और वलरायने सुना कि महाराज युधिद्विर प्रभासक्षेत्रमें उम तयस्य कर रहे हैं, तो वे अपने परिकरोंके साथ उनके पास आये। उन्होंने देखा कि पाण्डवलोग पृथ्वीपर पड़े हुए हैं: उनके प्रशीर धूलसे सने हुए हैं तथा कहस्सुनके अयोग्य ग्रैपरी भी महान् दुःस चीन रही है। यह देखकर वे बिल्ख-बिल्खकर रोने लगे। महाराज पुचिद्विर दुःख-पर-दुःख भीग रहे थे, तो भी उनका वैधं शिथिल नहीं पड़ा था। उन्होंने बल्साम, कृष्ण, प्रदुष्ट, साम्ब, सात्यकि, अनिक्द तथा और भी सभी वृष्णिवंशियोंका बड़ा आदर किया। उनसे सम्मानित होकर पाद्योंने भी उनका यथोवित सत्कार किया और फिर देवता जैसे इन्हके वारों ओर बैठ जाते हैं, उसी प्रकार ये धर्मराज युधिहिस्करे घेरकर बैठ गये।

तदनचर बलदेकबीने कमलनवन भगवान् श्रीकृष्यसं कहा-'श्रीकृष्ण ! देखो, धर्मराज सिरपर कटाएँ धारण करके बनमें रहते हैं और बल्कल-वसोंसे शरीर डककर तरह-तरहके कह भोग खे हैं तबा पापातमा दुर्पोधन पृथ्वीका शासन कर रहा है। हाय ! इसके लिये पृथ्वी भी नहीं फटती। इससे अल्पनुद्धि पुरुष तो यहाँ समझेंगे कि धर्माचरणकी



अपेक्षा पाप करना ही आखा है। ये साक्षात् धर्मके पुत्र है, वर्म ही इनका आधार है, सत्वसे भी ये कभी नहीं हिगते और निरन्तर दान भी करते रहते हैं। इनका राज्य और सुख भले ही नष्ट हो जाय, किंतु धर्मको छोडकर ये कभी चैनसे नहीं बैठ सकते। पापी धृतराहुने अपने निर्दोष धतीजोंको राज्यसे निकाल दिया है। अब, परलोकमें पितृगणके सामने से कैसे करोंगे कि मैंने इनके साथ उचित व्यवद्यार किया है। देखी, अब भी उन्हें यह नहीं सुझता कि 'मैं पृथ्वीमें इस प्रकार आखोंसे लाबार क्यों अपन हुआ हैं और उन्हें राज्यव्युत कर देनेसे अब मेरी क्या गति होगी।' भला, इन पाण्डवॉका वे क्या सामना करेंगे ? महाबाह धीमको तो शङ्ओंकी सेनाका संहार करनेके लिये शब्बोंकी भी आवश्यकता नहीं है। इसके तो हंकारसे ही सैनिकॉके मल-पुत्र निकल पहते हैं। देखी, जब यह पूर्वदिशामें दिग्विजयके लिये गया था तो इसने अकेले ही वहाँसे सब राजाओंको उनके अनुचरोंके सहित पराप्त कर दिया और यह सकुदाल अपने नगरमें लीट आया. कोई इसका बात भी बाँका नहीं कर सका। किंतु आज यह फटे-पुराने वस पहनकर दुःस भोग रहा है। इस फुर्तित वीर सहदेवको देखो। इसने समुद्रतटपर अपने सामने इकट्टे होकर आपे हुए दक्षिणदेशके सभी राजाओंके दाँत खड़े कर दिये थे। आज यह भी तपस्ती बना हुआ है। ग्रीपदी तो परम पतिव्रता और सब प्रकार सुख भोगने योग्य ही है। यहारबी ह्मदके समुद्धशाली यहकी वेदीसे इसका क्य हुआ है। यह भला, बनवासका दुःस कैसे सहती होगी? दुर्वोधनने कपटशूतमें जीतकर धर्मराजको इनके भाई, बी और अनुवरोसवित राज्यसे बाहर निकास दिया और यह दिनोदिन बढ़ रहा है—यह देखकर इस पर्वतमालामण्डिता बसुन्यराको सेद क्यों नहीं होता?

सारपंके कड़ने लगे—बलरामती ! यह समय व्यवं पशासाय करनेका नहीं है। महाराज युधिष्ठिर यद्यपि कुछ कड़ नहीं रहे हैं. तो भी अब आगे हमारा जो कर्तव्य हो वही हमें करना चाहिये। संसारमें जिनके दूसरे १६०क होते हैं, वे स्वयं काम नहीं किया करते। मेरे सहित आप, कृष्ण, प्रशुप्र और साम्ब जुपबाप कैसे बैठे हैं ? हम तो तीनों लोकोंकी रक्षा कर सकते हैं; किर हमारे पास आकर भी में पाण्डवाजेंग भाइयोंसहित बनमें रहें—बह कैसे हो सकता है ? आज ही अनेको प्रकारके अस-राख और कवचादिसे सक्रद्ध यादवी सेना कुछ करें और उससे पराजित होकर दुर्पोधन अपने भाइपाँसहित यमलोकको चला जाय । बलरामजी ! आप तो अकेले ही अपने कोपसे इस पृथ्वीका नाश कर सकते हैं: अतः देवरात इन्द्रने जैसे कृतसूरका वध किया वा, उसी प्रकार आप दुर्वोधनको उसके सम्बन्धियोसहित मार डालिये । मैं भी अपने सर्पके विषकी जालाके समान तीले बाजोसे उसके सिरको क्रिन-भिन्न कर हूँगा और फिर उसे अपनी पैनी तलवारसे रणाङ्गणमें काट डालुँगा। किर सब कोरवॉको मारकर वनके अनुवरोंका भी नाश कर दूँगा। जिस समय प्रयुक्तनी प्रधान-प्रधान कीस्त्र वीरोंका संहार करेंगे उस समय, तिनकोंकी हेरी जैसे आगको सहन नहीं कर सकती, व्यरी प्रकार उनके छोड़े हुए तीले तीरीको कृपाबार्य, ब्रोणाचार्य, कर्ण और विकर्ण सह नहीं सकेंगे। अभियन्युके पराक्तमको भी मैं ख़ूब जानता है। ये रणभूमिमें प्रद्युप्रजीके ही समान है। और साम्ब भी अपने बाहुबलसे रख और सारविके सहित दु:इससनको कुचल सकते हैं। ये जाम्बबतीनन्दन बड़े ही रणबीर हैं, इनके बलको तो कोई नहीं सह सकता। श्रीकृष्णके विषयमें क्या कहें ? जिस समय ये असा-शस्त्रसे सुसजित हो उत्तम-उत्तम बाण और सुदर्शन बाह धारण करते हैं, उस समय युद्धमें इनकी बराबरी कोई नहीं

कर सकता । देवताओंक सहित इन सम्पूर्ण त्येकोमें इनके लिये कौन-सा काम कठिन है ? इस समय अनिरुद्ध, गद, ज्ञानुक, बाहुक, भानु, नीव और रणवीर कुमार निश्चठ तथा रणवीकोर सारण और वास्त्रेष्ण—समीको अपना-अपना कुलोकित पुरुषार्थ दिखाना चाहिये । वृष्णि, भोज और अन्यक वंशोंक मुख्य-मुख्य पोद्धा तथा सारवत एवं शूरकुलको सेनाएँ पिलकर रणभूमिमें पृतराष्ट्रके पुत्रोका संहार कर उन्जवस्य यश प्राप्त करें । ऐसा होनेपर ज्ञातक बमराज युधिष्ठिर जूला सेलनेके समय किये हुए नियमका पासन करें, तबतक पृत्राकि शासनका भार अभिमन्त्रुके हाथमें रहें ।

भगवान् अंकृष्ण बोले— सात्यकि । तुम्हारी बात निःसन्देह ठीक है. हमें तुम्हारा कथन स्वीकार है: किंतु कुरुराज अपने भुजबलसे न जीती हुई भूमिको लेना किसी प्रकार पसंद न करेंगे । महाराज युधिहिर किसी हका, भय या लोभसे स्वध्यंका त्याप नहीं कर सकते । इसी प्रकार भीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव और डीपदी भी काम, लोभ या भयसे अपना धर्म नहीं छोड़ सकते । भीम और अर्जुन तो अतिरशी हैं; पृथ्वीमें ऐसा कोई वीर नहीं है, जो मुद्धमें इनके साथ लोहा ले सके । मार्डिक पुत्र नुकार और सहदेव भी कुछ कम नहीं है ? इन सककी सहध्यतासे ही ये सम्पूर्ण पृथ्वीका शासन वर्षों न करें ? जिस समय महाता प्रशास्त्रान, केकपनरेश, बेदिशब और इय आपसमें मिलकर रणाङ्ग्यामें कृद पड़ेंगे उस समय शह्योंका नाम-निशान भी न रहेगा।

यह सुनकर महराज शुविक्षेत्रने कहा—पायस । आप जो कुळ कह खे हैं, उसमें आखर्चकी कोई बात नहीं है । वास्तवमें, मेरे स्वभावको ठीक-ठीक बीकुम्म ही जानते हैं और उनके स्वस्थको भी पबार्ख रीतिसे में जानता हूँ। सात्यकि । देखों, जब बीकुम्म पराक्रम दिखानेका समय समझेंगे उसी समय तुम और बीकेशव दुर्थोधनपर विजय प्राप्त कर सकोरो । अष्ठ आप सब पादव बीर अपने-अपने घरोको पधारें, आपलोग मुझसे भिलनेके लिये पहाँ आये, इसके लिये में आपका कृतज्ञ हूँ। आप सावधानीसे धर्मका पालन करें, में फिर आप सबको सकुमल एकप्रित हुए देखेंगा ।

तब इन यादव वीरोने बढ़ोको प्रणाम किया और बालकोंको इदयमे लगाया। इसके पक्षात् वे अपने-अपने घरोको कले गर्य तथा पाण्डवोने तीर्थयात्राके लिये प्रस्थान किया। इस प्रकार ब्रोक्ट्याको किदा कर धर्मराज गुधिष्ठिर अपने भाई, अनुबर और लोमशजीके सहित परमपवित्र पयोग्यो नदीपर पहुँखे। इस नदीके तीरपर अमूर्तस्थाके पुत्र राजा गयने सात अक्रमेध यह करके इन्द्रको तृप्त किया था।

## राजकुमारी सुकन्या और महर्षि च्यवन

वैद्यान्यायन्त्री कहते हैं—राजन् ! प्रबोध्योमे स्नान कर महाराज युधिहिर वैदूर्व पर्वत और नमेदा नदीकी ओर गये। यहाँ भगवान् लोमदाने समस्त तीर्व और देवस्थानोका परिचय दिया। तथ भाइयोके सहित धर्मराज अपने सुभीते और उस्साहके अनुसार उन सभी तीर्वोमें गये और वहाँ हजारों ब्राह्मणोको धन दान किया।

फिन लोमश मुनिने एक स्थानको और संकेत करके करा—'राजन् । यह महाराज शर्यातिका पहास्थान है, पहाँ कौशिक मुनिने अधिनीकुमारोंके संदित सब्दे हो सोमपान किया था। इसी स्थानपर महान् तपस्थी व्ययन मुनि इन्द्रपर कुपित हुए से और उन्होंने अरे स्वन्धित कर दिया था तथा पहाँ उन्हें पत्नीसपसे राजकुमारी सुकन्या प्राप्त हुई थी।

युधितिने पूछा—यहातपत्ती व्यवनको अधेथ क्यों हुआ ? उन्होंने इन्द्रको स्तव्य क्यों किया ? तथा अधिनीकुमारीको उन्होंने सोमपानका अधिकारी कैसे बनाया ? यगवन् ! कृष्य करके यह सारा युवाना मुझे सुनाइये।

शोमराजी बोले-महर्षि भूगुका ध्वयन नामक एक बड़ा ही तेजस्वी पुत्र था। यह इस सरोवरके तटपर तपस्या करने लगा । राजन् । यह मुनिकुमार बहुत समयतक वृक्षके समान निक्षर रहकर एक ही स्थानपर वीरासनसे बैठा रहा। धीरे-धीरे अधिक समय बीतनेपर उसका शरीर तुग और लताओंसे वक गया। 'असपर चीटियोने अञ्चा जमा किया। ऋषि बौबीके रूपमें दिखायी देने लगे । वे बारों ओरसे केवल मिट्टीका पिण्ड जान पहते थे। इस प्रकार बहुत काल व्यतीत होनेके बाद एक दिन राजा शर्याति इस सरोवरपर झीड़ा करनेके लिये आया । उसकी बार सहस्र सुन्दरी रानियाँ और एक सुन्दर भुकुटियोवाली कन्या थी। उसका नाम सुकन्या था। वह विष्य आधूषणोसे विष्युषित कन्या अपनी सहेरियोंके साथ विचाती उस व्यवनबीकी बीबीके पास पहुँच गयी । उसने उस बॉजीके क्रियमेंसे च्यवनजीकी चयकर्ती हुई अस्तिको देखा। इससे उसे बढ़ा कुनुहल हुआ। फिर बुद्धि भ्रमित हो जानेसे उसने उन्हें कार्टिसे हेद दिया। इस प्रकार आँखें फूट जानेसे च्यवन मुनिको बड़ा क्रोध हुआ और उन्होंने शर्यातिकी सेनाके मल-मूत्र बंद कर दिये। मल-मूत्र रुक जानेसे सेनाको बड़ा कष्ट हुआ। यह दशा देखकर राजाने पूछा, 'यहाँ निरक्तर तपायामे निरत वयोवृद्ध महात्या व्यवन रहते हैं। वे स्वभावसं बड़े क्रोधी है। उनका जानका अथवा बिना जाने किसने अपकार किया है ? जिससे भी ऐसा हुआ हो, वह बिना विलम्ब किये तुरंत बता दे।'



का सुक-वाको ये सब बाते मालूम हुई तो उसने कहा, 'में पूमती-पूमती एक बाँधोंके पास गयी थी। उसमें पुछे एक जयकता हुआ जीव दिखापी दिया। वह जुगन्-सा जान पड़ता वा। उसे मैंने बाँध दिया।' यह सुनकर शर्याति तृति ही बाँबोंके पास गया। वहाँ उसे तपोवृद्ध और वयोयुद्ध व्यवन मुनि दिखापी दिये उसने उनसे हास कोड़कर सेनाको हेदामुक करनेको प्रार्थना को और कहा कि 'भगवन् ! अज्ञानवश इस बालिकासे जो अपराध बन गया है, उसे क्षमा करनेकी कृपा करें।' तब भृगुनदन व्यवनने राजासे कहा, 'इस गर्याती छोकरीने अपमान करनेके लिये ही मेरी आले फोड़ी है। अब मैं इसे पाकर ही क्षमा कर सकता है।'

लंपराजी कहते हैं—राजन् ! यह बात सुनकर राजा ह्याँतिने किना कोई विचार किये यहात्या बावनको अपनी कन्या दे दी । उस कन्याको पाकर बावन मुनि असब्र हो गये और उनको कृपासे ब्रेचनुक हो राजा सेनाके सहित अपने नगरमें लौट आचा । सती सुकन्या भी अपने तप और निषयोका पालन करती हुई प्रेमपूर्वक अपने तपायी पतिकी परिवर्षा करने लगी ।

एक दिन सुकत्या स्तान करके अपने आश्रममें सड़ी थी। इस समय उसपर अश्रिनीकृषारोंकी दृष्टि पद्मि। वह साक्षात् देकराजकी कन्याके समान मनोहर अङ्गोदाली थी। तथ अखिनीकुमारोंने उसके समीप जाकर कहा, 'सुन्दरि ! हुम किसकी पुत्री एवं किसकी मार्चा हो और इस वनमें क्वा करती हो ?'

यह सुरकर सुकन्याने सलज भावसे कहा, 'में महाराज प्रार्थातिकी कत्या और महर्षि ध्यवनकी भावां हूं।'

तब अधिनीकुमार बोले, 'हम देवताओंके वैद्य है और तुन्हारे पतिको युवा एवं रूपवान् कर सकते हैं। तुम हमारी यह बात अपने पतिदेवसे जाकर कड़ो।'

उनकी यह बात सुनकर सुकन्या व्यवन मुनिके पास गयी और उनों यह बात सुना दी। मुनिने उसे अपनी खोकृति दे दी। तब उसने अखिनीकुमारोंसे वैसा करनेके लिये कहा। अखिनीकुमारोंने कहा, 'मुनि इस सरोवरमें प्रवेश करें।' महर्षि व्यवन स्पवान होनेको उत्सुक थे। उन्होंने तुरंत ही जलमें प्रवेश किया। उनके साथ अखिनीकुमारोंने भी उनमें मोता लगाया। फिर एक मुद्दां बीठनेपर के तीनों उस



सरोवरसे बाहर निकले। वे सभी दिव्यक्तयवारी, युवा और समान आकृतिवाले थे। उन तीनोंको हो देशकर कितमें अनुरागकी वृद्धि होती थी। उन तीनोंहीने कहा, 'सुन्दिरे! तुम हममेंसे किसी भी एकको वर ल्ये।' वे तीनों ही समान सम्पवाले थे। सुकन्या एक बार तो स्वाम गयी, परंतु किर उसने मन और बुद्धिसे निक्षय कर अपने पतिको पहचान लिया और उन्हें ही वरा। इस प्रकार अपनी पत्नी और मनमाना रूप एवं योवन पाकर च्यवन ऋषि बहुत प्रसन्न हुए और अधिनीकुमारोंसे बोले, 'मैं युद्ध वा, तुमने ही मुझे रूप और योवन दिया है। इसलिये मैं भी तुन्हें सोमपानका अधिकार दिलाकेंगा।' यह सुनकर अधिनीकुमार प्रसन्न होकर खर्गको चले गये तथा च्यवन और सुक्रमा उस अख्यममें देवताओंके समान विदार करने तगे।

जब शर्यातिने सुना कि व्यवन मुनि युवा हो गये हैं तो उसे बड़ी ही प्रसन्नता हुई और वह अपनी सेनाके सहित उनके आसमर्थे आया । उसने देखा कि च्यवन और सुकन्या साक्षात् देखदन्यति-से जान पड़ते हैं। इससे राजा और रानीको ऐसा हर्ष हुआ यानो उन्हें सारों पृथ्वीका ही राज्य मिल गया हो । फिर च्यक्त मुनिने राजासे कहा, 'राजन् ! में आपसे पज कराऊँगा, आप सब सामधी एकत्रित कीजिये।' राजाने बड़ी प्रसन्नतासे उनकी यह बात खीकार कर ली। जब यशके लिये समस्त कामनाओंको पूर्ति करनेवासर ग्रुभ दिन उपस्थित हुआ तो राजा प्रायोतिने एक सुन्दर यज्ञमण्डय तैयार कराया । उसीमें पूगुनन्दन न्यवि चायनने राजाके वज्ञानुष्ठानका आयोजन किया । इस यहार्ने जो नयी बातें हुई, उन्हें सुनिये । जिस समय व्यक्त मुनिने अक्रिनीकुमारोको धत्रका भाग दिया, तब इन्ह्रने क्ट रोकते हुए कहा, 'मेरे विचारसे दोनों ही अधिनीकुमार यक्रभाग केनेके अधिकारी नहीं हैं।' ध्यवनने कहा, 'में दोनों कुभार बड़े ही कसाही, उदारह्वय, अपवान् और धनवान् हैं। घला, तुन्हारे या दूसरे देवताओंके सामने इनका सोमपानमें अधिकार क्यों नहीं है ?' इन्द्रने कहा, 'ग्रे चिकित्साकार्य करते हैं और मनमाना रूप धारण कर मृत्युत्प्रेकमें भी विचरते रहते हैं। इन्हें सोमपानका अधिकार कैसे हो सकता है ?!

ज्या ज्यान ज्ञांचने देखा कि देवरात बार-बार असे बातपर जोर दे रहे हैं जो ज्योंने उनकी ज्येक्षा कर अधिनीकुमारोंको देनेके लिये उत्तम सोमरस लिया। उन्हें इस प्रकार आमहपूर्वक सोम लेटे देखकर इन्द्रने कहा, 'यदि तुम हमारे लिये तैयार हुए सोमरसको इस प्रकार अधिनीकुमारोंके लिये स्वयं प्रहण करोगे तो मैं तुमपर अपना भयंकर वज्र छोड़ दूँगा।' ऐसा कहनेपर भी ज्यान मुनिने मुसकराते हुए अधिनीकुमारोंके लिये सोम ले लिया। तथ तो इन्द्र उनपर अपना भयंकर वज्र छोड़नेके लिये उद्या । तथ तो इन्द्र उनपर अपना भयंकर वज्र छोड़नेके लिये उद्या । तथ तो इन्द्र उनपर अपना भयंकर वज्र छोड़नेके लिये उद्या । तथ तो इन्द्र उनपर अपना भयंकर राज्ञसको अधिकुण्डमेंसे 'मद' नामक एक अत्यन्त भयंकर राज्ञसको उत्तन किया, जो अपनी भीषण गर्जनासे विभुवनको प्रस्त करता हुआ इन्द्रको निगल जानेके लिये उनकी ओर देखा। इससे इन्द्रको बढ़ी ही व्यथा हुई और



सोमपानके अधिकारी हुए। अब आध मेरे क्रमर कृपा करें,

आप जैसा चाहेंगे बड़ी होगा।' इन्द्रने जब ऐसा कहा तब भृगुनन्दर यहात्रा च्यवनका कोप शान्त हो गया और उन्होंने इन्ह्रको उसी समय उस दुःक्तमे मुक्त कर दिया। राजन् ! यह क्षिलमिलाता हुआ द्विजसंपुष्ट नामका सरोवर *क*हीं व्यवन मुनिका है। तुम अपने माइयोंसहित इस सरोवरमें देकता और पितरोका तर्पण करो । यहाँ भगवान् शंकरके मन्त्रोंका जप करनेसे तुम सिद्धि प्राप्त कर सकते हो। यहाँ जेता और हुप्तको सन्धिके समान काल खता है, इस तीर्थमें स्नान करनेवालीको कलियुगका स्पर्श नहीं होता । यह सब पापीका नाहा करनेवाला है। इसमें सान करो। इसके आगे आर्जीक पर्वत है। यहाँ अनेकों मनीबी महर्षिगण निवास करते हैं। इसपर अनेक प्रकारके देशस्तान हैं। यह चन्द्रमाका तीर्व है। वहाँ वालरिकच्य नामके तेजाबी और वायुधीजी वानप्रतथ खते हैं। यहाँ तीन विरक्षर और तीन क्रारने हैं। ये खड़े ही पवित्र हैं। तुम प्रदक्षिणा करके क्रमशः इन सभीमें प्रधेख ब्लान करो । इसके पास ही यथुनाजी वह रही हैं। स्वयं बोक्-काने भी वहीं तयस्वा की बी। नकुल, सहदेव, भीयसेन, डोपटी और हम सब भी तुन्हारे साम इसी स्थानपर बारेंगे। इसी जगा महान् बनुर्धर राजा वानाताने भी यज्ञ

#### राजा मान्धाताका जन्मवृत्तान्त

महाराज गुनिहिरने पूज-ऋदान् । राजा युव्यनावके पुत्र नुपक्षेष्ठ मान्याता तीनों लोकोंमें विख्यात थे । उनका जन्म किस प्रकार हुआ था 7

लोमशाबी बोले—राजा पुरानाच इक्ष्याकुर्वश्रमे जयन हुआ या । उसने एक सहस्र अध्येष करके और भी बहुत-से यह किये और उन सधीपें बहुत बड़ी-बड़ी दक्षिणाएँ दीं। अपरे मिलयोपर राज्यका भार छोड़कर उस मनस्ती राजाने मनोनिषद करते हुए निरन्तर वनमें ही रहना आरम्प कर दिया। एक बार महर्षि भृगुके पुत्रने उससे पुत्र-प्राप्तिके लिये यह कराया। राजिके समय उपवाससे गला सूख वानेके कारण राजाको बढ़ी प्यास लगी । उसने आत्रमके भीतर जाकर जल माँगा । किंतु सब लोग राजिके जागरणसे थककर ऐसी गाढ़ निजामें पहें थे कि किसीने उसकी आवाज न सुनी । महर्षिने मन्त्रपूत जलका एक बड़ा कलश रक्ष छोड़ा था। उसे देखकर राजाने जल्दीसे उसीमेंसे कुछ जल पीकर अपनी प्यास बुझाची और उसे वहीं छोड़ दिया।

कुछ देरमें तपोधन भृगुपुत्रके सवित सब मुनिजन उठे और इन सभीने उस पड़ेको जलसे खाली देखा। तब उन सभीने



आपसमें मिलकर पूछा कि वह किसका काम है। इसपर युवनाश्चने सच-सच कह दिया कि 'मेरा' है।' वह सुनकर भृगुपुत्रने कहा, 'राजन् ! यह काम अच्छा नहीं हुआ। तुन्हारे एक महान् बलवान् और पराक्रमी पुत्र उत्पन्न हो—इसी व्हेत्रवसे मैंने वह जल अभिमन्त्रित करके रखा द्या । अब जो हो गया, उसे पलटा भी नहीं जा सकता। अवस्य ही जो कुछ हुआ है, वह दैककी ही प्रेरणासे हुआ है। तुमने प्याससे व्याकुल होकर मन्त्रपुत जल पिया है, इसलिये तुन्हींको एक पुत्र प्रसव करना होगा।'

...ऐसा कहकर मुनि अपने-अपने स्थानोंको चले गये। फिर सौ वर्ष बीतनेपर राजाकी बायीं कोल फाइकर एक सूर्यके समान अत्यन्त केतस्वी बालक निकला । ऐसा होनेपर भी बह



बालकको देखनेके लिये खर्च देवराज इन्द्र उस स्थानपर आये । उनसे देवताओंने पूछा 'कि धारपति' यह बालक क्या पियेगा ? इसपर इन्द्रने उसके मुखर्मे अपनी तर्जनी जैगुली | कुरुक्केत्र नामसे विख्यात है।

देकर कहा, 'मां बाता (मेरो अंगुली पियेगा)।' इसीसे देवताओंने उसका नाम मान्याता रखा । फिर उसके ध्यान करते ही धनुवेंदके सहित सम्पूर्ण वेद और दिव्य अस्त्र उसके पास उमस्थित हो गये। साथ ही आजगव नामका धनुष, सींगोंके बने हुए बाण और अभेद कवच भी आ गये। इसके पश्चात् स्वयं इन्द्रने ही उसका राज्यसिहासन्पर अभिषेक किया।

ग्रजा मान्याता सूर्वके समान तेजस्वी था । इस परम प्रवित्र कुतक्षेत्र प्रदेशमें यह उसीका यज्ञ करनेका स्थान है। तुमने मुक्रसे उसके चरित्रके विषयमें पूछा था, सो मैंने उसका महत्त्वपूर्ण वृतान्त सुना दिया। राजन् ! इसी क्षेत्रमें पहले प्रजायतिने एक हजार वर्षमे पूर्ण होनेवाला इष्टीकृत नामका याग किया था। यहीपर नाभागके पुत्र राजा अम्बरीधने यमुराजीके तटपर यज्ञके सदस्योंको दस पदा गोएँ दान की थीं तजा अनेकों यह और तपस्या करके सिद्धि प्राप्त की थी। यह देश न्यूपके पुत्र पुत्रपकर्मा राजा चवातिका है। यहाँ राजा व्यवातिने अनेकों यज्ञ किये थे। इसी जगह महाराज भरतने धी अञ्चयेष यज्ञ करके घोड़ा होड़ा हा। राजा मरुतने भी मुनिवर संवर्तकी अध्यक्षतामें इसी क्षेत्रमें यज्ञ किया था। राजन् । जो पुरुष इस तीर्थमें आसमन करता है, उसे सम्पूर्ण लोकोंका दर्शन होने लगता है और वह समस्त पापीसे मुक्त हो जाता है। तुम इसमें आलमन करो।

मार्षि लोमशकी यह बात सुनकर भाइपोंके सहित धर्मराज युधिष्ठिरने खान किया। इस समय म्हार्बिगण सानिवायन कर रहे थे। स्नान कर चुकनेपर उन्होंने लोमझजीसे कहा, 'हे सत्यपराक्रमी मुनिवर ! देखिये, इस तपके प्रभावसे मुझे सब लोक दिलायी दे रहे हैं। मैं यहींसे बेत घोड़ेपर चढ़े हुए अर्जुनको देख रहा है।' लोमशजीने कहा, 'यहाबाहो ! तुन्हारा कथन ठीक है। महर्षिगण इसी प्रकार स्वर्गका दर्शन किया करते 🗓 । देखो, यह परमपवित्र बड़ा आश्चर्य-सा हुआ कि इससे राजाको मृत्यु नहीं हुई। उस | सरकती नदी है। इसमें स्नान करनेसे पुरुष सब पापोंसे मुक हो जाता है। यह चारों ओरसे पाँच-पाँच कोसके विस्तारवाली प्रनापति ब्रह्माकी वेदी है। यहीं महात्पा कुरुका क्षेत्र है, जो

#### कुछ अन्य तीथाँका वर्णन और राजा उद्गीनरकी कथा

सास्वती नदी अदृत्य हो जाती है। यह स्वान निवाद देखका द्वार है। यहाँ इस विचारसे कि निषादलोग पुत्रो न देशों सरस्वती भूमिमें समा गयी है। इसके आगे यह बमसोडेट नामका स्थान है, जहाँ सरावती फिर प्रकट हो जाती है और जहाँ इसमें समुद्रमें मिलनेवाली सब पवित्र नदियाँ मिल जाती हैं। यह सिन्धुनदीका बहुत बड़ा तीर्थस्थान है, इसी जगह अगस्यजीसे समागम होनेपर लोपामुदाने उन्हें प्रतिकापसे बरण किया था। यह विष्णुपद नामका पवित्र तीर्थ दिलायी दे रहा है और यह विपादा। नामको परम पन्नित्र नदी है। है शतुद्रमन । यह सबसे पवित्र कादमीर मण्डल है। यहाँ अनेको महार्ष निवास करते हैं, तुम भाइपोके सहित उनके दर्शन करो । यह मानसरोकरका द्वार दिलायी दे रहा है । इस टीवॉने एक बढ़े आश्चर्यकी बात है। वह यह कि तब एक पुग पूरा होता है तो यहाँ क्षीपार्वतीजी और पार्वदोंके सहित इच्छानुसार सप चारण करनेवाले शीमहादेवजीके दर्शन होते हैं। किलेन्द्रिय और अञ्चावान् याजकरतीय अपने परिवारके हितकी कामनासे इस सरोवरपर केंद्र यासमें सान श्रीमहादेवजीका पूजन किया करते हैं।

यह सामने उजानक तीर्थ है। इसके पास ही यह कुञकान् सरोवर है। इसमें कुदोदाय नामके कमल जयन होते हैं। पाण्डुनंदन ! अब तुम भृगुतङ्ग वर्षतको देखोगे । पहले समस्त पापको नष्ट करनेवाली इस वितन्ता नहोके दर्शन करो । ये वमुनाकी ओरसे आनेवाली जला और ड्यजला नामकी नदियाँ हैं। इन्होंके तटपर यज्ञानुद्वान करके राजा उद्योग इन्त्रसे भी बढ़ गये थे। राजन् । एक बार इन्द्र और अप्रि उनकी परीक्षा करनेके लिये आये। इन्द्रने काजका और अग्रिने कबूतरका रूप धारण किया। इस अकार वे यज्ञपालामें महाराज उद्योगरके पास पहुँचे । तब बाकके भवसे इरकर कबूतर अपनी रक्षाके लिये राजाकी गोदीमें प्रिय गया। तब बाजने कहा, 'राजन् ! समस्त राजागण केवल आपको ही धर्मात्वा बताते हैं, सो आप यह सम्पूर्ण धर्मोसे विरुद्ध कर्म कैसे करना चाहते हैं ? मैं भूशसे मर खा हूँ और यह कबृतर मेरा आहार है। आप बर्मके लोमसे इसकी रक्षा न करें।' राजाने कहा, 'यहापक्षिन् ! यह पक्षी तुमसे डरकर घवपीत हुआ अपने प्राण बचानेके लिये मेरी शरणमें आया

लोमराजी बोले—राजन् ! यह जिनहान तीर्च है। यहाँ | है। इसने अभय पानेके लिये ही मेरा आश्रय लिया है। यदि में इसे तुन्हारे खंगुलमें न पड़ने हूँ तो इसमें तुन्हें धर्म क्यों नहीं जान पढ़ता ? देखों, यह घडराहटके मारे कैसा कपि रहा है। इसने प्राणोंको रहाके लिये ही मेरी दारण तकी है। ऐसी स्थितिमें इसे त्यागना तो बड़ी चुराईकी बात है। जो पुरुष ब्राह्मणोकी हत्या करता है, जो जगन्याता गोका वध करता है और जो शरणायतको त्यायता है—इन तीनोंको समान पाप लगता है।' बाज बोत्स, 'राजन् । सब प्राणी आहारसे ही ज्यन होते हैं और आक्ररसे ही उनकी वृद्धि होती है तथा आहारसे ही वे जीवित खते हैं। जिस धनको स्थागना अत्यन्त कठिन माना जाता है, उसके बिना भी यनुष्य बहुत दिनीतक जीवत रह सकता है; किंतु भोजनको त्याग कर कोई भी अधिक समयतक नहीं टिक सकता। आज आपने मुझे भोजनसे विद्यात कर दिया है, इसलिये में जी नहीं सर्कुगा। और जब मैं पर वाउँगा तो मेरे स्ती-सबी भी नष्ट हो ही जावेंगे। इस प्रकार इस कक्तरको बसाकर आप कई प्राणियोकी जानके परहक हो जायेंगे। जो धर्म दूसरे धर्मका बाधक हो वह धर्ष नहीं, कुबर्य ही है; बर्म तो वही है, जिससे किसी दूसरे धर्मका विरोध न हो । जहाँ हो धर्ममें विरोध हो, वहाँ होटे-बहेका जिबार कर जिसका किसीसे विरोध न हो, जरी धर्मका आकरण करे । अतः राजन् ! आप भी धर्म और अधर्मके निर्णयमें गौरव और लायवपर दृष्टि रसकर जिसमें विशेष पुण्य हो, उसी धर्मके आसरणका निश्चय करें।'

इसपर राजने कहा—पक्षिप्रवर ! आप बहुत अच्छी बाते कड रहे हैं, क्या आप साक्षात् पक्षिराज गरुड़ हैं 7 इसमें तो स्ट्रि नहीं, आप धर्मके मर्गको अच्छी तरह समझते हैं। आप जो बातें कह रहे हैं वे बड़ी ही विकित्र और धर्मसम्मत हैं। मैं यह भी देखता है कि ऐसी कोई बात नहीं है, जो आपको मालूम न हो । किंतु शरणाचीके परित्यानको आप कैसे अच्छा मानते हैं ? पक्षिवर ! आपका यह सारा प्रयत आहारके लिये ही जान पड़ता है, सो आपको आहार तो इससे भी अधिक दिया जा सकता है। लीजिये, मैं आपको शिबि प्रदेशका समृद्धिशाली राज्य देता हूँ। और भी आपको निस वस्तुकी इका हो, का मैं दे सकता है। किंदु इस शरणमें आये हुए पक्षीको नहीं त्याग सकता । विहमवर । जिस कामके करनेसे आप इसे छोड़ सके, वह मुझे बताइये । मैं वही करीगा, किंतु इस कबूतरको तो नहीं दूँगा।

वाज बोला—नृपवर ! यदि आपका इस कबूतरपर लोड है तो इसीके बराबर अपना मांस काटकर तराजूमें रातिये। जब यह तौलमें इस कबूतरके बराबर हो जाय तो वहीं मुझे दे दीजिये। उसीसे मेरी तृप्ति हो जायगी।

लोमकानी कहने लगे—राजन् ! फिर परम पर्मंत उद्दोनसने अपना मीम काटकर तौलना आरम्म किया। दूसरे पलड़ेमें रखा हुआ कबृतर उनके मीससे पारी ही निकला, तो उन्होंने फिर अपना मीम काटकर रखा। इस प्रकार कई कार करनेपर भी जब पास कबृतरके बराबर न हुआ तो वह खर्च ही तराजूमें बैठ गया। यह देखकर बाज बोला, 'है पर्मंत ! मैं इन्त्र हैं और ये अग्रिदेव हैं; इम आपकी धर्मीनष्टाको परीका लेनेके लिये ही आपकी प्रकाशनमें आये थे। राजन् ! जबतक संसारमें लोगोंको आपका समज खेगा, तबतक आपका सुवदा निक्षल खेगा और अप पुण्यलोकोंका भोग करेगे।' राजसे ऐसा कड़कर ये दोनों देखलोकको बाले गये। सहाराज यह पवित्र आसम असी महानुष्पाय राजा उद्योगरका है। यह बढ़ा ही पवित्र और पापीका नाल करनेवाला है। आप मेरे साथ इसके दर्शन करें।



#### अष्टावक्रके जन्म और शासार्थका वृत्तान्त

मुनिवर त्येमराने बता—राजन् । खालकके पुत्र खेतकेतु इस पृथ्वीभरमें मन्त्रशासमें पारङ्गत समझे जाते थे। यह निरन्तर पाल-पृथ्वीसे सम्पन्न एक्नेवाला आक्रम उन्होंका है। आप इसके दर्शन कीजिये। इस आक्रममें म्हार्वि खेतकेतुको मानबीके रूपमें साक्षात् सरस्वती देवीके दर्शन हुए थे।

लोमजनीने कार—जहारक मुनिका कहोड नामसे प्रसिद्ध एक शिष्म था। उसने अपने गुरुदेवको बड़ी सेवा को। इससे प्रसाप होका उन्होंने बहुत करूद सब बेद पढ़ा दिये और अपनी कन्या सुजाता भी उसे विषाह हो। कुछ काल बोतनेपर सुजाता गर्भवती हुई। वह गर्भ अग्निके समान तेजावी छा। एक दिन कहोड केदपाठ कर रहे थे, उस समय वह बोला, 'पितावी! आप रातमर बेदपाठ करते हैं, किंतु यह टीक-टीक नहीं होता।'

शिष्योंके बीचमें ही इस प्रकार आक्षेप करनेसे पिताको बहुत क्षोब हुआ और उन्होंने उस उदस्त बालकको शाप दिया कि तु पेटमेंसे ही ऐसी टेव्री-टेव्री बाठें करता है, इसल्डिये आठ जगहसे टेव्रा उत्पन्न होगा। जब अहावक पेटमें बढ़ने लगे तो सुजाताको बढ़ी पीड़ा हुई और उसने एकान्तमें अपने वन्तीन पतिसे धन त्यांनेक लिये प्रार्थना की। कहाँड धन त्रिनेक तिये राजा जनकके पास गये, किंतु वहाँ बाद करनेमें कुवाल बन्दीने उने आसार्थमें हरा दिया और आसार्थक नियमके अनुसार उने जलमें हुवो दिया गया। जब ज्यालकको यह सम्प्रचार विदित हुआ तो उन्होंने सुजाताके पास जाकर को सब बात सुना दी और कहा कि तू अष्टायकको इसके विषयमें कुछ मत कहना। इसीसे उत्पन्न होनेके पश्चाद अष्टायकको इसका कुछ पता न लगा। वे ज्यालकको ही अपना पिता समझते वे और उनके पुत्र बेलकेतुको अपना माई मानते वे।

एक दिन जब अझकककी आयु बारह वर्षकी बी, वे जानककी गोदमें बैते वे। उसी समय वहाँ क्षेतकेतु आये और उन्हें पिताकी गोदमेंसे खींचकर कहा, 'यह गोदी तेरे बानकी नहीं है।' क्षेतकेतुकी इस कट्टिस उनके चित्तपर बड़ी बोट लगी और उन्होंने घर जाकर अपनी मातासे पूछा कि 'मेरे पिता कहाँ गये हैं ?' इससे सुजाताको बड़ी घबराहट हुई और उसने शायके भवसे सब बात बता दी। यह सब रहस्य सुनकर उन्होंने एजिके समय क्षेतकेतुसे मिसकार





यह सलाह की कि 'हम दोनों राजा जनकके यजमें बले। वह यज बड़ा विश्वित सुना जाता है। वहाँ हम जाहाणोंके बढ़े-बढ़े इसकार्थ सुनेंगे।' ऐसी सलाह करके से दोनों मामा-धानने राजा जनकके समृद्धिसम्पन्न यज्ञके लिये बल दिये।

गजरशताके प्रराप पहुँकार जब वे चीतर करे तमे ते उनसे प्रापालने कहा—आपलोगोंको प्रणाम है। हम तो आज्ञाका पालन करनेवाले हैं, राजांके आदेशानुसार हमारा जो निवेदन है, उसपर आप ध्यान दें। इस यज्ञालामें कालकोंको जानेकी आज्ञा नहीं है, केवल वृद्ध और विद्यान क्रम्यण ही इसमें प्रवेश कर सकते हैं।

तन अष्टावकने कहा—हारपाल । मनुष्य अधिक वर्षोकी द्रम्म होनेसे, बाल पक जानेसे, धनसे अवावा अधिक कुटुष्यसे कहा नहीं माना जाता । ब्राह्मणोमें तो वही बड़ा है, जो केंद्रोंका वक्ता हो । ऋषियोंने ऐसा ही नियम कवाया है। मैं इस राजसभामें बन्दीसे मिलना जाहता हैं। तुम मेरी ओरसे वह सूचना महाराजको दे दो । आज तुम हमें विद्वानोके साथ शासार्थ करते देखोंगे और बाद बढ़ जानेपर बन्दोंको परास्त हुआ पाओंगे।

हारपाल बोला—'अच्छा, मैं किसी उपायसे आयको सभामें ले जानेका प्रयत्न करता है, किंतु वहाँ जाकर आयको विद्वानोंके योग्य काम करके दिलाना जाहिये।' ऐसा कड़कर द्वारपाल क्लें राजाके पास ले गया। व्या अष्टावकने कहा, 'राजन् ! आप जनकर्वकमें प्रसान स्वान रखते हैं और बक्तवर्ती राजा हैं। मैंने सुना है, आपके यहाँ बनी पामका कोई विद्वान् है। वह जाइएजोंको सास्वार्थमें परासा कर देता है और किर आपहीके आद्यापयोसे क्लें जलमें इल्ला देता है। यह बाव जाइएजोंके मुक्से सुनकर में अहैत जहा विषयपर उससे शासार्थ करने आया है। यह बन्दी कहाँ है, मैं उससे विश्वना।'

एकने कहा—'बन्हीका प्रभाव बहुत-से वेहवेता ब्राह्मण देल कुठ हैं। तुम उसको हातिको न समझका है। उसे बोतनेकी आशा कर खे हो। यहले कितने ही ब्राह्मण आये; किंतु सूर्यक आगे जैसे तारे प्रीके यह जाते हैं, उसी प्रकार वे सभी उसके सामने हतप्रम हो गये।' इसपर अहायकाने कहा, 'मेरे-जैसोसे पाला नहीं पड़ा, इसीसे वह सिंहके समान निर्मय होकर बाते करता है। किंतु अब मुझसे परास्त होकर वह उसी प्रकार पूक हो जायगा, जैसे रालोमें दूध हुआ रव-वहाँ-का-तहाँ पड़ा रहता है।'

तम राजाने अष्टावकको परीक्षा करनेके विचारसे कहा—'जो पुरुष तीस अवयव, चारह अंश, चौबीस पर्व और तीन सी साठ अरोबाले पदार्थको जानता है वह बड़ा विद्वान् है।' यह सुनकर अष्टावक बोले—'विसमें पक्षत्रय चौबीस पर्व,



उत्तुक्त्य छः नाभि, यासक्तय बारह अंदा और दिनक्तय तीन सौ साठ और हैं वह निरनार यूपनेबाला संबल्धरकय कालवाक आपकी रक्षा करे।

ऐसा वधार्थ उत्तर मुनकर राजाने ये प्रश्न किये— 'सोनेके समय कौन नेत्र नहीं मूदता ? जन्म होनेके बाद किसमें गाँउ नहीं होती ? इदय किसमें नहीं है ? और वेगसे कौन बकता है ?' अहाबक्कने कहा, 'महत्ती सोनेके समय नेत्र नहीं मूदती, अच्छा उत्पन्न होनेपर चेष्ठा नहीं कतता, पत्वरमें इदय नहीं है और नदी वेगसे बढ़ती है।' यह सुनकर राजाने कहा, 'आप तो देवताओंके समान प्रभाववाले हैं। मैं आपको मनुष्य नहीं समझता। आप बालक भी नहीं है, मैं तो आपको वृद्ध ही मानता है। वाद-विचाद करनेमें आपके समान कोई नहीं है। इसलिये मैं आपको मण्डपका हार सीयता है और यही वह बन्दी है।

तन अश्वकतं नदीको और पूनकर कहा—अपनेको अतिवादी माननेवाले कदी । तुमने हारनेवालोको जलमें हुबोनेका नियम कर रखा है। किंतु मेरे सामने तुम केल नहीं सकोगे। नैसे प्रलचकालीन अधिके निकट नदीका प्रवाह मुख जाता है, उसी प्रकार मेरे सामने तुन्हारी वादमक्ति नष्ट हे जायगी। अब तृप मेरे प्रश्लोका उत्तर दो और मैं तुन्तारी बातोका उत्तर देता है।

राजन् ! जब भरी समामें अहाकाने ओषके साथ गरनकर इस प्रकार तालकार तो कदीने कहा—"अहाबक ! एक ही आप्रि अनेक प्रकारसे प्रकाशित होता है, एक सूर्य सारे जयन्त्रों प्रकाशित कर रहा है, शतुओंका नाश करनेवाला देवराज इन्द्र एक ही बीर हैं तथा पितरोंका ईश्वर यमराज भी

अञ्चलक—''इन्द्र और अग्नि—ये दो देवता हैं, नारद और क्कें—ये देवर्षि भी दो हैं, दो ही अश्विनीकुमार हैं, रबकें



पक्षिये भी दो होते हैं और विश्वाताने पति और पत्नी—पे सहकर भी दो ही बनाये हैं।''

करी—"वह सम्पूर्ण प्रजा कर्मवश तीन प्रकारसे जन्म बारण करती है: सब कर्मोंका प्रतिपादन भी तीन बेद ही करते हैं, अफापुंजन भी प्रातः, मध्याद्ध और सार्थ—इन तीनों समय ब्याका अनुद्वान करते हैं; कर्मानुसार प्राप्त होनेवाले भोगोंके लिये कर्म, मृत्यु और नरक—ये लोक भी तीन ही है तथा केट्ने कर्मवन्य न्योतियों भी तीन प्रकारकी है।" अष्टका—"ब्राह्मणोंके लिये आत्रम चार है, वर्ज मी चार ही यहाँद्वारा अपना-अपना निर्वाह करते हैं, मुख्य दिवाएँ भी चार ही है, ॐकारके अकार, उकार, मकार और अर्थ-मात्रा—ये चार ही वर्ण हैं तथा परा, पदयन्ती, मध्यमा और सैलरी भेदसे वाणी भी चार ही प्रकारकी कही नवी है।"

सन्दी—''यज्ञको अप्रियां (गाईपत्य, दक्षिणाप्ति, आहवनीय, सध्य और आवसच्य) पाँच है, पंक्ति छन्द भी पाँच पदोवाला है, यज्ञ भी (अप्रिहोत्र, दर्श, पौर्णपास, बातुर्मास्य और सोम) पाँच ही प्रकास्के हैं, इन्द्रियों पाँच हैं, बेदमें पश्च शिखावाली अप्यराएं भी पाँच है तथा संसारमें पवित्र नद भी पाँच ही प्रसिद्ध है।''

अष्टानक — "कितने ही इस प्रकार कहते हैं कि अफ्रिका आधान करते समय दक्षिणामें गाँध छः ही देनी चाहिये, कालबक्तमें मातुएँ भी छः ही रहती है, मनसक्षित हानेन्द्रियाँ भी छः ही है, कृतिकाएँ छः हैं तथा समस्त बेदोमें साधाक यह भी छः ही कहे गये हैं।"

करी—"प्राच्य पशु सात है, कच पशु भी सात ही है, पज़को पूर्ण करनेवाले छन्द भी सात ही है, कवि सात है, मान देनेके प्रकार भी सात है और बीणाके तल भी सात है। प्रसिद्ध है।"

अष्टायक—''सैकड़ों वस्तुओंका तील करनेवाले प्राण (तील) के गुण आंत होते हैं, सिंहका नाश करनेवाले शरथके बरण भी आठ ही हैं, देवताओंचे वसु नामक देवताओंको भी आठ ही सुना है और सब बड़ोंचे बड़काव्यके कोण भी आठ ही कहे हैं।''

वन्दी—''पितृयक्तमें समिशा छोड़नेके पत्ता नौ कहे गये हैं, सृष्टिमें प्रकृतिके विचाग भी नौ ही किये गये हैं, बृहती छन्दके अक्षर भी नौ ही हैं और जिनसे अनेकों प्रकारकी संख्याएँ उत्पन्न होती हैं, ऐसे एकसे लेकर अंक भी नौ ही हैं।"

अष्टायक—''संसारमें दिशाएँ दस है, सहस्रको संख्या भी सौको दस बार गिननेसे ही होती है, गर्भवती स्त्री भी गर्भधारण दस मास ही करती है, तत्त्वका उपदेश करनेवाले भी दस हैं तथा पूजनेवोग्य भी दस ही है।"

बन्दी—''पशुओंके शरीरोमें ग्यारह विकारोवासी इन्त्रियाँ ग्यारह होती हैं, यज़के सामा न्यारह होते हैं, प्राणियोंके

विकार भी न्यारह हैं तथा देवताओं में रह भी न्यारह ही कहे गये हैं।"

अञ्चल 'एक वर्षमें महीने बारह होते हैं, जगती छन्दके बरणोमें मी बारह ही अक्षर होते हैं, प्राकृत यह बारह दिनका कहा है और धीर पुरुषोने आदित्व भी बारह ही कहे हैं।''

क्टो—'तिश्रियोमें प्रवोदशीको ज्ञय कहा है और पृथ्वी भी तेरह द्वीयोजारी बतलायी गयी है।'

इस प्रकार बन्दीके आचा इलोक ही कहकर खुप हो जानेगर अष्टाजकार्जी दोष आचे इलोकको पूरा करते हुए कहने लगे—'अप्नि, वायु और सूर्य—ये तीनो देखता तेरह हिलोके व्यापि व्यापक हैं और बेटीमें भी तेरह आदि अक्षरीवाले अतिकन्द कहे गये हैं।' ने इतना सुनते ही बन्दीका मुख नीचा हो गया और वह बड़े विकारमें पढ़ गया। परंतु अहावकाके मुखसे बाणीकी झड़ी लगी ही रही। यह देखकर समाके ब्राह्मण हर्यव्यनि करते हुए अहावकाके पास आकर उनका समान करने लगे।

अञ्चलने कहा—'राजन्। यह बन्दी साम्रावंभे अनेको विद्यन् ब्राह्मणोको परास्त कर कलमें हुमवा शुका है। अब इसको भी तुरंत,यही गति होनी चाहिये।'

बच्छेने बड़ा—'यहाराज ! मैं जलाधीश वसणका पुत्र हूँ। येरे दिलाके यहाँ भी आपकी ही तरह बारह वर्षोमें पूर्ण होनेवाला यह हो रहा है। उसीके लिये मैंने जलने हुमानेके बहाने चुने हुए बेह हरहाणीको वसणलोक भेज दिया है, वे सब अभी सीट आवेरे। अष्टाबक्तजी मेरे पूजनीय हैं, इनकी कुपासे जलने हुककर मैं भी अपने पिता वसणदेवसे शीम पिलनेका सौभाग्य प्राप्त करूँगा।'

राजको कदीकी बातोंमें फैस देर करते देसकर अष्टायक करने लगे—राजन् ! मैं कई बार कह खुका, फिर भी तुम मताबाले हाथीको तरह कुछ भी सुन नहीं रहे हो । इससे मालूम पड़ता है लखीड़ेके फ्तोंपर घोजन करनेसे तुम्हारी बुद्धि नष्ट हो गयी है अंकवा तुम इस चापलूसकी बातोंमें आ गये हो ।

करकने कहा—देव । मैं आपकी दिव्य वाणी सुन रहा हूँ, आप साक्षात् दिव्य पुरव हैं। आपने झासार्थमें बन्दीकी पराक्ष कर दिया है। मैं आपके इकानुसार अभी-अभी

प्रयोदक्षी तिथिसका प्रतस्ता अवोदक्षद्वीपवर्त मही च।

रं अवेदशासीनं ससार केन्द्रे क्योदशादी-वित्ववन्द्रीस चाहुः॥

इसके दण्डकी व्यवस्था करता हूँ।

बन्दीने कहा—राजन् ! वरुणका पुत्र होनेसे मुझे हूबनेमें कुछ भी भय नहीं है। ये अष्टाचक भी खतुत दिनोसे हुये हुए अपने पिता कहोडका अभी दर्शन करेंगे।

लंगराणी कहते हैं—सभामें इस प्रकार बताबीत हो ही छी भी कि समुद्रमें डुबाये हुए सभी डाइएण वरुणदेवसे सम्मानित होकर जलसे बाहर निकल आये और राजा करकाठी सम्मानि आ पहुँचे। उनमेंसे कहोडने कहा, 'सनुष्य ऐसे ही कामोंके लिये पुत्रोंकी कामना करते हैं। जिस कामको में नहीं कर सका था, बही मेरे पुत्रने करके दिला दिया। राजन्। कभी-कभी दुबंल मनुष्यके भी बलवान् और मुलके भी बिहान् पुत्र उत्पन्न हो जाता है।' इसके पहाल बन्दी भी राजा जनककी आहा लेकर समुद्रमें कूद पहा। करनकर जाइएलीने अष्टावककी पूजा की और अष्टावकने अपने विवाका पूजन किया। फिर अपने मामा श्रेतकेतुके सहित ये अपने आहामको चले। वहाँ पहुककर कहोडने अष्टावकने केसे ही अपने इसकी लगायी कि उनके अंग सीचे हो गये। उनके संसार्गरे यह नहीं भी पत्रित्र हो गयी। जो पुरुष इस नहीं स्त्रान करता है, वह सब पापोसे मुक्त हो जाता है। राजन् ! तुम भी द्रौपदी और भाइयोंके सहित स्नान और आखमन करनेके लिये इसमें प्रवेश करो ।



#### पाण्डवाँकी गन्धमादन-यात्रा

लोगरा मुनिने कहा—राजन् । यह मचुकिता नदी दिलायी दे रही है, इसीका दूसरा नाम समझा है। यह कर्टीमल क्षेत्र है। यहाँ राजा भरतका अभिषेक किया गया था। युवासुरका यथ करनेपर प्रचीपति इन्द्र जब राज्यलक्ष्मीसे भ्रष्ट हो गये थे, तब इस समझा नदीमें जान करके ही वे पापोसे हुटकारा पा सके थे। यह मैनाक पर्यतके मध्यभागमें किन्द्रान तीखें है। इखर यह कनसल नामकी पर्यतमाला है। यह अवियोको बहुए प्रिय है। इसके पास ही यह महानदी गड्डा दिलायी दे रही है। पूर्वकालमें यहाँ भगवान् सनकुमारने सिद्धि प्राप्त को थी। राजन् ! इसमें सान करके तुम सब पापोसे मुक्त हो जाओगे। इसके आगे पुण्य नामका सरोवर और भृगुतुङ्क नामका पर्वत आवेगा। यहाँ तुम उष्णगङ्का तीखेंमें अपने यानियोके सहित सान करना। देखो, वह स्यूस्तिया मुनिका सुन्दर आक्रम

दिलायी दे रहा है। वहाँ अपने मनसे मान और क्रोसको निकाल देता। इकर यह रैच्य ऋषिका सीसम्पन्न आसम मुत्तोपित है। यहाँक वृक्ष सर्वदा फल-फूलोसे लदे रहते हैं। यहाँ निवास करनेसे तुम सब पापोसे मुक्त हो जाओंगे।

राजन् ! तुम उद्योखीन, मैनाक, धेत और काल नामके पर्यतोको लीपकर आगे निकल आये हो । यहाँ सात प्रकारसे बहती हुई श्रीमागीरबी सुद्योभित हैं। यह बड़ा ही निर्मल और पवित्र स्वान है । यहाँ अप्रि सर्वदा ही प्रम्यलित रहती है । अब यह स्वान मनुष्योंको दिखायी नहीं देता । तुम सैर्यपूर्वक समाधि प्राप्त करो, तब इन तीबाँका दर्शन कर सकोंगे । अब इम मन्दराबल पर्यतपर बलेंगे । वहाँ मणिस्पद्र नामका यहा और बहुराज कुबेर रहते हैं । राजन् ! इस पर्वतपर अद्वासी हजार गर्थां और किसर तथा उनसे चौगुने यहां अनेकों प्रकारके सस्य धारण किये यक्षराज मणिमद्रको सेवापं
वर्णस्थित रहते हैं। ये तरह-तरहके रूप धारण कर तेले हैं।
यहाँ उनका प्रभाव है, गतिमें तो वे साकाल् वायुके समान
है। उन बलवान् यक्ष और राक्षसोंसे सुरक्षित रहनेके कारण
ये पर्वत बड़े दुर्गम हैं, इसलिये यहाँ, तुम बहुत सावधान
रहना। हमें वहाँ कुवेरके साबी जो मैंत्र नामके प्रधानक
राक्षस है, उनसे सामना करना पड़ेगा। राजन् ! कैलास
पर्वत छः योजन कैवा है। उस पर्यतपर देवता आया करते
हैं और उसीपर बदरिकालम नामका तीर्ज भी है। अतः तुम
मेरी तपस्य और भीमसेनके बलसे सुरक्षित होकर इस
राधिमें साम करों। 'देवि गहें। मैं काक्षनपय पर्वतसे कारती
हाँ आपकी कलकल ध्वनि सुन रहा है। आय इन नरेन्द्र
पुधिष्ठिरकी रक्षा करें।' इस प्रकार गड़ाजीसे प्रार्थना करके
लोमशानीने पुधिष्ठिरको सावधान होकर आगे बढ़नेका
आदेश दिया।

तन महत्यन पुधिवरने अपने पाइयोगं बढा— याइयो ! प्रवाणि लोपशानी इस देशको अत्यन्त पर्यकर यानते हैं। इसिकिये तुमलोग डीपदीकी संभान रखो, इसमें प्रमाद न हो। यहाँ मन, वाणी और दारीरसे भी कहुत पर्वत रहना। भीमसेन ! मुन्यिरने कैलासके विजयमें जो बात कही है, वह तुमने भी सुनी ही है। अब जरा विकार तो इसपर डीपदी कैसे बढ़ेगी। नहीं तो, एक काम करो सहदेव ! धगवान् थीम्य, रसोइयों, पुरवासियों, रख, घोड़ों, नौकर-काकरों और रासोका कह न सह सकनेवाले ब्राह्मणोंको लेकर तुम लौट जाओ। मैं, नकुल और भगवान् लोमहाजी—जीन ही अस्पाहारका नियम रखते हुए इस पर्यतपा बढ़ेगे। मेरे लौटकर आनेतक तुम सावधानीसे हरिहास्में रहे और जवसक मैं न आई, प्रेपदीकों भलीधाति देख-रेख करते रहे।

भीमसेन्ते कहा—राजन् ! इस पर्वतपर राक्षसोकी घरमार है। यो भी यह बढ़ा ही दुर्गम और बोडड़ है। सौधाम्यवती हौपदी भी आपके बिना लॉटना नहीं खाइती। इसी तरह यह सहदेव भी सदा आपके पीछे ही रहना बाहता है। ये इसके मनकी बात खूब जानता है, यह भी कभी नहीं लौटेगा। इसके सिवा सभी लोग अर्जुनको देखनेके लिये बहुत उत्सुक हो रहे हैं, इसलिये सब आपके साथ ही बलेंगे। यदि अनेकों गुहाओंके कारण इस पर्यतपर रहोंसे बाता करना सम्बद



न हो तो हम पैदल ही कलेंगे। और आप किन्ता न करे; जहाँ-जहाँ हैपदी पैदल न कल सकेगी, वहाँ-वहाँ में इसे कन्द्रेपर ब्लाकर ले कलूँगा। ये माह्यकुमार नकुल और सबदेव भी सुकुमार है; जहाँ कहाँ दुर्गम स्थानमें इन्हें कल्पेकी शक्ति न होगी, वहाँ इन्हें भी मैं पार लगा दूँगा।

क युक्त पुष्पित्त कहा— तुम वशास्त्रको पाञ्चाली और नकुल, सबदेवको भी ले बलनेका साइस दिला रहे हो, यह बड़ी असकताकी बात है। किसी दूसरेसे ऐसी आशा नहीं की ना सकती। भैचा ! तुन्हारा कल्याण हो और तुन्हारे बल, बर्म और सुपशको वृद्धि हो।' फिर ब्रैपदीने भी हैसकर कहा, 'राजन् ! मैं आपके साव ही चलूनी, आप मेरे लिखे विन्ता न करें।'

तोनराजां बोले - कुन्तोनन्दन ! इस गन्धमादन पर्धतपर तपके प्रभावसे ही बढ़ा जा सकता है, इसलिये हम सभीको तपत्वा करनी चाहिये। तपके हारा ही हम, तुम तथा नकुल, सहदेव और भीमसेन अर्जुनको देख सकेंगे।

कैप्रन्यपनर्थी करते हैं—राजन् ! इस प्रकार बातचीत करते वे आगे बड़े तो उन्हें राजा सुबाहुका विस्तृत देश दिसायी दिया। यहाँ हाथी-योड़ोको बहुतायत यो तया सैकड़ो किरात, तंगण और पुलिन्द जातिके लोग रहते थे। जब पुलिन्द देशके राजाको पता लगा कि उसके देशमें पाण्डवलोग आये हैं तो उसने बड़े प्रेमसे उनका सतकार किया। उससे पुजित होकर वे बड़े आनन्दसे उसके यहाँ ये; दूसरे दिन सूर्योदय होनेपर उन्होंने बर्फीले पहाड़ोकी ओर प्रस्थान किया। उन्होंने इज्ञांन आदि संवक्षोंको, रसोड़बोको तथा ब्रीयदीके सारे साम्यनको पुलिन्दराजके यहाँ छोड़ दिया और फिर पेरल ही आगे बढ़े।

फिर मुचितिर इस प्रवास बढ़ने लगे—चीम ! मैं अर्जुनको देखनेकी इच्छासे ही पाँच वर्षसे तुम सबको साव लिये सुरम्य तीर्व, वन और सरोवरोपे विका रहा है; परंतु अभीतक सत्वसन्य और शुरबीर धनक्षयको न देख सकनेसे मुझे बड़ा ताप हो रहा है। अर्जुनके गुणोकी क्या बात करें ? यदि छोटे-से-छोटा आवमी भी आका तिरकार करता तो भी वह उसे क्षमा कर वेता था। सीधी-सावी बाजसे बलनेवाले पुरुषोको वह सुल-शान्ति केत या और उन्हें अभय कर देता था । यदि कोई सल-कपटसे उसके साथ यात करता तो वह, खयं इन्द्र ही क्यों न हो, उसके हाथसे बच्च नहीं सकता वा। अपनी दारणमें आये हुए राजुपर भी उसका बड़ा उदार भाव रहता था। हम स्थवका तो यह सहारा ही वा। वह शाहुओंको कुषलनेवाला, सब प्रकारके उन्होंको जीतनेवाला और राभीको सुन्ती रातनेवाला था। देखो, उसीके बाह्यकर्व प्रतापसे मुझे विलोकीयें विख्यात दिव्य संपा पिली बी। उसका पराक्रम महाबली संकर्षण, वीरवर वासुदेव और तुपसे टक्कर लेता है। असीको देखनेके लिये हपलोग गन्धमाहन पर्वतपर चढ़ रहे हैं। इस देशमें कोई सवारीपर बैठकर नहीं चल सकता और न कुर, लोमी एवं अशान्तरि पुरुष ही यहाँकी मात्रा कर सकते हैं। जो त्येग असंघर्मी होते है उन्होंको यहाँ मध्यती, मच्चन, डॉस, सिंह, व्याता और सर्वादि सताते हैं; संयमियोंके तो ये सामने भी नहीं आते। अतः हपे संपत्तिकत् और अल्पाहरी होकर इस पर्वतपर बक्ना बाहिये।

लोगरा भूनि बोरों—हे सीम्य ! यह जीवल और पवित्र जलवाली अलकान्दा नदी वह रही है। यह व्यक्तिकामसे ही निकली है। देवविंगण इसके जलका सेवन करते हैं। आकाराचारी वालकिल्यगण और गन्धवंगण भी इसके

तटपर आते रखते हैं। यहाँ मरोबि, पुलह, भृगु और अंगिरा आदि मुनिगवा शुद्ध त्यरसे सामगान किया करते हैं। महुद्धारमें भगवान् शंकरने इसी नदीका जार अपनी जटाओंमें भारण किया था। तुम सब विशुद्ध भावसे इस भगवती भागीरथीके पास जाकर प्रणाम करें।

महामुनि लोनशकी यह बात सुनकर पाण्डवॉने अलक्कन्दाके पास जाकर प्रणाम किया। और फिर बड़े आनन्दसे समझ ब्रह्मियोंके सहित बलने लगे।

कोपराजीने कहा—सामने जो यह कैलास पर्यतके शिकारके समान सफेद-सफेद पहाकृ-सा दिखायी दे रहा है, वह नरकासुरको हिट्टूयाँ हैं। पूर्वकालमें देवरान इन्द्रका हित करवेके लिये इसी स्वानपर अगवान विकान उस दैवका वस किया था। उस दैवने दस हजार अर्थतक कठोर तपस्या करके इन्द्रसान लेना चाहा। अपने तपोषल और बाहुबलके कारण वह देकराओंके लिये अजेथ हो गया था और उन्हें सदा ही तंग काता रहता था। इससे इन्द्रको बड़ी चकराहट हुई और से मन-ही-मन मगवान विकाक विकान करने लगे। मगवान्ते असक होकर दर्शन दिये। तब सभी देवता और खबियोंने उनको स्तृति की और अथना सारा कहा सुना दिया। इसपर भगवान्ते कहा, 'देवराज । तुन्हें नरकासुरसे सथ है, यह मैं जनना है और वह बात भी मुहासे हिमी नहीं है कि वह अपने



तपके प्रभावसे तुम्हारा स्थान कीनना बाहता है। सो तुम निश्चिम रही। यह तपसासे धले ही सिद्ध हो गया हो, तो भी मैं शीद्र ही उसे मार डालूँगा। देवराजसे ऐसा कड़कर उन्होंने एक ही तपाचेसे उसके प्राण ले लिये और वह कोट लाये हुए पर्वतके समान पृथ्वीयर गिर गया। इस प्रकार भगव्यक्के हारा मारे हुए उस दैखकी इहियोंका हेर ही यह सामने दिलायी है सह है।

इसके सिवा श्रीविष्णुचगवान्का एक और कर्म भी प्रसिद्ध है। सत्ययुगमें आदिदेव श्रीनारायण यमका कार्य करते थे। उस समय मृत्यु न होनेके कारण सभी प्राणी बहुत बहु तथे थे। उनके भारसे आकान्त पृथ्वी जसके मौतर सौ योकन पुस गयी और शीनारायणकी शरणमें जाकर बढ़ने हनी—'धनवन् ! आपकी कृपासे में बहुत समयतक स्थिर रही; परंतु अब बोद्धा बहुत बढ़ गया है, इसलिये में ठहर नहीं सकूनी। मेरे इस भारको आप ही दूर कर सकते हैं। मैं जाजानता है, आप जुद्धपर कृपा कीजिये।'

पृथ्विकं ये जबन सुनकर श्रीमगवान्ने कठा—पृथ्वी । तू पारसे पीड़ित हैं—यह टीक है, किंतु भयकी कोई बात नहीं है। मैं अब ऐसा उपाय कर्कना, किससे तू हरूकी हो जायगी।' ऐसा कहकर पणवान्ने पृथ्विको विदा कर दिया और स्वयं एक सीगवाले वराहका रूप धारण किया। फिर भूमिको उसी एक सीगवाले वराहका रूप धारण किया। फिर भूमिको उसी एक सीगवा रलका सो केजन नौबेसे पानीके बाहर से आये। इस अद्भुत कवाको सुनकर पाण्डव बड़े प्रसन्न हुए और

ल्प्रेमदाजीके बताये हुए भागीसे जल्दी-जल्दी चलने लगे।

reg Fig. 10 or 100 feet from

AN AT MALE BY MICH. TO

#### बदरिकाश्रमकी यात्रा

वैश्यापनाने कहते हैं—राजन् । जब पान्डवोने गन्धमादन पर्यतपर पदार्थण किया तो बड़ा प्रचल्क पवन बहने लगा। बायुके लेगाँ। पूत और पत्ते डड़ने लगे। उन्होंने अकल्याद पूर्वी-आफाश और सम्पूर्ण दिशाओंको आन्वार्वेश कर लिया। पूरुके कारण अन्धकार छा जानेते एक नुसरेको देखना और आपसमें बात करना कठिन हो गवा। बोदो देखें जब वायुका लेग कम हुआ तो पूत खनी बंद हो गवी और पूसलाधार वर्षा होने लगी। आकाशमें हण-शामने किवली छमकने लगी और क्यापतके समान मेथोंको गढ़गढ़ावट होने लगी। बुख देर पीछे यह तूफान सान्त हुआ। पवनका वेग कम हुआ, बादल फट गये और सूपदिव उनको ओटमें निकलकार समकने लगे।

इस स्थितिमें पाण्डवरलेंग प्रायः एक कोस ही गये होंगे कि प्रहाल-राजकुमारी होपदी इस बर्वडरके उत्पानसे बक्तकर विश्विल हो गयी। वह सुकुमारी थी, इस प्रकार पैटल चलनेका उसे अभ्यास ही नहीं वा, इसल्बिये वह पृथ्वीपर बैठ गयी। तब धर्मराज युधिहिरने उसे गोड्ये लिटाकर भीमसेनसे कहा, 'भैया भीम! अभी तो बहुत-से ऊँबे-जीचे पर्वत आवेंगे। बर्फके कारण उनको पार करना बड़ा ही कठिन

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड—एक ) १०

होगा। उनपर सुकुमार्ग होपदी केले सालेगी ?' तस भीमलेने कहा, राज्य ! में साथ ही आपको, होपदीको और नुकुल-सहर्वकको ले कालेगा; आप विकास न करें । इसके स्थापन सिया हिडिम्बाका पुत्र पटोत्कब भी बतमें मेरे ही समान है, यह आकाशमें चल सकता है। आपकी आज़ा होनेपर वह हम सबको ले चलेगा।

यह सुनकर धर्मराजने कहा, 'तो भीम ! तुम उसे वहाँ जुला रहे।' उनकी आज़ा होनेपर धीमसेनने अपने राहस्त पुत्रका स्मरण किया और उनके स्मरण करते ही घटोत्कच वहाँ उपस्थित हो गया। उसने हाथ ओड़कर पाण्डवों और सब ताह्मणोंका अधिवादन किया तथा उन्होंने भी उसका यथोचित सरकार किया। इसके पश्चाद पर्यका वार प्रदोत्कचने ताव ओड़कर भीमसेनसे कहा, 'मैं आपके स्मरण करते ही आपकी सेवाके लिये उपस्थित हो गया है। कहिये, क्या आज़ा है?'

तब भीमसेनने उसे गलेसे लगाकर कहा, 'बेटा ! तेरी माता प्रीपदी बहुत बक गयी है, तू इसे अपने कन्येपर बड़ा ले। इस प्रकार भीमी बालसे बल, जिससे इसे कह न हो।'

पटोलकने क्या—'मैं अकेरस ही धर्मसक, बीम्ब, डीपदी और नकुल-सहदेव-सबको ले चल सबजा 🕻 तिसपर भी मेरे साथ तो और भी सैकड़ों इच्छानुसार कप धारण करनेवाले सैकड़ों घुरबीर हैं, वे बाह्यजीके संक्रित आप सभीको ले बलेंगे।' ऐसा कहकर वीर प्रदेत्कच तो ह्रीपरीको लेकर पाण्डवीके बीचमें कराने रागा तथा दूसरे राक्षस पाण्डवीको ले बले । अतुलित तेवली प्रवतान् लोमश तो अपने तपोबतसे साथे ही आकरणमार्गसे बातने तने । उस समय वे दूसरे सुर्यके समान ही जान पहते थे। घटोत्कवकी आज्ञासे बाह्यपाँको भी दूसरे राज्यसेन कन्योपर चढा लिया। इस प्रकार वे सुराय वन और उपवनोंको देशते हुए बदरिकाशमकी ओर वले। राश्चम तो बहुत तेज चलनेवाले से, इसलिये बोड़ी ही देखें वे उन्हें बहुत दूर ले गये। मार्गमें जाते हुए उन्होंने मलेक्डोसे बसे हुए वस देशको तथा बहाँकी खोंकी खानों और तरह-तरहकी धातुओंसे सम्पन्न पर्वतको तर्रुटियोको देखा। उस देखमे अनेको विद्याचर, कितर, गनार्थ और किम्पुरुव विका रहे वे तवा नहीं-तहीं बहुत-से वानर, मयुर, चमरी गाय, रुह, मृग, शुकर, नवय, भैंसे और संगुर घूम रहे थें। जगह-जगह नदियाँ भी दिखायों वेती थीं।

इस प्रकार कार कुरुदेशको ताँपकर उन्होंने अनेको आश्चर्योसे पुक्त कैत्यस पर्वत देखा। उसके पास ही श्रीतर-नारायणके आश्रमके दर्शन किये। यह आश्रम दिव्य वृक्षोसे

सुक्षोभित बा, को सदा ही फल-फूलोंसे लदे रहते थे। यहाँ उन्होंने उस गोल टहनियोवाली मनोहर बदरीके भी दर्शन किये। इसकी छावा बड़ी ही शीतल और सपन भी, तथा इसके पत्ते बड़े किकने और कोमल थे; उसमें बहुत मीठे-मीठे फल लगे हुए थे। उस बदरीके पास पहुँचकर थे सब महानुमाय और ब्राह्मजलोग राह्मसोंके कन्योंसे उतर पड़े और बिसमें लगे श्रीनर-नारायण किएजते हैं, ऐसे उस आजमकी शोधा निहारने लगे। इस आजममें अन्यकार नहीं था, किंतु कुछोकी सचनताके कारण इसमें सूर्यकी किरणोका प्रवेश भी नहीं होता था। इसी प्रकार इसमें श्रूथा-प्यास, शीत-उष्ण आदि होचोकी बाधा भी नहीं होती थी तथा इसमें प्रवेश करते



ही शोक अपने-आप निवृत्त हो जाता था। यहाँ महर्षियोक्ती भीड़ लगी खाती थी तथा करू-साम-प्रवृक्षपा ब्राह्मी, रुक्ष्मी विराजमान थी। जो लोग धर्मबहिष्कृत थे, उनका तो इसमें प्रवेश ही नहीं हो सकता था। जिनका तेव सूर्व और अधिके समान था और अन्तःकरणका पल तपसे दम्ध हो गया था, वे महर्षि और संवतेत्रिय पुमुखु पतिजन ही वहाँ रहते थे। इनके सिवा वहाँ ब्राह्मी स्थितिको ब्राह्म अनेको ब्रह्मक् महानुसाय भी रहते थे। जितेन्त्रिय और पविज्ञातमा युविद्विर अपने भाइयोंके सहित उन महर्षियोंके पास गये। वे सब दिन्य ज्ञानसम्पन्न से। उन्होंने जब महाराज युधिष्ठिरको अपने आक्षममें आते देखा तो वे प्रसन्न होकर आशीर्वाद देते हुए उनका स्वागत करनेके तिये चले। उन महर्षियोंका तेज अधिके समान वा और वे निरन्तर स्वाच्यायमें लगे रहते से। उन्होंने विधिपूर्वक धर्मराजका सतकार किया तथा पवित्र जल, पुष्प, फल और मूल समर्पण किये। महाराज युधिष्ठाने भी बड़ी विनयसे महर्षियोंका साकार खोकार किया। फिर भीमसेन आदि भाइयोंने हैंपदी और केद-केदाडूमें पारङ्गत सहस्रों ब्राह्मणोंके सहित उस मनोरम और पवित्र आक्रममें प्रवेश किया। यह साक्षात् इन्द्रभवन और खर्गके समान जान पहता था। वहाँके सब स्वानोंका दर्शन कर वे परम पवित्र भागीरबीके तटपर आये। वहाँ यह सीतानामसे विख्यात है। उसमें खानादिसे पवित्र हो, देवता, खिंग और पितरोंका तर्पण एवं जप करके वे बड़े आनदके साथ अपने आक्रममें खने सने।

### भीमसेनकी इनुमान्जीसे भेंट और बातचीत

वैशापायनथी वज्रते हैं—जनमेजय । अर्जुनसे मिलनेकी



इन्छासे पाण्डवस्त्रेग उस स्वानपर छः रात रहे। इतनेहीमें देवयोगसे ईशानकोणकी ओरसे बहते हुए वापुसे एक सहस्रदल कमल उड़ आया। वह बड़ा ही दिव्य और साक्षात् सूर्यके समान था। उसकी गन्ध बड़ी ही अनूठी और मनोमोहक थी। पृथ्वीपर गिरते ही उसपर प्रेयटीकी दृष्टि पड़ी। उसे देखते ही वह उस सौगन्धिक नामवाले कमलके पास आयी और मनमें अत्यन्त प्रसन्न होकर भीमसेनसे कहने लगो—'आयों । मैं का कमल वर्षराजको भेट करूँगो । यदि आपका मेरे प्रति वाकावमें प्रेम है तो मेरे लिये ऐसे ही बहुत-से पुष्प के आहुये । मैं इन्हें काम्यकवनमें अपने आजमपर ले जना बहुती हैं।'

भीमसेनसे ऐसा काकर ग्रीपदी उसी समय उस फूलको लेकर वर्गराजके पास चली आयी। राजमहिषी प्रैपदीका आराज समझ महाकारी चीपसेन अपनी प्रियाका प्रिय करनेकी इच्छासे जिस ओरसे वायु उसे उड़ाकर लाया था, उसी ओर दूसरे फुल लेनेके विचारसे बड़ी तेजीसे चले । इन्होंने पार्गके विज्ञोंको हटानेके लिये अपना सुवर्णकी पीठवाला धनुष और विषयर सर्पके समान पैने बाण ले लिये और वे कृपित सिंह अथवा पतवाले हाणीके समान सकने लगे । मार्गमें चलते समय से आपसमें टकराते हुए बादलोंके समान भीवण गर्जना करते जाते थे। उस शब्दसे जीकन्ने होकर बाध अपनी गुरुवओंको छोड़कर चागने लगे। जंगली बीव बहाँ-तहाँ क्रियने लगे, पक्षी भयभीत होकर उदने लगे और पुगोके झुंड पवराकर चौकड़ों घरने लगे। भीमसेनकी चर्जनासे सारी दिलाएँ गूँज उठीं। वे बराबर अले बढ़ते गये। बोडी दर जानेपर उन्हें गन्धमादनकी बोटीपर एक कई योजन लन्वा-चौड़ा केलेका बगीचा दिलायी दिया। महाबसी भीम नृतिहके समान गर्जना करते हुए इापटकर उसके भीतर बुस गये।

इस कनमें महाबीर हनुमान्त्री रहते थे। उन्हें अपने भाई मीमसेनके उधर आनेका पता लग गया। उन्होंने सोचा कि धीमसेनका इधरसे होकर स्वर्गमें जाना तबित नहीं है. क्योंकि ऐसा करनेसे सम्बद है मार्गमें कोई उनका तिरकार कर दे अववा उन्हें शाप दे दे। यह सोचकर उनकी रहा करनेके विचारसे वे केलेके बगीबेपेसे होकर जानेवाले सकड़े मार्गको रोककर लेट गये। वहाँ पड़े-पड़े जब ओव आनेपर वे जैमाई



लेकर अपनी पुँछ फटकारते ये तो उसकी प्रतिकानि सब ओर फैल जाती थी। इससे वह महापर्वत डगचगाने तणता वा और उसके शिक्षर टूट-टूटकर तुक्क जाते थे। यह शब्द मतवाले हाबीकी गर्जनाको भी दबाकर पर्वतपर सब ओर फैल रहा था। उसे सुनकर घोंघसेनके रोएँ लड़े हो नये और वे उसके कारणको हैंड़नेके लिये उस केलेके बगीचेमें सब ओर घूमने लगे । हैंबते-हैंबते उन्हें अर वगीबेमें एक मोटी ज्ञिलापर लेटे हुए वानरराज इनुमान् दिसायाँ दिये। उनके ओठ पतले थे, जीभ और मुँह लाल थे, कानोंका रंग भी ताल-ताल था, भींडे जञ्चल थी तथा जुले हुए मुखर्पे सफेद, नुकीले और तीखे दाँत और दाई दीखती थीं। उनके कारण ठनका बदन किरणपुक्त चन्द्रमाके समान जान पड़ता था। वे बढ़े ही तेजस्वी थे और मुन्हरे कदलीयुक्तोंके बीचमें लेटे हुए ऐसे जान पड़ते वे मानो केसरोंके बीचमें अशोकका फूल रसा हो । उनके अङ्गकी कान्ति प्रन्यलित अफ्रिके समान शी और अपनी मधुके समान पीली आँखोसे इधर-उधर देख खे थे। उनका दारीर बड़ा स्थूल वा और वे स्वर्गक मार्गको

ग्रेककर विमालयके समान स्थित थे।

उस महान् बनमें हनुमान्जीको अकेले लेटे देसका महाबाती घींयसेन निर्मंग उनके पास चले गये और विजलोकी कड़कके समान भीषण सिंहनाद करने लगे। भीगसेनकी उस गर्जनासे बनके जीव-जन्तु और पक्षियोंको बद्धा जास हुआ। महाबसी हनुमान्त्रीने भी अपने नेत्रीको कुछ-कुछ खोलकर उपेक्षापूर्वक मीमसेनकी ओर देखा और किर क्ने अपने निकट पाकर गुसकराते हुए कहने लगे-'भैवा ! मैं तो रोगी हैं, वहाँ आनन्दसे सो रहा बा; तुमने मुझे क्यों जगा दिया ? तुम समझदार हो, तुन्हें जीवीपर दया करनी बाहिये । तुन्हारी प्रवृत्ति ऐसे धर्मका नाश करनेवाले तथा मन, बागी और इरीस्को दूचित करनेवाले क्रूर कमीमें क्यों होती है ? मालून होता है, तुमने विद्वानीकी सेवा नहीं की । बताओ तो, तुम हो कौन और इस कनमें किसलिये आये हो ? यहाँ तो न कोई पानवी भाव रह सकता है और न कोई मनुष्य ही। आये तुन्हें कड़ीतक कता है 7 वहाँसे आगे तो यह पर्वत अगन्य है, इसचर कोई भी बढ़ नहीं सकता । अतः तुम थे अपृतके समान मीठे कन्द-मूल-फल साकर विशास करो और चर्दि मेरी बातको हितकर सम्वते तो पहाँसे लीट जाओ। आगे जानेमें व्यर्थ अपने प्राणीको संकटमें क्वी डालते हो ?'

मा पुरस्त पीपरंतने कहा—बातरराज । आप कौन हैं और इस बातर-बेहको आपने क्यों धारण कर रसा है ? मैं तो कडारेशके अन्तर्गत कुल्वेशमें उत्पन्न हुआ हैं। मैंने माता कुन्तोंके गर्थमें जब रिच्या है और मैं महाराज पाण्डुका पुत्र है, तोग मुझे बायुपुत्र भी कहते हैं। मेरा नाम भीमसेन है।

हनुम्हन्त बेले — मैं तो बंदर है, तुम जो इस मार्गसे जाना कहते हो स्वे मैं तुम्बे इसर होकर नहीं जाने यूँगा। अकार तो वहीं हो कि तुम यहाँसे लॉट जाओ, नहीं तो पारे जाओंगे।' पीयसेनने कहा, 'मैं पने या बन्धे, तुमसे तो इस विषयमें नहीं पूछ का है। तुम करा कटकर मुझे रास्ता दे ये।' हनुमान बोले, 'मैं रोगसे पीड़िल हैं, यदि तुम्हें जाना ही है तो मुझे लॉमकर बले जाओ।' पीमसेन बोले, 'ज्ञानसे जाननेमें आनेवाले रिग्वेंण परमात्मा समस्त प्राणियोंके देहमें व्याप्त होकर स्वित है। मैं इस्तित्ये उनका अपमान या लेयन नहीं कसिया। यदि साक्षोंके इस मुझे पुत्रमावन बीभगवान्के सक्त्यका ज्ञान न होता तो मैं तुम्हीको क्या, इस पर्वतको भी उसी प्रकार लॉप जाता जैसे हनुमान्त्वी समुद्रको काँग गये थे।' हनुमान्त्वीने कहा, 'यह हनुमान् कीन था, जो समुद्रको लॉप गया था ? असके विषयमें तुभ कुछ कह सकते हो तो कहो।' भीमसेन बोले, 'वे वारस्प्रवर मेरे भाई है। ये बुद्धि, कल और उस्साइसे सम्पन्न तथा बड़े गुणवान् है और रामायणमें वे बहुत ही विक्यात है। वे श्रीरामकन्द्रलीकी भाषां सीतायीकी स्रोत करनेके लिये एक ही छलाँगमें सी योजन विस्तृत समुद्रको लॉय गये थे। मैं भी बल-पराक्रम और तेजमें उन्होंके समान हूँ। इसलिये तुम लड़े हो जाओ और मुझे राज्या दे दे। पदि मेरी आज्ञा नहीं मानोगे तो मैं तुम्हें बपपुरीमें भेज दूंगा।' इसपर इनुमान्से कहा, 'हे अनव ! तुम रोज न करे, चुड़ापेके कारण मुझमें उठनेकी शांकि नहीं है। इसलिये कृपा करके मेरी पूँक इटाकर निकल जाओ।'

यह सुनकर भीमसेन अव्यापूर्वक हिंसकर अपने बावे हाबसे हनुमान्त्रीके पूछ उठाने लगे, किंतु वे उसे टस-से-बस न कर सके । फिर उन्होंने उसे दोनों हाजोंने उठाना जाहा, किंतु वे इसमें भी असमर्थ रहे। तब तो उन्होंने लजासे मुख नीवा कर लिया और दोनों हाच जोड़कर प्रणाम करके उनसे कहा, 'बानाराज । आप मुक्रपर प्रसत्त होड्रपे और मैंने को कटू बसन कहे हैं, उनके लिये मुझे क्षमा कीजिये। में आपका परिचय पाना चाहता 🜓 इसलिये कृपर करके बताइये कि इस प्रकार बानरका कय धारण करनेवाले आप कौन हैं। कोई सिद्ध है, देवता हैं, गन्धर्य है अधका गुहाक है ? यदि यह कोई गुप्त रक्षनेयोग्य वात न हो और मेरे सुननेयोग्य हो तो मैं आपका दारणागत हैं और विष्यभावने पूछता है, अवदय बतानेकी कृषा करें तत इनुमान्त्रीने कड़ा, 'कमलनपन भीम । मैं वानरराज केसरीके क्षेत्रमें जगत्के प्रत्यावस्थ वापुरो उत्पन्न हुआ इनुमान् नामका बानर 🛊 । अभिकी जैसे वाबुके साथ मिलता है, उसी प्रकार मेरी निजता सुधीवसे थी। किसी कारणसे वालीने अपने भाई सुपीवको निकाल दिया था। तब बहुत दिनोतक वे मेरे साथ ऋष्यपूरू पर्वतपा खे थे। उस समय दशराजनदर भगवान् श्रीराम पृथ्वीतलयर किचर रहे थे। वे मानवकमधारी साझात् कियाु ही थे। अपने पिताकी आज्ञाका पासन करनेके क्षिये वे धनुधरीयें ब्रेष्ठ रघुनावजी अपनी भावां और छोटे माई लङ्गणके सहित दण्डकारण्यमें आये। जिस समय वे जनस्थानमें खुटे थे, उन पुरुषब्रेष्टको मायासे रक्षजटित सुवर्णमय मृगका कय धारण करनेवाले मारीच राक्ष्मके द्वारा धोरोमें डालकर राज्यसम्ब दुसाया रावण छलपूर्वक बलात् उनकी भाषांको हर ले गया। इस प्रकार स्रीका अपहरण होनेपर उसे माईक साब ज्ञांनते-क्रोजते भगवान् भीरामको ऋष्यपूक पर्वतपर वानरराज सुधीवसे भेट हुई। फिर उन दोनोंकी आपसमें मित्रता हो गयी और श्रीरामजीने वालीको मारकर किष्किन्याके राज्यपर सुप्रीवको अभिविक्त कर दिया। अपना

राज्य पाकर सुर्प्रावने सीताबीकी सोजके किये सहस्रों वानर भेजे । उस समय एक करोड़ वानरोके साथ में भी दक्षिणकी ओर यदा। तब गृहराज सम्पातिने बताया कि सीताजी तो राजणके वहाँ हैं। इसलिये पुण्यकर्मा भगवान् श्रीरामका कार्य पूरा करनेके लिये मैंने सहसा सो योजन विस्तारवाला समुद्र पार किया । उस मगर और शहादिसे भरे हुए समुद्रको अपने पराक्रमसे पार कर मैं रावणके नगरमें जनकनन्दिनी श्रीसीताबीसे मिला और फिर अट्टालिका, प्राकार और गोपुरादिसे सुद्दोचित लंकरपुरीको जलाकर वहाँ राम-नामकी घोषणा करके लोट आया। मेरी बात मानकर कमरूनमन भगवान् आराम तुरंत ही करोड़ों वानरोके साथ चले और सयुहार पुल बाँधकर लंकामें पहुँचे। वहाँ उन्होंने संप्राममें समात राक्षमोको और सम्पूर्ण लोकोको रूलानेवाले एवणको उसके बयु-बान्धवोंके सहित मारा और अपने आजिलीपर कृपा करनेवाले परमधार्मिक धक्त विभीवणको लंकाके राज्यपर अधिषिक्त किया। पिर नष्ट 🚮 वैदिक हतिके सपान अपनी भाषांको हे आये और उसके साथ अपनी राजधानी अधोध्यापुरीमें लोट आसे। वहाँ जब उनका राज्याधिकेक हुआ तो मैंने उनसे यह बर माँगा कि 'हे शबुरमन् । जकतक इस भूमण्डलपर आपको पवित्र कथा खें, तबतक में जीवित रहूँ।' इसपर उन्होंने कहा, ऐसा ही हो ।' भीमसेन ! श्रीसीताजीकी कृपासे यहाँ रहते हुए ही मुझे इच्छानुसार दिला भोग प्राप्त हो जाते हैं। श्रीरामजीने न्यारह सक्स वर्षतक पृथ्वीपर राज्य किया, पिर वे अपने धामको कते गये। हे अन्य ! इस स्थानपर गव्यतं और अपाराएँ इनके चरित सुना-सुनाकर पुढ़ो आनन्दित करते रहते हैं। इस मार्गमें देवता लोग रहते हैं, मनुष्योंके लिये यह अगम्य है; इसीसे मैंने इसे रोक किया था। सम्बद्ध है, इसमें कोई तुन्हारा तिरस्कार कर देता अववा तुन्हें शाप दे देता; क्योंकि यह दिव्य मार्ग देवताओंके लिये ही है, इसमें मनुष्य नहीं बाते। तुम जहाँ जानेके लिये आये हो, वह सरोवर तो यहिंदी"

हनुपान्जीके ऐसा कहनेपर महाबाहु भीमसेन बढ़े प्रसन्त हुए और उन्होंने बढ़े प्रेमसे अपने भाई बानरराज हनुपान्जीको प्रजाम करके कोमल वाणीसे कहा, 'आज मेरे समान कोई बड़मागी नहीं है, क्वोंकि आज मुझे अपने ज्येष्ठ बन्धुके दर्शन हुए हैं। आपने बड़ी कृपा की। आपके दर्शनोसे मुझे बड़ा ही सुल मिला है। किंतु मेरी एक इच्छा है, वह आपको अवस्य पूरी करनी होगी। बीरवर ! समुद्रको लाँधते समय आपने जो अनुपम रूप धारण किया था, उसे मैं देखना चाहता हूँ। इससे मुझे संतोष भी होगा और आपके क्वनोमें विद्यास भी हो जायगा।

धीमसेनके ऐसा कत्रनेपर परम वेजसी हनुमान्जीने हैंसकर कहा, 'भैया ! तुम उस समको देख नहीं सकोगे और न कोई अन्य पुरुष ही उसे देख सकता है। उस समयकी बात ही दूसरी थी, अब वह है ही नहीं। सावयुगका समय दूसरा या तथा त्रेता और द्वापरका दूसरा ही है। काल तो निरन्तर क्षय करनेवाला ही है, अब मेरा वह कार है ही नहीं। पृथ्वी, मदी, वृक्ष, पर्वत, सिद्ध, देवता और महर्षि—ये सप्ती कालका अनुसरण करते हैं। प्रत्येक पुगके अनुसार इनके वेह, बल और प्रभावमें न्यूनाधिकता होती रहती है। इसलिये तुम अम सपको देखनेका आग्रह छोड़ दो। मुझपें तो दुग-युगके अनुसार कल-विक्रम रहता है, क्योंकि कालका अधिक्रमण करना किसीके वदाकी बात नहीं है।'

धीमसेनने कहा—आप मुझे बुगीको संख्या और प्रत्येक युगके आचार, वर्ष, अर्थ और कामके खाय, कर्मकलका सक्तप तथा उत्पत्ति और विनादा सुनाइये।

हनुमानुत्री बोले-भैया ! सबसे पहला कृतपुर है। उसमें सनातन-बर्पकी पूर्ण निवति खती है तथा किसीका भी कोई कर्ताच्य प्रोय नहीं रहता । उस समय वर्णकी तनिक भी क्षति नहीं होती और पिताके साथने पुत्र नहीं ही मस्ते। फिर कालकमसे उसमें गौणता आ जाती है। कृतपुगर्ने न कोई आधि-व्याधि भी और न इन्हियोंने ही दुर्बलता आही भी । उस समय कोई किसीकी निन्दा नहीं करता वा, किसीको दु: ससे रोना नहीं पड़ता था और न किसीमें चमण्ड या कपट ही था। आपसके झनहे, आलस्य, हेव, बुगली, चय, संलाप, ईंप्यां और मसरका तो उस युगरे नाम भी नहीं दा। उस समय योगियोंके परम आजय और सन्पूर्ण चुतोंके आत्रा, परक्रय श्रीनारायणका रह्ड वर्ण था। ब्राह्मण, श्रविष, वैदय और चुह-सभी वर्ण शय-दमादि लक्षणोसे सम्पन्न खते ये तथा प्रजा अपने-अपने कमोमि तत्पर खती थी। सबके आजय एक परमात्मा ही थें, आबार और जान भी सबका एक ही था, सबके पृथक-पृथक धर्म होनेपर भी वे एक बेटको ही माननेवाले थे और एक ही बर्पका अनुसरण करते थे। वे चारों आज्ञमोंके कर्मोंका निष्काम पावसे जावरण करके परम गति प्राप्त करते थे । इस प्रकार जब आजनसकी प्राप्ति करानेवाला धर्म विद्यमान हो, तब कृतवुग समझना चाहिये। उस समय चारों वर्णोंका धर्म बारों पादोसे सम्पन्न रहता है। यह तो सत्त, रज, तम-तीनों गुणोसे रहित कृतचुगका वर्णन हुआ । अब बेतायुगका स्वमय सुने । उस समय यज्ञको । अयना यह स्वय दिसाया, जो उन्होंने समुद्र लीवते समय बारण

प्रवृत्ति होती है, धर्मका एक पाद नष्ट हो जाता है और भगवान् रक्तवर्ण हो वाते हैं। लोगोंको प्रवृत्ति सत्यमें रहती है तथा उन्हें अपने संबद्ध्य और भावके अनुसार कर्म और दानके फल बिलते हैं। वे अपने वर्षसे नहीं डिगते और वर्ष, तप एवं दानादि करनेयें तत्पर खते हैं। इस प्रकार त्रेतासूगर्में मनुष्य अपने धर्मने स्थित और क्रियावान् होते हैं। इसके पक्षात् हायामें धर्मके केवल दो पाद रह जाते हैं। विद्युमगवान्का पीत वर्ष हो जाता है और वेदके चार धाग हो जाते हैं। उस समय कोई लोग तो बारों केंद्र पहते हैं तबा कोई तीन, कोई दो और कोई केवल एक केदका त्वाच्याय करते हैं और कोई बेद पहले ही नहीं है। इस प्रकार शास्त्रोंके विश्व-विश्व हो जानेसे कर्ममें भी भेद हो जाता है तथा प्रजा तप और दान-इन दो धर्मोंमें ही प्रकृत होकर राजसी हो जाती है। उस समय एक बंदका ज्ञान न खनेसे बेटोंके अनेक भेद हो जाते है तथा सम्बद्धाका द्वास हो जानेसे सत्वयें तो किसी-किसीकी ही स्विति रहती है। सत्यसे जुत होनेके कारण उस समय व्याधियों और कामनाएँ भी अनेकों हो जाती है तथा ब्यून-से देवों उत्पास भी होने रूपते हैं। उनसे अत्यन्त पीक्रित होकर लोग तप करने लगते हैं तदा उनमेंसे अनेकों घोग और सर्गकी इच्छासे यहानुहान करते हैं। इस प्रकार प्रपरपुगर्मे अधर्मके कारण प्रजा श्रीण होने लगती है। फिर कलियुगर्मे तो धर्म केवल एक ही पादले स्थित रहता है। इस तमोगुणी युगके आनेपर भगवान् प्रयागवर्ण हो जाते हैं, वैदिक आबार नष्ट हो जाते हैं तथा धर्म, यज्ञ और क्रियाका हास हो जाता है। इस समय इति-भौति, व्याधि, तन्त्र और स्रोधादि खेष वबा तरह-तरहके उपद्रव, मानसिक विचा और क्षपा-इन सबकी वृद्धि होने लगती है। इस प्रकार यूगोंके परिवर्तनसे धर्ममें भी परिवर्तन होता रहता है और धर्ममें परिवर्तन होनेसे लोकको स्वितिमें भी परिवर्तन हो जाता है। जब लोककी स्थिति गिर जाती है, तब उसके प्रवर्तक मायोका भी क्षय हो जाता है। अब सीम ही कलियुग आनेवाला है। इसलिये तुन्हें जो मेरा पूर्वतप देखनेको कौतहरू हुआ है, वह ठीक नहीं है। समझदार लोग कर्ष बालोंके लिये आयह नहीं किया करते। इस प्रकार तुपने पुतासे जो बातें पूछी शीं, ये सब मैंने कह दी; अब तुम प्रसन्नतापूर्वक जा सकते हो।

प्रेममेने बहा-मैं आपके पूर्वरूपको देखे बिना यहाँसे किसी प्रकार नहीं जा सकता। यदि आपकी मेरे ऊपर कृपा है तो पुत्रो उसके दर्शन अवश्य कराइये।

भीमसेनके इस प्रकार कहनेपर हनुपान्तीने मुसकराकर

किया था। अपने माईको जलत कारनेक लिये उन्होंने अपने सरीरको सहुत बड़ा कर दिया और यह लन्नाई-चैड़ाईमें बहुत अधिक बड़ गया। उस समय अतुतित कीर्तियान हनुमान्थी-के विशाल विमहते दूसरे क्लोक साइत यह केरनेका बगीवा आखादित हो गया। कुलमेष्ठ भीयसेन अपने चाईका वह विशाल कम देखकर बड़े विस्तित हुए और उनके शरीरमें रोमाख हो आया। बीइनुमान्जीका वह विमह तेजमें सूर्यके समार था और सोनेका पहाइ-सा वान पड़ता था। उसकी विसालसावा कहाँगक वर्णन को ? यानो देहीय्यपान आकाश ही हो। उसे देखते ही भीयसेनने और्स बंद कर ती। विन्याचलके समान उस विश्वत और अत्यन्त भयानक देवको देखकर भीमसेनको रोमाख हो आया और वे उनसे हाथ बोड़कर कहने लगे, 'समर्थ इनुमान्थी! मैंने आयके इस प्रारिका महान् विस्तार देख दिया। अब आय अपने इस सहस्रको समेट लीजिये। आय तो साखाह उदित होते हुए



सूर्यके समान है और मैनाक पर्वतके समान अपरिमित एवं दुग्धर्म जान पहते हैं। मैं आपकी और देख नहीं सकता। हे बीर ! मेरे मनमें तो आज यही बड़ा आड़ार्य है कि आपके समीप रहते हुए भी श्रीरामकीको राजवासे सर्थ युद्ध करना पड़ा। उस लंकाको तो उसके योद्धा और वाहनोंके सहित आप ही अपने बाहुनलसे सहजमें नह कर सकते थे। पवननन्दन ! ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जो आपको प्राप्त न हो;

राजण तो अपने परिकाक सहित अकेले आपसे ही लड्डनेमें समर्थ नहीं था।'

चीपसेनके इस प्रकार कहनेपर कपिक्षेष्ठ हनुमान्जीने बढ़े मधुर और गम्मीर शब्दोंने कहा—भारत । तुम जैसा कहते हो, ठीक ही है: व्या अवम राहस वालवमें मेरा सामना नहीं कर सकता दा। किन्तु सारे लोकोको कटिके समान सालनेवाले आ राजणको वदि मैं मार डालता तो श्रीरामजीको यह कीर्ति कैसे मिलती, इसीसे मैंने उसकी उपेक्षा कर दो थी। वॉस्वर बीरपुरावजीने सेनाके सहित उस राक्षसाधमका वच किया और सीकानीको अपनी पुरीमें ले आये । इससे लोगोमें उनका मुक्ता भी फैल गया। अच्छा, बुद्धिमन् ! अब तुम पाओ । देखों, यह सामनेवाला मार्ग सौगन्धिक वनको जाता है। यहाँ तुन्हें यक्ष और राक्षसोसे सुरक्षित कुनेरका नगीका विलेगा। हुप स्वयं ही बालीसे पुष्पसंचन पत करने लगना । पनुष्योंको तो विशेषणपते वेबताओंका मान करना ही वाहिये। भैया ! तुम साहस मत कर बैठना, अपने धर्मका पालन करना। अपने वर्षमें स्वित शुकार तुप क्षेष्ठ धर्मका ज्ञान सम्पादन करी और उसी प्रकार व्यवहार करें। क्योंकि धर्मको जाने बिना और बड़ोकों सेवा किये बिना बृहस्पतिके समान होते हुए भी तुम धर्म और अर्चक तत्त्वको नहीं जान सकते । किसी समय अधर्ने धर्म हो जाता है और धर्म अधर्म हो जाता है । अत: धर्म और अक्ष्मेंका अलग-अलग ज्ञान होना चाहिये, बुद्धिहीन स्तेग इसमें योक्ति हो जाते हैं। धर्म आस्वारसे होता है, धर्ममें केंद्र प्रतिक्रित है, केंद्रोसे यशोंकी प्रवृत्ति हुई है और यशोंमें देवताओंकी निवति है। देवताओंकी आजीविका वेदाचारके विकानमें कतलाये हुए यहाँपर है और मनुष्योंका आधार बुहरपति और शुक्रको बनायी हुई नीतियाँ हैं। इनमें ब्रह्मणलेग वेदपाटसे, वैदय व्यापारसे और क्षत्रिय क्वनीतिसे अपना निर्वाह करते हैं। इन तीनों वृत्तियोंका ठीक-ठीक प्रयोग होनेसे खोकयात्राका निर्वाह होता है। इन रीनोंकी सम्बद् जवृत्ति होनेसे इन्हींसे प्रका धर्मको प्रादुर्धुत करती है। द्विजातियोंने ब्राह्मणका मुख्य धर्म आत्म्यान है तवा यह, अध्ययन और दान—ये तीन साधारण धर्म है। इसी प्रकार शक्तिकता मुख्य धर्म प्रजापालन है और वैदयका पञ्चपालन, तवा तीनों वर्णोकी सेवा करना—यह शुर्होका मुख्य धर्म है। उन्हें मिक्षा, होम अववा व्रतका अधिकार नहीं है: उन्हें तो ड़िबोर्क परोमें ख़ब्दर उनकी सेवा ही करनी व्यक्ति । कुन्तीनदन ! तुन्हारा निकथर्म तो क्षत्रियोंका प्रधान धर्म प्रजापालन ही है, उसका तुम विनय और इन्द्रियसंयम-पूर्वक पालन करें। जो राजा युद्ध, साधु, बुद्धिमान् और

विद्वानोंके साब परामर्श करके शासन करता है वह राजदण्ड धारण कर सकता है, दुर्व्यसनीका तो तिरस्कार ही होता है। जब राजा प्रजाके निग्नह और अनुप्रहमें बचित रोतिसे प्रकृत होता है, तभी लोककी मर्यादा सुज्यवस्थित होती है। अत: राजाको देश और दुर्गमें अपने शत्रु और मित्रोकी सेनाओंकी स्थिति, वृद्धि और क्षयका दूर्तोद्वारा सर्वदा पता लगाते रहना बाहिये। साम, दान, दण्ड और भेद—ये बार उपाय, दूत, बुद्धि, गुप्त किवार, पराक्रम, नियह, अनुम्बा और दक्षता—ये गुण ही राजाओंके कार्यको सिद्ध करनेवाले हैं। राजाको साम, दान, भेद, दण्ड और उपेक्षा—इन पाँच साथनोंके एक साब वा अलग-अलग प्रयोगद्वारा अपने काम बना लेने चाहिये। हे भरतक्षेष्ट ! सारी नीतियों और वृत्तीका मृत गुप्त विचार है: इसलिये जिस शुभ विचारसे कार्यकी सिद्धि हो. उसीकी ब्राह्मणोके साथ मनत्या करे । बी, पूर्व, बालक, लोमी और नीव पुरुवोंके साब तबा जिनमें क्यादके तकण पाये जापे, उनके साथ मुद्धा परायदां न करे। परानहां विद्वारोंके साथ करना चाहिये; जो सायर्थकन् हो, उनसे कार्यं कराना चाहिये और जो हितेबी हों, उनसे न्याय कराना व्यक्षिपे । मूर्लोको तो सभी कामोसे अलग रखना चाहिये । राजा धर्मकार्पीर्प धार्मिकोको, अर्थकार्पमें विद्वानीको और क्रियोमें काम करनेके किये न्यूसकोको नियुक्त करे तथा कठोर कामीमें कूर प्रकृतिके लोगोंको लगावे। कर्तव्य और अकर्तव्यके विषयमें अपने और शतुपक्षके खोगीकी सम्पति जाने तथा प्राप्तुओंके बलावलका भी ज्ञान रखे। बुद्धिसे बिनकी अच्छी तरह परीक्षा कर ली हो, उन साधु पुरुवीयर अनुप्रह करे तथा मर्यादाहीन अविष्टु पुरुषोका दमन करे । इस प्रकार हे पार्थ ! मैंने तुम्हें कठोर राजधर्मका उपदेश किया । इसका मर्म समझमें आना बड़ा कठिन है। तुम अपने धर्मके विभागानुसार इसका विनवपूर्वक पालन करो । जिस प्रकार ब्राह्मण तप, धर्म, दम और यज्ञानुमानके द्वारा उत्तम लोक प्राप्त करते हैं तबा कैंदब दान और आतिब्बस्य धर्पोंसे सद्गति प्राप्त कर लेते हैं, उसी प्रकार जो दण्डका ठीक-ठीक प्रयोग करते हैं, काम और हेबसे रहित हैं, लोघड़ीन हैं और जिनमें क्रोध नहीं है, ऐसे क्षत्रियत्थेग पृथ्वीमें दुर्होका दमन और शिष्टोंका पालन करते हुए सत्पुरुवोंको जान होनेवाले लोकोंमें जाते हैं।

वैदाम्पायनजो करते हैं—फिर अपनी इच्छासे बढ़ाये हुए इररीरको सिकोइकर वानरराज इनुपान्तीने दोनों पुजाओसे भीमसेनको छातीसे लगाया। इससे तत्काल ही भीमसेनको सारी बकावट जाती रही और सब प्रकारको अनुकूलताका अनुभव होने लगा। उन्हें ऐसा जान पड़ा कि मैं बड़ा बलवान् हूँ और मेरे समान कोई भी महान् नहीं है। फिर हनुमान्जीने ऑसोमें ऑसु भाकर सोहार्दसे गद्गदकण्ड हो भीमसेनसे कहा, 'भैवा! अब तुम जाओ, कभी कोई चर्चा चले तो मेरा



स्मरण कर लेका। और मैं इस स्थानपर रहता हूँ—यह बात किसीसे मत कहना। अब कुनेरके मवनसे भेजी हुई देखहुनाओं और अपस्यओंके यहाँ आनेका समय हो गया है। तुन्हारे मानवी शरीरका स्पर्श होनेसे मुझे भी संसारके हरपको प्रकृतिकत करनेकाले मगवान श्रीरामका स्मरण हो आया। अब तुन्हें भी मेरे दर्शनोंका कुछ फल प्राप्त होना व्यक्तिये। तुम प्रातृत्वके नाते ही मुझसे कोई वर माँगो। यदि तुन्हारी इच्छा हो कि मैं हस्तिनापुरमें जाकर तुन्छ पृत्रपड़-पुजीको मार छातु तो यह भी मैं कर सकता हूँ तथा तुम चाहे तो पत्वरोंसे अस नगरको नष्ट कर दूँ अववा अभी दुर्वाधनको बाँधका तुन्हारे पास ले आऊँ। महाबाहों। तुन्हारी वैसी इच्छा हो, उसे मैं पूर्ण कर सकता है।

हनुमान्जीको यह बात सुनकर भीमसेन बड़े प्रसन्न हुए और उनसे कहने लगे, 'वानस्राज ! आपका महुल हो; मेरे ये सब काम तो आप कर ही चुके — अब इनके होनेमें कोई संदेह नहीं है। बस, आपकी द्यादृष्टि बनी रहे — यही में बाहता हूँ। आप हमारे रक्षक है, इसलिये अब पाण्डवलोग सनाथ हो गये। आपके ही प्रतापसे हम सब शतुओंको जीत लेंगे।' और सुद्ध होनेके नाते ही मैं तुन्हारा त्रिय कर्मगा । जिस समय करोगे, उस समय मैं अपने सब्दर्स तुन्हारी गर्जनाको बहा दिलाया और वहीं अनार्धान हो गये।

चीयसेनके ऐसा कहनेवर उनसे हनुवान्त्रीने कहा, 'माई | हैगा तथा अर्जुनको ब्बजावर बैठा हुआ ऐसी भीषण गर्जना करोगा, जिससे शबुओंके प्राण सुल वायेंगे और तुम उन्हें तुम इस्ति और बापोसे व्याप्त शतुको सेनामें युसकर सिंहनाद | सुगमतासे मार सकोगे ।' ऐसा कहकर हनुमान्जीने उन्हें मार्ग

# भीमके सौगन्धिक वनमें पहुँचनेपर यक्ष-राक्षसोंसे युद्ध होना तथा युधिष्ठिरादिका

भी वहाँ पहुँच जाना और सबका वापस लौटना

वैशम्यायनको कहते हैं — कपियर हनुयान्जीके अन्तर्धान हो जानेपर पहाबली चीपसेन उनके बताये हुए मार्गसे गन्यमादन पर्वतपर बढ़ने लगे। मार्गमें से इनुमान्त्रीके विशास विशा और अलेकिक शोधाका तथा दशरवनदन पगवान् श्रीरामके पाधाप्य और प्रभावका विन्तन करते जाते थे। सीगन्धिक सनको देखनेकी इच्छासे जाते हुए उन्होंने मार्गके रमणीय वन और उपवन देले तका तता तताके पुन्तित वृक्षांसे सुक्षोधित सरोवर और नदिवाँ देखी।

इसी प्रकार और आगे बढ़नेपर वे केलास पर्वतके समीप कुबेरके राजभवनके पास एक सरोवरके निकट पहिले। धीपसेनने वहाँ पहुँचकर उसका निर्यतः जल जीभरकर पिया। महात्मा कुनेर इस सरोवरमें जलक्रीडा किया करते थे। उसके आसपास देवता, गन्धर्व, अपस्त और व्यक्ति खते थे। उस सरोवर और सौगन्धिक वनको देखकर भीमसेन को प्रसन्न हुए। महाराज कुलेरकी ओरसे हजारों क्रोधवश नामके राक्षस तरह-तरहके पान्न और पहनावोसे सुसन्जित हो इस स्थानकी रक्षा करते थे। उन्होंने महावाह भीमके पास जाकर उनसे पूछा, 'कृपया बताइये, आप कौन हैं 7 आपका बेच तो मुनियोंका-सा है, परंतु आप हकियार भी लिये हुए है। कहिये, यहाँ आप किस उद्देश्यसे आये हैं ?"

भीमसेन्ने कार-राक्षसो । मेरा नाम भीमसेन है, मै धर्मराज युधिद्विरसे छोटा महाराज पाण्डुका पुत्र हैं। मै पाइयोके साथ आकर विशालामें ठहरा हुआ हूं। यहाँसे वापुसे अहकर एक सुन्दर सीगन्धिक पुच हमारे निवासस्थानपर गया था। उसे देखकर डीपटीको वैसे ही और फुल लेनेकी इच्छा हुई। इसीसे में यहाँ आया है।

रांशसीने करा-पुरुषप्रवर ! यह यहाराज कुबेरका प्रिय क्षीडास्वान है। यहाँ परणवर्षा पनुष्य विहार नहीं कर सकता। यहाँ देवर्षि, यक्ष और देवता भी यक्षग्रजसे आजा | सर्वसाधारणके पदावेकि लिये कौन किससे याचना करे ?



लेका ही जलपान और बिहारादि कर पाते हैं। फिर आप उनका निरादर करके बलात कमल क्यों लेना चाहते हैं, और ऐसा अन्याप करनेपर भी अपनेको धर्मराजका माई कैसे बहुते हैं ? आप महाराजकी आज़ा ले लीजिये। फिर जल भी पी सकेंगे और कमल भी ले वा सकेंगे; नहीं तो आप कमलोकी तरफ झाँक भी नहीं सकते।

श्रीयसेन बोले-राक्षसो ! राजात्वेग मौगा नहीं करते, यही सनातन-धर्म है। और मैं किसी भी प्रकार क्षात्रधर्मको कोइना नहीं चाहता। यह सुरम्य सरोवर पहाड़ी झरनोसे बना है। इसपर कुबेरके समान ही सबका अधिकार है। ऐसे

ऐसा कहकर भीमसेन उन राक्षसोको उपेक्षा कर स्त्रान करनेके लिये उस सरोवरमें उत्तर पड़े। तब सब राक्षसोने उन्हें रोका और वे एक साथ ही जास उठाकर उनपर टूट पड़े। भीमसेनने भी अपनी यमदण्डके समान सुवर्णमण्डिता भारी गया उठाकर 'ठहरों। उहरों!' ऐसा बिल्लाते हुए उनपर



आक्रमण किया। इससे राज्यसोंका रोष भी बङ्गणया और वे धारों ओरसे घेरकर उत्पर तोकर और पड़िया आदि अख-वालोंकी वर्षा करने लगे। महाला धीपने उनके सब वारोंको विफान कर दिया और उनके वालोंके कच्छ-खच्छ करके सरोवरके पास ही सैकड़ों ठीरोंको किया दिया। धीमसेनकी मारसे पीडित और अचेत हुए वे कोधवा राज्यस रणाङ्गणसे भागे और विमानोपर वक्कर आकाशमाणसे कैत्ससकी बोटियोपर चले गये। उन्होंने यक्षपान कुनेस्के पास जाकर बहुत इस्ते-इस्ते युद्धमें भीमसेनके बल और पराक्रमकर वर्णन किया। इधर भीम सुगन्धित स्था कमलोंको बीनने लगे।

राक्षसीकी बात सुनकर कुनेर बड़े हैंसे और बोले, 'मुझे इन सब बातोंका पता है; द्वीपदीके लिये भीमसेनको जितने कमल बाहिये उतने ले जाये।' इससे ग्रक्षसोंका कोच उंडा पड़ गया और वे भीमसेनके पास आये।

इधर वदरिकात्रमर्थे भीमसेनके पुद्धको सूचना देनेवाला बड़ा बेगवान, तीला और यूल बरसानेवाला वायु चलने



लगा। वहाँ बार-बार बड़ी गड़गड़ाइटके साथ पृथ्वीपर उल्कायत होने लगा, जो सबके इदयमें बड़ा भय अपन कर देता हा; यूलसे इक जानेके कारण सूर्यका तेज मन्द पड़ गया, पृथ्वी डगमगाने लगी, विज्ञाएँ लाल-लाल हो गर्यी, मृग और पड़ी चीनकार करने लगे, सब और अभेरा-ही-अधेरा छा गया, आंखोंसे कुछ भी नहीं सुझता था। इनके सिवा वहाँ और भी अनेकों भयंकर उत्पात होने लगे। ऐसी विधिन्न लिस्ति देलकर वर्मपुत्र यूचिहिरने कहा, 'पाझालि! भीम बड़ाँ है ? पालून होता है वह कहीं कुछ भयंकर कर्म करना चालता है अवना कुछ कर बैठा है: क्योंकि ये अकस्मात् होनेवाले उत्पात किसी महान् युद्धकी सुखना दे से हैं!'

तक होंपडीने कहा—''राजन् ! वायुसे उड़कर जो सोगन्यिक कमल आया था, वह मैंने प्रेमपूर्वक शीमसेनको मेट काके कहा था कि यदि 'आपको ऐसे बहुत-से फूल मिल जाये तो आप उन्हें लेकर शीप्र ही आ जाये।' से महावाहु पेरा फिय करनेके लिये इन कमलोकी सोजमें अवस्य ही पूर्वोत्तर दिशाको और गये हैं।"

प्रीपदीके ऐसा कहनेपर महाराज युधिष्ठिरने नकुल-सहदेवसे कहा, 'जिस और भीम गया है, उसी और हम सबको भी शीध ही साथ-साथ बलना चाहिये। राक्षसत्येग तो ब्राह्मणोंको ले बले और भैधा घटोत्कव ! तुम ब्रीपदीको ले बलो । देखो ! भीमसेन ब्रह्मवादी सिद्ध पुरुषोंका कोई अपराध करे, उससे पहले ही यदि हम आपरणेगोंके प्रपादसे पहुँच जाये तो बहुत अच्छा हो।'

तब घटोत्कच इत्यादि सब राक्षस 'जो आज्ञा' ऐसा कहकर पाण्डवों और अनेकों ब्राह्मणोंको उठाकर लोमशबोके साब प्रसम्बक्तिसे बार दिये, क्योंकि वे अपने लक्ष्याचान कुनेरके सरोवरको जानते थे। उन्होंने इति ही जाकर एक सुन्दर वनमें कमलकी गन्धमे मुवासित एक अत्यन्त मनोहर सरोवर वेसा । उसीके तीरपर उन्हें परम तेजन्ती भीमसेन दिखायी दिये और उनके पास ही अनेकों मरे हुए यक्ष भी देशे । भीपसेनको देखकर धर्मराजने बार-बार उनका आलिङ्गन किया और किर पीठी वाणीमें कहा, 'कुन्तीनन्दन ! तुम यह क्या कर बैठे हो ? यह तो तुन्हारा साहस ही है, इससे देवताओंका भी अप्रिय हुआ ही है। यदि तुम मेरा मला चाहते हो तो ऐसा काम फिर कभी मत करना । इस प्रकार भीमसेनको समझाकर उन्होंने साँगधिक कमल ले लिये और किर देखताओंके समान असे सरोवरमें क्रीडा करने लगे । इतनेहीमें उस बगीजेके रक्षक विद्यालकाच वक्ष-राक्षस प्रकट हो गये। क्ट्रोने धर्मराज, नकुल-सहदेव, महर्षि लोमरा तथा दूसरे ब्राह्मणोंको देलकर चिनयसे झुककर प्रणाम किया। धर्मराजके सानवना देनेसे वे कुबेरके दून शाना हुए और कुबेरको भी पाण्डवोके आनेकी सूचना मिल गयी। किर अर्जुनके आनेकी प्रतीक्षा करते हुए उन्होंने कुछ समयतक वहाँ गन्धमादनके विरक्षरपर ही निवास किया।

वहाँ रहते समय एक दिन द्रौपदी, भाई और ब्राह्मणोंके

साव वार्तासाय करते हुए धर्मराव युधिष्ठिरने कहा, 'जहाँ पहले देवता और पुनियोंने निवास किया है, ऐसे अनेकों पवित्र और कल्याणकारी तीर्थ और मनको आनन्दित करनेवाले करोंके हमने दर्शन किये हैं। साथ ही जहाँ-तहाँ आक्रयोंने अनेकों शुभ कथाएँ सुनते हुए हमने विशेषतः ब्राह्मणोंके साथ तीर्थीम स्नान किया है तथा सर्वदा पुष्प और जलसे देवपुत्रन करते रहे हैं और जैसे कन्द-मूल-फल मिल सके हैं, उनसे जितरोंका भी तर्पण किया है। इस प्रकार पहाच्या लोपहाने हमें कमहाः सभी तीर्थस्थानोंके दर्शन करा विषे हैं। अब यह सिद्धोंसे सेवित कुवेरजीका पवित्र मन्दिर है। इसमें हमारा प्रवेश कैसे होगा ?'

जिस समय धर्मराज इस प्रकार बातबीत कर रहे वे उसी समय उन्हें आकाशवाणी सुनायी दी—'अब तुम यहाँसे आगे नहीं जा सकते, यह मार्ग बहुत दुर्गम है: इसिएये कुनेरके आजमते आगे न बक्कर तुम जिस मार्गसे आये हो, उसीसे बीनर-नारायणके स्वान कदरिकालयको लीट जाओ। वहाँसे तुम सिद्ध और बारणीसे सेवित वृष्यवकि आअमको जाना, जो बड़ा ही रमणीक और सिद्ध एवं चारणीसे सेवित है। फिर असे पार करके तुम आर्हिक्णके आअममें निवास करना। अससे आगे जानेपर तुन्हें कुनेरके मन्दिरके दर्शन होंगे।' इसी समय वहाँ दिव्य गन्धमय पवित्र और शांतल वायु बहने लगा तवा पुर्वोकी वर्षा होने लगी। उस आवन्त आह्यपमय आकाशवाणीको सुनकर राजा चुधिहर महर्षि धीम्मकी बात मानकर वहाँसे लोटकर श्रीनर-नारायणके आक्रममें आ गये।

#### जटासुर-वघ

दैवयोगसे एक समय धर्मराजके पास एक राज्ञस आया और 'मैं समल शास्तवेताओं में बेह और मजिक्यामें कुशल ब्राह्मण हूँ।' ऐसा कहका वह सर्वदा पाण्डवोंके प्रमुख और तरकार तथा ग्रैपदीको उड़ा ले बानेको व्यक्तमें उन्होंके पास रहने लगा। उस दुख्ता नाम जटासुर वा। राजन् । एक समय भीमसेन वनमें गये हुए वे तथा लोमशादि महर्बिंगण सान करने चले गये थे। उस समय बटासुर भयानक रूप धारण कर तीनों पाण्डव, ग्रैपदी और सारे शस्त्रोंको उटाकर ले चला। उनमेंसे सहदेव किसी प्रकार पराक्रम करके हुट गये

और उस राक्षससे अपनी कौछिकी नामकी तलबार छीनकर जिस और भीमसेन गये वे, उस ओर आवाज लगाने लगे।

फिर जिन्हें राक्षस हरे लिये जाता था, उन धर्मराज युधिष्ठिरने उससे कहा, रे मूर्ख ! इस प्रकार चोरी करनेसे तो तेरे धर्मका नात्रा होता है, तू इसका कुछ भी विचार नहीं करता। तुझे सब प्रकार धर्मका विचार करके ही काम करना चाहिये। जामाणिक पुरुषोंको गुरु, ब्राह्मण, मित्र और विचास करनेवालोंसे तथा जिनका अब साथा हो और जिन्होंने आक्षय दिया हो, उससे डोह नहीं करना चाहिये। तू हमारे यहाँ



बड़े सम्मानारे सुलपूर्वक रहा है। अरे दुर्वृद्धि ! हमारा शक्त खाकर दू हमें ही कैसे हरना चालता है ? इस प्रकार तो तेरा आचार, आयु और बुद्धि—सभी निकल्त हो गये। अब दूधा मरना चाहता है। अरे राज्ञस ! आज तुने इस मानवीका स्पर्ध क्या किया है मानों घड़ेमें रखे हुए विवकों हो बिलाका पिया है।"

ऐसा कहकर युधिहिर उसके लिये भारी हो गये, उनके भारसे दक्षकर उसकी गति उननी तंज नहीं रही। तब धर्मराजने नकुल और प्रीपदीसे कहा, 'तुम इस पृत्र राश्चसमें हमें भत, मैंने इसकी गतिको कुण्ठित कर दिया है। यहाँसे खोड़ी ही दूर महाबात भीमसेन होगा। बस, अब वह आता ही होगा, फिर इस राक्षसका कहीं नाम-निशान भी नहीं खोगा।' तदनचर उस मृत्रवृद्धि राक्षसको देखकर सहदेवने धर्मराज वृद्धिहिरसे कहा, 'राजन् ! यह देश और काल ऐसा है कि हम इससे युद्ध करें। यदि इस युद्धमें इसे भार डाले तो विजय पार्वेगे और यदि इस हो मारे गये तो सद्गाति प्राप्त करेंगे।' फिर उन्होंने राक्षसको ललकारते हुए कहा, 'अरे ओ राक्षस ! जग साझ रह। तू या तो मुझे मारकर प्रीपदीको ले जाना, नहीं वो आभी मेरे हाससे मारा जाकर यहाँ शबन करेगा।'

माद्रीकुमार सहदेव ऐसा कह ही रहे में कि अकस्पाट् बजाधारी इन्द्रके समान गदाधारी भीमसेन दिखायी दिये। उन्होंने देखा कि राक्षस उनके भाइयों और द्रीपदीको लिये जाता है। यह देखकर वे क्रोधसे घर गये और उस राक्षससे बोले, "रे पार्या! मैंने तो तुझे पहले हो शब्बोकी परीका करते समय पहचान लिया वा। किंतु तू हमारे पहाँ झाहाणवेषमें एक्ता था, इसलिये में तुझे कैसे मारता ? 'यह राक्ष्स है' ऐसा जान लिया जाय तो भी किना अपराधके मारता उकित नहीं है और वो किना अपराधके मारता है, यह नरकमें जाता है। मालूम होता है आज तेरी मीत आ गयी है, इसीसे तुझे ऐसी कुनुद्धि उपनी है। अवश्य अद्भुतकर्मा कालने ही तुझे कृष्णको हरण कानेकी बात सुझायों है। अब तू जहाँ जाना बाहता है, वहाँ नहीं जा सकता; बल्कि तुझे बक और हिक्किक गतोसे जाना होगा।'

भीपसेनके ऐसा कहनेपर कालकी प्रेरणासे यह राक्षस हर गया और उन सकको छोड़कर यह युद्ध करनेके रिव्ये तैयार हो गया। जरेशसे उसके होठ काँपने लगे और उसने भीमसेनसे कहा, 'अरे पापी! तुने जिन-जिन राक्षसोंको युद्धमें मारा है, उनके नाम मैंने सुने हैं; आज तेरे ही खूनसे मैं उनका तर्पण कर्ममा।' फिर उन दोनोमें वहा भर्यकर बाहुमुद्ध होने लगा। तब दोनों माहीकुमार भी कोंधमें भाकर उसपर युद्ध यह। पांतु भीमसेनने हैंसकर उन्हें रोक दिया और कहा कि 'मैं अकेरण ही इसके किये बहुत हैं, तुम अरुप रहकर हमारा युद्ध देखों।' बस, अब ये दोनों वीर आपसमें होड़ बदकर बाहुमुद्ध करने लगे। जैसे देव और दानत्र एक-इसरेकी युद्धि सहन न होनेसे चिड़ जाते हैं, उसी प्रकार भीमसेन और जटासुर भी एक-दूसरेपर खोटे करने लगे। जिस प्रकार पहले कींकी हकासे वाली और सुधीवका संवाम



हुआ बा, उसी प्रकार इन दोनोका भी वृक्षपुद्ध होने लगा, जिससे वहकि अनेकों वृक्ष उनद गये। फिर उन्होंने कन्नके समान वेगवाली ज्ञिलाओंसे लड़ना आरम्प किया । अन्हमें वे आपसमें एक-दूसरेपर पूँचोंकी वर्षा करने लगे । इसी समय भीमसेनने जटासुरकी गर्दनपर बड़े बेगसे मुख्य पाय । उससे वह राक्षस वहुत बीतम पढ़ गया। उसे बका हुआ देख | उसी प्रकार ब्राह्मणालेग धीयसेनकी प्रशंसा करने लगे।

भीयसेनने पृथ्वीपर दे मारा और उसके सारे अङ्ग चूर-चूर कर दिये। फिर कोहनीकी चोटसे उसका सिर धड्डसे अलग कर दिया।

इस प्रकार वस राक्षसका वस कर भीमसेन युधिष्ठिरके पास आये । उस समय मस्द्गण जैसे इन्द्रकी स्तुति करते हैं,

### पाण्डवाँका वृषपर्वा और आष्ट्रिषेणके आश्रमोंपर जाना

वैदान्यायनवी काते हैं—जनमेजय ! जटासुरके दारे जानेपर महाराज युधिष्ठिर किर श्रीनर-नारायणके आक्रममें आकर रहने लगे। इस समय उन्हें अपने धाई अर्जुनका स्वरण हो आसा । वे होपदीके सहित सब भाइपोको कुणकर बहुने लगे, "अर्जुनने मुझसे कहा था कि 'मैं पाँच वर्णतक स्वर्गमें अस्त्रविद्या सीसनेके बाद यहाँ मृत्युत्वेकमें लीट आईगा।' इसलिये जिस समय अर्जुन अखविद्या सीलकर यहाँ आहे, वस समय हमलोगोंको उससे मिलनेके लिये तैवार रहना जाहिये।'' इस प्रकार बातचीत करते हुए इन्होंने ब्राह्मण और भाइपोके साथ आगेके लिये प्रस्तान किया। ये कहीं हो पैदात बातते थे और कहीं राक्षसत्तोग उन्हें कन्येयर बैठाकर ते वरने। इस प्रकार रामोपे कैलासपर्वत, यैनाकपर्वत और

गन्धमादनकी तलेटीको, श्वेतगिरिको तथा ज्या-ज्याके पहाड़ोंकी अनेकों निर्मल नदियोंको देखते वे सातवे दिन हिमालयके पवित्र पृष्ठपर पहेंचे। वहाँ उन्होंने राजवि

वृत्रपर्वाका पवित्र आहम देखा । यह अनेको प्रकारके पुणित वृज्ञोंसे सुशोधित था। पाण्डवीने उस आश्रममें पश्चिकर परमधार्मिक राजविं वृषपर्याको प्रणाम किया। राजविने पुत्रोके सधान उनका अधिनन्दन किया । और उनसे सल्हत हो पाञ्चवनि वहाँ सात रात निवास किया। आठवें दिन उन्होंने जगात्रसिद्ध कुषपर्वाजीसे आगे जानेकी इच्छा प्रकट की। इनके पास जो साधान कब रहा था, यह उन्होंने उन्हींको दे दिया तथा अपने यहापात, तत और आभूषण यी उन्होंके आणनमें होड़ दिये। राजर्षि वृषपर्वा पूरा और पविष्यत्के उपता तथा सपसा धर्मीक मर्यत्र से। उन्होंने चलते समय पाञ्चवीको पुत्रीकी तरह उपदेश दिया। फिर उनकी आज्ञा लेकर वे उत्तर दिशाको चले।

वहाँसे सत्वपराक्रमी कुनीनन्दन युधिप्तिर भाइयोके सर्वत फैटर ही कते। वह प्रान्त अनेक प्रकारके मृगोसे पूर्ण या। रानेमें पहाड़ोके कपर तरह-तरहके वृक्षोकी कुछोमें निवास करते हुए उन्होंने बीचे दिन चेतपर्वतपर पदार्पण किया। क्षेत्राचल एक बहुत बहे बादलके समान सफेद-सफेद दिशापी देता या; इसपर जलकी अधिकता श्री तथा गणि, सुवर्ण और बाँदीकी शिलाएँ वी । मार्गमें बीमा, द्रोपदी, पाण्डक और यहर्षि त्येमडा साथ-साथ ही चलते थे। उनपेसे कोई भी ककता नहीं था। इस प्रकार चलते-चलते थे याल्यकान् पर्यतपर पर्वत गये। उसके ऊपर चहकर उन्होंने किन्पुरुष, सिद्ध और चारणोप्ते सेवित गन्धमादनके दर्शन किये। उसे देखकर उन्हें हर्वसे रोमाञ्च हो आया। क्रमशः उन चौरोने पन और नेत्रोंको आनन्दित करनेवाले परम पवित्र गन्धमादनके वनमें प्रवेश किया। उस समय महाराज पुष्पिहिस्ने भीपसेनसे प्रेमपूर्वक कहा, 'अहो ! यह गन्धमादनका जंगल कैसा ज्ञोधासम्पन्न है। इस मनोहर वनमें बड़े विव्य वृक्ष हैं तबा पत्र, पुष्प और फलोसे सुशोधित तरह-तरहको लताएँ हैं। इधर, इस परम पवित्र देवनदी गङ्गाकी ओर तो देखों । इसमें अनेकों कलहेस क्रीडा कर रहे हैं तबा इसके तटपर ऋषि और किन्नरलोग निवास करते हैं। हे कुन्तीनन्दन भीम ! तरह-तरहके धातु, नदी, किन्नर, मृग, यही, गन्धर्व, अपरा, मनोरम वन, अनेकों आकारीके सर्प

और सैकड़ों शिखरोंसे सुशोधित इस पर्वतराजकी ओर जरा दृष्ट्रियात करो ।'

*पैशाम्पायनवी कहते हैं*—जनमेजय ! इस प्रकार शूरवीर पाण्डव अपने लक्ष्यस्थानपर पहुँचकर मनमें बड़े ही आनन्दित हुए। उस पर्वतराजको देखते-देखते उन्हें तृप्ति नहीं होती थी। फिर उन्होंने फल-फूलवाले वृक्षोसे सुत्रोधित राजि आर्ष्टिपणका आश्रम देला । राजर्षि बड़े ही तपखी थे । उनका शरीर अत्यन्त कृश या, शरीरकी नमें दिखायी देने लगी श्री और वे समस्त धर्मोंक पारगामी थे। पाण्डकोने उनके पास जाकर यद्यायोग्य प्रणाम किया। धर्मक आद्विणने दिव्य दृष्टिसे पाण्डवोको पहचान लिया और उनसे बैटनेके लिये कहा ।

पाण्डबोके बैठ जानेपर महातपा आर्ष्टिबजने कौरवोमें बोह धर्मराज युधिष्ठिरका सत्कार करके पूछा, 'राजन् । तुन्हारा मन



कभी असत्यमें तो नहीं जाता, तुम बराबर धर्ममें तिवत रहते हो न ? तुम्हारे माता-पिताकी सेवामें तो कोई अन्तर नहीं आता ? अपने समस्त गुरुजन, वृद्ध पुरुष और विद्वानीका तो तुम सत्कार करते हो न ? पापकर्मीमें तो कभी तुम्हारा मन नहीं जाता ? तुम उपकारका बदला चुकाना और अपकारको भूत जाना तो अच्छी तरह जानते हो न और उस ज्ञानका तुम्हें अभिमान तो नहीं होता ? तुमसे यदायोग्य मान पाकर साधुजन प्रसन्न रहते हैं न? बनोमें रहते समय भी तुम धर्मका ही अनुवर्तन करते हो न ? तुन्हारे व्यवहारसे धीन्यजीको तो

कभी कष्ट नहीं होता ? दान, धर्म, तप, शीख, आर्जव और तितिक्षाका आकरण करते हुए तुम अपने बाप-दादोंके शीतन्का अनुसरण करते हो न ? तुम राजर्षियोके द्वारा आवरित मार्गसे ही चलते हो न ? जब अपने कुलमें पुत्र या नातीका जन्म होता है तो पितृलोकमें खनेवाले पितर हैंसते भी हैं और शोक भी मनाते हैं; क्योंकि वे सोखते हैं कि यता नहीं हमें इसके कुकमोंसे दुःस ही भोगना पड़ेगा या इसके शुभ कर्गीसे सुक्त मिलेगा । हे पार्च ! जो पुरुष माता, पिता, अग्नि, गुरू और आत्माकी पूजा करता है, वह इहरतेक और परलोक दोनोहीको जीत लेता है।'

इसपर महाराज मुधिष्ठिरने वहा-धगवन् । आपने यह धर्मके वर्वाव लक्ष्यका वर्णन किया है। मैं भी यबाहाति अपनी योग्यताके अनुसार इसका विधिवत् पालन करता 🕻 ।

अधिकने बडा-पूर्णिया और प्रतिपदाकी सन्धिमें इस पर्वत्यर केवल जल या पवनका ही सेवन करनेवाले मुनिगण आकाशमार्गसे आते हैं। इस समय यहाँ भेरी, पणव, शंता और मुदंगीका शब्द भी सुनायी देता है। आपलोगीको यही बैठे-बैटे उसे सुनना लाहिये, वहाँ जानेका विचार बिलकुरर नहीं करना चाहिये। यहाँसे आगे तुन्हारे लिये जाना सम्भव भी नहीं है: क्योंकि अब आगे देवताओंकी विद्वारभूमि है, इसमें मनुष्योकी गति नहीं हो सकती। इस कैरनासके विकासको लाँधकर केवल परमसिद्ध और देवर्षिनण ही जा सकते हैं। यदि कोई यनुष्य श्वयानतावदा जानेका प्रयत्न करता है तो उससे समसा पर्वतीय जीव हेप करने लगते हैं और राक्षमलोग उसे लोहेकी बर्कियोसे मारते हैं। पर्वसंधियोपर यहाँ नरवाहन कुळेरजी भी कड़े ठाट-बाटसे आते हैं। इस केलासके जिलास्पर ही देवता, दानव, सिद्धों और कुथेरका ब्यान है। इस प्रकार पर्वसन्धियोग यहाँ सभी प्राणियोंको ऐसी ही ब्यूत-सी विधित्र वाते दिखायी विधा करती है। अतः बचतक अर्जुन आवे, तचतक तुम यहीं निवास करो ।

अनुलित तेकावी मुनिवर आद्विपणकी यह हितकर बात सुनका पाण्डवालेग निरन्तर उन्होंकी आज्ञाके अनुसार बर्ताव करने तमे । वे शियालयपर रहकर महर्षि लोमदासे तरह-करहके उपदेश सुनते रहते थे। इस प्रकार वहाँ रहते हुए उनके वनवासका पाँचवाँ वर्ष बीत गया। घटोत्कच तो राक्षसोंके साब पहले ही चला गया था। जाती बार वह कह गया था कि आवश्यकता पड़नेपर मैं फिर उपस्वित हो जाऊँगा। उस आसमपर पाण्डवलोग कई मासतक रहे और उन्होंने अनेकों अद्भुत घटनाएँ देखीं। एक दिन बहता हुआ वायु ही हिमालयके शिक्तरसे सब प्रकारके सुन्दर और सुरान्धित पुष्प द्भा ताचा । बयु-बायवोंके सहित पाण्डवोने और यशस्त्रिनी द्रीपदीने वहाँ वे पवरंगे पुष्प देखे ।

#### भीमसेनके हाथसे यक्ष और राक्षसाँका वध तथा कुबेरके द्वारा शान्तिस्थापन

एक दिन भीमसेन उस पर्वतपर आनन्द्रसे एकान्नमें बैटे थे उस समय द्रोपदीने उनसे कहा, 'महावाहो ! यदि समल राक्षस आपके बाहुबलसे पीड़ित होकर इस पर्वतको छोड़कर भाग जायें तो कैसा रहे ? फिर तो आपके सुद्धदोंको इस पर्वतका



विषित्र पुत्पावलिमध्वित मङ्गलमय ज्ञित्तर सब प्रकारके घय और मोहसे रहित दिखायी देगा। भीमसेन ! मेरे मनमें बहुन दिनोंसे यह बात आ रही है।'

द्रीपदीकी बात सुनकर भीमसेनने सुवर्णकी पीठवाला धनुष, तलकार और तरकस उठा लिये और वे हाजमें गडा लेकर बेलटके गन्धमादनपर आगे बढ़ने लगे। यह देलकर होपदीका उल्लास उत्तरोत्तर बढ़ने लगा । पवनपुत्र मीमलेनपर ग्लानि, धष, कायरता और मत्सरताका प्रभाव तो किसी समय भी नहीं होता वा। उस पर्वतकी खेटीपर जाकर वे वहाँसे कुनेरके महलको देखने लगे। वह सुवर्ण और स्फटिकके घवनोसे सुद्रोपित वा। उसके बारों ओर सोनेका परकोटा बना हुआ बा । उसमें सब प्रकारके रख जगमगा रहे थे और तरह-तरहके उद्यान उसकी शोभा बढ़ा रहे थे। इस प्रकार राक्षसराज कुनेरके राजनदित और पुष्पमालामण्डित प्रासादको देखकर उन्होंने अपने शतुओंके रोगटे खड़े कर देनेवाला शंख बजापा तथा अपने धनुषकी प्रत्यक्का और तालियोंका भीवण शब्द करके सब जीवोंको मोहित कर दिवा। उस शब्दसे याह, राक्षस और गन्धवेकि रोगटे खड़े हो

गर्वे और वे गदा, परिच, तलवार, त्रिशुस, शक्ति और फरसा लेकर पोमसेनकी ओर दौड़े। फिर तो उनके साथ भीमसेनका युद्ध होने लगा । भीमसेनने अपने प्रबल वेरावाले **पालेसे उनके बलाये हुए त्रिशुल, शक्ति और फरसे आदि** सभी प्राक्षोंको काट हाला। उनके हाथोंसे छूटे हुए आयुधीसे कटे हुए वहा और राझसोंके प्रतीर और सिर सब ओर दिलावी देने लगे। इस प्रकार अंग-भंग होनेसे यक्षरप्रेग भीमसेनसे बहुत डर गये, उनके हाथसे सारे अख-शस गिर गये और वे प्रयंकर चीत्कार करने लगे। अन्तमें प्रचण्ड धनुर्धर भीमसेनसे डरकर वे अपने गदा, त्रिशुल, तलवार, शक्ति और फरसे आदि फेंककर दक्षिण दिशाको भागे । उधर कुबेरका मित्र मणियान् नायका एक राक्षस रहता था । उसने वक्ष-राक्ष्मोको भागते देखकर मुसकराकर कहा, 'ओ ! तुम अनेकोंको अकेले आदमीने परास्त कर दिया ! अब तुम कुबेरके पास जाकर क्या कहोगे ?"

इन सबसे ऐसा कहकर वह राक्षस प्रक्ति, विद्युल और गदा लेकर श्रीमसेनपर टूट पड़ा । भीमसेनने भी मदस्तावी हाबीके समान उसे अपनी ओर आते देखकर अपने वतस्त्रना नायक तीन बाणीसे उसकी पस्तित्योपर प्रहार किया । इससे मिकामान् अञ्चल क्रोबमें भर गया और जाने अपनी भारी गदा बठाकर भीमसेनके कपर छोड़ी। परंतु भीमसेन णदापुद्धकी चारतीयें खूब दक्ष थे, अतः उन्होंने उसके उस



प्रहारको व्यर्थ कर दिया। इसी समय उस राकसने सोनेकी
पृठवाली एक फौलादकी शक्ति छोड़ी। वह फीका शक्ति
भीमसेनके दाहिने हावको घायल करके अफिको लग्नेसे
लिकालती हुई पृथ्वीपर गिर गयी। उस चालिके लग्नेसे
अतुलित पराक्रमी भीमसेनकी आँखें कोधसे पृथने लगीं और
उन्होंने अपनी सुवर्णके प्रवसे मदी हुई गदा उठा ली। वे
आकाशमें उछलकर उस गदाकों पुमाते हुए उसकी और टीई
और संप्रापमुमिमें भयंकर गर्जना करते हुए उसे प्रणिमान्के
कपर फेका। वह गदा चायुके समान वई वेगसे उस राक्षसका
संहार करके पृथ्वीपर गिर गयी। प्रणिमान्को मरकर पृथ्वीपर
गिरते देश जो राक्षस मरनेसे वचे थे, वे ध्यंकर आलंताइ
करते पूर्वकी और भाग गये।

इस समय पर्वतकी गुफाओंको अनेक प्रकारक शब्दोसे गूँजते वेलकर अनातश्रमु युधिक्षिर, नकुत, सहदेव, धौय्य, होपदी, हाहाण और सब सुहृहण भीमसेनको न देलकर खास हो गये। फिर होपदीको आहिंका मुनिको सौयकर वे सब और अख-शब्द लेकर एक साथ पर्वतपा बढ़ने लगे। पहाइकी बोटीपर पहुँचकर उन्होंने इधर-उधर दृष्टि हाली हो देला कि एक और धीमसेन लड़े हैं और वहीं उनके मारे हुए अनेको विद्यालकाय ग्रह्मस पृथ्वीपर पहें है। धीमसेनको देलकर सब धाई उनसे गले फिले और फिर वहीं बैठ गये। महाराज युधिष्ठिरने कुनेरके महल और मरे हुए ग्रह्मसोकी और देलकर भीमसेनसे कहा, 'धैया धीम ! तुमने यह याथ साहस या मोहवन ही किया है: तुम युनियोक्त-सा जीवन व्यतीत कर रहे हो, इस प्रकार कार्य हत्या करना तुन्हें शोधा नहीं देता। देखो, यदि तुम मेरी प्रसन्नत करना बाहते हो तो फिर कभी ऐसा न करना।'

इधर भीमसेनके आक्रमणसे बच्चे हुए कुछ राक्षम च्यूं तेजीसे व्यव्हार कुलेरके पास आवे और चांक-चांककर उनसे कहने लगे, 'यक्षराज! आज संमामभूमिमें एक अकेले मनुष्यने कोषवा नामके राक्षमांको मार डाला है। वे सब उसकी मारसे निःसन्त्र और प्राणहीन हुए पढ़े हैं। हम जैसे-तैसे उसकी मारसे निःसन्त्र और प्राणहीन हुए पढ़े हैं। हम जैसे-तैसे उसके हाथसे बचकर आपके पास आये हैं। आपका सला मणिमान् भी मारा जा चुका है। यह सब काण्ड एक मनुष्यने ही कर डाला है। अब जो करना चाहे वह कीजिये।' पह समाचार पाकर समस्त यह और राक्षमोंक स्वामी कुलेरजी बड़े ही कुपित हुए, उनकी आँखें त्यात हो गयीं और वे बोले, 'यह सब कैसे हुआ ?' फिर यह दूसरा अपराध भी भीमसेनका ही सुनकर उन्हें बड़ा कोध हुआ और उन्होंने आज़ा दी कि हमारा पर्यव्हित्वरके समान जैंबा रब सवा



रमओ । रब तैयार हो जानेपर राजराजेश्वर महाराज कुनेर उत्तपर पड़कर वाले । जब वे गन्यमादनपर पहुँचे तो यक्ष-राजनोंने थिरे हुए क्रिय-दर्शन कुनेरजीको देखकर पाण्डवोंको



रोमाञ्च हो आया। तवा महाराज पाण्डुके धनुष-वाणधारी महारबी पुत्रोको देखकर कुकेरजी भी बड़े प्रसन्न हुए। वे उनसे देखकर वे इदयमें संतुष्ट ही हुए। कुबेरजीके जो सेवक पीछे रह गये थे, वे पश्चिमोंके समान सीचे ही उस पर्वतपा पहुँच गये तथा यक्षराजको पाण्डवॉपर प्रसन्न देखकर उनका मन-मुद्राव भी दूर हो गया।

धर्मके रहस्यको जाननेवाले युधिष्ठिर, नकुल और सहदेवने कुबेरको प्रणाम किया और अपनेको उनका अपराधी-सा माना । अतः वे सब यक्षणनको चेरकर हाच जोड़कर लड़े हो गर्वे । इस समय भीमसेनके हाथमें पाश, ऋहग और बनुष सुरोभित थे और वे कुबेरकी और देख रहे थे। उन्हें देखकर नरताहन कुबेरजीने धर्मराजसे कहा, 'पार्थ ! आप समल प्राणियोका हित करनेमें तत्वर स्तृते हैं—यह बात सब जीव जानते हैं। इसलिये आप भाइयोंके सहित बेगाटके इस पर्वतपर रहिये । देखिये, भीमसेनके ऊपर आप क्रोध न करें; क्योंकि राक्षम तो अपने कालमे ही मरे हैं, आपका माई तो उसमें निमित्तमात्र है। राजन् ! एक बार कुशस्वली नामके रधानमें देवताओंकी एक मन्त्रणा हुई वी। उसमें मुझे भी बुलाया गया था । तब मैं तरह-तरहके अख-गुजासे सुसजित अत्यन्त भवेकर तीन सो महापद्म चश्चोंके साथ वहाँ गया वा। मार्गमें मुझे पुनिवर अगस्यजी मिले। वे यमुनाजीके कटपर बड़ी कठोर तपस्या कर रहे थे। उस समय मेरा मित्र राक्षस-राज मणिमान् भी मेरे साथ ही था। इसने मूर्जता, अज्ञान, गर्ल और मोहके अधीन होकर जयरसे उन महर्षिके कपर कुक दिया। तब मुनिवरने कोप करके मुझसे कहा, 'कुके। देखो, तुषारे इस सखाने मुझे कुछ न समझकर मेरा विरत्कार किया है; इसलिये यह अपनी सेनाके सहित केवल एक ही यनुष्यके हाक्से मारा जासगा । तुष्टे भी अपने इन सेनानियोंके कारण दु:शी होना पड़ेगा और फिर उस सनुष्पका दर्शन करनेपर ही तुन्हारा वह दुःस दूर होगा ।' इस प्रकार महर्वियोमें श्रेष्ठ अगस्यजीने मुझे यह शाय दिया चा । उस शायसे आज आपके भाईने मुझे मुक्त किया है। राजन् । लोकिक व्यवहारमें श्रेयं, कुशलता, देश, काल और परक्रम—इन पाँच साधनोकी बड़ी आवश्यकता है। सत्वयुगमें सोग 🕭 धैर्यवान्, अपने-अपने कर्ममें कुञल और पराक्रमी होते थे। जो क्षत्रिय धैर्यवान्, देश-कालका ज्ञान रखनेवाला और सब प्रकारकी धर्मविधिमें निपुण होता है, वह बहुत समयतक पृथ्वीका शासन करता है। जो पुरुष समस्त कर्मोंचे इस प्रकार वर्तता है, वह संसारमें यश प्राप्त करता है और मरनेपर सद्गति पाता है। किंतु जो क्रोपके आवेशमें अपने पतनपर दृष्टि नहीं डालता और जिसके मन-बुद्धि पापमें ही रच-पच

देवताओंका एक कार्य कराना जाहते थे, इसलिये उन्हें | रहे हैं, वह तो केवल पापका ही अनुसरण करता है। तथा क्रमोंका विभाग न जाननेके कारण यह इस लोक और परत्येकमें नाजको ही प्राप्त होता है। यह भीमसेन भी धर्मको नहीं जनता, गर्बीता है; इसकी बुद्धि बालकोंके समान है, सहन करना तो यह जानता ही नहीं और इसे किसी प्रकारका भय भी नहीं है। इसलिये आप फिर राजर्षि आर्ष्टियाके आव्यमें जाकर इसे समझाइचे। यह कृष्णपक्ष आप उसी आज्ञपमें व्यतीत कीतिये। मेरी आज्ञासे अरूकापुरीमें रहनेकाले समस्त यक्ष, गन्धर्व, किन्नर और पर्वतवासी आपकी देख-चाल रहोंगे। घीमसेन साइस करके यहाँ आ गया है, स्ते आप समझाकर इसे ऐसा करनेसे रोक दीजिये। इससे क्षोटा आपका भाई अर्जुन तो व्यवहारविषयमें निपुण है और सब प्रकारको धर्ममर्याद्यको भी जानता है। इसीसे लोकमें जितनी भी खगींच विभृतियाँ हैं, वे सब उसे प्राप्त हैं। उनके मिखा असमें दम, दान, बल, बुद्धि, लम्बा, मैर्य और तेज-चे सब गुज भी है हो।'



कुबेरके ये वचन सुनकर पाण्डव बड़े प्रसन्न हुए। भीमसेनने भी शक्ति, गदा, खड्ग और धनुषको पीठपर बाँधकर उन्हें प्रणाम किया। शरणागतवसात कुबेरनीने भीयसेनसे कहा, तुम शतुओंका मान भन्न करनेवाले और सुहदोके सुसको वृद्धि करनेवाले होओ।' फिर धर्मराजसे बोले, 'अब अर्जुन अस्त्रविद्यामें निपुण हो गया है, देवराज

इन्द्रने भी उसे घर जानेकी आज़ा दे ही है; इसलिये अब वह | कुबेरजीकी आज़ासे पहाइके नीचे लुढका दिये गये। इस शींव ही यहाँ आयेगा ।' इस प्रकार उत्तम कर्म करनेवाले प्रकार युद्धमें मारे जानेसे उन्हें मतिमान् आगस्यजीका जो शाप धर्मराज युधिष्टिरको उपदेश कर वे अपने स्थानको चले गये । | वा, उसका भी अन्त हो गया । पाण्डवीने वह रात बडे भीमसेनके हाथसे जो राक्षस मारे गये थे, उनके इन्छ आनन्दसे कुबेरजीके पहलोमें ही बितायी।

वैशामायनमी कहते हैं-शाहदमन जनमेकच ! सूचींदय | होनेपर सुनिवर धीम्य अपने आहिक कमंसे निवृत्त हो राजर्षि आर्ष्ट्रियेणके साथ पाष्प्रशोकी और चले। पाष्प्रयोने उन दोनोंके चरणोंमें प्रणाम किया और फिर हाव जेड़कर अन्य सब ब्राह्मणीका भी अभिवादन किया। फिर बीम्पने धर्मराजका हाथ पकड़कर पूर्व दिशाकी ओर संकेत करते हुए कहा, 'महाराज ! यह जो समुहार्यक पृथ्वीपर फैला हुआ महापर्वत दिखायी दे रहा है, इसका नाम मन्दराबल है। देखिये, इसकी कैसी शोभा हो रही है ! अहा ! पर्वतपाला और हरी-भरी बनाबाहीसे यह दिया कैसी रमणीय जान पड़ती है। यह दिशा इन्द्र और कुबेरका निवासम्बान कही जाती है। सर्वधर्मेत्र, पुनिजन, प्रजाजन, सिद्ध, साध्य और देवतालोग इसी विज्ञामें वदित होते हुए सूर्यका पूजन करते हैं। समक प्राणियोंके प्रभु परमधर्मन ययराज इस दक्षिण दिशामें खते है, जो मरनेवाले प्राणियोंका गन्तव्य स्वान है। यह पवित्र और अद्भुत दिसाची देनेवाली संवयनापुरी है। वही प्रेतराज यगका निवास-स्थान है। इसका ऐक्व भी बहुत बढ़ा-बढ़ा है। इधर, पश्चिमकी ओर जो पर्वत दिसायी हेता है उसे अस्ताचल कहते हैं। यहाराज बहण इस पर्वत और महासमुद्रमें रहकर प्राणियोंको रक्षा करते हैं। यह सामने उत्तर दिशाको आलोकित करता हुआ परम प्रतापी मेरुपर्वत खड़ हुआ है। इसपर केवल ब्रह्मवेता ही जा सकते हैं। इसीके जमर ब्रह्माजीकी सथा है और इसीपर वे स्वावर-बङ्गमकी रखना करते हुए निवास करते हैं। इसी पर्वतके कपर वसिष्ठादि सप्तर्षियोंके उदय-अन्त होते रहते हैं। तुम तनिक मेरपर्वतके इस पवित्र दिखाके दर्शन करे । अनाहि-निधन श्रीनारायणका स्थान इससे भी परे बमक खा है। वह सर्वतिजोमय और परम पाँचत्र है, देवता भी उसका दर्शन नहीं कर सकते । अप्रि और सूर्य उस स्थानको प्रकाशित नहीं कर सकते, वह तो खर्च अपने प्रकाशसे ही प्रकाशित है। उसका

### धौम्यका युधिष्ठिरको नाना स्थान दिखलाना और अर्जुनका गन्धमादनपर लोटकर आना

दर्शन देवता और दानवोंको भी दुर्लभ है। उस स्थानपर अचिन्यमूर्ति ऑहरि विराजते हैं। जो महान् तपस्त्री और शुभक्रमोंसे पवित्रवित्त हो गये हैं, वे अज्ञान और मोहसे रहित योगसिद्ध यहात्पा यतिजन ही भक्तिके हारा उनके पास जा सकते हैं। वहाँ जाकर वे फिर इस लोकमें नहीं आते। राजन् ! वह परमेश्वरका स्थान श्रुष, अक्षय और अविनाक्षी है: तुम इसे प्रणाम करो । देखों ! सूर्व, चन्द्रमा और समस्त तारागण अपनी-अपनी मर्चादामें रहकर सर्वदा इस पर्वतराज येरको हा प्रदक्षिणा किया करते हैं। इसकी परिक्रमा करते हुए ही नक्षत्रोंके प्रहित चन्द्रमा पर्वसन्धियोका समय आनेपर महीरोंका विभाग करते हैं तबा महातेजस्वी सूर्व वर्षा, वायु और तापस्थ मुलके साधनोंसे प्राणियोंका घोषण करते हैं।



हे भारत ! भगवान् सूर्य हो समस्त जीवोकी आयु और कर्मोका विभाग करके दिन, रात, कला, काहा आदि कालके अवयवोकी रचना करते हैं।'

वैश्वम्ययनजी कहते हैं—राजन् । फिर उत्तम व्रतोका पालन करनेवाले पाण्डवलोग उस पर्वतपर ही निवास करने लगे । अर्जुन अस्त्रविद्या सीलनेके लिये इन्द्रके पास गये थे।

वे पाँच वर्षतक इन्द्रके भवनमें रहे और उन्होंने देवराजसे अप्रि, करूप, चन्द्रमा, वायु, विच्यु, इन्द्र, पशुपति, परमेष्ठी बद्धा, प्रजापति यम, धाता, सकिता, त्वष्टा और कुबेर आदि देवताओं के अस्त प्राप्त किये। फिर इन्द्रने उन्हें पर जानेकी आज़ा दे दी। तब वे उन्हें प्रणाम कर बड़ी सुशी-सुशी वन्यमादन पर्वतपर लीट गये।

# अर्जुनकी प्रवासकथा—किरातका प्रसङ्ग और लोकपालाँसे अस्त्र प्राप्त करना

मैशम्यायनजी कहते हैं—यहाबीर अर्जून इन्डके रखये बेडे हुए अकत्मात् उस पर्यतपर उतरे । उन्होंने रखसे उतरकर पहले मुनिवर धीम्यके और फिर महाराज युधिष्ठिर और भीमनेनके बरणोमें प्रणाम किया। इसके पश्चात् नकुल और संड्वेबने उनका अधिवादन किया। फिर कृष्णासे मिलकर और उसे धीरम बैधाकर वे विनयपूर्वक बड़े माई पुचित्रिरके यास आकर लड़े हो गये । अनुस्तित प्रमाजदास्त्री अर्जुनसे मिलकर पाण्डवीको बढ़ा ही हर्ष हुआ। तथा अर्जुनको भी उन्हें देशकर अपार आनन्द हुआ और वे महाराज पुष्पिष्ठिरकी प्रशंसा करने लगे। पाण्डबोने इनुके रचके पास जाकर उसकी परिक्रमा क्की और इन्ह्रके सारबि मातलिका इन्ह्रके समान ही सतकार किया और उससे सब प्रकार देवताओंका कुछल-क्षेम पुता । मातलिने भी, पिता जैसे पुत्रको उपदेश करता है असी प्रकार, पाण्डवाँको उपदेश करके उनका अधिनन्दन किया और किर उस अभित प्रभावशासी रचमें बैठकर देवराज इन्त्रके पास चला गया।

मातिरके चले जानेपर अर्जुनने देवराजके दिये हुए अत्यन सुन्दर और बहुमूल्य आपूषण प्रीपर्दाको दे दिये। फिर सूर्व और अग्निके समान तेकली पाण्डल एवं ब्राह्मणोंके बीचमें बैठकर वे यबावत् सब बातें सुनाने लगे। उन्होंने बताया कि 'इस-इस प्रकार मैंने इन्द्र, खायु और साझात् श्रीमहादेवजीसे अस्त्र प्राप्त किये हैं तथा मेरे स्वभावसे भी इन्द्र और समस्त देवता पूर्णतथा संतुष्ट थे।' इस प्रकार शुक्कमां अर्जुनने संक्षेपमें अपने खगक प्रवासकालको बहुत-सो बाते सुनायी। फिर वस रातको उन्होंने आनन्दपूर्वक नकुल और सहदेवके साथ पायन किया। राजि बीतनेपर प्रातःकालके समय बे भाइयोंके सहित धर्मराजके पास गये और उन्हें प्रकाम किया।

इसी समय देवराज इन्द्र अपने सुवर्णजटित रचसे आका इस पर्यंतपर इतरें। तक पाण्डवीने उन्हें उतस्ते देखा तो वे इनके पास आये और उनका विधिवत् पूजन किया। परम

तेजस्वी अर्जुनने भी देवराजको प्रणाम किया और सेवकके समान उनके पास खड़े हो गये। इस समय उदारचित धर्मराजका हृदय हुनैसे उम्पड़ रहा था, उनसे देवराज इन्हरे कहा, 'पाण्डुपुत्र ! तुम प्रसन्न रहो, तुम ही इस पृथ्वीका स्तासन करोगे। अब तुम काम्यक वनको लीट जाओ।



अर्जुनने बड़ी सावधानीसे युक्तसे सब शता प्राप्त कर लिये हैं। इसने मेरा क्रिय भी किया है। अब इसे जिलोकी भी नहीं जीत सकती।' कुन्तीपुत्र युधिष्ठिरसे ऐसा कह वे फिर स्वर्गको लौट गर्थ।

इन्द्रकं चले जानेगर धर्मराजने गद्गद्रकण्ठ होकर अर्जुनसे पूळा—"भैया! तुन्हें इन्द्रके दर्शन किस प्रकार हुए? भगवान् शंकरसे तुन्हारा कैसे समागम हुआ? तुमने किस प्रकार सारी शक्तविद्या प्राप्त की? और कैसे श्रीमहादेवीजीकी आराधना की ? भगवान् इन्द्र कहते ये कि । 'अर्जुनने मेरा प्रिय किया है।' सो तुमने उनका क्या काम किया या ? ये सब बाते मैं चित्तारसे सुनना चहता हूँ।''

यह सुनका अर्जुनने कहा—महाराज ! किस प्रकार मुझे इन्द्र और भगवान् शंकरके दर्शन हुए, वह सुनिये। आपने मुझे जिस विद्याका उपदेश किया वा, उसे सीलकर आपकी आज्ञासे मैं तप करनेके लिये वनमें गया। काम्यक वनसे चलकर मैंने भृगुत्रक पर्यतपर जाकर तप करना आरम्प किया, किंतु वहाँ में केवल एक ही रात रहा। उसके पड़ात् में हिमालयपर जाकर तप करने लगा । मैंने एक महीनेतक केवल कन्द और फलका आहार किया, दूसरा महीना जल पीकर बिताया और तीसरे महीने निराहार रहा । बीबे महीनेमें में ऊपरको हाथ उठाये लड़ा रहा। यह सब होनेपर भी विकित बात यह हुई कि मेरे प्राण नहीं छूटे। प्रजिबे महीनेका एक दिन बीतनेपर एक सुअर इधर-उधर घूमता हुआ मेरे सामने आकर लड़ा हो गया। उसके पीछे-पीछे एक किरातचेषधारी पुरुष आया । वह धनुष, बाण और तलकार धारण किये हुए बा तथा उसके पीछे-पीछे कई कियाँ चल रही थीं। तब मैंने धनुव लेकर उसपर बाण बढ़ाया और उस रोपाञ्चकारी सुअरको षींध दिया। उसी समय उस मीलने भी अपना प्रवल बनुव व्यक्तिकर बाग छोड़ा, जिससे कि मेरा मन दहल-सा गया। राजन् ! फिर उसने मुझसे कहा—'यह सुभर तो पहले मेरा निशाना बन बुका बा, फिर तुपने आयोटके नियमको छोड़कर उसपर वार क्यों किया ? अच्छा, तुम सावधान हो जाओ; मैं अपने पैने बाणोंसे अची तुम्हारे गर्वको बूर किये देता हूँ।' ऐसा कहका उस विद्यालकाय भीलने पर्वतके समान निश्चल एवड़े हुए मुझको बाणोसे आव्हादित कर दिया तचा मैंने भी भीषण वाणवर्षा करके उसे इक दिया। उस समय आके सैकड़ों-सहस्रों रूप प्रकट होने रूगे और मैं उन सभीपर बाणवर्षा करने लगा । फिर वे सारे सम मुझे एक हुए दिलायी दिये, तो मैंने उसे भी बींच दिया। जब इतनी बाणवर्षा करनेपर भी मैं उसे युद्धमें परास्त न कर सका तो मैंने वायव्यास सोद्धाः किंतु वह भी उसका वय न कर सका। इस प्रकार वायव्यासको कुण्टित हुआ देलकर पुढ़ो बड़ा ही विस्पय हुआ। फिर मैंने बारी-बारीसे उसपर स्थूणाकर्ण, वारुगास, दारवर्षास, द्यालमास और अदय-वर्षास भी छोड़े। किंतु वह भीत उन सभी अस्त्रोंको निगल गया । उनके त्रस लिये जानेपर मैंने ब्रह्मालको आज्ञा दी। उससे निकलते हुए प्रन्वलित बाणोंसे वह सब ओएसे क्क गया। परंतु उस महातेवस्वी भीतने उसे भी एक क्षणीमें

ही झान्त कर दिया। उसके व्यर्थ हो जानेपर तो पुझे बड़ा ही भय हुआ। फिर मैंने धनुष और अपने दोनों अक्षय तरकस लेकर उसपर प्रहार किया। किंतु वह उन्हें भी निगल गया। इस प्रकार जब सभी अस नह हो गये और मेरे सभी आयुर्धोंको वह निगल गया तो मेरा और उसका बाहुयुद्ध होने लगा। मैं पुझा-पुझी और हावापाई करनेपर भी उस पुरुषकी बराबरी न कर सका और अचेत होकर पृथ्वीपर गिर गया। किर मेरे देखते-देखते वह हैसकर उन खियोंके सहित वहीं अर्जवान हो गया। इससे मैं भीवाहा-सा रह गया।

यह सब लील करके वे देवाधिदेव पहादेव उस किरातवेषको छोड़कर अपने दिव्य सपसे प्रकट हुए। उनके करठमें सर्व पढ़े हुए थे, हाचमें विनाक धनुष वा और सावमें देवी पार्वती थीं। मैं पूर्ववत् ही युद्धके रित्ये तैयार लड़ा था। किंदु उन्होंने मेरे सम्पुल आकर कहा कि 'मैं तुमपर प्रसन्न [ ।' यह कक्षकत उन्होंने येरे छीने हुए धनुष और अक्षय काणोवाले दोनों तरकस लोटा दिये और कहा, 'हे यीर ! इन्हें धारण कर त्ये । मैं तुमपर प्रसन्न हैं; बताओ, तुम्हारा क्या काम करूँ ? तुष्हारे मनमें जो बात हो, यह कह हो। अपरत्वको छोड़कर और तुष्टारी सब कामना मैं पूर्ण कर ट्रैगा।' मेरे मनमें अख ही समाये हुए थे, इसलिये मैंने हाथ जोड़कर उन्हें मनसे प्रणाम करते हुए कहा—'घगवन् ! यदि अत्य प्रसन्न हैं तो मुझे तो देवताओंके दिव्य अन्तोंको पाने और उनका प्रयोग जाननेकी ही इतका है—यही मेरा अभीष्ट का है।' तब बगवान् जिलोबनने कहा, 'अवहा, मैं तुम्हें यह का देता है; अब क्रीप्र ही तुम्हें मेरा पाञ्चपतास प्राप्त होगा।' ऐसा कहकर उन्होंने अपना महान् पाशुपताल मुझे दे दिया, और फिर कहा, 'तुम इस असका मनुष्योपर कभी प्रयोग न करना क्योंकि यदि इसे अल्पबीर्य प्राणियोपर छोड़ा जापगा तो वह जिलोकीको घरम कर देशा। अतः जब तुन्हें अत्यन्त पीड़ा हो, तभी इसका प्रयोग करना । अधवा जब शतुके छोड़े हुए अव्योक्ते रोकना हो, तब इसका प्रयोग करना ।' इस प्रकार घगवान् इंकिस्के प्रसन्न होनेसे वह समस्त अखोंको रोक देनेवाला और त्वयं किसीसे न रुकनेवाला दिव्य अस मूर्तिमान् होकर मेरे पास आ गया। फिर भगवान्की आज्ञा होनेसे मैं वहीं बैठ गया और मेरे देसते-देसते वे अन्तर्धान हो गये।

महाराज ! देखदेव श्रीमहादेखजीकी कृपासे वह रात मैंने आस्ट्यूबॅंक वहीं बितायी । दूसरे दिन जब दिन हलने लगा तो उस हिमालवकी तलैटीमें दिव्य, नवीन और सुगन्धित पुब्योंकी वर्षा होने लगी, सब ओर दिव्य वाद्योंकी व्यनि होने लगी तथा देवराज इन्द्रकी स्तुतियाँ सुनायी देने लगी। खोड़ी देरमें झेड घोड़ोंसे जुते हुए एक अत्यन्त सुसक्तित रवमें देवराज इन्द्र इन्द्राणीसहित वहाँ पद्मारे। उनके साथ और भी सभी देवता आये थे। इतनेहीमें मुझे महान् ऐक्वर्यसम्पन्न नरवाइन श्रीकुबेरजी दिखायी दिये। फिर मेरी दृष्टि दक्षिण दिवामें विराजमान यमपर और पूर्व दिशामें स्थित इन्द्र तथा पश्चिममें विराजमान महाराज वरुणपर पद्मि। राजन् ! उन सबने मुझे धैर्य बैधाकर कहा, 'सम्बस्तित् ! देखों, हम सब लोकजात पहाँ वपस्थित हैं। तुन्हें देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके लिये ही महादेवजीके दर्शन हुए थे। तुम हम सबसे अख महण करो।' राजन् ! तथ मैंने सावधान होकर उन देवलेहोंको प्रकाम किया और विधिपूर्वक उन सबके महान् अख महण किये। कब मैं अख ले खुका तो उन्होंने मुझे जानेकी आहा ही और वे सब्द

अपने-अपने खोकोंको कर्त गये। देवराज इन्द्रने भी अपने तैबोयव रबपर बढ़कर मुझसे कहा, 'अर्जुन ! तुन्हें खर्गमें आना होगा। तुमने कई बार तीथोंमें खान किया है और बड़ी भारी तपस्या भी की है। इस्तित्ये तुम वहाँ अवस्य आना। भेरी अद्वासे मातति तुन्हें स्वर्गमें पहुँचा देगा।'

तक मैंने इन्द्रसे कहा, 'भगवन् ! आप मुझपर कृपा काजिये, मैं आपको अक्किया सीखनेके लिये अपना गुरु कनाना व्याचा हूँ।' इन्द्रने कहा, 'भारत ! तुम मेरे लोकमें खका वापु, अपि, वसु, वरुण और मस्ट्रण—सभीसे अक्कोंकी दिव्हा प्राप्त करना । इसी प्रकार साध्यगण, बहा, गन्धवं, सर्प, गक्स, विष्णु और निर्वादिके तथा स्वयं मेरे अक्कोंका भी इतन प्राप्त करना ।' मुझसे ऐसा कहकर इन्द्र वहीं अन्तर्भान हो गये।

# अर्जुनद्वारा स्वर्गलोकमें अपनी अस्त्रशिक्षा और युद्धकी तैयारीका कथन

अर्जुनने वजा—राजन् । फिर दिष्य घोड़ोसे चुते हुए इनाके विषय और माथामय रकको लेकर मातरित मेरे पास आया



और मुझसे बोला, 'देवराज इन्द्र आपसे पिलना चाहते हैं।' यह सुनकर मैंने पर्यतराज हिमालबक्ती प्रदक्षिणा को और उनकी आज़ा लेकर उस श्रेष्ठ रखमें सवार हुआ। तब अधिवद्यामें निष्णात मातरिने उन मन और वायुके समान

वेगवान् घोड़ोको हाँका। जब मातलिने देखा कि रसके हिलनेयर भी मैं स्थिर रहता हूँ तो अने बड़े आश्चर्यने पहकर कता, 'आज मुझे यह बड़ी विचित्र बात दिसायी दे रही है। रक्षके चोड़े चलनेपर मैंने देवराजको भी हिलते हुए देखा है, बितु तुम बिलकुल स्थिर दिशामी देते हो । तुम्हारी यह मात के मुझे इन्द्रसे भी बढ़कर जान पड़ती है।' ऐसा फहते-कहते मातरित रजको आकाशमें कैंवा ले गया और मुझे देवताओंके भवन तवा वियान दिसाने लगा। कुछ और आगे बढ़नेपर उसने मुझे देख्ताओंके नन्दनादि वन और उपवन दिखाये। उससे आगे इन्हकी अमरावतीयुरी दिलायी दी । उसमें सूर्यका राय नहीं होता और न प्रीत, उष्ण या श्रम ही होता है। वहाँ कुञ्चावत्त्वाच्या भी कष्ट नहीं है और न कहीं शोक, दीनता या दुर्बलता ही दिसायी देते हैं। वहाँक बहुत-से निवासी वियानोने बैठकर आकाशने विचर रहे थे। इस प्रकार देखता-देखता जब मैं और आगे जड़ा तो मुझे वसु, स्ट, साध्य, पकन, आदित्य और अधिनीकुमारोंके दर्शन हुए। मैंने का सधीकी पूजा की और उन्होंने मुझे आशीर्वाद विधा कि 'तुचे बल, बोर्य, यश, तेज, अस और युद्धमें विजय प्राप्त हो।'

इसके प्रकात् मैंने देवता और गन्धवेंसि पुजित अमरावती-पुरीमें प्रवेश किया और देवराज इन्द्रके पास पहुँचकर उन्हें हाब जोड़कर प्रणाम किया। तब दानियोंमें श्रेष्ठ इन्द्रने बैटनेके लिये मुझे अपना आचा सिंहसन दिया। वहाँ मैं असविद्या प्राप्त करता हुआ परम प्रचीच देवता और गन्धवेंकि साथ रहने रुगा । रहते-रहते विश्वावसुके पुत्र चित्रसेनसे मेरी फिल्ता हो गर्वा । उसने मुझे सम्पूर्ण गान्वर्थ शास्त्रको विका दी । वहाँ इन्द्रभवनमें रहकर मैंने तरह-तरहके गान और वाद्य सुने तजा अप्सराओंको नृत्य करते देला । किंतु इन सब बातोंको असार समझकर मैंने अऋविद्यामें ही विदोष मनोनिवेश किया। मेरी ऐसी प्रवृत्ति देखकर देवराज भी मुझपर प्रसन्न रहे और स्वर्गमें राते हुए मेरा समय आनन्दसे बीतने लगा । मुहाने समीका बहुत विश्वास या तथा अखिन्ह्यामें भी मैं काफी निपुण हो गया वा । एक दिन इन्द्रने मुझसे कहा, 'बसा ! अब तुन्हें युद्धमें देवता भी परास्त नहीं कर सकते, फिर मर्त्वलोकमें रहनेवाले बेचारे मनुष्योकी तो बात ही क्या है ? तुम युद्धमें अतुलित, अजेय और अनुपम होने। असायुद्धने तुमारा सामना कर सके, ऐसा कोई वीर नहीं होगा : तुप सर्वदा सावधान रहते हो, व्यवहार-कुशल हो, सत्यवादी हो, जितेन्त्रिय हो, ज्ञाह्मणसेवी हो और शुरवीर हो। तुमने पंजा अस प्राप्त किये हैं और तुम उनका प्रयोग, उपसंहार, आयृत्ति, प्राथक्षित और प्रतियात—इन पाँच विधियोंको भी अच्छी तच्छ जानते हो । अतः शाहरमन ! अत्र युख्यक्तिया देनेका समय आ गया है। निवासकवन नामके दानक मेरे रातु है। वे समुक्रके भीतर दुर्गम स्थानमें रहते हैं। वे तीन करोड़ बताये जाते हैं और इन सभीके रूप, बल और प्रभाव समान ही हैं। तुम उन्हें मार कालो। बस, तुन्हारी गुरुव्हिणा पूरी। जायगी।' ऐसा कड़कर इन्द्रने मुझे कपना आयन्त प्रयापूर्ण दिव्य रथ दिया । उसे मातलि चलाता वा और मेरे निरपर यह अत्यन्त प्रकाशमय मुकुट पहनाया । एक अभेद्य और सुन्दर कवच पहनाकर मेरे माण्डीव धनुषपर एक अदूट प्रत्यक्का चड़ा ही। इस प्रकार जब मुझे सब प्रकारको युद्धारायक्षेत्रे सुसज्जित कर दिया तो मैं उस रवपर चढ़कर दैव्योंके साव

युद्ध करनेके लिये बल विद्या। तब उस रथकी घरघराइट सुनकर मुझे देवनान समझ सब देवता बौकत्रे होकर मेरे पास आये। फिर वहाँ मुझे देखकर उन्होंने पूछा, 'अर्जुन! तुम क्या करनेकी कैवारीमें हो?' ठब मैंने उन्हें सब बात बताकर कहा, 'मैं निवातकवर्षोंका वध करनेके लिये जा रहा है; अतः आप मुझे ऐसा आशीर्वाद दीकिये, जिससे मेरा मङ्गल हो।' तब उन्होंने प्रसन्न होकर मुझसे कहा, 'इस रथमें बैठकर इन्हों सम्बन, नमुचि, बल, वृत्र और नरक आदि हनारों देवोंको जीता है; अतः कुन्तीनन्दन! इसके हारा तुम भी निवातकवर्षोंको युद्धमें परास्त करोगे।'



#### अर्जुनद्वारा निवातकवर्चोंके साथ अपने युद्धका वर्णन

अर्जुनने कहा—राजन् ! मार्गमें जाते हुए भी जगह-जगहपर महर्षिगण मेरी स्तृति काते थे। अन्तमें मैंने अबाह और प्रयावह समुद्रके पास पहुँचकर देखा कि उत्तमें फेनसे मिली हुई पहाड़ोंके समान जैवी-जैवी लहरें उठ रही थीं। वे कभी इमर-उमर फैल जाती थीं और कभी आगसमें दकरा जाती थीं। सब ओर खोसे भरी हुई हजारों नावें चल रही थीं तथा बढ़े-बढ़े मत्स्य, कहुए, तिमि, तिमिंगल और मकर जलमें हुथे हुए पहाड़-से जान पड़ते थे। इस प्रकार उस अत्यन्त बेगदाली महासागरको देखकर उसके पास ही मैंन

व्यक्तोसे भरा हुआ उनका नगर देखा। वहाँ पहुँचकर यातिलने अपना रच उस नगरको ओर दौड़ाया। रखकी परपण्डटसे दानवीके इदय दाल गये। इसी समय मैंने भी बड़े आनन्दसे थीरे-थीरे अपना देख्दल नामक शंस बजाना आरम्य कर दिया। उस शब्दने आकाशसे टकराकर प्रतिथ्वनि पैदा कर दी। उसे सुनकर बहुत-से बड़े-बड़े जीव भी भयभीत होकर इथर-उथर क्रिय गये। फिर अनेको प्रकारके अक-शब्दोसे सुसजित सहस्रो निवातकवस्त्र देख नगरसे बहुर आये। उन्होंने इनारों प्रकारके भीषण सर और आकारवाले बाजे बजाने आरम्प किये। इस प्रकार निवातकवचोंके साथ मेरा भीषण संभाग किय गया। उसे देखनेके लिये वहाँ अनेकों देवपि, दानवर्षि, बहार्षि और सिद्धालोग आ गये। और मेरी ही विजयकी अभिल्लाबासे मधुर वाणीहारा मेरी स्तृति करने लगे।

दानवॉन मेरे ऊपर गदा, शक्ति और शुलोकी अनवरत वर्षा

आरम्भ कर दी और वे तड़ातड़ मेरे रचके ऊपर गिरने लगे। तब मैंने बहुतीको तो प्रत्येकके दस-दस बाण मास्कर धराशायी कर दिया। इसी प्रकार अनेकों छोटे-छोटे शकोंसे भी मैंने सहस्रों असुरोंको काट डाला। इयर धोड़ोकी मार और रचके प्रहारसे भी अनेकों राजस कुबल गयें और किठने ही मैदान छोड़कर भाग गये। कुछ निवासकवन स्वयंति बाणोंकी वर्षा करके मेरी गतिको रोकर लगे। तब मैंने ब्रह्मास्त्रसे अभिमन्तित करके हजारों छोटे-छोटे बाज छोड़कर उनका सफाया कर दिया। उस समय उन दैत्योंके क्रिज़-भिन्न प्रारीरोसे वसी प्रकार रक्तका प्रवत्त बलने लगा, जैसे पर्या-ऋतुमें पर्वतोकी बोटियोसे जलकी धाराएँ बहने लगती हैं। राजन् । फिर सब ओर पर्यतके समान बड़ी-बड़ी चट्टानोकी वर्षा आरम्भ हुई । उसने तो मुझे कहुत ही शिक्ष कर दिया । तब मैंने इन्ह्राक्षके द्वारा अनेकों कन्नके-से बंगवाले माण छोड़कर उन्हें पूर-पूर कर दिया। इस प्रकार पत्थरोकी वर्षा बन्द तुई तो मोटी-पोटी जलकी धाराएँ गिरने लगी। इन्द्रने मुझे विद्योषण नामका एक दीक्षित्राली दिव्य अस दिया था। उसे छोड़नेसे वह सारा जल सूख गया। इसके प्रधात् दानकोने मत्याद्वारा अग्नि और वायु छोड़े। तब तुरंत ही मैंने जलाखसे अधिको शान्त कर दिया और शैलाकड्या वायुको रोक दिया । इतनेहीमें एक-एक करके वे सब दानव अहुएय हो गये और इस अन्तर्धानी यायासे कोई भी दानव मेरे नेत्रोंके सामने न रहा । इस प्रकार अवृत्य रहकार ही वे मेरे क्यर प्रात्त कराने लगे तथा मैं भी अदृश्यासके द्वारा उनसे युद्ध करने लगा। इस युक्तिसे गाण्डीय धनुषद्वारा खोडे हुए बाज जहाँ-जहाँ वे दैत्य थे, वहीं जाकर उनके सिर काट हालते थे। जब मैं इस प्रकार युद्धक्षेत्रमें उनका संदार करने लगा तो वे अपनी मायाको समेटकर नगरमें पुस गये। देखोंके बले जानेसे जब वहाँका दृश्य स्पष्ट हो गया तो मुझे सेकड़ों-इजारों दानव मरे दिलायी दिये। वहाँ दैत्योंकी इतनी त्लाई पड़ी बी कि बोड़ोंके लिये एकके बाद दूसरा पर रखना काँठन था। इसलिये घोड़े पृथ्वीसे उठकर आकाशमें स्थित हो गये। किंतु | आया।

निवातकवर्षोनं अदृश्यस्यसं पत्वरोकी वर्षा करते हुए आकाशको भी आखादित कर दिया। पत्वरोसे डक जाने और घोड़ोकी गति सक जानेके कारण में बढ़ा तंग आ गया। तव मातलिने मुझे डरा हुआ देखकर कहा, 'अर्जुन ! अर्जुन ! डरो मत, कड़ाकका प्रयोग करो।' राजन् ! मातलिका यह कवन सुरकर पैने देवराजका प्रिय अस्त कड़ छोड़ा और एक अविकत स्थानपर बैठकर गायडीवको अधिमित्तत कर मैंने लोहेके बने हुए वडके समान पैने बाण छोड़े। उन वज्ञतुल्य बाणोंके वंगसे आहत होकर वे पर्वतके समान विशालकाय देव एक-दूसरेसे लियट-लियटकर पृथ्वीपर लुक्कने लगे। सबसे कड़कर आश्चर्यकी बात तो यह हुई कि इतना संभाम होनेपर भी रब, यत्नित या घोड़ोंको किसी भी प्रकारकी क्षति नहीं पहुँची।

फिर भातिलने हैंसकर मुझसे कहा, 'अर्जुन ! तुममें जैसा पराक्रम देखा जाता है, वैसा तो वेचताओंमें भी नहीं है।' इस प्रकार कव निवातकवर्षीका अन्त हो गया तो नगरमें उनकी क्रियाँ रोने-पीटने लगीं। उस समय ऐसा जान पड़ता शा मानों शरद्बतुमें सारमोका शब्द हो रहा हो। फिर मैं मातरिक साब, उस नगरमें गया। मेरे रचका घोष सुनकर दैत्योंकी कियाँ बहुत डरीं और उसे देशकर वे झुंड-की-झुंड भागने लगी। वह नगर अमरावतीले भी बढ़-बढ़कर था। ऐसा अद्भुत नगर देलकर मैंने पत्तिहरते पूछा, 'ऐसे सुन्दर नगरमें देखवालोग क्यों नहीं रहते ? मुझे तो यह इन्ह्रपुरीसे भी बढ़कर जान पड़ता है।' मातत्विने कहा, "पहले यह नगर हमारे देवराज इन्त्रका ही बा; किंतु फिर निवासकवयोने देवताओंको वहाँसे घगा दिया। कहते हैं, पूर्वकालमें महान् तपत्या करके छनवाने भगवान् ब्रह्माको प्रसन्न किया और उनसे अपने रहनेके लिये यह स्थान और सुद्धमें देवताओंसे अभव माँगा। तब इन्हर्ने ब्रह्मानीसे यह प्रार्थना की कि 'भगवन् ! हमारे हिनके लिये आप ही इनका संहार कीनिये।' तब ब्रह्मानीने कहा, 'इन्द्र । इस विषयमें विभागाका विभान ऐसा ही है कि दूसरे प्रारीरद्वारा तुम ही इनका नाश करोगे।' इसीसे इनका वस करनेके लिये इन्हरे तुन्हें अपने अस विषे हैं। तुमने जिन असुरोका संद्वार किया है, वर्ने देवता नहीं मार सकते थे।"

इस प्रकार कर दानबोंका नाश करके उस नगरमें शासि स्वापित कर मैं पातलिके साथ फिर देवलोकमें चला आया।

# अर्जुनके द्वारा कालिकेय और पौलोमोंके साथ युद्ध और स्वर्गसे विदाईका वर्णन

अर्थुन कहते हैं—लीटते समय मार्गमें मुझे एक दूसरा दिव्य नगर दिसाची दिया। यह बहुत ही विस्तृत और अप्रि एवं सूर्यके समान कान्सिवाला था । उसे इच्छानुसार बाहे उर्द्धा के जाया जा सकता था। उसमें भी दैत्वलोग ही रहते थे। उस विचित्र नगरको देखकर मैंने मातलिसे पूछर, 'यह अद्भुत रवान क्या है ?' मातलिने कहा, 'पुलोमा और कालिका नामकी को दानविधाँ थी। उन्होंने सहस्र दिव्य वर्षतक बड़ी कटोर तपस्या की । तपके अन्तमें जब ब्रह्माओने प्रसन्न होकर उनसे वर माँगनेको कहा तो उन्होंने यह माँगा कि हमारे पुत्रोंको बोड़ा-सा भी कष्ट न हो, देवता, राव्हस या माग—कोई भी उन्हें मार न सके तवा उनके रहनेके लिये एक अत्यन्त रमणीय, प्रकाशपूर्ण और आकलाचारी नगर हो। तब ब्रह्मानीने कालिकाके पुत्रोके लिये सब प्रकारके सर्वोसे सुसजित, देवताओंके लिये भी अजेय, सब प्रकारके अभीष्ट भोगोंसे पूर्ण तथा रोग-प्रोकसे रहित यह नगर तथार किया। इसे महर्षि, यक्ष, गन्धर्व, नाग, असुर चा राक्षस—कोई भी नहीं जीत सकते । यह नगर आकाशमें भी **बहता रहता है। इसमें कालिका और पुलोमके पुत्र ही रहते** 👫 ये त्येग सब प्रकारके जोग और विन्तासे दूर खकर को आतन्त्रसे इसमें निवास करते हैं। ब्होई भी देवता इन्हें जीत नहीं सकता। ब्रह्माने इनकी मृत्यु पनुष्यके हाब ही रखी है, अतः तुम वज्रहारा इन दुर्जय और महावली दैत्योका भी अना कर हो।

तब मैंने प्रसन्न होकर मातलिसे कहा, 'अच्छा, तुम अभी मुझे इस नगरमें ले चलो । जो दुष्ट देवराजमे ब्रोड करते हैं, उन्हें में अभी तहस-नहस कर डालूंगा।' मातलि तुरंत ही मुझे उस सुवर्णमय नगरके पास ले गवा। मुझे देलकर वे देल कव्य धारण कर, रचोंमें सवार हो बड़े बेगसे मेरे उत्पर दूट पड़े और अत्यन्त क्रोधमें भरका मेरे क्या नालोक, नाराच, माले, शक्ति, ऋष्टि और तोमरोसे बार करने लगे। तब मैंने अपनी असविद्याके बलसे भीवण बाणवर्ग कर उनकी शक्षवृष्टिकों रोक दिया और उन सबको मोहित कर दिया, बिससे वे आपसर्थे ही एक-दूसरेपर प्रकार करने समे। उनकी इस मुखावस्थामें ही मैंने अनेकों चमचमाते हुए बाण छोड़कर सैकड़ोंके सिर काट डाले। वब उनका इस प्रकार नाश होने लगा तो वे फिर अपने नगरमें ही युस गये और मायाद्वारा उस पुरीके सहित आकाशमें उद्ग गये । तब दिव्याकोके हारा छोड़े हुए शरसपृष्टसे मैंने दैत्योंके सहित उस नगरको घेर दिया। मेरे छोड़े हुए लोहेके बाण सीचे पार निकल जानेवाले वे । उनसे

टूर-फुटकर वह दैत्योंका नगर पृथ्वीपर गिर गया।

किर तो मुझसे युद्ध करनेके लिये उनमेंसे साठ हजार रथीं क्रोबित होकर मेरे उपर वह आये और मुझे बारों ओरसे घेर लिया। किंतु मैंने पैने-पैने बाण छोड़कर उन सभीकों नष्ट कर दिया। बोड़ी ही देखें समुद्रकों त्वहरोंके समान एक दूसरा दल बड़ आया। तब मैंने यह सोबकर कि मानवी युद्धसे इनपर बिजय पाना कठिन हैं, घीरे-धीरे दिव्य असोंका प्रधोग आरम्थ कर दिया। किंतु वे देख रथी बड़े ही विचित्र योद्धा थे। वे मेरे दिव्य असोंको भी काटने लगे। तब मैंने देशायिदेव बीमहत्वेवजीकी ही घरण ली और 'सब प्राणियोंका कल्पाण हो' ऐसा वजकर उनका सुप्रसिद्ध पाशुपतास गायदिय धनुवपर बड़ाया। किंत भगवान जिनयनको मन-ही-भन प्रवाम कर उन देखोंका नाहा करनेके लिये उसे छोड़ दिया। आको प्रवास पारसे देख बात-की-बातमें नष्ट हो गये। राजन । इस प्रकार एक मुहुतीन ही मैंने उन दानवाँका अना कर हाला।

इस प्रकार उन दिव्याचारणियांचित दैत्योंको रोज्ञासके प्रधावसे नष्ट हुआ देख मातरिको बड़ा ही हमें हुआ और आने अन्यत्त प्रसा हो हाथ जोड़कर कहा, 'यह आकाशसारी नगर देखता, देव समीके लिये अनेय था। स्वर्ध देवराज भी पुद्धारा इसे नहीं जीत सकते थे। किंतु वीर । अपने पराक्रम और त्यांकालो आज तुमने इसे खुर-खुर कर दिया।' अस आकाशसारी नगरके नष्ट होने और दानवीके मारे जानेपर देखेंकी स्वर्ध भी बाल विसेरे बीतकार करती इस नगरके खहर जा पड़ीं। वे दुःस्कित होकर कुररियंकि समान विसाप करने लगीं, वह नगर गन्धर्वनगरके समान देखते-देखते अनुस्य हो गया।

इस प्रकार उस युद्धमें किक्य पाकर में बड़ा प्रसंग हुआ। किर सार्राध मातलि मुझे रणभूमिसे तुरंत ही इन्नके राजमकनमें ले गया। वहाँ पहुँचनेपर मातलिने हिरण्यनगरके पतन, दानधी माबाओंके नास और रणदुर्मंद निवातकवनोंके वध आदि सभी बुतान्तोंको न्यों-का-त्यों सुना दिया। वह सब समाधार सुनकर महाराज इन्न बड़े प्रसन्न हुए। और उन्होंने ये मधुर क्वन कहे, 'पार्थ! तुमने संप्राममें देवता और असुरोंसे भी बढ़कर काम किया है। मेरे शतुओंका संहार करके तुमने अपनी पुन्दक्षिणा भी खुका दी है। अब देवता, दानव, बक्ष, राक्षस, असुर, गन्धर्व तथा पक्षों और नाग—सभीके लिये तुम बुद्धमें अवेच हो गये हो। अतः तुम्हारे बाहुबाउसे जीती हुई वसुन्धरापर कुन्तीनन्दन धर्मराज युधिष्ठिर निष्कण्टक राज्य करेंगे। तुन्हें सभी दिज्यास प्राप्त हैं, इसकिये पूरप्यालयें कोई | देवर्षि तथा खर्गवासी देवता—सब-के-सब वहाँ आकर भी योद्धा तुन्हारा पराभव नहीं कर सकेगा। बेटा ! जब तुम संप्रामधूमिमें खड़े होंगे तो धीब्य, डोज, कृप, कर्ज, शकुनि और अन्य सब राजा तुन्हारी सोलहबी कलाके करावर भी नहीं होंगे।'

फिर राजा इन्द्रने मुझे झरीरकी रक्षा करनेवाला यह दिव्य अभेद्य कवच और यह सोनेकी पाला प्रदान की। साथ ही उन्होंने यह देवदत्त नामक शंख भी दिया, जिसकी आबाव बहुत दीवी है, और यह दिव्य किरीट तो सार्थ अपने हावसे मेरे मातकपर रहा । इसके बाद उन्होंने ये बहुत ही सुन्दर दिव्य बस्र और आधुषण भी मुझे प्रदान किये। इस प्रकार इन्द्रसे सम्मानित होकर में वहाँ गव्यवंकुमारोके साथ बहे आनन्दपूर्वक रहा । वहाँ मेरे पाँच वर्ष बीते । एक दिन इन्हरे मुझसे कहा 'अर्जुन ! अब तुन्हें यहाँसे जाना बाहिये। तुन्हारें भाई तुन्हें बाद कर रहे हैं।' इससे मैं नहींसे बाल आया और आज इस गन्धमादन पर्वतके विज्ञारपर माइपोसवित आपका दर्शन किया है।

युधिहर बोले-धनक्षप । यह ह्यारे क्रिये बढे भी भाग्यकी बात है कि तुमने रेकराज इन्ह्रको अपनी आराधनासे प्रसन्न बित्या और उनसे दिव्य अस प्राप्त किये । पार्वती देवीके साथ ही चर्गवान् प्रोक्तरका तुन्हें प्रत्यक्ष दर्शन हुआ तथा तुनने उने अपनी युद्धकरमसे संतुष्ट किया-या तो और भी आनन्दकी बात है। तुम लोकपालोंसे भी मिले और कुशलपूर्वक पुन: मेरे पास लौट आये, इससे आज मुझे बड़ा सुख दिला है। अब तो मैं ऐसा समझता 🖁 कि मैंने यह सम्पूर्ण पूजी जीत ली और धृतराष्ट्रके पुत्रोंको भी अपने अधीन कर लिया । अर्जून । अब मैं इन दिल्य अस्तोंको देखना वाहता है; जिनसे तुपने वैसे बह्तवान् नियातकवचीका वध किया है।

युधिष्ठिरके ऐसा कहनेपर अर्जुनने देवताओंके दिये हुए इन विषय अस्त्रोंको दिशानेका विचार किया। पहले तो वे विधिपूर्वक सान करके शुद्ध हुए, फिर अपने अङ्गोमें परम कान्तियान् विष्य कवन धारण कर लिया । एक हावर्षे गाण्डीक धनुष और दूसरेमें देवदत हाड्ड के लिया। इस प्रकार वीरोजित वेषसे सुत्रोधित हो महत्वाह अर्जुनने उन विष्यासोको क्रम्याः दिलाना आरम्य किया । तिस समय उन अस्त्रोंका प्रयोग प्रारम्थ हुआ, पृथ्वी वृक्षोसहित काँप उठी, नदी और समुद्रोपे उफान आ गया, पर्वत फटने लगे, वायुकी गति रुक गयी, सुर्यकी कान्ति फीकी पढ़ गयी और जलती हुई आग भी बुझ गयी।

तदननार समात ब्रह्मर्थि, सिद्ध, महर्षि, सम्पूर्ण प्राणी,

उदस्थित हुए। लोकपितामह ब्रह्मा और भगवान् शंकर भी अपने गणोसहित वहाँ पधारे। फिर सब वेबताओंने नारदजीको अर्जुनके पास भेजा। वे आकर अर्जुनसे



बोले—'अर्जुन । अर्जुन । उहरो, इस समय इन विव्यास्त्रोंका प्रयोग न करे । बिना किसी लक्ष्पके इनका प्रयोग नहीं किया जाता । यदि कोई सबु लक्ष्य हो तो भी जबतक यह अपने क्यर प्रहार करके कष्ट न पहुँचाने, तबतक उसपर भी दिव्याखोंका प्रयोग नहीं करना चाहिये। अन्यवा इनके व्यर्थ प्रयोग करनेपर यहान् अनर्थ हो जाता है। यदि नियमानुसार तुम इनकी रक्षा करोगे तो ये शक्तिशाली और तुम्हें सुल देनेवाले होंगे, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। यदि तुमने व्यर्थ प्रयोगसे इनकी रहा नहीं की तो ये जिल्लेकीका नाम कर हालेंगे; अत: आजसे फिर कभी ऐसा न करना। युधिष्ठिर ! तुम भी इस समय इनको देखनेका खोम छोड़ी; युद्धमें राजुओंका मर्दन करते समय जब अर्जुन इन दिव्याखोंका प्रयोग करें, तब देख लेना ।'

इस प्रकार जब नारदबीने अर्जुनको दिव्यास्त्रोका प्रयोग करनेसे रोक दिया, तब सब देवता तथा अन्य प्राणी, जो व्हाँसे आये थे, वहाँ चले गये और पाण्डम भी प्रैपदीके साथ उस वनमें प्रसन्नतापूर्वक रहने लगे।

## पाण्डवोंका गन्धमादन पर्वतसे चलकर अन्यत्र भ्रमण करते हुए द्वैतवनमें प्रवेश

जनमेजपर्न पूडा-चैद्रान्यायनजी ! जब महारबी बीर अर्जुन अकविद्याकी पूर्ण शिक्षा पाकर इन्द्रपन्यनसे लौट आपे, उसके बाद उनसे पिलकर पाण्यवीने कौन-सा कार्य किया ?

वैशास्त्रवन्त्रं बोलं—अर्जुन अस्त्रविद्या सीलकर इन्द्रके समान महान् पराक्रमी वीर हो गये थे। उनके साथ सभी पाण्डव उन पूर्वोक्त वनोमें ही रहते हुए अरुप्त रमणीय गत्ममादन पर्वतपर विकाने होगे। उस पर्यतपर बड़े ही सुन्दर भवन बने हुए वे तथा वहाँ नाना प्रकारके पृक्षके निकट अनेको तरहके खेल होते रहते थे; उन सबको देखते हुए किरीटधारी अर्जुन वहाँ पूमते और हाचमें धनुष लेकर सदा अस्त्रसञ्चलनका अध्यास किया करते थे। पाण्डवगण पुजोरके अनुपहसे वहाँ रहनेके लिये ज्वम निवासस्वान पाकर महे सुन्दी थे। अर्जुनके साथ वे वहाँ बार वर्षतक रहे, परंतु उनको वह समय एक रातके समान ही प्रवीत हुआ। पहलेके छः वर्ष तथा वहाँके बार वर्ष—इस प्रकार सब विलक्षर पाण्डवोंके वनवासके दस वर्ष सुल्युकंक बीत गये।

तदनसर एक दिन शीम, अर्जुन, मकुल और सहतेय एकाप्तमें राजा पृथिष्ठिरके पास बैठकर उससे मीठे शब्दोंने अपने दिलकी बात बोले, 'कुठताव ! हम बाहते हैं आपकी प्रतिका सची हो; तथा हम वहीं कार्य करना बाहते हैं, जो आपको प्रिय लगे। हमलोगोंके बनवासका यह म्यारहवाँ वर्ष चल रहा है। आपकी आज़ा दिगोवार्य कर, मान-अपमानका विचार छोड़कर हम निर्भयतापूर्वक बनमें विचार रहे हैं। हमें विद्यास है, उस लोटी बुद्धिवाले दुर्वोचनको बकमा देकर तेरहवें वर्षका अज्ञातवास भी सुलसे ब्यतीत करेंगे। एक वर्षतक गुप्तरीतिसे धमण करके किर हम उस नराधमका अनायास ही संहार कर बालेंगे।'

मैशन्यपननी कहते हैं—सर्म और अविक तासको जाननेवाले धर्मपुत्र महात्या युधिष्ठिरने जब अपने पाइयोका विचार अच्छी तरह जान लिया, तब उन्होंने कुबेरके उस निवासस्थानकी प्रदक्षिणा की और वहाँके उत्तम भवन, नदी, सरोवर तथा समात यक्ष-गञ्जसोसे जानेके लिये आज्ञा मौगी। तत्पञ्चात् राजा युधिष्ठिर अपने सची भाइयों और ब्राह्मणोंको साथ लेकर जिस मार्गसे आये थे, उसीसे लीट पड़े। राज्येमें जहाँ कहीं भी अगम्य पर्वत और इसने आते, वहाँ घटोत्कय

। इन सबको एक हो साथ कन्धेपर उठाकर पार पहुँचा देता द्या । यहर्षि त्होयदाने जब पाण्डवोंको वहाँसे प्रस्वान करते देखा खे जिस प्रकार दवालु पिता अपने पुत्रोंको उपदेश देता है, वैसे ही इन सबको सुन्दर उपदेश दिया और स्वयं मन-ही-मन उसप्र होकर देवताओंके निवासस्वानको क्ले गये। इसी प्रकार राजर्षि आस्टिकेयने भी उन सकको उपदेश दिया । तत्पक्षात् से नराबेष्ठ पाण्यव पवित्र तीर्थों, मनोहर तपोवनों और बढ़े-बड़े सरोवरोंका दर्शन करते हुए आगे बढ़े । वे कभी रमणीय बनोमें, कभी नदियोंके तटपर, कभी जलारायोंके किनारे और कभी पर्वतीकी स्मेटी-बड़ी गुपाओंमें रातको डहरते जाते वे । इस प्रकार चलते-चलते वे राजा वृक्यमांकि अत्यन्त मनोरम आश्रमपर पहुँचे। वृष्यवीजीने इन लोगोका बहा आदर-सरकार किया और पाञ्चलोंने विशाम करके बकावट दूर होनेपर उनसे जैसे-जैसे गन्धमादन पर्वत्यर निवास किया वा, वह सब समाचार विस्तारपूर्वक कह सुनाया।

वृष्यवांके आक्रमपर देवता और महर्षि आकर निवास किया करते थे, इससे वह अध्यन परित्र हो गया था। पाण्डल भी वहाँ एक रात रहकर दूसरे दिन सबेरे बदरिकालम तीर्थ—विद्याला नगरीमें आये। यहाँ भगवान् नर-नारायणके क्षेत्रमें एक मासतक वे बड़े आनन्तके साथ रहे। फिर जिस मार्गारे आये थे, उसीसे लौटकर उन्होंने किरातराज सुवाहुके राज्यकों और प्रस्थान किया। चीन, तुवार, दरद और कुलिन्द देखोंको, जहाँ स्वों और मणियोंकी साने हैं, लॉधकर तथा हिमालयके दुर्गम प्रदेशोंको पार करके उन्होंने राजा सुवाहुका नगर देखा।

राज्ञा सुवाहुने जब सुना कि मेरे राज्यमें पाण्डवगण प्रधारे हुए हैं, तो वह बहुन प्रसन्न हुआ और नगरसे बाहर आकर इनकी अगणानी की। राजा युधिष्ठिरने भी उसका सम्मान किया। सुवाहुके यहाँ एक रात उन्होंने बढ़े आनन्द्रसे व्यतीत की। सबेरे प्रदोत्कवको उसके अनुवारोसहित विदा कर दिया। और सुवाहुके दिये हुए बहुत-से रथ और सारथि साथ लेकर उस पर्यतपर यहुँचे, जो यमुनाका उद्गमस्थान है। अस्पर इनने वह रहे थे, उसके हिमाच्छादित जिस्तर बालसूर्यकी किरणे पड़नेसे क्षेत्र और अस्त्य रंगके दिस्ताची पड़ते थे। बारकर पाण्डवोंने उस पर्यतपर विद्यास्वपूप नामक वनमें निवास किया। वह महान् वन चैत्रस्य वनके समान् शोभाषमान था। वहाँ उन्होंने आनन्दपूर्वक एक वर्ष व्यतीत किया।

वहाँ निवास करते समय एक दिन भीम पर्वतको कन्द्रामें एक महावली अजगरके पास जा पहुँचे, जो मृत्युके समान भयानक और भूकसे पीदित था। उसे देखते ही भीम भयभीत हो गये, उनकी अन्तराज्या विकाद और मोहसे व्यथित हो उठी। उस अजगरने भीमके शरीरको लयेट लिया। वे भयके समुद्रमें दूब रहे थे। उस समय महाराज पुण्डिहर ही हिएके समान उन्हें शरण देनेवाले हुए। उन्होंने ही आकर उन्हें सर्पके चंगुलसे खुझया।

उस समय पाण्डवोंके वनवासका म्यारहवाँ वर्ष पूरा हो छा या और बारहवाँ वर्ष समीप था। अतः वे किसी दूसरे वनमें भ्रमण करनेके लिये उस वैजरबके समान सुन्दर बनसे बाहर निकले और पराधूमिके निकट सरस्वती नदीके तटपर जाकर हैतवनमें पहुँचे। वहाँ हैत नामक एक सुन्दर सरोवर भी था।



## भीमका सर्पके चंगुलमें फैंसना और युधिष्ठिरके द्वारा सर्पके प्रश्नोंका उत्तर

जनमेजयने पूछा—सुनिवर । भीम तो दस हजार हाकियोंके समान बली और भवानक पराक्रम दिखानेवाले थे। वे उस अजगरसे अत्यन्त भयभीत कैसे हो गये ? जो कुजेरको भी युद्धमें ललकार सकते हैं, उन शहुहत्ता भीमको आप एक सौपसे बरा हुआ बता रहे हैं। यह बढ़े आखर्मकी बात है। हमें यह सुननेके लिये बड़ी उक्तम्दर है, आप कृता करके सुनाइमें।

वैराणायनजी कोले—राजन् । जिस समय पाल्क्कारेग महार्षि वृषपविके आश्रमपर आये और वहाँके अनेको प्रकारकी आहार्यजनक घटनाओंसे युक्त करोमें निवास करने लगे, उन्हीं दिनोंकी बात है। एक समय भीमसेन खेळानुसार बनकी शोभा देखनेके लिये आजमसे बाहर निकले। उस समय उनकी कमरमें तलकार बंधी थी और हावमें धनुब था। भीमसेन धीरे-धीरे चले जा रहे थे, इतनेमें उनकी दृष्टि एक विद्यालकाय अनगरपर पड़ी, जो एक पर्वटकी कन्दराये पड़ा हुआ था। उसके पर्वटके समान विद्याल शरीरसे सारी गुका कमी हुई थी। उसे देखते ही भयके मारे शरीरके रोएँ जड़े हो बाते थे। उसके शरीरकी काल्त हन्दीके समान पीले रंगकी थी, मुँह पर्वतकी गुकाके समान था, उसमें चार चमकीली डाई थी। उसकी लाल-लाल और मानो आग उगल रही भी। यह जीभसे मारमार अपने जबहे चाट खा था। यह अजगर कालके समान विकरात और समस्त प्राणिपोंको भयमीत करनेवाल वा। उसके साँस लेनेसे जो फूनकार शब्द होता था, उससे यानो वह सब जीवींका तिरस्कार कर रहा बा।

पीपसेनको सहसा अपने निकट पाकर वह महासर्प अञ्चल कोधमें पर गया और उसने बलपूर्वक रोनों पुबाओंके सहित उनके शरीनको लपेट लिया। अजगरको मिले हुए बनके प्रचावसे उसका स्पर्श होते ही भीमसेनकी केतना लुप्त हो गयी। बहापि उनकी पुजाओंमें दस हजार हाकियोका बल बा, तो भी उस सर्पके शंगुलमें फैसकर हे केवाबु हो गये और धीरे-धीरे ह्टनेके लिये तहफड़ाने लगे; सगर उसने ऐसा बाँध लिया कि वे हिल भी न सके। भीमसेनके पूछनेपर उस अजगरने अपने पूर्वजयका परिचय दिया तथा हाथ और करहानकी कवा भी सुनायी। भीमसेनने उससे बहुत अनुनय-विनय की, फिर भी वे सर्पक क्यानसे हुएकारा न पा सके।

इधर राजा युधिहिर बड़े भवंकर अनिष्टकारी उत्पात देलकर प्रवरा उठे। उनके आझमके दक्षिण वनमें भयानक आग तनी और उससे डरी हुईं गीदही अम्बालसूचक स्वरमें वारमा बीत्कार करने लगी। हवा प्रचयह वेगसे बहने लगी, रेत और कंकड़ोकी वर्षा शुरू हो गयो । साथ ही युधिहरका बायाँ हाथ भी फड़कने लगा। ये सब अपञकुन देखकर बुद्धिमान् राजा युधिष्ठिर समझ गर्ये कि हमलोगीयर कोई महान् भय उपस्थित हुआ है।

उन्होंने क्रेपदीसे पूछा, 'भीमसेन कहाँ है?' क्रेपदी बोली—'उन्हें तो बनमें गये बहुत देर हुई !' यह सुनकर वे त्वयं तो धीम्प्रस्थिको साथ लेकर भीमकी खोजपे वले, अर्जुनको होपदीकी रक्षाका कार्य सौंपा और नकुल-सहदेवको ब्राह्मणोंकी सेवामें नियुक्त कर दिया। भीयके पैरोका चिद्र देखते हुए वे उस बनमें उनकी खोज करने लगे। देखते कुले पर्वतके दुर्गम प्रदेशमें जाकर उन्होंने देखा कि एक महस् अजगरने उन्हें जबाड़ लिया है और वे निश्चेष्ट हो गये हैं।

उनको उस अवस्थामें देखका धर्मराजने पूछा, 'भोप ! वीरमाता कुशीके पुत्र होकर तुम इस आयशिमें कैसे फैस गये ? और यह पर्यताकार अजगर कीन है ?'



बढ़े भाई धर्मग्रजको देखकर भौमने अपना सब समाचार कह सुनाया कि किस प्रकार सर्वके चंतुहमें फैसकर वे चेष्टाहीन हो गये हैं और अन्तयें कहा—'धैया । वह म सर्प मुझे सा जानेके लिये पकड़े हुए है।'

युषिष्ठिरने सर्पसे कहा—आयुष्यन् ! तुम मेरे इस अनन

तुम्हं दूसरा आहार दूया।

सर्व बोला - यह राजकुमार मेरे मुलके पास स्वयं आकर मुझे आहारस्थ्यमें प्राप्त हुआ है। तुम यहाँसे बले जाओ, यहाँ स्करेमें कल्याण नहीं है। अगर ठके रहोगे तो कल तुम भी मेरे आहार बन जाओगे (

पुष्पिक्तिने कहा—सर्प ! तुम कोई देवता हो या दैत्य अथवा वास्तवमें सर्व ही हो ? सब बताओ, तुमसे युधिहिर प्रश्न कर खा है। मुख्यूम । बोलों तो सही, है बोई ऐसी वस्तु जिसे पाकर अवना जानकर तुन्हें प्रसन्नता हो ? तुम धीमसेनको कैसे छोड़ सकते हो ?

सर्वे बोला—राजन् । में पहले जन्ममें तुन्हारा पूर्वज नहुव नामका राजा था। जनामारी पाँचवीं पीढ़ीयें जो आयु नामक राजा हुए थे, उन्हींका मैं पुत्र हूं। मैंने अनेकों यज्ञ किये, तपस्या की, खाध्याय किया क्या अपने यन और इन्द्रियोपर भी विजय ज्ञात की । इन सब सत्कर्मींसे तथा अपने पराक्रमसे भी मुझे तीनों लोकोंका ऐकर्ष जास हुआ था। उस ऐक्पको पाकर मेरा अहंकार बढ़ गया । मैंने मन्दोष्पत होकर ब्राह्मणीका अपमान किया, इससे कुपित हो यहर्षि अगस्यने मुझे इस अवस्थाको पहुँचा दिया। यहाराज अगस्यको ही कृपासे आजतक घेरी पूर्वजन्तको स्पृति लुप्त नहीं हुई है। ऋषिके शायके अनुसार दिनके छठे भागमें यह तुमाना भाई मुझे भोजनके कापमें प्राप्त हुआ है; अतः में न तो इसे छोडूँगा और न इसके बदले दूसरा आहार सुँगा । किंतु एक बात है; यदि तुम मेरे पूछे हुए कुछ प्रजीबा उत्तर अभी दे दोगे तो उसके बाद तुम्हारे भाई भीमसेनको प् अवस्य छोड़ हुँगा ।

पुषिक्षिते कडा—सर्प । तुम इच्छानुसार प्रश्न करो । यदि मुक्तमें हो सकेगा तो तुष्हारी प्रसन्नताने किये अवस्य सब प्रकाका उत्तर दूँगा !

तर्पने पूजा—राजा युधिहिर ! बताओ, ब्राह्मण कौन है ? और जाननेघोग्य तस्त्र क्या है 7

कुष्टित कोले नागराक ! सुनो । जिसमें सत्य, दान, श्रमा, मुसीतवा, कुस्ताका अधाव, तपस्या, वया—ये सक्तुज दिलायी दें, वहीं ब्राह्मण हैं; ऐसा स्पृतियोंका सिद्धाना है। और वाननेयोग्य तत्त्व तो यह परव्रहा हो है, जो दु:स-मुखसे परे है और जहाँ पहुँचकर या विसे जानकर मनुष्य शोकके पार हो जाता है।

**क्ष केला - युविद्विर ! बहा और सत्य तो चारों वर्णोंके** तिस्ये हितकर तया प्रमाणपूत हैं तथा बेट्में बताये हुए सत्य, दन, क्रोधका अधाव, क्रूरताका न होना, अहिंसा और त्या पराक्रमी भाईको छोड़ दो। तुन्हारी भूस पिटानेके लिये मैं । आदि सद्युग तो सुद्रोमें भी पाये जाते हैं: अत: तुन्हारी

मान्यताके अनुसार तो वे भी ब्राह्मण कहे जा सकते हैं। इसके सिवा, जो तुमने दु:स और सुलसे रहित वेद्य (जाननेयोन्य) पद बतलाया है, उसमें भी मुझे आयति है। मेरे विचारमें तो यह आता है कि सुख और दु:स दोनोंसे रहित कोई दूसरा पद है हो नहीं।

युधिष्ठरने कहा-यदि शुक्रमें सत्य आदि उपयुक्त लक्षण हैं और ब्राह्मणमें नहीं हैं तो वह चुद्र चुद्र नहीं है और वह ब्राह्मण ब्राह्मण नहीं है। हे सर्प ! जिसमें ये सत्य आदि लक्षण हों, उसे ब्राह्मण समझना चाहिये और जिसमें इनका अभाव हो उसको 'सुर' कहना चाहिये। तथा यह जो तुमने कहा कि सुरत-बु:रतसे रक्षित कोई दूसरा पद है ही नहीं, सो तुम्हारा यह यत ठीक है। वालवये को अग्राप्त है और कमेंसि ही प्राप्त होनेवाला है, ऐसा पद कोई भी क्यों न हो, सुल-कु कसे जून्य नहीं है। किंतु जिस प्रकार चीतल जलमें उप्पाता नहीं स्वती सबा क्या स्वधावनाले अग्निमें जलकी शीतलता नहीं होती, क्वोंकि इनमें परस्पर विरोध है, उसी प्रकार जो लेख पद है, विशे केवान अञ्चलका आवरण दूर करके अपनेसे अधिक समझना है, उसका कभी और कहीं भी वाराधिक सुरा-दुःससे सच्यकं नहीं होता।

सर्प बोला—राजन् । यदि तुम आचारमे ही ब्राह्मणकी परीक्षा करते हो, तब तो जनतक उसके अनुसार कर्म न हो जाति ज्यर्थ ही है।

परीक्षा करना बहुत कठिन है: क्योंकि इस समय सभी वर्णोंका आपसर्थे संकर (सम्मिश्रण) हो रहा है। सभी मनुष्य सब जातिको जियोसे संतान उत्पन्न कर रहे हैं। बोल-बाल, मैनुनमें प्रवृत्ति तथा जन्म और मरण—ये सब मनुष्योमें एक-से देले जाते हैं। इस विषयमें आर्थ प्रमाण भी मिलता है। 'ये यजायहे' या श्रुति जातिका निश्चय न होनेके कारण ही 'जो हमलोग बड़ा कर रहे हैं' ऐसा सामान्यरूपसे निर्देश करती है। उसमें 'थे' (ओ) इस सर्वनामके साथ प्राह्मण आदि कोई विशेषण नहीं लगाया गया है। इसलिये जो त्रकदर्शी विद्वान् हैं, वे शील (सदाचार) को ही प्रधानता देते हैं। जब बातक बन्ध लेता है तो नाल-छेदनके पहले उसका काटकर्ग-संस्कार किया जाता है: उसमें माता सावित्री बाइत्यानी है और पिता आचार्य । जबतक बारुकका संस्कार करके उसे बेटका स्वाच्याय न कराया जाय, तबतक वह शुक्के समान है। जातिविषयक सन्देह द्वेरनेपर स्वायम्बूच मनुने पक्षी निर्णय दिया है। यदि बैदिक संस्कार करके वेदाध्ययन करनेपर भी झॉल और सदाबार नहीं आया, तो उसमें प्रवल क्टोसंकरता है—ऐसा विकारपूर्वक निश्चय किया गया है। विसमें संस्कारके साथ चील और सदाचारका विकास हो, उसे तो मैंने पहले ही ब्राह्मण बता दिया है।

सर्प ब्लेश-युधिद्विर ! तुम जाननेयोग्य सभी कुछ जानते है; तुपने के मेरे प्रकोका उत्तर दिया, उसे मैंने भलीशांति सुन वुधिष्ठिरने करा—मेरे विचारके तो मनुष्योमें जातिकी | किया । अब मैं तुम्हारे चाई भीमरेनको कैसे का सकता है ?

## युधिष्ठिर और सर्पके प्रश्नोत्तर, नहुषके सर्पयोनिमें आनेका इतिहास, भीमकी रक्षा और नहषका स्वर्गगमन

प्रकार प्रश्न किया— सर्पराज ! तुम सम्पूर्ण वेद-वेदाङ्कोके ज्ञाता हो; बताओ, किन कमेंकि आचरणसे सर्वोत्तय गति प्राप्त होती है ?

सफी कहा-मारत ! इस विषयमें मेरा विचार तो यह है कि सत्पात्रको दान देनेसे, सत्य और त्रिय क्वन बोलनेसे तबा अहिंसायमेंमें तत्पर रहनेसे मनुष्यको उत्तम गति प्राप्त होती हैं।

युधिष्ठिर योले-दान और सत्यमें कौन बड़ा है ? अहिसा और प्रियभाषण-इनमें किसका महत्त्व अधिक है और किसका कम ?

सपेने कहा—राजन् । दान, सत्य, अहिसा और

सर्पके प्रश्लेका उत्तर देनेके प्रश्लात् मुच्छिरने स्वयं उससे इस | देखा जाता है। किसी दानसे तो सत्यका महस्त बढ़ जाता है और किसी सत्यपाषणसे दान बढ़का होता है। इसी प्रकार कहीं हो दिय बोलनेकी अपेक्षा अहिसाका अधिक गौरव है और कहीं अहिसासे भी बढ़कर क्रियधापणका महस्व है। इस प्रकार इनके गाँख-राज्यका विचार कार्यकी अपेक्सरे ही है।

> पुष्पिरने पूळ- युत्युकालये मनुष्य अपना शरीर तो यहीं त्याग देता है, फिर बिना देहके ही वह स्वर्गमें कैसे जाता है और कमेंकि अवश्यम्नावी फलको भी कैसे भोगता है ?

स्पनि कार-रावन् । अपने-अपने कमेकि अनुसार जीवोको टीन प्रकासकी गति देखी गयी है—खर्गलोकको प्रियभाषण इनका गौरव-लाध्व कार्यकी महताके अनुसार | प्राप्ति, मनुष्ययोगिमें जन्म लेना और पशु-पक्षी आदि

योनियोमें उत्पन्न होना । " बस, ये ही तीन योनियों हैं । इनमेंसे जो जीव मनुष्ययोनिमें उत्पन्न होता है, वह यदि आलस्य और प्रमादका त्याग करके अहिंसाका पालन करते हुए दान आदि शुस्कर्म करता है तो उसे युज्यकी अधिकताके करण स्वर्गलोककी प्राप्ति होती है। इसके विपरीत कारण उपस्थित होनेपर मनुष्ययोगिमें तथा पशु-पक्षी आदि योनियोमें क्ष्य लेना पड़ता है। किंतु पशु-पक्षी आदि योनियोमें कुछ विशेषता है; वह पह कि काम, क्रोध, लोच और हिसामें तत्यर होकर यो जीव मानवतासे प्रष्ट हो जाता है—अपनी यनुष्य होनेको योग्यताको भी खो बैठता है, व्यक्ति तीयन्त्र मनुष्ययोगिमें क्या लेनेके लिये उसका विश्वयोगिसे उद्यार होता है। इसके अनलर वह जगतुके घोगीसे विरक्त होकर मुक्त हो जाता है।

युधिष्ठरने पूजा—सर्प । शब्द, स्पर्श, कप, रस और गन्ध—इनका आधार क्या है, इसका यवार्थ रितिसे वर्णन करो । तुम सब विषयोंको एक साथ प्रहण क्यों नहीं करते ? इसका रहस्य भी बताओ ।

रार्प बोला—राजन् । जिसे लोग आह्या नायक हव्य कहते हैं, वह स्थूल-सूक्ष्म पारीरकायी उपाधि खाँकार करनेके कारण बुद्धि आदि अन्तःकरणसे युक्त हो जाता है। और वह ज्याधिविधिष्ट आत्मा ही इन्द्रियोंके द्वारा नाना प्रकारके धोग घोगता है। ज्ञानेन्द्रवाँ, बुद्धि और मन—ये ही इस छरीरमें उसके करण (धोगसाधन) है। तात । विचयोकी आधारपूत जो ये इन्त्रियाँ हैं, इनमें स्थित हुए मनके हारा यह जीवातमा बाह्यपुलिहारा क्रमदाः भिन्न-भिन्न विषयोका चीग करता है। विषयोंके उपभोगके समय बुद्धिके द्वारा यह मन किसी एक ही विषयमें लगाया जाता है; इसीलिये एक साथ उसके हारा अनेको विषयोका प्रहण सम्भव नहीं है। जिसे हमने बुद्धि, इन्द्रिय और मनसे युक्त होनेपर 'योक्ता' बताया है, वहीं आत्या या अनात्माके चित्तनमें लगी हुई उत्तप-अधम बुद्धिको स्पादि विषयोकी ओर प्रेरित करता है। बुद्धिके उत्तरकालमें भी विद्वान् पुरुषोंको एक अनुभूति दिखायी देती है, उहाँ बुद्धिका लय और उदय होना त्यष्ट जाना जाता है; वह जान ही आत्माका स्वसम्प है और यही सबका आधार है। राजन् ! बस, यही क्षेत्रज्ञ आत्माको प्रकाशित कानेवाली विधि है।

वृधिहरने कहा—हे सर्प ! मुझे मन और बुद्धिका ठीक-ठीक लक्षण बताओं । अध्यात्मकाश्वके विद्यानीको इनका जानना अत्यन्त आवश्यक है। सर्व बोला—राजन् ! बुद्धिको आत्माके आसित समझना बाहिये । इसीलिये वह अपने अधिष्ठानभूत आत्माकी इच्छा काती खती है; अन्यथा वह आधारके विना टिक नहीं सकती । विषय और इन्त्रियोंके संयोगसे बुद्धि अपन्न होती है और मन तो पहलेसे ही उत्पन्न है । बुद्धि लग्ने वासनावाली नहीं है, वासनावाला तो मन हो माना गया है । मन और बुद्धिमें इकना ही भेद है । तुम भी इस विषयके ज्ञाता हो । तुम्हारा इसमें क्या मत है ?

कुष्टिर बोले-बुद्धिमानोंमें श्रेष्ठ ! तुग्हारी बुद्धि बड़ी इसम है। तुम तो जो कुछ जानना है, जान चुके हो; फिर मुझसे क्यों पुछते हो ? तुग्हारी इस दुर्गतिके विषयमें मुझे बड़ा संदेश हो रहा है। तुमने बड़े-बड़े अन्द्रुत कर्म किये, सर्गका निकास पाया और सर्वज्ञ तो तुम वे ही; याना तुन्हें कैसे मोह हुआ, जो झाहाणोंका अपमान कर बैठे ?

सप्ति कहा—राजन् । यह धन और सम्पत्ति बढ़े-बढ़े बुद्धियान् और जुल्लीर यनुष्योंको भी मोहमें हाल देते हैं। मेरा तो यह अनुधव 🕯 कि सुस और विलासका जीवन व्यतीत करनेवाले सभी मनुष्य मोहित हो जाते हैं। यही कारण है कि मैं भी ऐसर्वके मोहसे मदोन्यत हो गया था। इस मोहके कारण जब मेरा अय:पतन हो गया, तब चेत हुआ है; अब तुन्हें सन्बेत कर रहा है। महाराज ! आज तुमने मेरा बहुत बढ़ा कार्य किया, इस समय तुमसे वार्तालाप करनेके कारण मेरा वह कहदायक शाय निवृत्त हो गया । अब मैं अपने पतनका इतिहास तुन्हें बता रहा है। पूर्वकालमें जब मैं सर्गका राजा हा, दिव्य विमानपर चहकर आकाशमें विचरता रहता था। जर समय आहंकारके कारण में किसीको कुछ नहीं समझता बा । ब्रह्मविं, देवता, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस और नाग आदि जो भी इस जिलोकीमें निवास करते थे, सभी मुझे कर दिया करते हे । राजन् । उस समय मेरी दृष्टिमें इतनी शक्ति थी कि क्रिसको ओर ऑस उठाकर देखता, उसीका तेत्र छीन लेता था। येरा अन्याय यहाँतक बढ़ गया कि एक हजार ब्रह्मविंघोको मेरी पालको होनी पड़ती शी। इसी अत्याचारने मुझे राज्यलक्ष्मीसे भ्रष्ट कर दिया। मुनिवर अगस्य जब पासकों को रहे थे, मैंने उन्हें लात लगायी। तब वे क्रोथमें घरकर बोला, 'अरे ओ सर्प ! तू नीबे गिर ।' उनके इतना कहते ही मेरे सभी राजविद्ध लुप्त हो गये, मैं उस उत्तम वियानसे नोचे गिरा। उस समय मुझे मालूम हुआ कि मैं सर्प होकर नीचे मुँह किये गिर रहा हूँ। तब मैंने अगस्य मुनिसे यह

<sup>े</sup> ये ही क्रमण कर्मगाँत, मध्यगति और अधोगतिके नामसे प्रसिद्ध है।

याचना की, 'मगवन् ! मैं प्रमादवश विवेकशून्य हो गया वा, इसलिये यह घोर अपराध हुआ है, आप क्षमा करके ऐसी कृपा करें, जिससे इस शापका अन्त हो जाय।'

मुझे नीचे गिरते देखकर उनका इदय दवाई हो गया और वे बोले—'राजन्। वर्मराज युविहिर तुन्हें इस शायसे पुक करेंगे। जब तुन्हारे इस अईकार और वोर वापका फल झीज हो जापगा, उस समय तुन्हें फिर तुन्हारे पुज्योंका फल आप्न होगा।'

तब मुझे उनकी तपस्थाका महान् बल देखकर बड़ा आक्षर्य हुआ। महाराज ! लो, यह है तुष्हारा याई महत्वली भीमसेन। मैंने इसकी हिसा नहीं की। तुष्हारा कल्याण हो, अब मुझे विदा हो; मैं पुनः सर्गलोकको जाउँगा।

यह कहकर राजा नहुषने अजगरका शरीर त्याग दिया और दिव्य देह आरण कर पुनः स्वर्गये चले गये। धर्यात्या पुष्टिहर भी अपने भाई भीम और धौम्यमुनिको साथ से आक्रमपर सौट आये। वहाँ एकजित हुए ब्राह्मणोसे युधिहरने यह सारी कथा कह सुनामी।



## काम्यक वनमें पाण्डवोंके पास श्रीकृष्ण और मार्कण्डेय मुनिका आना

वैश्रमायनमी कहते हैं—जिन दिनों पाण्डक्तोग सरस्वतीके तटपर निवास करते थे, उसी समय वहां कार्तिककी पूर्णिमाका पर्व लगा। उस अवसरपर पाण्डकोने बढ़े-कड़े तप्रविद्योंके साथ सरस्वती-तीर्थपर पर्वके अनुसार पुरुष्कर्म किये और कृष्णपक्षका आरम्ब होते ही वे धीम्य पुनिके साथ सार्राध और आगे जलनेवाले सेवकोस्रित काण्यक बनको कर दिये। वहाँ प्रांचनेयर मुनियोने उनका अतिवि-सन्तार किया और वे ग्रंपदीके सहित वहाँ रहने लगे।

एक दिन एक ब्राह्मण, जो अर्जुनका प्रिय मित्र था, यह संदेश लेकर आया कि 'महाबाहु भगवान् श्रीकृष्ण यहाँ शीध ही प्रधारनेवाले हैं। पगवान्को यह मालूम हो कुका है कि आपलोग इस वनमें आ गये हैं। वे सदा हो आपलोगीसे गिलनेको उत्पुक्त रहते हैं और आपके कल्याणकी वार्त सोवा करते हैं। दूसरा शुभ संवाद यह है कि लाध्याय और तपस्थामें लगे रहनेवाले कल्यानाजीवी महान् तपस्थी महाल्या मार्केष्ट्रेयजी भी शीध ही आपलोगीसे मिलेगे।'

वह ब्राह्मण इस प्रकार बातें कर ही रहा था कि देवकीनन्दन भगवान श्रीकृष्ण सत्यभामाके साथ रवपर

वैदान्यायनजी कहते हैं—जिन दिनों पान्कपराचेन सरस्वतीके बैठकर वहाँ आ पहुँचे । उन्होंने रबसे नीचे उतरकर बढ़े हमेंसे



धर्मराव युधिष्ठिर और म्हाबली भीमके बरणोर्ने प्रणाय करके फिर धीम्यमुनिका पूजन किया। फिर नकुल और सहदेवने उन्हें प्रणाम किया। इसके बाद भगवान् अर्जुनको हृदयसे लगाकर मिले और ब्रीपदीको अपनी मीठी वातोसे सानवना दी। इसी प्रकार श्रीकृष्णकी रानी सत्वधामा भी ब्रोपदीसे गले लगकर मिली।

इस प्रकार विद्याचार समाप्त होनेपर सन्ती पाळवीने अपनी पत्नी प्रौपदी और पुरोहित धोध्यमुनिके साथ श्रीकृष्णका सकार किया और उने सक ओरसे घेरकर बैठ गये। तब भगवान् श्रीकृष्यने सुचिष्टिरारे कहा— 'पाण्डकोष्ठ ! धर्मका पालन राज्यको प्राप्तिमे भी बढ़कर बताया गया है, धर्मकी ही प्रार्थिक लिये चान्छ तपका डव्देश देते 🖁 । तुमने सस्यभाषण और सरल व्यवहारके द्वारा अपने धर्मका पालन करते हुए इक्लोक और पालोक दोनोंपर विजय प्राप्त कर सी है। तुम किसी कामनाके रिज्ये नहीं, निकामभावसे शुभकर्मीका आवरण करते हो। धनके लोकते भी कथर्पका त्याग नहीं करते । इसके ही प्रधावसे तुम धर्मराज कहलाते हो । तुममें दान, सत्य, तप, बद्धा, बुद्धि, क्षमा और बैर्च—सब कुछ है। राज्य, धन और धोगोंको पाकर भी तुमने इन सदगुणीसे सदा ही प्रेम रक्ता है। अतः इसमें कोई संदेह नहीं कि तुन्हारी सभी कामनाएँ पूर्व होगी।'

तरपक्षात् नगवान् द्रौपटीसे कोले—'चाक्रसेनि । तुम्हारे पुत्र बढ़े ही सुप्तील हैं, धनुषेंद्र सीक्तेयें उनका बढ़ा अनुराग है। में अपने मित्रोंके साथ रहकर सदा ही सत्पुक्तोंके आचारका पारन करते हैं। स्थिपणीयन्त्र प्रशुप्र जिस प्रकार अनिस्द और अभिमन्युको अव्यक्तिहाकी शिक्षा देता है, वैसे ही तुन्हारे प्रतिविन्य आदि पुत्रोको भी सिसलाता 🔐

इस प्रकार द्रौपरीको उसके पुत्रोंका कुशल-समाचार सुनाका श्रीकृष्णने पुनः धर्मराजसे करा-'राजन् । दहाई, कुकुर और अन्यक बंदाके वीर सदा आपकी आहाका पालन करेगे और आप वर्ने जहाँ बाहेंगे, वहीं वे खड़े खेंगे। आपकी प्रतिकाका समय पूरा होते हैं। दशहंबंशी केंद्रा आपके शतुओंकी सेनाका संहार कर डालेंगे। किर आप सदाके लिये होकरहित हो अपना राज्य प्राप्त कर हक्तिनापुरमें प्रवेश करेंगे।'

महात्मा पुधिष्ठिरने पुरुषोत्तम श्रीकृष्णके विचार अपने अनुकूरा जानकर उनकी प्रशंसा की और उनकी ओर एकटक दृष्टिसे देशते हुए हाथ जोड़कर कहा—'केशव ! इसमें तनिक भी सेदेह नहीं कि पाणुओंके केवल आप ही सहारे हैं, कुनीके पुत्र आपक्षी ही शरणमें हैं। इमें विकास है, सक्य । और सदा दुराबारमें ही लगे रहनेवाले दुर्योधर आदिको

आनेपर आप हमारे लिये, जो कुछ कह रहे हैं उससे भी बङ्कर कार्य करेंगे। इपलोगोंने अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार प्रायः बारा क्योंका समय निर्जन वनमें पूप-फिरकर व्यतीत कर दिया है। अब विधिपूर्वक अज्ञातवासकी अवधि पूरी करके ये पाच्छव आपकी ही सरण लेंगे।'

इस प्रकार श्रीकृष्ण और युविष्ठिर जब बात कर रहे थे, उसी समय हजारों वर्षोंकी आयुवाले तपोवृद्ध महात्मा यार्कव्येक्जीने वहाँ दर्शन दिया । मार्कव्येक्जी अजर-अवर हैं; वे रूप और ज्यारत आदि गुणोंसे युक्त हैं तथा हैं तो सबसे वृद्ध, किंतु देलनेने ऐसे जान पहते हैं मानो कोई प्रचीस क्केंका तसन हो । वहाँ प्रचारनेपर समस्त पाण्डव, भगवान् श्रीकृष्ण और क्लवासी ब्राह्मणीने मार्कप्रेय मुनिका पूजन करके उन्हें बैठनेके लिये आसन दिया। उनका आतिबा लोकार करके ये आसनगर विराजमान हुए। इसी समय देवर्षि नाग्दर्जी वहाँ आ पहुँचे। पाण्डवोने उनका धी वकायोग्य सत्कार किया। इसके बाद कथाका प्रसंग



क्यांस्का करनेके लिये धर्मराज युधिहरने मार्कण्डेयजीसे इस प्रकार प्रश्न किया—''मुने । आप सबसे प्राचीन हैं, देवता, देव, ऋषि, महात्या और राजर्वि—सबका चरित्र आपको बिदित है। इसीलिये मैं आपसे कुछ पूछना चाहता है। धर्मका पालन करनेपर भी जब मैं अपनेको सुलोसे बिश्चत पाता है सर्ववा ऐवर्षशाली होते देखता हूँ तो मेरे मनमे प्रायः यह प्रश्न उठा करता है कि पुरुष जिन शुभ अवदा अशुभकर्मोंका आकरण करता है उनका कल किस तरह मोगता है और इंबर कर्मोंका नियत्ता किस प्रकार होता है ? मनुष्यको सुख अथवा दुःख मिलनेमें क्या कारण है ?"

मार्क्न्डेयमी बोले—राजन् ! तुमने जो यह प्रश्न किया है, वह जिलकुल ठीक है। यहाँ जाननेयोग्य जो कुछ भी है, वह सब तुम्बं विदित है; केवल लोकमर्यादाकी रहाके लिये तुम मुझसे पुष्ठ रहे हो । अतः यनुष्य इस लोक अवका परलोकमें कैसे सुल-दु:लका उपधोग करता है—इस जिवयमें मैं जो कुछ बताठी, उसे ध्यान देका सुनो । सर्वप्रथम प्रजापति ब्रह्माजी स्त्यम हुए। उन्होंने जीवोंके किये निर्मल तथा विसुद्ध पारीर बनाये, साथ ही शुद्ध धर्मका ज्ञान करानेवाले उत्तप धर्मशास्त्रोको प्रकट किया। इस सम्चके सभी मनुष्य ज्लम प्रशोका पालन कानेवाले थे । उनका संवज्ञप कथी व्यर्थ नहीं जाता था। ये सदा ही सत्यभाषण किया करते थे। सब-के-सब मनुष्य ब्रह्मधूत, पुण्याच्या और दीर्पायु होते थे। सधी स्वकन्द्रतापूर्वक आकादामार्गमे उद्गवर देवताओंसे मिलने जाते और स्वच्छन्दबारी होनेके कारण जब इच्छा हुई पुनः लीट आते थे। वे अपनी इका होनेपर भी मरते और इकाके अनुसार ही जीवित रहते थें । उन्हें किसी प्रकारकों बाधा नहीं सताती थी और न बोई घम ही होता था। वे उप्शवसे रहित, पूर्णकाम, सभी बर्मोको प्रत्यक्ष करनेवाले, जितेन्द्रिय और राग-देवसे रहित होते थे । उनकी आयु हजार वर्षोंकी होती थी और वे हजार-हजार संतान उत्पन्न करनेकी क्षपता रखते वे ।

इसके पश्चाल् कालान्तरमें मनुष्योकी आकारा-गति बंद हो वराक्रमी और सन्यवार मधी। लोग पृष्यीपर ही विवारने लगे, उत्पर काम, कोचका अधिकार हो गया। वे छल-कपटसे वीधिका चलाने लगे और लोभ तथा मोहके वसीभूत हो गये। इसलिये इस सरीरपर उनका अधिकार न रहा। वे बारणार तख-तखकी योनियोमें जन्म-मरणका हेया मोगने लगे। उनकी कामनाएँ, उनके लेकामें जाओगे। अपने इस संकल्प और उनका काम—सभी निष्यत हो गये। स्मरणदाकि श्रीण हो गयी। सभी सक्यर संदेश करके एक-

दूसरेको ब्रेस देने लगे। इस प्रकार पापकर्मीमे प्रवृत्त हुए पापियोकी उनके कर्मानुसार आयु भी कम हो गयी। हे कुन्तीनन्दन ! इस संसारमें मृत्युके पश्चात् जीवकी गति उसके कर्मेंकि अनुसार ही होती है। यमराजके नियत किये हुए पुज्य-पापकमोके फलका उपभोग करनेवाला जीव प्राप्त हुए सुल-दुःलको दूर करनेमें समर्थ नहीं है। कोई प्राणी इस लोकमें सुल पाता है और परलोकमें दुःख। किसीको परलोकमें ही सुख मिलता है और इस लोकमें दु:स। किसीको दोनों ही लोकोंचे सुख मिलता है और किसीको दोनोहीमें दुःश उठाना पड़ता है। जिनके पास बहुत धन होता है, वे अपने शरीरको हर तरहसे सजाकर नित्य आनन्द प्योगते हैं। अपने देखके ही सुलमें आसक्त हुए उन मनुष्योकों केवल इसी लोकमें सुक्त मिलता है। परलोकमें तो उनके लिये सुलका नाम भी नहीं है। जो लोग इस लोकमें योगसाधना करते हैं, कठिन तपस्थामें लगे होते हैं और साध्यायमें तत्पर रहते हैं तथा इस प्रकार जितेन्द्रिय एवं अहिसापराचण होकर जो अपने शरीरको वुबंल कर देते हैं उनके लिये इस लोकमें मुल नहीं है, वे परलोकमें मुल उठाते हैं। जो पहले धर्मका आखरण करते हैं और धर्मपूर्वक ही धनका उपार्जन करके समयपर जीसे विवाह कर उसके साथ यह-वागादिमें उस बनका सनुपर्याग करते हैं, उनके लिये यह लोक और परायेक दोनों ही मुखके स्थान है। परंतु जो मूर्स मनुषा विद्या, तप और दानके लिये प्रयास न करके केवल विषय-सुराके ही लिये प्रयत्न करते हैं उनके लिये न तो इस रकेकमें सुल है, न परलोकमें । राजा युविद्विर ! तुम सब लोग बढ़े ही पराक्रमी और सन्यवादी हो । देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके लिने ही तुम सब भाइयोंका प्रादुर्घात हुआ है। तुम वपस्या, इम और सदाबारमें सदा ही तत्पर रहनेवाले और क्तुन्बीर हो । इस संसारमें बड़े-बड़े महत्त्वपूर्ण कार्य करके तुम देखता और अवियोको संतुष्ट करोगे और अनामें उत्तम लोकोमें वाओगे। अपने इस वर्तमान कड़को देखकर तुम मनमें किसी प्रकारकी शंका न करो। यह दुःस तो तुषारे

#### उत्तम ब्राह्मणोंका महत्त्व

वैश्वम्यायनजो कहते हैं—तदनक्तर पाण्डुपुत्रोंने महतमा मार्कण्डेयजीसे कहा—मुनिवर ! हम श्रेष्ठ ब्राह्मणोकी महिमा सुनना जाहते हैं, आप कृपया वर्णन कीजिये ।

मार्कप्रदेयजी बोले—हैहयर्वची क्षत्रियोंका परपुरक्षय नामक एक राजकुमार, जो बड़ा ही सुन्दर और अपने वंशकी मर्यादाको बढ़ानेवाला बा, एक दिन कनमें शिकार खेलनेके लिये गया। तृण और लताओंसे घरे हुए उस वनमें घूमते-धूमते उस राजकुमारकी दृष्टि एक मुनियर पड़ी, जो काला मृगवर्म ओढ़े बोड़ी ही दूरपर बैठे थे । कुमारने उन्हें काला मृग ही समझा और अपने तीरका निज्ञाना बना दिया। मुनिकी हत्या हो गयी—यह जानका राजकुम्यरको बढ़ा अनुताप हुआ, वह शोकसे मुर्खित हो गया। किर वह हैहयर्वशी क्षत्रियोंके पास गया और उनसे इस दुर्घटनाका समाकार कहा । यह सुनकर वे भी बहुत दुःश्री हुए और ये मुनि किसके पुत्र हैं, इसका पता लगाते हुए कश्यपनन्दन अरिष्टनेनिके आक्षमपर पहुँचे । वहाँ मुनिवर अरिष्ट्रनेमिको प्रणाम करके वे खड़े हो गये। मुनिने उनके आतिच्य-सतकारके किये मधुपर्क आदि सामग्री अर्पण की । यह देखकर वे बोले--'मुनिवर ! हम अपने दुषित कर्मके कारण आपसे सत्कार पानेचोन्य नहीं रहे । हमसे ब्रह्मणकी इत्या हो गयी है।"

नहार्षे अरिष्टनेमिने कहा—'आपलोगोसे बाह्यजकी हत्या कैसे हुई ? और यह मरा हुआ ब्राह्मण कहाँ है ?' उनके पृष्ठनेपर क्षत्रियोंने मुनिके वसका सारा समावार ठीक-ठीक कता दिया और उन्हें साथ लेकर उस स्वान्यर आये, जहाँ मुनिकी हत्या हुई थी। किंतु वहाँ उन्हें मरे हुए मुनिकी त्यास नहीं मिली।

तक मुनियर ऑस्ट्रिनेमिने उनसे कहा—'परपुरक्षय ! इधर देखो, यही वह ब्राह्मण है जिसे तुन्तकोगोंने मार डाला था। यह मेरा ही पुत्र है और तपोबलसे युक्त है।' उस मुनिकुपारको जीवित देख वे लोग वड़े आश्चर्यमें पड़े और कहने लगे, 'यह तो वड़े ही आश्चर्यकी बात है। यह मरा हुआ मुनि यहां कैसे आ गया ? इसे किस प्रकार जीवन मिला ? क्या यह तपस्याका ही वल है, जिसने इसे पुनः जीवित कर दिया ? विप्रवर ! हम यह सब सहस्य सुनना बाहते हैं।'



अवार्षिन उनसे कहा—राजाओ ! मृत्यु हमलोगोंपर अपना
प्रभाव नहीं हाल सकती । इसका क्या कारण है, यह भी हम
आपलोगोंको बताते हैं । हम सदा सत्य ही बोलते हैं और
सर्वदा अपने धर्मका पालन करते रहते हैं । इसलिये हमें
मृत्युका यय नहीं हैं । हम ब्राह्मणोंके कुशलकी, उनके
शुभकमोंकी ही चर्चा करते हैं; उनके दोषोंका बरतान नहीं
करते । हम अतिविधोंको अब और जलसे तुम करते हैं;
हमपर जिनके पालनका भार है, उन्हें पूर्ण घोजन देते हैं और
उनसे बचा हुआ अब सर्व घोजन करते हैं । हम सदा शम,
दम, क्षमा, तार्थसेवन और दानमें तत्यर रहनेवाले हैं; पवित्र
देशमें निवास करते हैं । इन सब कारणोंसे भी हमें मृत्युका
भय नहीं है । ये सब बाते मैंने संक्षेपमें ही सुनायी है । अब
आप बाये, ब्रह्महत्याके पापसे इस समय आपलोगोंको कोई
भय नहीं रहा ।

यह सुनका उन हैहववंशी क्षत्रियोंने 'एवमलु' कहकर युनिकर अरिष्टनेमिका सम्मान एवं पूजन किया और प्रसन्न होकर अपने देशको चले गये।

#### तार्क्य-सरस्वती-संवाद

मार्कण्डेयजी कहते हैं—पाण्डुनन्दन ! एक समय युनियर ताक्ष्मी सरस्वती देवीसे कुछ प्रश्न किया था। उसके उत्तरमें सरस्वतीने जो कुछ कहा, वह मैं तुन्हें सुनाता हैं। व्यान देकर सुनो।

ताक्ष्में पूछा—भड़े ! इस संसारमें मनुष्यका कल्याण करनेवाली वस्तु क्या है ? किस प्रकार आचरण करनेसे मनुष्य अपने धर्मसे श्रष्ट नहीं होता ? देखि ! तुम मुझसे इसका वर्णन करों, मैं तुष्हारी आज्ञाका पालन कसेना । मुझे दुइ विकास है, तुमसे उपदेश प्रहण करके मैं अपने धर्मसे पिर नहीं सकता ।

सरस्तिनं कहा—जो प्रमाद छोड़का पवित्रभावसे नित्य स्वाध्याय—प्रणव-मनका जप करता रहता है और अधि आदि मार्गोसे प्राप्त होनेपोग्प सगुण ब्रह्मको जान लेता है. वर्षा देवलोकसे करर ब्रह्मलोकमें जाता है और देवताओं के साथ स्नाका प्रेमसम्बन्ध (मित्रभाव) हो जाता है। यन करनेवालोकों भी जनम लोकोकी प्राप्त होती है। वन्त-दन्द करनेवाला चन्नलोकमें जाता है। सुवर्ण देनेवाला देवता होता है। को अच्छे रंगकी हो, सुगमताने दूध कुछ्या लेती हो, अच्छे वहन्दे देनेवाली हो और बन्धन तोड़कर भाग जानेवाली न हो—ऐसी गीका जो लोग दान करते हैं, वे गीके छरीरमें जितने रोए हो, उतने वर्षोतक परलोकमे पुण्यकलोका उपभोग करते हैं। जो कपिका गोको वक्त ओवाकर उसके



पास कॉसीकी दोहनी रखकर उसे द्रव्य, वस आदि एवं दक्षिणाके साथ दान करता है उस दाताके पास यह गी कामधेनुके सपरें ड्यांबित होकर उसकी सारी कामनाएँ पूर्ण करतो है। गोदान करनेवाला मनुष्य अपने पुत्र, पीत्र आदि सात पोड़ियोंका नरकसे उद्धार करता है। काम, क्रोध आदि दानवोके चंगुलमें फैसकर धोर अज्ञानान्यकारसे परिपूर्ण नाकचे निरते हुए प्राणीको यह गोदान उसी भाँति बखा लेता है, जैसे हवाके इशारेसे चलती हुई नाव समुद्रमें डूबते हुए पनुष्यको । ब्राह्म जिनहरूकी विधिसे कन्यादान करनेवाला, ब्राह्मणको पृथ्वी दान देनेवाला और शास्त्रीय विविक अनुसार अन्य वस्तुओंका दान करनेवाला मनुष्य इन्त्रलोकमें जाता है। जो सदाचारी रहकर निवयपूर्वक सात वर्षोतक प्रज्वस्तित अधिमें हक्त करका है, वह अपने पुष्यकर्मीसे अपनी सात क्रपरको और सात नीचेको पीढ़ियोका उद्धार कर देता है। कर्क्स पूज-देवि ! अग्रिहोत्रके प्राचीन निषम क्या है ? सरकाने क्टा—अपवित्र अवस्थामें और हाथ-पैर धोये किया इवय नहीं करना चाहिये। जो सेट्का पाठ और अर्थ नहीं जानता, अर्थ जाननेपर भी जिसे उसका अनुभव नहीं है, वह अधिहोतका अधिकारी नहीं है। देवता यह जाननेकी इच्छा रसते हैं कि मनुष्य किस भावसे हवन कर रहा है। वे प्रकारता जारते हैं, इसीलिये अद्यादीन पुरुषके दिये हुए हाविष्यको स्थाकार नहीं करते। वेद न जाननेवाले असोतिय पुल्तको देवताओंके किये हविष्य प्रदान करनेके कार्यमें नियुक्त न करे; क्योंकि वैसा मनुष्य जो हवन करता है, वह वपर्व हो जाता है। अबोडिय पुरुषको घेटमें अपूर्व (अपरिचित्र) कहा गया है। जैसे पनुष्य अपरिचित पुरुषका दिया अन्न घोजन नहीं करता, वैसे ही अम्रोजियका दिया हुआ हाजाय देवता नहीं प्रहण करते; अतः उसे अधिहोत्र नहीं करना बाह्रिये । जो धन आदिके अधिमानसे रहित होकर सत्पन्नतका पालन करते हुए प्रतिदिन अद्धापूर्वक हवन करते हैं और इजनारे होव अञ्चका फोजन करते हैं, वे पवित्र सुगन्धसे भरे हुए गैओंके त्येकमें जाते हैं और वहाँ परम सत्व परमात्माका

कश्मी पूळा सुन्हरि । मेरे विचारसे तो तुम परमाठातकपर्ये प्रवेश करनेवाली क्षेत्रज्ञभूता प्रज्ञा (ब्रह्मविद्या) और कर्मफलको प्रकाशित करनेवाली उत्कृष्ट बुद्धि हो; किंतु वास्तवमे तुम क्या हो, यह मैं पूछ रहा हूँ। सरस्तर्ती बोर्ल-मैं परापर विद्याक्या सरस्तरी हूँ। तुम्हारा

संशय दूर करनेके लिये ही यहाँ प्रकट हुई है। आसरिक श्रद्धा

दर्शन करते हैं।

और भाषमें मेरी स्थिति है; वहाँ ब्रद्धा और भाव हो, वहीं में प्रकट होती हूँ। तुम निकट हो, इसलिये मैंने तुमसे इन तास्त्रिक विषयोका यद्यावत् वर्णन किया है।

ताक्ष्मी पूछा-देवि ! विसे परम कल्यागत्वरूप मानते हुए मुनिवन इन्द्रियोंका निम्नह आदि करते हैं तथा जिस परम मोक्षसम्पर्मे भीर पुरुष प्रवेश करते हैं, उस शोकरहित परम मोक्षपदका वर्णन कीविये। क्वोंकि विस परम मोलपदको सांस्थयोगी और कर्मयोगी जानते हैं, उस सनातन मोक्षतत्त्वको में नहीं जानता।

सरवर्ती बोली-साध्यायकप घोगमें लगे हुए तबा तपको ही धन माननेबाले योगी तत, पुण्य और वोगके साधनीने जिस परमपदको प्राप्त कर शोकरहित हो मुक्त हो जाते हैं वहीं परात्पर सनातन ब्रह्म है, बेदबेता उसी परमपदको प्राप्त होते हैं। उस परमब्रह्ममें ब्रह्माञ्चलपी एक विशाल बेतका कुछ है. वह भोगस्थानकारी अनन्त शासाओंसे युक्त तथा शब्दादि विजयकारी पवित्र सुगन्धमे सम्पन्न है। उस ब्रह्माण्डसपी वृक्षका मूल अधिया है। अधिवास्त्रयी मूलसे भोगवासनामयी निरक्तर बहुनेवाली अनक नदियाँ उत्पन्न होती है। वे नदियाँ कपरसे तो रमणीय, पवित्र सुगन्धवाली प्रतीत होती हैं तथा मधुके समान मधुर एवं जलके समान तृप्ति करनेवाले विक्योंको बहाया करती है; परंतु वास्तवमें ये सब मुने हुए बीके समान फल देनेमें असमर्थ, पूओंके समान अनेक डिडोवाली, हिंसा करनेसे पिल सकनेवाली अर्थात् पांसके सपान अपुरित्र, सूले शाकके समान सारशून्य और खीरके प्रयान रुखिकर लगनेवाली होनेपर भी कीवड्के समान चित्रमें प्रातिनता उत्पन्न करनेवाली हैं। बालुके कणोंके समान पास्पर जिलग एवं ब्रह्माण्डरूपी बेतके वृक्षकी शासाओंमें बहनेवाली हैं। मुदे ! इन्द्र, अग्नि और पवन आदि देवता मकर्गवोंके साथ जिस ब्रह्मको प्राप्त करनेके रिप्ते यहाँद्वारा जिसका पूजन करते हैं, वह मेरा परमपद है।

#### वैवस्वत मनुका चरित्र-–महामत्स्यका उपाख्यान

वैशम्यायनवी काते हैं—इसके बाद पाण्डुनन्दन पुचिहिस्ने मार्क्कवंपजीसे कहा, 'अब आप हमें वेवस्तर मनुके चरित्र सुनाइये।'

मार्कजंगनी वोले-राजन् ! विवसान् (सूर्य) के एक प्रतापी पुत्र था, जो प्रजापतिके समान कान्तिमान् और महान् ऋषि वा। उसने बद्दिकात्रममें जाकर एक पैरपर लड़े हो दोनों साहि क्रमर उठाकर दस हजार वर्षतक बढ़ा चारी तप किया। एक दिनकी बात है, यनु क्रोरिणी नदीके तटपर तपस्या कर रहे थे। वहाँ उनके पास एक मत्त्य आकर मोला, 'महात्मन् । मैं एक छोटी-सी महत्ती हैं; मुझे यहाँ अपनेसे बड़ी महालियोंसे सदा भय बना रहता है, आप कृपा करके मेरी रक्षा करें।"

वैवालत मनुको उस भत्तवकी बात सुनकर बड़ी दवा आवी। उन्होंने उसे अपने हाक्ष्पर उठा किया और पानीसे बाहर लाकर एक पटकेमें रस दिया। मनुका उस मलवमें पुत्रभाव हो गया वा, उनकी अधिक देख-भारतके कारण वह उस मटकेमें बढ़ने और पुष्ट होने लगा । बुख ही समयमें वह बदकर बहुत बड़ा हो गया। अतः मटकेमें उसका रहना कटिन हो गया।



अब आप मुझे इससे अच्छा कोई दूसरा स्थान दौजिये।' तब एक दिन उस मत्स्वने मनुको देखकर कहा, 'भगवन् ! मनुने उसे मटकेमेसे निकालकर एक बहुत बड़ी बावसीमे

डाल दिया। वह बाबली वो योजन लम्बी और एक योजन सौड़ी थी। वहाँ भी वह मलय अनेको क्वॉलक बढ़ता रहा और इतना बढ़ गया कि अब उसका विश्वास शरीर उसमें भी नहीं औट सका। एक दिन उसने किए मनुसे कड़ा— 'सगवन् ! अब तो आप मुझे समुद्रकी रानी गङ्गाजीके जलमें डाल दें, वहाँ में आरामसे रह सकुँगा; अबवा आप नहाँ ठीक समझें, वहीं मुझे पहुँचा दें।'

मत्तपके ऐसा कहनेपर भनुने उसे गङ्काजीके जलमें ले जाकर छोड़ दिया। कुछ कारज़क वहाँ खनेके पश्चात् व्य और भी बढ़ गया। फिर उसने मनुको देशका कड़ा, 'भगवन् । अत्र तो बहुत बड़ा हो जानेके कारण में गङ्गाजीने भी हिल-हुल नहीं सकता। आप मुझपर कृमा करके अब समुद्रमें ले खलिये । तब मनुने उसे मङ्गानीके जलसे निकाला और ले जाकर समुद्रके जलमें बाल दिया । समुद्रमें बालनेपर उस महामतस्थने मनुसे हैंसका कहा, 'तुमने मेरी हा ठरहते रक्षा की है। अब इस अवसरपर जो कार्य उपस्थित है. उसे में बताता है; सुनो । धोड़े ही समयमें इस कराचर जगत्का प्रलय होनेवाला है। समस्त जिन्नके दूव जानेका समय आ गया है; अत: एक सुदृष्ट नाव तैयार कराओ, उसमें बटी हुई पञ्चात रासी बाँच दो और सप्तर्वियोक्तो साथ लेकर उसपर बैठ जाओ। सब प्रकारके अन्न और ओषधियोंके बीजोका अलग-अलग संपद्ध करके उन्हें सुरक्षित रूपसे नावपर रख लो और नावपर बैठे-बैठे ही मेरी प्रतीक्षा करो । समयपन मैं सींगवाले महामत्स्यके ऋषमें आऊँगा, इससे तुम मुझे पहचान लेना। अब मैं जा रहा है।'

उस मत्यके कथनानुसार मनु सब प्रकारके बीज लेकर नावमें बैठ गये और उतारु तरहोंसे तहराते हुए समुद्रमें तैरने लगे। उन्होंने उस महामस्यका स्माण किया। उनको चिक्तित जानकर वह शृह्वधारी मत्य नौकाके पास आ गया। मनुने उस रस्तीका फंदा उसके सींगमें डाल दिया। उससे बैधकर वह मत्या उस नावको बड़े वेगसे समुद्रमें खींबने लगा और नावपर बैठे हुए सोगोंको जलके उपर ही तैराता रहा। उस समय समुद्रमें कैंबी-जैबी स्कृते उठ रही थीं, पानीके वेगसे उसकी गर्जना हो रही थीं, प्रलयकालीन वायुके इंगेकोसे वह नाव हगमगा रही थीं। उस समय न भूमिका पता बलता था न दिशाओंका। हालोक और आकाश—सब जलमय हो रहा था। केंबल मनु, समर्थि और वह मत्य—ये ही दिखायी पहते थें। इस प्रकार वह महामत्य बहुत वर्षोतक महासागरमें



का नाक्को सावधानीसे सब ओर खींबता रहा।

इसके बाद वह उस नावको सीवकर हिमालयकी सबसे डेजी बोटीयर से गया और उसपर बैठे हुए ऋषियोंसे हैंसकर बोला, 'हिमालयके इस शिक्तरमें नावको बाँध दो, देरी न करो।' यह सुनकर उन ऋषियोंने शाँध ही उस नावको शिक्तरमें बाँध दिया। आज भी हिमालयका वह शिक्तर 'नौकाबन्धन' नामसे विख्यात है। इसके बाद पहामतयने पुन: उनके हितकी बात कही—'में भगवान प्रजापति है, मुझसे यर दूसरी कोई वस्तु नहीं उपलब्ध होती। मैंने ही मत्स्यक्रय धारण कर तुमलोगोंको इस संकटसे बवाया है। अब मनुको बाहिये कि देवता, असुर और मनुष्य आदि समस्त प्रजाकी, सब लोकोंकी और सम्पूर्ण बरावसकी सृष्टि करें। इन्हें जगहकी सृष्टि करनेकी प्रतिभा तपस्थासे प्राप्त होगी। और मेरी कुमासे प्रजाकी सृष्टि करते समय इन्हें मोह नहीं होगा।'

वह कहकर वह महामत्त्र अत्तर्धान हो गया। इसके बाद जब मनुको सृष्टि करनेकी इच्छा हुई तो उन्होंने बहुत वड़ी तपस्त्रा करके शक्ति प्राप्त की, उसके बाद सृष्टि आरम्भ की। फिर तो वे पहले कल्पके समान ही प्रवा उत्पन्न करने लगे। वृधिहिर ! इस प्रकार तुमको वह यस्यका प्राचीन उपारमान सुनाया है।

## श्रीकृष्णकी पहिमा और सहस्रयुगके अन्तमें होनेवाले प्रलयका वर्णन

वैशम्पयनती काते हैं—मत्त्रवेपात्त्वान सुननेके पद्मात् युधिष्ठिरने पुनः मुनिबर मार्कण्डंपजीसे कहा, 'महापुने ! आपने हजार-हजार युगोंके अन्तरसे होनेवाले अनेकों महाप्ररूप देले हैं। इस संसारमें आपके समान कड़ी आयुवाला दूसरा कोई दिखायी भी नहीं देता। आप पराजान् नारायणके पार्वदोंमें विख्यात है, पालोकने आपकी महिमाका सर्वत्र गान होता है। आपने ब्रह्मकी उनलब्धिके स्थानभूत इदयकमलको कणिकाका योगकी कलासे ख्यादन का वैरान्य और अव्याससे प्राप्त छ दिव्वदृष्टिहरा विश्वरचिता भगवान्का अनेको बार साहात्कार किया है। इसीलिये सबको मारनेवाली मृत्यु और सबके शरीरको श्रील तवा पूर्वल बनानेवाली वृद्धावस्त्रा आपका सर्वा नहीं करती। महाप्रलयके समय जब सूर्य, आहे, बायु, बन्द्रमा, अन्तरिज्ञ, पृथ्वी आदिमेसे कोई भी छेच नहीं रहता, सारे त्येक जलपत्र हो जाते हैं, स्वावर, जंगप, देवता, असुर, सर्व आदि जातियाँ नष्ट हो जाती है, उस समय पद्मपत्रपर सोनेवाले सर्वभूतेवार ब्रह्माजीके पास राजर केवल आप ही उपासना करते हैं। विक्रवर । यह सारा पूर्वकालीन इतिहास आपका प्रत्यक्ष देखा हुआ है, अनेको बार अनुसव किया हुआ है। सन्पूर्ण खेळीचे कोई ऐसी कल नहीं है, जो आपको जात न हो। अतः मैं आपसे सारी मृष्टिके कारणसे सम्बन्ध रक्तनेवाली कथा सनना जाइता है।'

गार्कण्डेगजी कोले—राजन् । मैं स्वयान् मगावान् ब्रह्माको समस्कार करके तुन्ते यह कथा सुनाता है। ये जो इयलोगोंके पास बैठे हुए पीताम्बरधारी जनाईन (श्रीकृत्या) है, ये ही इस संसारकी सृष्टि और संदार करनेवाले हैं। ये ही भगवान् समस्त भूतोंके अन्तर्यामी और उनके रचयिता है। ये परम पवित्र, अविन्य एवं आक्षर्यमय तत्व है। ये सम्बर्क कर्ता है, इनका कोई कर्ता नहीं है। पुल्वार्यकी प्राह्मिस भी ये ही कारण हैं। ये अन्तर्यामीक्ष्यसे सबको जानते हैं, इन्ते केंद्र भी नहीं जानते। सम्पूर्ण जगल्का अल्प्य हो जानेके पक्षात् इन आदिभूत परमेश्वरसे ही यह सम्पूर्ण आक्ष्यमय जगन् इन्द्रजालके समान पुनः उपन्न हो जाता है।

चार हजार दिव्य वर्षोंका एक सत्वपुग बताया गया है, जाने ही (चार) सौ वर्ष उसकी सन्व्या और सन्व्यादाके होते हैं। इस प्रकार कुल अड़तालीस सौ दिव्य वर्ष सत्वपुगके हैं। तीन हजार दिव्य वर्षोंका जेतापुग होता है, तथा तीन-तीन सौ दिव्य वर्ष उसकी सन्व्या और सन्व्यादाके होते हैं। इस प्रकार यह यग छत्तीस सौ दिव्य वर्षोंका होता है। हुपरका मान से

हजार दिव्य वर्ष है तथा उतने हों (दो) सी दिव्य वर्ष उसकी सख्या और सक्यांशके हैं, अत: सब मिलकर चौबीस सी दिव्य वर्ष हायरके हैं। कलियुगका मान है एक हजार दिव्य वर्ष । उसकी सख्या और सम्यांशके मान भी सी-सी दिव्य वर्ष है। इस प्रकार कलियुग बारह सी दिव्य वर्षोंका होता है। कलियुगके झीचा हो जानेपर पुन: सत्यपुगका आरम्भ होता है। इस प्रकार बारह हजार दिव्य वर्षोंकी एक चतुर्पुंगी होती है। एक हजार बनुर्पुंग बीतनेपर तहांका एक दिन होता है। यह सारा बगत् हहांके दिनचर रहता है, दिन समाम होते ही नह हो जाता है। इसीको इस विश्वका प्ररूप कहते हैं।

सहस्वपुराको समाप्तिमे जब खेडा-सा हो समय शेव रह बाता है. उस समय कांलयुगके अन्तिम धागमे प्राय: सभी मनुष्य मिध्याबादी हो जाते हैं। ब्राह्मण शुद्धोंके कर्में करते हैं, एक कैंद्रयोकी घाँति धन संग्रह करने लगते हैं अवता श्राह्मणोंके कर्मोंसे जीविका चलाने लगते हैं। ब्राह्मण यह, स्वाध्याय, दम्ब और मुगवमं आदिका त्याग कर देते हैं, धाइयाधक्यका विकार खेड़ सभी पुष्ठ भक्षण करते हैं तथा जबसे दूर धागते हैं और शुद्ध गायतीक जयको अपनाते हैं।

इस प्रकार जब लोगोंक विकार और व्यवहार विपरित हो जाते हैं तो प्रलयका पूर्वकाय आरम्ब हो जाता है। पृथ्वीपर फोक्कोका राज्य हो जाता है। महान् पापी और असल्यवादी आका, सक, पुलिन्ट, यवन तबा आधीर व्यवस्थित लोग राजा होते हैं। क्राह्मण, श्लीय और वैश्य—सभी अपने-अपने बर्म त्यागकर दूसरे बंगोंकि कर्म करने लगते हैं। सबकी आयु, बल, वीर्थ और पराक्रम पट जाते हैं। मनुष्य नाटे करके होने लगते हैं; उनकी बातबीतमें सत्यका औरा बहुत कम होता है। उस सम्यक्ती क्रियों भी नाटे कदवाली और बहुत बचे पट करनेवाली होती हैं। उनमें सील और सदाबार नहीं यह जाता। गॉंड-गॉंवमें अन्न विकने लगता है, ब्राह्मण केंद्र बेचते हैं, क्रियों केंद्रवायृत्ति करने लगती हैं। गीएँ बहुत कम दूध देती हैं। यूकोमें फुल-फल बहुत कम स्माते हैं। उनमर अच्छे प्रक्रियोंके बदले अधिकतर कीए ही बसेरा लेते हैं।

ब्राह्मणालोग लोभवदा पातको राजाओसे भी दक्षिणा लेते हैं, झूटे धर्मका डोंग रखते हैं, भिक्षा माँगनेके बहाने दसों दिकाओंसे घूम-यूमकर खोरी करते हैं। गृहस्य भी अपने क्यर टैक्सका भार बढ़ जानेसे इघर-उधर खोरी करते फिरते हैं। ब्राह्मण मुनियोंका क्ये बनाकर बैहमवृत्तिसे जीविका चलाते हैं तथा मंदिरा पीते और गुरुमकीके साथ व्यक्तिवार करते हैं। जिनसे शरीरमें मांस और रक्त बड़े, उन त्यैक्कि कार्योंकों ही करते हैं—दुर्मल होनेके भयसे अत और तपस्वाका नाम नहीं लेते। उस समय न तो समयपर वर्षा होती है और न बोचे हुए बीज ही टीक तरहसे जमते हैं। लोक बनावटी तौल-नापसे व्यापार करते हैं तथा व्यापारी बड़े कपटी होते हैं। शब्द ! कोई पुरुष विश्वास कर प्ररोहस्की रीतिसे उनके वहाँ धन रखते हैं तो से पापी निर्लज उसकी धरोहस्को हड़प वानेका प्रयत्न करते हैं और उससे कह देते हैं कि 'हमारे यहाँ तुनारा कुछ भी नहीं है।'

कियाँ पतिको धोका देकर बौकरोंके साथ व्यक्तिक करती हैं। बीर पुरुषोको कियाँ भी अपने लामोकर परित्यान करके दूसरोका आअप लेती हैं। इस प्रकार कर सहल युन पूरे होनेको आते हैं तो बहुत वर्षोठक पृष्टि बंद हो कार्ता है, इससे धोड़ी शक्तिवाले प्राणी भूक्सो व्यक्तल होकर मर जाते हैं। इसके बाद सार सूमोंका बहुत प्रवच्य तेज बढ़ता है; वे सातों सूर्व नदी और समुद्र आदिमें जो पानी होता है, उसे भी सोल लेते हैं। इस समय जो भी तृण, बाह अध्या सूके मीले पदार्थ होते हैं, वे सभी भन्नीभूत दिकायी देने लगते हैं। इसके बाद संवर्तक नामकी प्रलयकालीन अपि वायुके साथ सम्पूर्ण स्रोकमें फैल जाती है। पृथ्वीका मेदन कर यह आँत्र रसावलतकमें पहुँच जाती है। इससे देवता, दानव और यहाँकों महान् भय पैदा हो जाता है। वह नागलोकको जलाकर इस पृथ्वीके नीचे जो कुछ भी है, उस सबको शणभरमें नष्ट कर देती है। इसके बाद अशुभकारी वायु और बहु अप्रि देवता, असुर, गन्धर्व, यक्ष, सर्प, राइस ऑदिसे युक्त समस्त्र विश्वकों ही जलाकर घस्स कर हस्तते हैं।

किर आकाशमें मेघोंकी घनधोर घटा घिर आती है, किसलों कोंघने लगती है और धर्मकर लर्जना होती है। उस समय इतनी वर्षा होती है कि यह भयानक अपि शाना हो जाती है। ये मेघ बारह वर्षतक वर्षा करते रहते हैं। इससे समुद्र पर्याद्य छोड़ देते हैं, पर्यंत फट जाते हैं और पृथ्वी जलमें हुए बाली है। तत्पहाल पर्यनके वेगसे आपसमें ही टकराकर में मेघ भी नष्ट हो जाते हैं। इसके बाद प्रह्माजी उस प्रचण्ड पड़क्को पीकर का एकार्णकके जलमें शयन करते हैं। उस समय देवता, असूर, यहा, राह्मस तथा अन्य चरावर जीवोंका तो नाश हो जाता है। केवल में ही उस एकार्णवमें उद्धती हुई लहरोंके ब्रांचेड़े जाता हुआ इबर-उधर भटकता विजता है।

## मार्कण्डेयद्वारा बालमुकुन्दका दर्शन और उनकी महिमाका वर्णन

*गर्भागोपनी कहते हैं—राजा युधिष्ठिर* । एक समयकी बात है, जब मैं एकार्णक्के जलमें सावधानतापूर्वक कार्रे देशक तैरता-तैरता बहुत दूर जाकर बक गया तो विज्ञाम हेने-लायक कोई भी सहारा न रहा। तब किसी समय उस अनन जलराधिमें मैंने एक बड़ा सुन्दर और विद्याल वटका युक्ष देखा। उसकी चौडी शासापर एक नयनाभिराम इवायसुन्दर बालक बैठा वा । उसका युक्त कम्लके समान कोमल और चन्द्रमाके समान नेत्रीको आनन्द देनेवाला वा तथा उसकी आँसे शिले हुए कमलके समान विज्ञाल थी। राजन् । उसे देसकर मुझे बड़ा आक्षर्य हुआ। सोचने लगा-सारा संसार तो नष्ट हो गया, किन यह बालक यहाँ कैसे सो रहा है। मैं मूत, प्रविच्य और वर्तमान-तीनों कालोंका जाता है; तो भी अपने ठपोबलसे चलीचीति ध्यान लगानेपर भी उस बालकको न जान सका । तब वह बालक, जिसकी अतसी-पृथके समान इवामसुन्दर कान्ति वी और जिसके वक्ष:स्थलपर श्रीवता शोमा पा रहा वा, मेरे कानोमें अपृत उद्देशता हुआ-सा बोला, 'मार्कफोय ! मैं जानता हूँ तुम बहुत थक गये हो और विज्ञाम लेनेकी इच्छा करते हो । अतः



हे मुने ! तुमपर कृपा करके में यह निवास दे रहा हूँ।' उस बालकके ऐसा कहनेपर मुझे अपने दोयें जीवन और मनुष्यक्षरीरपर बड़ा खंद हुआ। इतनेहीमें बालकने अपना मुँह फैलावा और दैवयोगसे मैं परवशकी भाँति उसमें प्रवेश कर गया, सहसा उसके उद्दर्भे जा पड़ा । वहाँ मुझे समस्त राष्ट्री और नगरोंसे भरी हुई यह पृथ्वी दिखायी दी। मैंने उसमें गङ्गा, यमुना, ऋन्द्रधागा, ससकती, सिन्धु, नर्मदा और कावेरी आदि नदियोंको भी देखा तबा एवं और जलजनुओसे घरा हुआ समुद्र, सूर्व और चन्द्रमासे झोभायमान आकाश तथा पृथ्णीपर अनेको वन-उपवन भी देखे। वहाँ मैंने वर्णात्रम-धर्मका यथावत् पालन होते देखा । ब्राह्मणलोग अनेको प्रशेद्वारा यजन कर रहे थे, शक्षिय राजा सब वर्णाकी प्रजाका अनुरङ्गन करते—सबको सुली और प्रसन्न रखते थे, वैङ्यलोग न्यायपूर्वक खेतीका काम और व्यापार कर रहे थे और खूड तीनों द्विजातियोको सेवामें संक्षप्र थे । ठदनकर उस महाकाके **उदरमें प्रमण करता हुआ जब आ**गे बढ़ा तो हिमबान, हेमकुट, निषध, श्रेतगिरि, गन्धमादन, मन्दराबल, नीलगिरि, मेरु, विक्याचल, मलप, पारियात्र आदि जितने भी पर्वत 🖁, सब मुझे दिखायी पड़े। वहाँ इधर-उधर विचरते-विचरते मैंने

इन्प्रदि देवता, रह, आदित्य, वसु, अश्विनीकुमार, गन्धर्य,

यक्ष, ऋषि तथा केय और दानबोके समुहोको भी देखा। कहाँतक कहूँ, इस पृथ्वीयर जो कुछ भी बराबर जगह मेरे

देलनेमें आया था, सब उस बालकके उदरमें मुझे दील पड़ा ह

में प्रतिदिन फलाहार करता और पूपता खता। इस प्रकार सी

वर्षतक विकास रहा, किंतु कभी उसके शरीरका अना न

पिला। अन्तमें मैंने मन-बाणीसे उस वरदायक दिव्य

बालककी ही दारण ली। बस, स्वसा उसने अपना मुख

खोला और मैं वायुके समान वेगसे अकत्मात् उसके युक्सी

बाहर आ गया। देखा तो वह अपित तेजनी बाल्क पहलेहीकी पॉति सारे विश्वको अपने उद्दर्भे रहाकर उसी

वटवृक्षकी शासापर विराजमान है। मुझे देखकर उस

पहाकान्तिवाले पीताम्बरबारी बालकने प्रसन्न होकर कुछ

मुसकराते हुए कहा, 'मार्कप्रवेच । ये पूछता 🜓 तुपने मेरे इस

इसिरमें अब विकास तो कर लिया है न ? तुम बके-से जान

पहते हो।'

उस अतुलित तेजस्वी बालकके असीम प्रभावको देखकर
मैंने उसके लाल-लाल तलुओं और कोमल अनुक्तियोंसे
सुत्रोधित दोनों सुन्दर करणोंको मसकसे बुआकर प्रणाम
किया। फिर विनयसे हाथ जोड़े प्रथलपूर्वक उसके पास
जाकर उस सर्वभूतान्तरात्मा कमलनयन भगवान्के दर्शन

किये और उनसे कहने लगा, 'भगवन् ! मैंने आपके शरीरके भीतर प्रवेश करके वहाँ समशा वरावर जगत् देखा है। प्रभो ! बताइये तो, आप इस विराट् विश्वको इस प्रकार उद्दर्भे बारण कर यहाँ बालक-वेपमें क्यों विराजमान हैं? सारा संसार आपके उद्दर्भे किसलिये स्थित हैं ? कवतक आप इस समयें यहाँ खोंगे ?'

इस प्रकार मेरी प्रार्थना सुनकर ये वलाओं में केंद्र देवदेव प्रामेश मुझे जन्मन देते हुए बोले—विप्रवर ! देवता भी मेरे सक्तपको ठीक-ठीक नहीं जानते; तुन्हारे प्रेमसे में किस प्रकार इस जगत्को रचना करता है, वह जताता है। तुम वित्तपक हो, तुमने महान् ब्रह्मचर्थका पालन किया है; इसके सिवा, तुम मेरी छरणमें भी आये हो। इसीसे तुन्हें मेरे इस स्वस्त्रवता दर्शन हुआ है। पूर्वकालमें मैंने ही जलका 'नारा' ताम रक्ता वा; वह 'नारा' मेरा अथन (वासन्वान) है, इसलिये में नारायण नामसे विश्वपति है। में सबकी उत्पश्चिका कारण, सनातन और अधिनाशी है। सम्पूर्ण मूरोकी सृष्टि और संहर करनेवाला में ही हैं। तथा बहात, विच्यात और यह भी में ही है।

अबि मेरा मुख है, पृथ्वी करण है, कन्नमा और सूर्य नेत्र हैं, सुलोक मेरा मस्त्रक हैं, आकाश और दिशायें मेरे कान हैं। यह जल मेरे प्रारंतिक प्राणिमें प्रकट हुआ है। वापु मेरे मनमें विका है। पृथ्वकालमें पृथ्वी जब जलमें हुक गयी थी, तो मैंने ही बायहरूप धारण करके इसे जलमें बाहर निकाला था। बाह्यण मेरा मुख, कृतिय दोनों भुजायें, बैदम ऊरु और बृद्ध खरण है। अन्वेद, पतुर्वेद, सामग्रेद और अवववेद—में मुक्तमें ही प्रकट होते और मुक्तमें ही स्त्रीन हो जाते हैं। शास्त्रिकी इच्छासे मन और इन्द्रियोगर संपम करनेवाले जिल्लामु यति और श्रेष्ठ ब्राह्मण सदा मेरा ही ध्यान एवं उपासना करते हैं। आकाशक तारे मेरे रोमकृप हैं। समुद्र और जारों दिवाएं मेरे क्ला, ज्ञच्या और निवास-मन्दिर है।

मार्ककोप । जिन समेंकि आवरणसे मनुष्यको सल्वाणको प्राप्ति होती है, वे हैं—सत्य, दान, तप और अहिसा। द्विजण सम्यक् प्रकारसे वेदोंका खाध्याम और अनेको प्रकारके यह करके शास्त्रित एवं क्रोमशून्य होकर मुझे हो प्राप्त करते हैं। पापी, लोभी, कृपण, अनार्य और अध्वतेन्द्रिय पुरुषोको मैं कभी नहीं मिल सकता। जब-जब धर्मको हानि और अधर्मका उत्यान होता है, तब-तब मैं अध्वतार धारण करता हूं। हिसामें प्रेम रखनेवाले दैत्व और दालण एकस जब इस संसारमें उत्पन्न होकर अत्यावार करते

हैं और देवता भी उनका वध नहीं कर पाते, उस समय में पुण्यवानोके घरमें अवतार लेकर सब अत्याचारियोंका संहार करता हूँ। देवता, मनुष्प, गन्धर्व, नाग, राक्षस आदि प्राणियों तथा स्थावर भूतोंको भी मैं अपनी मापासे हो रवता 🖡 और मायासे ही उनका संहार करता है। मैं सृष्टि-रचनाके समय अविन्य खल्म भारण करता हूँ और मर्यादाकी स्वापना तवा रक्षाके लिये मानव-शरीरसे अवतार लेता 📳 सत्यवुगमें येग वर्ण श्रेत, त्रेताये पीला, द्वापरमें लाल और कलियुगर्ने कृत्या होता है। कलिमें धर्मका एक ही भाग शेष ख जाता है और अधर्मके तीन भाग रहते 📳 ऋष जगत्का विनाशकाल डमस्थित होता है, तब महादारण कालगम होकर में अकेला ही स्थावर-जंगम सम्पूर्ण जिलोकोको न्छ कर देता हूँ।

मैं स्वयम्, सर्वव्यापक, अनन्त, इन्द्रियोका स्वामी और महान् पराक्रमी हैं। यह जो सब धूलोका संहार करनेवाला और सबको उद्योगदरील बनानेवाला निराकार बालवळ है, इसका सञ्चालन मैं ही करता है। हे मुन्तिबेख ! ऐसा मेरा स्वरूप है। मैं सम्पूर्ण प्राणियोंके भीतर दिवत 🛊, किंतु मुझे कोई नहीं जानता। मैं प्रह्ल, च्छा, गदा धराण करनेवाला शिकारमा नारामण 🐧। सहस्रवृगके अन्तमें जो प्रतय होता 🖢 असमें बतने ही समयतक सब प्राणियोंको मोहित करके जलमें शयन करता है। यदापि मैं बालक नहीं है, किर मी बबलक ब्रह्मा नहीं जागता तबतक बालकरूप धारण करके यहाँ रहता 🦺। विप्रवर ! इस प्रकार मैंने तुमसे अपने सक्त्यका उन्हेंच किया है, जिसको जानना देवता और असुरोंके लिये भी | और घगवान्ने भी उनका आदर करते हुए आग्रासन दिया।

कठिन है। जबतक भगवान् ब्रह्मका जागरण न हो, तबतक तुम बद्धा और विश्वासपूर्वक सुरवसे विश्वासे रहो। ब्रह्माके कागनेपर में उनसे एकी मूत्र होकर आकाश, वायु, तेब, जल और पृथ्वीकी तवा अन्य चरावर भूतोकी भी सृष्टि कर्ममा ।

वृधिक्तिः। वह कहकर वे परम अद्भुत भगवान् बालमुकुन्द् अन्तर्धान हो गये। इस प्रकार मैंने सहस्रयुरीके अन्तमें यह आक्षर्यजनक प्रलय-लीला देखी थी। उस समय जिन परमात्माका मुझे दर्शन हुआ बा, ये तुष्हारे सम्बन्धी अक्रियाचन्द्र वे ही हैं। इन्होंके वरदानसे मेरी सरपाशक्ति कभी क्षीण नहीं होती, आयु लम्बी हो गयी है और मृत्यु भेरे वशमें रहती है। ये वृष्णिवंशमें उत्पन्न हुए श्रीकृष्ण वासवमें पुराजपुरुष परमाच्या हैं। इनका स्वक्रप अखिन्य है, तो भी थे हमारे सामने लीला करते हुए-से दील रहे हैं। ये ही इस किककी सुष्टि, पालन और संद्वार करनेवाले सनातन पुरुष हैं। इनके वक्षःस्वलमें सीकताका चित्र है। ये गोषिन्द ही प्रजायतियोके भी पति हैं। इन्हें यहाँ देखकर मुझे इस यटनाकी स्पृति हो आयी है। पाण्डवो ! ये मायव ही सबके विता-माता 🗓 तुम इन्होंकी शरणमें जाओ, ये ही सबको जनम देनेवाले हैं।

वैद्यान्त्रकारों कहते हैं—मार्कायकेय मुनिके इस प्रकार कवनेपर पुषिष्ठिर, धीम, अर्जुन, नकुल, सहवेस और होंप्दो - सबने उठकर धगवान् श्रीकृष्णको प्रणाम क्रिया

#### कलिंघर्म और कल्कि-अवतार

युषिष्ठिरने उपर्युक्त कथा सुनकर पुनः मार्कन्वेक्कीसे कहा-भार्गव ! आपसे मैंने उत्पत्ति और प्रलयको आहर्यमधी कवा सुनी। अब मुझे कलियुगके विषयमें मुननेका कौतुहरू हो रहा है। करियें जब सम्पूर्ण धर्मीका उच्चेद हो जायगा, उसके बाद क्या होगा ? कतियुगर्ये मनुष्योके पराक्रम कैसे होंगे ? उनके आहार-विहारका स्वस्य क्या होगा ? लोगोंकी आयु कितनी होगी? पहनावे कैसे होने? करित्युगके किस सीमातक पहुँचनेपर पुनः सत्वयुग आरम्भ हो नायगा ? मुनिवर ! इन सब बातोको आप विस्तारके साथ बताइये; क्योंकि आपके कहनेका इंग बड़ा ही विचित्र है।

प्राच्छते पुरः बढ्ने तमे—राजन् ! कलिकाल आनेपर इस बगल्का भविष्य कैसा होगा—इस विषयमें मैंने जैसा सुना और अनुभव किया है, वह सब तुन्हें बताता हूं; ध्यान देकर सुनो । सत्वयुगमें धर्म अपने सम्पूर्णस्थमे प्रतिष्ठित होता है; उसमें कल, कपर या दम्म नहीं होता । उस समय उस धर्मकृषी वृषमके चारों बरण मौजूद रहते हैं। प्रेतायुगमें एक अंदामें अधर्मे अपना पैर जमा लेता है; इससे धर्मका एक पैर श्रीण हो जाता है, किर तीन ही पैरोंसे वह स्थित रहता है। हापरमें धर्म आधा ही रह जाता है, आधेमें अधर्म आकर मिल जाता है। किर तयायय कलियुगके आनेपर तीन अंशोंसे इस जगत्पर अधर्मका आक्रमण होता है, जौधाई अंशमें ही धर्म वृधिष्ठिरके इस प्रकार पूछनेपर मार्कव्येवनी औकृष्ण और | रह जाता है। सरवपुगके बाद ज्यो-ज्यों दूसरा युग आता है

त्यां-ही-त्यां पनुष्यांकी आयु, वार्य, बुद्धि, बल और ठेवका हुम्स होता जाता है। युधिष्ठिर ! कलियुगर्मे ब्राइटण, क्रिय, वैद्य और दृद्ध—मधी जातियांक लोग भीतर कप्ट रसकर धर्मका आवरण करेंगे। मनुष्य धर्मका जाल रचकर त्येगीको अधर्ममें फैसावेगे। अपनेको पण्डित माननेवाले लोग सत्यका गरण घोटेंगे। सत्यको हानि होनेसे उनको आयु खंडी हो जायगी। आयुकी कमीके कारण वे पूर्ण विद्याका व्यार्जन नहीं कर सकेगे। विद्यादीन होनेसे अक्रानो पनुष्योको लोभ दक्षा लेगा। लोभ और क्रोयके वज्ञीमून हुए पूड मनुष्य कामनाओंमें आसक्त होगे। इससे उनमें आपसर्थ कर वहेगा, फिर वे एक-दूसनेके प्राण लेनेकी घातमें हमें रहेगे। ब्राह्मण, श्रीत्रय, वेद्य—ये आपसमें सन्तानीत्यादन करके वर्णसंकर हो जायेगे; इनका विभाग करना कठिन हो जायगा। ये सभी तप और सत्यका परित्याग करके सुद्रके समन्त हो जायेगे।

कलियुगके अन्तमें संसारकी ऐसी ही वता होगी। बस्तोमें सनके बने हुए वस्त्र अबो समझे जायेंगे। धानीमें कोदोंकी प्रशंसा होगी । उस समय पुरुषोकी केवल कियोसे मिलता होगी। लोग मछली-मास कायेंगे और वकरी-भेड़का दूध पियेंगे। गौओंका तो वर्जन कुर्डच हो जायगा। लोग एक-दूसरेको लूटेंगे, पारेगे। मगवान्त्रा कोई नाम नहीं लेगा। सभी नास्तिक और घोर होंगे। पशुओंके अध्यवमें खेती-बारी सब जीपट हो जायगी; लोग कुदालसे लोटकर नदियोंके तटपर अनाज बोयेंगे, उनमें भी फल बहुत कम मिलेगा। ब्राह्मणलोग व्रत-निययोका पालन तो करेंगे नहीं, उत्तरे बेदोंकी निन्दा करने लगेंगे; शुक्त तर्कवादसे पोहित होकर वे पत्रहोम सब कुछ छोड़ देंगे। लोग गायों और एक सालके बढ़दोंके कन्धोपर बुआ रतकर इतमें जोतेंगे। और सब लोग 'अर्ड ब्रह्मास्मि' कहकर बड़ी बकबाद करेंगे, तथापि जगत्में कोई भी उनको निन्दा नहीं करेगा। सारा जगत् महेन्द्रवत् व्यवहार करेगा, सत्कर्म और यह आदिका कोई नाम भी न लेगा । समस्त विश्व आनन्द्रशन, उतावशून्य हो जायगा । त्येग प्रापः दोनों, असहायों और विषवाओंका धन हर होगे। क्षत्रियत्त्रेग तो तगत्के लिये कटा बन जायेंगे। मान और अहंकारमें चूर रहेंगे। प्रजाकी रक्षा तो करेंगे नहीं, उनसे रुपये ऐउनेके लिये ल्येम अधिक रखेंगे। राजा कहलानेवाले लोगोंको सिर्फ प्रजाको दण्ड देनेका शौक होगा । त्योग इतने निर्दधी हो जायैंगे कि सजन पुरुषोपर भी आक्रमण करके उनके धन और स्त्रीका बलात्मे उपभोग करेंगे । उन्हें रोते-विशनते देशकर भी दया नहीं आवेगी । न तो कोई किसीसे कन्याकी याचना करेगा और न कोई कन्यादान ही करेंगे। कलियुगके वर-कन्या अपने-आप ही स्वयंवर कर लेंगे। इस समयके पूर्व और असंतोषी राजा सम तरहके उपायोसे दूसरोके धनका अपहरण करेंगे। हाथ हाबको लूटेगा—अपने सगे-सम्बन्धी ही सम्यक्तिको हरण करनेवाले हो जायेंगे। ब्राह्मण, स्विय और वैदयोंका नाम भी नहीं रह जायगा। सब एक जातिके हो जायेंगे। प्रस्थापस्थका विचार छोड़कर सब लोग एक-सा ही आहार करेंगे। स्वी और पुस्थ—सब स्रोच्छावारी होंगे; वे एक-दूसरेके कार्य और विचारको सहन नहीं कर सकेंगे।

आह्य और तर्पण उठ जावगा। न कोई किसीका उपदेश सुनेण और न कोई किसीका पुरु होगा। सब अज्ञानमें दूवे रहेगे। उस समय मनुष्यकी अधिक-से-अधिक आयु सोत्हर वर्षकी होगी। पाँच-ही छः वर्षकी उप्रमे कन्याएँ गर्भवती होकर संतान उत्पन्न करेगी। सात-आठ वर्षकी उप्रवाले पुरुष को-समागम करके संतानोत्पादन करने लगेगे। अपने पतिसे को और अपनी खीसे पति संतुष्ट न होंगे—दोनों ही अनुस रहकर परपुरुष और परखीका सेवन करेगे।

व्यापारमें क्रय-विक्रवके प्रमध लोमके कारण सभी सबको ठरोगे। क्रियाक तस्वको न जानकर भी उसे फरनेमें प्रवृत्त होंगे । सभी सामावतः क्रुर और एक-दूसरेपर अभियोग लगानेवाले होंगे। लोग बगीचे और दुश कटवा डालेंगे, इसके लिये उनके इद्यपे तनिक भी पीड़ा न होगी। प्रत्येक मनुष्यके जीवनपर भी संदेश हो जायगा। लोभी मनुष्य ब्राह्मणोंकी हत्या करके उनका धन छीनकर भोगेंगे। युद्रीसे पीड़ित हुए हिज भयसे हाहाकार करने लगेंगे। सताये हुए ब्राह्मण नदी और पर्वतीका आक्षय लेगे। दुष्ट राजाओंके कारण प्रजा सर्वेदा टैब्सके भारी भारमे वनी रहेगी। शुद्र बर्मका उपदेश करेंगे और ब्राह्मण उनकी सेवार्षे रहेंगे, उनके उपदेशोको प्रामाणिक बतावेगे। समस्त खेकका व्यवहार कियरीत और उत्तर-पुलट हो जायगा। लोग हड्डी जड़ी हुई दीवारोको पूजा करेंगे, देवपूर्तियोंको नहीं। उस समयके शुद्र द्विजातियोकी सेवा नहीं करेंगे। महर्षियोके आहम, ब्राह्मणीके घर, देवस्वान, बर्मसचा आदि सभी स्वानोंकी भूमि हड्डियोंसे बड़ी हुई होगी। टेबमन्दिर कहीं नहीं होंगे। यही सब युगानाकी पहचान है। जिस समय अधिकांश मनुष्य धर्महीन, मांसघोजी और इराब पीनेवाले होंगे, उसी समय इस युगका अन्त होगा। डस समय जिना समयको वर्षा होगी। शिष्य गुरुओका अपमान करेंगे, सदा उनका अहित करेंगे। आचार्य धनहीन होंगे, उन्हें शिष्योंकी फटकार सुननी पढ़ेगी। बनके लालखसे हो मित्र सार सम्बन्धी अपने निकट रहेंगे।

वुगान्त आनेपर समत प्राणियोका अभाव हो बायगा । सारी दिशाएँ प्रव्यक्ति हो उठेंगी। तारोकी चमक जती रहेगी। नक्षत्र और प्रहोंकी गति विपरीत हो जायगी। लोगोको व्याकुल करनेवाली प्रचयह आधियाँ उटेगी, महान् भयकी सूचना देनेवाले अन्कापात अनेको बार होंगे। एक सूर्य तो है ही, छः और उदय होंगे और सातो एक साब तपेंगे। कड़कती तुई किवली गिरेगी, सब दिशाओंने आग लगेगी। **अ**द्य और असके समय सूर्य राहुने प्रात-सा दील पड़ेगा। इन्द्र बिना समयको ही वर्षा करेगा । बोची हुई सेटी उगेगी ही नहीं। स्थियों कटोर स्वभाववाली और कटुभाविणी होंगी। क्टें रोना ही अधिक पसंद होगा। वे पतिकी अजामें नहीं रहेंगी। पुत्र माता-पिताकी हत्या करेगा। पत्नी अपने बेटेसे मिलकर पतिका वध कर डालेगी। अमायसाके किना ही मूर्यप्रकुण लगेगा । पश्चिकोंको माँगनेपर कही अन्न, जल या ठहरनेके लिये स्थान नहीं पिलेगा; वे सब ओरसे कोरा जवाब पाकर निरास हो रास्तोपर ही पड़े रहेंगे। कौए, हाथी, पस् पक्षी और मृग आदि युगान्तके समय बड़ी कठोर काणी बोरोंगे। मनुष्य मित्रों, सप्यन्थियों तथा अपने कुटुनके लोगोंको भी त्याग देंगे। खदेश त्यागकर परदेशका आक्रम लेगे। सभी लोग 'हा तात । हा बेटा !' इस प्रकार वर्दभरी पुकार मवाते हुए भूगण्डलमें भटकते किरेंगे। युगानामें

संसारको यहाँ अवस्था होगी। उस समय एक बार इस सोकका संहार होगा।

इसके पश्चात् कालान्तरमें सत्यपुगका आरम्म होगा, कम्मः ब्राह्मण आदि वर्ण इत्तिवाली होगे। लोकके अध्युद्ध्यके लिये पुनः दैवकी अनुकूलता होगी। जब सूर्य, कन्द्रमा और बृहत्यित एक ही राशिमें—एक ही पुष्प-नक्षत्रपर एकत्र होगे, अस समय सत्यपुगका प्रारम्भ होगा। फिर तो मेथ समयपर पानी करसायेंगे। नक्ष्त्रोमें तेज आ जायगा। प्रहोंकी गति अनुकूल हो जायगी। सबका मङ्गल होगा तथा सुनिक्ष और आरोग्यका विस्तार होगा।

उस समय कालको प्रेरणासे शम्मल नामक प्रामके अलगंत विष्णुपता नामके प्राप्तणके घरमे एक बालक उत्पन्न होगा, उसका नाम होगा कल्की विष्णुपदाा। यह बाइज्जुमार बहुत ही बलवान, बुद्धिमान, और पराक्रमी होगा। मनके हाए बिन्तन कतो ही उसके पास इच्छानुसार वाइन, अख-शख, पोद्धा और कवच उपस्थित हो आयेगे। वह बाह्यणोकी सेना साथ लेकर संसारमें सर्वत्र फैले हुए मोन्ड्योका नाश कर हालेगा। यही सब दुष्टोंका नाश करके सल्युगका प्रवर्शक होगा। धर्मके अनुसार विजय प्राप्त कर यह बाह्यली ग्रंथा होगा और इस सम्पूर्ण जगत्को आनन्द प्रदान करेगा।

## मार्कण्डेयजीका युधिष्ठिरके लिये धर्मोपदेश

वैशायायनमाँ कार्य हैं—तहनतार राजा युधिक्तिने दुनः मार्कव्येयजीसे पूछा, 'मुने ! प्रजाका पालन कारते समय मुझे किस पर्यका आवरण करना चाहिये ? मेरा व्यवहार और बर्ताव कैसा हो, जिससे में लागमंसे ग्रष्ट न होडे ?'

मार्कणंपजी बोले—राजन् । तुम सब प्राणियोपर द्या करो । सबका हित-साधन करनेमें लगे रही । किसीके गुजोमें ग्रेष न देखो । सदा सत्य-भावण करो । सबके प्रति विनीत और कोमल बने रहो । इन्द्रियोंको वदामें रखो । उजाकी रक्षामें सदा तत्पर रहो । धर्मका आधाण और अधर्मका त्याम करो । देखताओं और पितरोंकी पूजा करो । यदि असावधानीके कारण किसीके मनके विपरीत कोई व्यवहार हो जाय तो उसे अच्छी प्रकार दानसे संतुष्ट करके वदामें करो । 'मैं सबका त्यामी है, ऐसे अहंकारको कभी पास न आने दो, तुम अपनेको सदा पराधीन समझते रहो ।'

तात युर्धिहर ! यैंने तुन्हें जो यह धर्म क्ताया है, इसका भूतकालमें भी धर्मात्मा पुरुष पालन करते रहे हैं और

चित्र्यमें भी इसका पालन आवश्यक है। तुन्हें तो सब पालूम ही है; क्योंकि इस पृथ्वीयर भूत या मिष्य ऐसा कुछ भी नहीं है, जो तुन्हें जात न हो। प्रसिद्ध कुठवंत्रमें तुन्हारा जन्म हुआ है; अतः मैंने तुन्हें तो कुछ बताया है उसका मन, वाली और कमेंसे पालन करो।

जुष्णिरने करा—हिजबर । आपने जो उपदेश दिया है, वह मेरे कानोंको मधुर और मनको बहुत ही प्रिय लगा है। मैं प्रयत्नपूर्वक आपको अफ़ाका पालन कर्मगा। प्रभो ! धर्मका न्याग होता है लोभ और भय आदिसे; मेरे मनमे न लोभ है, न भ्रम। इसी प्रकार किसोके प्रति हाह या जलन भी नहीं है। इसल्ये आपने मेरे लिये जो कुछ भी आज्ञा की है, सबका पालन कर्मगा।

वैशान्यवनके कहते हैं—इस प्रकार भगवान् श्रीकृष्णके सहित समात पाण्डव तथा यहाँ आये हुए सभी ऋषि-महर्षिगण बुद्धिमान् मार्कण्डेचजीके मुससे धर्मोपदेश और कवाएँ सुनकर बहुत प्रसन्न हुए।

## इन्द्र और बक मुनिका संवाद

इसके बाद बर्मराज युधिष्ठिरने मार्कखंग्जीसे निवेदन किया— मुनिवर ! सुननेमें आता है कि बक्त और दाल्य्य—ये दोनों महात्मा चिरंजीयी हैं और देवराज इन्ह्रसे इनकी मित्रता है। अत: मैं बक्त और इन्ह्रके समागमका वृत्ताना सुनना चाहता है। आप उसका बचायत् वर्णन क्रांजिये।

मार्कण्डेयजी बोले—एक समय देवता और असुरोमें बड़ा भारी संप्राम हुआ, उसमें इन्द्र विजयी हुए और उन्हें तीनों लोकोंका साम्रान्य प्राप्त हुआ। उस समय समयपर चलीचीति वर्षा होनेके कारण मेतीकी उपज अधिक होती थी। प्रजाको कोई रोग नहीं होता था और सब लोग अपने बर्ममें कित रहते थे। सबके दिन बड़े चैनसे बीत रहे थे।

एक दिनकी बात है, देवराज इन्द्र अपनी प्रजाको देखनेके लिये ऐरावतपर सक्कर निकले। वे पूर्व दिशामें समुद्रके समीप एक सुन्दर और सुसाद स्थानपर, जहाँ हरे-धरे पृक्षाकी पंक्ति शोधा दे रही थी, आकारासे नीचे उत्तरे। वहाँ एक बहुत सुन्दर आक्रम था, जहाँ बहुत-से मृग और पक्षी दिखायी पहते थे। उस रमणीक आक्रममें इन्द्रने कक मुनिका दर्शन किया। कक भी देवराज इन्द्रको देखकर मनमें बहुत प्रसन्न हुए और



उन्हें बैठनेको आसन देकर पाद्य, अर्ध्य तथा फल-मूल आदिके द्वारा उनका पूजन—आतिध्य-सत्कार किया। तत्पक्षात् इन्हेंने बक पुनिसे इस प्रकार प्रक्र किया—'ब्रह्मन् ! आपको सा एक लाख वर्षको हो गयी। अपने अनुभवसे बताइये, अधिक कालतक जीवित खनेवालोंको क्या-क्या दु:स देखना पहता है ?'

बकने कड़ — अप्रिय यनुष्योंके साथ रहना पड़ता है, प्रिय व्यक्तियोंके मर जानेसे उनके वियोगका दुःस सहते हुए जीवन बिताना पड़ता है और कभी-कभी तुष्ट यनुष्योंका सङ्ग भी प्राप्त होता रहता है; बिरजीयों यनुष्योंके लिये इससे बढ़कर और क्या दुःस होगा ? अपनी आंखोंके सामने की और पुत्रोंकी मृत्यु होती है, भाई-क्यु और मित्रोंका स्वाके लिये वियोग हो जाता है। जीवन-निर्वाहके लिये पराधीन होकर रहना पड़ता है, दूसरे लोग तिरस्कार करते हैं; इससे बढ़कर दुःस और क्या हो सकता है ?

इन्द्रने पूज-मुने! अब यह बताइमे, बिरजीवी मनुष्योको सुक किस बातमें हैं 7

बकने बता-जो अपने परिजयते उपार्जन करके घरमें केंबल साग बनाकर साता है, मगर दूसरेके अधीन नहीं है, उसे ही सुक 🕯 । यूसरोंके सामने दीनता न दिखाकर अपने घरमें फल और साग भोजन करना अच्छा है, परंतु दूसरेके घर तिरकार सहकर प्रतिदिन मीठा पकवान लागा भी अच्छा नहीं 🕯 । यही सत्पुरुषोका विचार 🕯 । जो दूसरेका अन्न जाना बाहता है, यह कुतेकी भाँति अपमानका टुकड़ा पाता है। उस दुरातमा पुरुषके वैसे भोजनको विकार है। जो श्रेष्ठ द्विज सदा अतिबियों, भूत-प्राणियों तथा पितरोंको अर्पण करके अर्थात लिक्यदेव करके होष अत्र स्वयं भोजन करता है, उससे बक्कर सुस और क्या हो सकता है ? इस यक्कीय अन्नसे बढ़कर पवित्र और मधुर दूसरा कोई भोजन नहीं है। जो सदा अतिथियोंको विपाकर स्वयं पीछे भोजन करता है, उसके अञ्चल जिठने पास अतिथि ब्राह्मण थोजन करता है, उतने ही हजार गौओंके दानका पुण्य उस दाताको होता है। तथा उसके द्वारा युकावस्थामें जो पाप हुए होते हैं, वे सब नष्ट हो जाते हैं।

इस प्रकार देवराज इन्द्र और वक मुनिमें बहुत देखक बातचीत तथा उत्तम कथा-वार्ता होती रही। इसके प्रश्लात् मुनिसे पूछकर इन्द्र अपने भवन स्वर्गलोकको चले गये।

## क्षत्रिय राजाओंका महत्त्व—सुहोत्र, शिबि और ययातिकी प्रशंसा

वैद्यामायनवी करते हैं—तदनत्तर पाण्डवोंने मार्कण्डेयनीसे कहा, 'मुनिवर ! आपने ब्राह्मणोंकी महिमा तो सुनायी, अब हम क्षत्रियोंके महत्त्वके विषयमे आपसे सुनना चाहते हैं।'



मार्कणंपर्याने कहा—अच्छा सुनो, अब मैं क्षतियोका महत्त्व सुनाता है। कुरुवंशी कृतियोमें एक मुहोत्र नामक राजा हुए थे। एक दिन वे महर्षियोका सत्तंग करने गये। जब वहाँसे लीटे तो रासोमें अपने सामनेकी ओरसे उन्होंने उद्गीनस्पृत्र राजा शिलिको रखपर आते देखा। निकट आनेपर उन दोनोंने अवस्थाके अनुसार एक-दूसरेका सम्मान किया; परंतु गुणमें अपनेको बराबर समझकर एकने दूसरेके लिये राह नहीं दी। इतनेहींमें वहाँ नास्द्रजी आ पहुँखे। उन्होंने पूछा—'यह क्या बात है? तुम दोनों एक-दूसरेका मार्ग रोककर वयों लाई हो?' वे बोले—'मार्ग अपनेसे बड़ेको दिया जाता है। हम दोनों तो समान है, अतः कौन किसको मार्ग दे?

यह सुनकर नारदर्जीने तीन श्लोक पढ़े, जिनका सारांश यह है—'कौरव ! अपने साथ कोमलताका बर्ताव करनेवालेके लिये कुर मनुष्य भी कोमल बन जाता है। क्रूरता तो वह कुरोंके प्रति ही दिखाता है। परंतु साधु पुरुष दुष्टोंके साब भी सामुताका ही बतांच करता है; फिर वह सजनोंके साब साधुताका बर्ताव कैसे नहीं करेगा ? अपने ऊपर एक बार किये हुए उपकारका बदला मनुष्य भी सोगुना करके कुका सकता है। देवताओं में ही यह उपकारका भाव होता है, ऐसा कोई नियम नहीं है। इस व्योगस्कुमार राजा शिविका व्यवहार तुपसे अधिक अच्छा है। नीच प्रकृतिवाले मनुष्यको दान देकर वरामें करे, झूठेको सत्यचावणसे जीते, झुरको क्षमासे और दूष्टको अन्ते व्यवहारसे अपने वदामें करे। अतः तुम दोनों ही उदार हो; अब तुममेंसे एक जो अधिक उदार हो, वह मार्ग छोड़ दे।' ऐसा कहकर नारदनी मौन हो गये। यह सुनकर कुरुवंशी एजा सुहोत्र शिक्षिको अपनी दायी ओर करके उनकी प्रशंसा करते हुए वले गये। इस प्रकार नारदजीने राजा विकिका महत्व अपने मुखसे कहा है।

अब एक दूसरे क्षत्रिय राजाका महत्त्व सुनो । नहुषके पुत्र राजा क्याति जब राजसिंहासन्यर विराजमान थे, उन्हीं दिनों एक ब्राह्मण गुरुदक्षिणा देनेके लिये भिक्षा माँगनेकी इच्छासें उनके पास आकर बोला—'राजन् ! मैं गुरुको दक्षिणा देनेके लिये प्रतिज्ञा करके आया है, भिक्षा बाहता है। संसारमें अधिकांश मनुष्य माँगनेवालोंसे हेव करते हैं। अतः तुमसे पूछता है कि क्या तुम मेरी अभीष्ट वस्तु दे सकोगे ?'

एज बोले—मैं दान देकर उसका बसान नहीं करता; जो बातु देनेबोग्य है, उसको देकर अपना मुख उन्ज्वल करता है। मैं दुन्हें एक हजार लाल रंगकी गाँए देता हैं, क्योंकि न्यायपुक्त यावना करनेबाला काइएण मुझे बहुत प्रिय है। यावना करनेबालेयर मुझे क्रोध नहीं होता और कोई धन दानमें देकर मैं उसके लिये कभी पश्चात्ताप भी नहीं करता।

ऐसा बड़कर राजाने ब्राह्मणको एक हजार गाँएँ दीं और उन्होंने वह दान खीकार किया।

#### राजा शिविका चरित्र



आपसर्थे सलक्ष की कि पृथ्वीपर बलकर व्यक्तिरके पुत्र एका विविकी साधुताको परीक्षा करें। तब अपि कब्युलस्का सब बनाकर चला और इन्हर्न बान पक्षी होकर मांसके लिये उसका पीछा किया । राजा दिवि अपने दिव्य सिंहासनपर बैठे हुए थे, कबूतर उनकी गोदमें जा गिरा। यह देखकर राजाके पुरोहितने कहा-'राजन् । यह कसूतर वाजके इरसे अपने प्राण बचानेके लिये आपकी दारणमें आया है।"

कबूतरने भी कहा—महाराज । बाज मेरा पीछा कर रहा है, तससे हरकर प्राणरक्षाके लिये आपकी शरणमें आपा है। वास्तवमें मैं कबृतर नहीं, ऋषि ै मैंने एक शरीरसे दूसरा शरीर बदल लिया था। अब प्राणसमुक्त होनेके कारण आप ही मेरे प्राण हैं; मैं आपकी चारण हैं, मुझे बचाइये। मुझे ब्रह्मचारी समझिये; वेदोंका स्वाध्वाय करके मैंने अपना शरीर दुर्बल किया है, मैं तपस्वी और जितेन्द्रिय 🐌 आचार्यक प्रतिकृत कथी कोई बात नहीं कहता । मैं सर्ववा निष्पाप और निरपराध है, अतः मुझे बाजके हवाले न करें।

अब बाज बोला-राजन् ! आप इस कबूतरको लेकर मेरे काममें विश्व न डालें।

मार्कप्रेयजी कहते हैं—युधिष्ठिर ! एक समय देवताओंने | संस्कृत-वाणी बोलते हैं, वैसी क्या कभी किसीने पक्षीके मुखसे सुनी है ? मैं किस प्रकार इन दोनोका स्वस्य जानकर डबिल न्याय करूँ ? जो पनुष्य अपनी चारणमें आये हुए चयमीत प्राणीको उसके शत्रुके हाथमें दे देता है, उसके देशमें समयपर अच्छी वर्षा नहीं होती, उसके बोये हुए बीज नहीं जयते और यह काफी संकटके समय जब अपनी रक्षा बाहता है तो उसे कोई रक्षक नहीं मिलता । उसकी संतान वचपनमें ही पर जाती है, उसके पितरोको पितृसोकमें रहनेको स्वान नहीं मिलता । वह स्वर्गमें जानेपर बहासे नीने बकेल दिया जाता है, इन्द्र आदि देवता उसके ऊपर बज़का प्रहार करते हैं। इत्तरिये में प्राणत्याग कर दूंगा, पर कबूतर नहीं दूंगा। बाज । अब तुम व्यर्थ कष्ट यत उठाओं । कबूतरकों तो मैं किसी तरह नहीं दे सकता। इस कब्रुशरको देनेके सिवा और जो भी तुष्कारा प्रिय कार्य हो, छह बताओ; उसे मैं पूर्ण कर्मणा।

कत केला—राजन् । अपनी दार्थी जीयसे मांस काटकर इस जबतरके बराबर ठोलो और कितना मांस पढ़े, यही मुझे अर्थण करो । ऐसा करनेपर कबूतरकी रक्षा हो सकती है।

तब राजाने अपनी दावीं जंपासे मांस काटकर उसे तराजूपर रका, किंतु वह कक्तरके बरावर नहीं हुआ। फिर दूसरी बार रका तो भी कबूतरका ही परुद्धा भाग्ने रहा। इस प्रकार क्रमणः उन्होंने अपने सची अंगीका मांस काट-काटकर तराज्यर बढ़ाया, फिर भी कबूतर ही भारी रहा। तब राजा स्वयं हो करानूपर बढ़ गये। ऐसा करते समय उनके मनमें तनिक भी द्वेश नहीं हुआ। यह देखका बान बोल उठा—'हो गयी कब्तरकी रहा !' और वहीं अन्तर्धान हो गया।

अब राज शिबि क्यूलसे बोले—'कपोत ! वह बात कीन बा ?' कबूतरने कहा, 'यह बाज साक्षात् इन्द्र थे और मैं अप्ति 🜓 राजन् ! इम दोनों तुन्हारी सायुता देखनेके लिये यहाँ आये बे । तुमने मेरे बदलेमें जो यह अपना मांस तलकारसे काटकर दिया है, इसके यावको में अभी अच्छा कर देता है। यहाँकी बमहोका रंग सुन्दर और सुनहत्त्र हो जायगा तथा इससे नही पवित्र एवं सुंदर गन्ध निकलती रहेगी। तुन्हारी जंधाके इस विक्रके पाससे एक पशस्त्री पुत्र अपन्न होगा, जिसका नाम होगा क्योतरोमा ।

यह सहकार ऑस्ट्रिय चले गये। राजा जिक्सि कोई कुछ भी नाँगता, वे दिये किना नहीं रहते थे। एक बार राजाके मन्त्रियोंने उनसे पूछा—'महाराज ! आप किस इच्छासे ऐसा एजा कहने लगे-ये बाब और कबूतर जितनी खुद्ध । साहस करते हैं ? अदेव वस्तुका भी दान करनेको ब्यात हो

जाते हैं। क्या आप यश चाहते हैं ?'

राजा कोले—नहीं, मैं यहांकी कामनासे अखवा ऐसर्थके रित्ये दान नहीं करता। भोगोंकी अभित्यवासे भी नहीं। भर्मात्मा पुरुषोंने इस मार्गका सेवन किया है, अतः मेरा भी यह कर्तव्य है—ऐसा समझकर ही मैं यह सब कुछ करता है। सञ्जन जिस मार्गसे बले हैं, वही उत्तम है—वही सोवकर मेरो कुद्धि उत्तम पक्का ही आजब लेती है।

मर्कच्चेयर्थं कहते हैं—इस प्रकार महाराज दिविके महत्त्वको मैं जानता हूँ, इसलिये मैंने तुमसे उसका यथावत् वर्णन किया है।

#### दानके लिये उत्तम पात्रका विचार और दानकी महिमा

महाराज पुणितिर पूछते हैं—पुनिवार ! मनुष्य किस अवस्थामें दान देनेसे इन्द्रलोकमें जाकर सुख भोगता है ? तथा दान आदि शुभकमोंका भोग उसे किस प्रकार प्राप्त होता है ?

गर्वव्येयां शेलं—(१) जो पुत्रांत है, (२) जो धार्मिक जीवन नहीं व्यतीत करते, (३) जो सदा दूमरोकों ही रसोड़िंगे घोजन करते हैं (४) तथा जो केवल अपने रिश्में ही घोजन करते हैं, देवता और अतिकिको अर्थण नहीं करते—इन चार प्रकारके मनुष्योंका जच्च व्यर्थ है। जो वानप्रस्थ या संन्धास-आजमसे पुन: गृहत्क-आजममें त्येट आया हो, उसको दिया हुआ दान तथा अन्वायसे कमाये हुए धनका दान व्यर्थ है। इसी प्रकार पतित मनुष्य, चोर, ब्राह्मण, पिथ्यावादी गुरु, पापी, कृतप्र, यामयावक, वेटका विकय करनेवाले, शुद्रासे यज्ञ करानेवाले, आवादकीन ब्राह्मण, घृद्राके पति एवं कीसमूहको दिया हुआ दान भी व्यर्थ है। इन दानोंका कोई फल नहीं होता। इसलिये सब अवस्थाओं सब प्रकारके दान जत्म ब्राह्मणोंको ही देने चाहिये।

पुणितिर बोले—हे पूने । ब्राह्मण किस विद्योष वर्गका पालन करें, जिससे वे दूसरोको भी तारे और सब्चे भी तर जाये ?

मार्कचंद्रजीने कहा—हाह्यण जप, मन, पाठ, होम, स्वाध्याय और वंद्राध्ययनके हारा वंद्रमयी नौकाका निर्माण करते हैं, जिसके सहारे वे दूसरोको भी तारते हैं और खर्च भी तर जाते हैं। जो ब्राह्मणोंको संतुष्ट करता है, उसपर समस्त देवता प्रसन्न होते हैं। आजुमें प्रपन्न करके उत्तम ब्राह्मणोंको ही भोजन कराना चाहिये। जिनके शरीरका रंग पृणा उत्पन्न करता हो, जिनके नस्त गेंद्र खते हों, जो कोड़ी और कपटी हों, पिताकी जीवितायस्थामें जो माताके व्यक्तिचारसे अपन्न हुए हों अखवा जिनका जन्म विथवा पाठाके गर्पसे हुआ हो और जो पीठपर तरकस बाँधे क्षत्रियवृत्तिसे जीविका चलाते हों—ऐसे ब्राह्मणोंको आजुमें यलपूर्वक स्थान दे। क्योंकि उनको

जियानेसे आद्ध निन्दित हो जाता है और निन्दित आद्ध यजनानको जरी प्रकार नष्ट कर देता है, जैसे अग्नि काष्ट्रको जला डालती है। किंतु हे राजन् । अंधे, गूँगे, बहिरे आदि जिनको दाखमे वर्जित बतलाया है, उनको केदपारङ्गत क्राह्मणके साथ आद्धमें निमन्त्रण दे सकते है।

युधिहिर ! अब मैं तुन्हें यह बताता है कि कैसे व्यक्तिको दान देना चाहिये। जो सम्पूर्ण शास्त्रोका विद्वान हो और अपनेको तथा दाताको तारनेकी शक्ति रसता हो, ऐसे ब्राह्मणको दान देना चाहिये । अतिथियोंको घोजन ऐनेका धी बहुत बहु। महत्त्व है। उन्हें धोजन करानेसे अग्निदेव जितने संतुष्ट होते हैं, काना संतोष उन्हें हविष्यका हवन करने और फूल एवं बन्दन बहानेसे भी नहीं होता। अतः तुषे अविवियोंको पोजन देते रहनेका सदा ही प्रयत्न करना वाजिये । जो रहोग दूरमे आये हुए अतिविको पैर धोनेके लिये जल, उजालेके लिये दीपक, भोजनके लिये अन्न और गानेके लिये त्यान देते हैं, इनों कभी यमराजके पास नहीं जाना पड़ता। कपिला गौका दान करनेसे मनुष्य निसंदेह सब यायोंसे पुक्त हो जाता है, अत: अच्छी तरह सजायी हुई कविता माँ ब्राह्मणको दान करनी चाहिये । दानपात्र ब्राह्मण क्रोतिय हो, नित्व अधिहोत्र करता हो। दरिहताके कारण जिन्हें की और पुत्रोंके तिसकार सहने पहते हो तथा जिनसे अपना कोई उपकार न होता हो, ऐसे लोगोंको ही गाँ दान करनी बाडिये, यनवानोको नहीं । एक बात और ध्यान रसनेकी है । एक मी एक ही ब्राह्मणको देनी चाहिये, बहुत-से ब्राह्मणीको नहीं; क्योंकि एक ही गी यदि बहुतोंकी दी गयी तो वे उसे केवकर उसकी कीमत बाँट लेंगे। दान की हुई गी यदि बेची जायगों तो वह दाताकी तीन पोडीतकको हानि पहुँचायेगी। जो लोग कंपेयर जुजा उठानेमें समर्थ बलवान बंल ब्राह्मणको दान करते हैं, वे दु:स और हेशोंसे युक्त होकर स्वर्गलोकको जाते हैं। जो विद्वान् ब्राह्मणको भूमि दान करते हैं, उन दाताओंके पास सभी मनोबाज्यित भोग अपने-आप पहुँच

जाते हैं। अन्नदानका महत्त्व तो सबसे बड़कर है। पृष्टि कोई दीन-पुर्वल पश्चिक बका-माँदा, भूला-प्यासा, ब्लूकरे पैरोसे आकर किसीसे पूछे 'क्या कहीं अन्न मिल सकता है ?' और कोई उसे अन्नदाताका पता बता दे तो उस मनुष्यको भी अन्न-दानका ही पुण्य मिलता है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। इसलिये पुधिष्ठिर ! तुम अन्य प्रकारके दानोंकी अपेक्षा अन्न-दानक समान अद्भुत पुण्य और किसी दानका नहीं है। जो अपनी प्रतिके अनुसार ब्राह्मणको उत्तम अन्नदान करता है. वह उस पुण्यके प्रभावसे प्रजापतिलोकको प्राप्त होता है। वेदोंमें अज़को प्रवापति कहा है, प्रजापति संवत्तर माना गया है। संवत्तर बज़क्य है और बज़में सबकी स्थित है। यज़से ही समल बराचर प्राणी उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार अन्न ही सब पदाबोंमें केष्ठ हैं। जो लोग अधिक पानीवाले तारतब या घोलरे खुदवाते हैं, बावली और कुएँ, बनवाते हैं, दूसरोंके खनेके लिये बर्मदाालाएँ तैयार कराते हैं, अज़का दान करते और मीठी वाणी बोलते हैं, उन्हें यमराव्हकी बात भी नहीं सुननी पहली।

## यमलोकका मार्ग और वहाँ इस लोकमें किये हुए दानका उपयोग

वैशानायनमां कहते हैं—यमराजका नाम सुनकर भाइयोंसहित धर्मराज युविद्धिरके मनमें बढ़ा कौतुइत हुआ और उन्होंने महात्मा मार्कव्येषजीसे इस प्रकार प्रक किया—'मुनिवर! अब यह काइये कि इस मनुव्यत्योकसे यमलोक कितनी दूरीपर है, कैसा है, कितना बढ़ा है और क्या उपाय करनेसे मनुष्य उससे कब सकता है।'

मार्कणंगनी बोले—बर्मात्माओंचे बेह युविहिर ! तुमने यह बहुत गुढ़ प्रश्न किया है; यह बड़ा ही परित्र, वर्णसम्पत तथा ऋषियोंके लिये भी आदरणीय है। सुनो, मैं तुम्हारे प्रसका उत्तर देता है। इस पनुष्यलोक और यमलोकमें क्रियासी हजार योजनका अन्तर है। उसके मार्गमें सुनसान आकाशमात्र है, वह देखेनमें बड़ा ममानक और दुर्गम है। वहाँ न वृक्षोंकी छाया है, न पानी है और न कोई वेसा स्वान ही है, जहाँ रासेका बका हुआ जीव क्रमधर भी विज्ञाम कर सके। यमराजकी आज़ासे उनके दूत यहाँ आते हैं और पृथ्वीपर सुनेवाले सभी जीवोंको बलपूर्वक पक्ककर ले जाते हैं। जो त्येग यहाँ ब्राह्मणोंको नाना प्रकारके घोडे आदि बाहन दान किये होते हैं, वे उस मार्गपर उन्हीं वाइनोसे जाते हैं। छत्रदान करनेवाले पनुष्योंको उस समय छत्र मिलता है, निससे वे धूपसे बचकर चलते हैं। अञ्चल करनेवाले तीव वहाँ तुम होकर बात्रा करते हैं; जिन्होंने अन्नदान नहीं किया है, वे भूसका कष्ट सहते हुए बसते हैं। वस देनेवाले कपड़े पहनकर चलते हैं। भूमिका दान करनेवाले सब कामनाओंसे तुप्त होकर बड़े आनन्दसे यात्रा करते हैं। सस्य (अनाज) दान करनेवाले सुरवसे जाते हैं और मकान बनवाकर देनेवाले

दिल्य विचानसे बड़े आरामके साथ यात्रा करते हैं। पानी दान करनेवालोको वहाँ प्यासका कष्ट नहीं होता। दीप दान करनेवालेके लिये अधेरेमें चलते समय प्रकाशका प्रवन्य होता है। गोदान करनेवाले सब पायोसे मुक होते हैं, अतः ये भी मुख्यमें यात्रा करते हैं। जिन्होंने एक भारतक उपवासकत किया है, वे इंसोसे जुते हुए विभानोंपर बैठकर यात्रा करते हैं। छः राततक उपवास करनेवाले लोग मयुरोके विभानसे जाते हैं। तीन राततक को एक समय भोजन करते हैं, वे अक्षय सोकोको प्राप्त होते हैं। जल देनेका प्रभाव तो बहुत ही अलोकिक है, प्रेतलोकमें जल बहुत सुख देनेवाला होता है। मरनेवर जिनके लिये जल दिया जाता है, उन पुण्यात्माओंके लिये वमलोकके मार्गमें पुष्योदका नामकी नदी बनी हुई है। वे उसका प्रीतल और सुवाके समान मसुर जल पीते हैं। जो पार्य जीव हैं, उनके लिये वह पीव-सी हो जाती है। इस प्रकार वह नदी सब कामनाओंको पूर्ण करनेवाली है।

अतः हे राजन् । तुन्हें भी इन ब्राह्मणोका विधिवत् पूजन करना चाहिये। जो अञ्चलताको पूछता हुआ भोजनकी आज्ञासे घरपर आ जाय, उस अतिधिका, उस ब्राह्मणका तुम विधिवत् सरकार करो । ऐसा अतिथि या ब्राह्मण जथ किसीके घरपर जाता है, तो उसके पीछे इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवता वहाँतक जाते हैं, यदि वहाँ उसका आदर होता है तो वे भी प्रसन्न होते हैं और यदि आदर नहीं होता तो वे सब देवता भी निराह्म लौट जाते हैं। अतः राजन् ! तुम भी अतिधिका विधिवत् सरकार करते रहो । अब बताओ, और क्या सुनना जातो हो ?

0000

#### दान, पवित्रता, तप और मोक्षका विचार

वृधिष्ठिर कहने लगे—मुनिवर ! आप धर्मको जाननेवाले हैं, इसीलिये आपसे बारम्बार मैं धर्मको बाते सुनना चाहता हूँ।

सर्कविद्यां कोले—राजन् ! अस में तुन्ते धर्म-सम्बद्धी दूसरी बात सुनाता हूँ, ध्यान देकर सुनो । ब्राह्मणका स्वागत करनेसे अधि, आसन देनेसे इन्द्र, पैर बोनेसे पितर और उसको मोजनके योग्य अन्न प्रदान करनेसे ब्रह्माजी तृप्त होते हैं। गर्भिणी गौ जिस समय बचा दे रही हो और उस ब्रह्मोका केवल मुख और पैर ही बाहर निकरण हो, उसी समय पवित्र भावसे यदि उस गौका दान कर दिया जाय तो पृच्छीदानके समान पुण्य होता है; क्योंकि बचा जवतक पृच्छीपर न आ जाय, तबतक वह गौ पृच्छीसम्ब ही मानी जाती है। उस गौ और क्याड़ेके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, उतने हजार पृणीतक दाता स्वर्गलोकमें प्रतिक्रित होता है।

जो द्विज अपने हाबोको पुटनोके पीतर किये हुए मौनपायसे पात्रकी और ध्वान रसकर पीजन करता है, वह अपनेको और तूसरोको तारनेमें समर्थ होता है। जो महिरा नहीं पीते, जिनकी जगत्में लिन्दा नहीं होती और जो प्रतिदिन वैद्धिक संक्षिताका सुन्दर रीतिसे पाठ करते हैं, वे ही तारनेमें समर्थ होते हैं। बोतिय ब्राह्मण हान्य (यहबति), कन्य (पिनुबति) दानका जनम पात्र है; जैसे प्रन्तितत अग्निमें किया हुआ हान्य सफल होता है, वैसे ही बोजियको दिवा हुआ दान सार्थक होता है।

मुधितिने पूछ-पुने ! अब मैं वस पवित्रताको सुनना बाहता हूँ, जिसके होनेसे बाह्यण सदा सुद्ध रहता है।

मार्थकोयनी बोले—पवित्रता तीन प्रकारकी है— वाणीकी, कर्मकी और जलकी। इन तीनो प्रकारकी पवित्रतासे वो पुक्त है, वह लगंका अधिकारी है—इसमें तिनक भी संदेह नहीं है। जो हाह्यण प्रातः और सार्थ दोनों समयकी संख्या तथा गायत्रीका वप करता है, गायत्रीको कृपासे उसका पाप नष्ट हो जाता है। वह सम्पूर्ण पृथ्वीका दान लेनेपर भी प्रतिप्रह-थेयसे दुःसी नहीं होता। गायत्रीका जप करनेवाले ब्राह्मणके यह पदि विपरीत भी हो तो शान्त होकर उसे सुख पहुँचाते हैं और भवंकर राह्मस भी उसका तिरस्कार नहीं कर सकते। ब्राह्मण सब दतामें सम्पानके योज्य है। वह वेद पढ़ा हो या नहीं, उसके सब संस्कार अच्छी तरह सम्पन्न हुए हो या नहीं, उसका अपमान नहीं करना चाहिये—जैसे राससे वकी हुई अग्निपर कोई पर नहीं रखता। वहां सदाचारी, ज्ञानी और तपस्त्री वेदन ब्राह्मण रहते हो, वही स्थान नगर है। गोशाला हो या तङ्कल—वहां कहीं भी बहुत-से झाखोका झान रखनेवाले झाह्रण रहते हो, वह स्थान तीर्थ कहलाता है। पांचत्र तीर्थोमे स्नान, पांचत्र येदमलों या भगवान्के नामोका कीर्तन एवं सत्पुरुषोके साथ वार्तालाय—इन कार्योको विद्वान् पुरुष उत्तम बताते हैं। सज्जन पुरुष सत्सङ्गसे पांचत्र हुई सुन्दर वाणीरूप जलसे ही अपनी आधाको पांचत्र मानते हैं। जो मन, वाणी, कर्म और बुद्धिसे कभी पाप नहीं करते, ये ही महात्या तपस्त्री हैं; केवल शरीर सुलाना ही तपस्त्रा नहीं है। जो जल-उपवासादि करके मुनिकी युलाना ही तपस्त्रा नहीं है। जो जल-उपवासादि करके मुनिकी युलान है किन्तु अपने कुटुष्णीजनोपर तनिक भी दया नहीं करता, वह कभी निष्पाप नहीं हो सकता। उसकी वह निर्देशता उस तपका नाही होती। जो निरन्तर घरपर रहकर भी पांचत्र भावसे रहता है और सब प्राणियोग्धर दया करता है, उसे मुनि ही समझना वाहिये; वह सम्पूर्ण पांचोंसे मुक्त हो जाता है।

राजन् ! शास्त्रोमें जिनका जल्लेस नहीं है, ऐसे कमोंकी
अपने यनसे कल्पना करके लोग तपायी हुई शिला आदिएर
कैठते हैं। यह लग्न होता है तपस्त्राके नामपर पापीको जलानेके
लिये; परंतु इससे केवल शरीरको पीड़ा होती है, और कोई
लाभ नहीं होता। जिसका इदय बद्धा और भाषसे सून्य है,
असके पायकर्मीको अग्नि भी नहीं जला सकती। दया तथा
यन, बाजी और शरीरकी शुद्धिसे ही शुद्ध वैराग्य और मोक्ष
प्राप्त होते हैं: केवल फल लाने या हया पीकर रहेनेसे तथा
सिर पुँड़ाने, यर होड़ने, जटा बढ़ाने, पहाप्ति तपने, जलके
भीतर लड़े खने या मैदानमें जमीनपर शयन करनेसे ही मोक्ष
नहीं मिलला। ज्ञान अथवा निकाम कर्मसे ही जरा-मृत्यू आदि
सांसारिक व्याधियोसे पिण्ड छूटता और उत्तम पदकी प्राप्ति
होती है। जिस प्रकार अग्निमें मुने हुए बीज नहीं उगते, उसी
प्रकार ज्ञानकारी अग्निसे सभी अविद्यान्तिन हेवोंके दाय हो
जानपर पुन: उनसे आत्राक्ता संयोग नहीं होता।

एक या आधे शरोकसे भी यदि सम्पूर्ण भूतोके इतयदेशमें विराजमान आव्याका ज्ञान हो जाय तो मनुष्यके सम्पूर्ण शाखोंके अध्ययनका प्रयोजन समाप्त हो जाता है। कोई 'तत्' इन दो ही अक्षरीसे आत्माको ज्ञान लेते हैं, कुछ लोग मन्त्रपद्योसे युक्त सैंकड़ों और हजारों उपनिषद्-वाययोंसे आत्मात्त्वको समझते हैं। जैसे भी हो, आत्मात्कका सुदृद्ध बोध हो पोक्ष है। जिसके हदयमें संशय है, आत्माके प्रति अविकास है, उसके लिये न लोक है, न परलोक और न उसे कभी सुल ही पिलता है। ज्ञानवृद्ध पुरुषोने ऐसा ही कहा है, इसलिये अद्धा और विकासपूर्वक निश्चपात्मक बोध ही मोक्षका स्वरूप है। यदि तुम एक अविनाशी एवं सर्वव्यापक आत्माको युक्तियोसे जानना चाहते हो तो कोरा तर्कवाद छोड़कर श्रुतियों और स्मृतियोंका आक्रय त्वे। उनमें आत्माका बोध करानेवाली बहुत उत्तम युक्तियाँ उपलब्ध होंगी। जो शुष्क तर्कका आक्षय लेता है, उसे साधनकी विपरीतताके कारण आकाकी सिद्धि नहीं होती। अतः आत्पाको वेदोके द्वारा ही जानना चाहिये; क्योंकि आत्पा वेदाबसप है, जेद ही उसका प्रारीर है। वेदसे ही रुज्बका बोध होता है। आत्मामें ही बेदोंका उपसंहार या लव होता है। आल्या अपनी उपलब्धिये स्वयं ही समर्थ नहीं है, उसका अनुबन सूक्ष्म बुद्धिके द्वारा होता है। अतः मनुष्यको इन्द्रियोकी निर्मलताके द्वारा विषय-भोगोको त्याग देना बाह्यि । यह इन्द्रियोंके निरोधसे होनेवाला अनदान (उपवास या विषयोका अपहुण) दिव्य होता है। तपसे स्वर्ग मिलता है, इनसे कोगोकी प्राप्ति होती है, तीर्थकानसे पाप नष्ट होते हैं: यांतु मोक्ष तो ज्ञानसे ही होता है—ऐसा समझना वाहिये।

## धुन्धुमारकी कथा—उत्तङ्क मुनिकी तपस्या और उन्हें विष्णुका वरदान

तदननार मातराज युधितिरनं मार्काण्डेयजीसे पूछा— मुने ! हमने सुना है इक्ष्वाकुर्वजी राजा कुळलाक बढ़े प्रतापी से। ये राजा कुछ समयके बाद 'धुन्धुमार' नामसे विख्यात हुए थे। सो उनके इस नाम-परिवर्तका क्या कारण है ? इसे मैं चवार्य रीतिसे सुनना बाहता है।

मार्कव्हेपजी बोले—राजा धुन्धुमारका धार्मिक ड्यारुवान में तुषी सुनाता 🕻, ध्यान देकर सुनो । पूर्वकालमें उत्तङ्क नामसं प्रसिद्ध एक महर्षि हो गये हैं। मस्ट्रेश (माल्याङ्) के सुन्तर प्रदेशमें उनका आक्षम था। एक समय महर्षि उत्तक्तुने भगवान् विष्णुको प्रसन्न करनेके लिये बहुत क्योंतक कठोर तपस्य की। भगतान्ते प्रसन्न होकर उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन दिया। उनके



प्रकारके लोजपाठ करते हुए उनकी स्तुति करने लगे।

उत्तक्षु बोले—मगवन् । देवता, असुर और मनुष्य आपसे ही करान्न हुए हैं। आपने ही चराचर प्राणियोंको जन्म दिया है। बेहवेता ब्रह्माजी, बेद तथा उसके द्वारा जाननेवीम्य जो कुछ भी करतुएँ हैं, उन सककी सृष्टि आपसे ही हुई है। देखदेव ! आकाश आपका मसक है, सूर्य और बन्हमा नेत्र हैं, वायु सांस है और अग्नि आपका तेज है। सारी दिशाएँ आपकी भुजाएँ हैं, महासागर जर है, पर्वत ऊरु हैं और अन्तरिक्ष जेवा हैं। पृत्वी आपके चरण और ओपधियाँ रोम हैं। इन्द्र, सोम, अप्रि. वहण, देवता, असुर, नाग—ये सब आपके सामने नतमलक हो नाना प्रकारकी स्तुतियाँ करते हुए हाथ जोड़कर प्रजाम करते हैं। युवनेश्वर ! आप सम्पूर्ण प्राणियोंने स्थाप है। खड़े-बड़े योगी और महर्षि आपकी ही स्तुति किया करते हैं।

ज्वहुकी सुति सुनकर धगवान् बहुत प्रसन्न हुए और कोले, 'उत्रह्न ! में तुमका प्रसन्त हैं, कोई वर माँगो ।'

उतकु बोले—प्रधो । सारे जगत्की सृष्टि करनेवाले दिव्य सनातन पुरूप आप धगवान् नारायणका पुत्रे दर्शन मिला, यहीं मेरे लिये सबसे बढ़कर वर हैं।

विच्नो कर-ब्रह्मन् । तुष्कारा हृदय लोधसे खन्नल नहीं है, युद्धमें तुष्हारी अनन्य भक्ति है; इन कारणोंसे में तुमपर विशेष प्रसन्न हूँ। मुझसे कोई बर तो तुम्हें अवश्य ही लेना चारिये ।

मकंग्डेंक्जं कहते हैं—इस प्रकार जब भगवान्ने वर मॉगनेके लिये बारचार अनुरोध किया, तब उत्तक्षने हाथ जोड़कर यह वर मौगा—'हे कमलत्वेचन ! यदि आप मुझपर असल हैं और मुझे कर देना ही चाहते हैं तो ऐसी कृपा कीजिये जिससे येरी बुद्धि सदा शय-दम, सत्यभाषण तबा धर्ममें ही लगी खे और आपके भजनका अध्यास कभी छूटने न पासे।'

भगवान्ते कहा—युने ! तुमने जो कुछ माँगा है, सब पूर्ण होया । इसके सिवा तुम्हारे हृदयमें उस योगतिद्याका भी दर्शनसे पुनि निहाल हो गये और बड़ी विनयके साथ नाना | प्रकाश होगा, विससे तुम देवताओं तथा इन तीनों लोकोंका असुर तीनों लोकोंका विनादा करनेके लिये घोर तपस्य करेगा। उस असुरका कथ जिसके हाथसे होनेवाला है. उसका नाम तुन्हें बताता है सुनो । इक्वाकुवंशमे एक बलवान् और विजयी राजा होगा, उसका नाम होगा— । महर्षि उत्तहुसे ऐसा कहका भगवान् अन्तर्धान हो गये।

बहुत बड़ा कार्य सिद्ध करोगे। युन्यु नामवाला एक महान् | ब्ह्हदश्च। उसके 'कुक्लान्ध' नामसे प्रसिद्ध एक पुत्र होगा। वह मेरे केंगबलका आलय लेकर तुन्हारी आज्ञासे युन्युको मार डालेगा; उस समयसे वह इस जगत्में 'धुन्धुमार' के नामसे विक्यात होगा।

# उतङ्क मुनिका राजा बृहदश्वसे धुन्धुको मारनेके लिये अनुरोध

मार्कव्हेक्जी कहते हैं—सूर्यवंशी राजा इक्ष्वाकु जब परलोकवासी हो गये तो उनका पुत्र शदाहद इस पृथ्वीपर राज्य करने लगा। उसकी राजधानी अयोध्या बी। शहादका पुत्र ककुत्सा, ककुत्स्यका अनेना, अनेनाका पृषु, पृषुका विश्वगश्च, उसका अति, अविका युवनाश्च और उसका पुत्र श्राय हुआ; ब्रावके श्रायस्त हुआ, जिसने श्रावशो नापको पुरी बसायी। आवलके पुत्रका नाम बृहाद्ध हुआ, उसका पुत्र कुवलाबके नामसे विख्यात हुआ। कुवलाकके झ्लीस हजार पुत्र थे । ये सभी विशाओंमें पारंगत और महान् करुवान् थे । राजा कुक्तराता भी गुणोंमें अपने पितासे बहुत बढ़-बढ़कर था। जब वह राज्य सैभालनेके योग्य हो गया तो उसके पिताने उसे राज्यपर अभिविक्त कर विवा और स्वयं तपस्प करनेके लिये बनमें जानेको ज्ञात हो गये।

महर्षि वसङ्क्षने कथ यह सुना कि बृहदश वनमें अनेवाले हैं तो वे उनकी राजधानीमें आये और राजको रोकते हुए कहने लगे—राजन् । इपलोग आपकी प्रजा है, आपका कर्तन्य है—प्रजाकी रक्षा करना। आप पहले अपने इस प्रसान कर्तव्यका ही पालन कीजिये। आपकी ही कृपासे सारी प्रका और इस पृथ्वीका उद्देग दूर होगा । यहाँ खुकर प्रजाकी रखा करनेमें तो बड़ा भारी पुष्प दिखाबी देता है, वैसा धर्म कनमें जाकर तपस्या करनेमें नहीं दीसता । अत: अभी आपको ऐसा विचार नहीं करना चाहिये। आयके बिना हम निर्विहरतपूर्वक तपाया नहीं कर सकेंगे। मस्देशमें हमारे आक्रमक निकट ही रेतसे भरा हुआ एक समुद्र है, उसका नाम है उजालक सागर। उसकी लंबाई-बौड़ाई अनेको योजन है। व्या एक बड़ा बलकर् दानव रहता है, उसका नाम है—सुगु। वह मधुकैटभका पुत्र है। पृथ्वीके भीतर क्रिपकर रहा करता है। बालुके भीतर विश्वकर रहनेवास्त वह महाकूर देख वर्षभामें एक बार साँस लेता है। जब वह साँस छोड़ता है, उस समय पर्वत और वनोंके सहित यह पृथ्वी डोलने समती है। उसके श्वासकी आँधीसे रेतका इतना ऊँचा बवंडर उठता है, जिससे सूर्य भी दक जाता है, सात दिनोंतक भूबाल होता खता है। अग्रिको तपटे, चिनगारियाँ और धूएँ उठते रहते हैं।



कठिन हो गया है। अतः हे राजन् । मनुष्योका काल्याण करनेके लिये आप उस देखका वध कीनिये।

राजा कृत्यक्षने हाथ जोड़का कहा—ब्रह्मन् ! आप जिस उदेश्यसे वहाँ प्रचारे हैं, वह निष्फल नहीं होगा। मेरा पुत्र कुक्ताना इस भूमण्डलमें अदितीय वीर है, यह बड़ा भैर्प रहानेवाला और पुर्लीला है। आपका अधीष्ट कार्य वह अवस्य पूर्ण कोगा । इसके बलवान् पुत्र भी अख-शख लेकर इस युद्धमे इसका साथ देंगे। आप मुझे छोड़ दीनिये; क्योंकि अब मैंने शक्कोंको त्याग दिया है, मैं युद्धसे निवृत्त हो गया है।

उत्तक्षने कहा—'बहुत अच्छा ।' फिर राजर्षि बृहदश्वने उत्तक्क मुनिकी आज्ञा पाकर उनके अभीष्ट कार्यको पूर्ण करनेके लिये अपने पुत्र कुखलासको आदेश दिया और स्वयं तपोयनमें चले गर्वे।

#### धुशुका वध

युधिष्ठरने पूछा—पुनिकर ! ऐसा महावली दैन्य तो मैंने आजतक नहीं सुना। वह दैत्य कौन वा ? उसका कुछ परिचय दीजिये।

मार्कव्यंग्रंगी मोले—महाराज ! पुन्यु मयु-केटभका पुत्र शा । एक समय उसने एक पैरसे लाई होकर बहुत कालतक तपस्या की । उसकी तपस्यासे प्रसन्न होकर ब्रह्माजीने उससे वर माँगनेको कहा । वह बोला, 'मैं तो वही वर बाहता हूँ कि देवता, दानव, गंधर्य, यक्ष, राक्षस और सर्य—इन्येसे किसीके हाबसे भी मेरी मृत्यु न हो ।' ब्रह्माजीने कहा, 'अखा आ; ऐसा ही होगा ।' उनकी लीकृति पाकर पुन्युने उनके सरणोंका अपने मलकसे स्पर्श किया और वहाँसे बला गया ।

तथीसे वह उत्तक्षके आसमके पास अपने शाससे आगकी विनगारियों छोड़ता हुआ स्तीमें रहने लगा। एजा वृद्धपके वन बले जानेके बाद उनका पुत्र कुवलस्य उत्तक्ष पुनिके साथ सेना और सवारी लेकर वहाँ आ पहुंचा। इक्कांस हजार वें केवल उसके पुत्रोकी सेना थी। उत्तक्षकी अनुपतिसे घगवान् विष्णुने समसा लोकोका कल्याण करनेके किये एजा कुवलाखार्गे अपना तेज स्वाधित कर दिया। कुवलाय ज्यों ही



युद्धके रिव्यं आगे बड़ा, आकाशमें उद्य स्वरसे यह आवाज गूँज उठी कि 'यह राजा कुवत्सक्ष स्वयं अवस्य रहकर धुन्धुको मारेगा और धुन्धुमार नामसे विख्यात होगा।' देवताओंने उसके बारों और दिव्य पुर्योको वर्षा की, विना कताये ही देखताओंको दुन्दुम्पियाँ कर उठी, ठंडी हवा बलने लगी और पुर्व्याको उहती हुई धूल ज्ञान्त करनेके रिव्यं इन्द्र धीरे-धीरे वर्षा करने लगा।

धगवान् विष्णुके तेजसे बढ़ा हुआ राजा सीध ही समुद्रके कितारे पहुँचा और अपने पुत्रोंसे बारों ओरकी रेती खुरवाने लया । सात दिनीतक खुदाई शेनेके बाद महाबलवान् धुन्यु देन दिलाची पद्म । बालुके भीतर उसका बहुत बड़ा विकराल प्राप्त क्रिया हुआ था, जो प्रकट होनेपर अपने तेजसे देहीव्यमान होने लगा, मानो सूर्य ही प्रकाशमान हो रहे हो। युगु प्रलक्कालको अग्निक समान पश्चिम दिशाको चेरकर सो का था। कुवलाधके पुत्रोने उसे सब ओरसे घेर लिया और तोले बाण, मदा, मुसल, पष्ट्रिश, परिप्र और तलबार आदि अळ-एखोसे उसपर प्रहार करने लगे। उन खोगोकी मार लाकर वह महाचली दैत्य क्रोधमें भरकर उठा और उनके बलावे हुए तरह-तरहके अख-इम्बोको निगत गया। इसके बाद वह मुखसे संवर्तक अग्रिके समान आगकी रूपटे उगरुने लगा और अपने तेजसे उन सब राजकुमारीको एक क्षणमें ही इस प्रकार घस कर दिया, जैसे पूर्वकालमें सगरपुत्रोंको महाला कपिलने दण्य किया वा, यह एक अद्भुत-सी बात ह्ये गयी।

जब सभी राजकुमार धुन्युकी कोशाधिमें स्वाहा हो गये और वह महाकाव देख दूसरे कुञ्चकर्गके समान जगकर सावधान हो गया, तब महातेजत्वी राजा कुक्लाध उसकी ओर बढ़ा। उसके हारीरसे जलकी वर्षा होने लगी, जिसने धुन्युके मुखसे निकलती हुई आगको पी लिया। इस प्रकार योगी कुञ्जाबने योगक्तसे उस आगको चुझा दिया और स्वयं ब्रह्माखका प्रयोग करके समस्त जगत्का भय दूर करनेके लिये उस दैखको जलाकर भस्म कर बाला। धुन्युको पारनेके कारण वह 'धुन्युमार' नामसे प्रसिद्ध हुआ। इस युद्धि राजा कुञ्चलक्षके केवल तीन पुत्र वस गये थे— दृख्य , क्यित्लक्ष और चन्त्रसः। इन तीनोसे ही इस्वाकुवंशकी परम्परा आगेतक चली।

#### पतिव्रता स्त्री और कौशिक ब्राह्मणका संवाद

पुंचुमारकी कथा सुननेके प्रधाद महाराज युधिहरने मार्कण्डेमजीसे कहा—धगवन् ! अब मै आपसे पतिजता क्रियोंके मुख्य धर्म और उनके माहात्यकी कथा सुनना चाहता है। माता-पिता आदि गुरुवनोकी सेवा करनेवाले बालक और पातिज्ञत्वका पालन करनेवाली क्रियाँ—ये सबके लिये आदरणीय हैं। शियाँ सदाचारको रका करती हाँ अपने पतिको देवता मानकर किस आदरभावसे उनकी सेवा करती है, वह कोई आसान काम नहीं है। इसी प्रकार भाता-पिताकी सेवाकी भी बहुत बड़ी महिमा है। खियाँ तो वाल्यकालमें माता-पिताकी और विवाहके पश्चात् पतिदेवकी बड़ी ही ब्रद्धा और चक्तिके साथ सेवा करती हैं; उनका धर्म बह्म ही कठिन है, उससे कठिन मुझे कोई और धर्म दिसायी नहीं देता । इसलिये पुनिवर ! आज आप मुझे परिव्रताओंके माहात्म्यकी कचा सुनाइये।

मार्कण्डेपजी बोले—राजन् ! सती कियाँ पतिको सेवासे स्वर्गरहेकपर विजय पाती है तथा माता-पिताकी सेवा करके उन्हें प्रसन्न करनेवाला पुत्र इस संसारमें सुवन्न और सनातनधर्मका विस्तार कर अन्तमें उत्तम लोकोंको जाप्त होता है। इसी प्रकरणको लेकर में आगेकी बात कहूँगा। पहले परिवासके महत्त्व और बर्मका वर्णन करता है, ब्यान देकर सुनो।

पूर्वकालमें कोशिक नामका एक प्राह्मण बा, वह बड़ा ही धर्मात्र्या और तपस्वी था। उसने अङ्गोसहित केंद्र और उपनिषदीका अध्ययन किया था। एक दिनकी बात है, जा एक पृक्षके नीचे बैठकर वेदघाठ कर रहा या। उसी समय वस वृक्षके क्यर एक बगुली बेटी हुई थी, उसने ब्राह्मण देवताके ऊपर बीट कर दी। ब्राह्मण क्रोधसे तपतमा उठा और शगुलीका अनिष्ट चिन्तन करते हुए उसकी ओर देखने लगा। बेगारी बिद्धिया पेड्से गिर पड़ी और उसके प्राण-परोस्ट उड़ गये। बगुलीको देख ब्राह्मणके इदपर्ये दयाका सकार हुआ और उसे अपने इस कुकृत्यपर बड़ा पक्षाताय होने लगा। असके मुँहसे निकल पदा—'ओह । आज मैंने क्रोबके वशीधूत होका कैसा अनुचित कार्य कर डाला ।"

इस प्रकार वारम्बार पहलाकर वह ब्राह्मण गाँवमें भिक्षाके लिये गया। उस गाँवमें जो लोग सुद्ध और पवित्र आचरणवाले थे, उन्होंके घरोपर पिका माँगता हुआ वह एक ऐसे घरपर जा पहुँचा, जहाँ पहले भी कभी भिक्षा प्राप्त कर चुका था। द्वरपर जाकर बोला—'पिक्षा देना, माई !' सिमुख्यी सेवा—इनमें वह कभी असावधानी नहीं करती

भीतत्तो एक खीने कहा, 'टहरो, बाबा ! अभी लाती हूँ।' वह स्त्री अपने घरके जुठे वर्तन साफ कर रही थी। ज्यों ही वह उस कामसे निवृत हुई, उसके पठि घरपर आ गये। वे बहुत भूखें हे । पतिको आया देख स्त्रीको बाहर सड़े हुए ब्राह्मणकी बाद न रही । यह उसकी सेवामे जुट गयी । पानी लाकर उसने पतिके पैर बोचे, इस-ग्रेह युत्ताया और बैठनेको आसन देकर एक पात्रमें सुन्दर स्वादिष्ट भोजन परोसकर लागी और जीमनेके लिये सामने रख दिया।

युधिष्ठर । वह को प्रतिदिन प्रतिको भोजन कराकर उनके जीवाहको असाह समझकर वड़े प्रेममे भोजन करती थी, पतिको ही अपना देवता मानती थी और खामीके विचारके अनुकूल ही आवरण करती थी। वह कभी मनसे भी परपुरुवका विनान रही करती थी। अपने हदयकी समस भावनार्य, सम्पूर्ण प्रेम पतिके करणीमे बढ़ाकर वह अन्यधायसे उन्होंकी सेकामें लगी रहती थी। सदाचारका पालन उसके जीवनका अंग वा, उसका शरीर भी शुद्ध वा और हृदय थी । व्य घरके काम-काजमें कुशल शी, कुटुम्बमें रहनेवाले प्रत्येक की-पुरुषका हिल बाहती थी और पतिके दित-सत्यस्का उसे सदा ही ध्वान रहता। देवताकी पूजा, अनिकिका सत्कार, प्रेवकोका भरण-पोषण और सास-



धी। अपने मन और इन्द्रियोपर उसका पूरा अधिकार का।
पतिकी सेवा करते-करते उसे धिक्षाके लिये खड़े हुए
ब्राह्मणकी याद आयी। पतिकी सेवाका तात्कालिक कार्य
पूर्ण हो ही चुका था। यह धिक्षा लेकर बड़े संकोचसे
ब्राह्मणके निकट गयी। ब्राह्मण जला-मुना खड़ा का, देलते
ही बोला—'देवी। जब तुन्हें देर ही करनी थी तो 'ठहरी
बाबा!' कहकर मुझे रोका क्यों ? पुत्रे बाने क्यों नहीं



दिया ?' ब्राह्मणको कोधसे जल्ते देख वस सतीने बड़ी झालिसे कहा—'पण्डित बाबा ! क्षण करो; मेरे सबसे महान् देवता मेरे पति हैं। ते पूले-प्यासे, कक-मदि घरवर आये थे; उन्हें झेड़कर कैसे आती ? उनकी ही सेवा-उहल्प्ये लग गयी।'

सहाज बोहा—चया कहा ? ब्राह्मण कहे नहीं है, पाँत ही सबसे बड़ा है ! गृहत्व-धर्ममें रहते हुए भी तुम ब्राह्मणोंका अपमान कर खी हो । इन्द्र भी ब्राह्मणके सामने सिर झुकाते हैं, फिर मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? क्या तुम ब्राह्मणोंको नहीं जानती ? कभी बड़े-बूडोंसे भी नहीं सुना ? अरो ! ब्राह्मण अग्निके समान तेजाती हैं, ये बाई तो इस पृथ्वीको भी जताकर साक कर सकते हैं।

सर्तां सोने कहा—सपस्तां बाबा ! क्रोध न कीकिये, मैं वह बगुली चिड़िया नहीं हूँ। मेरी ओर यों लाल-स्वास आँसे करके क्यों देखते हैं ? आप कुपित होकर मेरा क्या किगाइ

हेरे ? मैं ब्राह्मणोका अपयान नहीं करती। ब्राह्मण तो देवताके समान होते हैं। आपका अपराध मुझसे हुआ है, इसके लिये क्षमा बाहती हूँ। मैं ब्राह्मणोंके तेजसे अपरिचित नहीं हैं, उनके महान् सीभान्यको भी जानती हैं। ब्राह्मणोके ही क्रोधका फल है कि समुतका पानी पीनेयोग्य नहीं रहा । ये महान् तपस्त्री और शुद्धाना:करण मुनिजन ही थे, जिनकी क्रोधाप्रि आज भी दण्डकारण्यमे नहीं बुझती। ब्राह्मणोंके ही विरामधारमे बावापि राक्षम अगमयके पेटमें जाकर पन गया बा। यहात्म ब्राह्मणीका प्रचाव बहुत बड़ा सुना गया है। महत्त्वाओका क्रोध और प्रसाद दोनों ही महान् हैं। इस समय मुक्रमे जो आपको उपेहा हुई है, उसके लिये आप क्षमा करें। मुझे तो पतिको सेवासे जिस धर्मका पालन होता है, यही आधिक पसंद है। देवताओंने भी मेरे लिये पति ही सबसे बड़े देख्ता है। मैं तो सामान्यरूपसे इस पातितत्वसर्यका ही पालन करते 📳 ब्रह्मणवेषता ! इस पतिसेवाका फल भी आप प्रत्यक्ष देख लॉजिये । आपने कृपित होकर बगुली पक्षीको दन्य किया वा, यह बात मुझे मालूम हो गयी। प्राचा ! बनुष्योंका एक बहुत बड़ा शतु है, जो उनके शरीरमें ही रहता है; उसका नाम है—कोब । जो क्रोम और मोहको जीत है और जो सदा सत्यभाषण करें, युरुजनीको सेवासे प्रसन्न रखे और किसीके हारा बार लाकर भी उसे न मारे, जो अपनी इन्हियोको बडामें करके पवित्र भावसं वर्ग और साध्यस्परी लगा खें, जिसने कामको जीत लिया है, वही, देवताओंके मतमे ब्राह्मण है। जिस धर्मन और मनखी पुरुषका सम्पूर्ण जगर्के प्रति आत्राचाव है और सची धर्मीपर अनुराग है, जो वजन-वाजन, अध्ययन-अध्यापन आदि ब्राह्मफोबित कर्मोंको करते हुए अपनी शक्तिके अनुसार दान भी करता रहता है, ब्रह्मकर्य-अवस्थायें जो सदा बेट्रोका अध्ययन करता है. जिसके नित्व साध्यायमें कभी भूल नहीं होती, उसीकी देवतालोग ब्राह्मण पानते हैं। ब्राह्मणोंके लिये जो कल्याणकारी धर्म है, उसीका उनके समझ वर्णन करना उचित है। इसीरिच्ये में आपके सामने यह बात कह रही हैं। ब्राह्मण सत्यवादी होते हैं, उनका मन कभी असत्यमें नहीं लगता। ब्राह्मणके स्थि साध्याय, दम, आर्जव (सरल भाव) और सत्वभावण-यह परम धर्म बतलाया गया है। च्छापि धर्मका स्वराय समझनेमें कुछ कठिन है, तथापि वह सत्वमें प्रतिष्ठित है। वृद्ध पुरुष कहते हैं, धर्मके विषयमें बेद हो प्रमाण है, बेदसे ही धर्मका ज्ञान होता है। तथापि धर्मका क्काप सूक्ष्य ही देखा जाता है। केवल वेद पढ़नेसे उसका यबार्व सम प्रकट हो ही जायगा-ऐसा निश्चित रूपसे नहीं

धर्मका यबार्व तत्त्व ज्ञात नहीं हुआ है। ज्ञाह्यगदेव । यदि 'परम धर्म क्या है?' यह आप जारना चाहते हैं तो मिश्विलापुरीमें जाकर माता-पिताके थक, सन्वयादी और त्रितेन्द्रिय धर्मव्याससे पृष्ठिये। वह आपको धर्मका तत्व समझा देगा। पगवान् आपका महूल करें; अब आपकी बहाँ इच्छा हो, वहाँ प्रधारें। यदि मेरे मुखसे कोई अनुचित । बाऊँगा और अपना कार्य सिद्ध कसँगा।

कहा जा सकता । मेरा तो यह विचार है कि अभी आपको | बात निकल गयी हो तो क्षमा करें, क्योंकि खियोंपर सभी ट्या करते हैं।

बहुण बोत्स-देवी ! तुम्हारा कल्याण हो; मैं तुमपर बहुत प्रसन्न हैं। मेरा क्रोब अब दूर हो बुका है। तुमने मुझे जो उपालम्ब दिया है: यह मेरे लिये चेतावनी ही है। इससे मेरा बड़ा कल्याण होनेवारत है। तुम्हारा मता हो, अब मैं मिथिला

मार्कथ्वेयजी कड़ते हैं—इस पतिव्रताको बाते सुनकर स्वीकार करें, तो हम दोनों घरपर बलें। कौरिक ब्राह्मणको प्रका आधर्ष हुआ। अपने कोपका स्मरण करके वह अपराधीकी भारत अपनेको विकासने लगा । फिर धर्मकी सूक्ष्म गतियर विचार कर उसने मन-ही-मन यह निश्चय किया कि 'मुझे उस सरीके कड़नेपर अख और विश्वास करना चाहिये, अतः में अन्तर्थ ही मिकिया जातेमा और का धर्माचा व्यापारे चित्रका धर्मसञ्ज्यो प्रश्न करहेगा ।"

इस प्रकार विचार कर वह कोतुहलका पिकिलपुरीको चल दिया । रास्तेमें उसे अनेकों जंगल, गांव और नगर पार करने पडे। जाते-जाते वह राजा जनकरे सुरक्षित मिश्रिलापुरीमें पहुँच गया । उस नगरको झोचा बड़ी सुन्दर थी, इसमें धर्मका पालन करनेवाले मनुष्योका निवास वा और अनेको स्थानीयर यत्र तथा धर्मसम्बन्धी महान् उत्सव हे रहे थे।

कौद्यिक ब्राह्मण उस नगरमें पहुँचकर सब ओर पूमने और धर्मस्याधका पता लगाने लगा । एक त्यानपर जाकर उसने पछा तो साद्याणीने उसे उसका स्थान बता दिया । वहाँ जाकर देशा कि धर्मव्याच कसाईसानेने बैठकर मांस बेब खा है। ब्राह्मण एकालमें जाकर बैठ गया। व्याधको यह मालूम हो गया कि कोई ब्राह्मण युक्तसे मिलनेके लिये आये हैं, जत: वह शींठा ब्राह्मणके समीप आया और बोला-'धगवन् । आपके चरणोमें प्रणाम है। मैं आपका स्वागत करता है। मैं ही वह व्याध है, जिसे हैंड़ते हुए आपने यहाँतक आनेका बहु किया है। आपका भला हो। आजा दीनिये, मैं क्या सेवा कर्फ ? यह तो मैं जानता है कि आप कैसे वहाँ पधारे हैं। उस पतिव्रता स्त्रीने ही आपको मिकितामें भेजा है।

व्याधकी बात सनकर ब्राह्मण बड़े विस्त्यमें पड़ा और मन-ही-मन सोचने लगा-वह दूसरा आक्रपे देखनेको

#### कौशिक ब्राह्मणका मिथिलामें जाकर धर्मव्याचसे उपदेश लेना



ब्राह्मणने प्रसन्न होकर कहा, 'ठीक है, ऐसा ही करों।' किर आगे-आगे ब्राह्मण चला और पीछे-पीछे ष्याध । घरपर पहिचकर धर्मव्याधने ब्राह्मणदेवताके पर ओकर बैठनेको आसन दिया । उसपर बैठकर उसने व्यावसे कहा, हे तात ! वह मांस बेचनेका काम तुम्हारे बोग्य नहीं है। मुझे तो तुम्हारे इस घोर कर्मसे बढ़ा क्रेश हो रहा है।"

व्याध बोल-विप्रवर ! मैंने यह काम अपनी इन्हासे नहीं बठाया है। यह धंचा मेरे कुलमें दादो-परदादोंके समयसे चला आ रहा है। स्वयं में ऐसा कोई कार्य नहीं करता, जो वर्षके विपरीत हो । सावधानीके साथ बुढे माँ-वापकी सेवा करता मिला। व्यापने कहा, 'यह स्वान आपके योग्य नहीं है: यदि | है। सत्य बोलता है। किसीकी निन्दा नहीं करता। यथाशक्ति दान देता हूँ और देवता, अतिथि तथा सेवकोंको ध्येजन देकर जो बचता है, उसीसे अपनी जीविका बलाता हूँ।

सूरका कर्तव्य है—सेवा; वैश्यका कर्म है खेती करना और युद्ध करना क्षत्रियोंका कर्तव्य कराया गया है। ब्रह्मवर्यका पालन, तपस्मा, वेदाध्ययन तवा सत्यमाच्य—में ब्राह्मणके सदा ही पालन करनेयोग्य धर्म हैं। राजाका यह कर्तव्य है कि वह अपने-अपने धर्मीक पालनमें लगी हुई प्रजाका धर्मपूर्वक सासन करे तथा जो लोग धर्मसे गिर गये हों, उन्हें पुनः धर्मपालनमें लगावे। ब्राह्मण ! यहाँ राजा जनकके राज्यमें कोई भी ऐस्त नहीं है, जो धर्मक किरद्ध आधरण करे। चारों वर्णोंक लोग अपने-अपने धर्मका पालन करते हैं। ये राजा जनक दुरावारीको—धर्मके विरुद्ध धरलनेवालेको, यह अपना पुत्र ही क्यों न हो, कठोर दण्ड देते हैं। (अतः आय मुक्तमें या और किसी पिकिलावालीमें अधर्मकी आशंका न करें।)

में स्वयं किसी जीवकी हिसा नहीं करता। दूसरोके मारे हुए सुभर और भैसोका मांस बेचता हैं। फिर भी में सर्थ मांस कभी नहीं खाता। अञ्चुकाल प्राप्त होनेपर ही बी-संसर्ग करता है। दिनमें सदा ही उपवास और राजिमें खेजन करता हैं। कुछ लोग मेरी प्रशंसा करते हैं और कुछ लोग निन्दा; परंतु मैं उन सबको सद्ख्यवहारसे प्रसन्न रखता है।

हुन्होंको सहन करना, धर्ममें दुव रहना, सब प्राणियोंका योग्यताके अनुसार सम्मान करना—ये मानवोधित गुण मनुष्यमें त्यागके बिना नहीं आते। व्यर्थका विवाद छोड़कर बिना कहे दूसरोंका घला करना बाहिये। किसी कामनासे, क्रोधसे या हेक्क्स बर्मका त्याग नहीं करना चाहिये। प्रिय वस्तुको प्राप्ति होनेपर हर्षसे फूल न उठे, अपने मनके विपरीत कोई बात हे जाय तो दुःस न माने; आर्थिक संकट आ पड़नेपर घकराये नहीं और किसी थी अवस्वामें अपना धर्म न छोड़े। यदि एक बार भूलसे धर्मके विपरीत कोई काम हो जाय, तो पुनः दुवारा यह काम न करे। वो विचार करनेपर अपने और दूसरोंके दिव्ये कल्याणकारी प्रतीत हो, उसी काममें अपनेको लगाना चाहिये। बुराई करनेवालेके प्रति बदलेमें भी बुराई न करे, अपनी साधुता कभी न छोड़े। जो दूसरोंकी बुराई करना वरहता है, वह पायी अपने-आप नह हो जता है। वो पवित्र प्राचसे खनेवाले धर्मांच्या पुरुषोंके कर्मको अवर्य कताकर जनकी हैसी बड़ाते हैं, वे अवहारीन पनुष्य नातको प्राप्त होते हैं। पायी मनुष्य धोकनीके समान व्यव्य पूले खते हैं। वासावमें उनमें पुरुषार्थ बिलकुरु

जो मनुष्य पायकर्म कर जातेवर संखे इत्यसे प्रशासाय करता है, वह इस पायसे हुट जाता है; तथा 'फिर ऐसा कर्म कथी नहीं कर्मणा' ऐसा वृद्ध संकाल्य कर लेनेवर यह सविष्यमें होनेवाले दूसरे पायसे भी वस जाता है। लोध ही पायका पर है, लोधी मनुष्य ही पाय करनेका विचार करते हैं। पायी पुरुष इत्यसे धर्मका जाल फैलाचे रहते हैं। जैसे तिनकोंसे वका हुआ कुओं हो, वैसे ही इनके धर्मकी आइमें पाय रहता है। इनमें इन्द्रियसंख्य, बाहरी परिवास और धर्मसम्बन्धी बाठकीत—ये सब तो होते हैं, कितु धर्मात्म पुरुषोका-सा शिष्टाचार नहीं होता।

#### शिष्टाचारका वर्णन

मार्कण्डेयजी कहते हैं—धर्मञ्चाधका उपर्युक्त उन्देश सुनकर कौशिक ब्राह्मणने उससे पूजा, 'नरलेष्ठ ! पुझे शिष्ट पुरुषोंके आचारका ज्ञान कैसे हो ? तुन्हीं मुझसे शिष्टोंके व्यवहारका यथार्थ रीतिसे वर्णन करो।

व्याध बोला—ब्राह्मण । यज्ञ, तप, दान, बेटोका स्वाध्याय और सत्यभाषण—ये पाँच बाते शिष्ट पुरुषोंके व्यवहारमें सदा रहती हैं। जो काम, क्रोध, लोभ, दव्य और खुव्हता—इन दुर्गुणोंको जीत लेते हैं, कभी इनके बदामें नहीं होते, वे ही शिष्ट (उत्तम) कहलाते हैं और उनका ही शिष्ट पुरुष आदर करते हैं। वे सदा ही यज्ञ और खाध्यायमें लगे रहते हैं, कभी मनमाना आकरण नहीं करते। सदावारका निरन्तर पालन करना—शिष्ट पुरुषोंका दूसरा लक्षण है। शिष्टाचारी पुरुषोंमें

गुरुकी सेवा, क्रोधका अभाव, सत्वभावण और वान—थे बार सद्गुण अवस्थ होते हैं। बेदका सार है सत्य, सत्यका सार है इन्द्रियसंघम और इन्द्रियसंघमका सार है त्याग। यह त्याग किए पुरुवोंने सदा विद्यानान रहता है। जो शिष्ट है, वे सदा ही निपयित जीवन व्यतीत करते हैं, बर्मके मार्गपर ही बतने हैं। गुरुको अद्याका पालन करते रहते हैं।

इसलिये हे प्यारे ! तुम धर्मको पर्यादा मङ्ग करनेवाले नाल्तिक, पापी और निर्देशी पुरुषोका सङ्ग छोड़ दो । सदा धार्मिक पुरुषोकी सेवापे रहो । यह हारीर एक नदी है, पाँच इन्द्रियाँ इसमें जल है, काम और लोधकपी मगर इसके भीतर धरे पड़े हैं। जन्म-मरणके दुर्गम प्रदेशमें यह नदी वह रही है। तुम धैर्यकी नावपर बैठो और इसके दुर्गम स्वानों—जन्मादि हेशोंको पार कर जाओ । जैसे कोई भी रंग सफेद कपहेगर ही अवही तरह लिलता है, उसी प्रकार विद्याचारका पालन करनेवाले पुरुषपें ही कपश: सञ्चित किया हुआ कर्म और ज्ञानरूप महान् धर्म मलीभाँति प्रकाशित होता है। अहिसा और सत्य—इनसे ही सम्पूर्ण जीवींका कल्याण होता है। अहिंसा सबसे महान् धर्म है, परंतु उसकी प्रतिष्ठा है सत्यमें । सत्त्वके आधारपर ही श्रेष्ठ पुरुषोंके सभी कार्य आरम्भ होते हैं। इसरिन्ये सत्य ही गौरवकी वस्तु है। न्यायपुक्त कर्मोंका आरम्भ समें कहा गया है। इसके विपरीत जो अनावार है, उसे ही पिष्ट पुरुष अधर्म बताते हैं। जो क्रोध और क्लिंटा नहीं करते, जिनमें अहंकार और ईंप्यांका भाव नहीं है, जो पनपर काबू रखनेवाले और सरल क्यांचके पुरुष है, उन्हें शिष्टाचारी कहते हैं। उसमें सल्वगुणकी वृद्धि होती है; जिसका पालन दूसरोंको कठिन प्रतीत होता है, ऐसे सदाबारोंका भी वे सुगमतापूर्वक पालन करते हैं; अपने सत्कर्माके कारण ही ठनका सर्वत्र आदर होता है। उनके हायसे कभी हिसा आदि घोर कर्म नहीं होते । सदाचार पुराने जयानेसे बला आ खा है: यह सनातन धर्म है, इसको कोई पिटा नहीं सकता। सबसे प्रधान धर्म तो यह है, जिसका बंद प्रतिपादन करते हैं; दूसरा यह है, जिसका वर्णन धर्मशासोमें हुआ है। तींसरा धर्म है शिष्ट (संत) पुरुषोका आखरण । इस प्रकार ये धर्मका तीन लक्षण है। विद्याओंमें पारङ्गत होता, तीशीमें कान करना तथा क्षमा, सत्य, कोयरनता और पनित्रता आदि सद्गुलोका

सञ्जय शिष्ट पुरुषोके ही आचारमें देखा जाता है। जो सबपर दया करते हैं, किसीका जी नहीं दुसाते, कभी कठोर वसन नहीं बोलते, वे ही संत या शिष्ट पुरुष हैं। जिन्हें शुभाशुभ कमेंकि परिणासका ज्ञान है, जो न्यायप्रिय, सद्गुणी, सम्पूर्ण जगत्के हितेथी और सदा सन्पार्गपर चलनेवाले हैं, ये सजन पुरुष ही क्षिष्ट हैं। उनका दान करनेका खभाव होता है। वे किसी भी वस्तुको पहले और सबको बॉटकर पीछे स्थीकार करते हैं तथा दीन-दु:स्तियोपर सदा उनकी कृपा रहती है। स्त्री और सेक्कोंको कह न हो, इसके लिये भी वे सदा सावधान खते हैं और उन्हें अपनी शक्तिसे अधिक धन आदि देते सते हैं। वे सर्वदा सत्पुरुषोका सङ्ग करते हैं; संसारमें जीवननिर्वाह कैसे हो, वर्षकी रक्षा और आत्माका कल्याण किस प्रकार हो—इन सब बालोपर उनकी दृष्टि खुती है। अहिसा, सत्य, कुरताका अभाव, कोमलता, ब्रोह और अर्थकारका त्याग, लजा, हमा, शम, दम, बुद्धि, धैर्य, जीवदया, कामना एवं हेक्का अधाव—वे सब विष्ट पुरुषोक्षे गुण हैं। इनमें भी प्रधानता तीनकी 🕯 —किसीसे छेड न करे, दान करता रहे और सत्य बोले। ज्ञान्ति, संतोष और मीठे बचन—ये भी किछ पुरुषोके गुण है। इस प्रकार शिष्टोंके आचार-व्यवहारका पातन करनेवाले यनुष्य महान् भवसे मुक्त हो जाते हैं। हे लाह्मण ! इस प्रकार जैसा मैंने सुना और काना है, उसके अनुसार दिखोंके आधारका तुपसे वर्णन किया है।

## धर्मकी सुक्ष्म गति और फलभोगमें जीवकी परतन्त्रता

मार्कण्डेयमी करते हैं—धर्मण्याधने काँदीक ब्राह्मणासे कहा—''वृद्ध पुरुषोका कहना है कि धर्मक विषयमें केवाल केंद्र प्रमाण है। यह बात बिलकुल ठीक है: तो भी धर्मकी गित बड़ी सुक्षम है। उसके अनेको मेद, अनेको प्रात्माएँ हैं। केंद्रों साथको धर्म और असलको अधर्म कताचा गया है: परंतु यदि किसीके प्राणीका संकट व्यक्तित हो और वहाँ असल्यभाषणासे उसके प्राण क्य बाते हो तो उस अवसरपर असल्य बोलना धर्म हो जाता है। वहाँ असल्यसे ही सत्यका काम निकलता है। ऐसे सम्ययमें सत्य बोलनेसे असल्यका ही फल होता है। इससे यह निकर्ण निकलता है कि जिससे धरिणाममें प्राणियोंका अत्यन्त हित होता हो, वह ऊपरसे असल्य दीखनेपर भी बात्सवमें सत्य है। इसके विचरते विससे किसीका अहित होता हो, दूसरोंके प्राण वाते हो, वह देखनेमें सत्य होनेपर भी बात्सवमें असल्य एवं अधर्म है। इस देखनेमें सत्य होनेपर भी बात्सवमें असल्य एवं अधर्म है। इस देखनेमें सत्य होनेपर भी बात्सवमें असल्य एवं अधर्म है। इस

प्रकार विचार करके देखों, तो वर्गकी गति वही सूक्ष्म दिलायों देती हैं। यनुष्य जो भी द्वाप या अद्युप कर्म करता है, उसका फल उसे अवहय ही भोगना पड़ता है। यदि उसे बुरे कर्मोंक फलनवस्प प्रतिकृत दशा प्राप्त होती है, दुःस आ पड़ते हैं, तो वह देखताओंकी निन्दा करता है, इंबरको कोसता है; परंतु अज्ञानवदा अपने कर्मोंक परिणामपर उसका ध्यान नहीं जाता। मूर्ख, कपटी और बब्रल वित्तवाला मनुष्य सदा ही सुल-दुःसके बकरमें पड़ा रहता है। उसकी बुद्धि, सुन्दर दिक्षा और पुरुवार्थ-कोई भी उसे उस चक्ररसे बचा नहीं सकते। यदि पुरुवार्थका फल पराधीन न होता तो विसकी जो इच्छा होती, उसे ही प्राप्त कर लेता। परंतु देखा यह जा रहा है कि बढ़े-बढ़े संवयी, कार्यकुशल और बुद्धिमान् मनुष्य भी अपना काम करते-करते बक्त जाते हैं; तो भी उन्हें इच्छानुसार फल नहीं मिलता। तथा दूसरा मनुष्य, जो जीवोंकी हिंसा करता है और सदा लोगोंको ठगता हो खुटा है, मौजने जिंदगी बिता रहा है। कोई बिना उद्योगके ही अपार सम्पत्तिका स्वामी हो जाता है और किसीको दिनबर काम करनेपर मनदूरी भी नसीब नहीं होती। कितने ही दीन यनुष्य पुत्रके लिये तपस्य करते, देवताओंको पूजते हैं; किंतु उनके बालक पैटा होकर कुलमें कलडू लगानेवाले निकल जाते हैं। और बहुत-में ऐसे हैं, जो अपने पिताके कमाये हुए धन-धान्य तबा प्रकुर भोग-विहासके साधनोंके साथ जन्म हेने हैं और लौकिक मङ्गलाचारमें ही इनका जन्म होता है। इसमें कोई संदेह नहीं कि यनुष्योंको जो रोग होते हैं, वे उनके कर्योंके ही फल हैं; जैसे बहेरियों छोटे मुगोंकों कह देते हैं, उसी प्रकार वे रोग और व्याधियाँ जीवोंको पीड़ा देती रहती है। (भोग पूरा होनेपर) आषधीका संप्रह रखनेवाले विकित्ताकुशल वैद्य उन रोगोका उसी प्रकार निवारण कर देते हैं. जैसे व्यथक मृगोंको भगा देते हैं। विप्रवर । यह तो तुम भी देखते हो कि जिनके पास भोजनका भण्डार भरा पड़ा है, वे प्राय: संप्रहणीसे कष्ट पा रहे हैं, उसे जा नहीं सकते। दूसरी ओर, जिनकी भुजाओंसे बल है—जो सबस और शक्तिशाली है, वे | हुसरे दारीरवें प्रविष्ट हो जाता है।"

अन्नके अभावमें 'त्राहि' 'त्राहि' कर रहे हैं; बड़ी कठिनतासे उनके पेटमें कुछ जा पाता है। इस प्रकार यह संसार असहाय है और मोह-शोकमें डूबा हुआ है। कमीके अत्यन्त प्रवरः प्रवाहमे पड्कर निरन्तर उसकी आबि-व्याधिसमी प्रबण्ड तरङ्कोके क्येड़े सह रहा है। यदि जीव फार भोगनेमें स्वतन्त्र होता, तो न कोई मता और न ब्हुड होता। सभी मनवाही कामनाओंको प्राप्त कर लेवे, अधियकी प्राप्ति तो किसीको होती ही नहीं। देखा जा रहा है कि जगत्में सभी लोग सबसे डेवा होना चाहते हैं और इसके लिये यवाशक्ति प्रयन्न भी करते हैं, किंतु वैसा होता नहीं। बहुतसे मनुष्य एक ही नक्षत्र और लक्ष्में उत्पन्न होते हैं, परंतु पृजक्-मृथक् कर्मीका संप्रह होनेके कारण फलकी प्राप्तिये महान् अन्तर हो जाता है। कहातक कहा जाय, नित्य अपने उपयोगमें आनेवाली बस्तुपर मी किसीका अधिकार नहीं है। बुतिके अनुसार यह जीवासा सरकार है और सन्पूर्ण प्राणियोका शरीर नाक्षमन् है। शरीरपर आधार करनेसे शरीरका तो नाझ हो जाता है, किंतु अविनाही जीव नहीं मरता; वह कर्पबनानमें बैधा हुआ फिर

## जीवात्माकी नित्यता और पुण्य-पाप कर्मोंके शुभाशुभ परिणाम

सीरिक माद्यानने प्रश्न किया—हे कर्यवेकाओंचे सेह ! जीव सनातन कैसे हैं, इस जिनवको में ठीक-ठीक समझना धारता है।

धर्मध्याधने कहा--रेडका नाता होनेपर जीवका नाता नहीं होता । पूर्ल यनुष्य जो कहते हैं कि जीव मस्ता है, सो उनका यह कवन मिथ्या है। जीन तो इस शरीरको छोड़कर दूसरे शरीरमें बला जाता है। शरीरके पाँची तत्त्वीका पृषक्-पृषक् पाँचों भूतोंमें मिल जाना ही उसका नाहा कड़लाता है। इस जगत्में मनुष्यके किये हुए कमीको दूसरा कोई नहीं भीगता; उसने जो कुछ कर्म किया है, उसे वह सब्ये ही धोगेगा। किये हुए कर्मका कभी नाश नहीं होता। पवित्रात्मा मनुष्य पुण्यकर्मोका आचरण करने हैं और नीच पुरुष पापकर्मीमें प्रवृत्त होते हैं। वे कर्म मनुष्यका अनुसरण करते हैं और उनसे प्रभावित होकर वह दूसरा जन्म लेता है।

अञ्चल बोला—जीव दूसरी योनिमें कैसे क्य लेता है ? पाप और पुण्यसे उसका सम्बन्ध किस प्रकार होता है 7 और पुण्यपंची तथा पापनची चोनियोकी प्राप्ति उसे किस तरह होती है ?

धर्मन्याधने कहा—बीव कर्मबीबोंका संबद्ध करके जिस ।

प्रकार शुभक्रमाँक अनुसार जाम योनियोमें और पाय-कमोकि अनुसार अध्यय चीनियोमें जन्म प्रहण करता है, उसका मैं संक्षेपसे वर्णन करता है। केवल शुभक्रमीका संयोग होनेसे जीवको देवत्वकी प्राप्ति होती है, शुभ और अञ्चम दोनोंका विश्रण होनेपर वह मनुष्यचीनिये जन्म हेता 🕯। योहमें डालनेवाले तापस क्रमेंकि आवरणसे पशु-पक्षी आदि योनियोपे जाना पहता है और पापी मनुष्य नरकमें पड़ता है। यह जन्म, माण और वृद्धावस्थाके दुःसाँसे सदा पीड़ित होता रहता है। अपने ही पापीक कारण उसे कार्या संसारके हेटा भोगने पहले हैं। कर्म-कव्यनमें वैधे हुए जीव इकरों प्रकारकी लिवंग्योशियों और नरकोमें सकर लगाया करते हैं। पृत्युके प्रधात् धापकमोंसे दुःल आप होता है और इस दुःखका भीग करनेके लिये ही वह जीव नीच जातिमें क्य रेजा है। वहाँ फिर नये-नये बहुतसे पापकर्म कर बैठता है, जिसके कारण कुपव्य जा लेनेवाले रोगीकी तरह उसे पुनः नाना प्रकारके कष्ट भोगने पड़ते हैं। इस प्रकार यद्यपि कर निरत्तर दुःस उठाता खता है, तथापि अपनेको दुःसी नहीं मानदा, दु:सको ही सुख समझने लगता है। जबतक बन्धनमें इस्तेवाले कर्पोका भोग पूरा नहीं होता और नये-नये कर्प बनते रहते हैं, तबतक अनेकों कट्टोंको सहन करता हुआ वह बक्तकी तरह इस संसारमें बक्तर लगावा खता है।

वब बयनकारक कमेंकि भोग पूर्ण हो जाते हैं और सत्क्रमंकि द्वारा उसमें शुद्धि भी आ जाती है, तब वह तप और योगका आरम्प करता है। अतः पुष्पकर्मोक्षे फललक्य उसे उत्तम खोकोंकी प्राप्ति होती है, जहाँ जाकर वह शोकमें नहीं पहला । पाप करनेवाले पनुष्पको पापकी आदत हो जाती है, फिर उसके पापका अन्त नहीं होता। इसलिये पुण्य करनेके लिये ही प्रयक्त करना चाहिये, पापका तो त्याग ही उचित है। जो संस्कारसम्पन्न, जितेन्द्रिय, पवित्र तका यनपर कल् रसनेवाला है, उस युद्धिमान् पुरुषको दोनों ही लोकोंमें सुसकी प्राप्ति होती है। इसलिये प्रत्येक मनुष्यको चाहिये कि वह सत्पुरुवोंक धर्मका पारुन करे और विष्टोंके ही समान बतांच करे । संसारमें जिससे किसीको कड़ न पहुँचे, ऐसी पुलिसे जीविका चलावे । अपने धर्मके अनुसार ही कर्म करे, जिससे कर्मीका संकर (मिक्रण) न होने पावे । बुद्धिमान् पुरुष धर्मसे ही आनन्द मानता है, धर्मका ही जासब प्रहण करता है और धर्मसे कमाये हुए धनके द्वारा धर्मका ही पूल सीवता है। इस प्रकार यह धर्माता होता है, उसका विन सब्ध एवं प्रसन्न हो जाता है। तबा मिजबनोसे संतुष्ट होकर वह इस लोक और परलोकमें भी आनन्दित होता है। धर्मात्मा पुरुष शब्द, स्पर्श, सप, रस और गन्य-सभी प्रकारके विषय-सुता तथा प्रभुत्व प्राप्त करता है। यह स्थिति उसके धर्मका हो फल माना जाता है। धर्मके फलकपसे सांसारिक मुखोंको पाकर जिसे तुप्ति या संतोष नहीं होता, वह हानदृष्टिके कारण वैरान्यको प्राप्त होता है। बुद्धिके नेत्रोसे देखनेवाला पनुष्य राग-द्वेष आदि दोषोसे युक्त नहीं होता। वह किरक हो पूर्ण हो जाता है, पर बर्मका परित्याम नहीं करता। सम्पूर्ण जगत्को नाशचान् समझकर वह सकको ही त्यागनेका प्रयक्त करता है, तत्पक्षात् प्रारक्षके परोसे न बैतकर वह ब्रिक्त क्यायसे मुक्तिके लिये उद्योग करता है। इस प्रकार वेराणको जाम होकर वह पापकर्मीका परिताग करता है, फिर धार्मिक होकर अन्तमें मोक्ष प्राप्त कर लेता है। जीवके कल्दाणका साधन है तप; और तपका मृत है शम और दम-मन और इन्त्रियोगर विजय प्राप्त करना। उस तपके हरा मनुष्य अपनी सभी मनोवाञ्चित वस्तुओंको प्राप्त करता है। इन्द्रियसंघम, सत्वभाषण और शय-दय—इनके द्वारा प्रजुष्य परमध्य (मोक्ष) को भी प्राप्त कर लेता है।

#### इन्द्रियोंके असंचमसे हानि और संचमसे लाभ

जाराणने प्रश्न किया—सर्मात्मन् । इन्द्रियाँ कीन-कीन है ? उनका निग्रह किस प्रकार करना वाहिये ? निष्हका फल क्या है ? और उस फलकी प्राप्ति किस प्रकार होती है ?

पर्माण्याय बोला—इन्त्रियोद्वारा किसी-किसी विषयका तान आह करनेके लिये सबारे पहले मनुष्योका मन प्रवृत्त होता है। उसको जान लेनेपर मनका उसके प्रति राग या हैत हो जाता है। जिसमें राग होता है, उसके लिये मनुष्य प्रयव्ध करता है। और प्राप्त होनेपर अपने अभीष्ट विषयोका कारम्बार सेवन करता रहता है। अधिक सेवनसे उसमें राग उत्पन्न होता है, उसके निमित्तसे दूसरोके साथ हुए हो जाता है; फिर लेथ और मोह बढ़ते हैं। इस प्रकार लोपसे आकान्त और राग-हेथसे पीड़ित मनुष्यको बुद्धि धर्मय नहीं लगती। अगर वह धर्म करता भी है तो कोरा बड़ानामात्र होता है, उसकी ओटमें स्वार्थ छिपा रहता है। ब्याजसे धर्माचरण करनेवाला मनुष्य वास्तवमें अर्थ चाहता है और धर्मके ब्याजसे कब अर्थकी सिद्धि होने लगती है, तो वह उसीमें रम जाता है; फिर उस धनसे उसके हृदयमें पाप करनेकी इच्छा जावन छेती है। बाब उसके मित्र और विद्वान् पुस्त उसे उस कार्यसे रोकते हैं, तो उसके समर्थनमें वह अधान्तीय कार देते हुए भी उसे बेद्धातिपादित कताता है। रागक्त्यी दोषके कारण उसके द्वारा तीन प्रकारके अधर्म होने लगते हैं—(१) यह मनसे पापका विकान करता है, (२) वाणीसे पापकी ही बात बोलता है। और (३) किचाड़ारा भी पापका ही आवरण करता है। अधर्ममें लग जानेपर उसके अच्छे गुण नष्ट हो जाते हैं। अधर्मने जैसे व्यानकाले पापियोंसे उसकी मित्रता बढ़ती है। उस पापसे इस लोकमें तो दुःल होता ही है, परलोकमें भी उसे बड़ी दुर्गीत घोगनी पड़ती है। इस प्रकार मनुष्य कैसे पापाल्या होता है, यह बात कतायी गयी।

अब वर्मकी प्राप्ति कैसे होती है, इसको सुनो । किसमें सुख है और किसमें दुःख—इसके विवेचनमें जो कुशल है, वह अपनी तीक्ष्ण बुद्धिसे विषयसम्बन्धी दोषोंको पहले ही समझ लेता है। इससे वह साधु-पहाल्पाओंका सङ्ग करने तराता है। साधुसङ्गसे उसकी बुद्धि धर्ममें प्रवृत्त हो जाती है।

विप्रवर ! पञ्चभूतोंसे बना हुआ यह सम्पूर्ण चराचर जगत् ब्रह्मकरूप है। ब्रह्मसे उत्कृष्ट कोई पद नहीं है। पाँच भूत ये हैं—आकाश, वायु, अप्ति, जल और पृथ्वी। शब्द, स्वर्श, लय, रस और गय—ये क्रमशः इनके विशेष गुण है। पाँच भूतोंके अतिरिक्त छठा तत्त्व है चेतना, इसीको मन कहते हैं। सातवाँ तत्त्व है बुद्धि और आठवाँ है आईकार। इनके सिवा पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, जीवात्मा और सत्त्व, रज, तम—स्व मिलकर सप्रह तत्त्वोका यह समूह अव्यक्त (मूल प्रकृतिका कार्य) कहलाता है। पाँच ज्ञानेन्द्रियोंके तवा मन और बुद्धिके जो व्यक्त और अव्यक्त विषय है, उनको मांप्यात्त्व करनेसे यह समूह चौबीस तत्त्वोका माना जाता है; यह व्यक्त और अव्यक्त दोनों ही प्रकारका तथा भोग्यक्षय है।

पृथ्विके पाँच गुण हैं—दान्द, स्पर्श, क्या, रस और गन्द ।
इनमें गन्धको छोड़कर शेष चार गुण जलके भी है। तेलके
तीन गुण हैं—दान्द्र, स्पर्श और क्या। वायुके दान्द्र और
स्पर्श—दो ही गुण है और आकाशका दान्द्र ही एक गुण है।
ये पाँच भूत एक-दूसरेके बिना नहीं रह सकते, एकीभावको
प्राप्त होकर ही स्थूल रूपमें प्रकाशित होते हैं। जिस समय
चरावर प्राणी तीन्न संकल्पके हारा अन्य देनको भावना करते
हैं, उस समय कालके अधीन हो दूसरे हरीरमें प्रवेश करते हैं।
पूर्व देनके विस्मरणको ही उनकी मृत्यु कहते हैं। इस प्रकार
क्रमदाः उनका आविभाव और तिरोधाय होता खता है।
देनके प्रत्येक अंगमें जो रक्त आदि धातु दिलायों देते हैं, वे
पद्मभूतोंके ही परिणाम है। इनसे सारा चरावर जग्न क्या
है। वाह्य इन्द्रियोंसे विसक्ता संसर्ग होता है, वह व्यक्त है; किन्
जो विषय इन्द्रियोंसे विसक्ता संसर्ग होता है, वह व्यक्त है; किन्
जो विषय इन्द्रियांसे विसक्ता संसर्ग होता है, वह व्यक्त है; किन्
जो विषय इन्द्रियांस विसक्ता संसर्ग होता है, वह व्यक्त है; किन्
जो विषय इन्द्रियांस समझना चाहिये।

अपने-अपने विषयोका अतिक्रमण न करके शब्दादि विषयोको प्रहण करनेवाली इन इन्द्रियोको जब आत्मा अपने वशमें करता है, उस समय मानो वह तपस्या करता है— इन्द्रियनिप्रहद्वारा मानो आत्मतत्त्वके साक्षात्कारका प्रयत्न करता है। इससे आत्मदृष्टि प्राप्त हो जानेके कारण वह सम्पूर्ण लोकोमें अपनेको च्यास और अपनेमें सम्पूर्ण लोकोको स्वित देखता है। इस प्रकार परात्पर ब्रह्मको जाननेवाला ज्ञानी पुरुष जबतक प्रारब्ध शेष रहता है, तभीतक सम्पूर्ण भूठोंको देखता है। सब अवस्थाओं में सब भूतोको आलकपसे देखनेवाले उस ब्रह्मभूत ज्ञानीका कभी भी अञ्चभकमोंसे संयोग नहीं होता। वो मायामय हेलोंको लाँच जाता है, उस योगीको लोकवृत्तिके प्रकाशक ज्ञानमार्गक हारा परम पुरुषार्थ (मोक्ष) को प्राप्ति होती है। बुद्धिमान् ब्रह्माने वेदोंके हारा मुक्त बीकको आदि-अन्तसे रहित, स्वयम्भू अविकारी, अनुपम तथा निराकार बताया है।

हे किय ! सबका मूल है तप और तप होता है इन्द्रियोंका संयम करनेसे ही, और किसी प्रकार नहीं । खर्ग-नरक आदि जो कुछ भी है, वह सब इन्हियाँ ही है। मनसहित इन्हियोंको रोकना ही योगका अनुहान है। यही सम्पूर्ण तपस्थाका मूल है और इन्त्रियोंको अधीन न रखना ही नरसका हेत् है। इनियोंका साथ देनेसे-इनके पीड़े करुनेसे सभी तरहके क्षेत्र संघटित होते हैं और उन्होंको क्यामें कर लेनेसे सिद्धि प्राप्त होती है। अपने प्रारोरमें ही किछमान मनसहित छहीं इन्द्रियोपर जो अधिकार प्राप्त कर लेता है, वह जितेन्द्रिय पुरुष पापीमें ही नहीं लगता, फिर अनचौंसे तो उसका संयोग हो ही कैसे सकता है । पुरुषका यह चारीर ही रख है, आहम सार्थ है, इन्द्रियाँ थोडे हैं। जैसे कुशल सार्राध योडोंको अपने वशमें रसकर स्वापूर्वक वाज्ञ करता है, उसी प्रकार सावधान पुरुष अपनी इन्द्रियोको अधीन रतकर सुरूपुर्वक जीवनपात्रा पूर्ण करता है। जो देहरूपी रहमें जुते हुए मन एवं इन्द्रियसपी छ: बलवान् घोड़ोकी बामहोरको ठीकारे सैपालता है, वही उत्तम सारथि है। सहक्रमर खेंडनेवाले घोड़ोंको तरह विषयोमें विचरनेवाली इन इन्त्रियोंको वशमें करनेके लिये वैर्यपूर्वक प्रयत करे. धीरतापूर्वक उद्योग करनेवालेको अवस्य ही उनपर विजय प्राप्त होती है। विक्योंकी ओर जानेवाली इन्द्रियोंके पीछे बदि मनको भी लगा दिया जाय तो यह बुद्धिको उसी भीति हर लेता है, जैसे नदीकी महाधारमें बलती हुई नावको वायुका झोंका इबो देता है। इन छः इन्द्रियोंके विषयमें अज्ञानी पुस्य मोहक्स सुलकी भावना करते हैं, फलकी सिद्धि मानते हैं। परंतु जो उनके दोवोंका अनुसंधान करनेवाला वीतराग पुरुष है, यह उसका नियह करके व्यानका आनन्द उठाता है।

#### तीनों गुणोंका स्वरूप तथा ब्रह्म साक्षात्कारके उपाय

मार्कणंपजी करते हैं—इसके पड़ात् कौशिक ब्राह्मणने धर्मव्याधसे कहा, 'अब मैं सन्त, रज, तम—इन तीनो गुणोंका स्वस्थ्य जानना चाहता हूँ। मुझसे इनका पढावत् वर्णन करो।'

प्रम्याध बोला—अच्छा, अब मैं तीनों गुणोंका पृष्यक्-पृथक् स्वस्य बताता हुँ; सुने। तीनों गुणोंमें जो तमोगुण है, वह मोह उपनानेवात्य है; स्वोगुण कर्मोमें प्रवृत्त करनेवात्म है। परंतु सत्वगुण विद्येष ज्ञानका प्रकाश फैलानेवात्म है, इसलिये वह सबसे उत्तम माना गया है। जिसमें अज्ञान अधिक है, वो मोहप्रस्त और अवेत होका दिन-रात नींद लेता खता है, जिसकी इंजियों क्यमें नहीं है, जो अधिकेकी, कोषी और आलसी है—ऐसे पनुष्यको तमोगुणी समझना चाहिये। जो प्रवृत्तिकी ही बात कानेवात्म और विचारशील है, दूसरोंक दोष नहीं देखता, सदा कोई-न-कोई काम करना चाहता है, जिसमें विनयका अधाव और अमिमानकी अधिकता है, उसको रजोगुणी समझो। जिसके भीतर प्रकास (ज्ञान) अधिक है, जो भीर और निक्थिय है, दूसरोंके दोष न देखनेवात्म और वितेत्विय है तथा जिसने कोसको त्याग दिया है, वह साधिक्य पुरुष है।

पनुष्यको वाडिये कि इतका प्रोजन करे और अन्तःकरणको सुद्ध रले। रातके पहले और पिछले पहरमें सदा अपना पन आव्यक्तिनानमें लगावे। इस प्रकार जो सदा अपने इदयमें आव्यसाकारका अध्यास करता है, वह प्रम्मलित दीपककी पति अपने पनःप्रदीपमें निराकार आव्याका दर्शन (बोध) प्राप्त करके पुक्त हो जाता है। सब तरहके उपायोंसे क्रोध और लोभको वृतियोंको दवाना चाहिये। संसारमें यही तय है और यही प्रवसागरसे पार जनारनेवाला सेतु है। तपको क्रोधमी, धर्मको हेवसे, विद्याको

मान-अपमानसे और अपनेको प्रमादसे बचाना चाहिये। हुरताका अभाव (दया) सबसे बड़ा धर्म है, क्षमा सबसे प्रयान बल है, सत्य हो सबसे उत्तम व्रत है और आत्माफा ज्ञान ही सबसे उत्तम ज्ञान है। सत्य बोलना सदा कल्याणकारी है. सत्वमें ही जानकी स्थिति है। जिससे प्राणियोका अत्यन्त कल्याण हो, वही सबसे बढ़कर सत्य पाना गया है। जिसके कर्म कामनाओंसे बैचे हुए नहीं होते, जिसने अपना सब कुछ त्यागको अधिमें हवन कर दिया है, वही सुश्चिमान है और यही त्वागी है। किसी प्राणीकी हिसा न करे, सबमें मित्रभाष रखते हुए क्रिजरे । यह दुर्लभ प्रनुष्यजीवन पाकर किसीसे वैर न करें। कुछ भी संग्रह न रखना, सभी दशाओं में संतुष्ट रहना, कामना और खोलुपताको त्याग देना-यही सबसे उत्तम ज्ञान है और पही आत्प्रज्ञानका साधन है। सब प्रकारके संप्रहका त्याग कर परलोक और इहलोकके भोगोंकी ओरसे सुद्रह बैरान्य बारण कर बुद्धिके द्वारा मन और इन्द्रियोका संयम करे । जो जिलेन्द्रिय है, जिसका मनपर अधिकार हो गमा है और जो अजित पदको जीतनेकी कुछा करता है, नित्य वयस्यार्थे लगे खनेवाले इस मुनिको आसक्ति पैदा करनेवाले धोगोंसे अतय—अनासक रहना चाहिये। जहाँ गुण धी अगुण हो जाते हैं, जो विषयोंकी आसक्तिसे रहित है, जो एकमात्र नित्यसिद्धालकाय है तथा जिसकी प्राप्तिमें अज्ञानके सिवा और कोई व्यवसान नहीं है—जो अज्ञान दूर होनेपर अपनेसे अभिन्नसम्पर्मे प्रकाशित होता है, वही ब्रह्मका पद है, वही असीम आनन्द है। जो प्रनुष्य सुरक्ष और द:स दोनोंकी इच्छा त्याग देता है तथा जो आयन्त आसक्तिश्चन्य हो जाता है, वही बहुको प्राप्त होता है। विप्रवर ! इस प्रकार इस विषयको मैंने जैसा सुना और जाना है, सो सब आपको सना दिया ।

#### धर्मव्याधकी अपने माता-पिताके प्रति भक्ति

मार्कण्डेयजी कहते हैं—युधिष्ठिर ! इस प्रकार कर धर्मच्याधने मोक्षसाधक धर्मोंका वर्णन किया तो कौक्षिक ब्राह्मण अत्यन्त प्रसन्न होकर यो बोला, 'तुमने मुझसे को कुछ कहा है, सब न्याययुक्त है। मुझे तो ऐसा जान पड़ता है, धर्मके विषयमें ऐसी कोई बात नहीं है जो तुन्हें ज्ञात न हो।'

धर्मध्याचने करा—ब्राह्मणदेव ! अब मेरा प्रत्यक्ष धर्म भी चलकर देखिये, जिसकी बदौलत मुझे यह सिद्धि मिली है। परके चौतर प्रचारिये और मेरे पिता-माताका दर्शन कीजिये।

व्यायके ऐसा कहनेपर ब्राह्मणने भीतर प्रवेश किया, वहाँ वनों एक वहुत सुन्दर गृह दिलाची पड़ा, विसमें चार कमरे थे, नूनेकी सफेटी की हुई थी। उस घरकी शोभा देखते ही मन मोह जाता था। ऐसा जान पड़ता था मानो देवताओंका निवासस्थान हो। देवताओंकी सुन्दर प्रतिमाओंसे वह भवन और मी सुशोधित हो रहा था। एक ओर सोनेके लिये विजीनोसहित पर्लग था, दूसरी ओर बैठनेके लिये जासन रखे हुए थे। वहाँ धूप और केसर आदिको पीठी सुगंध फैल रही थी। ब्राह्मणने देखा एक बहुत सुन्दर आसनपर धर्मच्याधके पिता-पाता घोजन करके प्रसन्न विक्तसे बैठे हुए हैं, उनके प्ररीरपर सेत वस्त्र शोधा पा रहे हैं और पुष्प-बन्दन आदिसे उनकी पूजा की हुई है।

धर्मव्याधने पिता-माताको देखते ही उनके चरणोपर सिर रख दिया, पृथ्वीपर पड़कर साष्ट्रांग प्रणाम किया। बुढे माता-पिता बड़े खेड्से बोले, 'बेटा! उठ, उठ; तू धर्मको जानता है, धर्म ही सदा तेरी रक्षा करें। हम दोनों तेरी सेवासे, तेरे शुद्ध भावसे बहुत प्रसन्त हैं। तेरी आयु बड़ों हो। तूने उत्तप



गति, तप, ज्ञान और श्रेष्ठ बुद्धि प्राप्त की है। बेटा ! तू सत्युव है, तूने नित्य नियमसे हमारा सत्कार—हमारा पूजन किया है। हमको ही वेचता समझा है। हिजोंके समान प्राम-दमका पासन किया है। मेरे पिताके पितामह और प्रपितामह आदि तथा हम दोनों भी तेरे इस सेवाभावसे बहुत प्रसन्न हैं। मन, वाणी

और छरीरसे कभी तू हमारी सेवा नहीं छोड़ता। अब भी तेरी बुद्धिमें हमारी सेवाके सिवा और कोई विचार नहीं है। परशुरामजीने जिस प्रकार अपने वृद्ध माता-पिताको सेवा की बी उसी प्रकार—उससे भी बड़कर तूने हमारी सेवा की है।

तत्पश्चात् व्याधने अपने माता-पिताको ब्राह्मणदेवताका परिचय दिया। उन्होंने भी ब्राह्मणका स्वागत-सम्मान किया। ब्राह्मणने कृतकता प्रकट को और पूछा, 'आप दोनों इस घरमें पुत्र और सेक्कोसहित सकुराल तो हैं न ? आपका शरीर तो नीरोग हैं न ?' उन्होंने कहा, 'हाँ भगवन् ! हमारे घरमें तथा सेक्कोंके यहाँ भी सब कुझल है। आप अपना कहें, आप यहाँ सकुकल पहुँच गये न ? रास्तेमें कोई कष्ट तो नहीं हुआ ?' ब्राह्मणने कहा, 'हाँ, मुझे कोई कष्ट नहीं हुआ।'

तदनकर व्याधने अपने पिता-माताबी ओर देखते हुए ब्वीडिक महानसे बड़ा-धगवन् । ये माता-पिता ही मेरे प्रधान देवता हैं। जो कुछ देवताओंके लिये करना चाहिये, वह सक मैं इन्हीं दोनोंके लिये करता हैं। इनकी सेवामें मुझे आलस्य नहीं होता। जैसे सारे संसारके किये इन्द्र आदि तैतीस देवता पूजनीय है, उसी प्रकार मेरे लिये ये बृढ़े माता-पिता पूज्य है। ड्रिक्लोग देवलाओंके लिये जैसे नाना प्रकारके उपहार समर्पण करते हैं, उसी प्रकार मैं भी इनके लिये करता है। लहान् । थे माता-पिता ही मेरे सर्वश्रेष्ठ देवता है, ये फूल-फल और स्त्रोसे इन्हींको संतुष्ट करता हूँ। जिन्हें विद्वान त्योग अप्रि कहते हैं, वे मेरे लिये ये ही हैं। चारों बेद और यज्ञ भी मेरे लिये थे माता-पिता ही हैं। इन्होंके लिये मेरे पुत्र, स्त्री तथा मित्र है। ये प्राण भी इन्होंकी सेवामें समर्पित हैं। स्त्री-बस्रोंके सास नित्य में इन्होंकी सेवा करता है। स्वयं ही उन्हें नहलाता है, करण बोता हूँ और स्वयं ही भोजन परोसकर जिमाता हैं। मैं जानता है इन्हें क्या रुखता है और क्या नहीं। इसीलिये इनकी पसंदकी चीने लाता है और जो इन्हें अच्छी नहीं लगती, वह चीन नहीं लाता। इस प्रकार आलस्य खागकर मैं सदा इनकी सेवामें लगा रहता है।

### कौशिक ब्राह्मणको माता-पिताकी सेवाके लिये उपदेश और कौशिकका जाना

मार्कपडेवजी कहते हैं—इस प्रकार धर्मात्रा क्याचने ब्राह्मणको अपने माता-पिताका दर्जन करानेके पश्चात कहा, 'ब्राह्मण ! माता-पिताकी सेवा ही मेरी तपस्या है, इस तपका बल देखिये । इसीके प्रभावसे मुझे दिव्य दृष्टि प्राप्त हो गयी है, जिससे मैं यह जान गया कि आप उस पतिज्ञता खोंके कहनेसे यहाँ आये हैं। जिस सतीने आपको यहाँ भेजा है, वह अपने पातिव्रत्यके प्रधावसे वास्तवर्षे ये सधी बाते कानती है। अब मैं आपके हितके लिये कुछ बाते बताता है, सुनिये । आयने बेदोंका स्वाध्याय करनेके लिये पिता-माताको आज्ञा लिये बिना गृहत्वाग किया है, इससे उन दोनोका तिसकार हुआ है और यह आपके लिये अत्यन्त अनुषित कार्य है। आपके शोकसे वें होनों बढ़े माता-पिता अन्ये हो गये हैं; जाड़ये, उने असन्न क्रीजिये । ऐसा करनेसे आपका धर्म नष्ट नहीं होगा । आप तपसी महात्मा और धर्मानुरागी हैं। किंतु माता-पिताकी सेवाके बिना ये सब व्यर्थ हैं। आप पीछ ही जाकर उन्हें प्रसन क्रीजिये। येरी बातमें विश्वास क्रीजिये, यह मैंने आपके हितकी बात कही है। मैं इससे बढ़कर और कोई धर्म नहीं सम्बाता ।"

माना कोला—धर्मातान् । यह मेरा बढ़ा सौमान्य था, जो मैं यहाँ आया और तुन्तारा सत्सङ्ग प्राप्त हुआ। तुन्तारे समान धर्मका तन्त्र समझानेवाले लोग इस संसारमें दुर्लय हैं। प्रथम तो हजारों मनुष्योंमें कोई विराला ही ऐसा है, जो धर्मका तत्त्र जानता हो; पर यह भी प्राय: मिलता नहीं। तुन्त्रारा कल्याण हो, आज मैं तुमपर तुन्तारे सत्यके कारण बहुत प्रसाह हैं। जैसे स्वर्गसे प्रष्ठ हुए राजा प्रचातिको उनके चौहिजोने बलाया था, असी प्रकार तुम-जैसे संतने आज मेरा नरकसे उद्धार किया है। अब मैं तुन्तारे कहनेके अनुसार माता-पिताकी सेंवा कर्कमा। जिसका अना:करण सुद्ध नहीं है, बह बर्म-अधर्मका निर्णय नहीं कर सकता। आश्चर्य है कि यह सनातनधर्म, जिसका तत्त्व समझना कठिन है, खुइ- वातिके मनुष्यमें भी विद्यमान है। मैं तुमको शुद्र नहीं मानता, किसी प्रवल प्रारव्यके कारण तुन्हारा शुद्रयोनिमें जन्म हो गया है।

ब्राह्मणके पूछनेपर व्याधने बताबा कि 'मैं पूर्व-जन्ममें बेट्बेना ब्राह्मण था; सङ्ग्लोबसे मेरे द्वारा कुछ ऐसा कर्म बन गवा, जिससे मुझे व्यविका शाप प्राप्त हुआ। उसी शापसे मुझे सुक्रजातिमें व्याध होना पड़ा है।'

ब्रह्मणने कहा—खुद्र होनेपर भी में तुन्हें ब्राह्मण हो मानता है। जो ब्राह्मण होकर भी पायी, दन्ती और असन्दार्गपर कलनेवाला है, वह खुद्धि हो समान है। इसके विपरीत जो खुद्र होकर भी दाम, दम, सत्य तथा धर्मका सहा पालन करता है, उसे में ब्रह्मण हो मानता है, क्योंकि मनुष्य सदावारसे ही ब्राह्मण होता है। तुम जनवान हो, बुद्धिपान हो, तुन्हारी बुद्धि ब्रिह्मण है, तुम धर्मक तत्त्वको जानते हो और ज्ञानानन्दसे तुम एको हो; इसल्यि कृतार्थ हो। अब में जानेक लिये तुम्हारी अनुप्ति बाहता है। तुम्हारा कल्याण हो और धर्म सदा तुम्हारी रक्षा करे।

सर्कवंदर्जं कहते हैं—ब्राह्मणकी बात मुनकर धर्मात्या व्याद्यने हाथ जोड़कर कहा, 'बहुत अच्छा, अत आप पक्षारे।' ब्राह्मणने धर्मव्याद्यकी प्रदक्षिणा की और वहाँसे करु दिया। घर काका उसने याता-पिताकी पूर्ण सेवा की और बृहें धाँ-बादने प्रसन्न होकर उसकी बड़ी सराहना की। पुधिश्चिर! तुनने को प्रश्न किया था, उसके अनुसार मैंने पतितता की और ब्राह्मणका महत्त्व मुनाया तथा धर्मव्याधने जो याता-पिताकी सेवाकी यहिमा कही थी, वह भी सुना दी।

पुष्पित बोले—पुनिकर । आपने धर्मके विषयमें यह बहुत हो अद्भुत उदास्थान सुनाया है। इसे सुनकर इतना सुस्त पिता है कि बहुत-सा समय भी एक क्षणके समान बीत गया। आपसे यह धर्मकी कवा सुनते-सुनते मुझे तृति ही नहीं हो रही है।

### कार्त्तिकेयके जन्म और देवसेनापतित्व-प्रहणका वृत्तान्त

मुधिष्ठरने पूछा—पार्गकोष्ठ ! स्वाधिकार्तिकेयजीका जन्म किस प्रकार हुआ वा और वे अफ्रिके पुत्र किस प्रकार हुए, यह सब प्रसङ्ग मुझे यचावत् सुनानेकी कृपा कीजिये।

मार्कण्डेयजीने कहा—कुरुनन्दन ! सुनिवे, मैं आपको मतिमान् कार्तिकेयजीके जन्मका वृत्ताना सुनाता है। पूर्वकालमें देवता और असुर आपसमें संघाम ठानते रहते थे। उनमें मदा ही घोर रूपवाले असुरोकी देवताओंपर विजय होती थी। जब इन्द्रने बार-बार अपनी सेनाको नष्ट होते देखा तो वे मानस पर्वतपर बाकर एक श्रेष्ट सेनापति प्राप्त करनेके लिये विचार करने लगे। इतनेमें उनके कानोंमें एक खोके आर्तनादका शब्द पड़ा। वह बार-बार विल्लाती थी—'अरे! कोई पुरुष वौद्रो! मेरी रक्षा करो!' इन्हरे उसका विलाप सुनकर कहा, 'भीत! तु इर मत, अब तेरे



तिये संपक्ती कोई बात नहीं है। ' फिर उसके पास पहुँचकर देला कि उसके सामने हाथमें गदा तिये केशी कैय शहा है। तब उस कन्याका हाथ पकड़कर इन्नने कहा, 'रे नीय कर्म करनेवाले! तु किस प्रकार इस कन्याका हरण करना बाहता है? याद रख, मैं क्झाबर इन्द्र हूँ। अब तु इसका विण्ड छोड़ दे, तब केशी घोला, 'अरे इन्द्र । तू ही इसे छोड़ के इसे तो मैं बरण कर खुका हूँ। ऐसा करनेपर ही तू जीता-जागता अपनी पुरोमें लीट सकता है।'

ऐसा कहकर केशीने इन्द्रपर अपनी गद्या छोड़ी। किंतु इन्द्रने अपने वजाद्वरा उसे बीक्क्षीमें काट हाला। किर केशीने अस्पना कुद्ध होकर इन्द्रपर एक पहाड़को चड़ान फेंकी। अपनी ओर आते देख इन्द्रने उसे भी टुकड़े-टुकड़े करके पृथ्वीपर गिरा दिया। गिरते समय उससे केशीको ही चेट लगी। उस चोटसे पवराकर वह उस कन्याको छोड़कर भागा। केशीके भाग जानेपर इन्द्रने उस कन्याके पूछा, 'सुमुखि। तुम कौन हो? किसकी युत्री हो? और वहाँ तुम्हारा क्या काम है?'

कन्यने कहा—'इन्द्र ! मैं प्रकापतिकी पुत्री हैं, मेरा नाम देवसेना है। दैत्यसेना मेरी बहिन हैं, उसे यह केशी पहले ले

वा चुका है। हम दोनों बहिने प्रजापतिकी आजा लेकर साथ-साथ खेलनेके लिये इस मानस पर्वतपर आया करती वों और यह केशी देव नित्यप्रति हमें अपने साथ बलनेके लिये कहा करता था; किनु दैन्यमेनाका तो इसपर प्रेम था, में इसे नहीं बाहती थी। इसलिये उसे तो यह ले गया, में आपके बल-पराक्रमसे कब गयी। अब तुम बिस दुर्जय वीरको निक्षित करोगे, इसीको में अपना पति बनाना बाहती है।' इन्द्रने कहा, 'मेरी माला दलपुत्री अदिति है, इसलिये तु मेरी नीसेरी बहिन होती है। अखा, बता तेरे पतिका केसा बल होना बाहिये।' कन्या बोली, 'बो देवता, दानय, यहा, कितर, नाग, एकस और दुष्ट दैत्योंको जीतनेवालन, महान् पराक्रमी और अत्यन्त बल्यान् हो तथा जो तुष्हारे साथ पिलकर सभी प्राणियोपर विकय प्राप्त कर ले, वह ब्रह्मनिष्ठ और क्रीतिकी वृद्धि करनेवाला पुरुष ही मेरा प्रति होना बाहिये।'

चर्कचंदन बेले गाजन् ! उस कन्याकी वात सुनकर इन्तके कहा लेद हुआ और बन्होंने सोचा कि जैसा यह कहती है, वैसा तो कोई वर इसके लिये दिखायी नहीं देता। किर वे अमे साथ ले अहालोकमें वितायह ब्रह्माजीक पास गये और उनसे कहा, 'भगवन् ! आप इस कन्याके रिश्ये कोई सद्गुणी और खुरवीर पति बताइये।' अह्याजीने कहा, 'इसके लिये किस प्रकार तुपने विचार किया है, वही बात मैंने भी सोची



है। अतिके छत्त एक पहान् पराक्रमी बालक होगा । वह इस कन्याका पति होगा और तुन्हारे सेनाव्यक्षका काम करेगा ।'

जहाजीकी यह बात सुनकर इन्द्रने उन्हें ज्ञजाम किया और उस कन्याको साथ लेकर नहीं बोसहादि ज्ञजान-प्रधान जहाँ और देवर्षि थे, वहाँ गये। उन दिनों वे महर्षिनण वो यह कर से थे, उसमें देवतालोग आ-आकर अपने भाग बहुण करते थे, ज्ञावर्षिक आवाहन करनेपर असिदेव भी वहाँ आये और उनकी मन्त्रोबारणपूर्वक दी हुई बल्पियोको खान करके पिन्न-भिन्न देवताओंको देने लगे। उस समय ज्ञावपित्रयोका रूप देसकर अप्रिदेशको इन्द्रियाँ बखल हो गयी और ये बहुत विचार करनेपर भी कामके वेगको रोक न सके। जिल् अस कामाजिको सान्त करनेका उन्हें कोई अवसर मिलना सम्बय नहीं था, क्योंक ज्ञाविश्वनको हृदय बहुत संदार होने लगा और वे निराश होकर शरीर खागनेके विचारसे बनमें कले गये।

जब अप्रिकी पानी समझको मालूम हुआ कि प्रतिपक्षियोगर मोहित होनेसे कामसंतप्त होकर कनमें चले गर्थ हैं तो उसने विचार किया कि 'मैं ही ऋषिपशियोंका कर धारण करके उन्हें अपनेमें आसक्त कसँगी । इससे उनका तो मेरे ऊपर ग्रेम बढ़ जायगा और मेरी कामवासनाकी तृति होगी।' यह सोजकर स्वताने पहले महर्षि अहिराकी पत्नी क्य-गुणझीलक्ती ज़िवाका रूप धारण किया और जिन वेवके पास जाकर कहने लगी, 'अफ़िदेव । मैं कामाप्रिसे जली जा रही 🕻, इसलिये तुम भेरी इच्छा पूर्ण करो । यदि तुम ऐसा नहीं करोगे तो मेरे प्राप्त नहीं क्य सकते। मैं महर्षि अङ्गिराकी भार्या ज़िवा हूँ।' तब अग्रिने बहुत प्रसन्न होकर उसके साथ समागम किया। खाइने उनके वीर्यको अपने हाबपर से लिया और उसे एक सोनेके कुम्बमें रता दिया। इसी प्रकार खाहाने सप्तर्थियोगेसे प्रत्येककी प्रतीका रूप ब्रारण करके अग्रिकी काय-शान्ति की। किंतु अरुचतीके तप और पातिप्रत्यवे प्रभावसे वह उसका रूप धारण नहीं कर सकी । इस प्रकार कामतप्ता स्वाहाने प्रतिपदाके दिन छः बार अप्रिके वीर्यको उसी सुवर्णके कुञ्चमे रहा। उससे एक ऋषिपुनित बालक उत्पन्न हुआ। स्वालित वीर्यसे उत्पन्न होनेके कारण वसका नाम 'स्कन्द' हुआ। उसके छः सिर, बारह कान, बारह नेत्र, बारह मुनाएँ तवा एक त्रीवा और एक पेट था। वह द्वितीयाको अभिव्यक्त हुआ, तृतीयाको क्षिशु रहा और चतुर्वीको अङ्ग-प्रत्यङ्गमे सम्पन्न हो गया। जिस प्रकार उदित होता हुआ सूर्य अरुणवर्ण बादलमें सुन्नोभित हो, उसी प्रकार किञ्चल्युक्त अरुण मेचसे विश हुआ ।



वह कारक जान पड़ता था। फिर जिपुरविनाशक महादेवजीने देखोंका संहार करनेवाला जो विद्याल और रोपाञ्चकारी धनुष एक होड़ा था, ओ सक्न्द्रजीने उठा दिन्या और अपने भीषण सिंहनादमें तीनों लोकोंक बरावर जीवोंको संज्ञाधून्य-सा कर दिया। उनकी उस महामंघक समान भर्षकर गर्जनाको सुनकर बहुतसे प्राणी पृथ्वीयर गिर गर्थ। उस समय किन-जिन प्राणियोंने उनकी हरण सी, उन्हें उनका पार्थद कहा जाता है। उन सबको महाबाह कासिकार्तिकेयने सानवना दी।

कित उन्होंने खेलपर्वतके क्रमर रहदे होकर हिमालयके पुत्र क्रीड्रपर्वतको आगोसे बीच दिया। उसी क्रियों होकर हंस और गुत्र पड़ी आज भी मेश्यवंतपर जाते हैं। कार्तिकेयजीके वाणोसे किंद्र होकर क्रीड्रपर्वत अल्पन्त आर्तनाद करता हुआ गिर पड़ा। उसके गिरनेपर दूसरे पर्यत भी बड़ा बीत्कार करने लगे। उन अल्पन्त आर्त पर्वतोका वह बीत्कार-शब्द सुनकर भी पहाबकी कार्तिकेयजी विकलित नहीं हुए। बल्कि एक क्रिके होड़ा से उसने बड़े वैगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको छोड़ा से उसने बड़े वैगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको छोड़ा से उसने बड़े वैगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको छोड़ा से उसने बड़े वैगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको छोड़ा से उसने बड़े वैगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको छोड़ा से उसने बड़े वेगसे खेलगिरिके एक विशाल शिकारको उसकर दूसरे पहाड़ोंके सहित पृथ्वीको छोड़कर आकाशमें उड़ गया। उब पृथ्वी भी भयपीत होकर नहीं-नहींसे पट गयी, किंतु ब्याकुल होकर कार्तिकेयजीके मास बानेपर वह किर बलवारी हो गयी। प्रवंतिन भी उनके बरणोमे सिर झुकाबा और वे फिर मृष्वीपर आ गये । तबसे शुक्रपक्षकी पश्चमीके दिन लोग उनका पूजन करने लगे ।

इधर, जब सप्तार्षयोको उस महान् तेवस्ता पुत्रके उत्पक्त होनेका समासार मालूम हुआ तो उन्होंने अक्त्यतीके सिवा और सब पत्तियोको त्याग दिया। किंतु खाहाने सप्तार्वियोसे बार-बार कहा कि 'मैं अच्छी तरह जानती हूँ यह मेरा पुत्र है; आपलोग जैसा समझते हैं, वैसी जात नहीं है।' किंदानिक्रजीने जब अग्नियेचको कामातुर देला वा तो वे भी सप्तार्वियोको इटि करके गुप्तस्थमे उनके पीछे चले गये थे। इसलिये उन्हें सब बातोका तीक-टीक पता वा। उन्होंने भी स्मार्वियोसे कहा कि 'इसमें आपलोगोंको पत्नियोका अपराध नहीं है।' किंतु उनसे सब बातें यक्षावत् सुनकर भी उन्होंने अपनी पत्नियोको लगा ही हिया।

जब देवताओंने स्कदके बार-पराक्रमकी बाते सुनी तो उन्होंने आपसमें मिलकर इन्हों कहा, 'देवराज ! कान्द्रका बल असद्ध है, आप उसे तुरंत यार डालिये। यदि आप ऐसा नहीं करेंगे तो वही देवताओंका एका बन बेंडेगा।' इन्ह्रको यद्यपि अपनी विजयमें संदेश था, तो भी उन्होंने ऐरावतचर बढ़कर सब देवताओंको साथ ले ऋन्द्रपर धावा बोल दिया। वहाँ पहुँचकर इन्द्र तथा समसा देवताओंने भीषण सिंहनाए किया। उस प्रव्यको सुनका कार्तिकेचनीने भी समुप्रके समान बड़ी भारी गर्जना की। उस महान् शब्दसे देवलाओंकी सेना अचेत-सी हो गयी और उसमें कलकल्पये हुए समुतके समान सनसनी फैल गयी। वेबताओंको अपना वच करनेके लिये आया देश अग्रिकुमार कार्तिकेयने कुप्ति होकर अपने मुलसे अधिकी बचकती हुई जालाएँ होड़ी। वे सप्टे पृथ्वीपर भयसे काँपती हुई देवसेनाको जलाने लगी। इससे देवताओंके मलक, शरीर, आयुध और बाहन बतने लगे तथा वे तितर-वितर हो जानेसे क्रिप्त-फिन्न तारागणके समान प्रतीत होने लगे । इस प्रकार कल-सुन जानेसे उन्होंने इनाको छोड़कर अग्निपुत्र स्कन्दकी ही शरण तो । तब उन्हें कुछ चैन मिला।

देवताओं के त्याग देनेपर इन्द्रने सकद्भर कह होन्छ । उस वहाने उनके दाहिने अङ्गपर चोट की । उससे उनके अङ्गपेसे एक और पुरुष प्रकट हुआ । वह युवावस्थाका का तथा सोनेका कवच, शक्ति और दिव्य कुण्डल बारण किये वा । सकदके अङ्गपे कड़का प्रवेश होनेसे उरपन्न होनेके कारण वह 'विशाख' नापसे प्रसिद्ध हुआ । इस प्रकार प्रलच्चांत्रिके समान तेजस्थी एक-दूसरे पुरुषको उरपन्न हुआ देखकर इन्द्रको बड़ा भय हुआ और उन्होंने हाथ जोड़कर सक्न्द्रकी ही शरण

त्ये । सामु सकदने सेनाके सहित इन्द्रको अभय-दान दिया । तब देवतालोग अत्यन्त प्रसन्न होकर बाबे बजाने लगे ।

उस समय ऋषिकोंने उनसे कहा—दिकारेष्ठ ! तुन्हारा कल्याज हो, तुम सम्पूर्ण त्येकोका महूल करो। अभी तुम्हें करण हुए छ: राष्ट्रियों ही बीती हैं; फिर भी तुमने सारे लोकोंको अपने कावूमें कर शिया है और फिर तुन्हींने इन्हें अभय भी दिया है। अतः अब तुन्हीं इन्द्र बनकर तीनी लोकोको निर्मय कर दो।' स्वामिकालिकयने पूछा, 'युनिगण ! यह इन्द्र जिलोकीका क्या काम करता है और किस प्रकार वह देवताओंकी रक्षा करता है?' ऋषियोंने कड़ा, इन्द्र समला प्राणियोंको जल, तेज, प्रजा और सुस प्रदान करता है तथा प्रसन्न होनेपर वह सब प्रकारकी हुन्छाएँ पूरी कर देवा है। यह दुरावारियोका संहार करता है, सदाचारयोजी रक्षा करता है तथा आधियोक प्रत्येक कार्यमें क्नका अनुसासन करता है। जब सूर्व नहीं रहता तो वहीं सूर्य हो जाता है और चन्द्रमाके अधायमें वही चन्द्रमा होका धमकता है। इसी प्रकार यही भिन्न-भिन्न कारणोसे अप्रि, बायु, पृथ्वी और जल वन जाता है। ये ही सब काम इन्त्रको काने पहते हैं, क्योंकि इन्हमें बड़ा कल होता है। बीरवर ! तुम थी बढ़े ही बलवान् हो, इससिये तुन्हीं हमारे इन्द्र बन जाओ ।' तब इन्हरे भी कहा, 'महाबाही । तुम इन्ह्र बनकर हम सबको सुर्क्ती करो । तुम कासक्यमें इस प्रतके योग्य हो, इसरिन्ये आज ही अपना अभिषेक कराओं ।' सक्दने कहा, 'शक्र । आप हाँ निक्रिन्त होकर क्रिकोकीका शासन करें। मैं तो आपका संक्क है, मुझे इनायकी इच्छा नहीं है।' इन्द्र बोले, 'वीर ! तुन्हारा बल अर्धुत है, तुन्हारे पराक्रमसे चकित हुए प्राणी मुझे गिरी 🛒 दृष्टिसे देखेंगे। यही नहीं, वे हमारे बीचमें भेद इक्तनेका भी प्रयक्त करेंगे। इस प्रकार मतभेद हो जानेसे भेरी और तुन्हारी लड़ाई ठनेगी और बैसी येरी बारणा है, उसमें विजय तुन्हारी ही होगी। इसलिये तुन्ही इन्द्र बन जाओ, इस विकास कोई सोच-विचार मत करों ।' तकदने कहा, 'हाक ! इस जिलोकी और मेरे भी आप ही राजा है; कहिये, मैं आपकी किस आज़ाका पासन करें ?' इन्द्र बोले 'अखा, तुन्हारे कवनेसे इन्द्र तो ये कव खूँगा; किंतु यदि सचपुत्र तुम मेरी आज़ा मानना बाहते हो तो सुनो। तुम देवसेनापतिके पद्दर अपना अभिषेक करा लो ।' सक्दने कहा, 'ठौक है; दानवांके विनास, देवताओकी अवसिद्धि तथा मी और ब्राह्मणोंके वितके तिये जाप सेनापतिके पदपर मेरा अभिषेक प्रसन्तासे कर दीनवे।'

नकंद्रेपनी काते हैं—स्कदके इस प्रकार कड़नेपर इन्द्रने

समस्त देवताओंके सहित उन्हें देवताओंका सेनायित बना दिया। उस समय महर्षियांसे पूजित होकर वे बड़े ही सुतांभित हुए। उसके मताकपर सुवर्णका छत्र लगाया गया। इतनेहीये यहाँ पार्वतीओंके सहित भगवान् शंकर पथारे। उन्होंने स्वयं ही विश्वकर्मांकी कनायी हुई एक माता उनके गलेने पहना हो। अग्निदेवने एक मुर्ग दिया। उसकी कालांग्निके समान लाल रंगकी ध्ववा सर्वदा उनके रखपर फहराया करती है। जो समस्त प्राणियोंकी चेहा, प्रभा, शान्ति और बल है तथा देवताओंको विजयको बढ़ानेवाली है, वह चिक स्वयं ही उनके आगे आकर उपलित हो गयी। फिर उनके झरीर में जन्मके साव जयत्र हुए कववने प्रवेश किया। वह युद्ध करनेके समय स्वयं ही प्रकट हो जाता है। प्राक्ति, धर्म, बल, तेज, कान्ति, सत्य, उपलि, लहारप्यता, असमोह, भलोकी रहा, शहओंका संहर और लोकोकी रहा करना—ये सब गुण सक्त्यये जन्मतः ही है। इस प्रकार सभी देवगणोंने उन्हें अपना सेनायति बना लिया।

इसके प्रधात कार्लिकयंत्रीके आगे सहस्ते देवसेनाएँ व्यक्तित हुई और कहने लगी कि 'आप इमारे पति हैं।' तब उन्होंने उन सभीको स्वीकार किया और उनसे सम्मानित हो उन सभीको सानवना दी। फिर इन्द्रको केतीके झबसे छूटायी छूं देवसेनाका स्मरण हो आया और वे सोकने लगे, 'इसमें संदेश नहीं इनों ही ब्रह्माजीने देवसेनाका पति नियत किया है।' अतः ये बन्धालङ्कारोसे सुसजित कर उसे स्कट्के पास लाये और उनसे कहा, 'देवलेह ! ब्रह्माजीने आपके जन्मसे पहले ही इसे आपकी पत्नी निक्षित कर दिया है, इसलिये आप विधिवत



मन्त्रेकारणपूर्वक इसका पाणिप्रहण काँकिये। तब स्कृत्ये विकिन्न्वक असका पाणिप्रहण किया। इस समय मन्त्रकेता कृहत्पतिजीने मन्त्रेकारण और हवनादि किया। इस प्रकार देवसेना कार्तिकेयजीकी पटरानी होकर प्रसिद्ध हुई। उसीको क्राह्मणलोग वहीं, लक्ष्मी, आशा, सुस्तप्रदा, सिनीकाली, कुहू, सद्युत्ति और अपराजिता भी कहते हैं।

### श्रीकार्त्तिकेयजीके कुछ उदार कर्म और उनके नाम

गार्जन्येग्वी बवते हैं—राजन् । कार्तिकेयको श्रीसम्पन्न और देवताओंका सेनापति हुआ देश समर्थियोको छः पक्रियों उनके पास आर्थी । वे वर्षयुक्ता और क्रत्यांला वी, किर भी अधियोंने उन्हें त्याग विधा था । उन्होंने देवसेनाके स्वामी भगवान् कार्तिकेयसे कहा, केटा ! हमारे देवतुन्य पतियोंने अकारण ही हमारा त्याग कर दिया है, इसलिये हम पुण्यस्त्रोकसे चुत हो गयी हैं। उन्हें किसीने यह समझा दिया है कि हमसे ही तुन्हारा जन्म हुआ है । अतः हमारी सखी बात सुनकर तुम हमारी रक्षा करो । तुन्हारी कृपासे हमें अक्षय स्वर्णकी प्राप्ति हो सकती है । इसके तिवा हम तुन्हें अपना पुत्र भी बनाना चाइती है ।' स्कन्दने कहा, 'निर्दोव देवियो । आप मेरी माताएँ हैं और मैं आपका पुत्र हूँ । इसके तिवा आपकी यदि कोई और इच्छा हो तो वह भी पूर्ण हो जायगी ।' कब कार्तिकेयजीने अपनी माताओंका इस प्रकार प्रिय किया तो खाडाने भी उनसे कहा, 'तुम मेरे औरस पुत्र हो । मैं बाहती हूँ कि तुम मेरा एक आजन दुर्लभ प्रिय कार्य करो ।' तब सक्त्यने उससे कहा, 'तुम्हारी क्या इका है ?' खाडा बोली, 'मैं दहरकवायतिकी लाडिली कन्या है। बबपनसे ही अफ़िदेक्यर मेरा अनुराग है। किंतु अग्निको पूर्णतया मेरे बेमका पता नहीं है। मैं निरन्तर उन्होंके साथ रहना चाइती हूं।' तब सक्त्यने कहा, 'बाह्यणोंके हव्य-कव्यादि जो भी पदार्थ सन्तोंसे शुद्ध किये हुए होंगे, उन्हें वे 'स्वाहा' ऐसा कहकर ही अफ़िमें इक्त करेंगे। कल्याणी । इस प्रकार अग्निदेव सर्वदा तुन्हारे साथ ही रहेंगे।'

कन्दने ऐसा कहकर किर त्याहाका पूजन किया। इससे उसे बड़ा संतोष हुआ और फिर अग्निसे संयुक्त हो उसने



स्वत्वका पूजन किया। तदनत्तर ब्रह्माजीने स्कर्टसे कहा, 'तुम अपने पिता त्रिपुरिवनायक महादेवजीके पास नाओ, क्योंकि सम्पूर्ण लोकोंके वितके किये भगवान् खने अकिमें और उमाने स्वाहामें प्रवेश करके तुन्हें उत्पन्न किया है।' ब्रह्माजीको यह बात सुनकर श्लीकार्तिकेयजी 'त्रवास्तु' ऐसा कड़कर महादेवजीके पास बले गये।

मार्काखेयमी कहते हैं—जिस समय इन्हर्ने अभिकृष्णर कार्तिकेयमीको सेनापतिके पद्मर अभिकृत किया, उस समय भगवान् इंकर अत्यन्त प्रसन्न हंकर पार्कतीमीके सहित एक सूर्यके समान कार्तिकाले रखमें बैठकर पान्यकों बले । उस समय गुझकोंके सहित ओकुबेरजी पुष्पक कियानमें बैठकर उनके आगे बलते थे। इन्ह्र ऐराकापर बक्कर देवताओंके सहित उनके पीछे बलते थे। उनकी दाविनी ओर वसु और रुप्रोंके सहित अनेकों अद्भुत देवसेनानी थे। यसराव भी मृत्युके सहित उन्होंके साथ थे। यमराजके पीछे भगवान् इंकरका अत्यन्त दालग तीन नोकोवाला कियय नामका निद्मुल बलता था। उसके पीछे तरह-नाइके जलबरोंसे पिरे हुए जलाधीश वस्त्यजी बल रहे थे। उस समय बन्हमाने महादेवजीके क्यर थेत छत्र तमाया। वायु और अप्रि कैवर लिये स्थित थे। उनके पीछे राजर्वियोंके सहित देवराज इन्ह्र सुति करते बलते थे।

तब महादेवजीने बड़ी उदारतासे कार्तिकेवजीसे कहा, 'तुम सर्वदा सावधानीसे ब्युहकी रक्षा करना।' स्कट्ने कहा, 'भगवन् ! मैं उसको रहा अवस्य कहेगा । इसके सिवा कोई और सेवा हो तो कहिये।' श्रीमहादेवजी बोले, बेटा ! काम करनेके समय भी तुम मुझसे मिलते रहना । मेरे दर्शन और भक्तिसे तुन्हारा परम कल्याण होगा । ऐसा कहकर उन्होंने कार्तिकेवजीको हृदयसे लगाकर विद्या किया । उनके विद्या



होते ही बड़ा घारी जपात होने लगा। उससे संपस्त देवगण सहात घोडमें घड़ गये। नक्षजोंके सहित आकाश जलने लगा, संसार पुष्प-सा हो गया, पृथ्वी हगमगाने और गड़गड़ाने लगी, जग्त्में अन्यकार हा गया। इतनेहीमें वहाँ पर्वत और मेखोंके समान अनेकों प्रकारके आयुवोंसे सुस्रजित बड़ी घयानक सेना दिलायों दो। वह बड़ी ही धीषण और असंख्येय थी तबा अनेक प्रकारसे कोलाइल कर रही थी। वह विकट वाहिनों सहसा भगवान् इंकर और समस्त देक्ताओंपर दूट पढ़ी तबा अनेकों प्रकारके बाण, पर्वत, इत्तारी, प्रास, तलवार, परिच और गदाओंको वर्षा करने समी। उन घर्षकर शक्तोंको वर्षासे व्यक्ति होकर बोड़ी ही देखें देवताओंकी सेना संप्राम छोड़कर भागने लगी।

दानवोसे पीड़ित होकर अपनी सेनाको भागती देख देवराज इन्द्रने उसे दादस जैद्याकर कहा, 'वारी ! भय छोड़कर अपने सक्त संधालो, तुम्हारा मङ्गल होगा। जरा पराक्रम दिखानेका साहस करो, तुम्हारा सब दु: स दूर हो जायगा। इन प्रयानक और दु:सील दनवोंको परास्त कर दो। आओ, भेरे साथ मिलकर इनपर दूट पड़े।' इनको बात सुनकर देवताओंको धीरन वैधा और वे इन्द्रका आक्रय लेकर दानवोसे युद्ध करने लगे । तब वे समस्त देवता और महावली यसत्, साध्य एवं वसुगण भी शबुओसे भिद्र गये तथा उनके छोड़े हुए अन्त-दास और वाण दैत्योंके शरीरका भरपेट रुधिर पान करने लगे । बाणोंकी वर्षासे दानबोंके ऋरीर करूनी हो गये और कितराये हुए बादलोंके समान रणभूमिमें सब ओर गिरने लगे । इस प्रकार देवताओंने उस क्षतवसेनाको अनेको प्रकारके वाणोंसे व्यक्ति कर हाता और उसके पर उत्ताड़ विये । इतनेहीमें महिष नामका एक दारुग दीय बड़ा भारी पर्यंत लेकर देवताओंकी ओर दोंडा । उसे देखकर देवता भागने लगे । किंतु उसने पीछा करके भागते हुए देवलाओपर वह पहाड़ पटक दिया। उसके प्रहारमे दस हजार योद्धा धराशायी हो गये। किर महिषासुर दूसी दानवाके सर्वात हेवताओंपर दूट पद्म । उसे अपनी ओर अस्ते देख इन्हर्क सहित सभी देवगण भागने लगे। तब क्रोधातुर महिकासुर पुर्तीसे भगवान् रुद्धके रक्तके पास पहुँचा उत्तर उसका धुरा पकड़ रिया। यह देखकर श्रीमहादेवजीने महिपासुरके संद्वारका संकल्प कर उसके कालगण ऑक्टालिकवजीका सरपा किया। वस, उसी समय कालियान् कालिकेय



रणभूमिमें उपस्थित हो गये। वे क्रोबसे सूर्यके समान तमतमा रहे थे। वे लाल वस पहने हुए वे, उनके गलेमें त्कल रंगकी

मालाएँ थी, उनके रखके चोड़े लाल थे, वे सुवर्णका कवथ बारण किये वे तथा सूर्यके समान सुनहरी कान्तिवाले रखमें किराजमान वे। उन्हें देखते ही देखोकी सेना मैदान छोड़कर पायने लगी। महाकरी कार्तिकेयजीने महिषासुरका नाड़ा करनेके लिये एक प्रन्वतित शक्ति छोड़ी। उसने छूटते ही उसका विशाल मसाक काट डाला। सिर कटते ही महिषासुर प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर गया। महिषासुरके पर्वतसदृश मिरने गिरकर डारप्कृत देशका सोलह योजन चौड़ा मार्ग रोक लिया। इसी प्रकार वह शक्ति वार-बार छोड़े जानेपर सहस्रों शब्दओंका संहार करके किर कार्तिकेयजीके ही हायमें लीट आही बी। इसी क्रमसे कॉर्तिमान् कार्तिकेयजीने अपने समझ शब्दओंको परास्त कर दिया—जैसे कि सूर्य अन्यकारको, आहे युक्तेको और लागु मेखेको नष्ट कर देता है।

फिर उन्होंने धगवान् इंकरको प्रणाम किया और देवताओंने उनका पूजन किया। इससे वे किरणजालमण्डित सूर्यके समान सुशोधित हुए। तब इन्द्रने उन्हें आर्तिगन करके कहा, 'कार्लिकेयजी ! यह महिषासुर ब्रह्माजीसे वर प्राप्त किये हुए था, इसलिये सब देवता इसके लिये तृणके समान थे; सो आज आपने इसका क्य कर दिया । इस प्रकार आपने देवताओंका एक बद्धा भारी काँटा निकाल दिया। इसके सिका आपने और भी ऐसे ही सैकड़ों कनवोंको रणांगणमें निरा दिया, जिन्होंने कि पहले हमें बहे-बहे कप्त दिये थे। देव । आप भगवान् इंकरके समान ही संप्राममें अजेच होंगे और यह आपका प्रक्रम प्रशास प्रसिद्ध होगा । तीनों लोकोंसे आपको अञ्चय कीर्लि फैल जायगी और हे महाबाह्ये । सब देखता आपके अधीन खेंगे।' कार्तिकेमजीसे ऐसा कहकर देवताओंके सहित इन्द्र भगवान् शिककी आज्ञा पाकर वहाँसे बल दिये । फिर महादेवजीने अन्य देवताओंसे कहा, 'तुम सब कार्तिकेयजीको मेरे श्री समान मानना ।' ऐसा कहकर शियजी **ध्यकटको यसे गये और देवता अपने-अपने स्थानोको लीट** आये। अप्रिकुमा कार्तिकेयतीने एक ही दिनमें समस दानवोका संहार करके जिलोकीको जीत लिया। तब यहर्वियोने उनकी सम्यक् प्रकारसे पूजा की।

वृधिहर बोले-हिजबर ! मैं मगवान् कार्तिकेपनीके तीनों त्येकोमें विख्यात नाम सुनना चाहता है।

मर्काष्ट्रंपजीने कहा—सुनिये ! आग्नेय, स्कन्द, वीप्तकीर्ति, अन्तमय, मयूरकेतु, धर्मात्या, पूतेश, महिषमर्दन, कामनित्, कामद, कान्त, सत्यवाक्, पुजनेश्वर, शिशु, शीग्न, श्रृषि, बच्च, दीप्तवर्ण, शुधानन, अमोध, अनय, रीह, प्रिय, बन्हानन, दीप्तशक्ति, प्रशान्तात्या, भडकृत, कुटमोहन, षष्ठीप्रिय, धर्मात्मा, पवित्र, मानुबसाल, कन्यामतां, विभक्त, | शरक्लोद्धव, विद्यापित्रप्रिय, देवसेनाप्रिय, वासुदेवप्रिय और स्वाहेय, रेवतीसृत, प्रभु, नेता, विद्यास, नैगमेय, स्टुक्टर, सुम्रत, ललित, बालक्रीडनकप्रिय, खचारी, ब्रह्मचारी, झ्रूर, करता है वह निःसंदेह स्वर्ग, कीर्ति और घन प्राप्त करता है।

जियकृत-ये कार्तिकेयजीके दिव्य नाम है। जो इनका पाठ

#### द्रीपदीका सत्यभामाको अपनी चर्चा सुनाना

वैशम्पायनजी कतते हैं—एक दिन महात्रा पाण्डव और ब्राह्मणलोग आश्रममें बैठे थे। उसी समय जिपवादिनी ब्रैपदी और सत्वभागा भी आपसमें मिलकर एक जगा बैटों। उन दोनोंकी घेट बहुत दिनोंपर हुई थी। इसलिये वे प्रेमपूर्वक आपसमें हैसीं करने लगीं और कुतकुरू एवं पयुक्तसे सन्बद्ध तरह-तरहकी बातें करने लगीं । इसी समय श्रीकृष्णकी प्रेयसी पहारानी सत्यभामाने हुम्दनन्दिनी कृष्णासे कहा, 'बहिन | तुमारे पति पाण्यकोग लोकपालोके समान शुरवीर और सुदृढ़ प्रारीरवाले हैं; तुम उनके साथ किस प्रकारका बर्ताव करती हो, जिससे कि वे तुम्पर कभी कृपित नहीं होते और सर्वता तुन्तारे अधीन रहते हैं ? किये ! मैं देवाती हैं ! पाण्डवरक्षेग सर्वक तुन्हारे बचामें खते हैं और तुन्हारा मुह ताका करते हैं; सो यह रज़ाव युक्ते भी बताओं न । पाखाली । तूप मुझे भी कोई ऐसा इत, तप, सान, मना, ओबधि, किया और यीवनका प्रभाव तबा जप, होम या जड़ी-बूटी बताओ, जो पश और सौमाग्यकी वृद्धि करनेवाला हो और विससे सर्वत ही इयापसून्दर मेरे अधीन रहें।' ऐसा बहुब्हर वहास्तिनी सत्यभाषा चूप हो गयाँ। तब पतिपरायणा सोभान्यवर्ती ब्रीपदीने उससे कहा-

'सत्वे ! तुम तो मुझसे दुराचारिणी कियोंके आकरणकी बात पूछ रही हो। धला, उन सूचित आकरणवाली तिव्योके मार्गकी बातें मैं कैसे कहें 7 उनके विषयमें तो तुन्हारा प्रश्न या शक्षा करना भी उचित नहीं है; क्योंकि तुम बुद्धियती और श्रीकृष्णकी पट्टमहिषी हो । जब पतिको यह मालूम हो जाता है कि गृहदेवी उसे काबूमें करनेके लिये किसी मन्त-तन्त्रका प्रयोग कर रही है तो वह अससे उसी प्रकार दूर रहने लगता है, जैसे घरमें घुसे हुए साँपसे। इस प्रकार जब चित्तमें उद्देग हो जाता है तो शान्ति कैसे यह सकती है और जो शन्त नहीं है, उसे मुख कैसे मिल सकता है। अतः मन्त-तन्त्रसे कची भी पवि अपनी पार्वीके बदामें नहीं हो सकता । इसके बिपरीत इससे कई प्रकारके अनर्थ हो जाते हैं । धूर्तस्प्रेग जनार-मन्तरके बहाने ऐसी चीजें दे देते हैं, जिनसे भवंकर रोग फैदा हो जाते हैं तथा पतिके शत्रु इसी पिससे विषतक दे डालते हैं। वे ऐसे चूर्ण होते



नि:संदेश उसी क्षण उसको मार दालें। ऐसी क्षियों अपने पविषोको तरह-तरहके रोगोका विकार बना देवी हैं। वे उनकी कुमतिसे जारोदर, कोब, बुदाये, नपुंसकता, जहता और बधिरता आदिके पंजीमें पड़ चुके हैं। इस प्रकार पापिमोंकी बाते माननेवाली वे पापिनी नारियाँ अपने पतियोको तंग कर डालती हैं। किंतु खीको तो कभी किसी प्रकार अपने पतिका अप्रिय नहीं करना चाहिये।

वशस्त्रिनी सत्यभाने ! यहात्या पाण्डवीके प्रति मैं जिस प्रकारका आकाण करती है, वह सब सब-सब सुनाती हैं। तुम सुनो। मैं अहंकार और काय-क्रोधको छोड़का खड़ी सावधानीसे सब पाण्डवीकी, उनकी अन्यान्य क्रियोंके सहित सेवा करती है। मैं इंब्बीसे दूर रहती हैं और मनको काखूमें रखकर केवल सेवाको इच्छासे ही अपने पतियोंका मन रखती है। यह सब करते हुए भी मैं अभिमानको अपने पास नहीं हैं कि जिन्हें यदि पति जिह्ना या खबासे भी स्पर्धा कर ले तो वे | फटकने देती । मैं कटुभावणसे तूर खती है, असम्पतासे खड़ी नहीं होती, खोटी बातोपर दृष्टि नहीं डालती, बुरी जगहपर नहीं बैठती, दूषित आवरणके पास नहीं फटकती तथा उनके अभिप्रायपूर्ण संकेतका अनुसरण करती है। देवता, मनुष्य, गनार्व, युवा, सजधनवासा, धनी अववा सपवान्—कैसा ही पुरुष हो, मेरा मन पाण्डवोके सिवा और कहीं नहीं जाता। अपने पतियोंके भोजन किये विना मैं भोजन नहीं करती, खान किये विना ऋन नहीं करती और बैठे किना सब्दे नहीं बैठती । जब-जब मेरे पति घरमें आते हैं, तथी मैं सड़ी होकर आसन और जल देकर उनका सतकार करती है। मैं घरके वर्तनोंको मॉज-धोकर साफ रजती है, मसुर रसोई तैयार करती हैं। समयपर मोजन कराती है। सदा सावधान रहती है, धरमें गुरुवस्त्रे अनावका सक्कप रकती हैं और घरको इसक्-बुहारकर साफ रकती है। मैं बातबीटमें किसीका तिसकार नहीं करती, कुलटा कियोंके पास नहीं फटकर्ती और सदा ही पतिपोंके अनुकृत सकर आतम्मसे बूर रहती हैं। मैं दरबाजेपर बार-बार जाकर कड़ी नहीं होती तका सुली या कुड़ा-करकट प्रात्नेको जगह भी अधिक नहीं ठहरती, किंतु सदा ही सत्यभाषण और पतिसेवामें तत्पर रहती 🕻। पतिदेवके बिना अकेली रहना पुत्रे बिलकुत पसंद नहीं 🕯 । जब किसी कौटुम्बक फार्चसे पतिदेव बज़र जाते 🖁 तो 🖣 पुष्प और सन्दर्भाविको छोड्कर निषम और इलोका पालन करते हुए खती हूँ। मेरे पति जिस जीनको नहीं साते, नहीं पीते अथवा सेवन नहीं करते, उससे में भी दूर खठी [। क्रियोंके लिये पाखने जो-जो बातें बतायी हैं, उन सकका मैं पालन करती 🕻 । इस्तिरको यथापान क्लालेकारोसे सुराजित रसती हैं तथा सर्वदा साथधान खुकर पतिदेवका क्रिय करनेमें तत्पर रहती है।

साराजीने मुझे कुटुष्पसम्बन्धी जो-जो धर्म कराये हैं, उन सकका मैं पालन करती है। भिक्षा देना, पूजन, झाळ, त्योद्वारोपर पद्धान्न बनाना, माननीयोद्धा सत्कार करना तथा और भी जो-जो धर्म मेरे लिये विक्रित हैं, उन सभीका मैं सावधानीसे रात-दिन आचरण करती है। मैं किनव और नियमोको सर्वदा सब प्रकार अपनाये रहती हूँ। मेरे पति मुदुलचित्त, सरल खभाव, सत्यनिष्ठ और सत्यधर्मका ही पालन करनेवाले हैं। मैं सर्वदा सावधान रहकर उनकी सेवामें तत्पर रहती हूँ। मेरे विचारसे तो खियोंका सनाठनवर्म पतिके अधीन रहना ही है, वहाँ उनका इड्ड्रेव है और वही आहय है; भला उसका अप्रिय कौन कामिनी करेगी? मैं अपने पतियोंसे बढ़कर कभी नहीं रहती, उनसे अच्छा भोजन नहीं करती, उनकी अपेक्षा बहिया वस्त्राभूषण नहीं पहनती और | हैसीकी बातें कह दी बाती हैं।'

| न कभी सामजीसे ही वाद-विचाद करती है, तथा सदा ही संयमका पालन करती है। सुधर्ग ! मैं सावधानीसे सर्वदा अपने पतियोसे पहले उठती हूँ तबा बढ़े-बूड़ोकी सेवामें लगी रहती हैं। इसीसे पति मेरे बहामें रहते हैं। वीरमाता, सत्ववादिनो, आर्या कुन्तीको में घोजन, बस्त और जल आदिसे सदा ही सेवा करती व्हती है। बख, आधूषण और घोजनादिमें में कची भी उनकी अपेक्षा अपने लिये कोई विशेषता नहीं रसती। पहले महाराज युधिष्ठिरके महलमें नित्दवति आठ हजार ब्रह्मण सुवर्णके पात्रीमें भोजन किया करते थे । महाराज युधिहिर अट्टासी हजार गृहस्य सातकोका धरण-पोषण करते थे और ठनके दस हजार दासियाँ थीं। वे मणिजटित सुवर्णके आयुवजोसे सुसजित वाती थीं। मुझे इनके नाम, कव, भोजन, वक्त-सभी वातीका पता रहता बा और इस बातको भी निराह साती थी कि किसने क्या काम कर लिया है और क्या नहीं किया। प्रतिमान् कुन्तीनन्द्रनकी दस हकार दासियाँ हाथोंमें ग्राल लिये दिन-रात अतिवियोको भोजन कराती सती थीं। जिस समय इन्द्रप्रस्कर्मे खकर महाराज पुचित्रिर पृथ्वी-पालन करते थे, अर समय उनके साथ एक लाक घोड़े और एक लाग हाथी फारतों थे । उनकी गणना और प्रथम में ही करती थी और मैं ही उनको आवश्यकताएँ सुनती थी। अल:पुरके जालों और गङ्गीयोसे लेका राधी संवक्तीक कामकाजकी देश-रेस भी मैं हो किया कसी थी।

यहारियनी सत्यभाषे । यहाराजकी जो मुख आमदनी, रुपप और बच्च होती थी, उस सकका विकरण में अकेली ही रसती श्री। याज्यकारेग कुटुम्बका सारा भार मेरे ऊपा छोड़कर पूजा-पाठचे लगे छते थे और आये-गयोका स्नागत-सत्कार काते थे, और मैं एक प्रकारके सुरा छोड़का उसकी सैमाल करती थी । पेरे धर्माच्या पतिचोंका जो वस्त्राके भैडारके समान अङ्क लवाना बा, उसका पता भी एक पुत्रहीको था। मैं भूत-प्यासको सहका रात-दिन पाण्डवोकी सेवामें लगी रहती। उस समय रात और दिन मेरे रिज्ये समान हो गये थे। मेरी यह बात सुन सब मानो कि मैं सदा ही सबसे पहले उठती बी और सबसे पीछे सोती बी । पतियोको वदामें करनेका मुझे तो यही उपाय मालुम है, दुष्टा खियोंके-से आचरण न तो मैं करती हूँ और न मुझे अच्छे ही लगते हैं।

द्येपदीकी ये धर्मपुक्त बाते सुनकर सत्यभागाने उसका आदर करते हुए कहा, 'पाञ्चात्वी ! मेरी एक प्रार्थना है, तुम मेरे कहे-सुनेको क्षमा करना । सहितवीमें तो जान-बुझकर भी ऐसी

### द्रौपदीका सत्यभामाको उपदेश तथा सत्यभामाकी विदाई

द्रीपदीने कहा—सत्ये ! मैं पतिके विश्वको अपने वदामें करनेका यह निर्दोष मार्ग बताती हैं। यदि तुम इसपर चलोगी तो अपने सामीके मनको अपनी ओर खींच लोगी। खींके लिये इस लोक या परलोकमें पठिके समान कोई दूसरा देवता नहीं है। उसकी प्रसन्नता होनेपर वह सब प्रकारके सुरत पा सकती है और असंतुष्ट होनेपर अपने सब सुशोको निट्टीयें मिला देशी है। हे साध्यी ! सुराके द्वारा सुरा कभी नहीं मिल सकता, सुलप्राप्तिका साधन तो दुःल ही है। अतः तुम सुहदता, प्रेम, परिवर्षा, कार्यकुक्तता तथा तत्त्व-तत्त्रके पुष्प और चन्द्रगदिसे ओकृष्णको सेवा करो तथा जिस प्रकार वे यह समझे कि मैं इसे प्यारा है, तुम वहीं काम करो । जब तुन्हारे कानमें पतिदेवके हारपर आनेकी आवाज पड़े तो तुम ऑगनमें लड़ी होकर उनके लागतके लिये तैयार रही और जब वे भीतर आ जापै तो तुरंत ही आसन और पर योनेके लिये जल देकर उनका सत्कार करो । यदि वे किसी कामके लिये दासीको आज्ञा दें तो तुम स्वयं ही उठकर उनके सब काम करो। श्रीकृष्णचन्द्रको ऐसा मालूम होना चाहिये कि तुम सब प्रकार उन्हें ही चाहती हो । तुन्हारे पति पदि तुमसे कोई ऐसी बात कहें कि किसे गुप्त रखना आव्यायक न हो तो भी तुम उसे किसीसे मत कहो । पतिरंक्षके जो प्रिय, खेही और हितेबी हों, उन्हें तरह-तरहके ज्यापोसे भोजन कराओ तथा जो उनके शतु, उपेक्षणीय और अशुधविनक हो अववा उनके प्रति कपटमाव रसते हों, उनसे सर्वदा दूर खो । अबुध्र और सान्व यद्यपि तुन्हारे पुत्र ही हैं, तो भी एकान्तमें तो उनके पास भी मत षेठो । जो अत्यन्त कुलीन, दोषरहित और सती हों, उन्हीं स्तियोंसे तुन्हारा प्रेम होना चाहिये; कुर, लड़ाकी, पेटू, खेरीकी आदतवाली, दुष्टा और पञ्चल स्वभावकी क्रियोसे सर्वदा दूर रहो । इस प्रकार तुम सब तरह अपने पतिदेवकी सेवा करे । इससे तुम्हारे यदा और सीधान्यकी वृद्धि होगी, अनामें सर्ग मिलेगा तथा तुम्हारे विरोधियोंका अन्त हो जायगा।

इस समय भगवान् श्रीकृष्ण मार्कण्डेवादि मुनियों और महात्मा पाण्डवोंके साथ तस्त्र-तरहाकी मनोऽनुकृत बाते कर रहे थे। वे जब हारका बलनेके लिये रचमें बढ़ने लगे तो उन्होंने सत्यभामाको बुलाया। तब सत्यभाषाजीने ब्रीपदीसे गले मिलकर अपने विचारके अनुसार बहुत-सी डाइस बैधानेवाली बातें कहीं। वे बोतीं, 'कृष्णे! तुम बिन्ता न



करो, व्याकुल यत होओ और इस प्रकार रात-रातभर जागन। क्षेड् दो । तुन्हारे देवतुल्य पति क्षिर अपना राज्य प्राप्त करेंगे । तुष्क्ररे समान श्रीलसम्पन्न और आदरणीया महिलाएँ अधिक दिन दुःस नहीं घोषा करती। मैंने महापुरवॉके मुखसे वह बात सुनी है कि तुम अधश्य ही निकायटक होकर आपने पतियोंके सहित इस पृथ्वीपर राज्य करोगी। तुम शीम ही देखोगी कि दुर्योधनका वध करके पृथ्वीपर महाराज युधिहिरका अधिकार होगा । तुम्बें दु:सब्बें देशकर भी जिन्होंने तुन्तरा अधिय किया, उन सबको तुम नरकमें गया ही समझो । युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेवसे उत्पन्न हुए तुष्टारे जो प्रतिकिच्य, सुतसोम, शुतकर्मा, शतानीक और बुउसेन नामक पुत्र हैं, वे सभी शक्किद्यामें निपुण बौकुरे थीर हैं। वे अधियन्युकी तरह ही बड़े आनन्द्रसे हारकामें खते हैं। सुध्द्रदेवी उनको सब प्रकार तुम्हारे समान ही देख-भाल रखती 🖁। वे किसी प्रकारका भी भेदभाव न रखकर उनपर निज्ञाल खेड रखती हैं तबा उनके दुःखमें दुःसी और मुखमें सुली खुठी हैं। प्रदुष्टकी गता सविपणीती भी उनका सब प्रकार लाइ-बाव करती हैं और श्रीश्वामसुन्दर भी भानु आदि अपने पुत्रोसे उनमें किसी भी प्रकारका भेदभाव नहीं करते।

और भी श्रीबलरामगी आदि सब अन्यक और दृष्णिवंदी यादव उनकी सब प्रकारकी सुविधाका ध्यान रखते हैं। उन्हें प्रशुप्र और तुन्हारे पुत्रोंके प्रति एक-सी प्रीति है।' ऐसी ही बहुत-सी प्रिय, सत्य, आनन्दरायिनी और मनोऽनुकृत बाते । ग्रस्कापुरीको चते ।

ठनके भोजन-जलादिको देल-भात समुत्ती रखते हैं, तबा | कड़कर सत्यमानाजीने श्रीकृष्णके रखकी ओर जानेका विचार किया। उन्होंने ब्रीपदीकी परिक्रमा की और फिर रवपर चड् गर्वी । क्रीकृष्णने मुसकराकर ग्रैपदीको धीरज वैधापा और फिर पान्छयोंको स्वैटकर पोड़ोंको तेत्र करके

# कौरवोंकी घोषयात्रा और उनका गन्धवाँकि साथ युद्धमें पराभव

जनमेजयने पूका—इस प्रकार बनमें एडकर नावृत, गर्नी, वायु और धूप सहनेसे नरलेष्ठ पाण्डवोके शरीर बहुत कुछ हो गये थे। ऐसी स्थितिमें उन्होंने हैतवनमें उस पवित्र सरोवरका आकर फिर क्या किया, सो आप मुहासे कहिये।

वैशम्यापनमा बोले-राजन् ! उस स्पनीय सरोकायर आकर पाण्डवोने अपने हितजिनाकोंको विदा कर दिया तथा वहाँ कुटी बनाकर आस-पासके रवणीक वन, पर्वत और वदियोंके किनारे विकाने लगे। जब ये वीराभेष्ठ इस प्रकार बनमें निवास करने लगे वो उनके पास अनेको वेदाध्ययनवील ब्राह्मण आते तथा नरखेषु पाण्यकरोग यबादासिः उनकी सेवा करते । इन्हीं दिनों वहाँ एक बातचीत करनेमें कुश्तर ब्राह्मण आया । उनसे मिलकर वह बर्गरवोसे पिछा और फिर भूतराहनीके पास पहुँचा। वृद्ध कुरुएजने आसन देकर उसका पर्धाकित सतकार किया और किर



आम्बर्ध्वक पान्डवोका कृताना पूतर । तब ब्राह्मणने कहा कि 'इस समय युधिहिर, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव बड़ा भीवण कष्ट सह रहे हैं; वायु और धूपके कारण उनके पारीर बहुत कुछ हो गये हैं। प्रैपरीकी तो बात ही मत पुछिये, यह बोरपाबी होकर भी अनावा-सी हो रही है तथा सब ओस्से दु:लोंसे वनी र्ह्य है।'

आकी बार्ते सुनकर राजा धृतराष्ट्रको बड़ा दुःस हुआ। जब उन्होंने सुना कि राजाके पुत्र और पीत होकर भी पाञ्चवलोग इस प्रकार दुःसकी नदीमें पड़े हुए हैं तो उनका इदय करुणासे पर आधा और वे लम्बी-लम्बी सीसे लेकर कहने लगे, 'धर्मपुत्र युधिहिर तो मेरे अपराधपर ध्यान नहीं देगे और अर्जुन भी उन्होंका अनुसरण करेगा। किन्तु इस बन्कससे चीमका कीप तो उसी प्रकार बढ़ रहा है, जैसे हवा लगनेसे आग सुरूपती खती है। उस कोबानलसे जलकर वह वीर हाच-से-हाब मलकर इस प्रकार अत्यन्त भयानक और गर्न सीरे लिया करता है गानो मेरे पुत्र और पौत्रोंको जलाकर यस कर देगा। अरे ! इन दुर्योधन, शकुनि, कर्ण और दुःशासनकी बुद्धि न जाने कर्जा मारी गयी है। इन्होंने जो राज्य बुर्के हारा फीना है, उसे वे यथु-सा मीठा समझते हैं; इसके हारा अपने सर्वनाहकी ओर इनकी वृष्टि ही नहीं जाती। देखी ! शकुरिने कपटकी बाले बलकर अच्छा नहीं किया, फिर भी पाण्डवोने इतनी सायुता की कि उसी समय उन्हें नहीं मारा । किंतु इस कुपुत्रके मोहमें फैसकर मैंने तो वह काम कर करा, जिसके कारण कौरवोंका अनकाल सभीप दिखायी दे रहा है। सन्वसाची अर्जुन अहितीय धनुर्धर है, उसका गाञ्डीव धनुर भी बहे प्रचण्ड बेगवाला है। और अब उसके सिया उसने और भी अनेकों दिव्य असा प्राप्त कर लिये हैं। पता, ऐसा वहाँ कौन है जो इन तीनोंके तेजको सहन कर सके।'

वृतराष्ट्रको ये सब बाते सुकलपुत्र प्राकृतिने सुनी और फिर कर्णके साथ एकान्तमें बैठे हुए दुवाँचनके पास जाकर उसे सुनायों। यह सब सुनकर उस समय क्षुद्रखुद्धि दुर्योधन भी उदास हो गया। तब शकुनि और कर्णने उससे कहा, 'भारतनदन! अपने पराक्रमसे तुमने पाण्डवोको यहाँसे निकाला है। अब तुम अकेले ही इस पृथ्वीको इस प्रकार भोगो, जैसे इन्द्र खर्गका राज्य भोगता है। देखों! तुन्हारे



बाहुकलसे आज पूर्व, पश्चिम, दक्षिण, जार—कारो दिशाओं के नृपतिगण तुम्हें कर देते हैं। जो दीहिसकी राजल्डामी पहले पाण्डवोंकी सेवा करती थी, आज वह तुम्हें और तुम्हारे घाड़पोंको मिली हुई है। राजन् ! सुना है कि आजकल पाण्डवलोग ईतवनमें एक सरोवरके कपर कुछ बाह्यपोंके साथ रहते हैं। सो मेरा ऐसा किवार है कि तुम सूब ठाट-बाटसे वहाँ चलो और सूर्व जैसे अपने तापसे संसारको तपाता है, उसी प्रकार अपने तेजसे पाण्डवोंको संतप्त करो। तुम्हारी महिष्यों भी बहुमूल्य वस्तोंसे सुस्तीकत होकर बले और मृगवर्म एवं वस्कलधारियों कृष्णाको देखकर खाती ठंडी करें तथा अपने ऐसुपेसे उसका जी जलावे।'

जनमेजय ! दुर्वोधनसे ऐसा कहका कर्ण और शकुनि कुप हो गये। तब राजा दुर्वोधनने कहा, 'कर्ण ! तुम जो कुछ कहते हो, वह बात तो मेरे मनमें भी बसी हुई है। याण्डवोंको वल्कलवस्त्र और मृगवर्म ओड़े देखकर मुझे जैसी खुशी होगी, वैसी इस सारी पृथ्वीका राज्य पाकर भी नहीं होगी, भला, इससे बढ़कर प्रसन्नताकी बात क्या होगी कि मैं औपदीको कनमें गेरुए कपड़े पहने देखें। यांतु मुझे कोई ऐसा

उदाय नहीं सुझ रहा है, जिससे कि मैं ईतवनमें जा सकूँ और महाराज भी मुझे नहीं जानेकी आज़ा दे दें। इसलिये तुम मामा शकुर्नि और भाई दु:जासनके साथ सलाह करके कोई ऐसी युक्ति निकालो, जिससे हमलोग ईतवनमें जा सके।

ठदननार सब सोग 'बहुत ठीक' ऐसा कहकर अपने-अपने स्वानोको करे गये। रात्रि बीतनेपर भीर होते ही वे फिर दुर्योधनके पास आये। तब कर्णन हैसकर दुर्योधनसे कहा, 'राजन्! मुझे हैतकनमें जानेका एक ठपाय सुझ गया है, उसे सुनिये। आजकल आपको गौओंके गोष्ठ हैतकनमें ही हैं और वे आपको प्रतीक्षा कर रहे हैं: इसलिये हमलोग मोषधात्राके बहाने वहाँ करेगे।' यह सुनकर प्रकृति भी हैसकर बोल उठा, 'हैतकनमें वानेका यह उपाय तो मुझे भी सुख जैकता है। इस कामके लिये नहाराज हमें अवश्य अपनी अनुमति है देंगे और पायडवोंसे मेल-जोल करनेके लिये भी समझावेगे। खाले लोग हैतकनमें तुम्हारे आनेकी बाट देखते ही है, इसलिये घोषपाठाके मिससे हम वहाँ जकर जा सकते हैं।'

राजन् ! इस प्रकार सलाह करके वे सब राजा धृतराष्ट्रके पास आये और उन सबने पृतराष्ट्रसे तथा धृतराष्ट्रने उनसे कुडालसमाचार पुढा । उन्होंने पहलेक्टीसे समंग नामके एक



गोपको पढ़ाकर ठीक कर लिया था। उसने राजा धृतराष्ट्रकी सेवामें निवेदन किया कि महाराज ! आजकल आपकी गीएँ समीप ही आची हुईं हैं। इसपर कर्ण और शकुनिने कहा,

'कुठराज ! इस समय गौएँ वड़े रमणीक प्रदेशमें ठहरी हुई हैं। यह समय गाय और वहाड़ोंकी गणना करने तथा उनके रंग और आयु आदिका ब्योरा लिखनेके लिये भी बहुत उपपुक्त है। इसलिये आप दुर्योवनको वहाँ जानेकी आज़ा दे दीजिये।' यह सुनकर धृतराष्ट्रने कहा, 'हे तात ! गौओकी देखभाल करनेमें तो कोई आपति नहीं है: किन्तु मैंने सुना है कि आजकरर नरशार्द्छ पाण्डबलोग भी उधर कहीं पासहोमें ठहरे हुए हैं। इसलिये में तुमलोगोंको वहाँ जानेकी अनुमति नहीं दे सकता, क्योंकि तुमने उन्हें कपटसे जूएमें हराया है और उन्हें बनमें रहकर बहुत कह भोगना पढ़ा है। कर्ण ! वे लोग तकसे निरनार तप करते रहे हैं और अब सब प्रकार शकि-सम्पन्न हो यदो है। तुम तो अहंकार और पोहमें पूर हो खे हो, इसलिये उनका अपराध किये किना मानोगे नहीं; और ऐसा होनेपर ये अपने तपके प्रभावसे तुन्हें अवदय भस्न कर देंगे। यही नहीं, उनके पास अन्य-पान्य भी हैं ही। इसलिये हारेपित हो जानेपर वे पाँचों तीर मिलका तुन्हें अपनी शकात्रिमें भी होम सकते हैं। यदि संख्यामें अधिक होनेके कारण किसी प्रकार तुमने ही उन्हें दबा लिया तो यह भी तुन्हारी नीवता ही समझी जायगी। और मैं तो तुष्हारे लिये उनपर काबू पाना असम्बन्ध ही समझता हूँ। देशो । अर्जुनको जिस समय दिन्य अस नहीं मिले थे, तथी उसने सारी पृथ्वीको जीत किया था; फिर अब दिव्यास पाकर तुर्चे भार डालना उसके लिये चीन बड़ी बात है ? इसलिये मुझे त्वयं तुमलोगोंका वहाँ जाना त्रवत नहीं जान पड़ता । गीओंकी गणनाके लिये कोई दूसरे विश्वासपात्र आदमी भेजे जा सकते हैं।' इसपर शकुनिने कहा, 'राजन् । हमलोग केवल चौओकी गणना करना बाहते है। पाळ्योंसे मिलनेका हमारा विचार नहीं है। इसलिये व्हाँ हमसे कोई अभवता होनेकी सम्भावना नहीं है। वहाँ पाञ्चवसोग रहते होंगे, यहाँ तो हम जायेंगे ही नहीं।'

शकुनिके इस प्रकार कहनेवर महाराज फ़रराहूने, इच्छा न होनेवर भी, दुर्योधनको यन्तियोके सहित जानेकी आहा दे दी। उनकी आशा पाकर राजा दुर्योधन बढ़ी भारी सेना लेकर हिसानापुरसे चला। उसके साथ दुःशासन, शकुनि, कई भाई और हजारों कियाँ थीं। उनके सिवा आठ हजार रव, तीस हजार हाथीं, हजारों पैदल और नौ हजार घोड़े भी थे लवा सैकड़ोकी संख्यामें बोझा डोनेके छकड़े, दूकानें, बनिये और बंदीजन भी बले। इस सब लश्करके साथ वह वहाँ-नहीं पड़ाव झलता घोषोंके साथ पहुँच गया और वहाँ अपना डेस लगा दिया। उसके सावियोंने भी उस सर्वगुणसम्बन्ध, रमणीय, परिचित, सजल और सथन प्रदेशमें अपने-अपने

ठारनेको जगा ठीक कर ली।

इस प्रकार जब सबके उहरनेका ठीक-ठाक हो गया तो दुर्वोधनने अपनी असंस्थ गौओंका निरीक्षण किया और उनपर नन्दर और निशानी इलवाकर सबकी अलग-अलग पहचान कर दी। किर बढक्रोपर निशानी इलवाची और उनमें जो नावनेयोग्य वे, उन्हें अलग बता दिया। तथा जो गोएँ होटे-होटे बहोबाली बीं, उनकी अरुग गणना करा दी। इस इकार सत्र गाय-बढड़ोकी गणना कर उनमेंसे तीन-तीन वर्षके ब्हाड्रोको अलग यिन वह म्वालोके साथ आनन्दसे वनमें विद्वार करने लगा । भूमते-पूपते वह देववनके सरोवरपर पहुँचा । उस समय उसका ठाट-बाट बहुत बड़ा-खड़ा था । वहाँ का सरोकाके तटपर ही धर्मपुत्र युधिहिर कुटी बनाकर रहते थे। वे नक्करानी होपदीके सहित इस समय विष्य विधिसे एक दिनमें समाप्त होनेवाला राजर्षि नामक यश कर रहे थे। तभी दुर्योधनने अपने सहस्रों सेवकोंको आज़ा दी कि शीम ही यहाँ क्यांद्रामध्यन तैयार करो । सेक्कलोग राजाशाको सिरपर रस जांद्राभवन कनानेके किवासी क्रीक्तके सरोवरपर गये। जब वे वनके दरवाजेमें युसने लगे से उनके मुक्तियाको गन्यवॉन रोक दिया, क्योंकि उनके पहुँचनेसे पहले ही वहाँ गन्धर्वराज विद्यानेन जलकोडा करनेके विचारमें अपने सेवक, देवता और अप्सराओंके सहित आया हुआ था और उसीने उस सराजरको घेर रका था।

इस प्रकार सरोवरको थिरा हुआ देश वे सब दुर्योधनके याम लॉट आये। उनकी बात सुनकर दुर्योधनने कुछ रणोत्मत सैनिकोको यह आता देकर कि 'उन्हें वहाँसे निकाल ये' उस सरोवरपर भेजा। उन्होंने वहाँ जाकर गन्धवाँसे कहा, 'इस समय धृतराहुके पुत्र महावली महाराज दुर्योधन यहाँ जलविहारके लिये आ रहे हैं, इसलिये तुमलोग यहाँसे हट बाओ।' राजपुल्लोकी यह बात सुनकर गन्धवाँ हैसने लगे और बोले, 'मालूम होता है तुष्टारा राजा दुर्योधन बहा ही मन्द्रबुद्धि है, उसे कुछ भी होश नहीं है; इसीसे हम देवताओपर वह इस प्रकार हुकूमत बलाता है मानो हम बनिये ही हों। तुमलोग भी निःसंदेह बुद्धिहीन हो और मृत्युके मुहमें जाना बाहते हो, इसीसे होशकी बात छोड़कर उसके कहनेसे ही इसारे सामने ऐसे क्वान बोल रहे हो। इसलिये तुम या तो अपने राजाके पास लॉट जाओ, नहीं तो इसी समय यमराजके यसको हवा साओगे।'

तब वे सब योद्धा इकहे होकर दुर्योधनके पास आये और गन्धवॉन जो-जो बातें कही थीं, वे सब दुर्योधनको सुना दीं। इससे दुर्योधनको क्रोबाजि महक उठी और उसने अपने सेनापतियोंको आज्ञा दी, 'अरे ! मेरा अपमान करनेकले इन पापियोंको जरा मजा तो चरता दो । कोई परवा नहीं, वहाँ देवताओंके सहित स्वयं इन्द्र ही कीहर क्यों न करता हो ।' दुर्योधनकी अद्धा पाते ही बृतराष्ट्रके सभी पुत्र और सहस्रों योद्धा कमर कसकर तैयार हो गये और गन्धवोंको मार-पीटकर बलात् इस बनमें पुस गये ।

गन्धवॅनि यह सब समाचार अपने स्वामी विज्ञसेनको जाकर सुनाया। तब उसने उन्हें आक्रा दी कि 'जाउते, इन नीच कौरवाँकी अच्छी तरह मरम्पत कर दो ।' तब वे सब-के-सब असा-शक्त लेकर कौरवॉपर टूट पड़े। कौरवॉने जब उन्हें अकरमात् इवियार ठठाचे अपनी ओर आते देशा तो वे दुर्योधनके देखते-देखते इधर-उधा भाग गर्व। तब दुर्योधन, प्राकुनि, बु:प्राप्तन, विकर्ण तथा धृतराष्ट्रके कुछ अन्य पुत्र रवॉपर सड़कर गन्ववॉके सामने डट गर्ये। कर्या उन सक्के आगे रहा। बस, दोनों ओरसे बड़ा भीवण और रोमाळकारी युद्ध छिड़ गया। कोरबॉकी बाणवर्षाने गन्धबंकि क्रिकंत्रे धीले कर दिये। तब गन्धवाँको घयभीत देख चित्रसेनको क्षोध चढ़ आया और उसने जीरवॉका नाग करनेके लिये मायास उठाया । चित्रसेनकी मायासे कौरव जक्ररमें यह गर्थे । उस समय एक-एक कौरव बीरको दल-दल गन्धवनि यो लिया। उनकी मारसे पीवृत होकर वे रणधूमिसे प्राण लेकर भागे । इस प्रकार कौरलोकी सारी सेना तितर-कितर हो गयी । अकेला कर्ण ही पर्वतके समान अपने स्वानपर अवल ऋड़ा रहा । दुर्पोधन, कर्ण और प्रकृति बद्यपि बहुत घायल हो गये में तो भी उन्होंने गन्धवंकि आगे पीठ नहीं दिलाची। वे बराबर मैदानमें इटे ही रहे। तब गन्छवीने सैकड़ों और हजारोकी संख्यामें मिलकर अकेले कर्णपर ही बावा बोल दिया। उन्होंने कर्णके रवके दुकड़े-टुकड़े कर डाले। तब वह हाथमें दाल-सलवार लेकर रखसे कूद पढ़ा और विकर्णके रथपर बैठकर प्राण क्यानेके लिये उसके चोड़े होड़ दिये।

अव तो दुर्वोधनके देखते-देखते काँरवाँका सेना धागने लगी। किंतु और सब धाइयोंके पीठ दिखानेपर भी दुर्वोधनने मुँह न मोड़ा। जब उसने देखा कि अब गन्धवाँकी अपार सेना उसीकी और बढ़ रही है तो उसने उसका जकाब धीवण बाणवर्षासे ही दिया। किंतु उस बाणवर्षाकी कुछ भी परवा न कर गन्धवाँने उसे मार डालनेके विचारसे चारों औरसे पर लिया। उन्होंने अपने बाणोंसे उसके रखको चूर-चूर कर दिया। इस प्रकार रखसे नीचे पिर जानेपा उसे चिजसेनने झपटकर जीवित ही कैंद्र कर लिया। इसके बाद बहुत-से गन्धवाँने रक्षमें बैठे हुए दु:शासनको पेरकर प्रकड़ लिया।



कुळ गन्धलीन किन्द्र, अनुकिन्द्र और समस्त राजमहिलाओंको पकड़ किया। गन्धलेंकि आगेसे पाणी हुई कौरवीको सेनाने सारा बचा-लुच्च साचान लेकर पाण्डणोंकी शरण ली। तब दुर्वोधनको गन्धलेंकि पेजेसे छुड़ानेके लिये अत्यन्त असुर हुए उनके मन्त्रियोंने से-रोकर सर्पालसे कहा, 'पहाराज ! हमारे प्रियदर्शी पहाचाहु प्रतराष्ट्रकुमार महाराज दुर्वोधनको गन्धर्य पकड़कर किये जते हैं। उन्होंने दुःशासन, दुर्विषह, दुर्गुल, दुर्जय तका सब सन्दिक्को भी केंद्र कर किया है। अतः आप उनकी रक्षाके किये क्रीहिये।'

दुर्वोधनके उन बूढ़े मन्तियोको इस प्रकार दीन और दुःसी होकर वृधिहरके सामने गिड़गिड़ाते देख भीमसेनने कहा, "हम बहुव जयब करके हाथी-योड़ोसे तैस होकर जो काम करते, वही आज गन्थवॉन कर दिया। यह बात हमारे सुननेमें आयी है कि वो त्येग असमर्थ पुरुषोसे हेय करते हैं, उन्हें दूसरे त्येग ही नीवा दिला के हैं। यह बात हमें गन्थवॉन प्रतक्ष करके दिखा दो। हमलोग इस समय बनमें सहकर शीत, बायु और याम आदि सह रहे हैं तथा तथ करनेसे हमारे शरीर बहुत कृश हो गये हैं। इस प्रकार हम इस समय विपरीत स्थितिमें हैं और दुर्योधन समयकी अनुकूलतासे मौज दहा रहा है, सो वह दुर्योत हमें इस अवस्थामें देखना चाहता था। वास्तवमें कौरकतोग बड़े ही कुटिल हैं उब भीमसेन कठोर त्यरसे इस प्रकार कहने लगे दो धर्मधनने कहा, 'मैया भीम ! यह समय कड़वी बातें सुनानेका नहीं है। देखो, ये लोग भयसे पीड़ित होकर उससे त्राण पानेके सिये हमारी शरणमें आवे हैं और इस समय बड़ी विकट परिनिधतिमें पड़े हुए हैं। फिर तुम ऐसी बातें क्यों कहते हो ? कुटुम्ब्योमें मतभेद और लढ़ाई-झगड़े होते ही रहते हैं, कभी-कभी उनमें देर भी उन जाता है; जिल् जब कोई बाहरका पुरुष उनके कुलपर आक्रमण करता है वो इस तिसकारको वे नहीं सह सकते। समर्थ भीम ! गन्धर्वलोग जलात् दुर्घोधनको पळड्कर ले गये हैं और हमारे कुलकी कियाँ भी आज बाहरी लोगोंके अधिकारमें हैं। इस प्रकार यह हमारे कुलका ही तिरकार है। अतः सुरवीये ! दारणागतीकी रक्षा करने और अपने कुलको लाज रखनेके लिये सब्दे हो जाओ । अन्त-इस्त धारण कर लो । देरी मत करो ! अर्जून, नकुल, सहदेव और तूप सब मिलकर जडते और दुर्वोधनको सुद्धा लाओ । देखो, कौरवोके इन सुन्हरी ध्वजाओवाले रचोंमें सब प्रकारके अख-राख मौजूद हैं। तुम इनमें बैठकर जाओ और गन्धवींसे लड़कर हुवॉधनको छुद्यानेके लिये सावधानीसे प्रयत्न करो । अपनी शरणमें आये हुएकी तो प्रत्येक राजा यसापाति रक्षा करता है, फिर तुम तो महाबली भीम हो । भला, इससे बढ़कर और क्या बात होगी कि आज युर्वोधन तुन्हारे बाहुबलके घरोसे अपने जीवनकी आशा कर रहा है। हे सीर ! मैं तो सब्धे ही इस कार्यके लिये जाता; किन्तु इस समय मैंने यज्ञ आरम्य किया है, इसकिये मुझे इस समय कोई दूसरा विचार नहीं करना चाहिये। देखों, यदि वह गन्धर्वराज समझाने-बुझानेसे न माने तो छोड़ा पराक्रम दिलाकर दुर्योधनको छुड़ा लाना और पदि इलके-



हलका चुन्न करनेपर भी यह न छोड़े तो किसी भी प्रकार उसे दबाकर दुर्वोधनको मुक्त कर देना ।'

धर्मराजकी या बात सुनकर अर्जुनने प्रतिहा की कि 'यदि गन्धर्कतीय समाप्राने-बुह्मानेसे कौरबोको नहीं छोड़ेंगे तो आज पृथ्वी गन्धर्वराजका रक्तपान करेगी।' सत्यवादी अर्जुनकी ऐसी प्रतिहा सुनकर कौरबोके जी-ये-जी आया।

### पाण्डवाँका गन्थवाँसे युद्ध करके दुर्योधनादिको छुड़ाना

वैशायामनवीं कहते हैं—राजन् । युधिष्टिरकी कते सुनकर भीम आदि सभी पाण्डवोंके मुख हमेंसे खिल गये और वे युद्धके लिये उत्साहित होकर लड़े हो गये। फिर उन्होंने अभेड़ कवब और तल-तरहके दिव्य आयुध्ध धारण किये और गन्धवींपर धावा बोल दिया। जब किजयोग्यत गन्धवींने देखा कि लोकपालोंके समान बारों पाण्डव रचींपर जड़कर रणभूपिमें आये हैं तो वे लीट पड़े और ब्युहरचना करके उनके सामने साहे हो गये।

तब अर्जुनने गन्धवोंको समझाते हुए कहा, 'तुम मेरे भाई राजा दुर्वोधनको छोड़ दो ।' इसपर गन्धवेंनि कहा, 'हमें आज़ा देनेवाला तो गन्धवंराज धिक्तोनके सिवा और कोई नहीं है: एक वे ही हमें जैसी आज़ा देते हैं, बैसा हम करते हैं।' गन्धवेंकि ऐसा कहनेपर कुन्तीनन्दन अर्जुनने उनसे फिर कहा, 'पराची क्रियोको पकड़ना और मनुष्योके साथ पुढ करना—ऐसा निन्दर्गय काम तो गन्ववराजको शोभा नहीं देता। तुमलोग धर्मछल युधिष्ठरकी आज्ञा मानकर इन महापराक्रमी कृतराष्ट्रपुत्रोको छोड़ थे। यदि तुम शान्तिसे इन्हें नहीं छोड़ोगे तो मैं स्वयं ही पराक्रमद्वारा इनको छुड़ा लूँगा।' ऐसा कहनेपर भी खब गन्यवॉने अर्जुनको बात उड़ा दी तो खे इनके जपर पैने-पैने बाण बरसाने लगे तथा गन्यवॉने भी इनकर बाणोकी झड़ी लगा दी। अर्जुनने आप्रेयास छोड़कर हजारों गन्यवॉको बमराजके पास भेज दिया। महावली भीमने भी तीले-तीले तीरोंसे सैकड़ों गन्यवॉका अंत कर दिया। महोयूत्र नकुल और सहदेवने भी संप्रामधूमिमें कदम सहकर अनेको शतुओंको धेर-धेरकर मार डाला। महारखी पायक्रकोग जब गन्यवॉको इस प्रकार दिव्य अस्तोसे मारने लगे तो वे धृतराष्ट्रके पुत्रोंको लेकर आकारामें उड़कर जाने लगे। कुन्तीकुमार अर्जुनने उन्हें आकाराको और उड़ते देख बाणोंका एक ऐसा विस्तृत जाल छा दिया कि किसने जारों ओरसे उनकी गति रोक दी। उस जालमें वे उसी प्रकार कंद हो गये, जैसे पिजड़ेमें पक्षी। अतः वे अत्यन्त कुपित होकर अर्जुनपर गदा, प्रक्ति और ऋष्टि आदि अख-शब्दोंकी वर्षा करते लगे। तब महावीर अर्जुनने उत्पर स्वूणाकर्ष, इन्द्रजाल, सौर, आग्नेय तबा सौम्य आदि दिव्य अख चल्प्रये। इनकी मारसे वे अत्यन्त पीड़ित होने लगे। क्यर जानेसे वो उन्हें बाणोंका जाल रोक रहा था और इयर-उपर जाते ले अर्जुनके बाणोंसे बीधने लगते।

जब विज्ञसेनने देशा कि गन्धर्य अर्जुनके वाणोंसे अल्पन जात हो रहे हैं तो वह गदा लेकर उनकी और देंड़ा। किंतु अर्जुनने अपने वाणोहारा उस लोहेकी गदाके सात टुकड़े कर दिये। तब वह साधासे अदूरय खकर अर्जुनके साथ युद्ध करने लगा। इससे अर्जुनको वहा कोच हुआ और वे विव्यास्त्रोसे अधिपन्तित आकाशवारी आयुधीसे युद्ध करने लगे तथा अन्तर्धान खनेपर भी उसके सम्बन्धा अनुसरण करके सम्बन्धेयी बाणोसे उसे बीचने लगे। अर्जुनके उन अस्त-सन्त्रोसे विव्यसेन तिलिमिता उठा और उसने अपनेको प्रकट करके कहा, 'अर्जुन! देखो, युद्धने तुन्हारे साधने



आया हुआ में तुन्हारा सस्ता चित्रसेन हूँ।' अर्जुनने जब अपने सस्ताको युद्धमे जर्जीरत देखा तो उन्होंने अपने दिव्याखोंको लौटा किया। यह देखकर सब पायडव बढ़े प्रसन्न हुए और किर रखोंने बैठे हुए चीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव और चित्रसेन आपसमें कुझल-प्रश्न करने लगे।

तव महाध्नुर्धर आर्जुनने वित्रसेनसे हैंसकर पूछा--'बीरवर ! कौरवीका पराभव करनेमें तुन्हारा क्या उद्देश्य था ? तुमने क्रियोंके सहित दुर्वीयनको क्यों केंद्र किया है ?' वित्रसेनने कहा, ''वीर धनक्षय ! देवराज इन्द्रको स्वर्गमें ही दुरात्मा दुर्वोधन और पापी कर्णका अधिप्राय मालूम हो गमा था। वे लोग यह सोवकर कि आजकरू पाण्डवलोग वनमें विपरीत परिस्थितिमें रहकर अनामोंकी तरह कष्ट भोग रहे हैं औ। इय सूच आनन्दमें हैं, तुन्हें देखने और इस दुर्दशामें यद्यक्तिनी द्रौपदीकी हैंसी उक्तनेके लिये आये थे । इनकी ऐसी लोटी मनोवृति जानका उन्होंने मुझसे कहा, 'जाओ, दुर्शोदनको उसके भाई और मनियोके सहित बीधकर यहाँ ले आओ। किंतु देखी, धाइयोके सहित अर्जुनकी सब प्रकार रज्ञा करना; क्योंकि वह तुषारा प्रिय सला और (गानविद्याका) विल्य है।"तब देवराजके कहनेसे में तुरंत ही यहाँ आ गया और इस दुष्टको बाँध भी लिया। अस में हेवलोकको जा रहा है और इनके आज्ञानुसार इस दुरात्पाको थी ले जाऊँगा।" अर्जुनने कहा, 'क्रिज़सेन । यदि तुम मेरा जिप करना चाहते हो तो धर्मराजके आदेशसे तुम हमारे भाई तुर्योधनको छोड़ दो।'

विकारिये कहा—अर्जुत ! यह पापी है और बड़ा प्रमण्डमें भरा खुटा है, इसे छोड़ना उचित नहीं है। इसने तो धर्मराज और कृष्णाको बोला दिया था। धर्मराजका इस समय यह को कुछ करना वहता था, उसका पता नहीं है; अच्छा, चलो उन्हें सब बातें बता देंगे; फिर उनकी जैसी इच्छा होगी, दैसा करेंगे।

किर वे सब महाराज युधिहिरके पास गये और उसकी सब बातें उन्हें बता हीं। तब अजातदात्रु महाराज युधिहिरने गन्धवाँकी बात सुनकर उनकी प्रश्नास की और समसा कौरवाँको छुड़वा दिया। वे गन्धवाँसे कहने लगे, 'आपलोग बलवान् और दाकिसम्पन्न हैं; यह बड़े सौमाग्यकी बात है कि आपने मेरे भाई-बन्धु और मन्त्रियोंके सहित दुराचारी दुवाँधनका कथ नहीं किया। मेरे उपर आपलोगोंका यह बड़ा उपकार हुआ है।' किर बुद्धिमान् महाराज युधिहिरकी आज्ञा



लेकर अपराओंके सहित विज्ञसेनादि गन्धवं अत्यन्त प्रसन्न-विज्ञसे त्वर्गको जले गये। देवराज इन्द्रने दिव्य अमृतको वर्षा करके कौरवोंके झबसे मरे हुए गन्धवाँको जीवित कर दिया। अपने त्ववन और राजमहिवियोंको गन्धवाँसे मुक्त कराका पान्हवाँको भी बड़ी प्रसन्नता हुई। कौरवाँने की और कुमारोंके सहित पान्हवाँका बड़ा सतकार किया।

तब पाइयोंके सहित कथनसे छूटे हुए दुर्योधनसे धर्मराज्ञ युधिहिरने बढ़े प्रेमसे कहा, 'मैया ! ऐसा साहस फिर कभी मत करना; देखी, सबस करनेवालोंको कभी सुख नहीं मिलता । अब तुम सब धाइयोंके सहित कुदालपूर्वक अपने घर वाओ । इस घटनासे मनमें किसी प्रकारका खेद मत मानना ।' धर्मराजके इस प्रकार आज्ञा देनेपर दुर्योधनने उन्हें प्रणाम किया और हृदयमें अत्यन्त लक्षित होकर अपने नगरकी और चला गया । अब समय वह ऐसा व्याकुल हो रहा वा मानो उसकी इन्द्रियों नष्ट हो गयीं हो तथा क्षोभके कारण उसका हृदय जटा जाता था।

## दुयाँधनका अनुताप और प्रायोपवेशका निश्चय

जनमेजमने पूछा—मुनिकर ! दुर्थोधन लजाके धारसे बहुत दब गया था तथा शोकसे उसका इदय अत्यन्त उद्दित्र हो एहा था। ऐसी स्वितिमें उसने हतितनापुरमें किस प्रकार प्रवेश किया, वह मुझे विस्तारसे सुनानेकी कृया कीजिये।

वैश्वम्यायनजीने कहा—राजन् ! जब पुथितिहाने मृत्ताकृष्ण पुर्योधनको विदा किया तो वह त्रजासे मुल नीवा किये हृदयमें कृदता हुआ चतुरिक्षणों संनाके सकित वहासे हरितनापुरको चला। मार्गमें एक स्मणीक स्वानपर, वहाँ कल और धासको अधिकता थी, उसने विज्ञाम किया। वहाँ कर्णने उसके पास आकर कहा, 'राजन् ! बड़े सौमान्यको वात है कि आपका जीवन वल गया और हमारा पुनः समागम हुआ। मुझे तो आपके सामने ही गन्थवॉन ऐसा तंग किया कि मैं उनके बाणोंसे पीड़ित हुई सेनाको भी नहीं सैभात सका। अन्तमें जब नाकमें दम आ गया तो वहाँसे भागना हो पढ़ा। उस अठिमानुव पुन्नसे आप रानियों और सेनाके सहित सकुदाल ताँट आये, किसी प्रकारका याव आदि भी आपको नहीं रूगा—यह देलकर मुझे बड़ा आखर्ष हो रहा है। इस समय अपने भाइयोंके सहित आपने पुन्नमें वो काम करके दिलाया है, उसे कर सकनेवाला कोई दूसरा पुरुष संसारमें दिलायी नहीं देता।



कपके इस प्रकार कहनेपर राजा दुर्योधनने गर्गदकन्ट होकर कहा—राधेय ! तुम्हें असली भेदका पता नहीं है, इसीसे मैं तुमारे कथनका बुरा नहीं मानता । तुम तो यही समझते हो कि गन्धवींको मैंने अपने पराक्रमसे हराया है। सची बात तो यह है कि मेरे और मेरे भाइवॉके साथ गन्धर्वीका बहुत देखक युद्ध हुआ और उसमें दोनों ही ओरकी हानि भी हुई। किंतु जब वे मायासे युद्ध करने लगे तो हम उनका सामना नहीं कर सके। अन्तमें हार हमारी ही हुई और गन्धवेनि हमें सेवक, मन्त्री, पुत्र, ह्यी, सेना और सवारियोंके सहित केंद्र कर किया। फिर वे हमें आकाशमार्गसे ले बले । उसी समय हमारे कुछ सैनिक और यन्त्रियोने पाण्डवीके पास जाकर कहा कि 'गन्धर्वलीग धृतराष्ट्रकुमार राजा दुर्घोधनको उनके माई और श्वियोके सक्रित पक्ककर ले जा रहे हैं, इस समय आप उन्हें छुड़ाइये।' तब धर्मात्मा युधिष्ठिरने अपने सब भाइपोको समझाकर हमें बन्धनसे छुड़ानेके लिये आज्ञा दी। पाण्डक्लोग उस स्वानपर आये और गनार्वीको हरानेकी शक्ति रखते हुए भी उन्होंने उन्हें समझाकर शान्तिपूर्वक छोड़ देनेका प्रसाव किया। किंतु गन्धर्व हमें छोड़नेको तैयार नहीं हुए। इसपर घीमसेन, अर्जुन, नकुत्व और सहदेव उनपर वाणीकी वर्षा करने लगे। तब गन्धर्वक्षोग रणभूमि छोड़कर हमें घसीटते हुए आकादामें बढ़ने लगे । उस समय हमने आँख उठायी तो देखा कि सब ओरसे बाणांक जालमे चिरा हुआ अर्जुन दिल्य अखोकी कर्च कर रहा है। इस प्रकार जब अर्जुनके पैने बाणोंसे सारी दिशाएँ रूक गर्धी तो अर्जुनके भित्र वित्रसेनने अपना क्य प्रकट कर दिया। फिर होनों मित्र आपसमें लूब मिले और दोनोहीने कुशल-प्रम किया । कर्ण ! फिर शबुदमन अर्जुनने हैंसते-हैंसते ऊसाह-पूर्वक यह बात कही, 'बीरवर ! आप मेरे भाइपीको छोड़ दीजिये । पाण्डवोंके जीवित रहते हुए इनका तिराकार नहीं होना बाहिये।' महातम अर्जुनके इस प्रकार कहनेपर गन्धर्यराज चित्रसेनने उसे बताया कि हमलोग पाण्डवोको उनकी स्रीके सहित इस दुर्दशामें देखनेके लिये वहाँ गये हे । वित्रसेनने 🗪 ये शब्द कहे तो में लजासे यह सोचने लगा कि बनती कर जाय तो मैं यहीं समा जाऊँ। फिर पाण्डवोके महित गन्धवीन युधिष्ठिरके पास जाकर हमें कैदीकी हाल्लमें लड़ा किया और उन्हें भी हमारा खोटा क्विस सुनाया। इस प्रकार कियोंके सामने में दीन और कैदीकी दशामें युधिष्ठिरको मेंट किया गया । बताओ, इससे बड़कर दुः लकी और क्वा बात होगी ? जिनका मैंने सर्वदा निरादर किया और जिनका सदासे प्राप्त बना रहा, उन्होंने मुझ मन्द्रमतिको बन्धनसे छुड़ाया और मुझे जीवनदान दिया । हे वीर ! इसकी अपेक्षा तो यदि उस महान् संप्राममें मेरे प्राण निकल जाते तो बहुत अच्छा होता । इस प्रकारका जीना किस कामका ? यदि गन्धर्व मुझे मार डालते ।

तो संसारमें मेरा यह फैल जाता और इन्द्रतीकमें अक्षय पुरुषलोकीकी जापि होती। अब मेरा जो विचार है, वह सुनी। मैं वहाँ अन्न-जल छोड़कर जाण त्याग दूँगा। तुम और दु:हासनादि मेरे सब भाई हस्तिनापुर जले जाओ। अब मैं इस्तिनापुर जाकर महाराजके आगे क्या उत्तर दूँगा? भीष्म, होण, कृणावार्य, अबत्वामा, विदुर, सञ्चय, बाहीक, भूरिन्नवा तवा दूसरे बड़े-बुढ़े और ठदासीन प्रतिवाले प्रधान-प्रधान व्रवहण नुवसे क्या कहेंगे और मैं उन्हें क्या उत्तर तूँगा? इस जीनेसे तो मरना ही अका है।

इस प्रकार दुर्योधन अत्यन्त विन्ताप्रस्त हो रहा था। उसने फिर दुःशासनसे कहा, 'भैया ! तुम मेरी बात सुनो । मै तुन्ते राज्य देता हूँ। इसे स्वीकार करके तुम मेरी जगह राजा बनी और कर्ण तथा ज्ञाबुनिकी मलाहसे इस समृद्धिपाली पृथ्वीका शासन करो ।' दुर्घोधनकी यह बात सुनकर दुःशासनका गला दुःखसे घर आया और उसने हुवोंधनके बरणीयर सिर रखते हुए रोकर कहा, "महाराज । ऐसा कभी नहीं हो सकता । सारी पूर्णि कट जाव, सूर्व अवने तेजको और बन्द्रमा अवनी झीतलताको त्याग दे, द्वियालय अपने स्वानको छोड़ दे और अप्रि उच्चताका परित्याग कर दे; तो भी आपके बिना मैं पुर्व्यका शासन नहीं करूंगा। बस, आप प्रसन्न हो जाइये।' ऐसा कहकर दुःशासनने दोनों हाबोसे अपने बढ़े थाईके चरण पकड़ लिये और वह डाड़ मास्कर रोने लगा। दुर्पोधन और दु:शासनको अत्यन्त दु:कित देख कर्णको भी बड़ी लाबा हुई और इसने इनसे बज़ा, 'आप खेनों नासमझीसे सामान्य पुरुषोके समान क्यों झोक करते 🖁 ? शोक करनेवालोका क्षोक तो कभी दूर नहीं हो सकता। अतः धैर्य धारण करें, इस प्रकार शोक करके शतुओंका इर्ष मत बढ़ाइये। पाण्डलीन आपको गन्धवीक हाबसे हुक्या—ऐसा करके तो उन्होंने अपने कर्तव्यका ही पालन किया है। राज्यके भीतर रहनेवाले पुस्त्रोको सर्वदा राजाका प्रिय करना ही चाहिचे । इसरिस्चे ऐसी कोई बात हो भी गयी तो उससे आपको संताप नहीं होना चाहिये। देखिये, आयके प्रायोपवेशके विचारको सुनकर आयके सभी चाई उदास हो गये हैं। इसलिये इस संकल्पको छोड़कर ऋड़े होड़चे और अपने भाइयोंको ढाड़स बैंबाइये। यदि आप मेरी बात नहीं मानेंगे तो मैं भी आपके बरणोंकी सेवाने वहीं रहूँगा। आपके बिना तो मैं भी जीवित नहीं रह सकता।

तम मुक्तपुत्र इत्कुनिनं भी दुर्योधनको समझाते हुए कहा—राजन् ! कर्णने जो यथार्च बात कही है, वह तो तुमने सुनी ही है। फिर मैंने तुन्हें जो समृद्धिशालिनी राजलक्ष्मी पान्हवोसे झीनकर दी है, उसे तुम इस प्रकार मोहकश क्यों लोना बाहते हो ? तुम आज मूर्ततासे ही अपने प्राण त्यागनेको तैयार हुए हो । अद्यवा मेरे विचारसे तुमने कभी बड़े-बूरोंकी सेवा नहीं की, इसीसे ऐसी उलटी बाते सुझती है। यह तो हर्षकी बात है और तुन्हें इसके लिये पाञ्चवोंका सत्कार करना चाहिये और तुम शोक कर रहे हो ! तुम्हता यह काम तो उलटा ही है। इसलिये तुम उदासी छोड़ दो और पाण्डवोने तुन्हारे साथ जो उपकार किया है, उसे स्परण करके उन्हें उनका राज्य दे हो । इससे तुम पत्र और पर्म प्राप्त करोगे । तुम मेरी बात मानकर ऐसा ही करों, इससे तुम कृतज्ञ माने जाओगे। तुम पाण्डवोके साम माईवारेका-सा व्यवहार करके उन्हें अपनी जगह बैटा दो और उनका पैतृक राज्य उन्हें सीप दो । इससे तुन्हें सुक्त मिलेगा ।

वैशम्पायनवी कहते हैं--राजन् । इस प्रकार दुर्वोधनको उसके सहद, पन्नी, धाई और वन्यु-बान्धवोने बहुतेरा समझाया; परंतु वह अपने निश्चयसे नहीं किया । उसने कुग और बल्कलके बच्च धारण किये और खर्ग-प्राप्तिकी इच्छासे वाणीका संदम कर उपवासके नियमोका पत्तन करने लगा ।



### दुर्योधनका प्रायोपवेश-परित्याग

दुर्वोधनको प्राचीपवेश करते देशकर देवताओंसे पराजित पातारावासी दैत्व और दानवोंने विकास कि वर्दि इस प्रकार दुर्वोधनका प्राणान्त हो गया तो हमारा पक्ष गिर जावगा। इसलिये उन्होंने बसे अपने पास बुलानेके लिये बुहस्पति और शुक्रके बताये हुए अवविदेशेक मनोक्करा औपनिवद कर्मकाण्ड आरम्भ किया । केर्-वेदाङ्गमें निकाल ब्राह्मणलोग मनोचारणपूर्वक अग्निमें घी और दूधकी अञ्चलि देने लगे । कर्म समाप्त होनेपर यज्ञकुष्यमेंसे एक बड़ी ही अद्युत कृत्य नैभाई लेती प्रकट हुई और बोली, 'बताओ, में क्या करी ?' तब देखोंने प्रसन्न होकर कहा, 'तू प्राचोपचेश करते हुए राजा दुर्योधनको यहाँ ले आ ।' तब कृत्या 'जो आज्ञा' कड़कर गयी और एक क्षणमें ही दुर्योधनके पास पहुँच गयी। किन एक क्षणमें ही उसे लेकर रसातलमें पहुँच गयी। दुर्वोचनको आचा देखकर दानवोके चित्त प्रसन्न हो गये और उन्होंने इससे अभिमानपूर्वक कहा, 'भरतकुलदीपक महाराज दुर्वोधन ! आपके पास सदा ही बड़े-बड़े झुरबीर और यहात्रा बने रहते हैं। फिर आपने यह प्रायोपवेशका साइस क्यों किया है ? जो पुरुष आत्महत्या करता है, वह तो अधोगतिको प्राप्त होता है और लोकमें भी उसकी निन्दा होती है। आपका यह विचार तो धर्म, अर्थ और सुलका नाम करनेवाला है: इसे आप छोड़ दीजिये। आप शोक क्यों करते हैं, आयके लिये अब

किसी प्रकारका सटका नहीं है। आपकी सहायताके लिये अनेको दानववीर पृथ्वीमें अपन्न हो चुके हैं। कुछ दूसरे दैत्य, धीष्य, ब्रोण और कृप आदिके शरीरोंने प्रवेश करेंगे, जिससे वे द्या और खेहको तिलाहाति देकर आपके शतुओंसे संगाम



करेंगे । उनके सिवा क्षत्रियवातिमें उत्पन्न हुए और भी अनेकों दैत्य और दानव आपके शत्रुओंके साथ युद्धमें पूरे पराक्रमसे भिड़ जायेंगे। महारथी कर्ण अर्जुन तथा और भी सभी शत्रुओंको परास्त करेगा । इस कामके लिये हमने संशासक नामवाले सहस्रों देख और राक्षसोंको नियुक्त कर दिया है। वे सुप्रसिद्ध बीर अर्जुनको तष्ट कर डालेंगे। आप शोक न करे, अब इस पृथ्वीको प्राप्तुओंसे रहित ही समझें और निर्द्धन्द्र होकर इसे भोगें। देखिये, देवताओंने तो पाण्डवीका आक्रय ले रखा है और आप सर्वदा हमारी गति हैं।' इस प्रकार दुर्पोधनको उपदेश देकर उन्होंने कहा, 'अब आप अपने घर जाइये और शतुओंपर विजय प्राप्त कीजिये।'

दैत्योके विदा करनेपर कृत्याने दुर्योधनको फिर प्रायोपवेदाके स्वानपर ही पहुँचा दिया और वह वहीं अन्तर्धान हो गयी। कृत्याके चले जानेपर दुर्योधनको जेत हुआ और उसने इस सब प्रसंगको एक स्वप्र-सा समझा। दूसरे दिन सक्षेरा होते ही सूतपुत्र कर्णन हाथ ओड़कर हैंसते बूए कहा, 'महाराज ! मरकार कोई भी मनुष्य राजुओको नहीं जीत |

सकता; जो जीता रहता है, वह कभी सुखके दिन भी देख लेता है। आप इस तरह क्यों स्ते रहे हैं, शोककी ऐसी क्या कात है ? एक बार अपने पराक्रममें शत्रुओंको संतप्त करके अब यरना क्यों चाहते हैं.? आपको अर्जुनका पराक्रम देखकर भव तो नहीं हो गया है। वदि ऐसा है तो आपके आगे सदी प्रतिज्ञा करके कहता है कि मैं उसे संप्राममें मार ग्रातृंगा । में प्रतिज्ञापूर्वक एक कुकर कहता हूँ कि पाण्डलोके अज्ञातवासका तेरहवाँ वर्ष समाप्त होते ही मैं उन्हें आपके अधीन कर दूँगा।' कर्णके इस प्रकार कहने और दुःशासनादिके बहुत अनुनय-बिनय करनेपर तथा देखींकी बात याद करके दुर्योधन आसनसे खड़ा हो गया। उसने पाञ्चवोके साथ युद्ध करनेका पत्ना विचार कर लिया और किर इतिनापुर चलनेके लिये रव, हाथी, घोड़े और पदाविचोंसे पुरू अपनी चतुरङ्किणी सेनाको तैयारी करनेकी आज्ञा दी। वह विशास वाहिनी सन-धनकर गङ्गानीके प्रवाहके समान चलने लगी। इस प्रकार कुछ ही समयमें सब लोग हस्तिनापुर पहुँच गये।

# कर्णकी दिग्विजय और दुर्योधनका वैष्णवयाग

जनमेजपने पूटा-पुनिवर ! कृपा करके कहिये कि जिस सवय महामना पाण्डवगण क्रेन्तनमें रहते थे, उस समय हरितनापुरमें महाधनुर्धर धृतराष्ट्रपुत्र, सृतपुत्र कर्ण, महाबली शकुनि, घीषा, डोण और कृपाचार्यने क्या किया ?

वैद्राग्यायनवी बोले—राजन् ! दुर्पोधनके लॉट आनेपर पितामह भीव्यने उससे कड़ा, 'वला । जब तुम ईववनको जानेके लिये तैयार हुए थे, उसी समय मैंने तुमसे खड़ा वा कि मुझे तुम्हारा वहाँ जाना अच्छा नहीं मालूम होता। किंतु तुम वहाँ चले ही गये। वहाँ इाष्ट्रओंके हाबसे तुन्हें बन्धनमें पड़ना पड़ा और फिर धर्मज़ पाणाबोंने ही तुन्हें उनसे छुड़ाया; इससे तुन्हें रूजा नहीं आती ? देखों, उस समय सारी सेना और तुम्हारे भी सामने ही यह सृतपुत्र गन्धवासि इस्कर भाग गया था। उस समय तुमने महात्मा पाण्डव और दुष्टबुद्धि कर्णका पराक्रम भी देखा ही होगा। यह कर्ण तो धनुवेंद, शुरबीरता या धर्ममें पाण्डवांके चौथाई हिस्सेके वरावर भी नहीं है। अतः इस कुलकी वृद्धिके लिये मैं तो पाण्डवीके साथ संधि कर लेना ही अच्छा समझता है।'

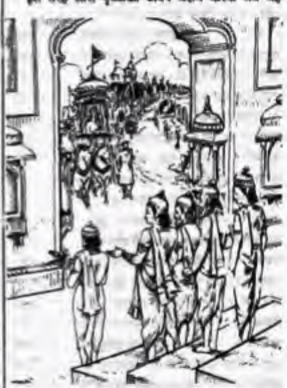
भीव्यके इस प्रकार कहनेपर राजा दुर्योधन हैसकर शकुनिके साथ चल दिये। उन्हें जाते देखकर कर्ण और | बात सुने बिना ही जाते देख भीष्मजी भी अपने घरको चले दुःशासनादि भी उनके पीछे हो क्षिये। उन्हें अपनी पूरी । गये। उनके जानेपर धृतराष्ट्रपुत्र राजा दुर्योधन फिर उसी जगह



आकर अपने मन्तियोंसे सताह काने लगा कि 'हमारा हिठ किस प्रकार हो और अब हमें क्या करना चाहिये ?' उस समय कर्णने कहा—'राजन् । सुनियं, मैं आपसे एक चाठ कहता हूँ। भीष्य सदा हो हमारी निन्दा करते खते हैं और पाण्डवोंकी प्रशंसा करते हैं। आपसे हेंच करनेके कारण उनका मेरे प्रति भी हेच हो गया है और आपके आगे वे मेरो तरह-तरहसे निन्दा करते हैं। सो मैं भीष्मके उन शब्दोंको सहन नहीं कर सकता। आप मुझे सेक्क, सेना और सचारी देकर पृथ्वीको विजय करनेकी आहा दोंजिये। आपको विजय अवस्य होगी। मैं शखोंकी शयब करके सदो प्रतिश करता है।'

काणी ये राज्य सुनकर दुर्योधनने अत्यन्त प्रेममें कहा—'वीर कार्ण! तुम सदा ही मेरा हित करनेके लिये ज्ञात रहते हो। यदि तुम्हें निक्षय है कि मैं अपने सारे राजुओंको परासा कर दूरा तो तुम जाओ और मेरे मनको ज्ञान करो।' दुर्योधनके ऐसा कहनेपर कार्यने अपनी दिश्वजय-याजाके लिये सभी आवश्यक बीजें तैयार करनेकी आज्ञा हो। फिर अच्छा सुकूर्ण देशकर माङ्गलिक हत्योसे खान कर दुम्म नक्षत्र और विकिमें कृत्य किया। उस समय ब्राह्मजॉने उसे आर्थीवर्षद्र दिया तथा असके रथकी पर-पराहटसे तीनों लोक गृज उठे।

हरितनापुरसे बड़ी भारी सेनाके साथ बलकर पहले महाधनुर्धर कर्णने राजा बुगदकी राजधानीको घेरा और बढ़ा भीषण युद्ध करके तीर हुपदको अपना आणित बना तिया । त्रससे कररूपमें उसने बहुत-सा सोना, चाँडी और तरक तरहके राम लिये। उसके बाद जो राजा हुपदके अधीन थे, उन्हें जीतकर उनसे भी कर लिया। फिर वहाँसे जलकर यह उत्तर दिशामें गया और उधरके सब राजाओंको इराया। महाराज भगवतको जीतकार वह शत्रुओसे लड्डा-लड्डा हिमालयपर चढ़ गया। इस प्रकार उस ओरके सब राजाओंको जीतकर उसने नेपाल देशके राजाओंको यो पराल किया। फिर हिमालयसे नीचे आकर पूर्वकी ओर धावा किया। और उस ओरके अङ्ग, बङ्ग, कलिङ्ग, शुच्छिक, मिविला, मगध, कर्कगण्ड, आवसीर, योध्य और अद्विशत आदि राज्योंको जीतकर अपने वशमें किया। इसके पश्चात् उसने कलापूर्णिको बीता और फिर केवला, मृत्तिकावती, मोहनपत्तन, जिपुरी और कोसला आदि पुरियोंको अपने अधीन किया। इन सबको जीतकर और इनसे कर लेकर कर्णने दक्षिणकी ओर प्रस्थान किया। उधर भी उसने अनेकों महारथियोंको परान्त किया। रुवमीके साथ कर्णका बद्धा घोर युद्ध हुआ, किन्तु अन्तमें उसे भी इच्छानुसार कर देना पड़ा । फिर वह पाण्डा और श्रीहैलकी और गया। वहाँ केरल, नील और वेजुदारिसून आदि अनेकों राजाओंसे कर लेकर फिर रिस्पुमलके पुत्रको परास्त किया। उसके आसपासके जो राजा थे, उन्हें भी उस महावीरने अपने अधीन कर लिया। इसके पद्धात् अवन्तिदेशके राजाओंको जीतकर सामपूर्वक वृद्धावंदियोंको अपने पहामें किया और फिर पश्चिम दिशाको जीतना आरम्प किया। उस दिशामें जाकर उसने यवन और बर्बर राजाओंसे कर लिया। इस प्रकार उसने पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण—सभी दिशाओंमें सारी पृष्टी विजय कर ली। इस तरह सारी पृष्टीको अपने वदामें करके जब वह



बनुधर कर कर्ण इस्तिनापुरमें आधा तो राजा दुर्योधनने अपने भाई, बड़े-बूढ़े और बच्चु-बान्धकोंके सहित अगवानी करके उसका विधिवत् सरकार किया तथा बड़ी प्रसन्नतासे उसकी दिन्वजयको घोषणा करायी। फिर कर्णसे कहा, 'कर्ण! तुन्तरा मङ्गल हो। तुमसे मुझे वह चीज मिली है जिसे में भोन्म, द्रोण, कृप और बाड़ीकसे भी प्राप्त नहीं कर सका। वे सब-के-सब पायडव तथा दूसरे राजा तो तुन्हारे सोलहमें अंशको बराबरी भी नहीं कर सकते। मैंने पायबजोंका बड़ा भारी राजसूय यह देखा था; तो अब मेरी इच्छा भी राजसूय यह करनेकी है, तुम उसे पूरी करो।' दुर्थोधनके इस प्रकार कहनेपर कर्णने उससे कहा, 'राजन्! इस समय सभी नुपतिगण आपके अधीन है। आप वाजकोंको बुनाकर यहकी तैयारी कराइये।'

तब दुर्योधनने अपने पुरोहितको बुलाकर उनसे कहा, 'हिज़बर ! आप मेरे लिये शाखानुसार विधिवत् राजसूय यज्ञ आरम्थ कर दीजिये । इसकी समाप्तिपर में यथेष्ठ दक्षिणाएँ दूँगा ।' इसपर पुरोहितने कहा, 'राजन् ! युधिहिसके जीवित रहते हुए आप यह यज्ञ नहीं कर सकते । किंतु एक दूसरा यज्ञ है, जो किसीके लिये भी निषिद्ध नहीं है । आप विधिवत् उसे ही कीजिये । उसका नाम वैकास यज्ञ है और वह राजसूय यज्ञके ही जोड़का है । हमें वह बहुत प्रिय है । उससे आपका हित होगा और वह बिना किसी जिझ-बासके सम्पन्न हो जायगा ।'

श्रात्किजोंके ऐसा कहनेपर राजा दुर्पोधनने कर्मधारियोंको यथायोग्य आज्ञा दी तथा उन्होंने उसके आज्ञानुसार क्रमज्ञ सारी तैयारियाँ कर हीं। तब यहामति विदुर एवं पन्तियोने दुर्योधनको सूचना दी—'राजन् ! यक्तकी सब सामधियाँ तैयार हैं। सोनेका बहुमूल्य हार भी बन सुका है और यहाका नियत समय भी आ गया है।' यह सुनकर राजा दुर्योधनने यह आरम्ध करनेकी आज़ा दे दी। बस, यज़कार्य आरम्भ हो गया और तुर्योधनको शासानुसार विधिपूर्वक यज्ञको क्षेत्रा दी गर्या । इस समय युतराष्ट्र, विदुर, भीष्य, द्रोण, कृष, कर्ण, शकुनि और गान्धारी—सभीको बड़ी प्रसन्नता हुई। राजाओं और ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करनेके लिये शीक्रगामी कून भेते गये । वे सब तेज चलनेवाली सवारियोपर बैठकर जड़ाँ-तड़ाँ जाने लगे । उनमेंसे एक दूतसे दु:शासनने कहा, 'तुम शीघ्र हो हैतवन जाओ और वहाँ रहनेवाले पाण्डवों तथा ब्राह्मणोको विधिवत् यज्ञका निमन्त्रण दो ।' उसने पाण्डवोंक पास जाकर प्रणाय किया और उनसे कहा, 'महाराज ! नृपतिश्रेष्ठ दुर्गोधन अपने पराक्रमसे बहुत-सा धन प्राप्त करके एक महायज्ञ कर रहे हैं। उसमें सम्पितित होनेके रिन्धे जहाँ-तहाँसे बहुत-से राजा और ब्राह्मण आ रहे हैं। महामना कुरुराजने मुझे आपकी सेवामें भेजा है। धृतराष्ट्रकुमार महाराज दुर्योधन आपको यक्षके लिये निमन्तित करते हैं। आप उनका यह अभीष्ट यज्ञ देखनेकी कृषा करें।'

दूतकी यह बात सुनकर राजा युपिष्टिस्ने कहा, 'अपने पूर्वजोकी कीर्ति क्यूनेवाले राजा दुपोंधन महायकके द्वारा भगवान्का पजन कर रहे हैं—यह बढ़ी प्रसम्रताकी बात है। हम भी उसमें सम्मिलित होते; किंतु इस समय ऐसा किसी प्रकार नहीं हो सकता, क्योंकि तरह वर्षतक हमें बनवासके नियमका पालन करना है।' धर्मराजकी यह बात सुनकर भीमसेनने कहा, 'तुम दुर्योधनसे कह देना कि तेरह वर्ष



बीतनेपर जब युद्धपत्रमें अख-शस्त्रोंसे प्रम्बलित अग्निमें तुझे होमा जायगा, तभी अमेराज युविहित वहाँ आलेंगे।' भीमके सिवा अन्य पाष्प्रकोंने कुछ भी नहीं कहा। फित तूलने दुर्योधनके पास जाकर सब बाते ज्यों-की-त्यों सुना दी।

अब अनेकों देशोसे प्रधान-प्रधान पुस्य और हाहाण इस्तिनापुरमें आने लगे। धर्मात्र विदुरजीने दुर्वोधनकी आज्ञासे सभी वर्णाक पुरुषोका चवायोग्य सत्कार क्रिया तथा उनके इच्छानुसार लाने-पीनेको सामग्री, सुगन्धित माला और तरह-तराके वस्त्र देकर उन्हें संतुष्ट किया। राजा दुर्वोधनने सभीके लिये झालानुसार चवायोग्य निवासगृह बनवाये तथा सभी राजा और हाह्यणोको बहुत-सा धन देकर विद्या किया। फिर वह भाइयों तथा कर्ण और झकुनिके सहित हस्तिनापुरमें लीट आग्रा।

क्यमें बच्चे मूळ — मुने ! दुवॉधनको कथनसे छुड़ानेके पक्षात् महावाली पाण्डवोंने उस वनमें क्या किया, यह मुझे बतानेकी कृपा करें।

क्रिक्यवरजी बोले—राबन् ! कुछ दिन उसी वनमें रहका जिर धर्मन पाण्डव झाहण तथा दूसरे सावियोंके सहित वहाँसे बल दिये । इन्द्रसेन आदि सेवक भी उनके साथ हो लिये । जिस जिस मार्गर्ने शुद्ध अन्न और ख्वा जलका सुपास था, उससे बलका वे काम्यकवनके प्रवित्र आश्रममें पहुंच गये ।

### व्यासजीका युधिष्ठिरके पास आना और उन्हें तप एवं दानका महत्त्व बताना

वैदान्यायनमी कहते हैं—जनमेजय ! इस प्रकार बनमें रहते हुए महारमा पाण्डमोंके ग्यारह वर्ष बड़े कहने बाँते ! वे फल-मूल लाकर रहते थे । सुल भागनेके योग्य होकर भी महान् दुःस्त सहते थे । वे सब-के-सब महापुरुष थे, इसलिये यह सोचकर कि 'यह हमारे कष्टका समय है, इसे वैयेपूर्वक स्वान करना चाहिये' घबराते नहीं थे । राजा युधिष्ठिर सोचले— 'हमारे भाइयोपर को यह महान् दुःस आ पद्म है, यह मेरी हो करनीला तो फल है ! ये सब मेरे ही अपराध्मसे तो कष्ट भोग रहे हैं !' ये बाते उनके हदवमें कटि-सी खुमतो थीं, उने रातचर नीद नहीं आती थी । अर्जुन, भीम, नकुल, सहदेव और प्रेपद्यं भी राजा युधिष्ठाका मुँह देसकर स्वरा कष्ट वैयेपूर्वक सह लेते थे । खोरेपर दुःसका भाव नहीं प्रकट होने देने थे । उत्साहयुक्त खेटाओंसे उनके प्रारंगका भाव ही क्वल गया था ।

एक समयकी बात है, सत्यवतीनन्दर व्यासकी पाञ्चवीको देखनेके लिये वहाँ आये। उन्हें आते देख युधिक्कि आये बढ़कर बढ़े सत्कारके साथ लिया लाये। उन्हें आदरपूर्वक एक आसनपर बैठाया और घिकामावसे प्रवाम करके प्रसन्न किया। फिर स्वयं भी सेवाके विचारसे विनयपूर्वक उनके पास ही बैठ गये। अपने पौत्रोंको वनकासके कहारे दुर्वल और जङ्गली फल-मूह साकर जीवन-निर्वाह करते देख व्यासनीकी औरतोंमें औसू भर आये। ये ग्रहण्ड कप्टासे



ब्रोले—'महाबाहु युधिहिर ! सुनो, संस्तरमें तपस्वाके किना (कष्ट उठाये बिना) किसाँको भी उच कोटिका सुल नहीं मिलता । तपसे बड़कर वृत्तरा कोई साधन नहीं है, तपसे ही महत् पर (ब्रह्म) की प्राप्ति होती है। कहतिक कहें; तुम बोड़ेमें इतना ही जान रने कि ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जो तस्त्रासे न मिल सके। सत्य, सरलता, क्रोधका अभाव, देवता और अतिबियोंको देकर अन्नादि प्रहण करना, इन्द्रियों और मनको बतामें रखना, दूसरोके दोष न देखना, किसी जीवकी हिसा न करना, बाहर-भीतरकी पवित्रता रखना-ये सद्युण परुष्यको पवित्र करनेवाले हैं; इनसे अभ्युदय और नि:श्रेयसकी सिद्धि होती है। जो लोग इन बर्मोका पालन न कर अधर्ममें रुक्षि रखनेवाले हैं, उन्हें पशु-पक्षी आदि तिर्मग्-योनियोपें जन्म लेना पड़ता 🖁 । उन कष्टदायक योनियोपें जन्म लेकर वे कभी सुल नहीं पति। इस लोकमें जो कुछ कमें किया जाता है, उसका फल परलोकमें भोगना पहता है। इसलिये अपने इतिस्को तप और नियमोंके पालनमें लगाना बाहिये। राजन् । समयपर यदि कोई ब्राह्मण या अतिथि आ जाय तो प्रसन्न होकर अपनी शक्तिके अनुसार उसे दान दे. विधिष्ठत् पूजा करके उसे प्रणाम करे और मनमें कभी मसार (क्रेष) को स्थान न दे।

कुष्पितने पूक-महामुने । दान और तपस्थामें किसका फल अधिक है ? और इन बोनोंमें कौन कठिन है ?

व्यासतीने कहा—राजन् । दानसे बबुकर कठिन कार्य इस पृथ्वीपर दूसरा बोर्ड नहीं है। लोगोको धनका लोभ विद्योग होता है, धन मिलता भी बढ़े कहसे हैं। उत्साही यनुष्य धनके लिये अपने प्यारे प्राणीका भी मोह छोड़कर जड़कोंमें भएकते हैं. समुद्रमें गांते लगाते हैं। कोई खेती करते और कोई गीएँ पालते हैं। ब्होई लोग तो धनकी इच्छासे दूसरोकी दासता भी स्वीकार कर लेते हैं। इस प्रकार कष्ट सहका कपाये हुए धनका त्याग बड़ा ही कठिन है। अतः दानसे दुष्कर कोई कार्य नहीं है। इसीलिये में दानको सर्वश्रेष्ठ मानता हूँ। उसमें भी यदि धन न्यायसे कमाया गया हो और जाम देश, कारह तवा पात्रका विचार करके उसका दान किया जाय तो इसका और भी अधिक पहला समझना चाहिये । अन्यायपूर्वक प्राप्त किये हुए धनमें जो दान-धर्म किया जाता है, वह कर्ताकी महान् भवसे रहा नहीं करता। युधिहिर! यदि अर्खे समयपर सुद्धभावसे सत्पात्रको बोहा भी दान दिया जाय तो परलोकमें उसका अनन्त फल होता है। इस विषयमें जानकार लोग एक पुराने इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं कि मुद्गल ऋषिने एक डोण (साई फंड सेरके लगभग) धानका दान करके महान् फल प्राप्त किया था।

#### मुद्गल ऋषिकी कथा

वृधिहरने पूछ—भगवन् ! प्रक्षाया मुद्गाराने एक डोज धानका दान कैसे और किस विधिसे किया था, तवा वह दान किसे दिया गया था—यह सब मुझे बताइये।

व्यासमी बोले—राजन् ! कुरुक्षेत्रमे एक मुद्दगत नामक ऋषि रहते थे। वे बढ़े धर्मात्म और जितेन्द्रिय थे। सदा सत्य बोलते और किसीकी भी निन्दा नहीं करते वे । अतिवियोकी सेवाका उन्होंने व्रत ले रखा था, बड़े कर्मीनष्ट और तपावी महात्मा में। शिल और उच्छ-वृश्विमें ही उनकी जीविका चलती थी। पंद्रह दिनोंमें एक द्रोण धान इकड्डा कर लेते थे। उसीसे 'इष्टीकृत' नामक यत्र करते और पंजावें दिन प्रत्येक अमाबस्या तथा पूर्णिमाको दर्श-पौर्णमास याग किया करते थे। पन्नोमें देवता और अतिवियोंको देनेसे जो अन्न क्वता, उसीसे परिवारसहित निर्वाह करते थे। घरमें को थी, पुत्र था और वे स्वयं थे। तीनों एक पक्षमें एक ही दिन फोजन करते थे । महाराज ! उनका प्रभाग ऐसा वा कि प्रत्येक पर्वके दिन देवराज इन्द्र देवताओंके सहित उनके पञ्चमें साक्षण उपस्थित होकर अपना भाग लेते थे । इस प्रकार मुनिवृत्तिसे रहना और प्रसन्न विक्तसे अतिक्रियोको अत्र देना—यही उनके जीवनका इत था । किसीके प्रति द्वेष न रतकर बढ़े शुद्धभावते वे दान करते थे । इसलिये यह एक होण अत्र पंजा दिनके भीतर कभी घटता नहीं बा, वरावर बढ़ता रहता बा; दरवाजेपर अतिथि देखकर उस अन्नमें अवदय वृद्धि हो जाती थी। सैकड़ों ब्राह्मण और विद्वान् उसमेंसे भोजन पाते, पर कमी नहीं आती।

मुनिके इस झतकी रूपाति बहुत दूरतक फैल कुळी थी।
एक दिन उनकी कीर्तिकवा दुवांसा मुनिके कानोमें पड़ी। ये
नेग-धईग पागलोका-सा वेष वनाये मुँह मुहाये कद कवन
कहते हुए वहाँ आ पहुँचे। आते ही बोले 'विष्ठवर! आपको
मालूम होना बाहिये कि मैं भोजनकी इच्छासे यहाँ आया हूं।'
मुद्गलने कहा, 'मैं आपका खागत करता हूं।' और पाछ,
अर्थ्य, आवामनीय आदि पूजनकी सामग्री भेट की। तरपहाल्
उन्होंने अपने भूखे अतिकिको बड़ी बद्धासे भोजन परोसकर
जिमाया। अद्धासे प्राप्त हुआ वह अन्न बड़ा सरस लगा; मुनि
भूखे तो थे ही, सब खा गये। मुद्गल उन्हें बराबर अन्न देते
गई और वे उसे हड़प करते रहे। अन्तमें जब उठने लगे तो लो
कुछ जूठा अन्न बचा था, उसे अपने शरीरमें लपेट लिया और
विधरसे आये थे, उधर ही निकल गये। इसी प्रकार दूसने
पर्वपर भी आये और भोजन करके बले गये। मुद्गल
मुनिको परिवारसहित भूखा रह जाना पड़ा। फिर वे अनके



वानोंका संबद्ध करने लगे। जी और पुत्रने भी उनका साथ विया। पूलसे उनके मनमें तनिक भी विकार या खेद नहीं हुआ। क्रोध, ईव्यां या अनन्दरका भाव भी नहीं उठा। वे न्यों-के-त्यों शाल बने रहे। यर्व आनेपर दुवांसा मुनि फिर उपस्थित हुए। इसी प्रकार वे लगातार छः बार प्रत्येक पर्यपर आये। किंतु कभी भी मुद्गल ख्विके मनमें कोई विकार नहीं देला। हर बार उनके विशाको शास और निर्मल ही पाया।

इससे दुवांसाको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने पुर्गलसे कहा, 'पुने। इस संसारणें तुम्हारे समान दाता कोई भी नहीं है। ईच्चां तो तुमको कृतक नहीं गयी है। मूल बड़े-बड़े लोगोंके धार्मिक किवारको हिला देती है और धैर्य हर लेती है। जीच तो रसना ही ठहरी; यह सदा रसका आखादन करनेवाली है, मनुष्यका वित्त रसकी ओर खींबती ही रहती है। घोजनसे ही प्राणीकी रहा होती है। मन तो इतना चड़ाल है कि इसको वड़ामें करना अत्यन्त कठिन जान पहता है। मन और इन्तियोकी एकावताको ही निश्चितकपसे तप कहा गया है। इन सब इन्द्रियोको कावूमें रखकर मूखका कह सहते हुए बड़े परिव्रमसे प्राप्त किये हुए धनको खुद्ध हदयसे दान करना अत्यन्त कठिन है। किंतु यह सब कुछ तुमने सिद्ध कर लिया है। तुमसे मिलकर में बहुत प्रसन्न हैं, तुम्हारा अपने कपर अनुष्रह मानता हूँ। इन्द्रियकिकय, यैर्च, दान, प्राम, दम, दया, सत्य और धर्म—ये सब तुममें पूर्णस्थ्यसे विद्यमान हैं। तुमने अपने शुभ कर्मोंसे सभी लोकोको बीत किया, परम पद प्राप्त कर लिया है। देवता भी तुन्हारे दानकी महिमा गा-गाकर उसकी सर्वत्र घोषणा करते हैं।

वुर्वासा मुनि इस प्रकार बात कर ही रहे थे कि देवताओंका दूत एक विमानके साथ वहाँ आ पहुँचा। उसमें दिव्य इंस और सारम जुते हुए थे और उससे दिव्य सुगन्ध फैल रही थी। वह देखनेमें बड़ा ही विक्रित्र और इच्छानुसार बरूनेवाला था। देवदूतने पहर्षि मुद्दगुरुसे कहा—'मुने! यह विमान आपको शुभकारोंसे प्राप्त हुआ है, इसपर बैठिये।



आप सिद्ध हो चुके हैं।' देवदूतको बात सुनकर महर्षिने उससे कहा, 'देवदूत ! सत्युक्तोमें सात पग एक साब बलनेसे ही मित्रता हो जाती है, उसी मैत्रीको सामने रखकर मैं आपसे कुछ पूछ रहा हूं; उत्तरमें जो सत्य और दितकर बात हो, उसे बताइये। आपकी बात सुनकर फिर अपना कर्तका निश्चित कसैगा। प्रश्न यह है—'स्वगंमें क्या सुख है और क्या होष है ?'

देवदूत बोला—यहर्षि मुद्गल ! आपकी बुद्धि बड़ी उत्तम है। विसको दूसरे लोग बहुत बड़ी बीज समझते हैं, बड़ खर्गका उत्तम सुख आपके चरणोमें लोट रहा है; फिर भी आप अनवान-से बनकर इसके सम्बन्धमें विचार करते हैं—

पूछते हैं वह कैसा है। आपकी आज्ञाके अनुसार में बताता हूं। स्वर्ग यहाँसे बहुत ऊपरका लोक है, इसको 'स्वर्लोक' भी कहते हैं। बड़े उत्तम मार्गसे वहाँ जाना होता है, वहाँके लोग सदा जियानोपर विचरा करते हैं। जिसने तप, दान या महान् दत्र नहीं किये हैं, अबता जो असत्यवादी या नारितक है, उनका उस लोकमें प्रवेश नहीं होता। जो लोग धर्पात्मा, जितेन्द्रिय, राय-दमसे सम्पन्न और द्वेषरहित हैं तथा जिन्होंने दानवर्षका पालन किया है, वे उस लोकमें जाते हैं; इसके सिका वे शुरबीर भी, जिनकी बीरता युद्धमें प्रमाणित हो युकी है. त्वर्गलोकके अधिकारी है। वहाँ देवता, साध्य, विश्वेदेव, पहर्षि याम, धाम, गन्धर्व और अपरार-इन सबके अरूप-अरूप अनेको लोक हैं, जो बड़े ही कालियान, इच्छानुसार प्राप्त होनेवाले भोगोसे सम्पन्न तथा लेजस्वी हैं। स्वर्गमें तैतीस हबार योजनका एक बहुत जेवा पर्वत है, जिसका नाम है सुमेर्लगिरि । वह पर्वत सुवर्णका है । उसके क्रवर देवताओंके नन्दनवन आदि अनेको सुन्दर उद्यान है, जो पुरुवात्पाओंके विद्वारके स्थान हैं। वहाँ किसीको भूल-प्यास नहीं लगती, मनमें कभी उद्यासी नहीं आती, गर्मी और बाहेका कर नहीं होता और न कोई घप हो होता है। यहाँ कोई ऐसी अञ्चय वस्तु नहीं होती, जिसको देशकर यूणा हो । सब ओर मनको प्रसन्न करनेवाली सुगन्ध छायी खुती 🕏 प्रीतल-यन्द्र हवा क्लाती है। सब ओर यन और कानोंको प्रिय त्रानंबाले शब्द सुन पहले हैं। वहाँ कभी शोक नहीं होता, किसीका विस्ताप नहीं सुनायी देता; न बुढ़ाया आता है और न दारीरमें धकाषटका अनुभव होता है। स्वर्गवासियोंके क्रतेरमें तैजस तत्ककी प्रधानता होती है। वे शरीर पुण्यकमींसे है आह होते हैं, माता-पिताके रजबीयंसे उनकी उत्पत्ति नहीं होती । उनमें कभी पसीना नहीं निकलता, दुर्गन्य नहीं आती और मल-यूत्र भी नहीं निकलता। उनके कपड़े कभी पैले नहीं होते। वहाँके दिव्य कुसुमोंकी मालाएँ दिव्य सुगन्ध फैलाती खती हैं, कभी कुम्हलाती नहीं । तुम्हारे सामने जो यह विमान है, ऐसे विमान वहाँ सबके पास होते हैं। वे किसीसे ईच्या नहीं रखते, हेर नहीं मानते । बड़े सुलसे जीवन व्यतीत करते हैं।

इन देवताओं के लोकों से भी जगर अनेकों दिव्य लोक हैं। इनमें सबसे जगर ब्रह्मलोक हैं। वहीं अपने शुभ कमों से पतित्र ऋषि-मुनि जाते हैं। वहीं ऋधु नामक देवता भी रहते हैं, जो स्वयंवासी देवताओं के भी पूज्य हैं। देवता भी उनकों आराधना करते हैं। उनके लोक स्वयंत्रकाश हैं, नेजस्वी हैं और सब तरहकों कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं। उन्हें लोकोंके ऐसर्पके लिये मनमें ईंप्यां नहीं होती। आहुतिपर उनकी जीविका निर्भर नहीं हुआ करती। उन्हें अमृत पीनेकी भी आवश्यकता नहीं एती। उनके देह दिव्य ज्योतिर्मय है, उनका कोई विशेष आकार नहीं है। वे सुरसवस्य हैं. सुल-भोगकी इच्छा उन्हें कभी नहीं होती। वे देवताओंके भी वेबता एवं सनातन हैं। महाप्रतत्रयके समय भी उनका नाहा नहीं होता । फिर उनमें जरा-मृत्युकी आशंका तो हो ही कैसे सकती है ? हर्ष-प्रीति, सुक-दु:स, राग-द्रेष आदिका उनमें अत्यन्ताभाव होता है। स्वर्गके देवता भी उस स्वितिको प्राप्त करना चाहते हैं। वह परा सिद्धिकी अवस्था है, जो सबको सुलम नहीं है। मोगोंकी इच्छा रखनेवाले तो का सिद्धिको पा ही नहीं सकते।

ये जो तैतीस देवता हैं, उन्होंके लोकोंको यनीची पुरुष ज्ञाम निषमोके आवरणसे तथा विधिपूर्वक दिये हुए दानसे प्राप्त करते हैं। तुमने अपने दानके प्रभावनो या सुकापणी सिद्धि प्राप्त की है, अपनी तपत्त्वके तेजसे देहीचमान होकर अब उसका उपभोग करो । हे विप्र ! यही स्वर्गका सुख है और पे ही व्यक्ति अनेकों प्रकारके लोक है। इस प्रकार अवतक तो मैंने स्वर्गके गुण बताये हैं, अब दोष भी सुनो। स्वर्गमें अपने किये हुए कमेंकिर ही फल धोगा जाता है, नवा कर्म नहीं किया जाता। वहाँका धोग अपनी मूल पूँजी गैवाकर ही प्राप्त होता है। मेरी समझमें यही वहाँका सबसे बड़ा दोष है कि वहाँसे एक-न-एक दिन पतन हो ही जाता है। सुराद ऐश्वर्यका वयभोग करके उससे निम्न स्थानमें गिरनेवाले प्राणियोंको जो असतोष और बेटना होती है, उसका वर्णन करना कठिन है। उनके गलेकी माला कुन्हला जाती है, यही स्वर्गसे गिरनेकी सूचना है। यह देखते ही उनके मनमें घव समा जाता है—अब गिरा, अब गिरा। उनपर रजोगुणका प्रभाव पड़ता है। जब गिरने लगते हैं तो उनकी खेतना लुप्त हो जाती है, सुध-बुध नहीं खती। ब्रह्मलोकतक जितने भी लोक हैं, सबमें यह भय बना रहता है।

मुद्गल बोले—ये तो आपने स्वपंक महान् दोष बताये। बले गये।

इनके अतिरिक्त जो निर्दोष लोक हो, उसका वर्णन कीजिये।

देक्टूठने क्य - ऋग्रत्वेकसे भी ऊपर विष्णुका परम धाम है: वह शुद्ध सनातन ज्योतिर्मय लोक है, उसे परब्रह्मपद भी कहते हैं। विषयी पुरुष तो वहाँ जा ही नहीं सकते। दम्भ, लोभ, क्रोध, मोह और ब्रोहसे चुक्त पुरुष भी वहीं नहीं पर्युच सकते। वहाँ तो पमता और अर्हकारसे रहित, इन्होंसे परे रहनेवाले, जितेन्द्रिय तथा ध्यानवोगमें लगे खनेवाले महात्मा पुरुष ही जा सकते हैं। मुद्गतः ! तुन्हारे प्रश्लेक अनुसार ये सारी बातें मैंने बता दी। अब कृपा करके चलो, कन्दी चले; देर न करो।

व्यासवी वहते हैं—देवदूतकी बात सुनकर मुद्गात ऋषिने अस्पर अपनी बुद्धिसे विचार किया और फिर बोले-देवकु ! मेरा आपको प्रणाम है, आप प्रसन्नतासे प्रधारिये । लगर्ने तो बढ़ा भारी दोष है; मुझे उस लगेंसे और वहाँके सुलसे कोई काम नहीं है। ओह ! पतनके बाद तो स्वर्ग-वासियोंको बड़ा भारी दुःस और प्रकासाय होता होगा। इस्तरिये युद्धे सर्ग नहीं चाहिये। जहाँ जाकर व्यथा और शोकसे पिन्ड छूट जाय, केवल उसी स्थानका अब मैं अनुसन्धान कर्तमा ।' ऐसा कहकर धर्मात्मा मुनिने देखदूतको तो किटा कर दिया और स्वयं पूर्वधत् ज्ञिलोन्छ-वृत्तिसे रहते हुए उत्तम रिक्सि शमका पालन करने लगे। उनकी दृष्टिये निन्दा और स्तुति, सिट्टीका डेश्न और सुवर्ण—सब एक-से हो गये। वे विशुद्ध ज्ञानयोगका आजय ले नित्य व्यानयोगके परापण रहने लगे। ब्यानसे वैरान्यका बल पाकर क्हें उत्तम बोध प्राप्त हुआ, जिसके हारा उन्होंने मोक्षकपा परम सिद्धि प्राप्त कर ली। इसलिये युधिहिर । तुन्हें भी शोक नहीं करना कातिये । यनुष्यपर सुराके बाद दुःसः और दुःसके बाद सुरा आता रहता है। तेरहवे वर्षक बाद तुम्हें अपने पिता-पितामहोका राज्य अवदय प्राप्त होगा। अब अपने मनकी क्लिता दूर करो।

वैज्ञान्त्रज्ञं काते हैं—धगवान् व्यास युधिष्ठिरसे इस प्रकार कहकर पुनः तप करनेके लिये अपने आधामपर

# दुर्योधनके द्वारा दुर्वासाका अतिथि-सत्कार और वरदान पाना

पाण्डल वनमें निवास कर ऋषि-मुनियोंके साथ अत्यन्त विचित्र कथा-वार्ताएँ सुनते हुए अपना समय आनन्दपूर्वक | वैज्ञान्यनजी बोले-पहाराज ! जब दुर्घोधनने यह सुना व्यतीत कर रहे थे उस समय दुःशासन, कर्ण और शकुनिकी | कि पाण्डवलोग तो वनमें भी उसी प्रकार आनन्दसे रहते हैं, रायसे चलनेवाले पापाचारी दुरात्या दुर्योधन आदिने उनके | जैसे नगरके निवासी रहा करते हैं, तो उनकी बुराई करनेका

जनमेजयने पूजा—वैज्ञान्यायनको ! विस समय महात्या | साव कैसा कर्ताव किया—धगवन् ! अब आप मुझे यही बात बताइये।

विचार किया। फिर तो छल-कपटकी विद्यार्थे प्रवीण कर्ण और दु:दरासन आदिकी पण्डली एकतित हुई और पाण्डवीको हानि पहुँचानेके अनेको उपायोपर विचार होने लगा। इसी बीखमें महान् वज्ञस्त्री पहर्षि दुर्वासाजी अपने दस हजार क्रिच्योंको साथ लिये हुए वहाँ आ गये। परम क्रोची दुर्जाना मुनिको घरपर पधारा देख दुर्योधन बहुत विनय विसाता हुआ भाइयोंसहित उनके पास गया और नम्रतापूर्वक उन्हें अतिथिसत्कारके लिये नियन्तित किया। बड़ी विधिसे उनकों पूजा की और स्वयं दासकी भौति उनकी सेवामें खड़ा रहा। दुर्वासाजी कई दिन वहाँ ठहरे रहे । दुर्वोधन आलस्य क्रीड्कर रात-दिन उनकी सेवा करता रहा । भक्तिभावके कारण नहीं, उनके शापसे इरकर वह सेवा करता वा । युनिका भी खमाव विचित्र था। कभी कहते—'मुझे कड़ी भूख लगी है, राजन् ! शीप्र भोजन तैयार कराओ ।' ऐसा कड़कर नहाने वले जाते और वहाँसे लौटते खूब देर करके । आनेपर कहते 'आज हो भूस बिलकुल नहीं है, नहीं साठेगा।' यह कहकर दृष्टिसे ओझल हो जाते । इस प्रकारका बर्ताव रुद्धोने बारेबार किया, तो भी दुर्धोधनके मनमें न तो कोई विकार हुआ और न क्रोप ही । इससे दुर्वासाजी प्रसन्न हो गये और बोलें—'मैं तुन्हें कर देना चाहता है; जो इच्छा हो, माँग लो ।'

दुर्वासाकी यह बात सुनकर दुर्थोवनने मन-ही-मन ऐसा संपद्मा पानी उसका नया जब्द हुआ है! मुनि संतुष्ट हों तो उनसे क्या माँगना चाहिये—इस बातके लिये कर्ण, दुःशासन आदिके साथ पहलेसे ही सलाह हो जुकी थी। जब मुनिने कर सौगनेको कहा तो उसने बढ़े प्रसन्न होकर यह बरदान माँगा, 'बहुन् ! हमारे कुलमें सबसे बढ़े हैं युधिष्टिर। ये इस समय अपने भाष्ट्रवीक साथ बनमें निवास करते हैं। बढ़े गुणवान् और सुद्राल है। जैसे अपने दिख्योंके साथ आप आज हमारे अतिबि हुए हैं, उसी प्रकार उनके भी अतिबि होइये। यदि आपकी मुक्तपर कृता हो तो येरी एक और प्रार्थनापर ध्यान खकर बढ़ायेगा। किस समय राजकुमारी होयदी सब ब्राह्मणी और अपने पतियोंको भोजन कराकर कर्य भी भीजन करनेके पक्षात् विकाम कर रही हो, उस समय आप वहाँ प्रधारे।'

'तुम्पर प्रेम होनेके कारण में ऐसा ही करीगा।' यही कड़कर दुर्वासानी जैसे आये थे, बैसे ही चले गये। दुर्वोधनने समावा अब 'मैंने बाजी मार ली।' उसने प्रसन्न होकर कर्णसे हाव मिलाया। कर्णने भी कहा—बड़े सौभाग्यकी बात है; अब तो काम कर गया। राजन् ! तुम्हारी हुक्का पूरी हुई और तुम्हारे कह दुःसके महासागरमें हुए गये—यह सब कितने आनन्दकी बात है!

## युधिष्ठिरके आश्रमपर दुर्वासाका आतिथ्य, भगवान्के द्वारा पाण्डवाँकी रक्षा

वैशाणायनमें कहते हैं—तद्देश्तर एक दिन दुर्वासा यूनि इस बातका पता लगाकर कि पाण्डव और हैंप्यी—सभी लोग मोजनसे निवृत हो आराम कर से हैं, दस हजार दिखोंको साथ लेकर वनमें यूचिहिएके पास पहुँछे। राजा यूधिहिए अतिथिको आते देल माइयोसहित आगे बक्कर उन्हें लिवा लाये। हाथ जोड़कर प्रवाम किया और एक सुन्त आसन्पर बैठाया। फिर विधिवत पूजन करके वहें आतिश्यके लिये निमन्त्रण देते हुए कहा—'भगवन् ! आप जिल्का सिव्यं कि साथ सान करने वले गये। उन्होंने इस बातका तनिक भी विवार नहीं किया कि 'ये इस समय दिख्योंसहित मुझे कैसे भोजन दे सकेंगे।' सारी मुनियव्हली जलमें सान करके स्थान लगाने लगी।

इधर, पतित्रता ग्रैपदीको असके लिये बड़ी बिन्ता हुई। उसने बहुत सोचा-विचारा, किंतु उस समय अत्र पिलनेका कोई उपाय उसके ध्यानमें नहीं आया। तब बहु मन-ही-मन भगवान् श्रीकृष्णका इस प्रकार स्परण करने लगी—'हे कृष्ण ! हे महाबाहु श्रीकृष्ण ! देक्कीनन्दन ! हे अविनाशी वासुदेव ! बरणोमें पहे हुए दुःस्तियोका दुःख दूर करनेवाले



हे जगदीश्वर ! तुन्हीं सम्पूर्ण जगत्के आत्मा हो । इस विश्वको बनाना और बिगाइना तुम्हारे ही हाबोंका खेल है। प्रभो ! तुम अविनासी हो; शरणागतींकी रक्षा करनेवाले गोपाल ! तुन्हीं सम्पूर्ण प्रजाके रक्षक परात्यर परमेश्वर हो; जिसकी वृत्तियों और विद्युत्तियोंके प्रेरक तुन्हीं हो, मैं तुन्हें प्रणाम करती हूँ। सबके वरण करने योग्य वरदाता अनन्त ! आओ; जिन्हें तुन्हारे सिवा दूसरा कोई सहारा देनेवाला नहीं है. उन असहाय भक्तोंकी सहायता करो । पुराणपुरुष । प्राण और मनकी वृत्तियाँ तुन्हारे पासतक नहीं पहुँच पाती । सबके साक्षी परमात्रम् । मैं तुन्हारी क्षरणमें हूँ । क्षरचागतकताल । कृपा करके मुझे बजाओ । नील कमलदलके समान इयामसुन्दर ! कमलपुष्यके भीतरी भागके समान किञ्चित् लाल नेत्रवाले । कौरतुभमणिविचुषित एवं पीताम्बर घारण करनेवाले श्रीकृष्ण ! तुन्हीं सम्पूर्ण भूतोंके आदि और अन्त हो, तुन्हीं परम आजय हो । तुन्हीं परात्पर, ज्योतिमंद, सर्वजायक एवं सर्वात्या हो । ज्ञानी पुरुषोंने तुमको ही इस जगत्का परम बीज और सन्पूर्ण सन्पदाओंका अधिष्ठान कहा है। देवेश ! पदि तुम मेरे रक्षक हो तो मुझपर सारी विपत्तियाँ टूट पढ़ें तो भी थय नहीं है। आक्से पहले समामें दुःशासनके हाबसे जैसे तुमने मुझे बताया था, उसी प्रकार इस कर्तमान संकटसे थी मेरा उद्धार करो ।' "

ग्रेपदीने जब इस प्रकार पत्रजलल भगवान्की सुनि की तो उन्हें मालुम हो गवा कि ब्रीफ्टीयर संकट का प्रकृ। वे अधिनयगति परमेश्वर तुरल वहाँ आ पहुँचे। धगवान्को आया देख ब्रीपदीके आनन्दका पार न रहा; उन्हें प्रणाम करके उसने दुर्वासा मुनिके आने आदिका सारा समाचार कह सुनाया । भगवान् बोले, 'कृष्णे ! इस समय मैं बहुत बका हुआ है, भूस लगी है; पहले शींच मुझे कुछ सानेको दे किर

सारा प्रकथ करती रहना।

उनकी बात सुनकर द्वीपदीको बड़ी लजा हुई, बोली—'धगवन् । सूर्यनारायणको दी हुई बटलोईसे तो तभौतक अत्र मिलता है, जबतक मैं भोजन न कर लूँ। आज तो मैं भी भोजन का चुकी है; अतः अब कुछ भी नहीं है, कहासे लाडे ?

भगवान्ते कहा, 'डीपदी ! मैं तो भूस और धकावटसे कड़ पा रहा हूँ और तुझे हैंसी सुझती है। यह हैंसीका समय नहीं है; कर्न्दों जा और बटलोई लाकर मुझे दिखा।' इस प्रकार हठ करके धगवान्त्रे होपदीसे बटालोई

कृष्ण कृष्ण महाबाह्ये देवकीनन्द्रसञ्चयः।।

प्रभावास गोपाल प्रवापाल परात्म । आकृतीनी च वितीनी प्रवर्तक नतात्मि ते ॥ अगलीचे गतिभेव। पुरायपुरुष सर्वाध्यक्ष पराध्यक्ष त्वामहे रारणं यता। पाहि मां कृपया देव रारणागतवत्सलः॥ समादिरको भूताना समेव च परायणम्। परस्पर्धः ज्योतिर्विश्वासा सर्वतोमुखः॥ त्वामेवाहुः परं बीर्व निष्ठानं सर्वसम्पदाम्। त्वया नाधेन देवेश सर्वापद्भ्यो भयं न हि॥ दुःशसनदर्वं पूर्वं सपायां मोवित ववा। तयेव

प्रगतातिकनारानः । विश्वासन् विश्वजनक विश्वहर्तः प्रभोऽव्ययः ॥ प्राणमनोवृत्त्वद्वगोवर ॥ पदगर्मरुगेक्षणः। पोजन्वरपर्गधनः क्सत्कोस्तुमभूषण्॥ संकटादस्यान्यामुद्धनुमहाहास ॥

(महाः करः २६३।८—१६)

मैगवायी। देखा तो उसके गलेमें बरा-सा सांग लगा हुआ है, उसे ही लेकर उन्होंने ता लिया और बोले—'इस सागके हारा सम्पूर्ण जगत्के आल्या यक्तभोक्ता परमेखर दूस एवं संतुष्ट हों।' फिर सहदेवसे कहा—'अब सीघ्र हो मुनियोंको भोजनके लिये बुला लाओ।' उनकी आज़ा पाते ही सहदेव दुर्वासा आदि सभी मुनियोंको, जो देवनदीमें कानके लिये गये हुए थे, बुलाने चले।

मुनिलोग पानीमें सब्दे होकर अध्ययंग कर खे थे। उन्हें सहसा पूर्ण तृप्ति मालूम हुई, मानो धोकन कर चुके हो; बार-बार अन्नके रससे मुक्त डकारें आने लगी। जलसे बाहर निकालकर सब एक-दूसोकी और देखने लगे। सबकी एक ही अवस्था हो रही थी। फिर सब लोग दुर्वासासे कहते लगे, 'न्नहार्षे। राजाको अन्न तैयार करानेकी आज्ञा देकर हमलोग



यहाँ नहाने आये थे, पर इस समय तो इतनी तृप्ति हो गयी है कि कण्डतक अन्न भरा हुआ जान पड़ता है। कैसे भोजन करेंगे ? इसने जो रसोई तैयार करायी है, वह व्यर्थ होगी। अब इसके लिये क्या करना चाहिये ?'

दुर्वासा बोले—सचमुच ही व्यर्थ घोतन बनवाकर ।

हमलोगोंने राजविं युधिहिस्का महान् अपराव किया है। राजा अन्वरीयका प्रभाव अभी हमें भूला नहीं है, उस घटनाको याद करके में भगवान्के भक्तोंसे सदा इरता रहता हूँ। समसा पाण्डव भी बैसे ही महात्मा है। ये धार्मिक, शूरवीर, विद्वान, इतकारी, तपन्वी, सदाचारी तथा नित्य भगवान् वासुदेवके भजनमें ही तमें खनेवाले हैं। जैसे आग रुईकी बेरीको जला इतकी है, उसी प्रकार कोशित होनेपर पाण्डव भी हमें जला सकते हैं। इसकिये शिष्यों! अब कल्याण इसीमें है कि पाण्डवोंसे किना पुछे ही तुरंत भाग चल्हों।

अपने गुरुदेव दुवांसा मुनिकी यह बात सुनकर भला, विष्यतीम कैसे उहर सकते थे ! पाध्यवीके भवसे भागकर सकने दारों दिशाओंकी शरण हो। सहदेवने जब देवनदी गङ्गाजीये युनियोको नहीं देखा, तो आसपासके घाटोपर यूम-यूमकर खोजने लगे। वहाँ रहनेवाले तपस्त्री प्रापियोंसे उन्होंने उनके भाग जानेका समाचार सुना, तब ये युधिष्ठिरके पास लौट आवे और सारा वृतान्त उनसे निवेदन कर दिया। तत्पक्षात् जितेन्द्रिय पाण्डव उनके पुनः लौट आनेकी आशासे बड़ी देखक प्रतीक्षा करते रहे । उनको यह संदेह था कि 'मुनि आधी रातके बाद अबानक आकर फिर हमसे छल करेंगे। यह देखवड़ा हमलोगोंपर बड़ा संकट आ गया, किस प्रकार इससे हमारा उद्धार हो ?' इस प्रकार किला करते हुए वे बारबार उच्चवास खींचने लगे । उनकी यह दशा देख भगतान् ब्रीकृष्णने कहा—'परम क्रोबी दुर्वासा मुनिसे आपलोगोंपर बहुत बड़ी विपत्ति आनेवाली है, यह जानकर ग्रीपदीने मेरा स्मरण किया था; इससे मैं तुरंत यहाँ आ गया। अब आपलोगोंको दुर्वासासे तनिक भी भय नहीं है, वे आपके तंत्रमं डाकर पहले ही मान गये हैं। जो सदा धर्ममें तत्पर रहते हैं, वे दुःसमें नहीं पढ़ते। अब आपसोगोसे जानेके रिप्ये आज्ञा बाहता हूँ। आपलोगोका कल्पाण हो।'

भगवान्की बात सुनकर ब्रौपदीसहित पाण्डवीकी घबराहट दूर हुई। वे बोले—'गोबिन्द! तुन्हें ही अपना रक्षक पाकर हमत्त्रीग बड़ी-बड़ी विपत्तियोंसे पार हुए हैं। जैसे महासागरमें इक्ते हुएको जहाज मिल जाय, उसी प्रकार तुम हमें सहायक मिले हो। जाओ, यों ही भकोका कल्याण किया करे।'

इस प्रकार उनकी अनुपति लेकर पगवान् श्रीकृष्ण इसकापुरीको बले गये और पाण्डव भी द्वीपदीके साथ एक वनसे दूसरे वनमें घूमते हुए प्रसन्नतापूर्वक रहने लगे।

### जयद्रथके द्वारा द्रौपदीका हरण

वैशामायनको कहते हैं—एक समयकी बात है, पाण्डवलोग ब्रोपदीको अपने आसमपर अकेली छोड़कर पुरोहित धीम्यको आज्ञासे ब्राह्मणोके लिये आङ्गका प्रकय करने वनमें चले गये थे। इसी समय सिन्युदेशका राजा जयद्रय, जो वृद्धक्षत्रका पुत्र वा, विवाहकी इच्छासे शाल्य देशकी ओर जा रहा था। वह बहुभूल्य राजसी ठाट-बाटसे सजा हुआ था, उसके साथ और भी अनेको राजा बे। उन सबके साथ वह काम्यक वनमें आया। वहाँ निर्वन वनमें अपने आक्षमके दावाजेपर पाञ्चवाँकी प्यारी पत्नी डीपटी खड़ी थी, जयद्रथको दृष्टि उसपर पड़ी। वह अनुपम सुन्दरी थी। उसका क्याम शरीर एक दिव्य तेजसे दमक रहा व्य. आसमके निकट वनका भाग उसकी कालिसे प्रकाशमान है रहा था। जयप्रवके सावियोंने इस अनिन्द्र सुन्दरीका ओर देखकर हाथ जोड़ लिये और मन-हो-मन तर्क-बितर्क करने लगे—यह कोई अधारा है या देवकन्या है अववा वेवताओंकी रची हुई माया है ?

सिन्युराज जयहब उस सुन्दराष्ट्रीको देखकर बकित रह गया, उसके मनमें बुरे क्वियार उठे और वह कामसे मोहित हैं। गया। उसने अपने साथी राजा कोटिकास्त्रसे कहा, 'कोटिक! जार जाकर पता तो लगाओं यह सर्वाङ्गसून्दरी किसकी सी है। अथवा यह मनुष्यज्ञातिकों सी है ही नहीं! यदि यह मिल जाय तो मुझे क्वियाहकों कोई आवश्यकता हैं। नहीं रहेगी। पूछों तो, यह किसकी है, कड़िसे आयी है और इस कैटीले जंगलमें किस उद्देश्यसे इसका आना हुआ है ? क्या यह मेरी सेवा स्वीकार करेगी ? इसे पाकर तो मैं बृतार्थ हो जाता।'

सिन्युराजके वजन सुनकर कोटिक रखसे रीचे करा पक् और गीदड़ जैसे व्याप्रकी खीसे बात करें, उसी प्रकार प्रैपदीके पास जाकर खेला—''सुन्दरि ! कदन्तकी हाली सुकाकर इसके सहारे इस आश्रमपर अकेली लड़ी हुई तु कीन है ? तुझे इस प्रधानक जंगलमें हर नहीं लगता ? क्या तू किसी देख, यस या दानककी पत्नी है ? अध्या कोई श्रेष्ठ अपरा या नागकन्या है ? यमराज, चन्नमा, क्या और कुखेर—इनमेंसे तो तू किसीकी पत्नी नहीं है ? ज्ला, धाला, विधाता, सविता, विच्यु या इन्द्र—किसके धामसे तू यहाँ आयी है ? "मै राजा सुरबका पुत्र हूँ, मुझे लोग 'कोटिकास्य' कहते हैं। तबा सौदीर देशके बारह राजकुमार हाथमें ध्यजा लेकर जिनके रबके पीछे बलते हैं और छः हजार रबी, हाथी, पोड़े, पैदलोंकों सेना सदा जिनका अनुसरण किया करती है, वे सौबीरनरेश राजा जयहब उबर कड़े हैं; उनका नाम कभी तुन्हारे सुननेमें भी आवा होगा। इनके साथ और भी कई राजा हैं। अपना परिचय तो हमने बताया, पर तेरे विशयमें अभी हम अनिध्य हो हैं; अतः बता, तु किसकी पत्नी है और बिसकी सुपुत्री ?"

कोटिकासको प्रश्न करनेपर द्वीपदीने एक बार धीरसे उसकी ओर देखा और कदम्बकी द्वालीका सहारा छोड़कर अपनी रेशायी पादर सैंपालते हुए नीबी दृष्टि करके कहा-'राजकुमार । मैंने अपनी बुद्धिसे विकासकर आधी तरह समझ किया है कि मेरी-जैसी क्षीको तुपसे बातबीत करना क्वित नहीं है। पर यहाँ इस समय दूसरा कोई पुरुष या स्त्री मौजूर नहीं है. जो तुष्तारी बातका जवाब दे सके; इसलिये बोलना यहा है। ये अपने पातिसक्तवर्मका पालन करनेवाली सी हैं, सो थी इस समय अकेली हैं: इस वनमें अकेले तुम्हारे साथ कैसे कात कर सकती हैं। परंतु में तुन्ने पहलेसे ही जानती है कि तुम राजा सुरक्षके पुत्र हो और तुम्हारा कोटिकास्य नाम है, इस्रांतिये तुपसे अपने चन्युओं और विक्यात वंताका परिचय दे रही हैं। मैं राजा दुपदकी पुत्री हैं, मेरा नाम कृष्णा है। पाँच पाण्डवोंके साथ मेरा विवाह हुआ है; वे इन्द्रप्रस्थके रहनेवाले हैं, उनका नाम भी तुमने सुना होग्ह । अब तुम सब लोग अपने चाहन खोलकर यहाँ उतरा, पाञ्च्यांका आतिच्य स्वीकार कर फिर अपने अभीष्ट स्वानको वले जाना। उनके आनेका समय हो गया है। दर्मराज अतिविद्योंक बढ़े फक्त हैं, आपलोगोंको देखकर बहुत प्रसन्न होंगे।'

हैपदी कोटिकास्प्रसे ऐसा कहकर अपनी पर्णकृटीमें बली गयी। उसका उन लोगोपर विश्वास हो गया था, अतः उनके अतिबि-सत्कारकी तैयारीमें लग गयी। कोटिकास्य राजाओंके पास गया और हैपदीके साथ जो कुछ बात हुई थीं, सब कह सुनायी। उसकी बात सुनकर दृष्ट जयद्रथने कहा, 'मैं लये बाकर हैपदीको देखता है।' वह अपने छः पाइयोंको साथ लेका, जैसे भेड़िया सिंहकी गुफामें प्रवेश करे उसी प्रकार पाण्डवोंके आश्रममें युस आया और डीपदीसे बोला, 'सुन्दरी! तुम कुशलसे तो हो ? तुन्हारे स्वामी कस्य तो हैं; तथा और जिन त्योगोंकी तुम कुशल-कामना रखती हो, वे सब भी तो सकुशल हैं न ?'

हौपदीने कहा—राजकुमार । तुम स्वयं सकुदाल तो हो न ? तुम्हारे राज्य, राजाना और सैनिक तो कुदालमें हैं न ? मेरे पति कुरुवंदी राजा युधिहिर सकुदाल हैं तथा उनके सब भाई भी कुदालसे हैं। राजन् । यह पैर धोनेके लिये बल और आसन प्रहण करो । तुम सब लोगोंके बलयानके लिये अभी प्रयम्भ करती हैं।

जयाय बोला—मेरी कुछाल है ! जलपानके लिये तुम जो कुछ देना चाहती हो, सब मुझे प्राप्त हो चुका । अब तुमसे यहां कहना है कि पाण्डवोंके पास अब धन नहीं खा, से राज्यसे निकाल दिये गये । अब इनकी सेवा करना व्यर्थ है । इतनी भक्तिसे जो तुम इनकी सेवा करती हो, उसका फल तो केवल हैया ही होगा । तुम इन पाण्डवोंको छोड़ दो और मेरी पत्नी होकर सुख घोगो । मेरे साथ ही सन्पूर्ण दिख्यु और सीवीर देशका राज्य तुम्हें प्राप्त होगा—रासी बनोगी ।

जपड़बकी यह बात सुनकर श्रैफरीका हवय काँच उठा, उसकी भीहें रोवसे तन गयीं। सहसा उस स्वानसे वह पीछे हट गयी। उसके इस प्रशायका तिरस्कार काके श्रैफरीने बहुत कड़ी बातें सुनामी और बोली, 'लबरदार | फिर कभी ऐसी बात मुंहसे मत निकासना, तुझे शर्म आनी बाहिये। मेरे पति महान् पशसी हैं, सदा धर्ममें स्थित खनेवाले हैं, युद्धमें यहाँ और राक्षसीका भी पुकाबला कर सकते हैं। ऐसे नहारबी वीरोकी शानके सिलाफ ओसी बातें कहते हुए तुझे लजा नहीं आती? अरे मूर्ल ! जैसे बॉम, केला और नाकुल—ये फल देकर अपना नाशकर लेते हैं, केंकड़ेकी माद्य अपनी मृत्युके लिये ही गर्भ धारण करती है, उसी प्रकार तू भी अपनी मौतके लिये ही मेरा अपहरण करना बाहता है!'

अगड्य बोला—कृष्णे ! मैं सब जानता हूँ। मुझे खूब मालूम है कि तुम्हारे पति राजपुत्र पाण्डव कैसे हैं। परंतु इस समय यह विभीषिका दिलाकर तुम हमें इरा नहीं सकती। हम तुम्हारी बातोंमें नहीं आ सकते। अब तुम्हारे सामने सिर्फ यो जाम है—या तो सीधी तरहसे हाथी या रखपर बलकर बैठ जाओ या पाण्डवांके हार जानेपर सीबीनराज जयहबसे रीनतापूर्वक गिड्निंग्ड्राते हुए कृपाकी भीख माँगना।

होक्टोने कहा—मेरा बल, मेरी शक्ति महान् है; किंतु सौकीरराजकी दृष्टिमें में दुर्जल-सी प्रतीत हो रही हूँ। मुझे अपने क्रपर विद्यास है, यों जोर-जबस्दस्ती करनेसे भी मैं जयद्रवके सामने कभी दीन बचन नहीं बोल सकती। एक रवपर एक साध बैठकर भगवान् श्रीकृष्ण और बीरवर अर्जुन जिसकी खोजमें निकलेंगे, उस ब्रीफ्टीको देवराज इन्द्र भी हरकर नहीं ले जा सकते, बेचारे मनुष्यकी तो ताकत ही क्या है ? अर्जुन जब शहुपक्षके बीरोंका संक्रार करने लगते हैं, उस समय दुवननीका दिल दहरू जाता है; वे मेरे लिये आफर तेरी संबच्छे जारों ओरसे घेर लेगे और गर्मीक दिवोंमें आग जैसे तिनकोंको जलाती है, वैसे ही चस्म कर बालेंगे । जिस समय तु गाण्डीव धनुवसे छोड़े हुए बाणसमूहोंको टीड्वियोंकी तरह बेपसे अवे देखेगा और प्रशक्तमी वीर अर्जुनपर तेरी दृष्टि पड़ेगी, उस समय अपने इस कुकर्मको याद करके तु अपनी षुद्धिको विकारिंगा । अरे नीच । जब भीम हाबमें गदा लिये दोड़ेंगे और स्कुल-सहदेव क्रोधजन्य विष उगलते हुए तेरी ओर दूट पड़ेने, तब लुझे बड़ा पक्षाताप होगा । यदि मैंने कभी वनसे भी अपने पूजनीय पतियोका उल्लाहन नहीं किया—



यदि मेरा अलय्ड पातिकत्व सुरक्षित हो, तो इस सत्वके प्रमायसे मैं आज देखुँगी कि पाप्डव तुझे जीतकर अपने वशमें करके जमीनपर घसीट रहे हैं। मैं बानती हूँ तू नृशंस है, मुझे बलपूर्वक लींचकर ले जायगा; मगर इसकी भी कोई मरवा नहीं। मेरे पति कुरुवंशी और शीध ही मुझसे मिलेने और उनके साथ मैं पुन: इसी काम्यक वनमें आकर रहेगी।

तदनत्तर ब्रीपदीने देखा जयहबके आदमी मुझे पकड़ने आ रहे हैं। तब वह डॉटकर बोली, 'लबरदार ! कोई मुझे हाव न लगाना !' किर भवभीत होकर उसने अपने पुरोहित धौम्य मुनिको पुकारा । तबतक जयहबने आगे बड़कर ब्रीपदीके दुपहुँका छोर पकड़ लिया । ब्रीपदीने उसे जोरसे खड़ा दिया । घड़रा लगते ही पापी जयहब जड़से कटे हुए वृक्षकी भांति जमीनपर गिर पड़ा । किर बड़े बेगसे उठकर उसने ब्रीपदीका दुनड्डा पकड़ लिया और उसे बोर-जोरसे लींबने लगा । डीपदी बारबार उक्कास लेने लगी और उसने जैसे-तैसे धीम्य मुनिके बरणोमें प्रणाम किया और रक्षपर बढ़ गयी ।

धैन्य केले—जयद्रव ! करा शक्तियोंके प्राचीन धर्मका तो जयात कर । महारवी पाण्डव वीरोपर किजय पाये विना तुझे इसे ले जानेका कोई अधिकार नहीं है । पापी ! धर्मराज आदि पाण्डवीसे मुठभेड़ हो जानेपर तुझे इस नीच कर्मका फल पिलेगा—इसमें कोई भी संदेह नहीं है ।

यह कहकर धीन्य मुनि हरकर हे जायी जाती हुई राजकुमारी डीयदीके योके-पीछे पैदल सेनाके बीचमें होकर बलने लगे।

### पाण्डवोंके द्वारा ब्रौपदीकी रक्षा और जयद्रथकी पराजय

वैद्यान्यायनमां करते हैं—जब पाष्प्रज वनमेंसे आलयकी ओर लीट रहे थे, उस समय एक गीरह बड़े जोरसे रोता हुआ उनके वाम भागसे निकल गया। इस अपश्चकुन्पर विचार कर राजा पुविद्यित्ने भीम और अर्जुनसे कहा—'यह गीरह हमलोगोंके बार्धी ओर आकर जो रोता है, इससे स्पष्ट जान पहता है कि पापी कौरवोंने यहाँ आकर कोई महान् उपहर्व किया है।' इस प्रकार बातें करते हुए जब वे आक्रयपर आये तो देखते हैं कि उनकी प्रिया हैंपदीकी दासी बाजेंपिका से रही



है। उसे उस अकाबामें देश इन्द्रसेन सारथि रबसे उत्तर पड़ा उत्तर दोइते हुए उसके पास जाकर बोला—'तू इस तरह बरतीपर पड़ी-पड़ी क्यों से रही है? तेस मुँह सूचा हुआ है। दोन हो रहा है। उन निर्देणी और पापी कौरबोने पहाँ आकर सक्कुमारी डीफड़ीको बोई कह तो नहीं दिया ?'

द्राप्तें बोली—इन्ह्रके समान पराक्रमों इन पाँचों पाण्डवोंका अपमान करके जयद्रव डीयदीको हर ले गया है। देखों, अभी उसके रचकी लोके और सैनिकोंके पैरोके विद्व नये वने हुए हैं। अभी राजकुमारी दूर नहीं गयी होगी; जल्दी रथ लौटाओं और जयद्रयका पीछा करो। अब यहाँ अधिक देर नहीं होनी चाहिये।

पायाव कार्रवार कुन्द सर्पकी भारि पुष्पकार छोड़ते और अपने बनुषका टंकार करते हुए उसी मार्गसे चले। कुछ ही दूर जानेपर जपड़चकी पर्यंत्रके घोड़ोंकी टापोंसे उड़ती हुई चुल टील पड़ी। उन्होंने पैदल सेनाके बीचमें जाते हुए धीन्य मुनिको भी देखा, जो भीमको पुकार रहे थे। पायडवीने मुनिको आखासन दिया कि 'अब आप सुखपूर्वक चलिये।' फिर कब उन्होंने एक ही रखमें अपनी प्रियतमा श्रीपदी और जयड़कको बैठे देखा तो उनकी क्रोधाप्ति प्रन्वास्तित हो उठी। फिर तो भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव—सबने जयड़कको तलकास। पायडवोंको आया देख शहुओंके होश उड़ गये। चैदल सेना तो बहुत डर गयो, हाथ बोड़ने लगी। पायडवोंने उसे तो छोड़ दिया; किंतु शेष जो सेना थी, उसे सब ओरसे घेरकर इतनी वाण-वर्षा को कि अन्यकार-सा छा गया।

तब सिन्युग्जने अपने साथके गुजाओंको उसाहित करते

तुए कहा— 'शतुओंके मुकाबलेमें डटकर लड़े हो जाओ; वीहो, मारो।' फिर उस युद्धमें महान् कोलाहल आरम्य हो गया। शिबि, सौवीर और सिन्धु देशोंके सैनिक महम्बल्खान् व्याप्तके समान भीम-अर्जुन-जैसे उकट वीरोंको देलकर वहल उठे, उन्हें बड़ा विवाद होने लगा। भीमपर अन्ध-शाखोंकी वर्षा होने लगी, किंतु वे क्लिलित नहीं हुए। उन्होंने जयप्रक्वती सेनाके अपभागमें स्थित सवारस्तित एक हाबी और चौदह पैदलोंको गदासे मार डाला। अर्जुनने पाँच सौ महारची वीरोंका संहार किया। युधिहिरने सौ योद्धाओंका नाश किया। नकुल हाथमें तलवार ते रवसे नीचे कूट पड़ा और शतुओंके मस्तक काटकर इस माँति बिसोर दिये, जैसे बीज बो रहा हो। सहदेवने अपना रख हाथी-सवारोंसे मिड़ा दिया और जैसे कोई शिकारी पेड़पर बैठे हुए मोरोंको मार-मारकर गिराचे उसी प्रकार बाणोंसे उन्हें गिराने लगा।

इतनेमें त्रिगतं देशका राजा धनुष लेकर अपने विशाल रखसे नीचे जार पढ़ा और गदाके प्रहारसे राजा युधिहिसके बारों घोड़ोंको मार डाला । उसको अपने निकट आया देख राजा युधिहिरने अर्धधन्त्राकार बाणसे उसकी खाटीको चीर डाला । इससे यह रक्त वयन करता हुआ गिरकर यर गया । घोड़े मर जानेसे युधिहिर अपने सार्राध इन्द्रसेनके साथ रखसे जारकर सहदेवके विशाल रखपर बैठ गये ।

धीमसेनने देखा मेरे ऊपर राजा कोटिकास बढ़ा आ रहा है; उन्होंने छुरा मारकर उसके सारविका मस्तक काट लिया, किंतु उसे पतातक न बला। सारविके मरनेसे उसके खेड़े रणधूमिमें इधर-उधर धागने लगे। कोटिकासको विमुख होकर धागते देख धामने प्रास नामक शक्से उसे मार डाला। अर्जुनने अपने तीले बाणोंसे सौदीर देशके बारह राजाओंके धनुष और मस्तक काट लिये। उन्होंने शिवि और इक्ष्वायु-दंशके राजाओंका तथा जिगतें और सिन्धुदेशके न्यतियोंका धी संहार किया।

इन सब बीरोंके मारे जानेपर जयद्रख बहुत इर गया। उसने ग्रैपदीको नीचे उतार दिया और रूप्य प्राण क्वानेके लिये वनकी ओर भाग गया। धर्मराजने देखा कि धौम्यको आगे करके ग्रैपदी आ रही है तो सहदेकके द्वारा उसे रखपर चढ़वा लिया। वुद्ध समाप्त होनेपर भीमने युधिष्ठिरसे कहा—'भैया ! राजुओंके प्रधान-प्रधान कीर मारे गये। बहुत-से इघर-उधर भाग भी गये हैं। आप नकुल, सहदेव और महात्मा थीम्य मुनिके साथ आश्रमपर जाइये और हीपदीको शान कीजिये। मैं तो उस मूर्ख जयहब्बको जीवित नहीं छोड़ सकता। भले ही वह पातालमें जाकर छिप गया हो अववा स्वयं इन्द्र सारिध बनकर उसकी सहायता करने आ गया हो।'

वृधिहित्ते कहा—महाबाहु भीम ! यद्यपि सिन्धुराज जबाब बड़ा दुष्ट्र है, तो भी बहित दुःशला और यशस्त्रिती गान्दारीका खचाल करके उसको जानसे मत मारना।

तदनन्तर राजा युधिहिर हाँपदोको लेकर पुरोहितजीके साथ आक्रमपर आये। वहाँ मार्कजोय पुनि तथा और भी बहुत-से ब्राह्मण-ऋषि हाँपदीके लिये शोक कर रहे थे। जब उन्होंने पजीसहित धर्मराजको खौटते देखा और उनके मुक्तसे सिन्धु तथा सौवीर देशोंके वीरोंकी पराजयका समाधार सुना तो सब खोग बहुत प्रसन्न हुए। राजा उन ऋषियोंके साथ बाहर बैठे और ह्येपडीने नकुल-सहदेवके साथ आश्रममें प्रवेश किया।

इधर धीम और अर्जुनको यह पता मिला कि जपद्रश्न एक कोस आगे निकल गया है, तब ये अपने ही हाथोंसे घोड़ोंको हाँकते हुए बड़े वेगसे वैड़े। यहाँ अर्जुनने एक अद्भुत पराक्रम दिलाया; यहापि जपद्रश्न दो मील आगे था तो भी उन्होंने अधिमन्तित किये हुए बाग चलाकर उसके घोड़ोंको मार हाला। घोड़ोंके मानेसे जपद्रश्न बहुत दुःखी हुआ और अर्जुनको ऐसे अद्भुत पराक्रम करते देख उसने धाग जानेमें ही अपना उत्साह दिलाया। वह बनकी ओर वैड़ने लगा। अर्जुनने देखा जपद्रश्न तो अब धागनेमे ही अपना पराक्रम दिला रहा है तो उन्होंने उसका पीछा करते हुए कहा— 'राजकुमार! लीटो, लीटो; तुन्हारा भागना उनित नहीं है। क्या इसी बलपर परायी खीको जबरदस्ती ले जाना चाहते थे ? अरे! अपने सेवकोको प्रानुओंके बीचमें छोड़ कैसे धारो जा रहे हो ?'

अर्जुनके इस प्रकार कहनेपर भी सिन्धुराज नहीं लौटा। तब महावली भीमने वेगसे दौड़कर उसका पीछा किया और कहा—'लड़ा रह, खड़ा रह !' अर्जुनको जयद्रवपर दया आ गयी, उन्होंने कहा—'भैया ! उसे जानसे न मारना ।'

## भीमके हाथों जयद्रथकी दुर्गति और बन्धन तथा युधिष्ठिरकी दयासे छूटकर तपस्या करके उसका वर प्राप्त करना

वैद्यामायनमां कहते हैं— मीम और अर्जुन— दोनों भाइबोको अपने वसके लिये तुले हुए देस जयदव सहुत दुःली हुआ और प्रवराहट छोड़कर प्राण बचानेकी इच्छासे बहुत तेजीसे भागने लगा। उसे भागते देल भीम भी रखसे कृद पड़े और वेगपूर्वक वैड़कर उसकी चोटी पकड़ ली। फिर लोधमें भरे हुए भीमने उसे ऊपर उठाकर जर्मानपर पटक दिया और खूब काचूमर निकाला। उन्होंने उसका सिर पकड़कर कई चयत लगाये। जब उसने पुन: उठानेकी कोशिश को तो उसके सिरपर लात जमा दी। वह बहुत रोने-चिल्लाने लगा तो भी भीमसेन दोनों पुटने टेककर उसकी छालीपर चड़ गये और पुत्रोंसे मारने लगे। इस प्रकार वह जोरकी मार पड़नेसे जयदब उसकी पीड़ा सह न सका और अचेत हो गया। किर भी भीमका लोध अभी झाना नहीं हुआ। तब अर्जुनने उन्हें रोका और कहा— दुःशलाके बैधनाका स्वयाल करके महाराजने जो आज़ा दी बी, उसका भी तो जिलार कारिय ।

भीगरोनने कहा—इस नीच पाणीने क्षेत्र पानेके अधीन्य प्रीपदीको कष्ट पहुँचाया है, अतः अब भेरे हावसे इसका भीवित खना ठीक नहीं है। लेकिन क्या करें ? राजा पुचिद्विर सदा ही दयालु बने रहते हैं और तुम भी नासमझकि कारण मेरे ऐसे कामोंमें बाधा पहुँचाया करते हो ?

ऐसा कहकर भीमने जयहबके लम्बे-लम्बे बालोको अर्थबन्दाकार बाणसे मुँहकर पाँच घोटियाँ रस टी और कटु बचनोसे उसका तिरकार करते हुए कहा—'अरे मूढ । पटि तु जीवित रहना बाहता है तो मेरी बात सुन । तू राजाओकी सभामें सदा अपनेको दास बताया कर; यह दर्ज स्वीकार हो तो तुझे जीवनदान दे सकता हैं।'

जयहबने खीकार किया। वह धुरुमें रुज्यब और असेत-सा हो गया था। यह बरतीयरसे उठनेकी बेहा करने लगा। यह देख भीमने उसे बीधा और उठाकर अपने रच्यर हाल लिया। फिर अर्जुनको साथ लिये आक्षमयर युधिष्ठिरके मास आये। भीमसेनने जयहबको उसी अवस्थाने धर्मगजके सामने पेश किया, वे हैस पड़े और कहा— अख्डा, अब इसे छोड़ दो। भीमने कहा— द्रीपदीसे भी यह बात कह देनी बाहिये, अब यह पापी पाण्डवोंका दास हो चुका है। उस समय द्रीपदीने युधिष्ठिरको ओर देलकर भीमसेनसे कहा— आपने इसका सिर मुँडकर पाँच चोटियाँ रख दी है, तथा यह महाराजको दासता भी खोकार कर चुका है; अत: अब इसे छोड़ देना चाहिये।



अवहाब करानसे मुक्त कर दिया गया। उसने विद्वार होकर राजा वृधिष्ठिरको तथा वहाँ कैठे हुए सभी मुनियोको प्रणाम किया। दयानु राजाने उसकी और देखकर कहा—'जा, तुझे डासधावसे मुक्त कर दिया; फिर कभी ऐसा न करना। तु त्वर्ष तो नीच है हो, तेर साथी भी तैसे ही नीच हैं। तुने परायी खीको अपनानको इच्छा की ! धिकार है तुझे ! भारत, तेर सिवा दूसरा कीन मनुष्य इतना अध्य होगा जो ऐसा लोटा कमें करे। जयहाय । जा, अब कभी पायमें मन न लगाना; अपने रख, खोड़े और पैटल—सब साथ लिये जा।'

वृधिष्ठिरके ऐसा कहनेपर जयहथ बहुत लिकत हुआ। वह बुपवाप नीका मुँह किये बला गया। पाण्डवोसे पराजित और अपपानित होनेके कारण उसे महान् दुःश हुआ, अतः अपने निवासस्थानको न जाकर वह हरहार चला गया। वहाँ पणवान् शंकरको शरण होकर उसने बहुत कड़ी तपस्या की। शिवजी उसपर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने प्रत्यक्ष प्रकट होकर उसकी पूटा स्क्रिकार की और खर्च वर मौगनेको कहा। जयहबने कहा—'में युद्धपे रखसहित पाँचो पाण्डवोको जीत मुँ, यही वस्टान दीजिये।' भगवान् शंकर बोले—'ऐसा नहीं हो सकता। पाण्डवोको तो युद्धपे न कोई जीत सकता है और न मार हो सकता है। केवल एक दिन तुम अर्जुनको छोड़ शेष चार पाण्डवोको युद्धमें पीछे हटा सकते हो । अर्जुनपर तुन्हारा वज्ञ इसलिये नहीं बलेगा कि वे देवताओंके स्वामी नरके अवतार है, जिन्होंने बदरिकाक्षममें भगवान् नारामणके साथ तपस्या की है। उन्हें तो सारा विश्व भी नहीं जीत सकता, वेषताओंके लिये भी वे अजेव हैं। मैंने उन्हें पासुपत नामक दिव्य बाण दिया है, जिसकी तुलनाका कोई अन्त है ही नहीं । इसी प्रकार उन्होंने अन्य लोकपालांसे भी का आदि महान् अस्त्र-शस्त्र प्राप्त किये हैं। इस समय दुष्टोंका नाश और धर्मकी रक्षा करनेके लिये भगवान् विच्युने यहुक्शमें अवतार लिया है। उन्हींको लोग श्रीकृष्ण कहते हैं। ये अनादि, अनन्त, अजन्मा परमेश्वर ही वक्ष:त्यलपर श्रीकसालिङ और अङ्गोपर सुन्दर पीताभार धारण किये इसामसुन्दर बीकृष्णके स्थ्यमें सदा अर्जुनकी रक्षा करते हैं। इसलिये अर्जुनको देवता भी नहीं हरा सकते; फिर यनुष्योमें कौन ऐसा है, जो उन्हें जीत सकेता।' ऐसा कहकर पार्वतिसहित भगवान् डांकर वहाँसे अन्तर्धान हो गये और मन्द्रसुद्धि राजा जयहब अपने परको बाता गया। पाण्डवसोग अर्ति काम्यक वनमें निवार करते रहे।



# श्रीराम आदिका जन्म, कुबेर तथा रावण आदिकी उत्पत्ति, तपस्या और वरप्राप्ति

जनमेजयने पूछा—जैदाम्यायनजी । इस प्रकार डीपडीका अपहरण हो जानेपर महान् कष्ट उठानेके बाद मनुष्योमें सिंहके समान पराक्रमी पाण्यवीने क्या किया ?

वैदाग्यायनजी कड़ते हैं—राजन् ! जैसा कि मैंने बताचा है, जयहथको जीतका उसके हायसे हैंपदीको छुड़ा लेनेके पक्षात् धर्मराज युधिष्ठिर मुनियण्डलीके साथ बैठे थे। महर्षितोग भी पाण्डवीयर आये हुए संकटके कारण बारम्बार शोक प्रकट कर रहे थे। उनमेंसे मार्कण्डेयजीको तस्य करके युधिष्टिरने कहा—'धगवन् ! आप धून, धविष्य और वर्तमान—सत्र कुछ जानते हैं। देवविंचोमे भी आपका नाम विख्यात है। आपसे में अपने इदयका एक संदेश पूछता है, उसका निवारण कीजिये। यह सौधान्यशासिनी बुस्दकुमारी यज्ञकी वेदीसे प्रकट हुई है, इसे गर्भवासका कष्ट नहीं सहना पड़ा है। महात्मा पाण्डुकी पुत्रवधू होनेका भी गौरव इसे मिला है। इसने कभी भी पाप या निन्दित कमें नहीं किया है। यह धर्मका तत्त्व जानती और उसका पालन करती है। ऐसी स्रीका भी पापी जयद्रथने अपहरण किया । यह अपमान हमें देसना पड़ा। सरो-सम्बन्धियोंसे दूर जंगलमें खब्क हम [ 039 ] संव यव (खण्ड—एक ) १३

तरह-तरहके कड़ भोग रहे हैं। अतः पूछते हैं—आपने हमारे समान मन्द्रभाष्य पुत्रव इस जगत्में कोई और भी देखा या सुना है ?'

व्यक्तियां केते—राजन् । श्रीरामकन्त्रतीको भी वनवास और स्वीवियोगका पद्धन् कष्ट भोगना पद्धा है। राक्षसराज दूराचा रावण पायाजाल विद्याकर आश्रमपरसे श्रीराय-कन्नतीको पत्नी सीताको हा ले गया था। जटापुने उसके कार्यमे विद्य व्यक्त किया तो उसने उसको पार दाला। जिर श्रीरामकन्त्रती सुपीवको सहायतासे समुद्रपर पुरू बाँधकर लेकामे गये और अपने तीसे बाणोंसे लंकाको भस्स कर सीताको वापस लाये।

वृधिक्षरने पूळा—युनिवर । में पुण्यकमां श्रीरामकन्द्रजीका वरित कुछ जिलारके साथ सुनना बाहता हैं। अतः आप बताइये कि श्रीरामचन्द्रजी किस बंदामें प्रकट हुए, उनका बस और पराक्रम कैसा था। साथ ही यह भी कहिये कि रावण किसका पुत्र था और उसका श्रीरामचन्द्रजीसे क्या वैर था।

मर्काडेंपजी बोले—इश्वाकुके वंशपे एक अज नामसे प्रसिद्ध राजा हुए थे। उनके पुत्र थे—दशरथ, जो बड़े ही पवित्र आचरणवाले और स्वाध्यायशील वे । द्वारचके वर्म और अर्थका तत्व जाननेवाले बार पुत्र हुए—राम, लक्ष्मण, भरत और शतुत्र । रामको माता कौसल्या वो और भरतको कैकेयी, तथा लक्ष्मण और शतुत्र सुपित्राके पुत्र वे । विदेह देशके राजा जनकको एक पुत्रों वी, जिसका नाम वा सीता । उसे स्वयं विधाताने ही आरामचन्द्रवीको व्यारी राजी होनेके लिये रवा वा । इस प्रकार यह मैंने राम और सीताके जनका वृताना बतलाया है।

अब रावणके जन्मकी कथा सुन्ते । सम्पूर्ण जगत्को सृष्टि करनेवाले स्वयम् अग्राजी रावणके पितामह थे। उनके परम धिय मानस पुत्र पुलस्यजी वे । पुलस्यकी पत्नीका नाम वा गी; उससे वैभवण (कुबेर) नायक पुत्र हुआ। वह पिताको छोड़कर पितामहकी सेवामें रहने लगा । इससे पुलन्तको बड़ा क्रोध हुआ और उन्होंने (योगबलने) अपने-आपको ही दूसरे शरीरसे प्रकट किया। इस प्रकार आधे शरीरसे क्यान्तर धारण कर पुलस्वजी विजया नामसे विज्ञात हुए। वे वैक्षयणपर सदा कृपित रहा करते थे। किंतु ब्रह्माजी उसपर प्रसन्न थे; इसलिये उन्होंने उसको अमरत्व प्रदान किया, धनका स्वामी और लोकपाल बनाया, महादेकजीसे उसकी मित्रता करायी और नलकुकर नामक पुत्र प्रदान किया। उन्होंने राक्षसोसे भरी शंकाको कुबेरकी राजधानी बनाया और उन्हें इच्छानुसार क्रिजरनेवाला एक युष्पक नामका विधान दिया । इतना ही नहीं, ब्रह्माजीने कुनेनको यक्षीका स्वामी करा दिया और उसे 'राजराज' की उपाधि भी दी।

पुरुस्त्यके आधे देशसे जो 'विश्ववा' नामक मुनि प्रकट हुए थे, वे कुबेरको कुपित दृष्टिसे देखने लगे। राक्षसाँके स्वामी कुबेरको यह बात मालूम हो गयी कि मेरे विता मुक्तपर नाराज हैं; अतः वे उन्हें प्रसन्न रखनेका प्रयत्न करने लगे । उन्होंने तीन राक्षस-कन्याओंको पिताकी सेवामें नियुक्त किया। वे बड़ी सुन्दरी और नाचने-गानेमें नियुण थीं। तीनों ही अपना धला चाहती थीं, इसलिये एक-दूसरोसे लाग-डॉट रक्तकर सदा महात्मा विश्ववाको मंतुष्ट करनेका प्रयत्न किया काली ही वनके नाम धे—पुष्पोत्कटा, राका और मालिनी । मुनि ठनकी सेवाओसे प्रसन्न हो गये और प्रत्येकको लोकपालोकै समान पराक्तमी पुत्र होनेका वस्त्रन दिया। पुष्पांतकटाके हो पुत्र हुए—रावण और कुम्मकर्ण। इस पृथ्वीपर इनके समान बलवान् दूसरा कोई नहीं था। मालिनीसे एक पुत्र विभीषणका जन्म हुआ। एकाके गर्भमे एक पुत्र और एक पुत्री हुई। पुत्रका नाम सर वा और पुत्रीका नाम शूर्पणला। विभीषण इन संबंधे अधिक सुन्दर, भाग्यज्ञाली, धर्मरहाक

और सत्कर्मकुञाल था। रावणके दस मुख थे, वह सबसे ज्येषु था। उत्साह, बल और पराक्रममें भी वह महान् था। शारीरिक बलमें कुम्बकर्ण सबसे बढ़ा-चढ़ा था। मायावी और रणकुञ्चल तो था हो, देलनेमें भी बढ़ा भर्चकर था। स्वस्का पराक्रम धनुर्विद्यामें बढ़ा हुआ था; वह मांसाहारी और बाह्मणोक्त हेवी था। दुर्पणसाकी आकृति बड़ी भयानक थी; वह सदा मुनियोकी तपस्पामें विद्य डाला करती थी।

एक दिन कुमेर महान समृद्धिसे युक्त हो पिताके साथ बैठें बे; रावण आदिने जब उनका वह बैंचव देशा तो उनके मनमें बाद पैदा हुई। उन सबने तपस्या करनेका निश्चय किया। बहुद्धजीको संतुष्ट करनेके किये उन्होंने घोर तपस्या आरम्म की। रावण एक पैरसे लड़्ड हो पद्धाप्ति तापता हुआ वायुके आहारपर रहकर एकाय वित्तसे एक हजार वर्षतक तपस्या करता रहा। कुम्मकर्णने भी आहारका संयम किया। वह भूमियर स्रोता और कठोर नियमोका पालन करता था। विभीवण केवल एक सूखा पता साकर रहते थे। कुम्मकर्ण और विभीवणने भी उनने ही वर्षोतक कठोर तप किया। वह और विभीवणने भी उनने ही वर्षोतक कठोर तप किया। वह और वृध्यक्ता—ये होनों तपस्थामें लगे हुए अपने भाइयोकी प्रस्ता कितमें सेवा करते थे।

एक हजार वर्ष पूरे होनेपर रावणने अपने मसक काट-काटकर आग्रिमें उनकी आसूर्ति दे दी। उसके इस अद्भुत कर्मसे ब्रह्मजी बहुत संतुष्ट हुए। उन्होंने स्वयं जाकर



ठन सनको तपस्या करनेसे रोका और सबको पृथक्-पृथक् वरदानका लोभ दिखाते हुए कहा, 'पुत्रो । मै तुम सबपर प्रसन्न हैं, वर मौगों और तपसे निवृत्त हो जाओ। एक 💆 अमरत्व छोड़कर जो जिसकी इच्छा हो, माँग ले; वह पूर्ण होगी।' (फिर रावणकी ओर लक्ष्य करके कहा--)'तुमने महत्त्वपूर्ण पद प्राप्त करनेकी इच्छासे अपने जिन मलकोकी आहृति दी है, वे सब पूर्वकत् तुष्हारे दारीरमें जुड़ जायेंगे । तुम इच्छानुसार रूप धारण कर सकोने तथा युद्धमें शतुओपर विजयी होगे—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है।

रावण बोला-गन्धर्व, देवता, असुर, यक्ष, राक्षस, सर्प, किन्नर तथा भूतोसे मेरी कभी पराजय न हो।

**अहार्जाने वहा-तुमने जिन लोगोंका नाम किया है, इनमेंसे** किसीसे भी तुम्हें भय नहीं होगा । केवल यनुष्यसे हो सकता है ।

उनके ऐसा कड़नेपर रावण बहुत प्रसन्न हुआ। उसने सोला—मनुष्य मेरा क्या कर लेंगे, में तो उनका सक्षण करनेवाला है। इसके बाद ब्रह्माजीने कुम्बकर्याने बरदान माँगनेको कहा । उसकी बुद्धि मोहसे प्रसा थी, इसलिये उसने अधिक कालतक नींट लेनेका वादान माँगा। ब्रह्मानी अरे 'तथालु' कहकर विभीवणके पास गये और बारजार कहा—'बेटा ! मैं तुमपर बहुत प्रसन्न हूँ, तुम भी वर माँगो ।'

विभीवन बोले-चनकर् ! बहुत बहा संबद आनेपर भी कभी मेरे मनमें पापका विचार न उठे तका किना सीखे ही पेरे हृदयमें 'ब्रह्मास्रके प्रयोगकी विधि' स्कृरित हो जाय।

बह्माजीने कहा--राक्षस-योनिमें जन्म लेकर भी तुन्हारा मन अधर्ममें नहीं लगा है, इसलिये तुन्हें 'अमर होने' का भी वर दे रहा है।

मार्कम्बोयजी कहते हैं—इस प्रकार कादान प्राप्त कर छेनेपर रावणने सबसे पहले लंकापर ही बढ़ाई की और कुबेरको युद्धमें जीतकर लंकासे बंधर कर दिया । भगवान् कुकेर लंका छोड़कर गन्धर्य, यहा, राक्षम और किल्लाके साथ गन्ध-मादनपर आकर रहने लगे । राजणने उनका पुष्पक विमान भी छीन शिया। इससे राष्ट्र होकर कुबेरने शाप दिया कि 'यह



विमान तुष्हारी सवारीये नहीं आ सकता; जो युद्धमें तुष्हें मार डालेना, उसीको यह बहन करेगा । मैं तुम्हारा बहा भाई और पान्य था, किर भी तुमने मेरा अधमन किया है; इसका फल यह होगा कि बहुत जल्द तुन्हारा नाहा हो जायगा।'

विभोषण धर्मात्या था, वह सत्पुरुषोक्षे धर्मका विचार करके सदा कुबेरका अनुसरण किया करता था। इससे प्रसन्न होकर कुबेरने अपने धाई विधीषणको यक्ष और राक्षसोंकी सेनाका सेनापति बना दिया। इधा, मनुष्यमक्षी राक्षस और महाबली विज्ञास्त्रीने मिलकर रावणको अपना राजा बना लिया । दशानन बड़ा उत्कट बलवान् था; उसने सड़ाई करके दैवों और देवताओंके पास जितने रह थे, सबका अपहरण कर किया। सारे संसारको रुठानेके कारण उसका 'रावण' नाम सार्थक हुआ। देवताओंको तो वह सदा भवभीत किये

### देवताओंका रीछ और वानर-योनिमें उत्पन्न होना

मार्कण्डेयजी कहते हैं - तदनन्तर राजणसे कह पाये हुए ब्रह्मर्षि, देवर्षि तथा सिद्धगण अप्रिदेशको आगे करके ब्रह्माजीकी पारणमें गये। अग्रिने कहा, 'भगवन् । आपने जो पहले वरदान देकर विश्ववाके पुत्र महावली राजणको अवध्य | दिया है: अब शीध हो उसका दमन हो जावगा । मैंने बतुर्भुज कर दिया है, वह अब संसारकी समक्त प्रजाको सता रहा है; 🕽 धगवान विष्णुसे अनुरोध किया था, वे मेरी प्रार्थनासे संसारमें

आप ही उसके भयसे हमारी रक्षा कीजिये।'

बद्धान्त्री कहा-'अप्रे ! देवता या असुर उसे युद्धपें नहीं जोत सकते । इसके लिये जो कार्य आवश्यक था, वह मैंने कर

अवतार ले चुके हैं। वे ही रावणके दमनका कार्य कोने।'
फिर इन्द्रको लक्ष्य करके कहा, 'इन्द्र! तुम भी सब देवताओंके साथ पृथ्वीपर रीष्ठ और वानरोंके रूपमें जन्म लो और इच्छानुसार रूप धारण करनेवाले बलवान् पुत्र उत्पन्न करो।' फिर दुनुमी नामवाली गन्धवींसे कहा—'तुम भी देवकार्यकी सिद्धिके लिये पृथ्वीपर अवतार धारण करो।'

ब्रह्मात्रीका आदेश सुनकर दुन्दुच्ये चन्वयके नामसे अवतीर्ण हुई । वह शरीरसे कुबड़ी बी । इसी प्रकार इन्द्र आदि देवताओंने भी अवतीर्ण होकर रीष्ठ और वानरोकी खियोमें पुत्र अरद्ध किये। ये सब वानर और रीष्ठ वहा तथा बलमें अपने पिता देवताओंके समान ही हुए। वे पर्वतीके शिखर तोड़ इस्त्रे थे। शाल और ताड़के वृक्ष तथा पत्यरकी चट्टानें ही उनके आयुध थे। उनका शरीर वजके समान अभेद्य और सुद्ध था। वे सभी इच्छानुसार रूप धारण करनेवाले, बलवान् और युद्ध करनेमें निष्णुण थे। ब्रह्माजीने यह सब व्यवस्था करके प्रमारासे जो काम लेना था, वह उसे समझा दिया।

# रामका वनवास, खर-दूषण आदि राक्षसोंका नाश और रावणका मारीचके पास जाना

वृधिष्ठिरने पूक्ष — मुनिवर ! आपने श्रीरामकन्त्रजी आदि सभी भाइपोके जन्मकी कथा तो सुना दी, अब मैं इनके बनवासका कारण सुनना बाहता हूँ। दहारककुमार राम और लक्ष्मण तथा पशास्त्रनी सीताओ वनमें क्यों जाना पदा ?

मार्काक्षेपतीने कहा — अपने पुत्रोंके जन्मसे राजा दक्षरकार्की सड़ी असलता हुई। उनके वे तेजस्वी पुत्र क्षमधः कहने लगे। उन्होंने उपनयनके पक्षात् विधियत् ह्रह्मवर्षका पालन किया और तेद तथा रहस्यसहित धनुवेदके पास्त्रत विद्यान हुए। समयानुसार जब उनका विवाह हुआ, उस समय राजा विद्योग असल और सुली हुए। बारों पुत्रोगे राम सबसे न्येष्ठ थे; वे अपने मनोहर रूप और सुन्दा खमावसे समस्त प्रजाको आनन्तित करते थे, सबका मन उनमें रमता था।

राजा दशरध बहे बुद्धिमान् थे, उन्होंने सोखा—'अब मेरी अवस्था बहुत अधिक हो गयी, अतः रामको युवराजपद्धर अधिषिक कर देना चाहिये।' इस विषयमें उन्होंने अपने मन्तियों और यमंत्र पुरोहितोंसे भी सलाह ली। सबने राजाके इस समयोखित प्रसावका अनुमोदन किया।

श्रीरामचन्द्रतीके सुन्दर नेत्र कुछ-कुछ लाल थे, पुजाएँ
पुटनोंतक लम्बी थीं, मस्त हायीके समान चाल थीं, जाती
चौद्री और सिरपर काले-काले पुँचराले बाल थे। देहकी दिव्य
कालि दमकती रहती थीं। युद्धमें उनका पराक्रम देवराज
इन्द्रसे कम नहीं था। उनका नयनाभिराम रूप देलकर शतुके
भी नेत्र और मन लुभा जाते थे। वे सब धर्मोंके तन्त्रवेता और
वृहरपतिके समान युद्धिमान् थे। सम्पूर्ण प्रजाका उनमें
अनुराग था। ये सभी विद्याओंमें प्रबीण, जिटेन्द्रिय, दुद्धकें
दण्ड देनेवाले, धर्मात्मा, साधुओंके रक्षक, धेर्मवान, दुद्धनं,
विजयीं और अजेय थे। ऐसे गुणवान तथा माता कोस्तन्त्रका
आमन्द बढ़ानेवाले पुत्रको देल-देलकर राजा दसरच बहुत
प्रसन्न रहा करते थे।

क्षीतायकदानीके गुणीका स्मरण करते हुए राजा दशरधने पुरोडितको जुलाकर कहा, 'जहान् ! आज पुष्प नहात्र है, रातमें बड़ा परित्र खोग आनेवारण है। आप राज्याधिषेककी सामग्री एकत क्षीतिये और रामको इसकी सूचना भी दे हीजिये।' राजाको यह बात पत्मराने भी सून ली। वह ठीक सामग्राम केकेबीके पास जाकर बोली—'रानी केकेवी! आज राजाने तुन्हारे लिये दुर्भाग्यकी घोषणा की है। कोसल्याका ही भाग्य अच्छा है कि उसके पुत्रका राज्याधिक हो रहा है। तुन्हारे ऐसे भाग्य कहाँ ? तुन्हारा पुत्र तो राज्यका अधिकारी ही नहीं है!'

यन्वराको बात सुनका परम सुन्दरी कैकेमी एकानामें



अपने पति राजा दशरधके पास गया और प्रेम जताता हुई हैस-हैसकर मधुर दाब्दोमें बोली, 'राजन्! आप बढ़े सत्यवादी हैं; पहले जो मुझे एक वर देनेको कहा था, उसे दीजिये।' राजाने कहा, 'लो, अभी देता हैं, तुन्हारी जो इच्छा हो, माँग लो।' कैकेयोने राजाको क्यनबद्ध करके कहा, 'आपने रामके लिये जो राज्याभिषेकका सामान तैयार कराया है, उससे भरतका अभियेक किया जाय और राज सनमें बले जाये।' कैकेयोकी यह अधिय बात सुनकर



राजाको बड़ा दुःस हुआ, वे पुँहसे कुछ भी न बोल सके। रामको जब यह मालूम हुआ कि पितानी कैकेपीको वरदान देकर मेरा बनवास खीकार कर चुके हैं, तो उनके सलकी रक्षाके लिये वे खर्च बनकी और चल दिये। तब्यण भी हाथमें धनुष लिये भाईके पीछे हो तिये तबा सीताने भी रामका साथ दिया। रामके वन चले जानेपर राजा दसरबने इसीर खाम दिया।

तदनत्तर कैकेपीने घरतको (निहालसे) बुल्वाया और कहा—'राजा सर्गवासी हो गये और राम-रूक्मण क्नमें हैं: अब यह विशाल साम्राज्य निकाण्टक हो गया है, तुम इसे प्रहण करो।' घरत बढ़े धर्मात्मा थे। वे माताकी बात सुनकर बोले—'कुलपातिनी! धनके लालबमें तूने कितनी कुरताका काम किया है। पतिकी इत्या की और इस वंशका सत्यानाम कर झला! मेरे माबेपर कलंकका टीका लगा

दिया।' व्या कहकर वे फूट-फूटकर रोने लगे। उन्होंने सारी प्रशाके निकट अपनी सफाई दी कि इस बह्यन्तमें मेरा बिलकुत हाथ नहीं था। फिर वे श्रीरामक्द्रवीको लौटा लानेकी इच्छासे कौसल्या, सुमित्रा और कैकेयीको आगे करके प्रमुशके साथ बनको चले। साधमें वसिष्ठ-बामदेव



आदि ब्यून-से ब्राह्मण और हजारो पुरवासी श्री से । वित्रकृट पर्वतपर जाकर घरतने रुक्षणसाहित रामको धनुष हासमें किये तपत्तीके केच्ये देखा । भरतके अनुनय-विनय करनेपर सी राम लौडनेको राजी न हुए । पिताको आज्ञाका पालन करना बा, इसलिये उन्होंने घरतको ही समझा-बुझाकर वापस कर दिया । भरतजी अयोध्यामें न जाकर नन्दिणाममें रहने लगे और भगकान् श्रीरामको सरण-पानुका सामने रक्षकर राज्यका प्रकथ देखने रुगे ।

ग्रामंने सोचा, यदि यहाँ ग्रांगा तो नगर और प्रान्तके लोग बराबर आते-बाते रहेंगे। इसलिये वे शरपट्ट मुनिके आसमके पास घोर जंगलमें वले गये। शरपट्टका आदा-सत्वार करके वे व्यवकारण्यमें जाकर गोदावरी नदीके सुरम्य तटपर रहने लगे। वहाँसे पास ही जनस्वान नामक बनका एक घाग था, उसमें 'खर' राक्षस रहता था। वृद्गलकाके कारण रामका उसके साथ वैर हो गया। बीरामचन्द्रजीने वहाँके तपांत्रपोंकी रक्षाके लिये चौदह हजार राक्षसोंका संहार किया। महाबक्तवान् सर और दूषणका यथ करके उन्होंने उस स्वानको धर्मारण्य एवं निर्धय बना दिया। पूर्णलकाके नाक और डोट काट लिये गये थे, इसीके कारण यह विवाद कड़ा हुआ था। जब जनस्थानके वे सब राक्षस



मारे गर्थ, तो शूर्यशाला लंकामें गयी और दुःलसे व्याकुल शेकर रावणके करणोपर गिर पहीं । इसके मुलपर अब भी लोक्के द्वारा बने हुए थे, जो सूख गये थे। अपनी बर्दिनको इस विकृत दशामें देशकर रावण कोधने विद्वल हो उठा और दाँत कटकटाता हुआ सिंहासनसे कृद पड़ा । उसने पन्तियोको वहाँ ही छोड़ एकानामें जाकर सूर्यणशासे कहा, 'कल्यामी । बताओं तो किसने मेरी परवा न करके, पुढ़ो अपमानित करके तुष्हारी यह दशा की है। कीन तीला तिहाल लेकर अपने सारे प्रारीरमें चुधोना चाहता है ? कौन सिंहकी टाहोयें हाथ बालकर बेसाटके साहा है ?' इस प्रकार बोलते हुए रावणके कान, नाक और आँश आदि छिद्रोसे आगकी



शूर्यजलाने रामके पराक्रम और कर-दूषणसहित समस एक्सोंक संद्वारका साथ क्लाना कह सुनाया। उसने अपनी बहिनको सान्वना दी और इस समयका कर्तव्य निश्चित करके नगरकी रक्षा आदिका प्रक्रम कर आकाशमागीसे डहा । उसने यहरे महासागरको पार किया, फिर कपर-ही-कपर गोकर्ण-तीर्थमे पहुँचा। वहाँ आकर रावण अपने धूनपूर्व मंत्री मारीवसे मिला, जो श्रीरामचन्द्रजीके ही हरसे वहाँ क्रिपकर तपस्या कर रहा वा।

#### कपटमुगका वध और सीताका हरण

मार्कण्डेयजी कहते हैं-राचणको आया देश मारीच सहसा वठकर सद्द्रा हो गया और फल-यूल आदि लाकर उसने उसका अतिशि-सत्कार किया। फिर कुडाल-यंगलके पश्चात् पूछा, 'राक्ष्मराज । ऐसी क्या आवश्यकता आ पड़ी, जिसके लिये आपने पहाँतक आनेका कष्ट उठाया ? मुकसे यदि आपका कोई कठिन-से-कठिन कार्य भी होनेवाला हो तो उसे निःसंकोच क्तावें और ऐसा समझें कि वह काम अब पूरा ही हो गया।'

रावण क्रोध और अमर्वर्ने भरा हुआ वा, उसने एक-एक करके रामको सारो करतूरे संक्षेपमें क्यान की। सुनकर पारीचने कहा—'राषण | औरायचन्त्रतीके पास जानेसे कुन्हारा बोई लाभ नहीं है। मैं उनका पराक्रम जानता है। चला, इस जगत्में ऐसा कौन है जो उनके बाणोंका वेग सह सके। उन्हीं महापुरुषके कारण आज में यहाँ संन्यासी कना बैठा है। बदला लेनेकी नीयतसे उनके पास जाना मृत्युके पुरूपे जाना है ! किस दुरात्याने तुन्हें ऐसा करनेकी सलाह दी है ?'

उसकी बात सुनकर रावणके कोबका पारा और भी सद गवा । उसने डॉटकर कहा—'मारीब ! यदि तू मेरी बात नहीं यानेगा तो विश्वय जान, तुझे अधी मृत्युके मुखमें जाना पडेगा ।'



मारीक्षने मन-बी-यन सोबा—वदि युन्यु निश्चित है तो शेष्ठ पुरुषके ही हाथसे परना अन्ता होगा। किर उसने पूजा, 'अखार बताओ, मुझे तुष्टारी क्या सहस्यता करनी होगी?' एक्या बोला—'तुम एक सुन्दर मुगका रूप धारण करो, जिसके सींग रतमय प्रतीत हो और प्रारीत्के पेएँ भी किम-विवित स्त्रोंके ही रंगवाले जान पड़े। किर सीताको दृष्टि जहाँ पड़ सके, ऐसी जगह लड़े रहकर को लुभाओ। सीवा तुष्टारे पास भेजेगी। उनके दूर बले जानेपर सीताको क्यामें करना सहज होगा। मैं उसे हाकर ले जाकेगा और राजकत अपनी प्यारी स्वीके वियोगमें बेसुध होकर प्राण दे देंगे। बस, तुष्टी यही सहामता करनी है।'

रावणकी बात सुनकर मारीवको बहुत दुःल हुआ। वह रावणके पीछे-पीछे बला। श्रीरामबन्द्रगोके आग्रमके निकट पहुँचकर दोनोंने पहलेकी सलाहके अनुसार कार्य आरम्प कर दिया। पृगम्प्यमें मारीच ऐसे खानपर खड़ा हुआ, जहाँसे सीता उसे भलीभाँति देख सके। विधिका विधान प्रवल है: उसीकी प्रेरणासे सीताने रामको वह पृग मार लानेके लिये भेगा। श्रीरामबन्द्रजी सीताका विध करनेके लिये द्वावमें धनुष ले खयं तो मृगको मारने बले और लक्ष्मणको सीताको रक्षामें निपुक्त कर दिया। उनको अपना पीछा करते देख वह मृग कभी छिपता और कभी प्रकट होता हुआ वन्हें बहुत दुर ले गया। तब भगवान् रामने यह जानकर कि यह तो निज्ञाकर है, उसे अपने अखुक बाणका निज्ञाना बनाया। रामकन्द्रजीके बाणकी बोट साकर मारीबने उनके ही त्वरमें हा सीते! हा लक्ष्मण !! कहकर आर्तनद किया।



वह करुणाचरी पुकार सुनकर सीता विधरसे आवाज आवी थी, उस ओर दौढ़ पड़ी। यह देखकर राव्यणने कहा—'माता! हानेकी कोई बात नहीं है। यहा कीन ऐसा है जो धगवान रामको मार सके। यवराओं नहीं, एक ही मुहूर्तिये तुम अपने पणिदेव शीरानकन्द्रजीको यहाँ उपस्थित देखोगी।'

लक्ष्यणकी बात सुनका सीताने उन्हें संदेहभरी दृष्टिसे देला। क्यांचे वह साध्यी और पतिव्रता थी, सदाबार ही अस्का भूवण वा: तबापि खोलकावदा वह लक्ष्मणके प्रति बड़े ही कठोर बचन कहने लगी। तक्ष्मण भगवान् रामके प्रेमी और सदाचारी थे, सीताक प्रमंभदी बचन सुनकर उन्होंने देनों कान बंद कर लिये और श्रीरामकन्द्रजी जिस मार्गसे गये थे, असीसे वे भी चल पहे। हाबमें धनुष ले श्रीरामके खरण-विद्वांको देलते हुए वे आगे कह गये।

इसी अवसरपर साध्याँ सीताको हर ले जानकी इच्छासे संन्यासीके वंषमें राजण वहाँ उपस्थित हुआ। यतिको अपने आक्रममें आया देख धर्मको जाननेवाली जनकनन्दिनीने फल-मूलके धोजन आदिसे अतिथि-सत्कारके लिये उसे निमानित किया। राजण जोला, 'सीते ! मैं राक्षसोंका राजा राजन हुँ, मेरा नाम सर्थंत्र विख्यात है। समुद्रके पार बसी हुई रामणीय लङ्कलपुरी मेरी राजधानी है। सुन्दरी ! तुम इस तपस्वी रामको छोड़कर मेरे साथ लङ्कामें चलो। वहाँ मेरी पत्नी जनकर खना। ब्रह्म-सी सुन्दरी क्रियाँ तुम्हरी सेवामें रहेंगी और तुम उन सबमें राजीकी भाँति शोभाषमान होगी।'

रावणके ऐसे क्वन सुनकर जानकीने अपने दोनों कान मूट लिये और बोली—'बस, अब ऐसी बाते मुँहसे मत निकाल । आकाशसे तारे टूट पहें, पृच्ची टूक-टूक हो जाप और ऑग्न अपने उच्चा-स्वभावका त्यान कर दे तो भी मैं श्रीरामचन्द्रजीका परित्यान नहीं कर सकती ।' यह कहकर वह आक्षममें ज्यों ही प्रवेश करने लगी, रावणने टीड्कर उसे चेक लिया और बड़े कठोर स्वरमें डराने-धनकाने लगा । बेबारी सीता बेहोश हो गयी और रावण उसके केश पकड़कर कलपूर्वक आकाशमार्गसे ले बला । यह 'राम' का नाम ले-लेकर से रही थी और राक्षम उसे हरकर लिये जा जा था । इसी अवस्थाने एक पर्यतकी गुकामें खनेवाले गृहराज जटायुने सीताको देला ।



# जटायु-वध और कबन्धका उद्धार

मार्कव्यंत्रयों कहते हैं—राजन् । गृक्षराज जटायु अस्त्राका पुत्र था, उसके बड़े भाईका नाम था सम्याति । राज्य दशरणके साथ उसकी बड़ी मिलता थी । इसी नाते वह सीताको अपनी पुत्रवसूके समान समझता था । उसे रावणके चंगुलमें फैसी देशकर जटायुके कोधकी सीमा न रही । महान् बीर तो यह था ही, रावणके ऊपर चेगसे झमटा और लस्त्रकारकर कहने समा—'निशाचर । तू मिथिलंडाकुमारी सीताको छोड़ दे, तुरंत छोड़ दे । यदि मेरी पुत्रवसूको नहीं छोड़ेगा तो तुझे जीवनसे हाथ धोना पड़ेगा।'

ऐसा कहकर जटायुने रावणको छेदना आरम्ब किया।
नरहोसे, पंशोसे और खेंचसे मार-मारकर उसके संकड़ो पाव
कर दिये। सारा प्रारंत कर्जर हो गया। देहसे स्कब्धे पार
बहने लगी, मानो पहाड़से इसना गिर रहा हो। रामचनाबीका
प्रिय और हित चाहनेवाले जटायुको इस प्रकार खेट करते
देख रावणने हाथमें नलवार ली और उसके दोनों पंस काट
हाले। इस तरह जटायुको मारकर वह राक्षस सीताको लिये
हुए फिर आकाशमार्गसे चल दिया। सीताको वहाँ कर्जी
मुनियोका आश्रम दीखता, जहाँ-नहाँ नदी, तालव या पोलस
दिखायी पहता, उन सब खानोपर वह कोई-न-कोई अपना
गहना गिरा देती थी। आगे वाकर सीताने एक पर्यंतको
खोटीपर बैठे हुए पाँच बड़े-बड़े वानरोको देखा, वहाँ भी उसने
अपने शरीरका एक बहुमूल्य दिव्य वस्न गिरा दिया। राजण
आकाशचारी पक्षीको भाँत बड़ी मीजसे अकाशमें चल खा
था, उसने बड़ी शीधतासे अपना मार्ग है किया और सीताको



लिये हुए किङ्कपांकी बनावी हुई अपनी मनोहरपुरी लड्डामें जा पहुंचा।

इस प्रकार इधर सीता हरी गयी और उधर श्रीरामचन्त्रजी उस कपटमुगको मास्कर तीटे। रास्त्रेमें उनकी लक्ष्मणसे भेंट हुई। रामने जलहना देते हुए कहा—'लक्ष्मण! राक्षसोंसे भरे हुए इस घोर जंगलमें जानकीको अकेती छोड़कर तुम यहाँ कैसे चले आये ?' लक्ष्मणने सीताकी कही हुई सारी बाते उन्हें सुना दीं। सुनकर श्रीरामचन्द्रजीके मनमें बढ़ा हुआ। शीव्रतापूर्वक आक्षमके पास पहुँचकर उन्होंने देखा कि एक पर्वतके समान विशालकाय गृब अध्यया पढ़ा हुआ है। दोनों भाई जब निकट पहुँचे तो गृबने उनसे कहा—'आप दोनोंका कल्याण हो, मैं राजा दशरबका मित्र गृबराज जटायु हूँ।'



असकी जात सुनकर दोनों भाई परस्पर कहने लगे—'यह कौन है, जो हमारे पिताका नाम लेकर परिचय दे रहा है ?' निकट आनेपर उन्होंने उसके दोनों पंख कटे हुए देखे। गुधने बताया कि 'सीताको सुझानेके लिये युद्ध करते समय रावणके हाचसे मैं मारा गया है।' रामने पूछा—'रावण किस दिसाकी ओर गया है ?' गुधने सिर हिलाकर इसारेसे दक्षिण दिसा बतायी और प्राण त्याग दिया। उसका संकेत समझकर भगवान् रामने पिताका मित्र होनेके नाते उसे आदर देने हुए उसका विधिवत् अन्येष्टि-संस्कार किया।

तदनत्तर आश्रमपर जाकर उन्होंने देखा कुशको कटाई उजड़ी हुई है, कुटी उजाड़ हो गयी है, घर सूना है। इससे सीता-हरणका निश्चय हो जानेसे दोनों भाइयोंको बड़ी वेदना हुई। उनका हृदय दु:स और सोचसे व्याकुल हो गया। फिर वे सीठाकी खोज करते हुए दण्डकारण्यके दक्षिणकी और चल दिये।

कुछ दूर जानेपर उस महान् थनमें राम और लक्ष्मणने देखा कि मुगोंके झुण्ड इधर-उधर भाग खे हैं। बोड़ी ही देखें उन्हें भयानक कवन्य दिखायी पड़ा। वह मेथके समान काला और पर्वतके सदृश विशालकाय था। शालवृंहकी शालाके समान उसकी बड़ी-बड़ी भुजाएँ थीं। चौड़ी छाती, विशाल आंखें, लन्वा-सा पेट और उसमें बहुत बड़ा मुंह—यही उसकी हुलिया थी। उस राक्षसने अचानक आकर लक्ष्मणका हाथ पकड़ लिया और उन्हें अपने मुंहकी और खींचा। इससे लक्ष्मण बहुत दुःशी हुए और नाना प्रकारसे विलाप करने लगे। तब भगवान् रामने लक्ष्मणको धैर्य देते हुए कड़ा—'नरबंह ! तुम खेद न करो; मेरे रहते यह राक्षस तुन्हारा बाल बाँका नहीं कर सकता। देलो, में इसकी बायी भुजा काटला है, तुम भी दाहिनी बाँह काट लो।' यह बाहने-कड़ते रामने तिलके पीधेके समान उसकी एक बाँह तीला तलवारसे काटकर गिरा दी। फिर लक्ष्मणने भी अपने लक्ष्मसे उसकी दूसरी बाँह काट ली और पसलीपर भी प्रहार किया। इससे कक्ष्मक्षेत्र प्राणयक्षेत्र उह गये और यह पुलीपर



गिर पड़ा । उसकी देवसे एक सूर्यके समान प्रकाशमान दिखा पुन्न निकलकर आकाशमें स्थित हो गया । शीरामचन्द्रजीने उससे पूड़ा—'तृ कौन है ?' उसने कहा—''भगवन् ! मैं विश्वावसु नायक गन्धर्व हैं, ब्राह्मणके शापसे राक्षसपोनिमें आ पड़ा था । आज आपके स्पर्शसे मैं शापमुक्त हो गया । अब सीताका समाचार सुनिये—लङ्काका राजा रावण सीताको इरकर-ते गया है। यहाँसे बोड़ी हो दूरपर ऋष्यमुक पर्वत है, उसके निकट 'पम्पा' नामक छोटा-सा सरोवर है। | कर सकते हैं। मैं तो इतना ही कह सकता है कि आपकी ाहाँ ही अपने चार मन्त्रियोंके साथ राजा सुर्धाव रहा करते हैं। एं सुवर्णमालाधारी वानरराज वालीके छोटे भाई हैं। उनसे मिलकर आप अपने दुःसका कारण बताइये; उनका शील और स्वभाव आपके ही समान है, अवदय ही वे आपकी मदद 🛮 ब्बल विस्मित हुए ।

जानकीसे भेट होगी।"

यह कहकर वह परमकात्तियान् दिव्य पुरुष अत्तर्धान हो गया और राम तथा लक्ष्मण दोनों ही उसकी बात सुनकर

### भगवान् रामकी सुत्रीवसे मैत्री और वालीका वध

मार्कण्डेवजी कहते हैं—सद्बन्तर सीताहरणके दुःससे व्याकुल श्रीरामचन्त्रती पन्या सरोचरपर आये । उसके जलमें ब्रान करके उन्होंने वितरोंका तर्पण किया; किर दोनों धाई ज्ञाच्यमुक पर्वतपर चढने लगे। उस समय पर्वतकी बोटीपर उन्हें पाँच कानर दिखायी पहें। सुधीकने जब दोनीको आते देशा तो उन्होंने अपने बुद्धिमान् मन्त्री हनुमान्त्रको उनके पास भेगा। हनुमान्से बातबीत हो जानेपर दोनो उनके साव सुधीवके पास गये । श्रीरामखन्द्रजीने सुधीवके साथ पैती की और उनसे अपना कार्य निवेदन किया। उनकी बात सुनकर वानरीने उन्हें वह दिव्य क्रब्ब दिशालाया, जिसे हरणके समय सीताने आकादासे नीचे हाल दिया वा । उसे पाकर रामको और भी निक्षय हो गया कि सीताको रावण ही ले गया है। उस समय श्रीरामचन्द्रजीने सुधीवको समस्त धूमण्डलके वानरोके राजपद्वपर अधिषिक कर दिया । साथ ही उन्होंने यह प्रतिज्ञा की कि 'मैं युद्धमें वालीको मार डालूँगा।' तब सुप्रीयने भी सीताको हैंड लानेको प्रतिज्ञा की। इस प्रकार प्रतिज्ञा करके होनीने एक-दूसरेको विश्वास दिलाया, किर सब मिलकर पुत्रकी इच्छासे किष्किन्याको चले। वहाँ पहेककर सुप्रीवने बड़े जोरसे गर्जना की। वालीको यह सहन नहीं हो सका; उसे युद्धके लिये निकलते देख उसकी की नागने रोकते हुए कहा-'नाच ! आज सुधीव जिस प्रकार सिंहराद कर रहा है, उससे पालुम होता है कि इस समय उसका बल बड़ा हुआ है: उसे कोई बलवान सहायक मिल गया है। अत: आप घरसे न निकले।' वालीने कहा, 'तुम सम्पूर्ण प्राणियोंकी आवाजसे ही उनके विषयमें सब कह जान तेती हो; सोचकर बताओ तो सही, सुप्रीवको किसने सहारा दिवा है ?' तारा क्षणभर विचार करनेके बाद बोली-'राजा दशरथके पुत्र महाबली रामकी खी सीताको किसीने हर लिया है: उसकी सोजके लिये उन्होंने सुर्यावसे मित्रता बोड़ी है। दोनोंने ही एक-दूसरेके शत्रुको शत्रु और मित्रको मित्र मान लिया है। श्रीरामचन्त्रजी धनुर्धर वीर हैं। उनके छोटे भाई किर मरनेके लिये क्या करनी आ पड़ी ?"



सुम्लाकुमार लक्ष्मण है, उन्हें भी कोई युद्धमें नहीं जीत सकता । इनके सिवा मैन्ट्र, द्विविट्र, हनुमान् और जाम्बवान्-ये चार सुप्रीवके पन्ती हैं; ये लोग भी बढ़े बलवान हैं। अतः इस समय बीरामचन्द्रजोके बलका सहारा लेनेके कारण सुधीय तुन्हें मार डालनेमें समर्थ है।'

ताराने यदापि उसके दितकी बात कही थी, तो भी उसने अके अप अक्षेप किया और किष्किया-गुफाके हासो बाहर निकल आया । सुप्रीव माल्यवान् पर्वतके पास खड़ा था, वहाँ पहुंचकर वालीने उससे कहा-'अरे ! तू तो अपनी जान बचाता किरता था, पहले अनेको बार तुझे पुडमें जीवकर भी मैंने भाई जानकर जीवित छोड़ दिया या। आज

उसकी बात सुनकर मुग्रीब भगवान् रामको मुक्ति करते हुए-से हेतुभरे वचन बोले—'भैया ! तुमने भेरा चन्च ले रिखा, स्त्री छीन रही; अब मैं किसके आसरे जीवित रहें। यही सोबकर मरने चला आवा है।' इस प्रकार बहुत-सी बाते कहकर वाली और मुत्रीव दोनों एक-वूसरेसे गुज गर्व । उस युद्धमें साल और ताड़के वृक्ष तथा पत्वाकी बहुानें —ये ही उनके अख-शस थे। दोनों-दोनोयर प्रहार करते, दोनों जमीन-पर गिर जाते और फिर होनों ही उठकर विकित्र बंगसे पैतरे बदाजते तथा मुझे और पूँसोंसे मानते थे। नमा और दाँतोंसे दोनोंके शरीर क्रिज़-धित्र होकर लोह-लुहान हो रहे थे। पता नहीं चलता वा कि कौन वाली है और कौन सुपीन । तब हनुपान्त्रीने सुप्रीवकी पहचानके लिये उनके गलेचे एक पाला बाल दी। विद्वाके द्वारा सुर्गीयको पहचानकर भगवान् रामने अपना महान् धनुष सीवकर बढ़ाया और वालीको सदय करके बाण छोड़ दिया । यह बाण बालीको छत्तीमें जाकर लगा । वालीने एक बार अपने सामने खड़े हुए लक्ष्मणसहित भगवान् रामको देशा और उनके इस कार्यकी निन्हा करता हुआ यह मुख्रित होकर जमीनपर गिर पद्म । वालीकी मृत्युके प्रधात सुपीवने किष्किन्याके राज्य और तारापर अपना अधिकार जमा लिया । उस समय वर्षाकालका आरम्य था:



अतः श्रीरायबन्द्रजीने माल्यबान् पर्यंतपर ही रहकर वर्षके भार महीने ब्यतीत किये। उन दिनो सुपीवने भागीमॉति उनका स्थानग-सरकार किया।

# त्रिजटाका स्वप्र, रावणका प्रलोधन और सीताका सतीत्व

मार्कव्हेंगजी बहते हैं—कामके वशीपूत हुए रावणने सीताको लङ्कामें ले जाकर एक सुन्दर भवनमें ठहराया। वह भवन नन्तनवनके समान मनोहर उद्यानके भीतर अशोकवारिकाके निकट बना हुआ वा । सीता तपस्विनीवेवने वहाँ ही रहती और प्रायः तप-तपवास किया करती थी। निरमार अपने खामी श्रीरामचन्द्रशीका चिनान करते करते बह कुबली हो गयी और बढ़े कप्ट्रसे दिन व्यतीत कर रही थीं। रावणने सीताकी रक्षाके लिये कुछ राक्षसी विध्योको नियुक्त कर रखा था, उनकी आकृति बड़ी भयानक बी। कोई फरसा लिये बूए थी और कोई तलवार । किसीके हाथमें जिल्ला वा तो किसीके हाथमें मुद्गर । कोई जलती हुई सुआठी ही लिये रहती थी। वे सब-के-सब सीताको सब ओरसे घेरकर बड़ी सावधानीके साथ रात-दिन उसकी रहा करती थीं। वे खड़े विकट देव बनाकर कठोर सरमें सीताको धमकाती हुई आपसमें कहती चीं-'आओ, हम सब मिलकर इसको काट हाले और तिलके समान टुकड़े-टुकड़े करके बाँटकर खा जायै।' उनकी वाते सुनकर एक दिन सीताने कहा-

'बहिनो । तुमलोग मुझे जल्दी ला जाओ । अब इस जीवनके लिये तनिक भी लोभ नहीं है । मैं अपने स्वामी कपललोधन मगवान् रामके बिना जीना ही नहीं बाहती । प्राणध्यारेके क्रियोगमें निराहार ही रहकर अपना झरीर मुखा डालूँगी, किंतु उनके सिवा दूसरे पुरुवका सेवन नहीं करोगी । इस बतको सत्य जानो और इसके बाद जो कुछ करना हो, करो ।'

स्रोताकी बात सुनकर वे भवंकर शब्द करनेवाली राक्ष्मियाँ रावणको सुकना देनेके लिये बली गयाँ। उनके बले जानेवर एक जिल्हा नामकी राक्षमी बहाँ रह गयाँ। वह धर्मको जाननेवाली और प्रिय वचन बोलनेवाली थी। उसने सीताको सान्त्रना देते हुए कहा—''सली! मैं तुमसे कुछ कहना बाहती हूँ। मुझपर विद्यास करो और अपने हवपसे भयको निकाल दे। यहाँ एक श्रेष्ठ राक्षस रहता है, विसका नाम है अजिन्छा। यह वृद्ध होनेके साथ हो यहा बुद्धिमान् है और सदा बीरामचन्द्रजीके हितक्सिनमें लगा खता है। उसने तुमसे कहनेके लिये यह संदेश भेजा है—'तुम्हारे स्वामी महाबली भगवान् राम अपने थाई लक्ष्मणके साथ कुशल- पूर्वक हैं। वे इन्द्रके समान तेजस्वी वानरराज सुप्रीवके साथ मित्रता करके तुनों खुड़ानेका उद्योग कर रहे हैं। अब रावणसे भी तुन्हें भय नहीं मानना चाहिये; क्योंकि नलकुकरने जो उसको शाप दे रला है, उसीसे तुम सुरक्षित रहोगी । एक बार रावणने नलकुषरकी स्त्री रम्पाका स्पर्श किया वा, इसीसे उसको द्वाप हुआ। अब यह अजितेन्द्रिय राक्षस किसी भी परस्त्रीको विवदा करके उत्तयर बलात्कार नहीं कर सकता । तुम्हारे स्वामी श्रीरामचन्द्रजी लक्ष्मणको साथ लेका जीह ही यहाँ आनेवाले हैं। उस समय सुग्रीव उनकी रक्षामें खेने। भगवान् राम अवस्य ही तुम्हें यहाँसे छुड़ा ले जायेंगे ।' मैंने भी अनिष्टको सूचना देनेवाले धोर लक्ष देले हैं, जिनसे ग्रवणका किनापाकाल निकट जान पहला है। सपनेपे देला है कि रावणका सिर मुँड दिया गया है, उसके सारे शरीरमें तेल लगा है और वह कोचड़में दूब रहा है। यह भी देखनेमें आया कि गतहोंसे जुते हुए रथपर सदा होकर वह बारजार नास रहा है। उसके साथ ही ये कुम्पकर्ण आदि भी मुँह मुहाये लाल चन्दन लगाये लाल-लाल पूलोकी पाला यहने मेंगे होकर दक्षिण दिशाको जा रहे हैं। केतल विचीचण ही चेत सब धारण किये सफेद पगड़ी पहने श्वेत पुष्प और चन्द्रनमें चर्चित हो श्वेतपर्वतके ऊपर राहे दिसायी पहे हैं। विभीषणके बार मंबी भी उनके साथ उन्होंके वेथमें देशे गये हैं; अत: यें लोग उस आनेवाले महान् भयसे मुक्त हो जायैंगे । खप्रमें यह भी देखा कि भगवान् रामके बाणोंसे समुद्रसहित सम्पूर्ण पृथ्वी आखादित हो नची है: अतः यह निक्कष है कि तुष्हारे पतिष्टेकका सुवन्न समान भूमण्डलमें फैल जायगा । सीते । अत्र तुम शीघ्र ही अपने पति और देखरसे मिलकर प्रसन्न होगी।"

निजटाकी ये वाते सुनकर सीताके यनमें बड़ी आशा वैध

गयों कि पुनः पतिदेवसे भेट होगी। उसकी बात समाप्त होते ही सभी राष्ट्रसियों सीताके पास आकर उसे घेरकर बैठ गर्वी । वह एक ज़िलायर बैटी हुई पतिकी यादमें से रही थी । इतनेहीमें राजणने आकर उसे देखा और कामधाणसे पीड़ित होकर उसके पास का गया। सीठा उसे देखते ही पयपीत हो गर्वा । रावण कहने लगा-- 'सीते ! आजतक तुमने जो अपने पतिपर अनुप्रह दिखायां, यह बहुत हुआ; अब मुक्रपर कृपा करो । मैं तुन्हें अपनी सब सियोंमें ऊँबा आसन देकर पटरानी कनाना बाहता हूँ। देवता, गन्धर्व, दानव और दैत्य-इन सबकी कन्याएँ मेरी पत्नीके रूपमें यहाँ विद्यमान हैं। चौदह करोड़ विशास, अहरईस करोड़ राक्षस और इनके लिगुने यक्ष मेरी आज्ञाका पासन करते हैं। मेरे भाई बुखेरकी तरह मेरी सेवामें भी अपराएँ रहती हैं। मेरे यहाँ भी इन्द्रके समान दिव्य म्हेग जाप्त होते हैं। यहाँ रहनेसे तुन्हारा वनवासका दुःस दूर हो जायगा: इसलिये सुन्दरी । तुम मन्दोदरीके समान मेरी पत्नी हो जाओ।'

ग्रवणके ऐसा कहनेपर सीताने पूसरी और मुँह फेर लिया, इसकी आँखोसे आँसुओकी हाड़ी लग गयी। तृणकी ओट करके वह काँपती हुई बोली—'राक्षसराज ! तुमने अनेकों बार ऐसी बाते मेरे सामने कही हैं; इनसे मुझे बड़ा कह पहुँचा है तो भी मुझ अध्यणिनीको ये सभी बातें सुननी पड़ी हैं। तुम मेरी ओरसे अपना मन हटा लो। मैं पराची की हैं, पतिवता हैं; तुम किसी तरह मुझे पा नहीं सकते।' यह कहकर सीता अञ्चलसे अपना मुझ कककर फूट-फूटकर रोने लगी। उसका कोरा उत्तर पाका ग्रवण वहाँसे अन्तर्धान हो गया और शोकसे दुक्ती हुई सीता ग्रवसियोंसे पिरी वहीं रहने लगी। इस समय जिज्हा हो इसकी सेवा किया करती थी।

### सीताकी खोजमें वानरोंका जाना तथा हनुमान्जीका श्रीरामचन्द्रजीसे सीताका समाचार कहना

मार्क्यवंद्यंती कहते हैं—शीरामबन्द्रवी लक्ष्मणके साव मारुववान् पर्वतंपर रहते थे; सुप्रीवने उनकी रक्षाका पूरा प्रबन्ध कर दिया था। एक दिन मगवान् राम लक्ष्मणसे बोले—'सुपित्रानन्दन! जरा किष्कित्यामें जाका पता तो लगाओं सुपीव क्या कर रहा है। मैं तो समझता हूँ वह अपनी की हुई प्रविद्याका पालन करना नहीं जानता; अपनी मन्द्युद्धिके कारण उपकारीका भी अनादर कर रहा है। यदि वह सीताके लिये कुछ उद्योग न करता हो, विषय-मोगमें हो आसक हो तो उसे भी तुप बालीके ही मार्गपर पहुँबा देना। वदि हमारे कार्यके लिये कुछ चेष्टा कर रहा हो तो उसे साथ लेकर शीध ही यहाँ लीट आना, विरूम्ब न करना।'

भगवान् रामके ऐसा कहनेपर बड़े भाईकी आहा माननेवाले वीरवर लक्ष्मणाजी प्रत्यक्षा चढ़ाया हुआ बनुष लेकर किष्किन्धाकी ओर चल दिये। नगरक्षापर पर्वुचकर वे बेरोट-टोक भीतर युस गये। वानरराज सुप्रीय लक्ष्मणको कुप्रित जानकर खोको साथ ले बहुत ही विनीतभावसे उनकी अगवानीमें आये। उन्होंने उनका पूजन और सत्कार किया, इससे लक्ष्मणजी प्रसन्न हुए और निर्मय होकर ब्रोचम-चन्द्रवीका आदेश सुनाने लगे। सब सुन लेनेपर सुप्रीवने हाब जोड़कर कहा—'लक्ष्मण! मेरी बुद्धि लोटी नहीं है, मैं कृता और निर्देशी भी नहीं हूँ। सीताको लोजके किये जो यब मैंने किया है, उसे ध्यान देकर सुनिये। सब दिज्ञाओं सुजिस्ति वानर पठाये गये हैं; उनके लौटनेका समय भी नियत कर



दिया गया है। कोई भी एक महीनेसे अधिक समय नहीं लगा सकता। बनों आज़ा दी गयी है कि वे इस पृथ्वीयर धूम-धूमकर प्रत्येक पहाड़, जंगल, समुद्र, गाँव, नगर और धरमें सीताकी खोज करें। पाँच रातमें उनके लौटनेका समय पूरा हो जायगा, उसके बाद आप शीरामचन्द्रजीके साथ बहुत ही प्रिय समाचार सुनेंगे।'

सुप्रीवकी बात सुनकर लक्ष्मणजी बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने अपना क्रोध त्याग दिया और इस प्रबन्धके लिये सुर्याककी बड़ी प्रशंसा की। फिर उन्हें साथ लेकर ये धीरामचन्द्रजीके यास गये और सुप्रीयने जो कुछ प्रबन्ध किया बा, उसे उनसे निधेदन किया। समय पूरा होते-होते तीन दिशाओं ने लोज करके हजारों बानर आ पहुँचे। केवल दक्षिण दिशामें गये हुए बानर अभीतक नहीं लाँटे से। आये हुए बानरोंने बताया कि 'बहुत बुँदनेयर भी हमें राज्या और सीताका पता नहीं लगा।' फिर दो मास व्यतीत होनेयर कुछ वानर बड़ी शीधतासे सुप्रोक्के पास आये और कहने लगे—'बानरराज ! वाली तथा आपने किस महान् मधुवनकी अबतक रक्षा को है, वह आज उजाइ हो रहा है। आपने किन-जिनको दक्षिण भेजा था, वे पक्रकरून हनुमान, वालिकुमार अहुद तथा और भी बहुत-से वानर मधुवनका खेळानुसार उपभोग कर रहे हैं।'

डनकी पृष्ठताका संपाचार सुनकर सुगीव समझ गये कि उन्होंने अपना काम पृरा कर लिया है। क्योंकि ऐसी चेष्टा वे ही भून कर सकते हैं, जो खामीका कार्य सिद्ध करके आये हों। ऐसा सोचकर बुद्धिमान् सुगीवने औरामचन्द्रजीके पास जाकर यह समाचार कह सुनाचा। औरामचन्द्रजीने भी यही अनुमान किया कि उन बानरोंने अवश्य ही सीताका दर्शन किया होगा।

तद्वन्तर इनुमान् आदि वानर बीर मधुवनमें विश्वाम करनेके पश्चात् सुमीवसे मिलनेके लिये राम-लक्ष्मणके निकट आये। उनमेरे इनुमान्की चाल-बाल और मुसकी प्रसन्ता देखकर श्रीरामण्डलीको यह विश्वास हो गया कि इसने ही सीताका दर्शन किया है। इनुमान् आदिने वहाँ आकर श्रीराम, सुमीव तथा लक्ष्मणको प्रणाम किया। किर रामके पुछनेपर इनुमान्ने कहा—"रामजी! मैं आपको बहुत प्रिय समावार सुनाता है; मैंने जानकीजीका दर्शन किया है। पहले हम सब लोग यहाँसे दक्षिण दिशामें जाकर पर्यंत, यन और गुफाओंमें हैतने-हैको छक गये थे। इतनेमें एक बहुत बड़ी गुफा दिलायी पड़ी, वह अनेको योजन लम्बी-बांड़ी थी; भीतर कुछ



दुशतक अधेरा बा, धने जंगल थे और उसमें बहुत-से जानवर रहते थे। बहुत दूस्तक मार्ग तै करनेके बाद सूर्यका प्रकास देखनेमें आया। वहाँ एक बहुत सुन्दर दिव्य भवन बना हुआ था, यह मय दानवका निवासस्थान बताया जाता है। उसमें प्रभावती नामकी एक तपत्विनी तप कर नहीं थी। उसने हमसोगोंको नाना प्रकारके भोजन दिये, जिन्हें सानेसे हमारी थकावट दूर हो गयी, शरीरमें बल आ गया। फिर प्रभावतीके बताये हुए मार्गसे हमलोग ज्यों ही गुफासे बाहर निकले त्यों ही देखते हैं कि हम लवणसमूहके निकट पहुँच गये हैं और सहा, मलय तथा दर्दर नायक पर्वत हमारे सामने हैं। फिर हम सब लोग मलय पर्वतपर बढ़ गये। बहाँसे जब समुद्रपर दृष्टि पद्मी तो हदय विवादसे भर गया। हम जीवनसे निरादा हो गर्थे। भर्यकर जल-कनुओंसे घरा हुआ यह सैकड़ों योजन विस्तृत महासागर केसे पार किया जायगा, यह सोलकर हमें बद्दा दुःस हुआ। अनामें अनवान करके प्राचा त्याग देनेका निश्चय करके हुए सब लोग वहाँ बैठ गये । आपसर्थे वालबीत होने लगी; बीचमें जटायुका असङ्ग किङ्ग गया। तसे सुनकार एक पर्वतशिलरके समान विशालकाय वोरक्ष्मधारी वर्षकर पश्री प्रमारे सामने प्रकट हुआ; देखनेसे जान पहला बा मानी दूसरे गरुद्र हो। उसने हमलोगोंके पास आकर पूछा-'कौन जटायुकी बात कर रहा है ? मैं उसका बड़ा आई है, मेरा नाम सम्पाति है: पुत्रो अपने माईको देखे बहुत दिन हो गये हैं, अत: उसके सम्बन्धमें मैं जानना बाहता है।' तब हमने कटायुकी मृत्यु और आपके संकटका समाचार संक्षेपसे सुना दिया । यह अप्रिय समाचार सुनकर उसे बढ़ा कह हुआ और फिर पूछने लगा—'राम कौन हैं ? सीता कैसे हरी गयी ? और जटायुकी पुत्प किस प्रकार हाई ?' इसके उत्तरमें हमने आपका परिचय, आपपा सीताहरण, जटायुमरण आदि संकटोका आना तका अपने अनदानका कारण-यह सब कुछ विशासने बताया । यह सनकर उसने हमलोगोंको उपचास कानेसे रोककर

कहा—'राज्यको मैं जानता हूँ' उसकी महापुरी लङ्का भी मेरी देखी हुई है; वह समुझके उस पार जिकूट गिरिको कन्दरामें बसी है। जिदेहकुमारी सीता वहीं होगी; इसमें तनिक भी विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है।'

"उसकी बात सुनका हमलोग तुरंत उठे और समुद्र पार करनेके विकयमें सलाह काने लगे। जब कोई भी उसे लॉपनेका साहस न कर सका, तक मैं अपने पिता वायुके सकापने प्रवेश करके सौ योजन विस्तृत समुद्र लीप गया। समझके जलमें एक राक्षसी थी, जाते समय उसे भी मार हाला । लङ्काने पाँचकर रावणके अन्तःपुरमें मैंने पतितता सीताका दर्शन किया । वे आपके दर्शनकी लालसासै बराबर तप और उपवास करती रहती हैं। उनके पास एकान्तमें जाकर कहा- देवी ! मैं श्रीरामकन्द्रजीका दूत एक वानर है, आपके टर्सनके लिये आकाशमार्गसे यहाँ आबा है। दोनों राजकमार श्रीराम और लड़मण कुदालसे हैं, बानरराज सुधीव इस समय उनके रक्षक हैं, उन सबने आपका कुशल-समाबार पूछा है। अब बोड़े ही दिनोंमें वानरोंकी सेना साथ लेकर आपके लापी वहाँ पवारनेवाले हैं। आप मेरी बातोपर विद्वास करें, में राक्षस नहीं हूँ।' सीता छोड़ी देखक विकार करके बोली-'अविश्वके कथनानुसार में समझती है तुम 'इनुमान्' हो । उसने तुष्हारे-जैसे मन्त्रियोसे युक्त सुप्रीवका भी परिचय दिया है। यहाबाहो । अब तुम भगवान् रामके पास जाओं ।' ऐसा कहका उसने अपनी पहचानके लिये घर एक मांज दी तथा किश्वास दिलानेके लिये एक कवा भी सुनायी; जब आप वित्रकृट पर्वतपर रहते थे, अर समय आपने एक कीएके कार सीकका बाग मारा था। वहीं उस कथाका मुख्य विषय है। इस प्रकार सीताका संदेश अपने हदयमें बारण करके मैंने लङ्कापुरी जलायी और फिर आपकी सेनामें चला आया।" यह प्रिय समाचार सुनकर श्रीरापचन्द्रजीने हनुमान्की बड़ी प्रशंसा की।

# वानर-सेनाका संगठन, सेतुका निर्माण, विभीषणका अभिषेक और लङ्कामें सेनाका प्रवेश

सार्वच्छेपजी करते हैं—तदनत्तर बहाँपर सुजीवकी आज्ञासे बढ़े-बढ़े वानर वीर एकजित होने लगे। सर्वप्रवम वालीका श्रक्षुर सुषेण श्रीरामबन्द्रनीकी सेवामे उपस्थित हुआ, उनके साथ वेगवान् वानगेंकी दस अरब सेना थी। महाबलवान् गज और गवय एक-एक अरब सेना लेकर आये। गजाक्षके साथ साठ अरब वानर थे। गज्यमादन पर्वतपर रहनेवाला गज्यमादन नामसे प्रसिद्ध वानर अपने साथ सी अरब

वानरोकी प्रवेज लेकर आया। महाबली पनसके साथ बायन करोड़ सेना थी। अत्यन्त पराक्रमी दिखमुख भी तेजसी वानरोकी बहुत बड़ी सेना लेकर उपस्थित हुआ। जाम्बवान्के साथ भवानक पौरुष दिखानेवाले काले रीखोंकी सौ अस्य सेना थी। ये तथा और भी बहुत-से वानर-सेनाओंके ससदार बीरामकदर्जाकी सहायताके लिये वहाँ एकत्रित हुए। इन वानरोमेंसे कितनोहींका प्रारीर पर्वतदिवसके समान अँवा था; कई भैसोंको तरह मोटे और काले थे; कितने ही शन्द-ऋतुके बादल-जैसे सफेद थे; बहुतोंका मुख सिन्द्रके समान लाल था। वानरोंकी यह विद्याल सेना भरे-पूरे महासागरके समान दिखायी पड़ती थी। सुप्रीयकों आज्ञासे उस समय माल्यवान् पर्वतंके ही आस-पास सबका पड़ाव पड़ गया।

इस प्रकार जब सब ओरसे वानरोंकी फीज इकड़ी हो गयी, तब सुप्रीक्सहित मगवान् रामने एक दिन अच्छी तिथि, उत्तम नक्षत्र और शुभ मुहूर्तमें वहाँसे कुछ कर दिया। इस समय सेना व्यूक्तके आकारमें खड़ी की गयी थी। उस व्यूक्तके आग्रभागमें पवननव्दन हनुमान् थे और पिछले भागकी रहा लक्ष्मणजी कर रहे थे। इनके अतिरिक्त नल, नील, अदूद, काम, मैद और डिविद भी सेनाकी रक्षा करते थे। इन सबके हार। सुरक्षित होकर वह भीज श्रीसमक्त्रजीका कार्य सिद्ध करनेके लिथे आगे बढ़ रही थी। मार्गमें अनेको जंगल तथा पहाझेंपर पड़ाब डालती हुई वह लक्ष्मसमुद्रके पास वा पहेंगी और उसके तथारी वनमें उसने डेस डाल दिया।

तदननार भगतान् रामने प्रधान-प्रधान धानरोके बीख सुपीयसे समयोधित बात कड़ी— 'हमारी यह सेना बहुत बड़ी है और सामने अगाध महासागर है, जिसको पार करना बहुत ही कठिन है; ऐसी दशामें आपलंगेग कर पार जानेके लिये क्या क्याच ठीक समझते हैं ? इतनी सेना क्यारनेके लिये के हमलोगोंके पास नार्वे भी नहीं हैं। व्यापारियोके बहाजोसे पार जाया जा सकता है; पर हमारे-जैसे लोग अपने खार्चके लिये कहें हानि कैसे पहुंचा सकते हैं ? हमारी पर्यंत्र दूरतक केली हुई है, यदि इसकी रक्षाका उचित प्रबन्ध नहीं हुआ को सीका पाकर अनु इसका नाश कर सकता है। हमारे विचारमें तो यह आता है कि किसी ज्याचसे समुद्रकी ही आराधना करें, यहाँ ज्यासपूर्वक धरना दें; यहाँ कोई मार्ग बतावेगा। ज्यासना करनेपर भी यदि इसने मार्ग नहीं बताया तो अपने अधिके समान केनली अमोध बाणोंसे इसे जलाकर सुन्ता हार्गुगा।

यों कहकर श्रीरामकदाजी लक्ष्मणसहित आक्षमन करके समुद्रके किनारे कुदासन विद्याकर लेट गये। तब नद और नदियोंके स्वामी समुद्रने जलकरोसदित प्रकट होकर स्वप्रमें भगवान् रामको दर्शन दिया और मधुर वक्षनोमें कहा— 'कीसल्यानन्दन! मैं आपको क्या सहायता कहै ?' श्रीरामकद्रजीने कहा—'नदिश्वर! मैं अपनी सेनाके लिये मार्ग चहता हूँ, जिससे जाकर रावणका वध कर सकूँ। यदि मेरे माँगनेयर भी रास्ता न देगे तो अध्मिमजित किये हुए दिव्य बायोंसे तुन्हें सुखा डाल्ँगा।'

श्रीरामचन्द्रजीकी बात सुनकर समुद्रको बड़ा कष्ट हुआ,

उसने हाब बोड़कर कहा—'भगवन् ! मैं आपका मुकाबला करना नहीं चाहता और आपके काममें विश्व डालनेकी भी मेरी इच्छा नहीं है। यहले मेरी बात सुन लोजिये; फिर जो कुछ करना उजित हो, कीजिये। यदि आपकी आज्ञा मानकर राह दे हूँगा तो दूसरे लोग भी बनुषका बल दिलाकर मुझे ऐसी आज्ञा दिया करेंगे। आपकी सेनामें नल नामक एक वानर है। यह विश्वकर्याका पुत्र है, उसे फिल्प्साखका अच्छा ज्ञान है; वह अपने हाबसे जो भी तृण, काष्ट्र या पखर डालेगा, उसे मैं उपर रोके रहूँगा। इस प्रकार आपके लिये एक पुल तैयार हो जावना।'

यो कहकर समुद्र अन्तर्धान हो गया। शीरामसन्द्रजीने यरना छोड़ दिया और नलको बुलाकर कहा—'नल ! तुम समुद्रपर एक पुल बनाओ; मुझे मालूम हुआ है कि तुम इस कार्यमें कुशल हो।' इस प्रकार नलको आज्ञा देकर भगवान् रापने पुल तैयार कराया, जिसकी लम्बाई चार सौ कोसकी और चौड़ाई चालीस कोसकी थी। आज भी वह इस पृथ्वीपर 'नलसेतु'के नामसे प्रसिद्ध है।

तदनका वहाँ श्रीरामकत्रजीके पास राक्षसराज रावणका धाई परम धर्माता विभीवण आया। उसके साथ धार मजी भी थे। भगवान राम बड़े ही उदार हदयवाले थे, उन्होंने विभीवणको सागतपूर्वक अपना लिया। सुप्रीयके मनमें शंका हुई कि यह सनुका कोई जासूस न हो, पांतु



श्रीरामचन्द्रजीने उसकी चेंद्रा, व्यवहार तथा मनोभावोंकी परीक्षा करके उसे सत्य और शुद्ध पाया, इसीलिये उन्होंने बहुत प्रसन्न होकर उसका आदर किया। इतना हो नहीं, उन्होंने उसी क्षण विधीषणको राक्षसोंके राजपद्धर अभिक्ति कर दिया, तक्ष्मणसे उसकी रिजता करा दी और कर्य उसे अपना गुप्त सलाहकार बना लिया। फिर विधीषणको सम्मति लेकर सब लोग पुलकी राहसे बले और एक महोनेमें समुद्रके पार पहुँच गये। यहाँ लड्डाकी सीमापर फोजको छावनी पड़ गयी और वानर वीरोने वहाँके कई सुन्दर-सुन्दर बगीबोंको तहस-नहस कर हाता। राजणके दो मनती बे, शुक्र और सारण। वे दोनों धेद लेने आये वे और वानरोंके क्षेत्रमें रामचन्द्रजीकी सेनामें मिल गर्वे बे। विश्लीवणने उन दोनोंको पहचानकर पकड़ रिव्या। फिर जब वे अपने असली क्यमें प्रकट हुए तो उन्हें रामकी सेना दिखाकर छोड़ दिया। लंकाके उपवनमें सेना ठहरायी गयी और चगवान् रामने अस्यन्त बुद्धिमान् अङ्गदको द्वा बनाकर रावणके पास भेजा।

# अङ्गदका रावणके पास जाकर रामका संदेश सुनाना और राक्षसों तथा वानरोंका संग्राम

मार्थान्त्रेयणी कतते हैं—लङ्काके इस वनमें अन्न और पानीका अधिक सुधीता वा, फल और मूल प्रबुर मात्रामे प्राप्य थे; इसीलिये वहाँ सेनाका पड़ाब पड़ा वा और भगवान् राम सब ओरसे उसकी रक्षा करते वे । इबर राजन भी लड्डामें द्राखोक्त प्रकारसे युद्धसामधीका संघट करने लगा। लङ्काकी चहारदिवारी और नगरद्वार चकुत ही मजबूत थे; अतः स्वधायसे ही किसी आक्रमणकारीका यहाँ पहुंचना कठिन था। नगरके चारों ओर सात गहरी लाइयों बीं, जिसमें अगाब जल वां और उसमें बहुत-से मगर आदि जलजन्तु भरे खते हो। इन साइयोमें सैरकी कीलें गड़ी हाई थीं, मजबूत कियाद लगे थे, गोलावारी करनेवाली मदीने फिट की गयी थीं। इन सब कारणीसे उनमें प्रवेश करना कठिन शां। मुसल, बनैठी, बाण, तामर, तलवार, फरसे, मोमके मुद्गर और तौप आदि अख-इस्बोका भी विद्योग संग्रह था। नगरके सभी दरवाजोपर विपकर बैठनेके लिये बुर्ज बने हुए थे और घूप-फिरकर रक्षा करनेवाले रिसाले भी तैनात किये गये थे। इनमें अधिकांश फैट्स और बहुत-से हाथीसवार तथा पुडुसवार भी थे।

इधर, अङ्गदजी दूत बनकर सङ्कामें गर्च। नगरङ्करपर पहुँचकर उन्होंने राषणके पास कबर भेजी और निक्र होकर पुरिषे प्रवेश किया। उस समय करोड़ों गक्षसीके कीच महाबली अङ्गद मेधमालासे विरे हुए सूर्यको धाँति शोधा पा रहे थे। रावणके पास पहुँचका उन्होंने कहा-"राक्षसराज ! कोसल देशके राजा श्रीरामचन्द्रजीने तुमसे कहनेके लिये जो संदेश भेजा है, उसे सुनो और उसके अनुसार कार्य करो । 'जो अपने मनपर काबू न रखकर अन्यायमें लगा खता है, ऐसे राजाको पाकर उसके अधीन रहनेवाले देश और नगर भी नष्ट हो जाते हैं।' सीताका बलपूर्वक अपहरण करके अपराध तो अकेले तुपने किया है: पांतु इसका दण्ड बेचारे नित्पराध लोगोको भी भोगना पढ़ेगा, तुन्हारे साथ वे भी मारे जायैंगे। तुमने बल और अहंकारसे उत्पन्न होकर वनवासी ऋषियोकी हत्या की, देवताओंका अपमान किया और राजवियों तबा रोती-बिलकती अबलाओंके भी प्राण लिये। इन सब अत्याचारोंका फल अब प्राप्त होनेवाला है। मैं कुई मन्त्रियोंसहित मार डालुँगा; सहस हो तो युद्ध करके पौरूव दिखाओ । निशासर ! यद्यपि मैं मनुष्य हैं, तो भी मेरे धनुषकी



शक्ति देखना । जनकनन्दिनी सीताको छोड़ दो, अन्यथा भेरे हाबसे कभी भी तुन्हारा सुटकारा होना असम्बन्ध है। मैं अपने तीले बाजोसे इस भूमण्डलको राक्षसोसे शुन्य कर हुँगा।"

श्रीरामचन्द्रजीके दूनके मुखसे ऐसी कठोर बात सुनकर राजण सहन न कर सका। वह क्रोधसे अधेत हो गया। उसका इशारा पाकर बार राह्मस उठे और जिस प्रकार पक्षी सिंहको पकड़े, उसी तरह उन्होंने अंगदके बार अंगोको पकड़ लिया। अंगद उन बारोको लिये-दिये ही जड़लकर महरूकी छतपर जा बैठे। उहलते समय उनके झरीरसे खूटकर वे चारों राह्मस जमीनपर जा गिरे। उनकी छाती पाट गयी और अधिक चोट लगनेके कारण उन्हें बड़ी पीड़ा हुई। अंगद महरूके केंगूरेपर चढ़ गये और बहाँसे कुदकर लेकापुरीको लॉपने हुए अपनी सेनाक समीप आ पहुँच। वहाँ श्रीरामचन्द्रजीसे मिलकर उन्होंने सारी बातें बतायी। रायने अंगदकी बड़ी प्रशंसा की, फिर वे विज्ञाम करने चले गये। तदनन्तर भगवान् रामने वायुके समान वेगवाले वानरोकी सम्पूर्ण सेनाके द्वारा लङ्कापर एक साथ भावा बोल दिया और उसकी चहारदिवारी तुद्धवा उस्ति । नगरके दक्षिण द्वारमे प्रवेश करना बढ़ा कठिन बा, किंतु सक्तपाने विभीषण और



जाम्बदानुको आगे करके उसे भी धूलमें मिला दिया। किर युद्ध करनेमें कुडाल वानर-वीरोकी सी अरब सेना लेकर

ल्हुनके भीतर घुम गये। उस समय उनके साथ तीन करोड़ पालुओंकी सेना भी थी। इघर रावणने भी राक्षस वीरोको युद्धका आदेश दिया। आजा पाते ही इच्छानुसार रूप धारण करनेवाले धर्यकर राक्षम लाख-लाखकी दोली बनाकर आ पहुँचे और किलेक्ट्री करके अख-शक्तोंकी वर्षाहारा वातरोंको पगाने और अपने महान् पराक्रमका परिचय देने लगे। इधर वातर भी लम्पोसे मार-मारकर निशावरोंको गिराने लगे। दूसरी ओर भगवान् रामने वाशोंकी वर्षा करके उनका सेहार आरम्ब किया। एक ओर लक्ष्मण भी अपने सुदृढ़ वाणोंसे किलेके भीतर रहनेवाले राक्षसोंके प्राण लेने लगे।

क्य रावणको यह सब समाचार ज्ञात हुआ तो वह अमर्थमें भरका विशालों और रावसोंकी भयावनी सेना माथ ले लये भी दुक्के लिये आ पहुँचा। यह दूसरे सुकालांबंके समान पुद्धालको कलामे प्रवीण था। सुककी बतायी हुई रितिसे अपने अपनी सेनाका ब्युह रखाया और वानरोंका संहार करने लगा। श्रीरामकन्त्रजीने जब रावणको ब्युहाकार सेनाके साथ लड़नेको डर्सीका देला तो उन्होंने उसके मुकाबलेमें बृहस्यितको बतायी हुई रितिसे अपनी सेनाका ब्युह रखाया। फिर रावणके साथ भगवान् राम, इन्हजित्के साथ लक्ष्मण, विकायक्षके साथ मुगील, निलर्वको साथ तार, तुष्कि साथ नल और पद्मारी पनसका बुद्ध होने लगा। जिसने जिसको अपने खेड़का समझा, वह उसके साथ भिड़ गया। यह युद्ध यहतक बड़ा कि प्राचीन कालका वेवासुर-संप्राम इसके सामने प्रोका पड़ गया।

# प्रहस्त, धूप्राक्ष और कुम्भकर्णका वध

मार्थान्यमां कहते हैं—तदनका युद्धमें मयानक पराक्रम दिखानेवाले प्रइस्तने सहसा विभोवणके पास आकर गर्मना कसते हुए उन्हें गदासे पारा। विभोवणने भी एक महाराजि हासमें ली और उसे अभिमन्तित कर प्रहस्तक मस्तकपर दे पारा। उस प्रक्तिका वेग वजके समान था; उसका आधार लगते ही प्रहस्तका मस्तक कटकर गिर पड़ा और वह आधीसे उसाई हुए वृक्षके समान धराशायी हो गया। उसको मार्ग देख युप्ताझ नामक राक्षम बड़े वेगसे वानरोकी ओर दौड़ा और अपने वाणोंके प्रहारसे सकको इधर-उधर मनाने रूगा। यह देस पवननन्दन हुनमान्दे युप्ताइको असके थोड़े, रच और सारविसहित मार डाला। उसके मरनेसे वानरोको कुछ तसल्ली हुई और वे अन्यान्य राक्षसोको मारने रूगे। उनको भयंकर मार पड़नेसे सभी राक्षस जीवनसे निराध हो गये। जो मरनेसे क्ये, वे भयके मारे भागकर लङ्कामें युस गये। वहाँ जाकर सबने रावणको युद्धका समाचार सुनाया।

उनके मुख्ये सेनासहित प्रदस्त और युप्रक्षके वधका वृत्तान्त सुनकर राज्य बड़ी देशक शोकभरे उच्छ्यास लेता खाः, किर सिंहस्सनसे उठकर कहने लगा—'अब कुम्मकर्णके परक्रम दिखानेका समय आ गया है।' ऐसा स्रोजकर उसने ऊँबी आवाजवाले नाना प्रकारके बाजे कजवाये और विशेष प्रयत्न करके घोर निहामें पड़े हुए कुम्मकर्णको जगाया। किर जब बह कुछ स्वस्य और शाना हुआ तो उससे राज्याने कहा, 'भैया कुम्मकर्ण! तुन्हें पता नहीं, हम ल्येगोंपर बड़ा भारी भय आ पहुँचा है। मैं रामकी स्थी सीताको हर लाया था, उसीको वापस लेनेके लिये वह समुद्रपर पुल वॉथकर यहाँ आया हुआ है: उसके साथ बानरोंकी बहुत बड़ी सेना है। अबतक उसने प्रहल्त आदि हमारे कई आलीय व्यक्तियोंको मार डाला है और राह्मसोंका संहार मचा रखा है। तुम्हारे सिया कोई ऐसा चौर नहीं है, जो उसे मार सके। तुम बलवानोंमें बेह हो, इसलिये कवच आदिसे सुसजित हो युद्धके लिये जाओ और राम आदि सम्पूर्ण शतुओंका नास करो।

रावणकी आज्ञा मानकर कुम्बकर्ण जब अपने अनुवरी-



सहित नगरसे बाहर निकला तो उसकी दृष्टि सामने ही सड़ी
हुई वानर-सेनापर पड़ी, जो विजयके उस्लाससे श्रोभा पा खी
श्री। फिर जब उसने भगवान रामके दर्शनकी इच्छासे उस
सेनामें इधर-उधर दृष्टि डाली तो उसे हाबमें धनुष तिने
तहस्मण भी दिखायी पड़े। इतनेहीमें वानरोंने आकर
कुम्मकर्णको सब ओरसे घर तिया और बड़े-बड़े पेड़
उलाइकर उसको मारने लगे। कुछ वानर नाना प्रकरके
पयानक अख-शत्तोंका प्रहार करने लगे। कुम्मकर्ण इससे
वरा भी बिचलित न हुआ, वह हैसते-हैसते वानरोंका भक्तण
करने लगा। देखते-देखते बल, वण्डवल और वजवाह
नामक वानर उसके मुसके प्राप्त वन गये। कुम्मकर्णका यह
दु:खदायी कर्म देखकर तार आदि वानर वर्ग डठे और वहे
जोरसे बीतकार करने लगे। उनका कर्न्ट्रन सुनकर सुन्नेव वर्डी

दोड़े आये और एक शालका वृक्ष उलाइकर उन्होंने कुष्पकर्णके सिरपर दे मारा। वह शाल दूट गया, पर कुष्पकर्णको पीझ न पहुँवी। हाँ, उसके स्पर्शसे वह कुछ साध्यान अवस्य हो गया। फिर तो उसने विकट गर्थना की



और सुर्यायको बलपूर्वक पकड़का अपनी होनो भुनाओंमें दाक लिया । तक्ष्मणजी कह सब देख रहे थे । जब वह राक्षस सुर्गातको लेकर जाने लगा तो वे दौड़कर उसके सामने आ गये। उन्होंने कुम्बकर्णको लक्ष्य करके एक बढ़ा थेगशासी बाण गारा, वह उसके कक्चको काटकर शरीरको छेदता हुआ रक्तरक्रित हो जमीनमें समा गया। छाती छिद जानेके कारण सुप्रोकको तो उसने छोड़ दिया और अपने दो हाधोंमें एक बहुत बड़ी बहुान लिये त्रक्ष्मणपर शासा किया। लङ्गणने भी बड़ी झींझताके साथ दो तीले बाण मानकर क्रम उठी हुई उसकी दोनों भुजाओको कार डाला। अब इसके चार बहि हो गयीं। कुम्पकर्णने पुनः बारो हाथोंमें ज़िलाएँ लेकर आक्रमण किया; किंतु सुमित्रानन्दनने इन्डलायव दिखाते हुए फिरसे बाण मारकर उन चारी मुजाओको भी काट दिया। तब ठसने अपना इरीर बहुत बड़ा कर लिया; उसके अनेकों पर, अनेकों सिर और अनेकों भुजाएँ हो गयी। यह देख सक्ष्मणने ब्रह्मासका प्रहार करके उस पर्वशाकार राक्षसको चीर डाला। जैसे विजली गिरनेसे कुछ धराद्वाची हो जाता है, उसी प्रकार उस दिव्याखसे आहत प्राणहीन होकर गिरते देख राक्ष्मलोग भयके मारे भाग बहुत कम मारे गये।

होकर वह महाबली राक्षस पृथ्वीपर गिर पद्म । कुम्पकर्णको | गये । इस युद्धमें राक्षसोंका ही अधिक संहार हुआ । वानर

# राम-लक्ष्मणको मूर्छा और इन्द्रजित्का वध

मार्थव्हेयजी बहते हैं—तदनत्तर राजणने अपने बीर पुत्र इन्द्रजित्से कहा—'बेटा ! तू शरूचारियोंमें श्रेष्ठ है, सुद्धमें इन्द्रको भी जीतकर तुने अपने उञ्चल सुपशका जिलार किया है; अतः युद्धभूमिमें जाकर राम, लङ्गण और सुप्रीकका नादा कर ।'

इन्हर्जित्ने 'बहुत अच्छा' कहकर पिताकी आज्ञा सीकार की और कवस बाँध, रवपर बैठकर तुरंत ही संघामभूमिकी ओर चल दिया। वहाँ पहुँचकार उसने स्पष्टकारसे अपना नाम बताकर परिचय दिया और युद्धके किये कदनजको ललकारा । लक्ष्मण भी धनुषपर वाण संधान किये वड़े बेगसे उसके सामने आ गये और सिंह जैसे छोटे मुगोको भवभीत काता है, उसी प्रकार अपने धनुषकी टंकारसे स्व राक्षस्तेको बास देने लगे। इन्ह्रजित् और लक्ष्मण होनों ही दिन्यास्रोका प्रयोग जानते थे, दोनोंकी ही आधसमें बड़ी त्यन-हाँट थी, होनों ही एक-नुसरेपर विजय पाना चाहते थे; अतः उनमें बढ़े जोरकी लक्षाई क्रिड गयी। इसी बीचमें वालिकुमार अङ्गदने एक पेड़ उत्ताड़कर उसे इन्हर्जित्के सिरपर मारा । केट साकर भी वह विचलित नहीं हुआ। इतनेमें अङ्गद उसके निकट करे आये। फिर तो उसने उनकी बायीं पसलीमें बड़े जोरसे गदा मारी। अङ्गद बड़े बलवान् थे, अतः उसके इस प्रहारको इन्होंने कुछ भी नहीं गिना । झोधमें भरकर पुनः एक शालका पुश्च उत्ताह लिया और उसे इन्द्रजित्के ज्या फेका; उसकी चोटसे उसका रथ ककनाकुर हो गया और वोड़े तका सारवि पर गये। तब इन्हजित् उस रक्षमे कृद पड़ा और माधाका आक्रय ले वहीं अन्तर्धान हो गया। उसे अन्तर्हित हुए देल भगवान् राम भी वहाँ आ गये और अपनी सेनाकी सब ओरसे रक्षा करने लगे । इन्हजित् भी क्रोधमें भरकर राम और लक्ष्मणके सारे शरीरपर संकड़ो-इजारों वाणोंकी वर्षा करने लगा। वानरोने देला कि वह डिपकर बाजोंकी झड़ी लगा रहा है, तो वे हाजोंमें बड़ी-बड़ी ज़िलाएँ लिये आकारामें उद्देकर उसका पता लगाने लगे। इन्हजित् छिये-ही-छिये उन वानरों तथा राम और लक्ष्मणको भी बाणोंसे बीधने लगा। दोनों चाइबोके शरीर बाणोंसे घर गये और वे आकाशसे गिरे हुए सूर्व और चन्द्रमाकी भाँति इस पृथ्वीपर गिर पड़े।

इतनेमें यहाँ विभीषण आ पहुँचे। उन्होंने प्रजासको उनकी

| मूर्जा दूर की और सुत्रीवने विद्याच्या नामकी ओषधिको दिव्य मन्त्रसे अभिगन्तित करके उसे दोनों माइयोंकी देहमें लगाया । इसके प्रभावसे सरलवापूर्वक उनके शरीरका बाण निकलकर क्षणचरमें ही पाव अच्छा हो गया। इस व्यवारसे वे दोनों महापुरुष शीप्र ही होतामें आ गये, आरूस्य और धकावट तूर क्के गर्वी। तदननार भगवान् रामको पीझसे रहित देख विचीवजने हाम जोड़कर कड़ा—'महाराज ! श्रेतगिरिसे यहाँ आपकी सेवामें एक गुड़क आया है, जो कुबेरकी आज़ासे यह दिव्य जात से आया है। इससे औरत थी तेनेपर आप मायासे क्रिये हुए प्राणियोको भी देख सकते हैं तथा किसे-किसे यह कल हैंगे, वह-वह मनुष्य भी उन्हें देख सकता है।"



अच्छा' कहकर श्रीरामचन्द्रजीने वह जरु स्वीकार किया और उससे अपने दोनों नेत्र धोये। इसके बाद लक्ष्मण, सुर्वाव, जान्ववान, इनुमान, अब्रुट, मैन्ट, द्विविद और नीलने धी उसका उपयोग किया । प्राय: सभी प्रमुख वानरोने उससे अपने-अपने नेत्र धोषे । विभीषणके बताये अनुसार ही उस

जलका प्रभाव देला गया। एक ही क्षणमें उद सबकी आँसोंसे अतीन्त्रिय वस्तुओंका भी प्रत्यक्ष होने लगा।

इन्द्रजित्ने उस दिन जो बहादुरी दिखायी थी, उसका बसान करनेके लिये वह अपने पिताके पास बला गया वा; बहारे पुन: पुद्धकी इकासे वह कोचमें चरा हुआ आ रहा था, इतनेमें विभीवणकी सम्मतिसे लक्ष्मणने उसके ऊपर धावा किया। यह देस इन्द्रजितने अनेको पर्यभेदी बाग पारकर लक्ष्मणको बाँध डाला। तब लक्ष्मणने भी अप्रिके समान दक्षक बाणोंसे इन्द्रजित्के ऊपर प्रहार किया। लक्ष्मणकी चोटसे आहत होकर इन्द्रजित् क्रोधसे मुच्छित हो गया और उसने अपने शकुके ऊपर विषयर साँपोंके समान आठ बाण मारे। फिर तक्ष्मणने भी अधिके समान तीले स्पर्शवाले तीन बाण मारे। उन बाणोंका स्पर्श होते ही इन्द्रजित्के प्राणपक्षेस वह गये।

#### राम-रावण-युद्ध, रावण-वध और राम-सीता-सम्मिलन

मार्कण्डेयजी कहते हैं — प्रिय पुत्र मेधनाइके मारे जानेयर रावण राजवित सुवर्णके रावपर बैठकर लड्डासे बला। आके साथ तरह-तराइके अख-शाखोंसे सुसांक्रित अनेको धर्यकर राक्षस थे। इस प्रकार वह वान्स-यूवप्तियोंके साथ पुठ्येड़ करता रायजीकी और चला। उसे कोधातुर होकर रायजीकी और आते देख सेनाके सहित मैन्द, नील, नल, अजूब, हनुमान् और जाम्बवान्ते बारों ओरसे घेर लिया। इन रोक् और वान्स बीरोंने वृक्षोंकी मारसे रावणके देखते-देखते उसकी सेनाको तहस-नहस कर दिवा। मावाची राक्षमराजने जब देखा कि शतु मेरी सेनाको नष्ट किये उलते हैं तो उसने माथा फैलायी। बोडी ही देखें उसके दर्शस्त्रे निकले हुए बाया, शक्ति और ऋष्टि आदि आयुवांसे सुसन्धित सैकड़ो-इनारों राह्यस दिवात्यों देने लगे। किनु मगवान् रायने



दिव्य असोके द्वारा उन सभीको मार डाला । इसके बाद

रावणने दूसरी माचा फैलायों। वह राम और लक्ष्मणके ही हम बारण करके राम-लक्ष्मणकों ओर दौहा। राक्षसराजकों इस बायाको देलकर भी लक्ष्मणजीको किसी प्रकारकी प्रवराहट नहीं हुई। उन्होंने रामजीसे बहा, 'भगवन् ! अपने ही समान आकारवाले इन पायों राक्षसोंको मार डालिये।' तब बीरायने उन्हें तथा और भी अनेको राक्षसोंको धराशायी कर दिया।

इसी समय इन्द्रका सारबि पातिल नीलवर्ण घोड़ोसे जुता हुआ सूर्वक समान तेजस्वी रव लिये उस रणाडुणमें रामजीके पास उपस्थित हुआ और उनसे कहने लगा, 'रघुनाथजी । यह नीले घोड़ोसे जुता हुआ इन्द्रका जैत्र नामक क्षेष्ठ रख है, इसीपर कड़कर इन्द्रने संप्रायच्चियों सेकड़ों दैन्य और दानवोंका वध



किया है। पुरुवसिंह ! आप भी मेरे सारवामें इसीपर सवार होकर तुरंत रावणको मार झलिये, देरी मत कांजिये।' तब श्रीरधनावनी प्रसन्न होकर 'ठीक है' ऐसा कहकर उस रवपर बढ़ गये। रावणपर बढ़ाई करते ही सब राज्य हाहाकार करने लगे तथा आकाशमें टेक्तालोग इन्द्रियवीका शब्द करते हुए सिंहनाद करने लगे । इस प्रकार राम और रावणका बहा भीषण संप्राम छिड गया । उस युद्धको कोई दूसरी उपमा पिलनी असम्बन हो है। ग्रह्मसाज ग्रन्थाने ग्रमके उत्पर इनके वजके समान एक अत्यन्त कठोर त्रिशुल छोड़ा । उस त्रिश्लको रामजीने ताकाल अपने पैने बाणोसे काट डाला। इनका यह दुक्तर कार्य देखकर रावणपर भव सवार हो गवा और वह स्रोधित होकर हजारो-लाखों तीसे-तीसे बाज बरसाने लगा। उनके सिका उसने प्रशुप्ती, शुल, युसल, फरसा, प्रांक्ति और तरह-तरहके अरकारकी प्रतक्षियों और पैने-पैने पुरोकी भी वर्षा आरम्प कर दी। रावणको इस विकट माधाको देशकर समस्त वानर इधर-उधर भागने लगे। तब रामजीने अपने तरकसोसे एक बाग लोचकर उसे प्रद्वास्त्रसे अधिपन्तित किया और फिर उस अतुलित प्रभावपूर्ण बाणको रावणपर होड़ दिया। रामतीने न्हों ही धनुषको कानतक लीवकर उसे छोड़ा वह राजस अपने रब, धोडे और सार्रधिके सहित धीषण अग्रिसे व्याप्त होकर जान्ने लगा । इस प्रकार पुण्यकर्या भगवान् रामके इस्तरे रावणका मध हुआ देशकार गन्धर्व और चारणोंके सहित सब देवता बडे असब हुए।

राजन् ! देवताओसे ब्रोह करनेवाले नीच राक्षस रावणको मारकर राम, लक्ष्मण और उनके सुक्रातेको बद्धा आनन्द हुआ। फिर देवता और ऋषियोंने जय-जयकार करते हुए आशीर्षाद देकर महाबाह रामका अभिनन्दन किया। सभी देवताओंने कमलनवन भगवान् रायकी स्तृति की और गन्धवेनि फुरुपेकी वर्षा तथा गान करके उनका पुत्रन किया। फिर भगवान् रामने लङ्काके राज्यपर विधीवणका अधिषेक किया। इसके पश्चात् अविनय नामका बद्धिमान और क्योबद्ध पत्री सीताजीको लेकर विभीषणके साथ रामजीके पास आचा और उनसे बड़ी दीनतापूर्वक कड़ने लगा. 'महाराम ! सदाचारपरायणा देवी जानकीको स्वीकार कीकिये।' उस समय सुन्दरी श्रीसीताची एक पालकीमें बैठी थीं। वे झोकसे अत्यन्त कुझ हो गयी थीं तथा उनके झरीरमें मेल सदा हुआ था और जटाएँ बढ़ी ह्यूं थीं। उन्हें देखकर रामजीने कहा, 'जनकनन्दिनी ! मुझे जो काम करना दा, यह में कर चुका; अब तुन्हारी रहाँ इच्छा हो वहाँ वन्ती वाओ।



मेरे समान जो पुरुष वर्गविधिको जाननेवाला है, वह दूसरेके हावमें गयी हुई खोको एक मुद्दे भी कैसे रस सकता है ?' रामजीके ऐसे कठोर वचन सुनकर सुकुमारी सीताजी ज्याकुल होकर कटे हुए केलेके समान सहसा पृथ्वीयर गिर पड़ी तथा समात बानर और लक्ष्मणजी भी यह बात सुनकर जायहाँन-से होकर निक्षेष्ठ रह गये।

इसी समय संसारकी रचना करनेवाले देवाशिदेव ब्रह्माजी वियानपर बैठकर वहाँ पधारे । उनके साथ ही इन्द्र, आपि, बायु, यम, वरूण, कुकेर और सप्तर्विधीने भी दर्शन दिया तथा दिव्य तेओयपी मूर्ति बारण किये राजा द्यारथ भी एक इंसोजाले प्रकाशपूर्ण श्रेष्ट जिमानपर बैठकर आये । उस समय देवता और गन्धवाँसे व्यास वह सारा आकाश तारोंसे घरे हुए इसत्कालीन आकादाके समान शोभा पाने लगा। तब पश्चांतिनी जानफीजीने उन सक्षके बीचमें लड़े होकर विशास वश्च:स्वलवाले श्रीरामकन्द्रजीसे कहा, 'राजपुत्र ! आप स्ती और पुरुषोकी सिवतिसे अच्छी तरह परिचित हैं, इसलिये में आपको कोई दोव नहीं देती; किंतु आप मेरी बात सुनिये। यह निरचर गतिशील बायु सभी प्राणियोंके भीतर बल रहा है। यदि मैंने कभी कोई पाप किया हो तो यह मेरे प्राणोंको हर ले। वीरवर ! बदि मैंने स्वप्नमें भी आपके सिवा किसी और पुरुवका बिन्तन न किया हो तो इन देवताओंके साक्षी देनेपर आप मुझे लीकार करें।' तब वायने कहा, 'हे राम ! मैं

निरन्तर गतिशील वायु हूँ। सीता सचमुच निष्कलंक है। दुन अपनी भाषांको खीकार करो ।' अग्निने कहा, 'रघुनन्त ! मैं प्राणियोंके रारीरके भीतर खता है, अतः में प्राणियोंकी बहुत गुप्त बातोंको भी जानता है; मैं सत्य कहता हूँ कि मैबिलोंका जरा भी अपराध नहीं है।' वस्ता बोले, 'राधव ! समसा भूतोंने सर मुझसे ही रत्यन होते हैं, मैं निश्चयपूर्वक तुमसे कहता हैं, तुम मिथिलेशकुमारीको महण करो।' ब्रह्माजीने बाह्म, 'रमुओर ! तुमने देवता, गन्धर्व, सर्व, यह, दानव और गहर्षियोके शतु रावणका वय किया है। मेरे वरके प्रधायसे यह अबतक सभी जीवोंके लिये अवच्य हो रहा था। किसी कारणवरा मैंने कुछ समयके लिये इस पार्यीकी ब्येका कर दी थी। इस दुष्टने अपने वसके लिये ही सीताको इस था। नलकुषरके सापद्वारा मेरे ही जानकीकी रक्षा कर दी थी। रावणको पहले ही यह शाप हो चुका वा कि 'वदि तू किसी परातीका चील उसकी इच्छाके बिना धँग करेगा तो तेरे सिरके अवस्य ही सेकड़ों टुकड़े हो जायेंगे।' अतः परम तेजस्वी राम ! तुम किसी प्रकारकी शङ्का मत करी और सीताको स्थीकार कर त्ये । तुमने देवताओका बड़ा प्यरी काम किया है।' दशरबजी कहने लगे, 'बला ! मैं तुन्हारा थिता दशस्य है। मैं तुमपर महुत प्रसन्न 💺 तुन्हारा कल्यान

हो। मैं तुन्हें आज्ञा देता हूँ कि अब तुम जयोध्याका राज्य करो।' तब रामजी बोले, महाराज ! यदि आप मेरे पिताजी हैं तो मैं आपको प्रणाम करता हूँ। मैं आपकी आज्ञासे अब सुरम्बपुरी अयोध्याको जाउँगा।'

मर्ककंपमी कहते हैं-राजन् ! फिर रामजीने सब देवताओको प्रणाम किया और अपने बन्धुवर्गोसे अभिनन्दित हो इस प्रकार श्रीसीताजीसे मिले, जैसे इन्द्र इन्द्राणीसे मिलते हैं। इसके पहान् शतुसूदर सीरामसदरे अविन्यको अभीष्ट वर दिया और जिकटा राक्षसीको धन और मानहारा संतुष्ट किया। यह सब हो जानेपर धनवान् ब्रह्माने उनसे कहा 'कोसाचानन्दन ! कही, आज तुन्हें हम क्या-क्या अभीष्ट वर दे ?' तब रायबीरे उनसे ये वर मीने—'मेरी धर्मसे स्विति खे. इन्डुओंसे कभी पराजय न हो और राक्षसोंक द्वारा जो वानर मारे जा चुके हैं, वे फिर भी उठें।' इसपर ब्रह्माजीके 'तबाख्' ऐसा बजते ही सब वानर जीवित होकर नाई हो गये । इस समय सौभाग्यवती सीताने भी हनुमान्त्रीको यह वर दिया, 'पुत्र ! मगवान् रामकी कीर्ति रहनेतक तुष्हारा जीवन रहेगा और मेरी कृपासे तुष्टें सवा ही दिव्य भोग प्राप्त होते रहेंगे ।' फिर वहाँ सबके सामने ही वे इन्द्रादि सब देवता असर्धान हो गये।

# श्रीरामचन्द्रजीका अयोध्यामें लौटना और राज्याभिषेक

इसके पश्चात् विभीवणसे सम्मानित हो औरामचन्द्रजीने लङ्काकी रक्षायत प्रथम किया और किर सुपीवादि सभी प्रमुख बानरोके सहित आकाशकारी पुत्पक विपानपर बैठकर सेतुके उपर क्रेकर समुद्रको पार किया। समुद्रके इस और आकर उन्होंने पहले जहाँ अपने पुरुच-पुरुष पन्तिबोके संग्रित इायन किया था, व्यापिर विज्ञाम किया। फिर परमधार्निक धगवान् रामने रजोकी भेंट देकर समस्त रीक्र और वानरोको संतुष्ट करके विदा किया। जब सब रीछ-वानर चले गर्वे तो आप विभोषण और सुप्रीवके सहित पुष्पक विमान्द्वारा किंकिन्वापुरीको बले। मार्गमें जनकीर्जीको बनकी रमणीयताका दिग्दर्शन कराते रहे। किकिन्याने पहुँचकर उन्होंने महान् पराक्रमी अङ्गदको पुत्रराज-पद्धर अभिनिक किया। फिर वे सबको साथ लिये लक्ष्मणजीके सहित, जिस रास्ते आये थे, उसीसे, अपनी राजधानीको चले । अयोध्याके समीप पहुँचकर उन्होंने हनुमान्जीको अपना दूत बनाकर भरतीबीके पास भेजा। जब हनुमान्त्री लक्षणीं-द्वारा उनका मनोचाव समझकर और उन्हें रामजीके पुनरागमनका जिय समाचार सुनाकर लीट आये तो सब लोग नन्दिशममें प्लेचे।



रामजीने देखा कि भरतजी चीरवळ पहने हुए हैं। उनका प्रारीर मैलसे भरा हुआ है और वे पाटुकाएँ सामने रखे आसनपर बैठे हैं। भरत और पाटुकारो मिलकर परम पराक्रमी रचुनावजी और लक्ष्मणजी बड़े प्रसन्न हुए। फिर भरत और पाटुप्र भी अपने बड़े भाईसे मिले। जानकीजीके दर्शन करके भी भरत-प्रारुप्रको बड़ा हवें हुआ। तदनन्तर भरतजीने बड़े



आनन्द्रसे भगवान् रामको अपने यास धरोइरस्थ्यसे रता हुआ वनका राज्य सौंप दिया । फिर विकादेवतावाले जवणनकत्रका

पुण्यदिकस आनेपर वसिष्ठ और वामदेव दोनोंने मिलकर भूरिशरोमणि भगवान् रामका राज्याभिषेक किया।

अधिषेक हो जानेपर शीरामचन्त्रजीने कपिराज सुप्रीय और पुलस्कन्दन विधीवणको घर जानेकी आजा दी। भगवान्ते तरह-तरहके घोगोसे उनका सत्कार किया। इससे जब उन्हें प्रसन्न और आनन्दपुक देखा तो उनका कर्तव्य समझाकर उन्हें विद्या किया। इस समय रामसे बिह्नुइनेमें उन्हें बड़ा ही दुःख हुआ। फिर पुष्पक विमानकी पूजा कर उसे कुथेरजीको ही दे दिया तथा देववियोको सहायतासे गोमती नदीके तीरपर दस अक्टमेय यह किये, जिनमें अलार्थियोके लिये हर समय प्रव्यार खुखा रहता था।

यर्कव्यंत्रजे कहते हैं—महाबाहु पुधिष्ठिर । इस प्रकार पूर्वकालमें अतुलित पराक्रमी झीरामबन्द्रजी वनवासके कारण बड़ा पर्यकर कह भीग चुके हैं। पुरुवसिंह ! तुम इतिय हो, झोक सत करो; तुम अपने पुजवलके घरोसे प्रत्यक्ष पत्न देनेवाले मार्गपर बल खे हो। तुम्हारा इसमें अणुमार भी अपराध नहीं है। इस संकटपूर्ण मार्गमें तो इनके सहित सभी देवता और असुरोंको आना पड़ा है। किंतु जिस प्रकार इन्द्रने मस्तोको सहायतासे प्रवासुरका नाहा किया था, इसी प्रकार अपने इन देवतुलय धनुधर भाइपोकी सहायतासे तुम अपने सभी चनुओंको संप्राममें पराल करोगे। रामजी तो अकेले ही घर्षकर पराक्रमी रावणको युद्धमें मारकर बानकीजीको ले आये थे। उनके सहायक तो केवल वानर और रोष्ट्र ही थे। इन सब बातोपर तुम विचार करो।

वैद्यायाच्यां काते हैं—इस प्रकार मतिमान् मार्काण्डेय-कीने राजा युधिष्ठिरको सैर्य कैयाचा।

#### सावित्रीचरित्र—सावित्रीका जन्म और विवाह

युधिहरने पूजा—मुनिवर ! इस ब्रैपदीके लिये मुझे जैसा शोक होता है वैसा न तो अपने लिये होता है. न इन प्राकृषोंके लिये और न राज्य छिन जानेके लिये ही । यह जैसी पतिज्ञता है, वैसी क्या कोई दूसरी भाग्यवती नारी भी आपने पहले कभी देखी या सुनी है ?

मार्कप्रदेशनीने कहा—राजन् ! राजकत्या साविजीने जिस प्रकार यह कुलकामिनियोंका परम सौ भाग्यसम् मातिकत्यका सुषश प्राप्त किया था, वह मैं कहता है; सुनो । न्छदेशमें अश्वपतिनामका एक बड़ा ही धार्मिक और ब्रह्मणसेवी राजा था। यह अत्यन्त उदारहृदय, सत्यनिष्ठ, जितेन्द्रिय, दानी,

बतुर, पुरवासी और देशवासियोंका प्रिय, समस्त प्राणियोंके हिठमें तरपर खनेवाला और क्षमाशील था। उस निवमनिष्ठ राजाकी धर्मतीला ज्येष्ठा पत्नीको गर्भ रहा और यवासमय आके एक कमलनपनी कन्या उरपत्र हुई। राजाने प्रसन्न होकर उस कन्याके जातकमाँदि सब संस्कार किये। वह कन्या सावित्रीके मन्द्रहारा हवन करनेपर सावित्री देवीने ही प्रसन्न होकर दो थी; इसलिये ब्राह्मणोंने और राजाने उसका नाम 'सावित्री' रखा।

मूर्तिमती लक्ष्मीके समान वह कत्या धीरे-धीरे बढ़ने रूगी। बबासमय उसने युवावस्थामें प्रवेश किया। कन्याको युवती



हुई वेसकर महाराज अग्रपति बड़े विश्वित हुए। उन्होंने सावित्रीसे कहा, 'सेटी! अब तू विवाहके यांग्य हो गयी है, इसिलयें लये ही अपने योग्य कोई वर लोज ले। वर्मशालकी ऐसी आता है कि विवाहके योग्य हो जानेपर जो कन्यादान नहीं करता, वह पिता निन्दनीय हैं: ऋतुकालमें जो खीसमागम नहीं करता, वह पिता निन्दांका पात्र है और पितके मर जानेपर उस विधवा पाताका जो पालन नहीं करता वह पुत्र निन्दतीय है। अतः तू प्रीप्त ही वरकी स्तेष कर ले और ऐसा कर, जिससे मैं देवताओंकी दृष्टिमें अपराधी न बर्नु।' पुत्रीसे ऐसा कहकर उन्होंने अपने बुद्दे मनियोंको आता ही कि 'आयलोग सवारी लेकर सावित्रीके साथ जाये।'

तपस्तिनी साविजीने कुछ सकुचाते हुए पिताकी आहा स्वीकार की और उनके चरणोमें नमस्तार कर सुवर्गके रवमें अड़कर बूढ़े मन्तियोंके साथ वरकी स्तीव करनेके लिये बत दी। वह राजवियोंके रमणीय तपोचनोमें गयी और उन माननीय वृद्ध पुरुषोके चरणोंकी कन्द्रना कर रित क्रमणाः अन्य सब बनोमें भी विचरती रही। इस तरह वह सभी तीयोंचें श्रेष्ठ बाह्यणोंको धन-दान करती विभिन्न देशोमें युमती रही।

राजन् ! एक दिन महराज अश्वपति अपनी समामें बैठे हुए देवाँचें नारदसे बातें कर रहे थे । उसी समय मन्त्रियोंक सदित सावित्री समस्त तीथोंमें विचरकर अपने पिताके घर पहुँची । वहाँ पिताको नारदजीके साथ बैठे हुए देखकर उसने दोनोहीके चरणोंमें प्रणाम किया । उसे देखकर नारदजीने पूछा, 'राजन्! आपकी यह पुत्री कहाँ गयी थी और अब कहाँसे आ रही है? यह पुत्रती हो गयी है, फिर भी आप किसी करके साब इसका विवाह क्यों नहीं करते?' अखपतिने कहा, 'इसे मैंने इसी कामके लिये भेजा या और यह आज हो लौटी है। आप इसीसे पृष्ठिये इसने किस वरको चुना है।' तक पिताके यह कहानेपर कि तू अपना सब चुतान्त सुना है, साविजीने उनकी बात मानकर कहा—'शास्त्रदेशमें सुमस्तेन



नामसे विस्थात एक बड़े धर्माध्य राजा थे। पीछे वे अन्ये हो गये थे। इस प्रकार अस्ति बली जानेसे और पुत्रकी बाल्यावस्ता होनेसे अवसर पाकर उनके पूर्वशङ्घ एक पड़ेसी राजाने उनका राज्य हर लिया। तब अपने बालक पुत्र और भाषांके सहित वे वनमें बले आये और बड़े-बड़े प्रतोंका पालन करते हुए तपस्या करने लगे। उनके कुमार सत्यवान, जो अब वनमें रहते हुए बड़े हो गये हैं, मेरे अनुस्थ हैं और मैंने मनसे उन्हींको अपने पतिकास्से वरण किया है।'

यह प्रकार उरदर्जने कहा—राजन् ! बढ़े खेदकी बात है। हाय ! साविजीसे तो बड़ी भूल हो गयी, जो इसने विना जाने ही गुणवान् समझकर सत्ववान्को वर लिया ! इस कुमारके यिता सत्य बोलते हैं और माता भी सत्यभाषण ही करती है। इसीसे ब्राह्मजोंने इसका नाम 'सत्यवान्' रखा है।

राजने पूळा—अच्छा, इस समय अपने पिताका लाइला राजकुमार सत्यवान् तेजसी, बुद्धिमान्, क्षमायान् और कुरवीर तो है न ? नरदर्श कोले वह शुमलोनका बीर पूत्र सूर्यके समान तेकावी, बृहस्पतिके समान बृद्धिमान, इन्नके समान बीर, पृष्ठीके समान क्षमाशील, रिलदेशके समान दाता, उद्योगरके पुत्र शिक्षिके समान ब्रह्मण्य और सत्यवादी, यथातिके सम्पन उदार, चन्द्रमाके समान प्रियदर्शन और अधिनीकुमारीके समान अद्वितीय कमवान है। वह जितेन्द्रिय है, मृदुलन्वमाय है, शूखीर है, सत्यवादी है, मिलनसार है, इंग्यांशिन है, लज्जाशील है और तेजावी है। तप और शोलमें बढ़े हुए ब्राह्मणलोग संक्षेपमें उसके विकास ऐसा कहते हैं कि उसमें सरसताका निरन्तर निवास रहता है और उसमें उसको अविकाल स्थित हो गयी है।

अक्यतिने कहा—धगवन् ! आप तो अमे सभी गुणोसे सम्पन्न बता रहे हैं। अब यदि उसमें कोई दोष हों तो वे भी मुझे बताइये।

नरदर्शने कहा—उसमें केवल एक ही दोष है; किंतू उससे इसके सारे गुण दवे हुए हैं तथा किसी प्रयत्नहारा भी उसे नियुक्त नहीं किया जा सकता। उसके सिवा उसमें और कोई दोष नहीं है। वह दोष यह है कि आजसे एक वर्ष वाद सत्यवान्की आधु समाप्त हो जावगी और वह देहताग कर देगा।

तब राजने साविजीसे कहा—साविजी । यहाँ आ। देख, तू फिर जा और किसी दूसरे वरकी खोज कर। देवर्षि नास्त्रजी मुझसे कहते हैं कि सरवतान् तो अल्यायु है, जह एक वर्ष पीछे ही देहरवाग कर देगा।

साविश्वेने कहा—पिताओं । काह-पाचालादिका टुक्क् एक बार ही उससे अलग होता है, कन्यादान एक बार ही किया जाता है और 'मैंने दिया' ऐसा संकल्प भी एक बार ही होता है। ये तीन बातें एक-एक बार ही हुआ करती हैं। अब तो जिसे मैंने एक बार वरण कर किया—वह दोर्पायु हो अबवा अल्पायु तथा गुणवान् हो अबवा गुणहोन—वही मेरा पति होगा; किसी अन्य पुणवाने में नहीं वर सकती। पहले मनसे निक्षय करके फिर वाणोसे कहा जाता है और उसके बाद कर्महारा किया जाता है। अतः मेरे तिस्ये तो मन ही परम प्रमाण है।

नस्या बोले - एकन् ! तुन्हारी पुत्री साविजीकी बुद्धि निश्चयात्मिका है। इसलिये इसे किसी भी प्रकार इस वर्णसे विचलित नहीं किया जा सकता। सत्यवान्में जो-जो गुण है, वे किसी दूसरे पुरुषमें हैं भी नहीं । अतः मुझे भी यही अच्छा जान पहता है कि आप उसे कन्यादान कर दें।

रजाने कहा—आपने जो बात कही है, यह बहुत ठीक है

और किसी प्रकार दालीं नहीं जा सकती। अतः मैं ऐसा ही कर्तन्य। मेरे तो आप ही पुरु हैं।

फिर कन्यदानके विषयमें नारदर्शको अफ्राको ही
विशेषार्थ समझ राजा अख्यितने सब वैचाहिक सामग्री
एकवित करायी और वृद्ध ब्राह्मण तथा पुरोहितके सहित सभी
व्यक्तितं करायी और वृद्ध ब्राह्मण तथा पुरोहितके सहित प्रस्तान
किया। क्ष्य एक पठित वनमें राजा हुमसोनके आक्षमपर
प्रमुखे तो ब्राह्मणोंके साथ पैदल ही उन राजर्षिके पास गये।
व्या उन्होंने नेजहीन राजा हुमसोनको सालवृक्षके नीचे एक
कुराके आसनप बैठे देखा। राजा अख्यितने राजर्षि
हुमसोनको यथायोग्य पूजा को और विनीत सब्दोमें उन्हें
अपना परिकय दिया। वर्षज्ञ राजर्षिन अर्घ्य और आसन देकर
राजाका सरकार किया और पूजा, 'कहिये, किस निमित्तसे
प्रधारनेकी कृपा की ?' तब अख्यितने कहा, 'राजर्षे ! मेरी
व्यह साविजी नामको एक स्थवती कत्या है। इसे अपने धर्मके
अनुसार आय अपनी पुक्षपुक्त स्थमें स्वीकार कांजिये।'

दुम्ममंत्रने क्या—हम राज्यसे श्रष्ट हो चुके हैं और यहाँ वनमें गड़कर संयमपूर्वक तपस्त्रियोंका जीवन व्यतीत करते हैं। आपकी कत्या तो यह सब कह सहन करनेयोग्य नहीं है। यह वहाँ आसममें वनवासके दुःसको सहन करती हुई कैसे ग्रेगी ?

अध्यतिनं बड़ा—राजन् ! सुल और दुःस तो आने-जानेवाले हैं, इस बातको मैं और मेरी पुत्री दोनों जानते हैं। मेरे-जैसे आदमीसे आपको ऐसी बात नहीं कहनी चाहिये, मैं तो सब प्रकार निक्षय करके ही आपके पास आपा हैं।

पुन्तरोन कोले—राजन् । मैं तो पहले ही आपके साथ सम्बन्ध करना बाहता था, किंतु राज्यप्युत होनेके कारण मैंने अपना विचार छोड़ दिया था। अब चिंद मेरी पहलेकी अफिलाबा स्वयं ही पूर्ण होना बाहती है तो ऐसा ही हो। आप तो मेरे अधीष्ट अतिबि हैं।

तदनन्तर उस आक्रयने रहनेवाले सभी ब्राह्मणोको बुलाकर बेनो राजाओंने विधियत् विवाह-संस्कार कराया और यक्षायोग्य रीतिसे वर-कन्याको आभूषण आदि भी दिये। इसके पक्षात् राजा अग्रयति बहे आनन्दसे अपने भवनको लौट आये। उस सर्वनुणसम्पन्ना भाषांको पाकर सत्यवान्को बड्डी प्रसन्तरा हुईं और अपना मनमाना वर पाकर साविजीको भी बड्डा आनन्द हुआ। पिताके बले जानेपर साविजीने सब आभूषण उतार दिये और वल्कल-बख तथा गेरुए कपड़े पहन लिये। उसको सेटा, गुण, जिनय, संयम और सबके मनके अनुसार काम करनेसे सभीको बहुत संतोष हुआ। उसने शारीरिक सेवा और सब प्रकारके वक्षाभूषणोद्धारा सासको | कार्यकुशस्त्रा, शन्ति और एकान्तमें सेवा करके पतिदेवको और देवताके समान सत्कार करते हुए अपनी वाणीका संबम करके समुरजीको संतुष्ट किया । इसी प्रकार मधुर भाषण,

प्रसन्न किया । इस प्रकार उस आसममें रहकर तपस्था करते हुए उन्हें कुछ समय बीता।

#### सावित्रीद्वारा सत्यवान्को जीवनदान

जब बहुत दिन बीत गये तो अन्तमें वह समय भी आ ही | अपने पाँ गया, जिस दिन कि सत्यवान् मरनेवाला वा। सावित्री एक-एक दिन गिनती रहती थी और उसके इट्यमें नास्ट्बीका वचन सदा ही बना रहता था। जब उसने देखा कि अब इन्हें श्रीक्षे दिन मरना है तो उसने तीन दिनका व्रत धारण किया और यह रात-दिन रिवर होकर बैठी रही। कल पतिदेकके प्राण प्रयाण करेंगे, इस किलामें साविजीने बैठे-बैठे ही यह रात बिताची । दूसरे दिन यह सोचकर कि आज ही वह दिन है, उसने सूर्यदेवके बार हाथ ऊपर उठते-उठते अपने एक आहिक कृत्य समाप्त किये और प्रञ्वलित अप्रिमें आहुतियों हों। फिर सधी ब्राह्मण, कड़े-बूढ़े, सास और ससुरको क्रमण: प्रणाय कर संयमपूर्वक हाथ ओड़कर लड़ी रही। उस तपोवनमें खनेवाले सभी तपश्चियोंने उसे अवैधन्यके सूचक शुभ आशीर्वाद दिये और सावित्रीने तपरिषयोक्ती दस वाणीको 'ऐसा ही हो' इस प्रकार ब्यानयोगमें स्थित होकर प्रहण किया। इसी समय रात्यवान् कन्येपर कुल्हाड्री रक्षकर वनसे समिधा लानेको तैयार हुआ । तब सावितीने कहा, 'आप अकेले न जार्य, 'में भी आपके साथ बलूँगी।' सत्वधान्ते कहा, 'क्रिये ! तुन व्हले कभी सनमें गयी नहीं हो, वनका राखा बड़ा कठिन होता है और तुम उपवासके कारण पूर्वल हो रही हो; फिर इस विकट मार्गमें पैदान ही कैसे चलोगी ?' सावित्री बोली, 'उपवासके कारण मुझे किसी प्रकारकी शिक्षितना या बकान नहीं है, चलनेके लिये मनमें बहुत उत्साह है। इसलिये आप रोकिये मत ।' सत्यवान्ने कहा, 'चदि तुष्ट्रे चलनेका उत्पाह है तो मैं तो जो तुम्हें अच्छा लगे, करनेको तैयार है; किंतु तुम माताजी और पिताजीसे भी आज़ा ले लो ।'

तव साविजीने अपने सास-ससुरको प्रणान करके कहा, 'मेरे खामी फलादि लानेके लिये वनमें जा रहे हैं। यदि सासजी और ससुरजी अक्ता दें तो आज मैं भी इनके साथ जाना चाहती हैं।' इसपर चुमलेनने कहा, 'जबसे पिताके कन्यादान करनेपर सावित्री वह वनकर इमारे आश्रममें रही है, तबसे मुझे इसके किसी भी बातके लिये पाचना करनेका स्वरण नहीं है। अतः आज इसकी इच्छा अवश्य पूरी होनी चाहिये। अच्छा, बेटी ! तू जा, मार्गमें सत्ववान्की सैमाल रक्तना ।"

इस प्रकार सांस-ससुरको आज्ञा पाकर यदाखिनी सावित्री



पहुर्त थी, किंतु उसके इदयमें दुःलकी ज्वारम धधक स्त्री बी। बीर सत्यवान्ने पहले तो अपनी पत्नीके सहित फल बीनकर एक टोकरी घर सी और फिन वह लकड़ियाँ काटने लगा । लकड़ी ब्हाटते-काटते परिश्रमके कारण उसे पसीना आ नया और इसीसे उसके सिरमें वर्ष होने लगा। इस प्रकार क्रयसे पीड़ित होका उसने सावित्रीके पास जाकर कहा, प्रिये ! आज लकड़ी काटनेके परिव्रमसे मेरे सिरमें दर्द होने लगा है तथा सारे अङ्गोपें और हदयमें भी दाह-सा होता है; मुझे द्वारीर कुछ अन्त्रस्व-सा जान पड़ता है और ऐसा मासूम होता है कि मानों भेरे सिरमें कोई वर्डी छेद रहा है। कल्याजी ! अब मैं सोना चाहता है, बैठनेकी मुझमें शक्ति नहीं है।"

यह सुनकर सावित्री अपने पतिके पास आयी और उसका सिर गोदीमें रखकर पृथ्वीपर बैठ गयी । फिर वह नाखबीकी बात याद करके उस मुहुर्त, क्षण और दिनका विचार करने रुगी । इतनेहीमें उसे वहाँ एक पुरुष दिखायी दिया । वह त्यात वस पहने था, उसके सिरपर मुक्ट वा और अलन तेजली होनेके कारण वह मृतियान् सूर्वके समान जान पड़ता वा।



उसका प्रारीर प्रयाम और सुन्दर था, नेत्र काल-साल थे, हाथमें पाश वा और देशनेमें वह बढ़ा भणनक जान पड़ता बा । यह सत्यवानुके पास साहा हुआ इसीकी ओर देख रहा था । उसे देखते ही साथित्रीने धीरेसे पतिका सिर पूर्विपर रक्त दिया और सहसा राजी हो गयाँ । उसका हृदय बहकने लगा और आने अत्यन्त आर्त होकर आसे हाथ बोड़कर कहा, 'वैं समझती हैं आप कोई देवता हैं, क्योंकि आपका यह प्ररीर पनुष्पका-मा नहीं है। यदि आपको इच्छा हो तो बताइये आप कौन हैं और क्या करना जाहते हैं।"

यमग्रजने कहा-साविज्ञी । तु पत्तिजता और तपस्थिनी है, इसलिये मैं तुझसे सम्माष्ण कर लूँगा । तू मुझे बमराज जान । तेरे पति इस राजकुमार सत्यवान्की आयु समाप्त हो चुकी है, अब मैं इसे पादामें बॉबकर ले जाऊँगा। यही मैं करना चाइता है।

साविजीने कहा-पगवन् ! मैंने तो ऐसा सुना है कि मनुष्योको लेनेके लिये आएके दत आया करते हैं। यहाँ स्वयं आप ही कैसे पद्यारे ?

समुद्र है। यह मेरे दुर्तोद्वारा ले जावे जानेबोन्य नहीं है। इसीसे में सब्दे आवा है।

इसके बाद यमराजने बलात् सत्यवान्के शरीरमेसे पाशमें बैंबा हुआ अंगृह्यमात्र परिमाणवात्म जीव निकारण । उसे लेकर वे दक्षिणकी ओर कल दिये। तब दुःसातुरा सावित्री भी यमग्रकं पीछे ही चल दी। यह देशकर यमग्रकने कहा, 'साविजी ! तु लौट का और इसका औध्वेदेशिक संस्कार कर । तु पश्चिमेवाके ऋगसे मुक्त हो गयी है। पतिके पीछे भी तुझे बहातक आना बा, वहाँतक आ चुकी है।'

सावित्री बोली-भेरे पतिदेखको जहाँ भी ले जाया जायगा अववा ज्ञाँ वे स्वयं जायेंगे, वहीं मुद्रे भी जाना चाहिये यही सन्ततनवर्ष है। तपला, गुरुवित, पतित्रेय, प्रतावरण और आपको कृपासे मेरी गति कहीं भी रुक नहीं सकती।

यमत्त्र बोर्ड सावित्री । तेरी स्वर, अक्षर, व्यक्तन एवं पुलिबोर्से युक्त बात सुनकर मैं बहुत प्रसन्न हैं। तू सस्ववान्के नोवनके सिवा और कोई थी वर याँग है। मैं तुझे सब प्रकारका वर देनेको तैयार है।

खार्किकी बढ़ा-पेरे ससुर राज्यप्रष्ट होकर बनमें रहने लगे हैं और उनकी आँसें भी जाती रही हैं। सो वे आपकी कृपासे नेत्र प्राप्त करें, बलकान् हो जायें और अग्नि तथा सुर्वके समान तेजस्ति हो जायै।

क्या केले साम्बी साथिती ! मैं तुझे यह वर देता है। तूने जैसा कहा है, कैसा ही होगा। तू मार्ग चलनेसे विभिन्न-मी जान पहली है। अब तू लौट जा, जिससे तुझे विशेष बकान न हो।

राविजीने कहा-पश्चिवके सभीप रहते हुए मुझे अम कैसे हो सकता है। वहाँ घेरे प्राणनाव रहेंगे, वहीं घेरा निश्चल आक्रम होगा। देवेहर ! जहाँ आप पतिदेवको से जा रहे हैं, वहाँ मेरी भी गति होनी चाहिये। इसके सिवा मेरी एक बात और सुनियं। सत्पुरुषोका तो एक बारका समागम भी अत्यन्त अपीष्ट होता है। उससे भी बढ़कर उनके सात प्रेम हो जाना है। संतसमागम निष्कल कभी नहीं होता, अतः सर्पदा सत्पुरुवोके ही साथ रहना जाहिये।

क्लान बोले-सावित्री ! तुने जो हितकी बात कही है, वह मेरे मनको बड़ी ही प्रिय जान पड़ी है। उससे विद्वानोंकी भी बुद्धिका विकास होगा ! अतः इस सत्यवान्के जीवनके सिवा तु कोई भी दूसरा वर माँग ले।

सावित्रीने कहा-पहले मेरे मतिमान् ससुरवीका जो राज्य होंन किया गया है, वह उन्हें स्वयं ही प्राप्त हो जाय और वे अपने क्मराज बोले— सत्यवान् वर्मात्या, रूपवान् और गुणोंका । वर्मका त्याग न करें—वह मैं आपसे दूसरा वर माँगती हैं।

यमग्रज बोटे—राजा सुपत्तेन क्षीत्र ही अपने-आप राज्य प्राप्त करेंगे और वे अपने धर्मका भी त्याग नहीं करेंगे। अब तेरी कुछा पूरी हो गयी; तू लीट जा, जिससे तुझे व्यर्थ अम म हो।

साविजीने कहा—देव ! इस सारी प्रजाका आप नियमसे संयम करते हैं और उसका नियमन करके उसे अभीष्ट फल भी देते हैं; इसीसे आप 'यम' नामसे विश्वात हैं। अतः मैं को बात कहती हैं, उसे सुनिये। मन, वचन और कमंसे समल प्राणियोंके प्रति अहोह, समयर कृपा करना और दान देना—यह समुख्योंका सनातनधर्म है। और इस प्रकारका ते प्राय: यह सभी खोक है—सभी मनुष्य अपनी शक्तिके अनुसार कोमलताका कर्ताय करते हैं। किंतु को सस्पन्न है. वे तो अपने पास आये शतुओंपर भी दया करते हैं।

पगएन मोटो—कल्याची ! च्यासे आदर्धको जैसे कल पाकर आक्न होता है, तेरी वह बात वैसी ही प्रिय लगकेवाली है। इस सत्यवान्के जीवनके सिवा दू फिर कोई अचीह वर माँग लें।

सावित्रीने कहा—मेरे पिता राजा अखपति पुत्रवीन है। उनके अपने कुलकी वृद्धि करनेवाले सौ औरस पुत्र हो—यह मै तीसरा वर माँगती हैं।

यमध्य कोले—राजपुत्री । तेरे पिताके कुलक्यी वृद्धि करनेवाले सौ तंजकी पुत्र होंगे । अब तेरी इच्छा पूर्ण हो गयाँ, तू लीट जा; अब बहुत दूर आ गयी है ।

साविज्ञेने कहा—पतिदेवको सामिकि कारण या कुछ दूरी नहीं जान पड़ती। मेरा मन तो बहुत दूर-दूरको दौढ़ लगाता है। अतः अब मैं जो बात कहती है, उसे भी सुननेकी कृपा करें। आप विवस्तान् (सूर्य) के प्रतायी पुत्र हैं, इस्तित्ये पण्डितजन आपको 'वैवस्तत' कहते हैं। आप क्रमुमिजादिके भेदमायको छोड़कर सकता समानक्समें न्याय करते हैं, इसीसे सब प्रवा धर्मका आवारण करती है और आप 'धर्मराज' कहताते हैं। इसके सिवा मनुष्य सत्पुरुषोका जैसा विद्यास करता है, वैसा अपना भी नहीं करता। इसलिये वह सबसे ज्यादा सत्पुरुषोपे ही प्रेम करना चलता है। और विद्यास सभी जीवोंको सुहदताके कारण हुआ करता है। अतः सुहदताकर अधिकताके कारण हो सब लोग संतोने विद्यासस्थमें विद्यास किया करते हैं।

क्यराज बोले — सुन्दरी ! तूने जैसी बात कही है, वैसी मैंन तेरे सिवा और किसीके मुँहसे नहीं सुनी । इसमें मैं बहुत प्रसन्न हैं। तू इस सत्यवान्के जीवनके सिवा कोई भी चौबा वर माँग ले और यहाँसे लोट जा ।

स्रविज्ञीनं कडा—मेरे सत्यवान्के द्वारा कुलकी वृद्धि करनेवाले बढ़े बलवान् और पराक्रमी सौ औरस पुत्र हों—वह मैं चौवा वर माँगती हैं।

वन्त्रज्ञ बोले—अबले ! केरे बल और पराक्रमसे सम्पन्न सौ पुत्र होने, किनसे हुने बड़ा आनन्द प्राप्त होना । राजपुत्री ! अब तू लौट जा, जिससे हुने बकान न हो । तू बहुत दूर आ गयी है।

स्वयंत्रीने कहा—सत्पुरुषोकी वृति निरन्तर वर्ममें ही रहा करती है, वे कभी दुःखित या व्यक्ति नहीं होते। सत्पुरुषोके साम जो सत्पुरुषोक्त समागम होता है, वह कभी निष्णल नहीं होता और संतोसे संतोक्रो कभी भय भी नहीं होता। सापुरुष सत्वके बलसे सूर्वको भी अपने समीप बुल्स लेते हैं, वे अपने तक्के प्रभावसे पृथ्वीको भारण किये हुए हैं। संत ही भूत और भविष्णत्के आधार है, उनके बीचमें रहकर सत्पुरुषोक्को कभी लेद नहीं होता। यह सन्ततन सदाचार सत्पुरुषोद्धारा सेवित है—ऐसा जानकर सत्पुरुष परोपकार करते हैं और प्रस्तुप्रकारको ओर कभी दृष्टि नहीं हमत्ते।

क्याप कोले—चलित्रते । जैसे-जैसे तू पुझे गव्यीर अर्थसे युक्त एवं क्तिको प्रिय लगनेवाली धर्मानुकूल बाते सुनाती जाती है, जैसे-जैसे ही तेरे प्रति मेरी अधिकाधिक शब्ध होती जाती है। अब तू मुझसे कोई अनुपम वर पाँग ले।

व्यक्ति कहा—है मानद ! आपने जो मुझे पुत्र-प्राप्तिका वर दिया है, वह किना दामायसम्बंक पूर्ण नहीं हो सकता । अतः अव ये यही वर मांगती है कि ये सत्यवान् वीचित हो कार्य । इससे आपहीका चक्क सत्य होगा, क्योंकि पतिके किना हो मैं मौतके मुक्तमें ही पड़ी हुई हैं । पतिके किना मुझे कैसा हो सुक्त पिले, मुझे उसकी इक्ज नहीं है; पतिके किना मुझे खर्णकी भी कामना नहीं है; पतिके किना यदि रूक्षी आवे तो मुझे उसकी भी आक्ष्मपकता नहीं है तथा पतिके दिना तो मैं जीवित खना भी नहीं चाहती । आपहीने मुझे सी पुत्र होनेका वर दिया है, और फिर भी आप मेरे पतिदेवको किये वा रहे हैं ! अतः मैं जो यह वर माँग रही है कि यह सत्यवान् वीवित हो जाय, इससे भी आपका ही क्वन सत्य होगा ।

वह सुनकर सूर्वपुत्र वम नई प्रसन्न हुए और 'ऐसा ही हो' कहते हुए सत्ववान्का बन्धन खोल दिवा। इसके बाद वे साविज्ञीसे कहने लगे, 'हे कुलनन्दिनी कल्याणी ! ले, मैं तेरे पठिको छोड़ता हूँ। अब यह सर्ववा नीरोग हो जायगा। तू इसे यर ले जा, इसके सभी मनोरब पूर्ण होंगे। यह तेरेसहित चार सी वर्वतक जीवित रहेगा तथा धर्मपूर्वक यज्ञानुष्ठान करके



लोकमें कीर्ति प्राप्त करेगा ! इससे तेरे गर्मसे स्वै पुत्र जपत्र होंगे ।' इस प्रकार साविजीको वर देकर और उसे लौटाकर प्रतापी धर्मराज अपने लोकको चले गये ।

यमराजके चले जानेपर साविकी अपने पतिको पाकर उस स्थानपर आयी, जहाँ सत्यवान्का द्याव पड़ा था। पतिको पृथ्वीपर पड़ा देलकर वह उसके पास बैठ गयी और उसका सिर उठाकर गोदमें रख लिया। धोड़ी ही देतमें सत्यवान्के द्यारिमें चेतना आ गयी और वह साविजीको ओर बार-बार प्रेमपूर्वक देखता हुआ इस प्रकार बातें करने लगा पानो खुल दिनोंके प्रवासके बाद लीटा हो। वह बोला, 'मैं बड़ी देरतक स्रोता रहा, तुमने जगाया क्यों नहीं ? और यह काले रंगका मनुष्य कौन था, जो मुझे स्वीचे लिये जाता था ?' साविजीने कहा, 'पुरुवकेष्ठ ! आप बड़ी देखी मेरी गोदमें सोये पड़े हैं। वे इयाम वर्णके पुरुव प्रजाका नियन्त्रण करनेवाले देकलेड धगवान् यम थे। अब वे अपने लोकको चले गये हैं। देखिये, सूर्य असा हो खुका है और राजि गाड़ी होती जा रही है: इसलिये ये सब बातें तो जैसे-जैसे हुई है, कल सुनाऊंगी। इस समय तो आप उठकर माता-पिताके दर्शन कीविये।'

सरप्यान्ने कहा—ठीक है, चलो । देखों, अब मेरे सिरमें वर्ष नहीं है और न मेरे किसी और अंगमें पीड़ा हो है। मेरा सारा हारीर खस्ब प्रतीत होता है। मैं बाहता है तुन्हारी कृपासे होंछा ही अपने युद्ध माता-पिताके दर्शन कहै। प्रिये ! मैं किसी दिन भी देर करके आक्रममें नहीं जाता था। सनवा होनेसे पहले ही
मेरी माता मुझे बाहर जानेसे रोक देती थी। दिनमें भी, जब मैं
आक्रमसे बाहर जाता तो मेरे माता-मिता मेरे लिये किन्तामें हूब
जाते थे और वे अधीर होकर आक्रमतासियोंको साथ ले मुझे
हुँहनेको कल देते थे। अतएक कल्याणी! मुझे इस. समय
अपने अन्ये पिताकी और उनकी सेवामें लगी हुई दुर्बलकारीर
अपनी माताकी जितनी किन्ता हो रही है, उतनी अपने शरीरकी
थों नहीं है। मेरे परम पूज्य पविज्ञतम माता-पिता मेरे लिये आज
कितना संताप सह रहे होंगे! जबतक मेरे माता-पिता जीवित
है, तभीतक मैं भी जीवन धारण किये हूँ।

पतिकी बात सुनकर साबित्री खड़ी हो गयी। उसने सत्यवान्को बठाया, अपने बायें कन्येयर उसका हाथ रखा और दायों हाथ उसकी कमरमें डालकर उसे से चली। तब



सत्यवान्ते कहा, 'भीत ! इस रास्तेमें आने-जानेका अध्यास होनेके कारण में इससे अच्छी तरह परिवित हूँ, और अब वृत्तोंक बीचमें होकर चन्न्याकी चाँदनी भी फैलने लगी है। हम कल जिस रास्तेपर फल बीन रहे थे, यही आ गया है; इसलिये अब सीचे इसी मार्गसे चली चलो, कुछ और सोच-विचार मत करो। मैं भी अब न्तस्थ और सक्ल हो गया हूँ और माता-निताको देखनेकी भी मुझे जल्दी है।' ऐसा कहकर यह कल्दी-जादी आक्रमकी ओर चलने लगा।

# द्युमत्सेन और शैब्याकी चिन्ता, सत्यवान् और सावित्रीका आश्रममें पहुँचना तथा द्युमत्सेनका राज्य पाना

मार्कवडेयजी कहते हैं—राजन् ! इसी बीचमें हुम्क्लेनको दृष्टि प्राप्त हो गयी और उन्हें सब बस्तुएँ दिखायाँ देने लगीं। पुत्रके न आनेसे उन्हें बड़ी बिन्ता हुई और रानी रीव्याके सर्विट वे उसे सब आक्रमोंमें घूमकर देखने लगे । फिर उनके पास सपल आजमवासी ब्राह्मण आये और उन्हें धीरन बैधाकर उनके आक्षममें से गये। वहाँ बुद्दे-बुद्दे ब्राह्मण उन्ने प्राचीन राजाओंकी तरह-तरहकी कवाएँ सुनाकर मैर्च बैंबाने लगे। उनमें एक सुवर्ण नामका ब्राह्मण था। वह बड़ा सन्वयादी था। उसने कहा, 'सत्यवानकी की सावित्री तप, इन्द्रियसंघय और साम्बारका सेवन करनेवाली है; इसलिये वह अवस्य जीवित होगा।' एक दूसरे ब्राह्मण गौतमने बहा, 'मैंने अङ्गोसकित वेदोका अध्ययन किया है और ब्यून तपस्या भी की है तथा कुमारावस्थामें ब्रह्मचर्यपालन और पुरु तथा अप्रिक्तो तुप्त भी किया है। इस तपसाके प्रभावसे मुझे दूसरोके मनकी बात मालूम हो जाती है। अत: मेरी बात सब मानो, सरववान् अवदय जीवित है।' फिर सभी ऋषि व्याने लगे, सत्यवान्त्वी की साविजीने अवैधवनके सुचक सभी शुध लक्षण विद्यमान है, अतः सत्यवान् जीवित ही है।' दाल्यने कहा, 'देलिये, आपको दृष्टि मिली है और साविजी व्यक्ता पारण किये बिना ही सत्यवान्के साथ गयी है: अन: वह अक्ट्रय जीवित होना चाहिये।"

जब सत्यवका ऋषियोंने हुमतोनको इस प्रकार समझाया तो उन सबकी बात मानकर वे स्विर हो गये। इसके कुछ ही देर बाद सत्यवान्के सहित साविजी आ गयी और वे दोनों प्रसार होते हुए आश्रममें पुस गये। उन्हें देशकर ब्राह्मणोंने कहा, 'तो राजन् ! तुम्हें पुत्र मिल गया और के भी प्राप्त हो गये।' फिर सत्यवान्से पुछ, 'सत्यवान् ! तुम खीके साथ गये हे, सो पहले ही क्यों नहीं त्वेट आये ? इन्नी राज बीतनेपर कैसे लीटे हो ? ऐसी क्या अङ्कान आ गयी थी ? राजकुमार ! आज तो तुमने अपने माता-पिता और हम सतको भी बड़ी विन्तामें डाल दिया, सो हम नहीं जानते क्या कारण हुआ। जरा सब बातें बताओं तो।'

सरप्रवान्ते कहा — मैं पिताबीसे आजा लेकर साविजीके सिहत गया था। वहाँ जंगलमें लकही काटले-काटते मेरे सिरमें दर्द होने लगा। उस समय ऐसा जान पहता है कि उस वेदनाके कारण ही मैं बहुत देखक सोता रहा। इतनी देर तो मैं पहले कभी नहीं सोया। आप सब लोग किसी प्रकारकी बिन्ता न करें। इसी निम्लिसे हमें आनेमें देरी हो गयी और

| कोई कारण नहीं है।

गौठम बोले सत्त्ववान् ! तुन्हारे पिता चुमत्सेनको आज अकत्मात् दृष्टि प्राप्त हो गयी है । तुन्हें वासाविक कारणका पता नहीं है, ये सब बातें तो सावित्री बता सकती है । सावित्री ! तुन्ने हम प्रभावमें साझात् सावित्री (महाणी) के समान हो समझते हैं, तुन्ने भूत-भविष्यत्को बातोंका भी ज्ञान है । तू इसका कारण अवद्य जानती है । हमें उसे सुननेकी इन्हा है, सो यदि गोपनीय न हो तो हमें भी कुछ सुना दे ।

कांकाने कहा—आप बैसा समझ रहे हैं, वैसी ही बात है; आपका विकार मिक्या नहीं हो सकता। मेरी बात भी आपसे कियी नहीं है। अतः जो सत्य है, बही सुनाती है; अवण कांकिये। नाव्हजीने मुझे यह कता दिया वा कि अमुक दिन तेरे पतिकी मृत्यू होगी। वह दिन आज आया था, इसोसे मैंने इन्हें बनमें अकेले नहीं जाने दिया! जब थे सोचे हुए वे तो साक्षात् यमराज आये और इन्हें बाँधकर दक्षिण दिशाको से करे। मैंने सत्य कबनोहारा उन देक्केष्टकी स्तृति की। इसपर उन्होंने मुझे पाँच कर दिये, सो सुनिये। ससुरजीको नेत्र और राज्य प्राप्त हों—से वर तो ये थे; मेरे पिताजीको सी युव मिले और सी पुत्र मुझे प्राप्त हों—दो ये थे; तथा पाँचलें वरके अनुसार मेरे पतिदेव सल्वान्त्यों जार सी वर्षकी आयु प्राप्त हुई है। पतिदेव सल्वान्त्यों जार सी वर्षकी आयु प्राप्त हुई है। पतिदेव सल्वान्त्यों जार सी वर्षकी आयु प्राप्त हुई है।

क्षणें क्य-साधी ! तू सुप्तीता, ततपीता और पवित्र आकरणवाली है। तूने काम कुलमें बन्म लिया है। राजा सुमत्तेनका कुलाकान्त परिवार आज अन्यकारमय गड्डेने कुळा जाता था, सो तूने उसे बचा तिया।

मर्कच्चेग्वं कहते हैं—राजन् ! वहाँ एकिन हुए ऋषियोंने इस प्रकार प्रकास करके खीरालपूता सामित्रीका सत्कार किया तथा राजा और राजकुमारको अनुमति लेकर प्रसाविकासे अपने-अपने आजपोको चले गये । दूसरे दिन शालच्देशके समस्त राजकमंचारियोंने आकर शुमलोनसे कहा कि 'वहाँ वो राजा था उसे उसीके सन्तीने मार झाला है तथा असके किसी सहायक और स्वजनको भी जीवित नहीं छोड़ा है। शतुको सारी सेना भाग गयी है और सारी प्रजाने आपके विकायमें एकमत होकर यह निश्चम किया है कि उन्हें दीसता हो अथवा न दीसता हो, वे ही हमारे राजा होंगे। राजन् । ऐसा निश्चय करके ही हमें यहाँ भेजा गया है। हम आपके लिये ये सवारियाँ और आपकी चतुरहियाँ सेना लाये हैं। आपका मङ्गल हो, अब प्रस्वान करनेको कृपा कीविये। नगरमें आपकी जय घोषित कर दी नयी है। आप अपने बाप-दादोके राज्यपर बिरकालनक प्रतिष्ठित रहें।



किर राजा सुमत्तेनको नेप्रयुक्त और स्वस्थ प्रशिखाला देशकर उन संपीके नेप्र आद्धपंते शिल उठे और उन्होंने उन्हें सिर झुकाकर प्रणाम किया। राजाने आक्षममें रहनेवाले वृद्ध इत्ह्याचीका अभिवादन किया और उनसे सत्कृत हो अपनी राजधानीको कल विये। वहाँ पर्तुचनेपर पुरोहितोंने बढ़ी प्रसन्नतासे सुपत्तेनका राज्यापिषेक किया और उनके पुत्र प्रसन्नतासे सुपत्तेनका राज्यापिषेक किया और उनके पुत्र प्रसन्नतासे सुपत्तेनका राज्यापिषेक किया और उनके पुत्र प्रसन्नता सत्ववान्को पुवराज बनाया। इसके बहुत समय बाद स्वक्रियोंके सी पुत्र हुए, जो संपाममें पीठ न दिस्तानेवात्ते और प्रसन्नती वृद्धि करनेवाते प्रत्योर थे। इसी प्रकार मदराज अच्यतिकी राजी मालकीके गर्यासे उसके वैसे ही सी माई हुए। इस प्रकार साविजीन अपनेको तथा माता-पिता, साम-ससुर और पत्तिक कुल-इन सचीको संकटसे ज्यार किया। इसी प्रकार यह साविजीके समान शीलवर्ता, इसकामिनी, कल्याणी प्रीपदी भी आप सबका उद्धार कर हेगी।

वैज्ञान्यवरणी कहते हैं—राजन् ! इस प्रकार मार्कान्द्रेयजीके समझानेसे शोक और संतापसे मुक्त होकर महाराज युधिहिर कान्यकवनमें रहने लगे । जो पुरुष इस परम पवित्र साविशीचरित्रको अद्धापूर्वक सुनेगा, वह समस्त मनोरबोके सिद्ध होनेसे मुखी होगा और कभी दुःसमें नहीं पहेगा ।

#### स्वप्रमें ब्राह्मणवेषधारी सूर्यदेवकी कर्णको चेतावनी

जनमेजमने पूछा— ब्रह्मन् । लोमजानीने इनाके क्यानानुसार पाण्डुपुत्र मुधिष्ठिरसे जो यह महत्त्वपूर्ण वाक्य कहा था कि 'तुन्हें जो बड़ा धारी धय लगा रहता है और निसकी तुम विसीके सामने बर्चा भी नहीं करते, उसे भी अर्जुनके सर्पने आनेपर में तूर कर दूंगा': सो वैद्यान्यायनती । धर्मांच्या महाराज मुधिष्ठिरको कर्णसे यह कौन-सा भारी भय वा, जिसको यह किसीके आगे बात भी नहीं बताते थे ?

वैशासायनजी कहते हैं—भारतबेष्ठ राजा जनमेजय ! तुम पूछ रहे हो, अतः मैं तुन्हें वह कथा सुनाता है; सावधानीसे मेरी बात सुनो । जब पाण्डवोंक वनवासके बारड वर्व बीत गये और तेरहवाँ वर्ष आरम्भ हुआ तो पाण्डवोंक दिवेष इन्द्र कर्णसे उनके कवच और कुण्डल माँगनेको तैयार हुए। जब सूर्यदेवको इन्द्रका ऐसा विचार मालूम हुआ तो वे कर्णके पास आये । ब्राह्मणसेवी और सत्ववादी वीरवर कर्ण अत्यन्त निश्चित्त होकर एक सुन्दर बिझौनेवाली बहुमूल्य सेजपर सोये हुए थे । सूर्यदेव पुत्रखेहवड़ा अत्यन्त द्याई होकर बेदबेता ब्राह्मणके रूपमे स्ट्रप्रायस्थामें उनके सामने आये और उनके ब्रितके स्टिये समझाते हुए इस प्रकार कहने लगे, 'सत्वचादियोंमें श्रेष्ठ महाबाहु कर्ण ! मैं खेहबश तुम्हारे परम वितको बात कहता हूँ, उसपा ध्यान दो । देखो, पाण्डवीका हित करनेकी इच्छासे देवराज इन्द्र ब्राह्मणके रूपमें तुन्हारे पास कवस और कुळ्ल याँगनेके सिये आयेंगे। वे तुम्हारे स्वभावको जानते हैं तथा सारे संसारको भी तुन्हारे इस नियमका यता है कि किसी सत्पुरुवके माँगनेपर तुम उसकी अर्थाष्ट कलु दे की हो और खर्च कभी किसीसे कुछ नहीं याँगते । किंतु चदि तुम अपने जन्मके साथ ही जरम्न हुए इन कर्ज्य और कुम्बलोंको दे दोगे तो तुम्हारी आधु क्षीण हो जायगी और तुन्हारे ऊपर पृत्युका अधिकार हो जायगा। तुम सब मानो, बबतक तुम्हारे पास ये कवच और कुण्डल रहेंगे, तुम्हें युद्धमें कोई भी शतु नहीं मार सकता। ये रक्षमय कवच-कुञ्चल अमृतसे उत्पन्न हुए हैं; इसलिये यदि तुम्हें प्राण प्यारे हैं तो इनकी अवश्य रक्षा करनी चाहिये।'



कार्णने पूछा—धनवन् । आप मेरे प्रति अञ्चल केंद्र दिलाते हुए मुझे उपदेश कर रहे हैं। यदि इच्छा हो तो बताइये इस ब्राह्मणतेषमें आप कौन हैं ?

बाह्मणने कहा—हे तात ! मैं सूर्य हैं; मैं खेहका ही तुन्हें ऐसी सम्मति दे एहा हूँ। तुम मेरी बात मानकर ऐसा ही करो । इसीमें तुन्हारा विशेष कल्याण है।

कर्ण बोले—जब स्वयं भगवान् भास्कर ही पुत्रे मेरे हितकी इच्छासे उपदेश कर खे हैं तो मेरा परम कल्पाण तो निश्चित ही है; किंतु आप मेरी यह प्रार्थना सुन्नेकी कृपा करें। आप वरदायक देव हैं, आपको प्रसप्त रसते हुए में प्रेमपूर्वक यह निवेदन करना चाहता है कि यदि आप मुझे प्यार करते हैं तो इस व्रतसे मुझे विचलित न करें। सूर्यदेव । संसारमें मेरे इस व्रतको सभी लोग जानते हैं कि में बेह बाह्यजोको माँगनेपर अपने प्राण भी अवस्य दान कर सकता है। यदि देवश्रेष्ठ इन्द्र पाण्डवोंके हितके लिये बाह्यणका वेव धारण करके मेरे पास भिक्षा माँगनेके लिये आयेंगे तो में उन्हें अपने ये दिव्य कवच और कुण्डल अवस्य दे टूँगा। इससे तीनों लोकोंमें जो मेरा नाम हो रहा है, उसे बढ़ा नहीं लगेगा।

मेरे-जैसे लोगोंको यज्ञकी ही रक्षा करनी चाहिये, प्राणोंकी नहीं। संसारमें यज्ञली होकर ही मरना चाहिये।

मूचने कहा—कर्ण ! तुम देवताओंकी गुप्त बातें नहीं जान सकते । इसस्यि इसमें जो रहत्य है, वह में तुम्हें नहीं बताना बाहता; समय आनेपर तुम्हें वह स्वयं ही मालूम हो जायगा । किंतु में तुमसे फिर भी कहता हूं कि तुम माँगनेपर भी इन्द्रको अपने कुण्डल मत देना, क्योंकि इन कुण्डलोंसे युक्त रहनेपर तो अर्जुन और उसका सखा स्वयं इन्द्र भी तुम्हें मुद्धमें परास्त करनेमें समर्थ नहीं है। इसलिये यदि तुम अर्जुनको जीतना बाहते हो तो ये दिल्ल कुण्डल इन्द्रको कदापि मत देना।

कार्य करा— सूच्येव ! आपके प्रति मेरी जैसी घर्ति है, वह आप जानते ही हैं: तबा यह बात भी आपसे छिपी नहीं है कि मेरे लिये अदेव कुछ भी नहीं है। भगवन् ! आपके प्रति मेरा जैसा अनुराग है वैसा प्रेम तो की, पुत्र, दारीर और सुप्रदोके प्रति भी नहीं है। इसमें भी संदेह नहीं कि महानुभाषोका अपने भत्तीपर अनुराग रहा ही करता है। अतः इस नातेसे आप जो मेरे हितको बात कह रहे हैं, उसके लिये मैं आपको सिर झुकाता हूं और आपको प्रसन्न रसते हुए बार-बार यही प्रार्थना करता है कि आप मेरा अपराध हमा करे तबा मेरे इस बतका अनुमोदन करें, जिससे कि मामना करनेपर में इन्द्रको अपने प्राण भी तान कर सक्ते।

मूर्च बोले—अच्छा, यदि तुम अपने ये दिव्य कवल और कुच्चल दो हो तो अपनी विजयके लिये उनसे यह प्रार्थना करना कि 'देवराज! आप मुझे अपनी शतुओंका संहार करनेवाली अमोच शक्ति दीजिये, तब मैं आपको कवल और कुच्चल दूँगा।' महाबाहो इन्द्रको यह शक्ति बड़ी प्रकल है। जबतक यह सैकड़ो-हजारों शतुओंका संहार नहीं कर लेती तबतक होइनेवालेके हाथमें लौटकर नहीं आती।

ऐसा कहकर भगवान् सूर्च अन्तर्धान हो गये। दूसरे दिन जय समाप्त करनेके अनन्तर कर्णने वे सब बातें सूर्धनारायणसे कहीं। उन्हें सुनकर भगवान् भास्करने मुसकराकर कहा, 'यह कोरा स्वप्न हो नहीं है, सब सबी घटना है।' तब कर्ण भी उन बातोंको ठीक समझकर शक्ति पानेकी इन्छासे इन्द्रकी प्रतीक्षा करने लगे।

### कर्णकी जन्मकथा—कुत्तीकी ब्राह्मणसेवा और वरप्राप्ति

जन्मेक्यने पूछा—मुनिकर ! सूर्यदेवने जो गुह्न कात कर्णको नहीं कतायी, वह क्या थी ? तवा कर्णके पास जो कत्त्व और कुण्यत थे, वे कैसे वे और उसे कहाँसे प्राप्त हुए बे ? तपोधन ! ये सब बातें में सुनना चाहता है, कृपण वर्णन कीजिये !

वैशान्यवनकी बोले—राजन् ! मैं तुन्ते वह सूर्यदेवकी गुद्ध बात बताता हूँ और यह भी सुनाता हूँ कि वे कक्क और कुष्टान कैसे थे। पुरानी बात है, एक बार राजा कुन्तिमोजके



पास एक महान् तेजस्ता ब्राह्मण आया । उसका शरीर बहुत जैवा था तथा मूंग्र-दाईं और सिरके बाल वहे हुए थे । वह बढ़ा हो दर्शनीय और भव्यमूर्ति था तथा हाथमें दन्द लिये हुए था । उसका शरीर तेजसे दमक रहा या और मधुके समान पिङ्गलवर्ण था, जाणी मधुर थी तथा तम और स्वाच्याय ही उसके आधूवण थे । उन ब्राह्मणदेवताने राजासे कहा, 'राजन् ! मैं आपके पर भिक्षा माँगनेके लिये आया है । किंतु आपको या आपके सेवकोंको मेरा कोई अपराध नहीं करना होगा । यदि आपको रुख हो तो इस प्रकार मैं आपके वहाँ रहेगा और इच्छानुसार आता-जाता खुँगा ।'

तब राजा कुन्तिभोजने प्रेमपूर्वक उनसे कहा, 'महामते! मेरी पृथा नामको एक कन्या है। वह बड़ी सुजीता, सदाबारियों, संवयशीला और धक्तिमती है। वही पूजा और सत्कारपूर्वक आपकी सेवा किया करेगी। उसके क्षीत-सदाबारसे आपको अवश्य संतोष होगा।' ऐसा कड़कर राजाने विधिवत् ब्राह्मणदेवताका सत्कार किया और विद्यालनयना पृवाके पास जाकर कहा, 'केटी ! ये महाभाग ब्राह्मणदेवता हमारे यहाँ ठहरना चाहते हैं और मैंने तुझपर पूरा मरोसा रक्षकर इनकी बात खोंकार कर ली है। अतः किसी भी प्रकार मेरी बातको झूटी मत होने देना । थे जो कुछ मीने, बही कीज किना अनत्वाये देती रहना । ब्राह्मक परम तेजोरूप और परपतपःसक्तप होता है। ब्राह्मणोको नमस्कार करनेसे ही सुर्वदेव आकाशमें प्रकाशित होते हैं। बेटी ! उन ब्राह्मण-देक्ताकी परिकर्षाका भार ही इस समय तुझे सीपा जा रहा है। तु नियमपूर्वक नित्यप्रति इनकी सेवा करती रहना। पुत्री ! में जानता है कि तेरा कक्पनसे ही हाह्यणोके, गुरुननोके, बन्धुओंके, संवक्तीके, पित्र-सम्बन्धी और पाताओंके तथा मेरे प्रति सब प्रकार आदरपुरा बर्ताच रहा है। इस नगरमें अथका अना:पुरमें ऐसा कोई पुरुष नहीं जान पड़ता, जो तुझसे असंतुष्ट हो । नृ वृष्णिवंशये जपन हुई शुरसेनकी लाडिली कत्वा है। तुझे बधपनमें ही प्रीतिपूर्वक राजा शूरतेनने मुझे दलकरूपमें दे दिया या। तू वसुदेवजीकी बहिन है और मेरी रांतानोंमें सर्ववेष्ट है। राजा झुरसेनने ऐसी प्रतिका की थी कि 'अपनी प्रथम रांतान में आपको दूंगा।' उस प्रतिहाके अनुसार ही उनके देनेसे तू मेरी पुत्री हुई । सो बेटी ! सदि तू हुर्व, दुष्य और अभियानको छोड़कर इन वरदायक ब्राह्मण-देवताकी सेवा करेगी तो अवस्य कल्पाण प्राप्त करेगी।"

इसपर कुर्लाने कड़ा—राजन् ! आपकी प्रतिक्राके अनुसार मैं बहुत साधधान खाकर इन हाह्यणदेवताकी सेवा कर्मनी। ब्राह्मणोकी पूजा करना तो मेरा त्वधाव ही है। इससे आपका थ्रिय और मेरा परम कल्पाण होगा। ये खाहे सायेकालमें आये, बाहे सबेरे आये, बाहे रातमें आवें और चाहे आधीरातके समय आये, इन्हें मैं किसी प्रकार कृपित होनेका अवसर नहीं दूंगी। राजन् ! इसमें तो मेरा बड़ा लाभ है कि आपको आजामें रहकर ब्राह्मणोकी सेवा करते हुए अपना कल्पाण करते।

कुत्तीके ऐसा कहनेपर राजा कुत्तिभोजने उसे बार-बार इट्टबर्स लगाया और उसे उत्साहित करते हुए उसका सारा कर्ताय समझा दिया। राजाने कहा, 'ठीक है, कल्याणी! जुड़े नि:शहु होकर ऐसा ही करना चाहिये।' उससे ऐसा कड़कर पाम यहाली कुत्तिभोजने उन ब्राह्मणदेक्ताको यह

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) १४

कन्या सींप दी और उनसे कहा, 'ब्रह्मन् ! मेरी यह कन्या छोटी आयुकी है और बहुत सुखयें पत्नी है। यदि इससे कोई अपराध हो जाव तो आप उसपर ध्यान न दें। महाचाग ब्राह्मणलोग युद्ध, बालक और तपश्चियोंके तो अपराध करनेपर भी प्रायः क्रोध नहीं करते।' यह सुनकर ब्राह्मणने कहा, 'ठीक है।' इसके पश्चात् राजाने उन्हें प्रसन्न होकर हंस और बन्द्रमाके समान श्वेत प्रासादमें से जाकर रखा। वहाँ अग्रिशालामें उनके लिये एक तेजसी आसन विकाया गया तथा उसी प्रकार पूरी-पूरी उदारतासे उन्हें भोजनादिकी समस्त वसूर्यं भी समर्पित की गयाँ। राजपुत्री पृष्टा भी आलव्य और अभियानको एक ओर रक्तकर उनकी परिचयमि दत्तजित होकर लग गयी। उसका आकाण बड़ा सराहरीय था। उसने शुद्ध मनसे सेवा करके उन तपत्वी ब्राह्मणको पूर्णतपा प्रसन्न कर लिया। उनके ब्रिड्कने, बुरा-भला कहने तथा अधिय भावण करनेपर भी पृता उनको अप्रिय लगनेवाला काम नहीं करती थी। उनका व्यवहार बड़ा अटपटा था। कथी वे अनियत समयपर आते, कभी आते ही नहीं और कभी ऐसा भोजन माँगते, जिसका मिलना आत्यन कठिन होता। किंतु पृक्षा उनके सब काम इस प्रकार कर देती मानो उसने यहलेसे ही उनकी तैयारी कर रख़ी हो । वह शिष्य, युत्र और बहिनके समान उनकी सेवामें तत्पर रहती थी। उसके शोल-स्वभाव और संयममें ब्राह्मणको बहा संतोष हुआ और वे उसके कल्याणके लिये पूरा प्रवत्न करने लगे।

राजन् ! कुन्तिभोज सार्यकाल और सबेरे दोनों समय
पृथासे पृष्ठा करते थे कि 'बेटो ! ब्राह्मणदेवता तुन्हारी सेवासे
प्रसन्न हैं न ?' यज्ञास्त्रिनी पृथा उन्हें यही उत्तर देती थी कि वे
खुव प्रसन्न हैं। इससे उदार्रावन कुन्तिभोजको बड़ी प्रसन्नता
होती थी। इस प्रकार एक वर्ष पृरा हो जानेपर भी जब उन
व्यित्रवरको पृथाका कोई दोष दिखायी नहीं दिया तो वे बड़े
प्रसन्न हुए और उससे कहे, 'कल्याणी ! तेरी सेवासे मैं बहुत
प्रसन्न हुए और उससे कहे, 'कल्याणी ! तेरी सेवासे मैं बहुत
प्रसन्न हूं। तू मुझसे ऐसे वर माँग ले, जो इस लोकमें मनुष्योंके
लिये दुर्लभ हैं।' तब कुन्तीने कहा, 'विप्रवर ! आप
वेदवेताओं में श्रेष्ठ हैं। आप और पिताजी मुझपर प्रसन्न हैं, मेरे

सब काम तो इसीसे सफल हो गये। अब मुझे वरोंकी कोई आवश्यकता नहीं है।'

बहाजने कहा—धड़े ! यदि तू कोई वर नहीं माँगती तो देवताओंका आवाहन करनेके लिये मुझसे यह मन्त प्रहण कर ले। इस मन्त्रसे तू जिस देवताका आवाहन करेगी, वही



तेरे अधीन हो जायगा। उसकी इच्छा हो अधवा न हो, इस मन्त्रके प्रथ्यवसे वह शाना होकर सेवकके समान तेरे आगे विनीत हो जायगा।

ब्राह्मणदेवताके ऐसा कहनेपर अनिन्दिता पृथा शापके भयसे दूसरी बार उनसे मना नहीं कर सकी। तब उन्होंने उसे अधर्ववेद-शिरोधागमें आये हुए मन्त्रोंका उपदेश किया। पृथाको मन्त्रदान करके उन्होंने कुन्तिभोजसे कहा, 'राजन्! 'मैं तुन्हारे यहाँ बड़े सुलसे रहा। तुन्हारी कन्याने मुझे सब प्रकार संतुष्ट रखा। अब मैं बाऊँगा।' ऐसा कहकर वे वहीं अन्तर्धान हो गये।

#### सूर्यद्वारा कुन्तीके गर्भसे कर्णका जन्म और अधिरथके यहाँ उसका पालन तथा विद्याध्ययन

वैशामायनजी कहते हैं—राजन् ! उन ब्राह्मणदेवताके चले जानेपर यह कन्या मन्त्रोके बलाकलके विषयमें विचार करने लगी । उसने सोचा, 'उन महात्याजीने मुझे ये कैसे मन्त्र दिये हैं, में शीघ्र ही इनकी शक्तिकी परीक्षा करूँगी।' एक दिन वह महलपर साड़ी हुई उदय होते हुए सूर्यकों ओर देख रही बी। उस समय उसकी दृष्टि दिव्य हो गयी और उसे दिव्यरूप कवच-कुण्डलधारी सूर्वनारायणके दर्शन होने लगे । उसी समय उसके मनमें ब्राह्मणके दिये हुए मन्त्रोंकी परीक्षाका कौतुहल हुआ। वसने विधिवत् आचमन और प्राणायाम करके सूर्यदेवका आबाहन किया । इससे तूरंत ही वे उसके पास आ गर्व । उनका इरीर पशुके समान पिङ्गलबर्ण था, भुजाएँ विकास थीं, धीवा सङ्क्षेत्र समान बी, मुखपर मुसकानकी रेका बी, भुजाओपर बाजूबंद और सिरपर मुकुट था तथा तेजसे सारा प्रारीर देदीष्यमान था। वे अपनी योगशक्तिसे दे रूप धारण कर एकसे संसारको प्रकाशित करते रहे और दूसरेसे पृथाके पास आ गर्वे । उन्होंने बड़ी पबुर वाणीसे कुन्हीसे कहा, 'मडें ! तेरे मन्त्रकी शक्तिमें मैं बलातुमें तेरे अधीन हो गया है; बता, मैं क्या कर्ते ? अब तू जो चाहेगी, वही में कर्तगा।'

कुलीने कहा—चगवन् । आप जहाँसे आये हैं, वहीं पधार जाइये; मैंने तो कौतुहलसे ही आपका आवाहन किया वा,



इसके लिये आप मुझे क्षमा करें।

सूर्व कोलं — तन्ति ! तू मुझसे जानेको कहती है तो मैं चला तो बाऊँगा, परंतु देकताका आवाहन करके उसे बिना कोई प्रयोजन सिद्ध किये लौटा देना न्यायानुकूल नहीं है । सुन्दरी ! तेरी ऐसी इच्छा थी कि 'सूर्यसे मेरे पुत्र हो, वह लोकमें अतुलित पराक्रमी हो अर्थर कवच तथा कुण्डल धारण किये हो ।' अतः तू मुझे अथना वार्गर समर्पित कर दे; इससे तेरे, जैसा तेरा संकल्प था, वैसा ही पुत्र अराज होगा ।

कुली बोली—रिश्मपालिन् ! आप अपने विमानपर बैठकर प्रधारिये । अभी मैं कन्या हूँ, इसलिये ऐसा अपराध करना मेरे लिये खड़े दुःलकी बात होगी । मेरे माता-पिता और जो दूसरे गुरुजन हैं, उन्हें ही इस शरीरको दान करनेका अधिकार हैं । मैं बर्मका लोप नहीं कर्तनी । लोकमें खियोंके सदावारको ही पूजा होती है और वह सदावार अपने शरीरको अनावारसे सुरक्षित रखना ही है । मैंने मूर्खतासे मनके बलकी परीक्षा कानेके लिये ही आपका आधाहन किया था, सो भगवन् । मुझे व्यक्तिका जानकर यह अपराध क्षमा करें ।

मूर्णने बवा—धीठ ! तू बालिका है, इसीलिये में तेरी खुकामद कर रहा हूं, किसी दूसरी बीकी में विनय नहीं करता । कुली ! तू मुझे अपना जरीर दान कर दे, इससे तुझे ज्ञानि मिलेगी ।

कुर्त्त बोरणे—देव ! मेरे माता, पिता तथा अन्य सम्बन्धी अन्यी जीकित हैं । उनके रहते हुए तो यह सनातन विधिका लोप नहीं होना जाहिये । यदि आपके साथ मेरा यह शास्त्रविधिसे विपरीत समागम हुआ तो मेरे कारण संसारमें इस कुलकी कॉर्ति नष्ट हो जायगी । और यदि आप इसे धर्म मानते हैं तो अपने बन्युजनोंके दान न करनेपर भी में आपकी इवझ पूर्ण कर सकती हैं । किंतु आपको दुक्तर आस्पदान करनेपर भी में सती ही रहें; क्योंकि संसारमें प्राणियोंके धर्म, यश, कीर्ति और आयु आपहीके ऊपर अवलम्बत हैं ।

मूर्यने कहा—सुन्दरी । ऐसा करनेसे तेरा आचरण अध्ययमय नहीं माना जावगा । घटा, लोकोंके हितकी दृष्टिसे में भी अध्ययंका आचरण कैसे कर सकता हूँ ?

कुत्ती बोली—धगवन् ! यदि ऐसी बात है और मुझसे आप जो पुत्र जपत्र कर वह जपसे ही जाम कवस और कुण्डल पहने हुए हो तो मेरे साथ आपका समागम हो सकता है। किंतु वह बालक पराक्रम, अप, सन्त्र, ओज और धर्मसे सम्पन्न होना बालिये। सूपनि कहा—राजकन्ये ! मेरी माता अदिविसे मुझे जो कुण्डान और जाम कवच मिले हैं, वे ही मैं इस बालकको दुँगा।

कुन्ती बोली—संदियमालिन् ! आप जैसा कह रहे हैं, बाँद वैसा ही पुत्र मुझसे हो तो मैं बड़े प्रेमसे आपके साथ सहवास कसैगी।

वैशाग्यमननी कहते हैं—तब घगवान् मास्करने अपने तेजसे उसे मोहित कर दिया और योगशक्तिसे उसके घाँतर प्रवेश करके गर्भ स्थापित किया, उसके कन्यात्वको दुक्त नहीं किया। गर्भाधान हो जानेपर वह फिर सकेत हो गयी। इस प्रकार आकाशमें जैसे चन्द्रमा उदित होता है, वैसे ही पाप रहूल प्रतिपदाके दिन पृथाके गर्भ स्थापित हुआ। उसके अन्त-पूर्ण रहनेवाली एक धामके सिवा और किसी खोको इसका पता नहीं चला। सुन्दरी पृथाने यवासमय एक देवताके समान कान्तिमान् वालक उत्पन्न किया तथा सुर्वदेवकी कृपासे ख कन्या ही बनी रही। वह बालक अपने पिताके समान ही प्रतिपर कवस और कानोमें सुवर्णके उन्चल्य कुच्छल पहने हुए या तथा उसके नेत्र सिंहके समान और कन्ये बेलके-से थे। पृथाने वालीसे सलाह करके एक पिटारी भैगायी। उसमें अच्छी तरहसे कपड़े बिहारों और उसर चारों ओर मोम सुपढ़ दिया। फिर उसीमें उस नकवात शिशुको लिटाकर उसरसे ब्यन



लगाकर अञ्चनदीमें छोड़ दिया। उस पिटारीको जलमें छोड़ते समय कुत्तीने ग्रे-चेकर जो शब्द कहे थे, वे सुनो—'बेटा! नचकर, स्वलबर और जलबर जीव तथा दिव्य प्राणी तेरा मङ्गल करें। तेरा मार्ग मङ्गलमय हो। शब्दुसे तुझे कोई विश्व न हो। बलमें बलके स्वामी वरुण तेरी रक्षा करें, आकाशमें सर्वपामी पवन तेरा रक्षक हो तथा तेरे पिता सूर्वदेव तेरी सर्वत्र रक्षा करें। तू कभी विदेशमें भी मिलेगा तो इन कवब और कुत्वलीसे में तुझे पहचान लूगी।' पूचाने इसी प्रकार करुणपूर्वक चलुन विलक्षप किया और फिर अत्यन्त व्याकुल होकर धात्रीके साथ राजमहरूमें लीट आयी।

वह विद्यारी तैस्ती-तैस्ती अधनदीसे धर्मण्यती (धन्तल)
नदीमें गयी और उससे यमुनामें पहुँच गयी। फिर यमुनामें
बहती-बहती वह पहुन्जीमें बली गयी और नहीं अधिरक्ष सूत
खता बा, अन बन्यापुरीमें आ गयी। इसी समय राजा
धृतरामुका मित्र अधिरव अपनी खीके साथ गङ्गातटपर
आया। राजन्। उसकी की राधा संसारमें अनुपम कपवती
धी, किंतु उसके कोई पुत्र नहीं हुआ था। इसलिये वह
पुत्रप्राहिके लिये विद्योवस्थाने यस कस्ती रहती थी।
देवचोगसे उसकी दृष्टि गङ्गाजीमें बहती हुई पिदारीपर पड़ी।
वह वह गङ्गाजीकी तरङ्गोसे टकराकर किनारेपर लग गयी
तो उसने बुन्हाकवरा अधिरधसे कड़कर उसे जलसे बाहर



निकलबाधा। जब उसे औजारोसे खुलवाया तो उसमें एक तरुण सूर्वके समान तेजस्वी बालक दिलायों दिया। वह सोनेका कवच पहने हुए बा तबा उसका मुख उञ्चल कुण्डलोकी कान्तिसे दिए रहा था।

अस बालकको देखकर अधिरव और उसकी खीक नेत्र विस्मयसे खिल उठे। अधिरवने उसे गोंदमें लेकर अपनी खीसे कहा, 'जिये! मैंने जबसे जन्म लिया है, तबसे आज ही ऐसा विवित्र बालक देखा है। मैं तो ऐसा समझता हूं यह कोई देखताओंका बालक हमारे पास आया है। मैं पुन्हीन बा, इसलिये अवश्य देवताओंने ही मुझे यह पुत्र दिया है।' ऐसा कहकर उसने वह बालक समाको दे दिया। तबा सखने उस दिव्यक्य देवशियुको, जो कमलकोशके समान श्रोभासम्बन्ध बा, विधिवत् प्रहण कर लिया और उसका निव्यानुसार पालन करने लगी। इस प्रकार वह पराक्रमी बालक बड़ा होने लगा। तबसे अधिरवके औरस पुत्र भी होने लगे। उस बालकको बसुवर्म (सोनेका कत्रब) और सुवर्णपय कुच्छत पहने वेशकर ब्राह्मणोंने उसका नाम बसुवेण रखा। इस तरह बह अनुश्रित पराक्रमी बालक सुतपुत्र कहलाया और 'वसुवेण' या 'वृष' नामसे विज्ञवात हुआ। दिव्यकवववारी

होनेसे पृषाने भी दूर्तोद्वारा मालूम करा लिया कि उसका श्रेष्ठ पुत्र अङ्गदेशमें एक सूतके घर मल रहा है। अधिरथने जब देखा कि अब यह बड़ा हो गया है तो उसे विद्योपार्जनके लिये हॉक्तनपुर भेज दिया। वहाँ वह होणाचार्यके मास रहका अखांक्या सीखने लगा। इस प्रकार दुर्योधनके साथ उसकी मित्रता हो गया। उसने होण, कृप और परशुरामजीसे चारों प्रकारके अखोंका सङ्गालन सीखा और इस प्रकार महान् धनुर्धर होकर सम्पूर्ण लोकोमें प्रसिद्ध हो गया। वह दुर्योधनसे मेल करके सबंदा पाख्वांका अप्रिय करनेमें तत्पर रहता था और सदा ही अर्जुनसे पुद्ध करनेकी दोहमें रहता था।

राजन् ! निःसंदेश यही सूर्यदेवकी गुप्त बात बी कि कर्णका जन्म सूर्यक्षारा कुन्तीके उदरसे हुआ बा और पालन सूत्रपरिवारमें । कर्णको कवन-कुन्द्रलयुक्त देखकर महाराज युधिहिर उसे युद्धमें अवस्य (अजेष) समझते थे, और इसीसे कहें किना रहती बी । महाराज ! कर्ण मध्याहके समय जलमें वाई होकर हाच बोइकर सूर्यकी स्तृति किया करते थे । उस समय झाझणानेग बन पानेकी इच्छासे उनके आस-पास लगे रहते थे; क्योंकि उनके पास ऐसी कोई वस्तु नहीं थी, जिसे वे झाझजोंको न दे सके ।

#### इन्द्रको कवच-कुण्डल देकर कर्णका अमोघ शक्ति प्राप्त करना

श्रीवैशायायनश्री कहते हैं —राजन् । एक दिन देवराज इन्द्र झाझणका रूप धारण करके कर्णके पास आये और 'धिहां देहि' ऐसा बड़ा। इसपर कर्णने कहा, 'प्रचारिये, आपका स्वागत है। कहिये, मैं आपको सुवर्णविभूषिता स्विपों दूँ या बहुत-सी गौओवाले गाँव अर्थण कहे ? आपकी क्या सेवा कहें ?'

ब्राह्मणने करा—इनकी मुझे इच्छा नहीं है: यदि आप बालवमें सत्प्रप्रतिज्ञ हैं तो आपके जो ये जन्मके साव उत्पक्त हुए कवच और कुम्बल हैं, ये ही ब्रतास्कर हमें दे दीजिये। आपसे मुझे इन्होंको लेनेकी बहुत उतावली है, मेरे लिये यह सबसे बढ़कर लामकी बात होगी।

कानि कहा—विप्रवर ! मेरे साथ अपन्न हुए ये कवच और कुण्डल अमृतमय है। इनके कारण तीनों त्येकोमें मुझे कोई नहीं मार सकता । इसलिये इन्हें मैं अपनेसे जिलग करना नहीं बाहता । इसलिये आप मुझसे विस्तृत और राजुद्धीन पृथ्वीका राज्य ले लीजिये, इन कवच और कुण्डलोंको देकर तो मैं राजुओंका शिकार बन बाउँगा ।

जब ऐसा कहनेपर भी इन्द्रने दूसरा वर नहीं माँगा तो

कर्णने हैंसका कहा, देवराज ! मैं आपको पहले ही पहचान गया है। मैं आपको कोई वस्तु हैं और उसके बदलेमें मुझे जुक भी न मिले, यह डॉवत नहीं है। आप साक्षात देवराज हैं: आपको भी मुझे कोई वर देना चाहिये। आप अनेकों अन्य जीवोंके स्वामी और उनकी रचना करनेवाले हैं। देवेचर ! यदि मैं आपको कथब और कुख्वल दे हूँगा तो प्रायुओंका बच्च हो जाईगा और आपकी भी हैंसी होगी। इसलिये कोई कदला देकर आप भलें ही में दिख्य कथब-कुख्दल ले जाइये; और किसी प्रकार मैं इन्हें दे नहीं सकता।

इन्द्रने कहा—मैं तुन्हारे पास आनेवाला है, यह बात सूर्यको पालूम हो गयी थी; निःसंदेह उन्होंने तुन्हें भी सब बातें बता दी होगी। सो; कोई बात नहीं; तुम जैसा बाहते हो, वैसा ही सही। तुम एक वन्नको छोड़कर मुझसे कोई भी चीन भाँग सकते हो।

कर्ण बोले—इन्ह्रदेव ! आप इन कवच और कुण्डलॉके बदलेमें मुझे अपनी अमोच शक्ति दे दीविये, जो संप्रापमें अनेकों शक्तुऑका संहार कर देनेवाली है।

तब प्रक्तिके विषयमें बोड़ी देर विचार करके इन्हरें कड़ा, 'तुम मुझे अपने शरीरके साथ उत्पन्न हुए कक्ब और कुम्बल दे दो और मुझसे मेरी प्रांति ले लो । किंतु इसके साथ एक वर्त है। वह वह कि मेरे हाबसे सूटनेपर यह शक्ति अवत्रय ही संकड़ों शतुओंका संहार करती है और फिर मेरे ही हावने लौट आती है; सो यह जब तुम्हारे हाबसे छूटेगी तो जो गरज-गरजकर तुम्हें अत्यन्त संतप्त कर रहा होगा, ऐसे एक ही प्रवल दाप्रको मारकर फिर भेरे ही हावमें आ जावनी।'

कानि कहा-देवराज ! मैं भी केवल एक ही ऐसे शतुको मारना चाहता है, जो धनधोर युद्धमें गरब-गरककर मुझे संदाह कर रहा हो और जिससे मुझे सब अवत्र हो गया हो।

इन्द्र बोले—तुम युद्धमें गरजते हुए एक प्रवल कनुको मारोगे तो सही; किंतु जिसे तुम मारना बाहते हो उतकी रका तो भगवान् श्रीकृष्ण करते हैं, जिन्हें वेदक् पुत्रव अजित, बराई और अधिनय नारायण कहते हैं।

काणी कहा-धगवन् । यह ही ऐसी बात हो; तकापि आप मुद्रो एक वीरका नारा करनेवाली अयोज प्रक्ति वीजिये, जिससे कि मैं अपनेको संतप्त करनेवाले शतुका संहार कर सकै।

इन्द्र बोलें—एक बात और है। यदि दूसरे शक्तोंके रहते हुए और प्राणाना संकट उपस्थित होनेसे पहले ही तुम प्रनाहका इस अमीप शक्तिको छोड़ दोने तो यह तुन्हारे ही क्रमर पड़ेगी।

कर्णने कहा—इन्द्र । आपके कामनानुसार में आपकी इस प्रशिक्तो बढ़े भारी संकटमें पहनेपर ही छोड़ेगा, यह मैं सब-सब कहता है।

वैशापायनमी कहते हैं—राजन् । तब उस प्रन्ततित प्रतिको लेकर कर्ण एक पैने प्रश्वसे अपने समस्त अंगोंको छीलकर कवच उतारने लगे । उन्हें शबासे अपना शरीर काटते और बार-बार मुसकराते हुए देखका देवतात्वेग इन्ह्रीनची



कवाने रूगे और दिव्य पुष्योंकी वर्षा करने रूगे। इस प्रकार अपने प्रतीरसे उधेड़कर उन्होंने यह खुनसे भीगा हुआ दिख कवा इज़को दे दिया तथा दोनों कुण्डलोको भी कानसे काटकर उन्हें सीय दिया। इस दुष्कर कर्मके कारण ही मे 'कार्ज' कड्माय ।

इस प्रकार कर्णको उगकर और उन्हें संसारमें पशस्त्री बनाकर इन्हरे निश्चय किया कि अब पाण्डयोंका काम सिद्ध हो गया । इसके प्रशात ये ईसते-ईसते देवालेकको चले गये । जब कृतरहके पुत्रोंको कर्णके उने जानेका समाचार मालूम हुआ तो ने बड़े ही दुःस्ती हुए और उनका सारा गर्व बीला पड़ गया तका धनवासी पाणकोंने कर्णको ऐसी परिस्थितिमें पढ़ा सुना को ये बड़े प्रसन्न हुए।

## ब्राह्मणकी अरणी लानेके लिये पाण्डवोंका मृगके पीछे जाना तथा भीमसेनादि चारों भाइयोंका एक सरोवरपर निर्जीव होकर गिरना

जयहबद्वारा हरे जानेसे तो पान्तवोंको बड़ा भारी कष्ट हुआ था। अतः उन्होंने उसे फिर पाकर क्या किया ?

वैशामायनजी बोले—इस प्रकार ब्रीपदीके हरे जानेसे

ाजा जनमेजयने पूछा—मुनिवर ! इस प्रकार द्रोपदीके | फल-मूलादिको प्रचुरता थी तथा तरह-तरहके वृक्षोंके कारण वह बड़ा रमणीय जान यहता था। वहाँ वे मिताहारी होकर फलाहार करते हुए ब्रैफ्टीके सहित रहने लगे।

उस वनमें एक ब्राह्मणके अरणीसहित मन्वनकाष्ठसे एक अत्यन्त दुःश्री होकर राजा युधिष्ठिर कान्यकवनको छोड़कर | इतिन सींग सुकलाने लगा । देवयोगसे वह काष्ठ उसके सींगमें भावपोंसहित पुनः द्वैतवनमें ही आ गये। वहाँ सुखादु | फैस गया। मृग कुछ बड़े डीलडीलका था। वह उसे लिये हुए उठलता-कृदता दूसरे आसममें पहुँच गया। यह देखकर वह ब्राह्मण अप्रिहोजकी रक्षांक लिये घवराकर जल्दीसे पाण्डवीके पास आया। उसने पाइयोंके साथ बैठे हुए महाराज मुधिष्ठिरके पास आकर कहा, राजन् । मैंने अरणीके



सहित अपना मन्धनकाष्ठ पेंड्यर टॉग दिया था। उसमें एक मृग अपना सींग स्नुजलाने लगा, इससे वह उसके सींगमें कैस गया। वह विद्याल मृग चौकड़ी घरता हुआ उसे लेकर भाग गया। सो आप उसके सुरोंके चिन्ह देखते हुए उसे प्रकड़िये और यह मन्यनकाष्ठ ला दीजिये, जिससे मेरे अग्रिहोक्का लोप न हो।

ब्राह्मणकी बात सुनकर महाराज पुधिहिरको बहुत दुःस हुआ और वे भाइचोंसहित बनुव लेकर मुगके पीछे बले। सब भाइचोंने तमे बींधनेका बहुत प्रयत्न किया। किंतु वे सकल न हुए तथा देखते-देखते वह उनकी आँखोंसे ओझत हो गया। उसे न देखकर वे हतोत्साह हो गये और उन्हें बहुत दुःस हुआ। पूमते-पूमते वे गहन बनमें एक बदयुक्के पास पहुँचे और भूस-प्याससे विधिल होकर उसकी शौतल छायामें बैठ गये। तब धर्मराजने नकुलसे कहा, 'धैया! तुन्हारे ये सब पाई प्यासे और धके हुए हैं। यहाँ पास ही कहाँ जल या जलाक्षयके पास उत्पन्न होनेवाले वृक्ष हों तो देखो।' नकुल 'जो आज़ा' कहकर पृक्षपर बढ़ गये और इधर-उधर देखकर कहने लगे—'राजन्! मुझे जलके पास लगनेवाले बहुत-से वृक्ष दिखायी दे रहे हैं तबा सारसोंका शब्द भी सुनायी देता है। इसलिये यहाँ अवश्य पानी होगा।' तब सत्यनिष्ठ पुण्पिष्ठरने कहा, 'तो सौम्य! तुम शीघ्र ही जाओ और तरकसोंमें पानी भर लाओ।'

बहे पाइंकी आज़ा होनेपर नकुल 'बहुत अका' ऐसा कहकर बड़ी तेजीसे बले और जल्दी हो जलाशयक पास पहुँच गये। वहाँ सारसोसे बिरा हुआ बड़ा निर्मल जल देखकर वे ज्यों ही पीनेके लिये हुके कि उन्हें यह आकाशवाणी सुनायों दी, 'तात नकुल ! साहस न करो, पहलेहीसे मेरा एक नियम है। मेरे प्रस्रोका कार हो। उसके बाद जल पीना और के जाना।' किंतु नकुलको बड़ी प्यास लगी हुई थी। उन्होंने इस वाणीकी कोई परवा नहीं की। किंतु ज्यों ही वह इतिल जल पीपा कि इसे पीते ही वे भूमिपर गिर गये।

नकुलको देर हुई देख कुप्तीनन्दन युधिष्ठिरने मीर सहदेवसे कहा, 'सहदेव ! तुम्हारे ज्येष्ठ धाता घाई नकुलको गये बहुत देर हो गयी है। अत: तुम जाकर उन्हें लिखा लाओ और जल भी लेने आओ ।' सहदेव भी 'जो आजा' ऐसा कहकर उसी दिसाने बते । यहाँ उन्होंने घाई नकुलको मृत-अवस्थामें पृथ्वीपर पड़े देखा । उन्हें घाईके लिये बढ़ा शोक हुआ, किंतु इधर व्यास भी मोहित कर रही थी। वे पानीकी ओर चले । इसी समय आकासवाणीने कहा, 'तात सहदेव ! सरहस न करो । यहलेडीसे मेरा एक नियम है। मेरे प्रसोका उत्तर हो । उसके कद जल पीना और ले जाना ।' सहदेवको बड़े जोरकी प्यास लगी हुई थी। उन्होंने उस वाणीकी कोई परवा नहीं की। किंतु ज्यों ही उन्होंने वह प्रतित जल पीया कि उसे पीते ही वे मुस्पिर गिर गये।

अब वर्मराजने अर्जुनसे कहा, 'शहुरमन अर्जुन ! तुम्हारे माई नकुल-सहदेव गये हुए हैं। तुम उने लिखा लाओ और बल भी ले आओ। भैया ! हम सब दु-सिचोंक तुम ही सहारे हो।' तब अर्जुनने वनुव-वाया उठाया और तलकार म्यानसे बाहर निकाली। इस प्रकार वे सरोवरपर पहुँचे। किंतु वहाँ क्लोने देला कि बल लेनेके लिये आये हुए उनके होनों माई मरे यहे हैं। इससे पुरुवसिंह पार्वको बहा दु-ल हुआ और वे बनुव बड़ाकर उस वनमें सब और देखने लगे। पांतु उन्हें वहाँ कोई भी प्राणी दिलायी नहीं दिया। तब प्याससे विधिल होनेके कारण वे बलको और चले। इसी समय उन्हें यह आकाशवाणी सुनायी दी—'कुन्हीनन्दन ! तुम पानीकी ओर क्यों बाते हो ? तुम जबर्दस्ती यह पानी नहीं पी सकोगे। यदि तुम मेरे पूछे हुए प्रकोका उत्तर दे दोगे तो ही जल पी सकोगे और ले बा भी सकोगे।' इस प्रकार रोके जानेपर अर्जुनने कहा, 'जरा प्रकट होकर रोको। फिर तो मेरे बाणोंसे विद्ध होकर ऐसा कहनेका साहस ही नहीं कर सकोगे।' ऐसा कहकर अर्जुनने शब्दवेशका कौशल दिसाते हुए सारी दिशाओंको अभिमानित बाणोंसे व्याप्त कर दिया। तब यहने कहा, 'अर्जुन! इस वृचा उद्योगसे क्या होना है? तुम मेरे प्रशोका उत्तर देकर जल पी सकते हो। यदि बिना उत्तर दिये पीओगे तो पीते ही मर जाओगे।' यहके ऐसा कहनेपर सव्यसाची धनझपने उसकी कोई परवा नहीं की और वे जल पीते ही गिर गये।

अब कुत्तीनन्त्रन पुधिष्ठिरने भीमसेनसे कहा, भरतनन्द्रन । मसुल, सहदेव और अर्जुन जल लानेके लिये बड़ी देखे गये हुए हैं, अभीतक नहीं लोटे। तुम उन्हें लिया लाओ और जल भी के आओ ।' भीमसेन 'बहुत अका' ऐसा कहकर उस स्वानपर आये, जहाँ कि उनके सब भाई मारे गये थे। उन्हें देखकर भीमको बहा दुःस हुआ। इधर प्यास भी उन्हें बेतरह सता रहाँ थी। उन्होंने समझा 'बह काम बक्ष-राक्षसीका है और आज मुझे उनसे अवस्य युद्ध करना पड़ेगा, इसलिये पहले पानी पी तुँ।' यह सोककर वे प्याससे व्याकुत होकर बलकों और चले। इतनेहोंमें यह बोल उठा, 'भैया भीमसेन! साइस न करो। पहलेहोंसे मेरा एक नियम है। भेरे प्रक्रोका उठार देकर तुम जल पी सकते हो और से जा भी सकते हो।' अनुस्तित तेजस्वी यहांके ऐसा कहनेपर भी भीमने उनके प्रक्रोका उत्तर दिये बिना ही जल पीया और पीते ही थे भूनियर गिर गये।

#### यक्ष-युधिष्ठिर-संवाद

वैशम्पायनको करते हैं—इबर महाराज मुभिष्ठिर भीमको बहुत जिलम्ब हुआ देशकर बड़े जिन्तित हुए। उनका चित प्रोकानलमें संतप्त हो उठा और वे स्वयं ही जानेको ताड़े हो गये । जलाहायके तटपर पहुँचकर उन्होंने देला कि उनके चारों भाई मरे हुए पढ़े हैं। उन्हें निक्षेष्ठ पढ़े देखकर महाराज युचिहिर अत्यन्त किन्न हो गये। प्रतेकतामुहमें कुककर वे सोखने लगे—'इन वीरोको किसने मारा है ? इनके अङ्गोर्ने कोई प्रसाप्रहारका चिद्र भी नहीं है और यहाँ किसीके करणचिद्र थी दिखायी नहीं देते। जिसने मेरे बाइघोडो बारा 🖁, मैं समझता है, वह कोई महान् प्राणी होगा। अच्छा, पहले ये एकामतापूर्वक इसके कारणका विचार करे अववा कर पीनेपर मुझे स्वयं ही इसका पता तन जायगा । ऐसा न हो कि हमलोगोंसे क्रिपे-क्रिपे कृटबुद्धि शकुनिके द्वारा दुर्पोचनने वह विषेता सरोवर बनवा दिया हो । किंतु इसका जल विषेता भी नहीं जान पड़ता, क्योंकि मर जानेपर भी मेरे इन भाइचीके शरीरमें कोई विकार नहीं जान पड़ता तथा इनके चेहरेका रंग भी सिला पुआ है। इनमेरे प्रत्येक जलके प्रचल प्रवाहके समान पहाळली हैं। इन पुरुकोहोंका सायना भी साकृत् यमराजके सिवा और कौन कर सकता है ?'

यह सब सोचकर वे बलमें उत्तरनेको तैयार हुए। इसी समय उन्हें आकारावाणी सुनायी ही। उसने कहा, 'मैं बनुत्व हूँ। मैंने ही तुम्हारे भाइमोंको मारा है। यदि तुम मेरे प्रक्रोंका उत्तर नहीं दोगे तो पाँचवें तुम भी इन्होंके साथ सोओगे। है तात! साहस न करो। मेरा पहलेहीसे यह नियम है। तुम मेरे प्रश्लोंका उत्तर दे हो। फिर जल पीना और ले भी जाना।' युष्टिले करा—यह काम पक्षीका तो हो नहीं सकता। अतः मैं आपसे पूछता हूं कि आप तह, वसु अद्यवा मस्त् आदि प्रधान देवताओंमेरे कौन हैं।

यक्षने कहा—में क्रोरा जलकर पक्षी ही नहीं हूँ, मैं पक्ष हूँ। कुकारे ये महान् तेजस्त्री चाई मैंने ही मारे हैं।

यक्षकी यह असङ्गलमधी और कठोर वाणी सुनकर राजा युधिकिर उसके पास जाकर खड़े हो गये। उन्होंने देखा कि



एक विकट नेत्रीयाला विज्ञालकाय यक्ष वृक्षके क्यर बैठा है। वह बड़ा ही दुर्धर्य, तालके समान लम्बा, अफ्रिके समान तेवाबी और पर्वतके समान विशास है; वही अपनी गम्भीर नादमसी वाणीसे उन्हें ललकार रहा है। फिर वह युधिहिस्से कहने लगा, 'राजन् ! तुम्हारे इन भाइयोको मैंने कार-बार रोका था, फिर भी इन्होंने मूर्खतासे जल ले जाना ही बाहा; इसीसे मैंने इन्हें मार डाला । यदि तुन्हें अपने प्राण बचाने हों तो बहाँ जल नहीं पीना साहिये । वह स्वान पहलेहीसे मेरा है । मेरा यह नियम है कि पहले मेरे प्रसोका उत्तर हो, उसके बाद जल पीना और ले भी जाना ।

ं युशिष्ठितने कहा —मैं आपके अधिकारकी चीजको ले जाना नहीं बाहता। आप मुझसे प्रश्न कीजिये। कोई पुरुष स्वयं ही अपनी प्रशंसा करे, इस बातकी सत्युक्त बढ़ाई नहीं करते । मैं अपनी बुद्धिके अनुसार उनके उत्तर हुँगा ।

ा सक्षते पूछा—सूर्यको कौन वदित करता है ? उसके जारों ओर कौन चलते 🖁 ? उसे अस्त कौन करता ै ? और यह किसमें प्रतिहित है ?

- मुधिशिर बोले-प्रहा सूर्यको अदित काता है, देवता उसके चारों और बलते हैं। धर्म वसे असा करता है और वह सत्पर्से प्रतिष्ठित है।

मक्त्रो पूछा— मनुष्य ब्रोजिय किससे होता है ? यहन् पदको किसके द्वारा प्राप्त करता है ? किसके द्वारा वह द्वितीयवान् होता है ? और किससे बुद्धिमान् होता है ?

मुशिव्रिरने कहर-सुतिके द्वारा मनुष्य ब्रोतिय होता है। तपसे महत्यद प्राप्त करता है। पृतिसे द्वितीयवान् (ब्रह्मस्य) होता है और वृद्ध पुरुषोंकी सेवासे बुद्धिमान् होता है।

यशने पूछा—प्राह्मणीये देवत्व क्या है? उनमें सत्पुरुषोका-सा धर्म क्या है? यनुष्यता क्या है? और असत्पुरुषोका-सा आचरण वया 🕯 ? 👚

ा पुधिक्षर बोले—वेदोंका स्वाध्याय ही ब्राह्मणोंने देवल है, तप सत्पुरुषोका-सा धर्म है, मरना मानुषी भाव है और निन्दा करना असत्पुरुषोका-सा आचरण है।

*मशने पूरा*—क्षत्रियोमें देवत्व क्या है? उनमें सत्पुरुषोका-सा धर्म क्या है ? मनुष्यता क्या है ? और उनमें असत्पुरुषोका-सा आचरण क्या है ?

्युधिष्ठर बोरो- बाणनिया क्षत्रियोंका देवल है, यह उनका सत्पुरुवोका-सा धर्म है, भय मानवी भाव है और दीनोंकी रक्षा न करना असत्पुरुषोका-सा आचरण है।

यज्ञीय चजुः है ? कौन एक वस्तु यज्ञका वरण करती है ? और । क्या है ?

किसं एकका यह अतिक्रमण नहीं करता ?

युधिक्रिने उत्तर दिया—प्राण ही यज्ञीय साम है, मन ही यज्ञीय यद्य: है, एकमात्र ऋक् ही यज्ञका वरण करती है और एकपात्र ऋक्का हो यज्ञ अतिक्रमण नहीं करता ।

यक्षने पूरा-आवपन (देवतर्पण) करनेवारलेके शिये ब्होन वस्तु क्षेष्ठ है ? निवपन (पितरोंका तर्पण) करनेवालोंके लिये क्या बेहा है ? प्रतिष्ठा चाहनेवालोंके लिये कौन यस्तु बेह है ? तथा संतान बाहनेवालोंके लिये क्या क्षेष्ठ है ?

**वृधिक्वर केले—आक्यन करनेवालोंके लिये क्यों श्रेष्ठ फ**ल 🕯, निकपन करनेवालोंके लिये बीज (धन-धन्यादि सम्पति) ब्रेष्ट है. प्रतिष्ठा बाहनेवालोंके लिये गी ब्रेष्ट है और संतान बाहनेवालोंके लिये पुत्र ब्रेष्ठ है।

वक्ने पूज-ऐसा कॉन पुरुष है जो इन्त्रियोंके विषयोंको अनुचय करते हुए, खास लेते हुए तथा बुद्धिमान, लोकमें सम्पानित और सब प्राणियोंका माननीय क्षेकर भी वासावमें जीवित नहीं है।

पुचित्रिरने क्या-को देवता, अतिथि, सेवक, माता-पिता और आव्या—इन पश्चिका पोषण नहीं करता, वह श्वास तेनेपर भी जीवित नहीं है।

यहने पूळ-पृथ्वीसे भी भारी क्या है ? आकाशसे भी केंबा क्या है ? बायुसे भी तेज चलनेवाला क्या है ? और विनकोसे भी अधिक संख्यामें क्या है ?

कुष्पित केले—याता धूमिसे भी भारी (बढ़कर) है, पिता आकाशमें भी केंबा है, मन वायुसे भी तेज चलनेवाला है और विना तिनकोसे थी बढ़कर है।

यसने पूक-सो जानेपर परस्क कौन नहीं पूँदता ? तरपन्न होनेपर खेहा कौन नहीं करता ? हृदय किसमें नहीं है ? और केपसे कीन बढ़ता है ?

कुभिष्ठिरने कहा—महत्त्वी सोनेपर भी पलक नहीं मूँदती, अच्छा उरफा होनेपर भी चेष्टा नहीं करता । पत्थरमें हृदय नहीं है और नदी बेगसे बढ़ती है।

यक्षने पूका—विदेशामें जानेवालेका पित्र कौन है ? घरमें **खनेवालेका पित्र कॉन है ? रोगीका पित्र कौन है ? और** पृत्युके समीप पहुँचे हुए पुस्त्रका मित्र कौन है ?

वृधिक्रिः बोले—साधके यात्री विदेशमें जानेवालेके मित्र हैं। की घरमें रहनेवालेकी मित्र है। वैद्य रोगीका मित्र है और दान मुमूर्च (मरनेवारो) पुरुषका मित्र है।

यक्षने पूळा—समस्त प्राणियोंका अतिथि कौन है ? वसने पूज-कौन एक वस्तु यज्ञीय साम है ? कौन एक | सनातन धर्म क्या है ? अमृत क्या है ? और यह सारा जगत् युश्विहरने उत्तर दिया—अग्नि समस्त प्राणियोका अतिथि है, गौका दूध अमृत है, अविनाझी नित्यवर्थ ही सनातन वर्स है और वासुं यह सारा जनत् है।

यक्षने पूछा—अकेरण कौन विचाता है ? एक बार अपन्न होकर पुनः कौन अपन्न होता है ? शीतकी ओषधि क्या है ? और महान् आवपन (क्षेत्र) क्या है ?

गुंधिहर बोलें—सूर्य अकेला विकाता है, बन्द्रमा एक बार जन्म लेकर पुन: जन्म लेता है, आंध्र शीतकी ओवधि है और पुन्नी बड़ा भारी आवपन है।

गंधने पूछा—धर्मका मुख्य स्वान क्या है ? वशका मुख्य रखान क्या है ? सर्गका मुख्य स्वान क्या है ? और सुसका मुख्य स्थान क्या है ?

जुधिशिते कहा—धर्मका मुख्य स्थान दक्षता है, वज्रका मुख्य स्थान दान है, सर्गाका मुख्य स्थान सत्य है और मुखका मुख्य स्थान प्रील है।

यसने पूछा—मनुष्यका आत्या क्या है ? उसका देवकृत समा कौन है ? उपजीवन (जीवनका सहारा) क्या है ? और उसका परम आक्षय क्या है ?

युधिष्ठिर बोले—युत्र मनुष्यका आतमा है, स्त्री उसका वैषकुत सम्बाहै, मेघ उपजीवन है और दान परम आवस्य है।

गशने पूजा—धन्यवादके चोग्य पुरुषोमें उत्तम गुज क्या है ? धनोमें उत्तम धन क्या है ? लाओमें प्रधान लाभ क्या है ? और सुलोमें ब्रेष्ट सुख क्या है ?

गुविहिर बोले—धन्य पुरुवीमें दक्षता ही जाम गुण है, धनोमें शासकान प्रधान है, लामीमें आरोच्य प्रधान है और सुरवीमें संतोष बेह सुरा है।

यसने पूछा—लोकमें ब्रेष्ट धर्म क्या है ? नित्य फलवाला धर्म क्या है ? किसको व्यामें रखनेसे होक नहीं होता ? और किनके साथ की हुई संधि नष्ट नहीं होती ?

मुधिहर नोलं-लोकमें द्या श्रेष्ठ धर्म है, बेदोक धर्म नित्य फलमाला है, मनको बदामें रखनेसे शोक नहीं होता और सरपुरुषोंके साथ की हुई संधि नष्ट नहीं होती।

गशने पूछा—किस बस्तुके त्यागनेसे मनुष्य प्रिय होता है ? किसे त्यागनेपर शोक नहीं करता ? किसे त्यागनेपर वह अर्थवान् होता है ? और किसे त्यागकर सुखी होता है ?

युधिक्षा बोले-मानको त्यागनेसे मनुष्य प्रिय होता है,

क्रोपको त्यागनेदर शोक नहीं करता, कामको त्यागनेपर वह अर्थवान् होता है और त्योघको त्यागकर मुखी होता है।

क्शने पूळ-जाड़ाणको किसलिये दान दिया जाता है ? बट और नर्तकोंको क्यों दान देते हैं ? सेवकोंको दान देनेका क्या प्रयोजन है ? और राजाको क्यों दान दिया जाता है ?

वृधिहिरने कहा—ब्राह्मणको धर्मके लिये दान दिया जाता है, नट-नर्जकोंको पशके लिये दान (इनाम) देते हैं, मेवकोंको उनके भरण-योक्षकों लिये दान (वेतन) दिया जाता है और राजाको भयके कारण दान (कर) देते हैं।

न्याने पूजा-जगत् किस वस्तुसे दका हुआ है ? किसकें कारण वह प्रकाशित नहीं होता ? यनुष्य मित्रोंको किसलिये त्याग देता है ? और स्वर्गमें किस कारणसे नहीं जाता ?

वृष्टिरने उत्तर दियां जगत् अज्ञानसे ख्या हुआ है, तमोगुणके कारण यह प्रकाशित नहीं होता, त्येभके कारण मनुष्य पित्रोको त्याग देता है और आसक्तिके कारण सर्गमें नहीं जाता।

नक्षारे पूळा—पूरम किस प्रकार मरा हुआ वाहा जाता है ? राष्ट्र किस प्रकार मरा हुआ कहताता है ? आज किस प्रकार मृत हो जाता है 7 और यह कैसे मृत हो जाता है ?

पुष्तिय बोले—द्धिः पुरुष मरा हुआ है, बिना राजाका राज्य मरा हुआ है, बोलिय इत्यायके बिना बाद्ध मृत हो जाता है और बिना दक्षिणाका यह मरा हुआ है।

क्लने दूका—दिशा क्या है ? जल क्या है ? अब क्या है ? विष क्या है ? और आद्धका समय क्या है ? यह बताओ ।

नुधिक्षितं कहा—सत्पुरुष दिशा है,\* आकाश जल है, गौ अब है, † प्रार्थना (कामना) विष है और ब्राह्मण ही बाजुका समय है।‡

यक्षने पूजा—जतम झमा क्या है ? लजा किसे कहते हैं ? तपका तक्षण क्या है ? और दम क्या कहलाता है ?

वृधिक्रित्ने बक्त- इन्होंको सहना क्षमा है, न करनेयोग्य कामसे दूर खना लजा है, अपने धर्ममें रहना तप है और मनका दमन दम है।

नक्षने पूज-राजन् ! ज्ञान किसे कहते हैं ? शम क्या कड़ताता है ? तथा किसका नाम है ? और आर्जब (सरलता) किसे कहते हैं ?

कुंचित बेले-बासविक बसुको ठीक-ठीक जानना

क्योंकि वे भगवत्यतिका मार्ग बताते हैं।

<sup>ों</sup> क्योंकि गौसे दूध-यो आदि हव्य होता है, उससे हवनद्वारा क्यों होती है और क्योंसे अब होता है।

<sup>🛊</sup> अर्थत् जब उत्तम ब्राह्मण मिलें, उसी समय ब्राद्ध करन च्यतिये।

क्रान है, चित्तकी शान्ति शम है, सक्के मुलकी इच्छा रखना दया है और समक्ति होना आर्जव (सरलता) है।

यक्षने पूछा—मनुष्योका दुर्जय राष्ट्र कीन है ? अनन व्यापि क्या है ? साधु कीन माना जाता है ? और असाधु किसे कहते हैं ?

युधिष्ठाने कहा—क्रोध दुर्वय सन्दु है; लोभ अनन्त व्याधि है; जो समस्त प्राणियोंका दित करनेवाला हो, वह साधु है और विर्देश पुरुष असाधु है।

गक्षने पूरा—राजन् ! मोह किसे कहते हैं ? नान क्या कहलाता है ? आलस्य किसे जानना चाहिये ? और छोक किसे कहते हैं ?

पुणिविर बोले—धर्ममूक्ता ही मोह है, आत्मापियान ही मान है, धर्म न करना आलस्य है और अज्ञान छोक है।

यसने पूछा—व्यक्तियोने स्थिता किसे बढ़ा है ? वैर्थ क्या कड़लाता है ? सान किसे कड़ते हैं ? और दान किसका नाम है ?

जुपिक्रिरने कहा—अपने धर्ममें स्थिर खना ही स्थितता है, इन्द्रियनिमह धैर्य है, यानसिक सलोको छोड़ना कान है और प्राणियोकी रक्षा करना हान है।

नक्षणे पूजा—किस पुरुकको पव्चित समझना बाहिये ? नास्तिक कीन कहलाता है ? मूर्ज ब्यैन है ? काम क्या है ? तथा मत्सर किसे कहते हैं ?

युधिष्ठरने कता—धर्मशको पण्डित सन्दानना चाडिये; मूर्ल नास्तिक कहलाता है और नास्तिक मूर्ल है; यो जन्म-मरणक्य संसारका कारण है; वह वासना काम है और इट्एका ताप मतार है।

गशने पूजा—अईकार किसे कहते हैं ? दम्प क्या कड़ताता है ? जिसे परमदेव कहते हैं, वह क्या है ? और पैशुन्य किसका नाम है ?

गुंधिक्षर बोले—पहान् अज्ञान अहंकार है, अपनेको झूटमूट बढ़ा बर्मात्म प्रसिद्ध करना राष्ट्र है, दानका फल देव कहलाता है और दूसरोको दोष लगाना पैलुन्य (खुगली) है।

गशने पूरा—धर्म, अर्थ और काय—वे परस्वर-विशेषी हैं। इन नित्य विरुद्धोंका एक स्थानपर कैसे संयोग हो सफता है ?

.... मुधिष्ठरने कहा—जब धर्म और मार्था परस्पर क्वाकर्ती हो तो धर्म, अर्थ और काम—तीनोका संयोग हो सकता है। " ्यक्षने पूळा—भरतबेष्ठ ! अञ्चय नरक किस पुरुषको प्राप्त तिता है ?

नुष्टिर बोले—जो पुरुष पिक्षा माँगनेवाले किसी अकिक्कन ब्राह्मणको स्वयं कुलाकर फिर उसे नहीं देता, यह अक्षय नरक प्राप्त करता है। जो पुरुत वेद, धर्मशास, ब्राह्मण, देकता और पितृषमींम मिन्याबुद्धि रणता है, वह अक्षय नरक प्राप्त करता है तथा धन पास खते हुए भी जो लोभवश दान और भोगसे रहित है तथा पीड़ेसे यह कह देता है कि मेरे पास है ही नहीं, वह अक्षय नरक प्राप्त करता है।

रक्षने पूका—राजन् । कुल, आचार, साध्याय और राजकावण इनमेरे किसके द्वारा प्राह्मणत्य सिद्ध होता है, यह बात निश्चय करके बताओ ।

वृद्धिति कहा—प्रिय येश ! सुनी । कुल, स्वाध्याय और साक्तवण—इनमेंसे कोई भी ब्राह्मणत्वमें कारण नहीं है; निःसंदेह आबार ही ब्राह्मणत्वमें कारण है । अतः प्रप्रवपूर्वक सदाबारकी रक्षा करनी चाहिये । ब्राह्मणको तो इसपर विशेषकासे दृष्टि रक्षनी आवश्यक है; क्योंकि विसका सदाबार अशुण्य है, उसका ब्राह्मणाव भी बना हुआ है और विसका आबार नष्ट हो गया, यह तो स्वयं भी नष्ट हो गया । पहनेवाले, प्रकृतेवाले तथा साक्षका विचार करनेवाले—में सब तो व्यसनी और पूर्ण ही है; पण्डित तो वही है, जो अपने कर्तव्यका पालन करता है । बारों वेद पढ़ा होनेपर भी यदि कर्वव्यका पालन करता है । बारों वेद पढ़ा होनेपर भी यदि कर्वव्यक नहीं है; वस्तुतः जो अधिहोत्रमें तापर और जितेन्द्रिय है, यही 'ब्राह्मण' कहा जाता है ।

गशने पूजा—बताओ, मधुर वचन बोलनेवालेको क्या पिलता है ? स्तेष-विचारकर काम करनेवाला क्या पा लेता है ? जो बहुत-से पित्र बना लेता है, उसे क्या लाभ होता है ? और को धर्मनिष्ठ है, उसे क्या मिलता है ?

वृधिकार कहा पहुर चयन बोलनेवाला सबको प्रिय होता है; सोय-विचारकर काम करनेवालको अधिकतर सफ्ल्या मिल्ली है; जो बहुत-से पित्र बना लेता है, यह सुखसे खता है और जो धर्मीन्स है, उसे सद्गति मिलती है।

करने पूजा—सुसी कीन है ? आधार्य क्या है ? मार्ग क्या है ? और कार्ता क्या है ? मेरे इन चार प्रश्लोका उत्तर से ।

वृधिक्रिरने कहा—जिस पुरुषपर ऋण नहीं है और जो परदेशमें नहीं है, वह दिनके पाँकवें या छठें भागमें भी अपने

<sup>्</sup>रै अर्चात् जब भार्या धर्मानुवर्तिनी हो तो इन तीनोका संयोग हो सकता है, क्योंक फर्चा कामका साधन है, वह पदि अग्निहोत्र एवं दानादि धर्मका विरोध नहीं कोशी तो उनका यथाकत् अनुहान होनेसे वे अर्थक भी साधक हो वायेंगे। इस प्रकार काम, धर्म और अर्थ—तीनोंका साध-साथ सम्पादन हो सकेगा।

धरके भीतर बाहे साग-पात ही पकाकर ला ले वो वही सुली है। रोज-रोज प्राणी पमराजके घर जा रहे हैं; किंतु जो बचे हुए हैं, वे सर्वदा जीते खनेकी इच्छा करते हैं—इससे बक्कर और क्या आहार्य होगा। तर्ककी कही स्थित नहीं है, भृतियाँ भी भिन्न-भिन्न हैं, एक ही ऋषि नहीं है जिसका वचन प्रमाण माना जाय तथा धर्मका तत्व गुहामें निहित है अर्थात् अत्यन्त गृह है; अतः जिससे महायुक्य जाते रहे हैं, वही मार्ग है। इस महामोहस्थ्य कड़क्ये काल-भगवान् समस्त प्राणियोंको मास और ब्रह्मक्य कख्डीसे उत्तर-पलटकर सूर्यस्थ अपि और रात-दिसस्य इंग्लिके हारा रोध रहे हैं—यही वार्ता है।

यक्षने पूछा—तुमने मेरे सब प्रज़ोके कार ठीक-ठीक दे दिये, अब तुम पुरुषकी भी व्याख्या कर हो और यह बताओ कि सबसे बद्धा धनी कौन है ?

अधिक्षर बोले—जिस व्यक्तिके पुरुषकर्मीकी कॉर्तिका पाव्य जहीतक लगे और भूमिको स्पर्श करता है, वहीतक वह पुरुष भी है। जिसकी दृष्टिमें प्रिय-अप्रिय, सुल-दु:स और भूत-अविध्यत्—ये जोड़े समान है, वही सबसे बनी पुरुष है।

यसने कहा—राजन् ! जो सबसे बनी पुरुष है, उसकी तुमने ठीक-ठीक व्याख्या कर दी; इसलिये अपने चाइयोमेसे जिस एकको तुम वाही, बही जीवित हो सकता है।

पुधिक्षर बोले—यहा ! यह जो इयायवर्ण, अस्त्रनयन,

सुविज्ञाल झालबृक्षके समान ऊँवा और चौड़ी छातीवाला महाबाहु नकुल है, वहीं जीवित हो जाय।

वक्ते वहा—राजन् । जिसमें दस हजार हाथियोंके समान बल है, उस भीमको छोड़कर तुम नकुलको क्यों जिलाना व्यक्ते हो ? तथा जिसके बाहुबलका सभी पाण्डवोंको पुरा भरोसा है, उस अर्जुनको भी छोड़कर तुम्हें नकुलको जिला देनेको इन्छा क्यों है ?

कुध्रिक्षरने कहा—यदि धर्मका नादा किया जाय तो यह नष्ट हुआ धर्म ही कर्ताको भी नष्ट कर देता है और यदि उसकी रहा की जाय तो वहीं कर्ताकों भी रक्षा कर लेता है। इसीसे मैं धर्मका त्याग नहीं करता, जिससे कि नष्ट होकर धर्म ही मेरा नादा न कर दे। मेरा ऐसा विचार है कि चरतुतः सबके प्रति समान भाव रखना परम धर्म है। लोग मेरे विचयमें ऐसा ही समझते हैं कि राजा पुधिष्ठिर धर्माका है। मेरे पिताकी कुत्ती और माफ्री—दो भावाएँ धी, वे दोनों ही पुजवती बनी एहें—ऐसा येरा विचार है। मेरे लिये जैसी कुत्ती है, वैसी ही माफ्री है: उन दोनोंमें कोई अन्तर नहीं है। मैं दोनों माताओंके प्रति समान भाव हो रखना बाहता है, इसलिये नकुल ही

नक्षने कहा—धरतब्रेष्ठ । तुमने अर्थ और कामसे भी समताका किशेष आदर किया है, इसलिये तुष्टारे सभी धाई जीतित हो जाये।

#### सब पाण्डवोंका जीवित होना, महाराज युधिष्ठिरका वर पाना तथा पाण्डवोंका अज्ञातवासके लिये सब ब्राह्मणोंसे विदा होना

पैराम्पपनमां कहते हैं—राजन् । तब यक्षके कहते ही सब पाण्डब लड़े हो गये तबा एक क्षणमें ही उनकी सब भूस-प्यास जाती रही।

मुधिश्वरने पूछा—भगवन् ! आप कौन देखांग्र हैं ? आप सक्ष ही हैं, ऐसा तो मुझे मालूम नहीं होता । आप वसुओपेसे, रुदोंगेसे अखवा मरुतोंगेसे तो कोई नहीं हैं ? अखवा स्वयं देवराज इन्द्र ही हैं ? मेरे ये माई तो सौ-सौ, हजार-हजार वीरोंसे युद्ध करनेवाले हैं । ऐसा तो मैंने कोई खेद्धा नहीं देखा, जिसमे इन सभीको रणभूमिमें गिरा दिवा हो । अब जीवित होनेपर भी इनको इन्द्रियाँ सुस्तको नींद सोकर कठे हुओंके समान स्वस्व दिसायी देती हैं; सो आप इमारे कोई सुइद् हैं अथवा पिता हैं ?

वसने कहा—धरतबेष्ठ ! मैं तुष्हारा पिता धर्मराज हूँ। तुष्हें देखनेके लिये ही यहाँ आया हूँ। यहा, सत्य, दम, श्लीच, मृद्भा, तब्बा, अवञ्चलता, दान, तप और ब्रह्मवर्ष—ये सब मेरे शरीर हैं तबा अहिंसा, समता, शालि, तप, शौस और अपनार—इन्हें तुम पेरा मार्ग समझो। तुम मुझे सवा ही प्रिय हो। यह बड़ी प्रसन्नताकी बात है कि तुन्हारी शम, दम, उपरित, तितिक्षा और समाधान—इन पाँच साधनोंपर प्रीति हैं तबा तुमने पूल-प्यास, शोक-पोह और जरा-मृत्यु—इन छः वेचोंको बीत किया है। इनमें पहले दो दोब आरम्बसे ही रहते हैं, बीचके दो तलगावस्था आनेपर होते हैं तबा अन्तिम दो दोब अन्तसमयपर आते हैं। तुन्हारा मङ्गल हो, मैं धर्म हूं और तुन्हारा व्यवहार बाननेकी इन्हासो ही यहाँ आया हूं। निष्पाप राजन् ! तुन्हारी समझिके कारण मैं तुमपर प्रसन्न हैं, तुम अपीड वर माँग तो; बो मेरे मक्त हैं, उनकी कभी दुगीर नहीं होती।

बुधिहिरने कहा—धगवन् ! पहला वर तो मैं यही याँगता

है कि जिस ब्राह्मणके अरणीसहित मन्यनकाहको मृग लेकर भाग गया है, उसके अप्रिहोत्रका लोप न हो।

यक्षने कहा—राजन् ! उस ब्राह्मणके अरणीसक्ति मन्त्रनकाष्ठको तो तुन्हारी परीक्षाके लिये में ही मृगक्ष्यसे लेकर भाग गया था। वह मैं तुन्हें देता हूँ। तुम कोई दूसरा वर और माँग लो।

युधिष्ठर बोलें इस बारह वर्षतक कनमें रहे, अब लेखवाँ वर्ष आ लगा है; अतः ऐसा वर दीजिये कि इसमें हमें कोई पहुंचान न सके।

यह सुनकर भगकन् भन्नि कडा—'मैंने तुम्में म्ह वर दिया। यहापि तुम पृथ्वीपर अपने इसी स्थासे विचरोगे, तो भी तुम्में कोई पत्त्वान नहीं सकेगा। तथा तुममेंसे जो-जो जैसा-जैसा बाहेगा, वह वैसा-वैसा ही कम धारण कर सकेगा। इसके सिवा तुम एक तीसरा वर भी माँग तो। राजन् ! तुम मेरे पुत्र हो और विदुरने भी मेरे ही अंशसे जन्म किया है: अतः मेरी दृष्टिमें तुम दोनों ही समान हो।

गुधितिरने कहा—धगवन् ! आप सनातन देवाबिदेव हैं। आज साक्षात् आपके ही दर्शन हुए, इससे अब मेरे लिये क्या दुर्लच है ? तो भी आप मुझे जो वर देंगे, व्या मैं सिर-ऑक्षोपर सूँगा। मुझे ऐसा वर दीजिये कि मैं लोच, मोड और क्रोधको जीत सकूँ तथा रान, तप और सन्वमें सर्वद्य मेरे मनकी प्रमृत्ति रहे।

वर्गराजने कहा—याष्ट्रपुत्र । इन गुणोसे तो तुम सामावसे ही सम्पन्न हो, आगे भी तुष्हारे कवनानुसार तुममें ये सब वर्ग बने रहेंगे।

वैशस्त्रायनजी कहते हैं—ऐसा कहकर घगवान् धर्म अन्तर्धान हो गये तथा सब पाण्डब साथ-साथ आजनमें लौट आये। वहाँ आकर कहोंने उस तपसी ब्राह्मणको अस्की अरणी दे ही।

जो लोग इस श्रेष्ठ आख्यानको ध्यानमें रखेगे उनके मनकी अद्यर्गमें, सुइडिडोहमें, दूसरोका धन इरनेमें, परकोगमनमें अद्यक्ष कृपणतामें कभी प्रवृत्ति नहीं होगी।

वैशयायनवी कहते हैं—राजन् ! बर्मराजकी आज्ञा पाकर सत्यपराक्रमी पाण्डवलोग अज्ञात रहनेके लिये तेरहवे वर्षमें गुप्रक्रपसे रहे थे। वे सब बड़े नियम-ब्रतादिका पालन करनेवाले थे। एक दिन वे अपने प्रेमी बनवासी तपस्तियोंके साब बैठे थे। उस समय अज्ञातवासके लिये आज्ञा लेनेके लिये उन्होंने हाथ जोड़कर कहा, 'मुनियण ! हम बारह वर्षतक तरह-



तरहकों कठिनाइयाँ सहते हुए कनमें निवास करते रहे हैं। अब हमारे अज्ञातकासका तेरहवाँ वर्ष होग है। इसमें हम छिपकर रहेंगे। आप हमें इसके लिये आज़ा देनेकी कृपा करें। दुरात्मा दुर्वोधन, कर्ण और झकुनिने हमारे पीछे गुप्तकर लगा दिये हैं तका पुरवासी और सकानोंको सचेत कर दिया है कि मदि हमें कोई आअय देगा तो उसके साथ कड़ाईका व्यवहार किया जायगा। अतः अब हमको किसी दूसरे राष्ट्रमें जाना होगा। अतः आप हमें प्रसन्नतासे अन्वत्र जानेकी आज़ा प्रदान करें।'

तब समस्त केदवेता मृति और यतियोंने उन्हें आशीर्याद दिये और उनसे किर भी भेट होनेकी आशा रखकर वे अपने-अपने आक्रपोंको चले गये। फिर धीम्पके साथ पौद्यों पाण्डब लाई हुए और द्रौपदीके सहित वहाँसे चल दिये। एक कोस आकर वे दूसरे ही दिनसे अज्ञातवास आरम्प करनेके लिये आपसमें सल्यह-करनेके लिये बैठ गये।

# संक्षिप्त महाभारत

### विराटपर्व

## विराटनगरमें कौन क्या कार्य करे, इसके विषयमें पाण्डवोंका विचार

नारायणं नमस्कृत्यं नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्वतीं व्यवसं ततो जयमुदीरवेत्॥

अन्तर्थामी नारायणस्य भगवान् सीकृत्व, उनके नित्य सस्ता नरस्वस्य नरस्त्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्त्रती और उसके वका महर्षि केर्ड्यासको नमस्कार करके आसुरी सन्यतियोपर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महरमारतयन्त्रका पाठ करना चाहिये।

कनमेजमने पूछा—ब्रह्मन् । मेरे प्रपितामहोने दूर्योधनके भयसे कष्ट उठाते हुए विशादनगरमें अपने आगतमासका समय किस प्रकार पूरा किया ? तथा दुःश-पर-दुःश उठानेवाली पतिज्ञता ग्रैपदी भी वहाँ कैसे क्रिपकर रह सकी ?

वैशास्त्रायनजीने कहा—राजन् । तुन्हारे प्रधितामहोने वहाँ
जिस प्रकार अज्ञातवास किया था, सो कतात है, सुनो ।
यक्षमें वस्त्रान पानेके अनन्तर एक दिन धर्मपुत्र राजा
पुधिष्ठिरने अपने सब भाइपोंको पास बुलाकर इस प्रकार
कहा—'राज्यसे बहार होकर वनमें रहते हुए हमलोगोंके बारह
वर्ष बीत गये; अब यह तरहवाँ लग रहा है, इसमें बड़े कहाने
कठिनाइयोंका सामना करते हुए गुप्तक्रयसे रहना होगा।
अर्जुन ! तुम अपनी सचिके अनुसार कोई अच्छा-सा
निवासस्थान बताओ, जहाँ हम सब त्येग बलकर एक वर्ष रहे
और शत्रुओंको इसकी कानोंकान सबर न हो।'

अर्जुन बोले—महाराज ! इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि धर्मराजके दिये हुए वरके प्रभावसे हमें कोई भी मनुष्य पहचान नहीं सकता; अतः हमलोग स्वच्चन्दतापूर्वक इस पृथ्वीपर विचरते रहेंगे। तो भी मैं आपसे निवास करनेथोन्य कुछ रमणीय एवं गुप्त राष्ट्रोंके नाम बताता हैं। कुरुदेशके आस-पास बहुत-से सुरम्य प्रदेश हैं, वहाँ बहुत अन्न होता है। उनके नाम ये हैं—पद्माल, बेदि, मत्स्य, मुरसेन, पटहर,

दशार्ण, नवराष्ट्र, मल्ल, शाल्ब, युगन्धर, कुलिराष्ट्र, सुराष्ट्र और अवन्ती। इनमेंसे किसी भी देशको आप निवासके लिये पर्सट कर ले, उसीमें हम सब लोग इस वर्ष रहेंगे।

वृधिकेत्ते कहा—तुन्हारे बताये हुए देशोमेसे मत्स्यदेशका राजा विराट ब्युत बलवान् है और पाण्ड्रवंशपर प्रेम भी रखता है; साव हो वह ब्दार, धर्मातमा और वृद्ध भी है। इसलिये विराटनगरमें ही हम एक वर्वतक निवास करें और राजाका कुछ काम करते रहे। किंतु अब तुम लोग यह बताओं कि मत्त्रवदेशमें रखते हुए हम राजा विराटके किन-किन कामोको कर सकते हैं।

अर्जुनने पूळा—नरदेव ! आप उनके राष्ट्रमें कैसे रह सकेंगे ? अचवा कीन-सा काम करनेसे विराटनगरमें आपका मन लगेगा ?

पृथ्वित कोठे—में पासा संलनेकी विद्या जानता हूँ और वह सेल मुझे पसंद भी है; इसलिये केक नामक ब्राह्मण बनकर राजाके पास जाऊँगा और उनकी राजसभाका एक सभासद् बना खूँगा। मेरा काम होगा—राजा, मन्त्री तथा राजाके सम्बन्धियोको पासा सेलाकर प्रसन्न रसना। भीमसेन! अब तुम बताओ, कौन-सा काम करनेसे विराटके यहाँ प्रसन्ततापूर्वक रह सकोगे ?

कंपने कहा—मैं रसोई बनानेके काममें चतुर हैं, अतः कल्लव नामक रसोइया बनकर राजाके दरबारमें उपस्थित केंद्रिया।

मुधिहर-अच्छा, अर्जुन क्या काम करेगा ?

अर्जुन—मैं हाबोमें शङ्क तबा हाथीदांतकी बृहियाँ पहनकर सिरपर बोटी गूँध रुँगा और अपनेको नपुंसक घोषित कर 'बृहजला' नाम बताऊँगा। मेरा काम होगा—राजा विराटके अन्तःपुरकी खियोंको संगीत और नृत्वकताकी शिक्षा देना। साथ ही उन्हें कई प्रकारके बाजे बजाना भी सिसाऊँगा । इस तरह नर्तकाँके रूपमें मैं अपनेको छिपाये रहेंगा ।

पुधिशर—मैया नकुल । अब तुम अपनी बात बताओ, राजा विराटके यहाँ तुन्हारे द्वारा कौन-सा कार्य सम्पन्न हो सकेगा ?

न्कुल-पुझे अश्वविद्याकी विशेष जानकारी है, धोझेंको बाल सिललाना, उनकी रहा और पत्तन करना तबा उनके रोगोंकी विकित्सा करना—इन सब कार्योम में विशेष कुसल है, अतः राजाके वहाँ जाकर में अपना नाम बन्धिक बतार्जना और उनका अश्वपाल बनकर रहेंगा।

अब मुश्तिष्ठरने सहदेवसे पूजा-पैदा ! राजाके पास जाकर तुम किस प्रकार अपना परिचय दोने और ब्हीन-सा काम करके अपने स्वसमको गुप्त रख सकोगे।

सहदेव—मैं राजा विराटकी गौओकी सैमाल रहीूगा। कितनी ही उद्धत गौ क्यों न हो, मैं उसे कावूमें कर तेता हूँ। गौओंके दुहने और परीक्षा करनेमें भी मैं कुछल हूँ। गौओंक

वो सक्षण या बरित्र मङ्गलस्य होते हैं, उनका भी मुझे अच्छा ज्ञान है। मैं उन शुभ लक्षणोवाले बैंसोंको भी जानता है, जिनके मुक्तको मूँच लेनेमाजसे बाँझ स्त्री भी गर्भ धारण कर सकती है। इसीलिये मैं गौओंको सेवा करूँगा। मेरा नाम होगा 'तन्त्रियाल'। मुझे कोई पहलान नहीं सकता; मैं अपने कार्यसे राजाको प्रसन्न कर हुँगा।

अब बुधित प्रौपदीकी ओर देसकर कहने लगे—यह इस्टब्रुमारी तो इमलोगोंको प्रामोसे भी अधिक प्यारी है; भक्त यह वहाँ बाकर कौन-सा कार्य करेगी ?

होपदी बोली—सहाराज । आप मेरे लिये जिला न करें । जो कियाँ दूसरोके घर सेवाके कार्य करती हैं, उन्हें सैरन्धी बड़ते हैं; अत: मैं 'सैरन्ही' बहुकर अपना परिचय दूंगी । केशोंके शृहुरस्का कार्य मैं अच्छी तरह जानती हूँ । पूछनेपर बतार्जेगी कि मैं होपदीकी दासी थी । मैं स्वत: अपनेको क्रिपाकर रखुँगी; इसके अलावा, विराटकी रानी सुदेष्णा भी मेरी रक्षा करेंगी । अत: आप मेरी औरसे निश्चित्त रहें ।

#### धौम्यका युधिष्ठिरको राजाके यहाँ रहनेका ढंग बताना

वैशागायनमं कहतं हैं—होपदीसहित सक पाइयोकी बाते सुनकर राजा पुधिष्ठिएने कहा—"विधाताके निक्रणके अनुसार जो-जो कार्य तुमलोग करनेवाले हो, सो सक तुमने सुना दिये; मुझे भी अपनी बुद्धिके अनुसार जो कुछ उकित जान पड़ा, यह अपना कर्तव्य बताया। अब पुरोहित धीव्य मुनि सेवकों और रसोइयोके साथ राजा हुप्दके धरपर जाकर रहें और हमारे अग्रिहोनकी रक्षा करें। इन्हमेन आदि सार्राध और सेवकगण जाली रख लेकर हारका चले जाये। तथा ये सब कियाँ और होपदीको दासियाँ रसोइयों और नौकरोसिका पड़ालको लीट जाये। किसिके पुहानेयर सकको वही बताना चाहिये कि 'हमें पाण्डवोंका पता नहीं है, ये हमको हैतवनमें ही छोड़कर न जाने कहाँ बले गये।,"

इस प्रकार परस्पर निश्चय करके पाण्डवोंने छैन्य युनिसे सलाह ली। धौन्यने उनके सपक्ष अपना विचार इस प्रकार रखा—'पाण्डवों! तुमने ब्राह्मण, सुहद, सेवक, ब्राह्मन, अख-शख और अग्नि आदिके सम्बन्धमें जैसी व्यवस्था की है, सब ठीक है। अब मैं तुम्हें यह बता देना चाहता हूँ कि राजाके घरमें रहकर कैसा बर्ताव करना चाहिये। राजासे मिलना हो तो पहले हारपालसे मिलका उनकी आज़ा मैंगा लेनी चाहिये; राजाओपर पूर्ण विद्यास कभी नहीं करना चाहिये। अपने लिये वहीं आसन पसंद करे, विस्तपर दूसरा

कोई बैठनेवाला न हो। समझदार मनुष्यको कभी राजाकी रानियोसे मेल-जोल नहीं बहाना वाहिये। इसी प्रकार जो



अन्त:पुरमें जाने-आनेवाले हों, उन लोगोसे तथा राजा जिनसे

हैय रखते हों या जो लोग राजासे शहता करते हों. उनसे भी पित्रता नहीं करनी चाहिये। छोटे-से-छोटा कर्म्य भी राजाको जताकर ही करे, ऐसा करनेसे कभी हानि नहीं उठानी पहती। अप्रि और देवताके समान मानकर प्रतिदिन प्रयानपूर्वक राजाकी परिचर्या करनी चाहिये। जो उनके साथ कपटपूर्ण बर्ताव करता है, वह निःसंदेह मारा जाता है। राजा जिस-जिस कार्यके लिये आजा है, उसका ही पालन करे; लायस्वाही, धमण्ड और कोधको सर्ववा त्याग दे। प्रिय और हिच्छारी बात करे: प्रियसे भी हितका वचनका महत्त्व विशेष है। सभी विषयों और सब बातोंने राजाके अनुकूल रहे। जो बीज राजाको पसंद न हो, उसका कदापि सेवन न करे; उसके प्रमुओसे बातबीत करना छोड़ दे और कभी भी अपने रमानसे विचरिता न हो । ऐसा कावि करनेवाला पनुष्य ही राजाके यहाँ रह सकता है। विद्वान पुरुष राजाके दाहिने या बार्चे भागमें बैठे; जो कब लेकर पहरा देनेवाले हो, उन्हें राजाके पिछले भागमें रहना चाहिये । यदि राजा कोई अप्रिय बात कह दे, तो उसे दूसरोके सामने प्रकाशित न करे। में चुरबीर है, बड़ा बुद्धिमान् है, ऐसा धमण्ड न दिलाये, सदा राजाको प्रिय लगनेवाला कार्य करता रहे । अपने दोनों हाथ, ओठ और घटनोको कार्य न हिलावे; बहुत बाते न बनावे। किसीकी हैंसी हो रही हो तो बहुत हुई न प्रकट करे। पागलोकी तरह ठहाका मारकर भी न हैसे । वो किसी वस्तुके फिलनेपर सुप्तीके मारे फुल नहीं उठता, अपमान हो जानेपर बहुत दुःसी नहीं होता और अपने काममें सहा सावधान रहता है, यही राजाके यहाँ टिक सकता है। यदि कोई मनी पहले राजाका कृपापात रहा हो और पीछे अकारण उसे दण्ड भोगना पहे, तो भी चरि वह उसकी निन्दा नहीं करता तो फिर उसे सम्पत्ति प्राप्त हो जाती है। सदा अपना ही त्यान सोचका राजाकी दूसरोके साथ अधिक बातचीत नहीं करानी चाहिये; पद्ध आदि योग्य अवसरोंपर राजाको सब प्रकारको राजोबित शक्तियोसे विशिष्ट बनानेका प्रयत करते रहना चाहिये। जो सद्य उत्साह दिखानेवाता, बुद्धि-कलसे युक, यूरवीर, सत्ववादी, वपालु, जितेन्द्रिय और छायाकी भाँति राजाके प्रीष्ठे कलनेवाता हो, वही राजाके परमें गुजारा कर सकता है। जब दूसरेको किसी कामके लिये भेजा जा रहा हो, उस समय जो स्वयं ही उठकर आगे आ जाय और पूछे—'मेरे लिये क्या आज़ा है?' वही राजाधवनमें टिक सकता है। एजाके समान अपनी बेच-भूषा न बनावे, उनके अत्यन्त निकट न रहे तथा अनेको प्रकारकी विकद्ध सत्यह न दिया करें। ऐसा करनेसे ही मनुष्य राजाका प्रिय हो सकता है। यदि राजाने किसी कामपर नियुक्त कर दिया हो, तो उसमें दूसरोंसे यूनके कथने बोड़ा भी धन न लेवे; क्योंकि जो चौरीका धन लेवा है, उसे किसी-च-किसी दिन कन्यन अववा प्रमुख क्योंगना पड़ता है। याव्यायों ! इस प्रकार प्रयक्तपूर्वक अपने सनको बहाने राजकर अवहा बताब करते हुए तेरहर्यों वर्ष पूर्ण करो; इसके बाद अपने देशमें आकर सम्बद्धन विकरना।'

वृष्टिर बेले— ब्रह्म् ! आपने हमलोगोंको बहुत अखी स्तेल दी । हमारी माता कुन्ती और महलुद्धिमान् विदुरजीको छोड़कर दूसरा कोई नहीं है, जो ऐसी बात बता सके । अब हमें इस दु: ससे छुटकारा दिलाने, वहाँसे अस्तान करने और विजयी होनेके लिये जो कर्तव्य आवश्यक हो, उसे आप पूरा करें ।

वैज्ञान्तपननी कार्च हैं—राजा युधिष्ठिरके ऐसा कहनेपर ब्राह्मणोपे श्रेष्ठ धीन्यजीने धात्राके समय जो कुछ भी ब्राह्मणिहित कर्तव्य है, उसका विधिवत् सम्पादन किया। पान्यजीकी अप्रिल्लेजसम्बन्धी अप्रिको प्रन्यलित करके उन्होंने उनकी समृद्धि और विजयके लिये बेहमन्त्र पहकर हवन किया। इसके बाद पान्यजीने अप्रि, ब्राह्मण और नयनियोकी प्रदक्षिणा की और प्रोपदीको आगे करके से अक्षानवासके लिये चल दिये। उनके चले जानेपर धीम्यजी उस आह्वानीय अप्रिको लेकर पञ्चाल देशमें वले गये। तथा इन्द्रसेन आदि संवक्त द्वारका जाकर रच और घोड़ोंकी रक्षा कार्व हुए आनन्दपूर्वक रहते लगे।

## पाण्डवोंका मत्स्यदेशमें जाना, शमीवृक्षपर अस्त्र रखना और युधिष्ठिर, भीम तथा द्रीपदीका क्रमशः राजमहलमें पहुँचना

वैशामायनवी कहते हैं—तदनन्तर महापराक्रमी पाण्डव यमुनाके निकट पहुँचकर उसके दक्षिण किनारेसे चलने लगे। उनकी यात्रा पैदल ही हो रही थी। वे कभी पर्वतकी गुफाओंमें और कभी जंगलोंमें ठहरते जाते थे। आगे जाकर ये दशार्णसे उत्तर और पश्चालसे दक्षिण यकुल्ल्बेम और शुरसेन देखोंके बोबसे होकर यात्रा करने लगे। उनके हाथमें धनुष और कमरमें तलवार थी। शरीरका रंग फीका हो गया का, दाड़ी-मूळे बढ़ गयी थीं। धीरे-धीरे वनका मार्ग तै करके वे मत्स्वदेखमें जा पहुँचे और कमशः आगे बढ़ते हुए विराटकी राजधानीके निकट पहुँच गये। तब बुधिष्ठिरने अर्जुनसे कहा—'भैया ! नगरमें प्रवेश कानेके पहले यह निक्रय हो जाना चाहिये कि हमलोग अपने अख-शक कहाँ रखें। तुम्हारा यह गाण्डीव धनुष बहुत बड़ा है, संसारके सब लोगोमें इसकी प्रसिद्धि हैं; अतः यदि हमलोग अखोको साथ लेकर नगरमें प्रवेश करेंगे, तो इसमें कोई संख्य नहीं कि सब लोग हमें पहचान लेंगे। ऐसी दशामें हमें अपनी प्रतिकाके अनुसार फिर बारह बर्खके लिये बनवास करना पड़ेगा।'

अर्जुनने कहा—राजन् । इमदाानभूमिके निकट एक टीरियर यह दामीका बहुत कहा सथन वृक्ष दिलायों दे रहा है; इसकी शासाएँ बड़ी भयानक है, अतः इसके अपर किसीका बढ़ना कठिन है। इसके सिवा इस समय व्याँ ऐसा कोई सनुष्य भी नहीं है, जो इमलोगोंको इसपर शख रखते देख सके। यह युक्ष राज्येसे बहुत दूर जंगलमें है, इसके आस-पास हिसक जीव और सर्प आदि रहते हैं। इसलिये इसीपर इस अपने अख-शस रखकर नगरमें क्षोश करें; और वहाँ जैसा सुष्रांग हो, उसके अनुसार समय कातीत करें।

तैशापायनवी कारते हैं—धर्मराजसे यो कहकर अर्जून अल्ल-प्रस्तांको वहाँ रखनेका उद्योग करने लगे। पहले सबने अपने-अपने बनुषकी होरी जार भी; फिर बसकती हुई तलवारों, तरकसों और छोके समान तीली धारवाले बार्णोको धनुषके साथ बाँधा। तब पुचित्रस्ने नकुलसे क्षक्ष:—'सीर । तुम दामीपर जड़कर में बनुष रक्ष हो ।' आकृत पाते ही नकुल उस वृक्षपर चढ़ गये और उसके खड़िरमें, न्या वर्षाका पानी पड़नेकी सम्भावना नहीं बी, सकके बनुष रसकर उन्होंने एक मजबूत रस्तीमें शासाके साथ बाँध दिया । इसके बाद पाण्डवीने एक मुर्देकी लाहा लाकर उसे सा वृक्षपर लटका दिवा, जिससे उसकी दुर्गन्यके कारण कोई मनुष्य वृक्षके निकट न आ सके। यह सब प्रकय करके युधिष्ठिरने पाँचों भाइयोंका एक-एक गुप्त नाम रता, जो क्रमदाः इस प्रकार है—जब, जबन, विजय, जबसोन और जयबूल । फिर अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार अज्ञातवास करनेके लिये उन्होंने विराटके बहुत बड़े नगरमें प्रवेश किया।

नगरमें प्रवेश करते समय महाराज युधिष्ठिरने भक्कपोंके साथ मिलकर त्रिभुवनेश्वरी दुर्गाका लवन किया। देवी प्रसन्न हो गर्यी। और उन्होंने प्रकट होकर विजय तथा राज्यप्राप्तिका वस्तान दिया और यह भी कहा कि 'विराटनगरमें तुन्हें कोई पहचान नहीं सकेगा।'





तदनका वे एवा विराटको सभामे गये। राजा विराट एकसमामें बैठे थे। सबसे पहले युधिष्ठिर उनके दस्वारमें पहुँचे, वे एक वस्त्रमें पासे बाँधकर लेते गये थे। वहाँ पहुँचकर उन्होंने राजासे निवेदन किया कि 'सझाद! ये एक



क्राह्मण हैं। मेरा सर्वत्व लुट गया है, इसत्तिये में आपके यहाँ जीविकाके लिये आया हूँ। आपकी इक्कके अनुसार सब कार्य करते हुए आपड़ीके निकट रहनेकी में इक्का करता है।

राजाने बड़ी प्रसन्नताके साथ उनका कागत किया और इनकी प्रार्थना खीकार कर ली। फिर प्रेयपूर्वक पूछा— ब्राह्मणदेवता । मैं यह जानना खाइता है कि तुमने किस राजाके राज्यसे यहाँ प्रधारनेका कष्ट किया है, तुम्हाना नाम और गोन्न क्या है, तथा तुम कौन-सी कत्म जानते हो।

पुणिष्ठिर सेले—राजन् । मै व्याप्रपाद गोजने स्वयत्र हुआ हूँ। मेरा नाम है कंक । पहले में राजा पुणिष्ठिरके साथ रहता था। जूआ शोलनेवालोंने पासा फेकनेकी कलाका मुझे विशेष ज्ञान है।

विग्रटने कहा—केक ! मैंने तुन्हें अपना मित्र बनाया; जैसी सवातीमें मैं बलता हूँ, बैसी ही तुन्हें भी मिलेगी । पहननेके बन्ह और भोजन-पान आदिका प्रबन्ध भी पर्याप्त सकामें रहेगा । बाहरके राज्य, कोच और सेना आदि तथा भौतरके धन-दारा आदिकी देखभाल तुमपर छोड़ता हूँ । तुन्हारे लिये राजमहत्त्रका फाटक सद्य खुट्टा खेगा, तुमसे कोई परदा नहीं रखा जायगा । जो लोग जीविकाके किना कह पाते हों और तुन्हारे पास आकर याचना करें, उनकी प्रार्थना तुम हर समय पूछाको सुना सकते छो; तुन्हें विचास दिलाता हूँ कि उन याचकोंकी सभी कामनाएँ मैं पूर्ण कर्मेगा । तुम मुझसे कुछ भी काते समय भय या संकोच न करना । राजासे इस प्रकार बातचीत करके युधिष्ठिर बड़े सम्मानके साव बड़ाँ सुखपूर्वक रहने लगे। उनका गुप्त रहस्य किसीपर प्रकट न हुआ।

तद्वनार सिंहकी-सी यस जातसे जलते हुए पीमसेन राजाके दस्कारमें उपस्थित हुए। उनके हाथमें चयाना, कराड़ी और साग काउनेके लिये एक लोहेका काला हुरा था। वेच तो स्सोड्येका था, पर उनके शरीरसे तेज निकल रहा था। उन्होंने आते ही कहा—'राजन्! मेरा नाम कल्लव है। मैं रसोड्येका काम जानता है, मुझे बहुत अच्छा भोजन बनाना आता है। आप इस कामके लिये मुझे रहा ले।'

किंग्डने कहा — कल्लब ! मुझे विश्वास नहीं होता कि तुम स्सोइये हो, तुम तो इन्द्रके समान तेजली और पराक्रमी दिलायी देते हो !



श्रेनरोन केले—पहाराज । विश्वास कीजिये, मैं रसोहया हूँ और आपकी सेवा करने आया हूँ। राजा युधिहरने भी मेरे बनाये हुए पोजनका स्वाद किया है। इसके सिवा, जैसा कि आपने कहा है, मैं पराक्रमी भी हैं; बलमें मेरे समान दूसरा कोई नहीं है। यहकवानीमें भी मेरी बराबरी कोई नहीं कर सकता। मैं सिहों और हाबियोंसे युद्ध करके आपको प्रसन्न किया कहेंगा।

विराटने कहा—अच्छा, भैषा ! तुम अपनेको भोजन बनानेके काममें कुशल बताते हो तो यही काम करी । यद्यपि मैं यह काम तुम्हारे योग्य नहीं समझता, तवापि तुम्हारी इच्छा देखकर खींकार कर रहा हूँ। तुम मेरी पाकदाालाके प्रधान अधिकारी रहो। जो लोग पहलेसे उसमें काम कर रहे हैं, मैं तुम्हें वन सबका खामी बना रहा हूँ।

इस प्रकार भीमसेन राजा विराटकी पाकदात्ताके प्रधान रसोइमें हुए। उन्हें कोई पहचान न सका। राजाके वे बढ़े ही प्रिण हो गये। इसके बाद डीमदी सैरन्डोका-सा वेच बनाये दुशियाकी तरह नगरमें भटकने लगी। उस समय राजा विराटकी रानी सुदेख्या अपने महस्तसे नगरकी शोभा देख खी थीं, उनकी दृष्टि डीमदीपर पड़ी। वह एक बळ धारण किये अनावा-सी जान पड़ती थी। क्य तो उसका अद्युत बा ही। रानीने उसे अपने पास बुलाकर पूछा—'कल्याणी। तुम कौन हो और क्या करना बाहती हो ?' डीमदीने कड़ा—



'महारानी ! मैं सैरन्त्री हूँ और अपने योग्य काम चाहती हूँ; जो मुझे नियुक्त करेगा, मैं उसका कार्य कहेंगी।' सुदेष्णा बोली—'मामिनि ! तुम्हारी-जैसी कमवती खियाँ सैरन्त्री नहीं हुआ करती। तुम तो बहुत-से इस और दासियोंकी स्वामिनी बान पड़ती हो । बड़ी-बड़ी ऑसें, लाल-लाल ओठ, शहूके समान गला, नस और नाहियाँ मांससे बकी हुई और पूर्ण कन्नमके सनान मनोहर मुखमण्डल ! यह है तुन्हारा सुन्दर कम, किससे लड़्यी-सी जान पड़ती हो । अतः सच-सच बताओ, तुम कौन हो ? यह वा देवता तो नहीं हो ? अखवा तुम कोई अपसरा, देवकन्या, नामकन्या या चन्द्रपत्नी रोहिणी या इन्हाणी तो नहीं हो ? अखवा नहा। या प्रनापतिकी देवियोमेंसे कोई हो ?'

हौपटी बोली—सनी ! में सब कहती हूँ—देवता या पन्धवीं नहीं है, सेकाका काम करनेवाली सैरन्ही हूँ। बालोको सुन्दर बनाना और गूँबना जानती है, जन्दन या अङ्गराग भी कहत अच्छा तैयार करती है। मिललका, उत्पल, कमल और जम्मा आदि फुलोके बहुत सुन्दर एवं विधिन्न-विचित्र हार गूँब सकती हूँ। आजसे पहले में महारानी हैपटीकी सेवामे रह चुकी है। जहाँ-तहाँ घूम-फिरकर सेवा करती खती है, और मोजन तथा वसके सिवा और कुछ नहीं लेती। वह भी जितना मिल जाय, उतनेसे ही संतोष कर लेती है।

सुरेकाने कडा—यदि राजा तुमपर मोहित न हों तो मैं तुन्हें अपने सिरपर रख सकती हैं। किंतु मुझे संदेह है कि राजा तुन्हें देखते ही सन्पूर्ण जितसे तुन्हें चाहने करोंगे।

हौरदी बोली—महारानी । राजा विराट अथवा कोई भी परपुरव मुझे जाम नहीं कर सकता । पाँच तरूज गन्धर्व मेरे पति हैं, जो सदा मेरी रक्षा करते रहते हैं। जो मुझे अपनी कूठन नहीं देता, मुझसे पैर नहीं मुलवाता, उसके अपर मेरे पति गन्धर्वाकोग प्रसन्न रहते हैं; परंतु जो मुझे अन्य साधारण जियोंके समान समझकर मेरे अपर बलात्कार करना बाहता है, उसको उसी रातमें हारीस्थाग करना पड़ता है; मेरे पति उसे मार डालते हैं। अतः कोई भी पुरुष मुझे सदाचारसे विचलित नहीं कर सकता।

सुरेष्णने कहा—नन्दिनि ! यदि ऐसी बात है, तो मैं तुम्हें अपने महत्तमें रखैगी। तुन्हें पैर या कुठन नहीं छूने पड़ेंगे।

क्रियटकी रानीने जब इस प्रकार आशासन दिया, तब पातिब्रतबर्मका पालन करनेवासी सती ब्रीपदी वहाँ रहने लगी; उसे भी कोई पहचान न सका।

#### सहदेव, अर्जुन और नकुलका विराटके भवनमें प्रवेश

वैशम्पापनमं कहते हैं—तदनसर सहदेव भी म्वालेका येव बनाकर वैसी ही भाषा कोलता हुआ राजा विराटको गोशालाके निकट आया। उस तेजस्वी पुरुवको मुलकर राजा स्वयं उसके समीप गये और पूछने लगे—'तुम किसके आदमी हो, कहाँसे आये हो ? कौन-सा काम करना चाहते



हो ? ठीक-ठीक बताओं ।' सहदेवने कहा—'मैं जातिका बैदय हूं, मेरा नाम अरिहनीम हैं। पहले मैं पाण्डकोंके यहाँ गौओंकी सैचालके लिये रहता था, पर अब तो वे पता नहीं कहाँ वले गये । बिना काम किये जीविका नहीं पल सकती और पाण्डकोंके बाद आपके सिवा दूसरा कोई राजा मुझे पसंद नहीं है, जिसके यहाँ नौकरी करें।'

राजा विराटने कहा—तुन्हें किस कामका अनुभव है ? किस प्रतिपर यहाँ खना बाहते हो ? और इसके निज्ये तुन्हें क्या बेतन देना पड़ेगा ?

सहदेव बोलें—मैं यह बता चुका हूँ कि पान्वयोकी पृज्योको कैयार गौओंकों सैभालनेका काम करता था। यहाँ लोग मुझे 'तिनिपाल' कहते थे। चालीस कोसके अंदर कितनी गीएँ रहती हैं उनकी भूत, भविष्य और वर्तमान कालको संख्या मुझे सदा मालूम रहती है; कितनी गीएँ थीं, कितनी हैं और कितनी होंगी—इसका मुझे ठीक-ठीक ज्ञान रहता है। जिन अधावोंसे गौओंको बहती होती रहे, उन्हें कोई रोग-ज्याधि व

सताबे—उन सबको में जानता हूँ। इसके सिवा में उत्तम रुक्जणोंबाले ऐसे बैल्जेंकी भी पश्चान रखता हूँ, जिनका मूत्र सुधनेमात्रसे बन्चा खीको भी गर्म रह जाता है।

विठटने कहा— मेरे पास एक ही रंगके एक त्यार पशु है, इनमें सधी जाम युव्योंका सम्मिक्षण है। आजसे उन पशुओं और उनके रक्षकोंको में तुम्हारे अधिकारमें सीपता हूँ। मेरे पशु अब तुम्हारे ही अधीन खेंगे, इस प्रकार राजासे परिचय करके स्वादेव वहाँ सुकासे रहने लगे; उन्हें भी कोई पहचान न सका। राजाने उनके भरण-योबणका उक्ति प्रमय कर दिया।

तदन्ता वहाँ एक बहुत सुन्दर पुरूष दीस पड़ा, जो क्रिकोंके समान आपूक्त पहने हुए था, उसके कानोंमें कुळ्डल और हाबोंमें इक्क्षु तथा सोनेकी चृद्धियाँ थीं। उसके कब्बे, लब्बे केश खुले हुए थे। भुजाएँ बड़ी-बड़ी और हाथीके



समान मलानी बाल थी। मानी वह अपने एक-एक पगसे पृत्योको कैयाता बलता था। वह बीरवर अर्जुन था। राजा विराटकी समामें पहुँचकर उसने अपना इस प्रकार परिचय दिया—महाराज! मैं नपुंसक हूँ, मेरा नाम बृहबला है। मैं नावता-पाता और बाजे कवाता हूँ। नृत्य और संगीतकी कलामें बहुव प्रवीण हूँ। आप मुझे उत्तराको इस कलाकी विश्वा देनेके लिये रख ले। मैं महारानीके यहाँ नावनेका

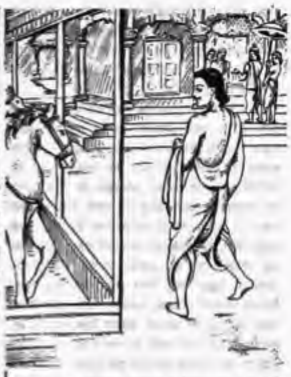
विराटने कहा —बृहजले ! तुम्हारे-जैसे पुरुषसे तो यह काम सेना मुझे उचित नहीं जान पड़ता; तखापि मैं तुन्हारी प्रार्थना स्वीकार करता है, तुम मेरी बेटी उत्तरा तका राजपरिवारकी अन्य कन्याओंको नृत्यकलकी ज़िला दिया करो।

यह कहकर मत्स्यनरेशने बृहन्नलाकी संगीत, नृत्य और वाजा कनानेकी कलाओंमें परीक्षा की। इसके बाद अपने मन्त्रियोंसे यह सत्त्रह ली कि इसे अना:पुरमें रखना चाहिये या नहीं ! फिर तरुणी खियाँ भेजकर उसके नपुंसकपनेकी जाँच करायी। जब सब तरहसे उसका नर्पुसक होना प्रमाणित हो गया, तब उसे कन्याके अन्तःपुरमें क्लोकी आज्ञा मिली। वहाँ रहकरें अर्जुन उत्तरा और उसकी सक्तियोंको तथा अन्य दासियोंको भी गाने, बजाने और नावनेकी दिश्वा देने लगे; इससे वे उन सबके जिय हो गये। कपटवेयमें कन्याओंके साथ एते हुए भी अर्जुन सरा अपने ननको पूर्णरूपसे वसमें रहते थे। इससे बाहर या पीतरका कोई भी उन्हें पहचान न सका।

इसके बाद नकुल अश्रपालका वेष बारण किये राजा विराटके यहाँ उपस्थित हुआ और राजभवनके पास इधर-उधर पूम-फिरकर थीड़े देखने लगा। फिर राजाके दाकारमें आकर अपने कहा—'महाराज ! आपका कल्याण हो । मैं अश्रोको शिक्षा देनेमें निपुण 🐌 बढ़े-बढ़े राजाओंके वहाँ आदर या चुका है। मेरी इच्छा है कि आवके वहाँ पोद्दोंको शिक्षा देनेका काम कती।'

विराटने करा—मैं तुन्हें रहनेके किये घर, सवारी और बहुत-सा धन हुँगा। तुम हमारे वहाँ घोड़ोंको शिक्षा देनेका काम कर सकते हो। किंतु पहले यह तो बताओं तुन्हें अश्वसम्बन्धी किस कलाका विशेष ज्ञान है। साथ ही अपना परिचय भी हो।

न्तुतने कहा—महाराज ! मैं घोड़ोंकी जाति और लाभाव पहचानता है, उने विक्षा देकर सीधा कर सकता है। दुए घोड़ोंको तीक करनेका भी तपाय जानता है। इसके सिवा घोड़ोंकी विकित्साका भी मुझे पूरा ज्ञान है। येरी सिखायी हुई



घोड़ी भी नहीं बिगड़नी, फिर घोड़ोंकी तो बात ही क्या है ? में पहले राजा युधिष्ठिरके यहाँ काम करता था, वहाँ वे तथा दूसरे लोग भी मुझे प्रन्तिक नामसे पुकारते थे।

क्रिस्ट बोलं—मेरे यहाँ जितने मोड़े और वाहन हैं, इन सबको मैं आबसे तुन्हारे अधीन करता 👰। घोड़े जोतनेवाले पुराने सारवि रक्षेग भी तुन्हारे अधिकारमें रहेंगे। तुमसे पिलका आव मुझे कानी ही प्रसन्नता हुई है, जितनी रावा युधिहिरके दर्शनसे होती थी।

इस प्रकार राजा विराटसे सम्पानित होकर नकुल वहाँ रहने लगे । नगरमें धूमते समय भी उस सुन्दर युवकको कोई पहचान नहीं पाता था। जिनके दर्शनमात्रसे ही पापोंका नाहा हो जाता हा, वे समुद्रपर्यन पृथ्वीके स्वामी पाण्डवत्येग इस तरह अपनी प्रविज्ञाके अनुसार अज्ञातवासकी अवधि पूरी करने लगे।

#### भीमसेनके हाथसे जीमृत नामक मल्लका वध

पाण्डवगण विराटनगरमें छिपकर रहने लगे, उसके बाद उन्होंने क्या किया ?

राजा जनमेजमने पूछा—जहार ! इस प्रकार जब | सुनो । पाण्डलोको धृतराष्ट्रके पुजोसे सदा शङ्कर बनी खती थी; इसलिये वे ब्रीपदीकी देख-रेख रखते हुए बहुत छिपकर रहते बें, मानो पुनः माताके गर्चमें निवास कर रहे हों। इस प्रकार वैराम्पयनमें बोले—राजन् ! पाण्डवोने वहाँ क्रिये रहकर | जब तीन महीने बीत गये और चीचे महीनेका आरम्प हुआ, राजा विराटको प्रसन्न रसते हुए जो कुछ कार्य किया, उसे | उस समय मत्त्वदेशमें ब्रह्ममहोत्सवका जहूत बढ़ा समारोह

हुआ। उसमें सभी दिशाओंसे हजारों पहलवान कुटे थे। वे सम-के-सब बड़े बलवान् वें और राजा उनका विशेष सम्मान किया करते थे। उनके कन्धे, कमर और पीवा सिंहके समान थे; शरीरका रंग गोरा था। राजाके निकट उन्होंने अनेकों बार अस्ताहेमें विजय पापी थी।

उन सब पहलदानोंमें भी एक सबसे बड़ा बा। उसका नाम था-जीमृत । उसने असावेमें उत्तरकर एक-एक करके सबको सङ्ग्रेक स्थि बुलाया: परंतु उसे कृदते और पैतरे बदालते देख किसीको भी उसके पास जानेकी डिम्मत ना होती थी। जब सभी पहलवान उत्पाहडीन और उदास हो गये, तत्र मत्तवनरेशने अपने रसोड्येको उसके साथ भिड्नेकी आज्ञा दी। राजाका सम्पान राजनेके लिये पीपसेनने सिंहके समान बीमी चालसे चलकर रंगचुमिमें प्रवेश किया; किर उन्हें लैगोटा करते देश वहाँकी जनताने हर्पकान की। शीमसेनने युद्धके लिये तैयार होकर कृतसुरके समान विक्यात पराक्रमी जीमृतको लतकारा । दोनोमें ही लढ़नेका वस्साह था, दोनों ही थयानक पराक्रम दिखानेवाले वे और दोनोंके ही प्रारीर साठ वर्षके मतवाले हाबीके समान ऊर्ध तवा ह्रष्ट-पृष्ट से । पहले उन दोनोंने एक-दूसरेसे बॉर्ड मिलावी, फिर वे परस्पर जयकी इच्छासे सूब उत्साहसे युद्ध करने रूगे । बीसे पर्जत और कहाके टकारानेसे घोर शब्द होता है. उसी प्रकार उनके पारस्परिक आधारमे प्रपानक बटबट शब्द होता था। एक-दूसरेका कोई अंग जोरसे दवाता तो दूसरा उसे हुड़ा लेता। दोनों अपने हाजोंसे पूर्वी बॉध परस्पा प्रकार फरते । दोनों दोनोंके दारीरसे गुथ जाते और फिर धक्रे देकर एक इसरेको दूर हटा देते। कभी एक इसरेको पटककर जमीनपर रगइता तो दूसरा नीचेसे ही कुलाँचकर ऊपरवालेको दूर फेंक देता। खेनों खेनोंको बलपूर्वक पीछे इटाते और मुझोंसे क्रातीपर बोट करते। कथी एकको दूसरा अपने कन्येपर बठा लेता और उसका पृह नीचे करके घुपाकर पटक देता, जिससे बडे जोरका शब्द होता । कथी परस्पर बज्रपातके समान प्रान्द करनेवाले चटिकी मार होती। कथी हाचकी अगुलियाँ फैलाकर एक-दूसरेको बप्पड यारते । कभी नशोसे बकोटते। कभी पैरोमें उलझाका एक-दूसरेको निरा देते, कभी घटने और सिरमें टक्कर मारते, जिससे विजली गिरनेके समान शब्द होता। कभी प्रतिपक्षीको गोदमें धर्माट लाते. कभी खेलमें ही उसे सामने खींच लेते, कभी दाये-बाये पैतरे बदलते और कभी एकबारगी पीछे डकेलकर पटक देते है। इस प्रकार दोनों दोनोंको अपनी ओर खींबते और पटनोंसे प्रहार करते थे। केवल बाहबल, प्रारीखल और प्राणवलसे

ही वन वीरोंका भयंकर युद्ध होता रहा । किसीने भी शसका उथयोग नहीं किया ।

क्टनचर जैसे सिंह हाबीको पकड़ लेता है, उसी प्रकार भीमसेनने उडलकर जीमूतको केनी हाबोसे पकड़ लिया और उसर उठाकर उसे घुमाना आरम्भ किया। उनका यह पराक्रम



देसकर सभी पहलकानों और मसबदेशके दर्शक लोगोंको बड़ा आहर्ष हुआ। भीमने उसे सी बार घुमामा, जिससे बह शिक्ति और बेहोदा हो गया; इसके बाद उन्होंने पृथ्वीपर पटककर उसका काबूमर निकाल हाला। इस प्रकार भीमके हावसे उस जगळांसद्ध पहल्यानके मारे जानेसे राजा विशटको बड़ी सुशी हुई।

इस तख अलाइंग् बहुत-से पहलवानीको मार-मारकर पोपसेन एवा विराटके खेड्याजन बन गये थे। जब उन्हें युद्ध करनेके लिये अपने समान कोई पुस्त नहीं मिलता, तो हाबियों और सिंहोसे लखा करते थे। अर्जुन भी अपने नाबने और गानेकी कलासे राजा तबा उनके अन्तःपुरकी खियोंको प्रस्ता रखते थे। इसी प्रकार नकुल भी अपने हारा सिखलाये हुए वेगसे चलनेवाले खोड़ोंकी तख-तरहकी चालें दिखाकर मान्यनरेडाको संतुष्ट करते थे। सहदेवके सिखाये हुए बैलोंको देखकर भी राजा बड़े प्रसन्न रहते थे। इस प्रकार सभी पायहब बर्डी किये रहकर राजा विराटका कार्य करते थे।

#### द्रौपदीपर कीचककी आसक्ति और उसके द्वारा द्रौपदीका अपमान

वैशम्पायनयी कहते हैं—राजन् ! पाण्डवांके मस्त्रनरेशको राजधानीमें रहते हुए दस महीने बीत गये। यहसेनकुमारी होपड़ी, जो स्वयं स्वामिनीको भाँति संवाके योग्य थी. रानी सुदेणाकी शुनुषा करती हुई बड़े कड़से समय व्यक्ती करती थी। जब वर्ष पूरा होनेमें कुछ ही समय व्यक्ती रह गया, तबकी बात है। एक दिन राजा विराटके संन्तराति महावारी कीवककी दृष्टि उस होपदीयर पड़ी, जो राजगहरूपे देवकन्याके समान विवस रही थी। यह कीवक राजा विराटका सारव था, वह सैरखीको देखते ही कामकाणसे पीडित होका उसे बाहने रूपा। कामनाकी आगमें करता हुआ वीवक अपनी बहिन रानी सुदेखाके पास गया और हैस-हैसकर वहने रूपा— सुदेखों! यह सुन्दरी, जो पुढ़े



अपने सामी उनात बना रही है, यहारे तो कभी इस महलमें नहीं देशी गयी थी। देवाबूनाके समान यह मनको मोहे लेती है। बताओ यह कौन है? किसकी सी है? और कहाँसे आयी है? मेरा चित्र इसके अधीन हो कुका है: अब इसकी प्राप्तिके सिया दूसरी कोई ओपिय नहीं है, जो मेरे हटफको शास्ति दे सके। अही ! बड़े आश्चर्यकी बात है कि यह दुम्हारे यहाँ दासीका काम कर रही है; यह कार्य कदायि इसके योग्य नहीं है। मैं तो इसे अपनी तथा अपने सर्वत्वको स्वाप्तिनी बनाना चाहता है।"

इस प्रकार रानी सुदेष्णासे कहकर कीवक राजकुमारी हैंपदीके पास आकर बोला—'कल्पाणी ! तुम कौन हो ? किसकी कन्या हो और कहाँसे आपी हो ? ये सब बातें मुझे बताओं । तुष्हारा यह सुन्दर रूप, यह दिव्य छवि और यह सुकुमारता संसारमें सबसे बढ़कार है। और यह उन्नक्त मुख तो अपनी कपनीय कान्तिसे चन्द्रमाको भी लजित कर रहा है। तुम-जैसी मनोहारिणी की इस पृथ्वीपर पैने अध्वसे पहले कची नहीं देली थी। सुमुखी ! क्लाओ तो तुम कमलोमें वास करनेवाली सक्यों हो या साकार विभृति ? लजा, श्री, कीर्ति और कान्ति—इन देवियोंमेंसे तुम कौन हो ? यह स्वान तुन्हारे रहनेके लायक नहीं है। तुम सुस्त भोगनेके योग्य हो और वहाँ कड़ उठा रही हो ! मैं तुन्ते सर्वोत्तम सुग्न-घोग समर्पण करना जाता 🗓 स्थीकार करो । इसके बिना तुन्हार। यह क्रम और सौन्दर्य व्यर्थ जा रहा है। सुन्दरी । यदि तुम आज्ञा से तो में अपनी पहली कियोंको त्याप दें अथवा उन्हें कुकरों दासी कराकर रहें। मैं स्वयं भी सेवकके समान तुषारे अधीन रहिंगा।"

डीग्टीने कहा — में पराची सी हूं, मुझसे ऐसा कहना डांबत नहीं है। जगल्के सची प्राणी अपनी सीसे प्रेम करते हैं, तुम भी धर्मका विचार करके ऐसा ही करो। दूसरेकी सीकी ओर कथी किसी प्रकार भी मन नहीं चलाना चाहिये। सत्पुरुवोंका यह नियम होता है कि वे अनुवित क्योंका सर्वचा न्याग कर देते हैं।

सैरमांको यह कर सुरकर कोवक कोरम—'सून्दरी ! तुम पेरी प्रार्वनाको इस तरह पत ठुकराओ । मैं तुम्हारे लिये बड़ा करू या रहा है; मुझे अस्वीकार करके तुम्हें बड़ा पहतावा होगा ! इस सम्पूर्ण राज्यपर मेरा ही शासन है, मैं किसीको भी उबाइने कसानेको शक्ति रखता हैं ! शारीरिक क्लमें भी मेरे समान इस पृथ्वीपर कोई नहीं है । मैं अपना सारा राज्य तुमपर निकायर कर रहा है; पटरानी बनो और मेरे साथ सर्वोत्तम भोग भोगो ।'

सैरबी कोली सूत्रपुत्र ! तू इस प्रकार मोहके फेट्रेमें पड़कर अपनी जान न गैंका। याद रख, पाँच गन्धर्य मेरे पति हैं: वे बड़े भयानक हैं और सदा मेरी रक्षा करते रहते हैं। अतः इस कुल्लित विवारको लाग दे; नहीं तो मेरे पति कुपित होकर तुन्तें भार डालेंगे। क्यों अपना सर्वनाइ कराना चाहता है? कीकक ! मुझपर कुदृष्टि डालकर तू आकाश, पाताल या समुद्रमें भी भागकर डिपे तो भी मेरे आकाशचारी पतियोंके हाजसे जीवित नहीं क्य सकता। जैसे कोई रोगी कष्ट पाकर



भीतको कुलावे, उसी प्रकार तू भी कालरात्रिके समान मुझसे सबों याचना कर छा है ?

राजकुमारी होपदीके दुकरानेपर कीवक कामसंत्रप्त हो सुदेखाके पास जाकर बोाव, 'बहिन ! जिस ड्यावसे घी सिस्त्री मुझे खीकार करे, सो करो; नहीं तो मैं इसके घेडमें प्राण दे हूँगा।' इस प्रकार किताप करते हुए कोवककी का सुनकर रानीने कहा—' प्रेया ! मैं संस्त्रीको एकालमें तृचारे पास भेज दूँगी; वहाँ बदि सम्बव हो तो उसे अपने इच्छानुसार समझा-बुझाकर प्रसन्न कर लेना।' अपनी बदिनकी कल मानकर कीवक व्यक्ति चला गया और किसी पर्वक दिन अपने प्रस्त्र उसने खाने-पीनेकी बहुत उत्तर सानवी तैयार करवायी। तरपञ्जाद सुदेखाको उसने भोजनके लिये आमन्त्रित किया। सुदेखाने सैस्त्रीको बुलाकर कडा—'कल्याणी! मुझे बड़े जोरकी प्रास लग रही है। तुम कीवकके घर जाओ और वड़ांसे पीनेयोग्य रस ले आओ।'

सैरसी बोली—रानी ! मैं उसके घर नहीं जाउँगी । आप तो जानती ही हैं कि वह कितना बढ़ा निलंक है ! मैं आपके यहाँ व्यक्तिवारिणी होकर नहीं रहूँगी । जिस समय मेरा इस महरूमें प्रवेश हुआ था, उस समयको प्रतिहा तो आपको याद होगी ही । फिर मुझे क्यों भेज रही हैं ? मूर्ख कीवक कामसे पीड़ित हो रहा है, देखते ही मेरा अपमान कर बैठेगा । आपके यहाँ और भी तो बहुत-सी दासियाँ हैं, उन्होंमेसे किसीको

भेज द्योंकिये। मैं तो अपमानके इस्से वहाँ नहीं जाना चाहती। पुरेकाने कहा—'मैं तुन्हें यहाँसे भेज रही हूँ, अतः वह कदापि अपमान नहीं कर सकता।' यह कहकर उसने उसके इसमें बक्रनसदित एक सुवर्णमय पात्र दे दिया। ब्रैपदी उसे



तेकर रोती और इस्ती हुई कीवकके घरकी ओर वाली। अपनी सतीत्वकी रक्षाके लिये का घन-ही-घन घरवान् सूर्वकी शरकये गयी। सूर्यने उसकी देख-रेखके लिये गुप्तकपारे एक प्रश्नास घेजा, जो सब अवस्ताओं में साथ रहकर उसकी रक्षा करने लगा।

हैं पदी भवपीत हुई हरिणींके समान हरते-इरते उसके पास गर्या। उसे देखते हो वह आनन्दमें भरकर सक् हो गया और केला—'सुन्दरी! तुन्हारा खागत है, मेरे लिये आजकी राजिका प्रभात बड़ा महुलायथ होगा। मेरी राजी! तुन मेरे घर आ गर्या; अब मेरा प्रिय काम करो।' हैं पदी बोली—'सुहे महाराजी सुदेखाने तुन्हारे पास यह कहकर भेगा है कि होता जाकर पीनेपोग्य रस ते आओ, प्यास सता रही है।' कोक्कने कहा—'कल्पाणी! उसकी मैगायी हुई पीजें दूसरी दासियाँ पहुंचा देगी।' यह कहकर उसने हैं पदीका दाहिना हाड पकड़ लिया। हैं पदी बोली—'पापी! यदि मैंने आय-तक कभी मनसे भी अपने पतियोंके विरुद्ध आवरण नहीं किया हो तो इस सत्यके प्रभावसे देखूँगी कि तू सनुसे पराजित होकर पृथ्वीपर प्रसीटा जा रहा है।' इस प्रकार कीचकका तिसकार करती हुई ग्रैपदी पीछे हट रही थी और वह उसे पकड़ना चाहता था। वह झटके देकर अपनेको छुवानेका त्योग कर ही रही थी कि कीचकने स्त्रता झपटकर उसके दुपट्टेका छोर पकड़ लिया। अब वह बड़े बेगसे उसे काबूमें लानेका प्रपन्न करने लगा। बेचारी ग्रैपदी बार-बार लम्बी साँसे लेने लगी। किर संपलकर उसने कीचकको बड़े जोरका प्रका दिया, जिससे बह पापी जड़से कटे हुए वृक्षकी भाँति धमसे जमीनपर जा गिरा। असे गिराकर वह काँपती हुई बौड़कर राजसम्मकी जरणमें आ गयी। कीचकने भी उठकर भागती हुई ग्रैपदीका पीछा किया और उसके केवा पकड़ लिये। किर राजाके सामने ही उसे पृथ्वीपर गिराकर लात मारी। इतनेमें सूर्यके ग्राम वियुक्त ग्रहसने बाँचकको पकड़कर आधीके समान बेगसे दूर फेक विया। कीचकको सारा वारोर काँप उठा और वह निशेष्ट होकर पृथ्वीपर गिर पहा।

उस समय राजसधामें युविहित और धीमफेन भी बैठे थे, उन्होंने हौपदीका वह अपमान अपनी आंको देखा। वह अन्याय उनसे सता नहीं गया, दोनों भाई अमर्पसे मा गये। भीम तो उस दुरातमा करियकको मार हालनेकी एकासे कोधके पारे दाँत पीसने लगे। उनको आंकोके सामने धूआँ छा गया, भीई देवी हो गयीं और राजनाटमें पारीना निकलने रूगा। ये कोधाचेदामें उठना ही बाहते थे कि पुचिहितने अपना गुप्त रहस्य प्रकट हो जानेके हरसे अपने अंगृहेसे उनका अंगृहा दबाहत उन्हें रोक दिया।

इतनेमें ब्रोपदी समाभवनके द्वारपर आ गवी और पतवराजसे सुनाकर कहने लगी — 'मेरे पति सम्पूर्ण जगत्को मार शलनेकी शक्ति रखते हैं, किंतु वे धर्मके पाशमें बैधे हुए हैं; मैं उनकी सम्मानित धर्मफब्री है, तो भी आज एक सृतपुत्रने मुझे लात मारी है। द्वाय ! जो इरणार्थियोको सहारा देनेवाले हैं और इस जगत्में गुप्तकारों विचरते रहते हैं, वे मेरे पति महारबी बीर आज कहाँ हैं ? अत्यन बलवान् और ठेजसी होते हुए भी वे अपनी इस प्रियतमा एवं पतित्रता पत्नीको एक मुनके द्वारा अपमानित द्वेते देख कैसे कायरोकी माति बर्दास्त कर रहे हैं ? यहाँका राजा विराट भी धर्मको दक्ति करनेवाला है। इसने एक निरपराध स्त्रोको अपने सामने मार साते देखकर भी सहन कर तिया है ! घला, इसके रहते हुए में अपने इस अपमानका बदला क्योंकर ले सकती हूँ ? यह राजा होकर भी कीचकके प्रति राजीचित न्याय नहीं कर रहा है ! मस्पराज ! तुन्हारा यह लुटेरॉका-सा धर्म इस रावसभामे शोभा नहीं देता । तुम्हारे निकट आकर भी कीवकके द्वारा मेरे



प्रति जो व्यवहार हुआ है, वह कभी उचित नहीं कहा जा सकता। सभासद् त्येग भी सुतपुत्रके इस आयाचारपर विचार करें। वह त्वर्थ तो पापी है ही, इस मतप्तनरेशको भी धर्मका इतन नहीं है। साथ ही ये सभासद् भी धर्मको नहीं जानते, तभी तो धर्मको न जाननेवाले इस राजाको सेवा करते हैं।'

इस प्रकार अस्तिमें आँसू घरे डीपदीने बहुत-सी बातें बहुकर राजा किराटको जलाइना दिया। फिर सम्पासदोंके युक्तिया उसने कारहका कारण बताया। इस रहस्यको जानकर सभी सदस्योंने डीपदीके सत्साहसकी प्रशंसा की और कोलकको बारम्बार विकारते हुए कहा—'यह साध्यी जिस युक्तको वर्यपारी है, उसे जीवनमें बहुत बहा लाभ मिला है। पनुष्पनातिमें तो ऐसी खीका मिलना कठिन ही है। हम तो इसे मानवी नहीं, देवी मानते हैं।'

इस प्रकार कब सभासद् लोग होपदीकी प्रशंसा कर रहे थे, युचिष्ठिरने उससे कहा—'सैरजी! अब यहाँ साड़ी न हो, राजी सुदेखाके यहलमें बली जा। तेरे पति राजार्व अधी अवसर नहीं देखते, इसलिये नहीं आ रहे हैं। ये अवश्य ही तेरा प्रिय कार्य करेंगे और जिसने तुन्हें कह दिया है, उसे नष्ट का इस्तेंगे।'

ब्रीक्टी करी गयी, उसके बात खुले हुए थे और आँसें क्रोबसे लात हो रही थीं। रानी सुदेष्णाने उसे रोते और आँस् बहाते देसकर पूछा—'कल्याणी ! तुम्हें किसने मारा है ? जिसने तुम्हारा अप्रिय किया है ?' डोपदीने कहा—'आज बोली— 'सुन्दरी ! कीवन कामसे मनवाला होकर बारन्वार | वमल्वेककी यात्रा करेगा ।'

क्यों से सी हो ? किसके भाग्यसे आज सुक्त ठठ गया, दिश्हास अपमान कर रहा है: तुन्हारी राम हो तो में आब ही उसे मरका डाल्रे (' प्रोपदीने कड़ा—'वह जिनका अपराध कर दरबारमें राजाके सामने ही कीवकने मुझे मारा है।' सुदेष्णा | रहा है, वे ही लोग उसका वस करेंगे। अब अवस्य ही बह

#### द्रोपदी और भीमसेनकी बातचीत

वैद्यान्यायनभी कहते हैं—सेनायति क्योबकने जबसे तात मारी भी, तभीसे यहास्त्रिनी राजकुमारी होपदी उसके कथकी बात सोचा करती थी। इस कार्यकी सिद्धिके लिये उसने भीयसेनका सरण किया और रात्रिके समय अपनी शप्पासे डठकर उनके धवनमें गयी। उस समय उसके मनमें अपमानका बहुत बड़ा दु:सा था। पाकदात्तामें प्रवेदा करते ही उसने बहा-'भीपसेन ! उठो, उठो; मेरा व्य शबु महानानी सेनापति मुझे लात मारकर अभी जीवित है, तो भी तुम वहाँ निश्चिमा होकर कैसे सी रहें हो ?'

प्रीपवीके जगानेपर भीमसेन अपने प्रशंतपर उठ बैठे और उससे बोले—'प्रिये ! ऐसी क्या आवश्यकता आ पड़ी कि तुम उतावली-सी ब्रोकर मेरे पास चली आयी ? देलता है, तुष्कारे शरीरका रंग अल्वाभाविक हो गया है, तुम दुर्बाट और उदास हो रही हो । क्या कारण है ? पूरी बाल बलाओ, जिससे में सब कुछ जान सक्ते।'

होपदीने कहा-भेरा दुःस क्या तुमसे क्रिया है ? सब कुछ जानकर भी क्यों पूछले हो ? क्या उस दिनकी बात भूक गये हो, जब कि प्रातिकामी मुझे 'दासी' कड़कर घरी सभागे बसीट ले गया बा ? उस अयमानकी आगमें मैं सदा ही जल्जी रहती है। संसारमें मेरे सिवा दूसरी कौन राजकन्या है, जो ऐसा दु:सा धोगकर धी जीवित हो ? करवासके समय दुरात्मा जवहबने जो मेरा स्पर्श किया, वह भेरे लिये दूसरा अपमान था; पर उसे भी सहना ही पड़ा । अवकी बार पुनः यहाँके धूर्न राजा विसटकी आँखोंके सामने उस दिन कीचकके द्वारा अपमानित हुई। इस प्रकार बारम्बार अपमानका दुःस भोगनेवाली येरी-जैसी कौन खी अपने प्राण धारण कर सकती है ? ऐसे अनेकों कष्ट सहती रहती हैं, पर तुम भी मेरी सुध नहीं लेते; अब मेरे जीनेसे क्या ताम है ? यहाँ कांचक नामका एक सेनापति है, जो नातेमें राजा विराटका साला होता है। वह बड़ा ही दुष्ट है। प्रतिदिन सैराधीके वेवमें मुझे राजमहरूमें देखकर ऋहता है—'तुम मेरी स्त्री हो जाओ ।' रोज-रोज उसके पापपूर्ण प्रस्ताव सुनते-सुनते मेरा इदय विदीर्ण हो रहा है। इधर, धर्मात्मा युधिहिरको जब



अपनी जीविकाके लिये दूसरे सवाकी उपासना करते देखती हूँ तो बड़ा दुःस होता है। जब पाकशासामें भोजन तैयार होनेवर तुम विराटकी सेवामें ज्यस्थित होते और अपनेकी बल्लय-नामधारी रसोड्या बताते हो, उस समय मेरे मनमें बड़ी बेटना होती है। यह तरून बीर अर्जुन, जो अकेले ही रबमें बैठकर देवताओं और यनुष्योंपर विजय पा चुका है, आव विराटको कन्याओको नावना सिखा रहा है ! धर्ममें, शुरुवामें और सत्यभावनमें जो सम्पूर्ण जगत्के लिये एक आदर्श था, उसी अर्जुनको स्त्रीके वेषये देखकर आज मेरे हृदयमें कितनी व्यचा हो रही है ! तुन्हारे छोटे भाई सहदेवको जब मैं गौओंके साथ जातीके वेषमें आते देखती है तो मेरे शरीरका रक्त मूल जाता है। मुझे याद है, जब बनको आने लगी उस समय माता कुन्तीने रोकर कहा बा—'पाञ्चाकी ! सहवेष मुझे बड़ा प्यारा है; यह मधुरभावी, धर्मात्मा तथा अपने सब भाइपोका आदर करनेवारम है। किंतु है बड़ा

संकोची; तुम इसे अपने हाबसे भोजन कराना, इसे कष्ट न होने पाये।' यह कहते-कहते उन्होंने स्वदेवको हातीसे लगा लिया था। आज उसी सहदेवको देलती है—रात-दिन गोओंकी सेवामें जुटा खता है और रातको बखड़ोंके चमडे बिछाकर सोता है। यह सब दुःस देसकर भी में किसलिये जीवित रहें ? समयका फेर तो देखें —जो सुन्दर कप. अस-विद्या और मेचा-शक्ति—इन दीनोंसे सदा सन्पन्न रहता है, वह नकुल आज विराटके घर घोड़ोंकी सेवा करता है। उनकी सेवामें उपस्थित होकर घोड़ोंकी वाले दिखाता है ! क्या यह सब देखकर भी मैं सुक्तरे रह सकती हूँ ? राजा युधिहिरको जुएका व्यसन है और उसके कारण पुछे इस राजपवनमें सैरक्षीके रूपमें खकर रानी सुदेग्गाकी सेवा करनी पक्षती है। पाण्डबोंकी महारानी और हुप्दनरेकको पुत्री होकर भी आज मेरी यह दशा है ! इस अवल्यामें मेरे सिवा कौन की जीवित रहना चाहेगी ? मेरे इस क्रेगसे क्येंग्व, पाण्डव तथा पश्चासंबंदाका भी अपयान हो रहा है। तुम सब लोग जीवित हो और में इस अयोग्य अवस्थामें पड़ी 🕻। एक दिन समुक्रके पासतकाकी सारी पृथ्वी जिसके अधीन वी, आज वहीं प्रीपदी सुदेष्णाके अधीन हो उसके धयते हरी रहती है। कुन्तीनवन । इसके सिवा एक और असदा दुःस, सो मुक्रपर आ पड़ा है, सुनो । पहले में माता कुलीको क्रोड़कर और किसीके लिये, सर्व अपने लिये भी कभी उच्छन रहीं पीसती थी; परंतु अब राजांके लिये बन्दन विसना पहता है: देखों ! मेरे हाथोंने घट्टे यह गये हैं, यहले ऐसे नहीं से !

ऐसा कहका होपटीने भीमसेनको अपने हाथ दिलाचे। फिर वह सिसकती हुई बोली—'न जाने देवताओका मैंने कौन-सा अपराच किया है, जो मेरे लिये मीत भी नहीं आती। भीमने उसके पतले-पतले हाबीको एकड्कर देता, सचपुत्र काले-काले दाग पढ़ गये थे। उन हार्वोको अपने पुरूपर लगाकर वे रो पहे। आँसुओंको इन्हों तथ गयी। फिर आन्तरिक क्रेक्स पीड़ित होकर भीमसेन कहने लगे-'कुष्णे । मेरे बाहुबलको धिकार है ! अर्जुनके गाण्डीय धनुषको भी थिकार है, जो तुन्हारे लाल-लाल कोमल हाय आज काले पढ़ गये ! उस दिन सधामें मैं विराटका सर्वनात कर डालता अथवा ऐश्वर्यके यदसे उपल हुए कोणकका मस्तक पैरोंसे कुचल डालता; किंतु धर्मराजने सकावट डाल दी, उन्होंने कनलियोसे देशकर युद्धे मना कर दिया। इसी प्रकार राज्यसे चूत होनेपर भी जो कौरबोका वध नहीं किया गया, वुर्वोधन, कर्ण, दाकुनि और ट्:द्यासनका सिर नहीं काट लिया गया—इसके कारण आज भी मेरा शरीर कोधसे

जलता रहता है; वह चूल अब भी इदयमें काँटेकी तरह कसकती खती है। सुन्दर्श ! तुम अपना धर्म न छोड़ो । बुद्धिपती हो, ऋोधका दमन करो । पूर्वकालमें भी बहुत-सी क्रियोंने पतिके साथ कष्ट उठाया है। भृगुवंशी व्यवनमुनि जब तपस्य कर रहे थे, उस समय उनके शरीरपर दीमकोंकी बाँबी जम गयी थी। उनकों स्त्री हुई राजकुमारी सुकन्या। उसने उनकी बड़ी सेवा की। एजा जनककी पुत्री सीताका नाम तो तूचने सुना ही होगा; वह घोर वनमें पतिदेव श्रीरामचन्द्रजीकी सेवायें खती बी। एक दिन उसे राक्षस हरकर लंकायें ले गया और तरक-तरहके कह देने लगा; तो भी उसका मन औरामबन्द्रजीमें ही लगा रहा और अन्तमें वह उनकी सेवामें पहुँच भी गयी। इसी प्रकार लोपायुद्राने सांसारिक सुलोका त्वाग करके अगस्य युनिका अनुगमन किया था। साविती तो अपने पति सत्यवान्के पीछे यमलोकतक चली गयी थी। इन कववती परिव्रता सियोंका जैसा गहल बताया गया 🕏 वैसी ही तुम भी हो; तुममें भी वे सभी सदगुण मौजूद हैं। कल्याची ! अब तुन्हें अधिक दिनोतक प्रतीक्षा नहीं करनी है। वर्ष पूरा होनेये सिर्फ डेव महीना रह गया है। तेरहवाँ वर्ष पूर्व होते ही तुप राजरानी बनोगी।

होन्दी बोली—नाथ ! इयर बहुत कष्ट सहना पहा है, इसलिये आतं होकर मैंने आंसू बहाये हैं, उलाइना नहीं दे रही हैं। अब इस समय को कार्य उपस्थित है, उसके लिये उद्यत हो काओ । पानी कोंचक सदा मेरे आगे प्रार्थना किया करता है। एक दिन मैंने उससे कहा—'कोंचक ! तू कामसे मोहित होकर मृत्युके मुखमें जाना बाहता है, अपनी रक्षा कर । मैं पाँच गम्बवोंकी रानी हैं, वे बड़े बीर और साइसके काम करनेवाले हैं। तुझे अवस्य मार झलेंगे।' मेरी बात सुनकर उस दुझने कहा—'सैन्सी ! मैं गन्यवाँसे तमक भी नहीं हला। संमाममें बाद लाख गम्बवाँ भी आवें तो मैं उनका संहार कर झलेंगा। तुम मुझे खीकार करो।'

इसके बाद उसने रानी सुदेखासे मिलकर उसे कुछ सिलाखा। सुदेखा अपने चाईक प्रेमवदा मुझसे कहने लगी—'कल्याबी! तुम कोबकके घर जाकर मेरे लिये मदिरा लाओ। मैं गयी; पहले तो उसने अपनी बात मान लेनेके लिये समझाया। किंतु जब मैंने उसकी प्रार्थना दुकरा दी, तो उसने कुचित होकर बत्सात्कर करना चाहा। उस पुल्का मनोधाव मुझसे छिया न रहा; इसलिये बढ़े वेगसे धागकर मैं राजाकी शरणमें गया। वहाँ भी पहुँचकर उसने राजाके सामने ही मेरा स्वर्श किया और पृथ्वीपर गिराकर लात मारी। कविकक राजाका सारिय है, राजा और रानी दोनों ही उसे बहुत मानते हैं। परंतु है वह बड़ा ही पापी और हुन । प्रशा रोती-चित्रपाती रह जाती है और वह उसका धन लूट लाता है। सदाचार और धर्मक मार्गपर तो वह कभी चलता ही नहीं। उसका भाव मेरे प्रति खराब हो चुका है; जब मुझे देखेगा, कुत्सित प्रस्ताव करेगा और ठुकरानेपर मुझे मारेगा ( इसलिये अब मैं अपने प्राण दे दूंगी। वनवासका समय पूरा होनेतक यदि चुप रहोगे तो इस बीचमें पत्नीसे हाथ धोना पढ़ेगा । क्षत्रियका सबसे मुख्य धर्म है शतुका नाश करना । परंतु धर्मराजके और तुन्हारे देखते-देखते काँचकने मुझे तक पारी और तुमलोगोंने कुछ भी नहीं किया। तुमने जटासुरसे मेरी रक्षा की है, मुझे इरकर ले जानेवाले जयदकको भी पराजित किया है। अब इस पापीको भी मार डाल्मे। यह बराबर मेरा अपमान कर रहा है। यदि यह सुवादयतक जीवित रह गया, तो मैं किय धोलकर यी जाडेंगी। भीमसेन । इस बर्शिवकके अधीन होनेकी अपेक्षा तुषारै सामने प्राण त्याग देना मैं अच्छर समझती हैं।

यह बहकर होयदी भीमलेनके वक्षपर गिर पड़ी और फूट-फूटकर रोने लगी। धीमने उसे इदयसे लगाकर आश्वासन दिया, उसके असुओंसे भीगे हुए मुलको अपने हाससे पोछा और कीचकके प्रति कृपित होकर कड़ा— 'कल्पाणी । तुम जैसा कहती हो. वही कर्मगा: आज कीयकको उसके बन्धु-बान्धवॉसहित पार डालुंगा। तुम अपना दु:स और शोक दूर कर आज सार्यकालयें उसके साध मिलनेका संकेत कर हो। राजा विराटने जो नवी नृत्यद्वाला सनवायी है, उसमें दिनमें तो कन्याएँ नावना सीसती हैं. परंतु रातमें अपने घर चली जाती है। वहीं एक बहुत सुन्दर मजबूत पर्लंग भी विका रहता है। तुम ऐसी बात करो, जिससे कीचक वहाँ आ जाय। वहीं मैं उसे यनपुरी भेज दुंगा।'

इस प्रकार बातजीत करके दोनोंने शेष रात्रि वडी विकलतासे व्यतीत की और अपने इय संकल्पको मनमें ही क्रिया रहा। सबेरा होनेपर कीवक पुनः राजमहलमें गया और द्रौपदीसे कहने लगा—'सैरकी ! सचामें राजाके सामने

ही तुन्हें गिराकर मैंने लात लगा दी ! देखा मेरा प्रभाव-? अब तुम मुझ-जैसे बलवान् वीरके हाबोंमें पढ़ सुकी हो । कोई तुन्हें क्वा नहीं सकता। विराट तो कड़नेपात्रके लिये मतसदेशका राजा है: वालवर्षे तो मैं ही बहाँका सेनापति और त्यापी है। इसकिये मकाई इसीमें है कि तुम सुशी-सुशी मुझे स्वीकार कर लो । फिर तो मैं तुम्हारा दास हो जाऊँगा ।'

डींगर्दी बोली—कीचक ! यदि ऐसी बात है, तो मेरी एक शर्त स्वीकार करो । इप दोनोके मिलनको बात तुन्हारे भाई और मित्र भी न जानने पार्वे ।

क्षेत्रको बडा-सुन्दरी । तुम जैसा कह रही हो, यही करूंगा।

हीपटी बोली—राजाने जो नृत्यशाला प्रनतापी है, यह राजमें सूनी रहती है; अतः अधेरा हो जानेपर तुम वहीं

इस प्रकार कोक्कके शाब बात करते समय होपदीको आधा दिन भी एक महीनेके समान भारी मालूम हुआ। तत्पक्षान् यह वर्षमे भरा हुआ अपने घर गया। अर मूर्जको यह पता न का कि सैरन्धीके क्यमें घेरी मृत्यु आ गयी है।

इधर होपडी पाकशासाने जाकर अपने पति शीमसेनसे मिली और बोली—'परनाप ! तुन्हारे कवनानुसार मैने कीवकसे नृत्यशास्त्रामे मिलनेका संकेत कर दिया है। यह राजिके समय उस सूने घरमें अकेले आवेगा, अतः आज अवदय उसे मार डालो ।' भीमने कहा—'मैं धर्म, साय तथा म्यङ्गोको रूपव जाकर कक्ष्ता है कि इन्द्रने जिस प्रकार वृजासुरको भार आहा था, उसी प्रकार मैं भी कीसकका प्राण ले हिना। यदि मसम्बेशके स्त्रेग उसकी सहायतामें आयेंगे तो उने भी मार डालुंगा; इसके बाद दुर्पोधनको मारकर पृथ्वीका राज्य प्राप्त करूँगा ।'

हीपडी बोली—नाब ! तुम मेरे किये सत्त्वका त्वाग न करना । अपनेको क्रियाये हुए ही कीचकको मार झरना ।

धंगरेननं करा-धाँक। तुम जो कुछ करती हो, यही करूंगा; आत कीचकको में उसके बन्धुओंसहित नष्ट कर

#### कीचक और उसके भाइयोंका वध और राजाका सेरन्त्रीको संदेश

वैशय्यायनवी कहते हैं—राजन् ! इसके बाद भीमसेन आश्रामे कीचक भी मनमानी तरहसे सब-धनकर राजिके समय नृत्यशालामें जाकर क्रिपकर बैठ गये और इस | नृत्यशालामें आचा । वह संकेतस्वान समझकर नृत्यशालाके प्रकार कीचककी प्रतीक्षा करने लगे, जैसे सिंह मृगकी घातमें । धीतर चला गया । उस समय वह भवन सब और अन्यकारसे बैठा रहता है। इस समय पाळालीके साब समागम होनेकी | व्यास था। अतुन्तित पराक्रमी भीमसेन तो वहाँ पहलेहीसे

मौजूद वे और एकान्तमें एक शब्वापर तेटे हुए वे। दुर्मीत कीचक भी वहीं पहुँच गया और उन्हें हाबसे ट्येलने लगा। ब्रीपदीके अपमानके कारण पीय इस समय क्रोधसे जल खे



वें। काममोहित कीवकने उनके पास पाँचकर हर्षसे उत्पत्तिका हो पुसक्तराकर कड़ा—'सुपू । मैंने अनेक प्रकारका जो अनन्त धन सेकित किया है, वह सब मैं तुन्ते मेंट करता है। तथा मेरा जो धन-एकदिसे सम्पन्न सैकड़ों दासियोंसे सेवित, रूप-लावण्यपर्या स्मर्णारकोंसे कियुक्ति और सीडा एवं रतिकी सामस्योंसे सुलेभित भवन है, वह भी तुन्हारे लिये ही निकायर करके में तुन्हारे पास आया है। मेरे अन्तःपुरकी नारियाँ अकस्मात् मेरी प्रशंसा करने लगती है कि आपके समान सुन्दर वेच-भूवासे सुसन्तित और दर्शनीय कोई वृसरा पुरुष नहीं है।

पीयसेनने कहा—आप दर्शनीय है—यह बड़ी प्रसनताकी बात है, किंतु आपने ऐसा स्पर्श पहले कभी नहीं किया होगा।

ऐसा कहकर महाबाहु भीमसेन सहसां उडलकर खड़े हो गये और उससे हैसकर कहने लगे, 'रे पायी ! तू पर्वतके समान बड़े डील-डीलवाला है, किंतु सिंह-वैसे विशाल गजरावको यसीटता है, उसी प्रकार आब मैं तुझे पृथ्वीपर मसलूँगा और तेरी बहिन यह सब देखेगी । इस प्रकार जब तू मर जावगा तो सैल्झी बेखटके जिबरेगी तथा उसके पति भी आनन्दसे अपने दिन बिताबेंगे । तब महाबली मीमने उसके

पुष्पगुन्कित केश पकड़ लिये । कीचक भी बड़ा बलवान् था । उसने अपने केश छुड़ा लिये और बड़ी फुर्तिसे दोनों हाथोसे भीमसेनको पकड़ शिया। फिर उन क्रोधित पुरुषसिद्वीमें परस्पर बाहुपुद्ध होने लगा । दोनों ही बढ़े वीर थे । उनकी भुजाओंकी रगड़से बाँस फटनेकी कड़कके समान बड़ा भारी शब्द होने लगा। फिर जिस प्रकार प्रचण्ड आंधी वृक्षको इस्क्रेंड डालती है, उसी प्रकार भीमसेन कीवकको प्रके देकर सारी नृत्यशालामें युमाने लगे। महाबली कीचकने भी अपने युटनोकी बोटसे भीगसेनको धुमिपर गिरा दिया। तब भीमसेन दण्डपाणि यमराजके समान बड़े बेगसे ब्रासका साड़े हो गये। भीम और कॉलक दोनों ही बढ़े बलवान् थे। इस समय स्थाकि कारण वे और भी उत्पन्त हो गये तथा आधी रातके समय उस निजैन नाट्यशालामें एक-दूसरेको रगड़ने समे । वे क्रोधमें भएकर भीषण गर्जना कर से थे, इससे वह पवन बार-बार ग्रैज उठता था। अन्तमें भीयसेनने क्रोबर्मे भरकर आके बाल पकड़ लिये और उसे बका देलकर इस प्रकार अपनी भुजाओंमें कस लिया, जैसे रसीसे पञ्चको बाँच देते हैं। अब कीवक पूर्ट हुए नगरेके समान बोर-जोरसे डकराने और उनको भुजाओंसे कुठनेके लिये क्रटपटाने रूगा । किंतु भीमसेनने उसे कई बार पृथ्वीपर चुमाका असका गला पकड़ लिया और कृष्णाके बोपको हान्त करनेके लिये उसे घोटने लगे । इस प्रकार **जब उसके** सब अंग चकनाबुर हो गये और ऑस्त्रोकी पुतरिवर्ध बाहर निकल आयों तो उन्होंने उसकी पीठपर अपने दोनों पुटने टेक दिये और उसे अपनी चुजाओंसे मचेड़कर पशुकी मीत मार काला ।

कीवकको मारकर बीमसेन्द्रे उसके हाथ, पैर, सिर और गव्दन आदि अंगोको पिष्कंक धीतर ही घुसा दिया। इस प्रकार उसके सब अंगोको तोड़-मरोइकर उसे मांसका लोटा बना दिया और हैपदीको दिखाकर कहा, 'पाञ्चाली! जरा यहाँ आकर देखों तो इस कानके काँड़ेको क्या गति बनायी है।' ऐसा कड़कर उन्होंने दुरात्मा कीवकके पिष्ठको पैरोंसे टुकराया और हैपदीसे कहा, धीरु! जो कोई तुम्हारे उपर कुदृष्टि डालेगा, वह मारा बायगा और उसकी यहाँ गति होगी। इस प्रकार कृष्णाको प्रसारताके लिये बन्होंने यह दुकर कर्म किया। फिर जब उनका क्रोब ठंडा पड़ गया तो ये हैपदीसे पुक्रकर पाकहासामें बले आये।

कीचकका वय कराकर होपदी बड़ी प्रसन्न हुई, उसका सारा संताय शाना हो गया। किर उसने उस नृत्यशास्त्रकी रक्तवाली करनेवालोसे कहा, देखी, वह कीचक पहा हुआ है: भेरे पति गन्धवानि उसकी यह गति की है। तुनलोग वहाँ जाकर देखों तो सही। ब्रीपदीकी यह बात सुरका नाट्यशालाके सहस्रो चौकादार पदाले लेकर वहाँ आये। फिर उन्होंने उसे खुनसे लक्यक और प्राणकीन अवस्थामें प्रधीपर पडे देखा। उसे बिना हाथ-पाँचका देखकर उन सकको बड़ी व्यथा हुई। उसे उस स्थितिमें देखकर समीको बड़ा विस्मय हुआ।

उसी समय कीचकके सब बन्ध-बान्धव वहाँ एकतित हो गये और उसे चारों ओरसे घेरकर विलाप करने लगे। उसकी



ऐसी दुर्गति देखकर सभीके रॉयटे गर्द हो गये। उसके सारे अवपव वारीरमें पुस जानेके कारण वह पृथ्वीपर निकासकर रसे हुए कलूएके समान जान पड़ता था। फिर उसके संगे-सम्बन्धी उसका दाइ-संस्कार करनेके लिये नगरसे बाहर ले जानेकी तैयारी करने लगे । उनको दृष्टि त्यक्षमें ओड़ी ही द्रीपर एक सब्बेका सहारा लिये लड़ी हुई ब्रैपदीपर पड़ी। जब सब लोग इकट्ठे हो गये तो उन व्यकीचको (कीवकके भाइयों) ने कहा, 'इस दुशको अभी मार हालना चाहिये, इसीके कारण कीचककी हत्या हुई है। अवना मारनेकी भी क्या आवश्यकता है, कामासक कीवकके साथ हो इसे भी

होगा।' यह सोचकर उन्होंने राजा विराटमे कहा, 'कीचककी पृत्यु संरच्योंके ही कारण हुई है, अतः हम इसे कीचकके ही साब जला देना चाहते हैं; आप इसके लिये आज़ा दे दीनिये। राजाने मृतपुत्रोके पराक्रमकी ओर देखकर सैरबीको कीचकके साथ जला डालनेकी सम्पति दे ही।

इस, उपकोचकोने घपसे अचेत हुई कमलनयनी कृष्णाको पकड़ रिग्पा और उसे कोचकको रथीपर डालकर बाँच दिया। इस प्रकार से रची उठाकर मरघटकी ओर चले। कृष्णा सनावा होनेयर यी सूतपुत्रोंके बंगुत्रमें पड़कर अनाबाकी तवा विलाप करने लगी और सहायताके लिये चिल्हा-चिल्हाकर कड़ने लगी, 'जब, जवना, विजय, जबसेन और जबहुत मेरी टेर सुने । चे सूतपुत्र मुझे लिये जा रहे हैं। जिन वेगवान् गन्धवंकि धनुषको प्रत्यक्काका मीषण शब्द संप्रापधृपिमें क्लाध्यतके समान सुनावी हेता है और जिनके रबोका योग बहा ही प्रकल है, वे मेरी पुकार सुने; हाव ! ये सुलपुत्र मुझे किये जा रहे हैं।"

कृष्णाको वह दोन वाणी और वित्यप सुनकर भीमसेन किना कोई कियार किये अथनी सरवासे सहे हो गये और कहने लगे, 'सँरकी । तू जो कुछ कह रही है, वह मैं सुन रहा इसलिये अब इन सुल्युगोरी तेरे लिये कोई भयकी बात नहीं है।' ऐसा कहकर में नगरका परकोटा लॉपकर बाहर आधे और बढ़े तंजीसे इमशानकी और जले। वे इतने घेगसे नवे कि सुतपुत्रोंसे पहले ही मरघटमें पहुँच नये। बिताके समीप इन्हें ताइके समान एक दार ज्याम र लम्बा वृक्ष दिसायी दिया । उसकी शास्ताएँ मोटी-पोटी वीं तथा उपरसे यह सुसा हुआ था । उसे चीपसेनने पुत्राओं में भरकर हाबीके समान बोर लगाकर उलाइ लिया और उसे कन्वेपर रसकर इच्ह्याणि दमराजके समान सृतकुत्रोंकी और जले । इस समय इनकी जंधाओंसे टकराकर वहाँ अनेकों बढ़, पीपल और दाकके वृक्ष गिर गये।

पीमसेनको सिंहके समान क्रोबपूर्वक अपनी ओर असे देखका सब मुत्रपुत्र हर गये और घय एवं विवादसे काँपते ह्य कहने लगे, 'अरे । देखो, यह बलवान् गनार्व वृक्ष उठाये कड़े क्रोबसे हमारी ओर आ रहा है; जल्दी ही इस सैरम्हीको कोंड्रो, इसीके कारण हमें यह भय उपस्थित हुआ है।' अब तो धौपसेनको युश्च उठाचे देलकर वे सत्र-के-सब सैरमीको होडकर नगरकी ओर भागने लगे। उन्हें भागते देखकर जला दो; ऐसा करनेसे मर जानेपर भी सुलपुत्रका प्रिय ही | पणननन्दन भीमसेनने, इन्द्र जैसे दानवोंका वय करते हैं उसी प्रकार, उस बृहासे एक सौ पाँच उपकीचकोंको वयराजके पर भेज दिया। उसके पश्चाद उन्होंने ब्रीपदीको बन्धनसे हुड़ाकर



बाइस विधा। इस समय पाळालांके नेकोसे निरन्तर ऑसुओकी धारा बह रही भी और वह करवना दीन हो रही भी। उससे दुर्जप बीर भीमसेनने कहा, 'कृष्णे । तरा कोई अपराध न होनेपर भी जो लोग तुझे तंग करेंगे, वे इसी प्रकार मारे जायेंगे। अब तू नगरको चलो जा, तेरे लिये कोई मचकी बात नहीं है। मैं दूसरे रासोसे राजा विरायके रासोईयरकी ओर जाऊँगा।'

जब नगरनिवासियोंने यह सारा कान्य देशा तो उन्होंने राजा विराटके पास जाकर निवेदन किया कि यन्थानि महावली सूतपुत्रोंको मार इस्ला है और सैन्स्नी उनके हावसे पूटकर राजध्वनकी ओर जा रही है। उनकी यह बात सुनकर महाराज विराटने कहा, 'आपल्प्रेग सूतपुत्रोंको अन्त्रवेष्टि किया करें। बहुत-से सुगन्धित पदार्थ और खाँके साथ सब कीसकोंको एक ही प्रन्वालत जितामें जला दें।' फिर कीसकोंके वधसे भयभीत हो जानेके कारण उन्होंने महारानी सुदेखांके पास जाकर कहा, "जब सैस्स्नी यहाँ आवे तो तुम मेरी ओरसे उससे यह कह देना कि 'सुमुखि ! तुन्हारा सल्याण हो, अब तुन्हारी जहाँ इन्हा हो वहाँ कती जाओ; महाराज गन्धवोंके तिरस्कारसे इर गये हैं।"

राजन् ! जब मनस्तिनी द्रौपदी सिंहसे बती हुई मृगीके

समान अपने इसीर और क्योंको बोकर नगरमें आयी तो उसे देखकर पुरवासी खोग गण्डवींसे भवभीत होकर इधर-उधर भागने लगे तवा किन्ही-किन्हींने नेत्र ही मूद लिये। सलेमें डीफ्टी नृत्यसालामें अर्जुनसे मिली, जो उन दिनों सजा विस्टबर्ग कन्याको नाबना सिखाते थे। उन्होंने कहा, 'सैन्ब्री ! तू उन पापियोंके हाक्से कैसे सूटी और वे कैसे मारे गये ? मैं सब बातें तेरे मुखसे ज्यों-की-त्यों सुनना चाहती है।'



सैरन्थोंने कहा, 'बृहजले ! अब तुन्हें सैरन्थोंसे क्या काम है ? क्योंक तुम तो मौजमें इन कन्याओंक अना:पुरमें रहती हो । आवकत सैरन्थीपर बो-बो दु-सा पड़ रहे हैं, उनसे तुन्हें क्या मतलब है । इसीसे मेरी हैंसी करनेके लिये तुम इस प्रकार पूछ रही हो ।' बृहजलाने कहा, 'कल्याणी ! इस नपुंसक योनिमें पड़कर बृहजला भी जो महान् दु-सा पा रही है, उसे क्या तू नहीं सपझती ? मैं तेरे साथ रही हूं और तू भी हम सबके साथ रहती रही है । मतल, तेरे कपर दु-स पड़नेपर किसको दु-सा न होगा ?'

इसके पहात् कन्याओंक साथ ही होपदी राजधवनमें गयी और राजों मुद्देण्याके पास जाकर खड़ी हो गयी। तब सुदेण्याने राजा विराटके कबनानुसार उससे कहा, 'धड़े ! महाराजको गव्यवासि तिरस्कृत होनेका घय है। तू भी तस्त्रणी है और संसारमें तेरे समान कोई रूपधती भी दिखायी नहीं देती। पुस्त्रोंको विषय तो स्वभावसे ही प्रिय होता है और तेरे गव्यव बड़े क्रोधी है। अतः वहाँ तेरी इच्छा हो, वहाँ बली जा।' सैरन्प्रीने वहा, 'महारानीजी! तेरह दिनके लिये महाराज मुझे और हामा करें। इसके पद्धात गब्धर्यंगण चुड़े लयं हो हे जायेंगे और आपका भी हित करेंगे। उनके हारा महाराज और उनके कथु-बान्धवीका भी अवश्य ही बड़ा हित होगा।'

#### कौरवसभामें पाण्डवाँकी खोजके विषयमें बातचीत तथा विराटनगरपर चढ़ाई करनेका निश्चय

वैशान्यस्तवं कहतं है—राजन् । प्रश्नुविके सकित कीचकको अकलात् मारा गया देशकर सभी खोगोको बहा आश्चर्य हुआ तथा उस नगर और राष्ट्रमें जहाँ-तहाँ वे आयसमें पिलकर ऐसी बर्चा करने लगे— 'महावली कोचक अपनी पृर्चीरताके कारण राजा जिराटको बहुत प्यारा चा, अलने अनेको सेनाओका संहार किया चा; कितु साथ ही का दृष्ट पराजीगामी चा, इसीसे उस पायोको गन्यवीन सार इन्ला।' प्रहाराज ! पाइसेनाका संहार करनेवाले दुर्जय वीर कोचकके विषयमें देश-रोशमें ऐसी ही कर्चा होने लगी।

इस समय अज्ञालवासकी अवस्थाने पान्यवीका यंत स्तानेके लिये दुवॉधनने जो गुरुवर धेने वे वे अनेको बाग, राष्ट्र और नगरोंचे उन्हें बैहकर हस्तिनापुरचे लॉट आये। वहाँ वे राजसभामें बैठे हुए कुरुराज दुर्वीधनके पास गये। उस समय वहाँ महात्मा भीव्य, ब्रोज, कर्ज, क्रुय, विगर्लदाक्रे राजा और युवोंधनके भाई भी योजूद से। उन सकके सामने उन्होंने कहा, 'राजन ! पाण्डबोंका पता लगानेके लिये हम रादा ही बहा प्रयत्न करते यो: किंतु वे किथरसे निकल गये. यह हम जान ही न सके । हमने पर्वतीके केंबे-केंबे शिक्सीपर, धिन्न-धिन्न देशोंमें, जनताकी धीडमें तथा गाँव और नगरोपें भी उनकी बहुत खोज की; परंतु कहीं भी उनका पता नहीं लगा । मालुम होता है वे बिरुक्त नष्ट हो गये; इसल्पि अब तो आपके लिये पहुरू ही है। हमें हुदना पता अवदय लगा है कि इन्द्रसेन आदि सारबि पाण्डवोंके किना ही हारकापुरीयें पहेंचे हैं: वहाँ न तो डीपटी है और न पाण्डम ही हैं। हाँ, एक बढ़े आनन्दका समाचार है। वह यह कि राजा विराटका जो महाबली सेनापति कीवक था, जिसने कि अपने महान् पराक्रमसे जिगलेदेशको दलित कर दिया वा, उस पापात्माको आके भारत्योसहित रात्रिये गुप्तसमसे गन्धवॉन बार डाला है।'

दूतोंकी यह कत सुनकर दुर्वोधन बहुत देशक विचार करता रहा, उसके बाद उसने सभासदोसे कहा—'पाण्डवोके अञ्चातवासके इस तेरहवें वर्षमें ओड़े ही दिन होय है। यदि यह समाप्त हो गया तो सत्यवादी पाण्डव मरमाते हाथीं और विवास सपैकि समान इतेथातुर होकर कौरवोंके लिये



दुःसदायों हो बायेंगे। वे सभी समयका हिसाब रखनेवाले हैं, इसलिये कही दुविजेयलयमें किये होंगे। इसलिये कोई ऐसा ज्याय करना बाहिये कि वे अपने कोधको पीकर फिर कममें ही कते जाये। इसलिये शीप्त हो उनका पता लगाओ, जिससे कि हमारा यह राज्य सब प्रकारकी विद्यान्यामा और विरोधियोंसे पुरू होकर विरकालतक अश्रुण्य बना रहे। 'यह सुनकर कर्णने कहा, 'मरहनन्दन ! तो शीप्त ही दूसरे कार्यकुकल जासुस भेजे जाये। वे गुप्तस्थासे धन-धान्यपूर्ण और जनकीर्ण देशोंमें जाये तथा सुरस्य समाओंमें, सिद्ध महत्त्वाओंके अञ्चयोंसे, राजनगरोंमें, तीर्थोंमें और गुफाओंसे व्यक्ति निवासियोंसे बड़े विनीत शब्दोंमें पुलिपूर्वक पूक्तर उनका पता लगायें।' दुःशासनने कहा, 'राजन् ! जिन दूर्तोपर आपको विशेष भरेसा हो, वे मार्गव्यय लेकर किर पायवोंको सोज करनेके लिये जाये। कर्णने जो कुछ कहा है, वह हमें बहुत ठोक जान पहला है।' तम तत्त्वार्थदर्शी परमपराक्रमी होजावार्थने बका, 'पाण्डवलोग शूर्तार, विद्वान, बुद्धिपान, जिलेन्द्रिय, वर्षेट्र, कृतक्ष और अपने ज्येष्ठ प्राता वर्षराजकी आज्ञामे चलनेवाले हैं। ऐसे महापुरुष न तो नष्ट होते हैं और न किसीसे तिरकृत ही होते हैं। उनमें धर्मराज तो बड़े ही शुद्धिक, गुणवान, सत्पवान, नीतिमान, पवित्रात्मा और तेजावी है। उन्हें तो आंशोंसे देश लेनेपर भी कोई नहीं पहचान सकेगा। अतः इस बातपर ध्यान रक्षकर ही हमें ब्रह्मण, सेवक, सिद्ध्युव्य अधवा उन अन्य लोगोसे, जो कि उन्हें पहचानो है, हुंब्याना वाहिये।'

इसके पश्चात् धरतवंशियोके वितामह, देश-कारुके ज्ञाता और समल धर्मीको जाननेवाले भीव्यजीने कोरघोके वित्रके लिये कहा, 'भरतनन्दन ! पाण्डवीके विषयमें जैसा येरा विष्यार है, वह कहता है। जो नीतिमान् पुरुष होते हैं, उनकी नीतिको अनीतिपरायण लोग नहीं ताड़ सकते। उन पाण्डवीके विषयमें विचार करके हम इस सन्वन्धमें जो कुक कर सकते हैं, वही मैं अपनी बुद्धिके अनुसार कक्ता है; हेपक्स कोई कात नहीं बढ़ता। युधिहिरकी जो नीति है, हमकी मेरे-जैसे पुलबको कभी विन्दा नहीं करनी चाहिये। उसे अवही नीति ही कदना चाहिये, अनीति कदना किसी प्रकार तीक नहीं है। राजा युधिहिर जिस नगर या राष्ट्रमें होंगे वहाँकी जनता भी दानशील, प्रियणदिनी, जिलेन्त्रिय और रूजाशील होगी। जहाँ वे रहते होंगे वहाँके रक्षेग प्रियवादी, संघयी, सत्वपराचन, हष्टपुष्ट, पनित्र और कार्यकुञ्चल होंगे। नहीं उनकी रिचति होगी, कहींके मनुष्य राज्यं ही बर्पमें तत्वर होगे तथा वे गुणोमें क्षेत्रका आरोप करनेवाले, ईच्यांलु, अभिमानी और मसारी नहीं होंगे। वहाँ हर समय बेदम्बनि होती होगी, यज्ञोमें पूर्णाहरियाँ यी जाती होंगी तबा बड़ी-बड़ी दक्षिणाओवाले बहुत-से यज्ञ होते होंगे। वहाँ सेच निक्रय ही ठीक-ठीक वर्षा करता होगा तथा नहींकी भूमि यन-धान्तपूर्ण और सब प्रकारके आतङ्क्षेसे शून्य होगी। वहाँ आनन्दद्यापी पवन जलता होगा, धर्मका त्वरूप पाराप्यजून्य होगा और किसी प्रकारका भग नहीं होगा। उस स्वानपर गौओंकी अधिकता होगी और वे कृत्रा या दुर्वल न होकर सूच हृहपूर् होंगी। उनके दूध, दही और घी भी बड़े सरस और गुणकारक होंगे। राजा बुधिष्ठिर अत्यन्त धर्मनिष्ठ है। उनमें सत्य, धर्च, दान, शान्ति, क्षमा, लजा, औ, कीर्ति, तेब, वयानुता और सरलता निरन्तर निवास करते हैं। अतः अन्य साधारण पुरुष तो क्या, ब्राह्मणलोग भी उन्हें नहीं पहचान सकते । अतः जहाँ ऐसे लक्षण याथे जाये, वहीं मतिमान् पाण्डयलोग गुप्त रीतिसे

रहते होंगे। तुम वहीं बाकर उन्हें हुँहो, इसके सिवा उनके विकास में दूसरी बात नहीं कह सकता। यदि तुन्हें मेरे कावनमें विकास है तो इसपर विकार करके जो उचित समझो, वह प्रोप्न ही करो।'

इसके पक्षात् महर्षि शरद्वान्के पुत्र कृपने कहा, 'क्योवृद्ध भोषाबीका पाञ्चवीके जिथ्यमें जो कथन है, यह पुक्तिपुक्त और समदानुसार है। उसमें धर्म और अर्थ दोनों ही निहित हैं, साव ही वह बड़ा मधुर और हेनुगर्भित भी है। उन्होंके अनुक्रम इस विषयमें मेरा भी जो कवन है, वह सुनो। तुमलोग गुज़बरोजे पाळकोकी गति और स्थितिका पता लगवाओ और उसी नीतिका आसय लो, जो इस समय हितकारिणी हो । यह बाद रखे कि अज्ञातवासकी अवधि समाप्त होते ही प्रक्रामली पाण्डपोका उत्साह बहुत बढ़ जापगा । उनका केन तो अतुलित है ही। अतः इस समय तुन्हें अपनी सेना, कोश और नीतिको सैच्याल रखनी चाहिये, जिससे कि समय आनेपर हम उनके साथ प्रवाकत् संधि कर सके। बुद्धिले भी तुन्हें अपनी शक्तिको जाँच खरी चाहिये और इस बातका भी पता रहना व्यक्तिये कि तुन्हारे बालवान् और निर्वाल मित्रोंने निश्चित शक्ति कितनी है। तुन्हें अपनी श्रेष्ठ, निकृष्ट और मध्यम कोटिकी सेनाका करत देशकर यह निश्चय करना बाहिये कि वह तुमसे संबुष्ट है या नहीं। उसके अनुसार ही हमें शबुओंसे सींध या विचाह करने होये—यदि सेना संसुष्ट होगी तो हम शतुओंके प्रति अपने धनुष सँचालेंगे और पदि वह असंतुष्ट होगी तो उनसे संधि कर होंगे। साम (समझाना), दान (धन आदि हेना), भेद (फोड़ रोना), दण्ड और कर रोना—यह नीति है। इससे शहुको आक्रमणद्वारा, दुर्बलोंको बलसे दबाकर, मित्रोको हेलयेल करके और सेनाको मित्रभावण और वेतनादि देकर अपने काकूमें कर लेना चाहिये। इस प्रकार यदि तुप अपने कोश और सेनाको बढ़ा लोगे तो ठीक-ठीक सफलना प्राप्त कर सकाने।

इसके पड़ात विवादिकके राजा महावारी सुवार्यने कर्ण-को ओर देखते हुए दुर्वोधनसे कहा, 'राजन् ! पत्स्पदेशके ज्ञान्ववंतीय राजा बार-बार हमारे कपर आक्रमण करते रहे हैं। पत्स्पराकके सेनापति महावारी सुतपुत्र कीवकने ही मुझे और मेरे बन्ध-बान्यवोको बहुत ठंग किया था। बरीवक बड़ा ही बलवान, कर, असदनवील और युट प्रकृतिका पुस्प था। ज्ञाना पराक्रम बगद्विस्थात था। इसलिये उस समय हमारी दाल नहीं गली। अब उस पायकर्मा और नृष्टोस सुतपुत्रको गन्धवेनि मार हाला है। उसके मारे जानेसे राजा विराट आक्रमहोन और निरुत्साह हो गया होगा। इसलिये यदि आपको, समस्त कौरबोंको और पहामना कर्णको ठीक जान पड़े तो मेरा तो उस देशपर चढ़ाई करनेका मन होता है। उस देशको जीतकर जो विविध प्रकारके रह, बन, बाम और राष्ट्र हास लगेंगे, उन्हें हम आपसमें बाँट लेंगे।'

तिगर्तारजको बात सुनकर कर्णने राजा दुर्गोधनसे कहा, 'राजा सुशमनि बड़ी अच्छी बात कही है। यह समयके अनुसार और हमारे बड़े कामको है। अतः हम सेना सजाकर, उसे छोटी-छोटी टुकड़ियोमें बटिकर अच्छा जैसी आपकी सलाह हो, यैसे हो तुरंत उस देशपर बढ़ाई कर दें। विगर्वस्तव और कर्णकी बात सुनकर राजा दुर्योधनने दुःशासनको आज्ञा दी, 'भाई! तुम बढ़े-बूडोसे सलाह करके बढ़ाईकी ठैयारी करो। हमलोग सब कौरवीके सहित एक नाकेपर जायेंगे और महारथी सुशर्मा जिगलेदशीय दीर और सारी संग्रके सहित दूसरे मोबंपर। पहले सुशर्मा चढ़ाई करेंगे। उसके एक दिन बाद हमारा कुछ होगा। ये व्यक्तियोगर आक्रमण करके विराटका गोधन डीन लेंगे। उसके बाद हम भी अपनी सेनाको दो भागोंमें विभक्त करके राजा विशादकी एक लाख गाँए हरेंगे।'

#### विराट और सुशर्मांका युद्ध तथा भीमसेनद्वारा सुशर्मांका पराभव

वैशम्पायनजी कहते हैं—राजन् ! सुप्तामनि अपने पूर्व वैरका बदला लेनेके लिये जिग्लीदेशके सभी रवी और पदाति वीरोंको लेकर कृष्णपङ्गको समुगी तिबिके दिन विराटको गौएँ छीननेके लिये अग्निकोणसे आक्रमण किया। आक्र दूसरे दिन समात कौरवॉने मिलकर दूसरी ओरसे जाकर विराटकी हजारों गोएँ पकड़ लीं। अब छदावेचमें छिपे हुए अतुरियत तेजस्वी पाण्यवीका तेरहर्वा वर्ष भरतिभाति समाप्त हो चुका था। इसी समय सुदामनि चन्द्रई करके राजा विराटकी बहुत-सी गीएँ केंद्र कर लीं। यह देलकर राजाका प्रधान गीप बड़ी तेजीसे नगरमें आया और फिर रचसे कूदकर राजसभामें पहुँचकर राजाको प्रणाय करके कड्ने लगा, 'महाराज ! त्रिगतदेशके योद्धा हमें युद्धमें परासा करके आपकी एक लाल गीएँ किये जा स्त्रे हैं। आप उन्हें सुदानेका प्रकटा कीनिये । ऐसा न हो आपका गोचन बहुत दूर निकल जाय ।' यह सुनते ही राजाने मलबदेशके बीरोकी सेना एकजित की। उसमें रब, हाथी, पोड़े और पदाति—सची प्रकारके पोदा थे; अनेको ध्वना-पताकाएँ फहरा रही थीं तथा अनेको राजा और राजपुत्र कवच पहनकर युद्धके लिये तैयार हो गये थे। इस प्रकार सैकड़ों देवतुल्य महारवियोंने खेळाले कवन बारण कर लिये और युद्धसामग्रीसे सम्पन्न सफेद रखीने सोनेके साजसे सजे हुए घोड़े जुतवाकर उत्पर बैठ-बैठकर नगरसे बाहर निकले ।

इस प्रकार जब सारी सेना तैयार हो गयी तो राजा विराटने अपने छोटे भाई इतानीकसे कहा, 'मेरा ऐसा विचार है कि कंक, कल्लव, तेतिपाल और प्रन्यक भी यहे तौर हैं और निःसंदेह पुद्ध कर सकते हैं। इन्हें भी व्यवा-पताकासे सुशोधित रथ और जो ऊपरसे दृढ़ किंतु भीतरसे कोमल हो, ऐसे कवब दो।' राजा विराटकी यह बात सुनकर शतानीकने

पाञ्चलोके लिये भी रस तैयार करनेकी आज्ञा यी। और महारकी पाष्ट्रवगण सुवर्णजटित रबोंपर चढ़कर एक साथ ही राजा विराटके पीछे चले । वे चारों ही चाई बड़े चूरवीर और सर्वे पराक्रमी थे। उनके सिवा आठ हजार रश्री, एक हजार गजारोड़ी और साठ हजार चुड़सवार भी राजा विराटके साथ कलं। धरतक्षेष्ठ । विराटकी वह सेना बड़ी ही घली जान पड़ते थी। यह गीओंके लुरोंके चिद्र देखती आगे बढ़ने लगी। यतप्रदेशीय थीर नगरसे निकलकर व्याहरवनाकी विधिसे करे और उन्होंने सूर्य बरले-बरले विगर्तीको पकड़ लिया । बस, दोनों ओरके चीर परस्पर प्रान्त-संवालन करने लगे और उनमें देवासुर-संज्ञायकी तरह बड़ा ही घर्यकर और रोमाञ्चकारी युद्ध किंद्र गया । उस समय इतनी बूल उड़ी कि पक्षी भी अंधे-में होकर पृथ्वीपर गिरने लगे और दोनों ओरसे क्षोड़े गये बाजोंकी ओटमें सूर्यनारायण भी दीकने बंद हो गर्थे। रबी रविवासे, पदाति न्दातियोसे, गुड़सवार युइसकारोंसे और गजारोही गजारोहियोंसे भिद्र गये। वे क्रोधर्वे मरकर एक-दूसरेपर तलबार, पष्ट्रिश, प्रास, शक्ति और तोमर आदि अल-दाखोंसे प्रहार करने लगे। परंतु परिपक्ते समान प्रचण्ड भुजदण्डोसे प्रहार करनेपर भी वे अपना सामना करनेवाले वीरको पीछे नहीं हटा पाते थे। बात-की-बातमें सारी रणभूमि कटे हुए मलक और छिदे हुए देहोंसे पद्मे-सी दिलायी देने लगी।

इस प्रकार बुद्ध करते-करते इतानीकने सी और विद्यालकाने चार सी जिगते वीरोको घराद्यायी कर दिया। किर वे दोनों महानवी हानुओंकी सेनाके मीतर पुस गये और विपक्षी वीरोके केदा प्रकड़-प्रकड़कर प्रटकने लगे तथा उन्होंने बहुतोंके रचोंको ककनाकुर कर दिया। राजा विराटने पाँच सी रबी, आठ सी युड्सवार और पाँच महारखी मार डाले। फिर तस्त-तरहसे रथपुन्का काँशल दिसाते वे स्तेनेके रथपर चहे हुए सुझपांसे आकर पिड़ गये। उन्होंने दस बाजोसे सुझमांको और पाँच-पाँच बाँजोसे उसके वारो घोड़ोंको बाँच कला र तथा रणोत्पत्त सुझमांने उन्हें प्रथास बाजोसे बाँच दिया। सुझमां बड़ा बाँकुरा वार बा, उसने मत्त्वराजकी सारी सेनाको अपने प्रवल पराक्रमसे रौद झला और फिर राजा विराटकी और सौड़ा। उसने विराटके रचके दोनों घोड़ोंको तथा अङ्गरक्षक और सारधिको मास्कर उन्हें बाँचित हो प्रकड़ लिया और अपने रखमें झलकर वल दिया।

यह देखकर कुन्तीनन्दन युधिहरने भीमसेनसे कहा, 'महाबाहो ! तिगर्लराज सुनामां महाराज विराटको किये जा रहा है, तुम उनों झटपट छुड़ा त्ये; ऐसा न हो वे शतुओंके पंजेसे फैस जाये।' तब भीमसेनने कहा, महाराज ! आपकी आसासे में इन्हें अभी छुड़ता हैं। इस सामनेवाले पृक्की शासाएं बहुत अन्ती हैं, यह तो गदाक्य ही जान पड़ता है; इसको उत्साहकर इसीके हारा में शतुओंको कौपट कर दूरा।' पुधिहर बोले, 'भीमसेन ! ऐसा साहसका काम मत करना। इस वृक्षको तो शहा रहने हो। यदि तुम ऐसा अतिमानुष कर्म करोगे तो त्सेग पहचान जायेंगे कि यह तो भीम है। इसकिये तुम कोई तुमरा ही मनुष्योक्ति शखा तो।'

धर्मराजके ऐसा कड़नेपर भीमसेनने बड़ी फुर्नीसे अपना श्रेष्ठ धनुष उठाया और मेध जैसे जल बरसाता है, बैसे ही मुझर्मापर आणोकी वर्षा करने लगे। यह देलकर भाइपाँक सहित सुरार्मा धनुव चढ़ाकर लौट पड़ा और एक निमेवमें ही वे रथी भीमसेनसे भिड़ गये। श्रीमसेनने गदा लेकर विचटके सामने ही सैकड़ों-इजारों रखी, गजारोही, अखारोही और प्रकण्ड धनुषधारी शूरवीरोंको मारकर गिरा दिया तथा अनेकों पैक्सोको भी कुणल बाला। ऐसा विकट युद्ध देसका रणोन्पत्त सुदार्माका सारा मद उत्तर गया, वह इस सेनाके सत्वानाशके लिये चिन्तित हो ठठा और कड्ने लगा — हाच ! ओ हर समय कानतक धनुष चढ़ाये दिखायी देता चा, वह गेरा भाई तो पहले ही मर गया।' फिर व्ह भीमसेनपर बार-बार तीसे बाम छोड़ने लगा। यह देखकर सभी पान्छव क्रोधमें घर गये और घोड़ोंको तिगर्लोंकी ओर मोड़कर ज्लपर दिया अस्तोकी वर्षा करने लगे। राजा युधिष्ठिरने बात-की-बातमें एक हजार योद्धाओंको मार डाला, मीमसेनने सात इजार त्रिगलीको धराग्राणी कर दिया तथा नकुलने सात सौ और सहदेवने तीन सी वारोको नष्ट कर द्वाला।

अन्तमें भीमसेन सुकर्मके पास आये और अपने पैने बाणोंसे उसके धोड़ोंको तवा अङ्गुरक्षकोंको मार डाला । फिर

उसके सार्रावको रखके बुएपरसे गिरा दिया। सुशर्माके रखका खक्ररसक गदिराक्ष भीमपर प्रहार करने चला।



इतनेवामें मृद्ध होनेपर भी राजा किराट रक्षसे कृद पहे और गया तेकर कई जोरसे उसपर झपटे। रक्षतिन हो जानेसे सुमार्ग प्राण तेकर भागने लगा। तब भीमसेनने कहा, 'राजकुमार! लोटो, तुन्हें युद्धसे पीठ दिलाना उक्षित नहीं है। क्या इसी पराक्रमसे तुम जबरदली गीओको ले जाना चाहते थे?' ऐसा कड़कर वे झट अपने रक्षसे कृद पहे और सुझपकि प्राणीके जाल पकड़ तिन्दे और उसे उठाकर पृथ्वीपर पटककर सुझपकि बाल पकड़ तिन्दे और उसे उठाकर पृथ्वीपर पटककर रगड़ने लगे। सुझमी गेने-किल्लाने लगा, तब भीमसेनने उसके सिसपर तात मारा कि व्या अवेत हो गया। महारथी सुझपके एकड़ तिन्दे जानेपर जिगलोंकी सारी सेना भयभीत होकर भागने लगी। तब महारखी पाण्डवीने समस्त गीओको फेर जिया तथा सुझमांको पराला करके उसका सारा धन खीन तिन्दा।

भीपसेनके नीचे पड़ा हुआ सुझर्मा अपने आण बचानेके लिये छटपटा रहा था। उसका सारा अंग भूलसे भर गया था और बेतना लुप्त-सी हो गयी थी। भीपसेनने उसे बॉथकर अपने रचपर रख लिया और महाराज युधिष्ठिरके पास ले जाकर उन्हें दिलाया। युधिष्ठिर उसे देखकर हैसे और



भीमसेनसे कोले, 'भैषा ! इस नराधनको छोड़ दो !' भीमसेनने सुरामसे कहा, 'रे मूढ़ ! यदि वू जीवित रहना भारता है तो तुझे विद्यानों और राजाओकी सभामें यह कहना पड़ेगा कि मैं दास है। तभी तुझे जीवनदान कर सकता है।' इसपर धर्मराजने प्रेमपूर्णक कहा, 'भैषा ! यदि तुम पेरी बात मानते हो तो इस पापकर्मा सुक्षमाँको छोड़ दो। यह महाराज विराटका दास तो हो ही जुका है। फिर जिगत्तराजसे कहा, 'जाओ अब तुम दास नहीं हो; फिर कभी ऐसा सहस मत करना।'

पुचिद्वितको यह बात सुनकर सुशमाँन लजासे मुल नीवा कर लिया और जब भीमसेनने उसे छोड़ दिया तो उसने राजा किराटके पास बाकर जहें प्रणाम किया। इसके पश्चात् यह अपने देशको कहा गया। फिर मत्त्यराज विराटने प्रसप्त होकर पुचिद्वितसे कहा, 'आइये, इस सिंहासनपर में आपका अधिवेक कर है, अब आप ही हमारे मत्त्यदेशके खामी हों। इसके सिवा आपके मनमें वही कोई ऐसी बीज पानेकी हका हो, जो संसारमें अत्यन्त पूर्वभ हो, तो वह भी मैं देनेको तथार है क्योंकि आप तो सभी पदार्थ पानेबोस्म हैं।'

तक युधिष्ठिरने मलवराज्यों कहा, 'महाराज ! आपका कवन वहा ही मनोहर है, मैं उसकी हृदयसे सराहना करता है। आम बड़े दयातु हैं, भगवान् आपको सर्वदा सब प्रकार आकन्दों रखें। राजन् ! अब द्वीश ही तृहोंको नगरमें पिजवाहये। वे आपके सम्बन्धिकों इस शुभ समाधारकी सृक्षना है और नगरमें आपकी विजयकी घोषणा करा दें।' तब राजाने दृशेको आज्ञा ही कि 'तुम नगरमें आकर मेरी विजयकी सृक्षना हो।' मलवराजकी आज्ञाको सिस्पर चक्राकर दृश बड़े हुवसे नगरको ओर चले और राज-राजमें रास्ता तय करके सभेरे ही नगरके समीप पहुँचकर विजयको घोषणा कर दी।

#### कौरवोंकी चढ़ाई, उत्तरका बृहन्नलाको सारिथ बनाकर युद्धमें जाना और कौरव-सेनाको देखकर डरसे भागना

वैशम्ययनवी कहते हैं—राजन् ! जब मत्त्रपान विराट गौओंको पुढ़ानेके लिये विगर्तसेनाको ओर गये तो दुर्वोचन भी मौका देलकर अपने मन्त्रियोक सहित विराटनगरपर बढ़ आया । भीषा, होण, कर्ण, कृप, अखत्वामा, शकुनि, दुःशासन, विविशती, विकर्ण, क्विसेन, दुर्नुस, दुःशत त्या और भी अनेको महारवी दुर्योधनके साथ थे । ये सब कौरय वीर विराटकी साठ हजार गौओंको सब ओरसे रघोकी पंक्तिसे रोककर ले खले । उन्हें रोकनेपर जब मार-पीट होने लगी तो व्यक्तिये उन महारवियोक सामने न टहर सके और उनकी मार साकर ओर-जोरसे व्यक्ताने स्था । तब ग्वालियोंका सरदार रथपर चड़कर अत्यन्त दीनको तस्ह रोता-विरुखता नगरमें आया । वह सीधा एजमहरूके दरवानेपर पहुँचा और रखसे जतस्कर भीतर चला गया । वहां उसे

विराटका पुत्र पृथिक्षय (जार) मिला। गोपराजने उसीको सारा समाचार सुना दिया और कहा, "राजकुमार! आपकी साठ हजार गौओंको कौरव लिये जा रहे हैं। आप राज्यके बढ़े हिर्ताचनक हैं: इस समय अपनी अनुपरिचतिमें महाराज आपको ही वर्ताका प्रकश्च सीप गये हैं और सभामें वे आपकी प्रशंसा करते हुए यह कहा भी करते हैं कि 'मेरा चंह कुलदीयक पुत्र ही मेरे अनुक्षय और बड़ा शुरवीर है।' अतः इस समय आप तुरंत ही गौओंको छुड़ानेके लिये जाड़ये और महाराजके कबनको साथ करके दिखाइये।"

राजकुमार अना:पुरमें कियोंके बीचमें बैठा था। जब अससे व्यक्तियेने ये बातें कहीं तो वह अपनी सड़ाई करता हुआ कहने लगा, 'पाई! आज मैं जिस ओर गाँदै गयी है, इयर अवस्य बाढेगा। येरा धनुष तो काफी मजबूत है; किंतु



किसी ऐसे सारविकी आवश्यकता है, जो योड़े फलानेये बहुत नियुण हो। इस समय मेरी निगाइयें कोई ऐसा आदमी नहीं है, जो मेरा सारवि बन सके। अतः तुम शीप्र ही मेरे लिये कोई कुशल सारवि तलाश करो। किर हो, इन्द्र जैसे दानवीको घयपीत कर देते हैं उसी प्रकार में युवीधन, भीषा, कर्णा, कुमाबार्य, होण और अध्यक्षमा—इन सभी महान् धनुर्धरीके एके युवाकर एक क्षणमें ही अपनी मौजीको लोटा लाईगा। जिस समय वे युवामें मेरा पराक्रम देखेंगे, उस समय उन्हें घड़ी कहना पड़ेगा कि यह साखात पुष्पपुत्र अर्जुन हो तो हमें तंग नहीं कर रहा है।'

जब राजपुत्रने क्रियोंक धीखर्म बार-बार अर्जुनका नाम लिया तो प्रीपदीसे न रहा गया। वह क्रियोंमेंसे उठकर उत्तरके पास आधी और उससे कहने लगी, 'यह वो हाखोंके समान विशालकाय और दर्शनीय पुत्रक बृहक्ता नामसे विश्यात है, पहले अर्जुनका सारिध ही था। यदि यह आपका सारिध हो जाय तो आप निश्चय ही सब कौरवोंको जीतकर अपनी गौएँ लौटा लायेंगे।' सैरजीके ऐसा कहनेपर उसने अपनी विश्व उत्तरासे कहा, 'बहिन! तु शीध ही बाकर बृहक्तकाको लिया ला।' धाईके कहनेसे उत्तरा तुरंत ही नृत्यशालको पहुँची। पृहक्तकाने अपनी सखी राजकुमारी उत्तरको देखकर पूछा, 'कहो, राजकन्ये! कैसे अन्य हुआ ?' तब राजकन्याने बड़ी विनय दिखाते हुए कहा, 'बृहकले! कौरवलोग हमारे राजुकी गौओंको लिये जा रहे हैं, उन्हें जीवनेके लिये मेरा धाई बनुष



धारण करके जा रहा है। तुम मेरे भाकि सारचि कर जाओ और कौरवलोग गौओंको दूर लेकर जाये, उससे पहले ही रथ काके पास पहुँचा दो ।' कुमारी उत्तराके इस प्रकार कहनेपर अर्जुन उठे और राजकुमार उत्तरके पास आये। नृहस्राताको दूरहीसे आते देखकर राजकुमारने कहा, 'बृहसले । जिस समय में गौओको बचानेके लिये कोरवोंके साथ युद्ध करी, जस समय तुम मेरे घोड़ोंको उसी प्रकार अपने काबुमें रखना जिस प्रकार पहलेसे रखते आये हो । मैंने सुना है पहले तुम आर्डुनके जिय सार्राच ये और तुन्हारी सहायतासे ही पाळ्ळप्रवर अर्जुनने सारी पृथ्वीको जीता था।' इसके पश्चात् टकरने सूर्यक समान चमकमाता हुआ बढ़िया कवच घारण किया तथा अपने रवपर सिंहकी ध्वजा लगाकर बृहजलाको सारबि बनाया। किर बहुमूल्य धनुष और बहुत-से उतम-ज्ञम बाण लेकर उसने युद्धके लिये कुल किया। इस समय क्वजलाकी सत्ती जारा और दूसरी कन्याओंने कहा, 'ब्हज़ले ! तुम संघामधूमिमें आचे हुए धीष्म, द्रोण आदि कौरवोंको जीतकर हमारी गुड़ियोंके लिये रंग-विरंगे महीन और कोमल वस लाना ।' इसपर अर्जुनने हैंसकर कहा, 'यदि ये राजकुमार उत्तर रणभूमिये उन महारशियोंको परास्त कर देंगे तो मैं अवश्य उनके दिव्य और सुन्दर बख लाऊँगी।'

अब राजकुमार जार राजधानीसे निकलकर बाहर आया और अपने सारविसे बोला, 'तुम जिबर कौरवलोग गये हैं, उबर ही रच ले चलो। यहाँ जो कीरवलोग विजयकी आशासे



आकर इकट्ठे हुए हैं, इन सबको जीतकर और उनसे गाँए लेकर में बहुत जल्द लीट आडीगा।' तब पाजुकद्व अर्जुक्वे इसरके उत्तम जातिके धोड़ोंकी लगाम डीली कर दी। अर्जुनके इकिनेसे वे हवासे बात करने लगे और ऐसे दिलायी देने लगे मानो आकाशमें उद्ध रहे हो। बोड़ी ही दूर जानेपर उत्तर और अर्जुनको महावली बरेरबोकी सेना दिलाची दी। यह विद्याल वाहिनी हाथी, योदे और रबोसे घरी हुई थी। कर्ण, दुर्घोधन, कृपाबार्य, भीव्य और अश्वत्वामाके सहित महान् धनुर्धर होण उसकी रक्षा कर रहे थे। उसे देखकर उत्तरके रॉगर्ट सब्दे हो गये और उसने भयसे व्याकुल होकर अर्जुनसे कहा, 'मेरी ताब नहीं है कि मैं कौरवोंके साथ लोहा के सकूँ; देखते नहीं हो, मेरे सारे रोंगडे सब्हे हो गये हैं ? इस सेनामें तो अवध्यित बीर दिखायी दे रहे हैं। यह तो बढ़ी ही जिंकट है, देवतालोग भी इसका सामना नहीं कर सकते। मैं तो अभी बालक ही हैं, शकाकवार भी विशेष अध्यास नहीं किया है: फिर में अकेन्द्र ही इन शस्त्रविद्यांके पारगामी महाबोरोसे कैसे लकुंगा। इसलिये बृहत्तले ! तुम लौट चल्हे ।'

वृहत्रतयने कहा—राजकुमार ! तुमने खी-पुरुषोंके सामने अपने पुरुषार्थकी बड़ी प्रशंसा की बी और तुम शतुसे तक्नेके रिये ही घरसे निकले हो, फिर अब युद्ध क्यों नहीं करते ? यदि तुम इन्हें परास्त किये बिना घर लौट चलोगे तो सब की-पुरव आयसमें मिलकर तुष्हारी हैसी करेंगे। मुझसे भी ग्रीरचीने तुष्हारा सारव्य करनेको कहा था, इसलिये अब बिना गीएँ लिये नगरको और जाना मेरा काम नहीं है।

उत्तर बोटा—बृहजले ! कौरवलोग मतस्यराजकी बहुत-सी गौई लिये जाते हैं तो ले जाये और सी-पुरुष मेरी हैसी करें तो करते खें, किंतु अब युद्ध करना मेरे वशकी बात नहीं है।

ऐसा कहकर राजकुमार उत्तर रखसे कृद पड़ा और सारी मान-पर्यादाको तिलाझांल देकर धनुष-वाण फेंककर भागा । यह देलकर बृहजलने कहा, 'झ्रखीरोकी दृष्टिमें पुद्धस्थलसे भागना झांजियोका धर्म नहीं है। झांजियके लिये तो मुद्धमें माना ही अच्छा है, इरकर पीठ दिलाना अच्छा नहीं है।' ऐसा कहकर कुलीनन्दन अर्जुन भी रखसे कृद पड़े और भागते हुए राजकुमारके पीछे टीड़े और कही तेजीसे सी ही कदमपर असके बाल पकड़ लिये। अर्जुन्झरा पकड़ लिये जानेपर जार कायरोकी तरह दीन होकर रोने कथा और बोला, 'कल्पाणी बृहजले ! सुनो, तुम जल्दी ही रख लौटा के चलो । देखो, जिन्दगी खेगी तो अच्छे हिन भी देखनेको मिल ही जायेंगे।'



उत्तर इसी प्रकार चकरकर बहुत अनुनय-विनय करता रहा, किंतु अर्जुन इसते-इसते उसे रचके पास से आये और कहने लगे, 'रावकुमार ! यदि राष्ट्रओसे युद्ध करनेकी तुन्हारी हिम्मत नहीं है तो तो, तुम घोड़ोकी रास सैमासो; मैं युद्ध करता है। तुम इस रवियोंकी सेनामें बते बतो; इरना मत, मैं अपने बाहुबलसे तुन्हारी रक्षा करीगा। और तुम इरते बयों हो, आखिर हो तो क्षत्रियके ही बतका। किर हाहुआंके सामने आकर घबराना कैसा ? देखों, मैं इस दुर्जय सेनामें

पुसका कौरवीसे तकूँगा और तुन्हारी गाँएँ बुझकर ताकैंगा। तुम जरा मेरे सारविका काम कर दो।' इस प्रकार महावीर अर्जुनने पुद्धसे डरकर भागते हुए उत्तरको समझापा और उसे फिर रक्पर चढ़ा किया।

#### अर्जुनका शमीवृक्षके पास जाकर अपने शस्त्राखसे सुसज्जित होना और उत्तरको अपना परिचय देकर कौरवसेनाकी ओर जाना

वैशान्यायनको कहते हैं—राजन् । जब भीष्य, होण आदि प्रधान-प्रधान कौरव महार्राधयोंने उस नपुंसकवेषधारी पुरुषको उत्तरको रखमें बढ़ाकर प्रामीयुक्तको ओर जाते देखा तो वे अर्जुनकी आईका करके मन-ही-मन बहुत हो। तब शस्त्रविद्याविद्यारद ग्रेपाचार्यजीने पितामह मीत्र्यसे बहा. 'गङ्गापुत । यह जो स्त्रीवेकधारी दिखावी देता है, वह इन्हारा पुत्र कविष्यत्र अर्जुन जान पड़ता है। यह अकदय ही हमें युद्धमें जीतकर गीएँ ले जायया । इस सेनामें नुझे तो इसका सामना करनेवाला कोई भी पोद्धा दिलाची नहीं देता। सुनते 🛊 कि हिमालयपर तपस्वा करते समय अर्जुनने किरातचेत्रवारी भगवान् शंकाको भी युद्ध करके प्रशत्र कर लिया दा।' इसपर कर्ण बोला, 'आचार्च | आप सदा ही अर्जुनके गुण गाकर हमारी निन्दा किया करते हैं, किंतु यह मेरे और दुर्योधनके तो सोलहर्वे अंदाके बराबर भी नहीं है।' दुर्घोधनने कहा, 'और कर्ण ! यदि यह अर्जुन है, तब तो मेरा काम ही बन गया; क्योंकि यहवान लिये जानेके कारण अब पाण्यवाँको फिर बारह वर्षतक दनमें विचरना पहेगा। और यदि कोई दूसरा पुरुष नर्पुसकके समये आया है तो मैं इसे अपने पैने बाजोंसे धराताची कर ही दूँगा है

राजन् । इधर अर्जुन रचको हामीवृक्षके पास से गये और उत्तरसे बोले, 'राजकुमार । येरी आहाा मानकर तुम शीह ही इस वृक्षपरसे धनुष उत्तरों, ये तुन्हारे धनुष मेरे बाहुबलको सहन नहीं कर सकेंगे । इस वृक्षपर पाणकोंके प्रका रखे हुए हैं ।' यह सुनकर राजकुमार उत्तर रचसे उत्तर पड़ा और उसे विवाद होकर उस वृक्षपर बढ़ना पड़ा। अर्जुनने राजपर सैठे-बैठे ही फिर आहा दी, 'इन्हें झटपट उत्तर त्याओ, देरी मत करो और जल्दी ही इनके उपर जो बखादि लिपटे हुए हैं, उनों सोल ये । उत्तर पाण्डवोंके उन अन्युक्तम धनुबोंको लेकर नीचे उत्तरा और उत्तर लिपटे हुए पत्तांको इटाकर उन्हें अर्जुनके आगे रखा। उत्तरको गाण्डविक सिन्हा वहाँ चल धनुष और दिखायी दिये । उन सुर्वके समान तेजली धनुबोंको खोलने ही सम ओर उनकी दिव्य कान्ति फैल गयी । तव



क्तरने वन प्रमानपूर्ण और विशास धनुवाको हाधसे चुकर वृक्तर कि 'ये किसके हैं ?''

अर्जुन्ने कहा—राजकुमार ! इनमें यह तो अर्जुनका सुर्यासद गाण्डीक धनुष है। यह संग्रामचूमिसे शहुओकी सेनाको क्षणभरमें नष्ट-भ्रष्ट कर डालता है, तीनो लोकोमें इसकी सुर्वासदि है और यह सभी शखोसे बढ़ा-चड़ा है। यह अकेता ही एक लाल शखोकी बराबरी करनेवाला है। अर्जुन्ने इसीके हारा संग्राममें देवता और मनुष्योंको परास्त किया वा। देखों, यह चित्र-विचित्र रंगोसे सुरतिमित, लक्कोला और गाँठ आदिसे रहित है। आरम्ममें एक हवार वर्षाक तो इसे ब्रह्माबीने धारण किया था। फिर पाँच सी तीन वर्षतक यह प्रवापतिके पास रहा। उसके बाद पद्यासी वर्ष इसे इन्द्रने धारण किया और पाँच सी वर्षतक चन्द्रमाने तवा सी वर्षतक वरमाने अपने पास रखा। अब पैसठ वर्षकाल अर्थात् सादे वसीस सालसे यह परम दिन्न धनुव अर्जुनके पास है; उसे यह वरुणसे ही प्राप्त हुआ है। दूसरा जो सोनेसे मैंडा हुआ देवता और मनुष्योसे पृजित सुन्दर पीठवाला धनुव है, यह भीमसेनका है। शतुद्रमन भीमने इसीसे सारी पूर्व दिशा जीती थी। कीसरा यह इन्द्रनोपके विद्वावाला मनोहर धनुव महाराज युधिष्ठिरका है। बीचा धनुव, जिसमें सोनेक बने हुए सूर्य व्यवमा से हैं, नकुलका है तथा जिसमें सुवर्णके फरिंगे विकित हैं, यह पाँचर्वा बनुव माझीनन्दन सहदेवका है।

उत्तरनं कार- स्वष्टकते ! जिन शीशपराक्रमी महान्यओंके ये सुन्दर और सुनहते आयुध इस प्रकार क्यलमा रहे हैं वे पृथापुत अर्जुन, युधिष्ठिर, नयुक्त, सहदेव और घोष्पसेन कर्डी है ? वे तो सभी बड़े महानुभाव और शक्तोंका संहार करनेवाले थे। जबसे उन्होंने जूएमें अपना राज्य हारा है, तबसे उनके विषयमें कुछ सुननेमें नहीं आया। तथा विषयोंने स्वस्वक्रया प्राम्थानकुमारी श्रीपदी भी कर्डी है ?

अर्जुनने वहा—मैं ही पृषापुत्र अर्जुन है, मुख्य सभासद् कंक सुधिष्ठिर है, तुष्टारे पिताके रसोई पकानेवाले काराव भीमसेन है, अग्रविश्वक प्रन्थिक नकुल है, गोपाल तिष्याल सहदेव हैं और जिसके लिये कीचक चारा गया है, वह सैरन्ती ग्रीपदी है।

उत्तर मोला—पैने अर्जुनके इस नाम सुने हैं। यदि तुम मुझे उन नामोंके कारण सुना दो तो मुझे तुन्हारी बातमें विश्वास हो सकता है।

अर्जुनने कहा-मै सारे देशोंको जीतकर उनसे घन लाकर धनहीके बीचमें स्थित था, इसलिये 'धनक्रय' हुआ। ये कव संप्रापमें जाता 🛊 तो वहाँसे बुद्धोचन प्रजुओंके जीते विना कभी नहीं लोटता, इसलिये 'विजय' है। संप्रायपूर्णिये युद्ध करते समय मेरे रथमें मुन्त्रले मानवाले श्रेत अस जोते जाते हैं, इसलिये में 'श्वेतवाहन' हूं। मैंने उत्तराफलगुनी नक्षत्रमें दिनके समय हिमालयपर जन्म लिया वा, इसलिये लोग मुझे 'फाल्गुन' कहने लगे। पहले बढ़े-बढ़े दानवोके साथ युद्ध करते समय इन्द्रने मेरे सिरपर सूर्यके समान तेजली किरीट पहनावा था, इसलिये में 'किरीटी' हैं। मैं युद्ध करते समय कोई बीघता (भयानक) कर्म नहीं करता, इसीसे में देवता और मनुष्योमें 'बीभत्मु' नामसे प्रसिद्ध हूँ। गाण्डीकको खींचनेमें मेरे दोनों हाब कुदाल हैं, इसलिये देवता और मनुष्प मुझे 'सव्यसावी' नामसे पुकारते हैं। बारों समुद्रारयेना पृथ्वीमें मेरे-जैसा शुद्ध वर्ण दुर्लभ है और मैं शुद्ध ही कर्म करता है, इसलिये लोग मुझे 'अर्जुन' नामसे जानते हैं। मैं दुर्लभ,

दुर्जय, दमन करनेजाता और इन्द्रका पुत्र हैं; इसलिये देवता और मनुष्योमें 'जिज्जु' नामसे विख्यात हैं। मेरा दसवाँ नाम 'कृष्ण' पिताजीका रखा हुआ है, क्योंकि में उन्ध्र्यत कृष्णवर्ण तथा लाइता बालक होनेके कारण विज्ञको आकर्षित करनेवाला था।

यह सुनकर विराटपुत्रने अर्जुनको प्रणाम किया और कहा, 'मैं भूमिक्रय नामका राजकुमार है और मेरा नाम उत्तर भी है। आज मेरा बड़ा सौधान्य है जो मैं पृथापुत्र अर्जुनका दर्शन कर खा है। मैंने आपको न पहलाननेके कारण जो अनुवित सब्द कहे हैं, उनके लिये आप मुझे क्षमा करें। आप इस सुन्दर रखये सवार होड़ये। मैं आपका सारचि बनुँगा और किस सेनामें आप व्यवनेको कहेंगे, उसीमें मैं आपको ले बसुँगा।'

अर्जुनने बढ़ा—युश्वकोष्ट ! मैं तुमपर प्रसम्न हैं; तुम्हारे लिये कोई कटकेकी बात नहीं हैं, मैं संमापमें तुम्हारे सब प्राप्तओंके पैर उलाइ हुँगा । तुम शाना खो और इस संमाममें पाहुओंके साब त्याने हुए मैं जो भीषण कर्म करूँ, यह देलते रहे । जिस समय मैं गायदीय बनुष लेकर राजपूषिमें रामपर समार होईगा, उस समय पाहुओंकी सेना मुझे जीत नहीं सकेगी । अंब तुम्हारा भय दूर हो जाना बाहिये।

जारने बड़ा—अब मैं इनसे नहीं बरता; क्योंकि मैं अच्छी तरह जानता है कि आप संघामधूमिमें धगवान् श्रीकृष्ण और साक्षात् इनके सामने भी कट सकते हैं। अब तो मुझे आपकी सहायता मिल गयी है, इसलिये मैं युद्धक्रेयने देवताओंसे भी मुकाबला कर सकता है। मेरा सारा भय भाग चुका है; बताइये, मैं क्या करूँ 7 पुरुषकेष्ठ ! मैंने अपने पिताओंसे सारविका काम सीका था। इसलिये मैं आपके रखके चोड़ोको अच्छी तरह सैमाल सुगा।

इसके पक्षात् अर्जुनने सुद्धतापूर्वक रवपर पूर्वाधिमुख बैठका एकाम जित्तसे समस्त अखोको स्परण किया। उन्होंने प्रकट होकर हाव जोड़कर कहा, 'पाप्कृष्टमार! आपके दास हम सब उपस्थित हैं। अर्जुनने कहा, 'तुम सब मेरे मनमें निवास करो।' इस प्रकार अखोको प्रहण करके अर्जुनका बेहरा प्रसाजताने खिल गया और उन्होंने गाण्डीव धनुषपर छोरी बाह्मकर उसको टक्कार की। तब उत्तरने कहा, 'पाण्डकार ! आप तो अकेले ही हैं, इन प्रसाखके पारणामी अनेको महार्राधवोको संप्रापमें कैसे जीत सकेंगे—यह सोचकर तो आपके सामने भी मैं बहुत भयभीत हो रहा हूँ।' यह सुनकर अर्जुन खिलाखिलाकर हैंस पढ़े और कहने लगे, 'बार! हरो मत। बताओ, कौरवांकी घोषवात्राके समय जब मैंने महाबली गन्धवींसे युद्ध किया वा उस समय मेरा सहायक कीन था? देवराजके लिये निवातकवय और पौलोम दैत्योंके साथ युद्ध करते समय मेरा कौन साथी था? प्रैपदीके लयंवरमें जब मुझे अनेको राजाओंका सामना करना पढ़ा था, उस समय किसने मेरी सहायता की थी? मैं गुरुवर प्रेणाखार्य, इन्ह्र, कुबेर, यमराज, वरुण, अजिदेव, कृपाखार्य, सक्ष्मीपति श्रीकृष्ण और भगवान् राङ्कर—इन सबका आवय पा सुका हूँ। फिर भला, इनसे युद्ध क्यों नहीं कर सक्ष्मा। तुम इन मानसिक पर्योंको छोड़कर जादोसे रख हाँको।

इस प्रकार बत्तरको अपना सार्गंच बनाकर पाञ्चवप्रवर अर्जुनने प्रापीवृक्षकी परिक्रमा की और फिर अपने सब अञ्च-एस लेकर अग्निदेक्के दिये हुए रचका ब्यान किया। ब्यान करते ही आकाशसे एक ब्यान-पराज्यसे सुनोभित दिव्य रच उत्तरा। अर्जुनने उसकी प्रदक्षिणा की और इस वानरकी ब्यामायादे रचमें बैठकर बनुष-काण सारण किये उत्तरकी और प्रस्तान किया। फिर उन्होंने अपना महान् एज्लू बजाया, जिसका भीषण धीव सुनकर प्रदुओंके रोगदे खड़े हो गये। राजकुमार उत्तरको थी बड़ा थय मानूम हुआ और वह रचके भीतरी मागमें पुसकर बैठ गया। तब अर्जुन्ने रासे लिककर घोड़ोंको साहा किया और उत्तरको इदयसे लगाकर आकासन यो हुए बढ़ा, 'राजपुत्र। डरो मतः आसिर, तुम ब्राविय ही हो; फिर एनुओंके बीचमें आकर ध्वराते क्यों हो ?'

उत्तरने कहा—मैंने प्रश्न और भेरियोंके प्रान्द के बहुत सुने हैं तथा सेनाकी मोर्थेकन्दीसे खड़े हुए हाकियोंको किण्याड़ सुननेका भी मुझे कई बार अवसर भिता है; किंतु ऐसा प्रञ्नका सन्द तो मैंने पहले कभी नहीं सुना। इसीसे इस प्रञ्नके प्रान्द, धनुषकी दङ्कार, ध्वजामें खनेवाले अमानुषी धुतोंकी हुद्वार और रचकी परधराहटसे मेरा मन बहुत ही घवरा खा है।



इस प्रकार बात करते-करते एक पुहूर्ततक आगे चलते ग्रहनेयर अर्जुनने उत्तरसे कहा, 'अब तुम रखपर अच्छी तरहारे बैठकर अपनी टॉगोंसे बैठनेके स्थानको जकह लो तथा एसोको सावधानीसे संभाक तो, मैं फिर शङ्क कवाता हूँ।' तब अर्जुनने ऐसे बोरसे शङ्कुष्णान की, मानो वे पर्वत, गुफा, दिशा और बहानोंको बिटीण कर देंगे। उससे भयभीत होकर उत्तर किन रखके भीतर पुसकर बैठ गया। उस शङ्कुष्यान, गाव्हीकको टङ्कार और रखकी घरधरहाटसे घरती दहल ठठी। अर्जुनने उत्तरको फिर धैर्य बैधाया।

#### अर्जुनसे युद्ध करनेके विषयमें कौरव महारथियोंमें विवाद

इस भीवण शब्दको सुनकर कौरवसेन्छमें होणावाकी कहा— यह सेधगर्जनके समान वो शबकी भीवण घरधराइट सुनायों दे रही है, जिससे पृथ्वीमें भी काम होने लगा है—इससे जान पड़ता है कि यह अर्जुनके सिवा कोई और नहीं है। देखों, हमारे सखोंकी कान्ति प्रीकी पढ़ गयी है, पोड़े भी प्रसन्न नहीं जान पड़ते और अधिहोगोंकी अप्रियों भी प्रकाशहीन-सी हो रही हैं: इससे जान पड़ता है कि कोई अखा परिणाय नहीं होगा। सभी योद्धाओंके मुख निस्तेत्र और यन उदास दिखायी देते हैं। अतः हम गौओंको हत्तिनापुरकी ओर फेनकर व्याहस्तना

करके सबे हो जायें।

अब राजा दुवाँधनने भीना, होण और महास्थी कृपावार्थसे कहा—मैंने और कार्यने आबार्यकरणसे यह बात कई बार कही है और किर भी कहता है, पाष्ट्रवासे हमारी यह बात ठहरी थी कि जुएमें हारनेपर उन्हें खारड़ वर्षतक वनमें रहता पड़ेगा तथा एक वर्षतक किसी नगर या वनमें अज्ञातवास करना पड़ेगा। अभी इनका तेरहवाँ वर्ष पूरा नहीं हुआ है, और बदि उसके पूरे होनेसे पहले ही अर्जुन हमारे सामने आ गया है तो पाष्ट्रवाँको बारह वर्षतक किर वनमें रहना पड़ेगा।



इस बातका निर्णय पितामह भीष्य कर सकते हैं। इसके सिवा एक बात यह भी है कि इस रबमें बैठकर चाहे मत्त्वराज किराट आया हो, चाहे अर्जुन, हमें तो सबसे त्वहना ही है। ऐसी ही हमारी प्रतिज्ञा भी है। फिर में भीष्य, होषा, कृप, किकर्ष और अश्वत्वामा आदि महारबी इस प्रकार निरुत्ताह होकर क्यों कैंटे हैं 7 इस समय सभी महारबी प्रवादों-से दिखायों हो है। किन् पुद्धके सिवा और कोई बात हमारे क्यि हिनकर नहीं है, इसलिये आप सब अपने मनको उत्ताहित रखें। मदि देवराज इन्द्र और खर्च यमराज भी संग्राम करके हमसे गोधन धीन लें तो ऐसा कौन है जो हस्तिनापुर त्यंटकर जाना बाहेगा ?

पुर्वोधनकी बात मुनकर कर्नन कहा—आपलोग आचार्य होणको सेनाक पीछे रखकर युद्धकी नीतिका विधान करें। वेलिये न, अर्जुनको आते देखकर ये उसकी प्रशंसा करने लगे हैं। इससे हमारी सेनापर क्या प्रभाव पहेगा ? इसलिये ऐसी नीतिसे काम लेना चाहिये, जिससे हमारी सेनामे फूट न पड़े। जिस समय ये अर्जुनके घोड़ोंकी हिनहिनाइट सुनेंगे, उसी समय इनके पबरानेसे सारी सेना अध्यवस्थित हो वाधगी। इस समय हम विदेशमें हैं और बड़े भारी जंगलमें पढ़े हुए हैं, गर्मीकी बहु है तथा शत्रु हमारे सिरपर आ बोला है: इसलिये ऐसी नीतिका आश्रय लेना चाहिये, जिससे हमारी सेना घबराइटमें न पड़े। आचार्य तो दथालु, बुद्धिमान् और हिसासे विरुद्ध विचारवाले हुआ करते हैं। जब कोई बड़ा संकट

आ पड़े तो इनसे किसी प्रकारकी सलाह नहीं लेनी चाहिये। पांच्यतंकी जोध्या तो मनोरम महलोंमें, सभाओंमें और बगोबोंमें किन-विकित्र कवाएँ सुनानेमें ही है। अथवा बल्विक्ट्रेवादिके द्वारा अक्रका संस्कार करनेमें तथा कीटादि गिर जानेसे उसके दुवित हो जानेपर भी पांच्यतोंकी सम्मति काम दे सकती है। अतः शतुकी प्रशंसा करनेवाले इन पांच्यतंत्रोंको पीठेकी और रसकर ऐसी नीतिका आश्रय तथे, जिससे शतुका नाश हो। सब गौओको बीवमें सड़ी कर तथे। उनके बारों और व्याहत्वना कर दो तथा रक्षकोंको नियुक्त करके राज्येजवी संभात रहते, जहाँसे कि हम शबुओंसे युद्ध कर सके। मैं यहले प्रतिज्ञा कर ही चुका है। उसके अनुसार आज संवामधूमिये अर्जुनको भारकर दुवाँचनका अक्षय क्रम चुका है।।

व्य सुरकर कृपालकी कहा—कर्ण ! युद्धके विषयमें तुन्हारी बुद्धि सदा ही बड़ी कड़ी रहती हैं। तुम न तो कार्यके सक्त्रपथर भ्यान देते हो और न उसके परिणामका विचार करते हो । विचार करनेपर तो यही समझमें आता है कि हमलोग अर्जुनसे खोड़ा लेनेमें समर्थ नहीं है। देखो, उसने अफेले ही विज्ञान गन्धवंक सेवकोको युद्ध करके समक्षा कौरवीकी रक्षा की बी तका अकेले ही अग्रिदेषको तुप्त किया था। जब किरातचेवये चगवान् शहुर आके सामने आये तो उनसे भी जाने अकेले ही युद्ध किया वा । निवातकराय और कालकेय हानबोको हो देवता भी नहीं हवा सके थे। उन्हें भी उसने युद्धारें अकेले ही मारा दा। अर्जुनने तो अकेले ही अनेकों राजाओंको अपने अधीन कर किया था; तुन्हीं बताओ, तुमने भी अकेले खकर कभी कोई ऐसी करतूत करके दिलाणी है ? अर्जुनके साथ युद्ध करनेकी सामर्थ्य तो इन्ह्रमें भी नहीं है। तुम जो उसके साथ भिड़नेकी बात कह रहे हो, इससे मालूम होता है तुन्हारा मस्तिन्क ठिकाने नहीं है। इसकी तुन्हें दवा करानी चाहिये। हाँ, द्रोण, दुवाँचन, चीच्य, तुम, अब्रत्वामा और हम—सब मिलकर अर्जुनका सामना करेंगे; तूम अकेले ही उससे चिड्नेका साहस मत करो।

इसके बद अकत्वापने कहा—अधी तो हमने गौओंको जीता भी नहीं है और न हम मत्त्वराज्यकी सीमापर ही पहुँचे हैं, हस्तिनापुर भी अधी बहुत दूर है: फिर तुम ऐसे बढ़-बढ़कर बातें क्यों बनाते हो ? दुर्थोंधन तो बड़ा ही कुर और निर्लंज है; नहीं तो कुएमें राज्य जीतकर भागा, किस हाजियको सेतोब होगा ? अतः जिस प्रकार तुमने जुआ खेला था, इन्द्रप्रस्थको बीता था और ब्रीपटीको बलात् सधामें बुलाया था, उसी प्रकार अब अर्जुनके साथ संप्राम करना। और ! काल, पथन, मृत्यु और बड़वानल जब कोप करते हैं तो कुछ-न-कुछ शेष छोड़ देते हैं; किंतु अर्जुन तो कुपित होनेपर कुछ भी बाकी नहीं छोड़ता। अतः जिस प्रकार तुमने चृतसभामें शकुनिकी सलावसे कुआ खेला था, उसी प्रकार तुम मामाजीकी देख-रेखमें ही अर्जुनसे लड़ लो। भाई! और कोई भी वीर युद्ध करे, मैं तो अर्जुनसे लड़ुंगा नहीं। पदि गीएँ लेनेके लिप्ये मस्त्रपाज विराट आया तो उससे मैं अवस्थ युद्ध करेंगा

फिर भीष्यपितामह बोले—अख्यामा और कृपाचार्यका विचार बहुत टीक है। कर्ण तो क्षत्रियधर्मक अनुसार युद्ध करनेपर ही तुला हुआ है। किसी भी समझदार आदमीको आचार्य द्रोणपर दोष नहीं लगाना चाहिये। और जब अर्जुन हमारे सामने आ गया है तो आपसमें विरोध करनेका अवसर तो यह है ही नहीं। आचार्य कृप, होण और अख्यामाको भी इस समय क्षमा ही करना चाहिये। बुद्धिमानोने सेनासे सम्बन्ध रखनेवाले जितने द्रोष बताये हैं, उनमें आपसकी फूट सबसे बढ़कर है।

दुर्वोधनने कहा—आवार्यवरण । इस समय क्षमा करें और शान्ति रखें। यदि इस समय गुरुदेवके विश्वमें कोई अन्तर न आया, तभी हमारा आगेका काम बनना सम्बद्ध है।

तब कर्ण, भीवा और कृपाचार्यके सहित दुर्योधनने आसार्थ ग्रेणसे क्षमा करनेकी प्रार्थना की। इससे शान्त होकर ग्रेणाचार्यने कहा, 'शान्तनुक्दन धीव्यने जो बात कही है, मैं तो उसे सुनकर ही प्रसन्न हो गया था। अच्छा, अब युद्धकी नीतिका विधान करो। दुर्पोधनको पाण्डवोंके तेरहवे वर्षके पूरे होनेमें संदेह है, किंतु ऐसा हुए बिना अर्जुन कभी हमारे सामने नहीं आता। दुर्योधनने इस विषयमें कई बार शहून की है। अतः भीष्मजी इस विषयमें ठीक निर्णय करके बतानेकी कृपा करें।'

इसपर पितायह भीष्यने कहा—कता, काहा, मुद्दां, दिन, पक्ष, मास, नक्षत्र, प्रह, त्रस्तु और संवत्सर—ये सब पिलकर एक कालबढ़ बने हुए हैं। वह कालबढ़ कलाकाहादिके विभागपूर्वक घूमता रहता है। उनमें सूर्य और कन्द्रमा नक्ष्त्रोंको लीघ जाते हैं तो कालकी कुछ वृद्धि हो जाता है। इसीसे हर पाँचवे वर्ष दो महीने बढ़ जाते हैं। इसलिये घेरा ऐसा विचार है कि पाण्डवोंको अब तेरह वर्षसे पाँच पहीने और बारह दिनका समय अधिक हो गया है। पाण्डवोंने

जो-जो प्रतिज्ञाएँ को थी, उनका ठीक-ठीक पालन किया है। इस समय इस अवधिका भी अच्छी तरह निश्चय करके ही अर्जुन हमारे सामने आचा है। ये सभी बड़े महात्मा तथा धर्म और अर्थके मर्पन्न हैं। भला, युधिष्ठिर जिनके नेता हैं वे धर्मके विषयमें कोई चूक कैसे कर सकते हैं ? पाणावलोग निलोंच हैं, उन्होंने बड़ा तुष्कर कर्म किया है; इसलिये वे राज्यको भी किसी नीतिविरुद्ध उपायसे लेना नहीं चाहेंगे। पराक्रमपूर्वक राज्य लेनेमें तो वे वनवासके समय भी समर्थ थे, किंतु धर्मपाशमें बैधे होनेके कारण वे क्षात्रधर्मसे विचलित नहीं हुए। इसकिये जो ऐसा कहेगा कि अर्जुन पिष्णाचारी है, उसे पुरुष्की खानी पहेगी। पाण्डवलोग मौतको गले लगा लेगे किंतु असत्यको कभी नहीं अपनावेंगे । साथ ही उनमें ऐसी वीरता भी है कि समय आनेपर उनका जो हक होगा, उसे वे कबचर इन्द्रसे सुरक्षित होनेपर भी नहीं छोड़ेंगे । इसलिये राजन् ! युद्धोशित अथवा धर्मोकित कोई भी काम शीघ ही करो, क्योंकि अब अर्जुन समीप ही आ गया है।

दुवोंक्जने कहा—पितामह ! पाण्डवोंको राज्य तो मैं टूँगा नहीं; अतः अब जो युद्धके लिये तैयारी करनी हो, वही इतिहा करो ।

धीय बोले—इस विषयमें येरा जैसा विचार है, वह सुनी । तुम तो चीवाई सेना लेकर हस्तिनापुरकी ओर बले जाओ । दूसरा चीवाई भाग गीओंको लेकर जला जाय । दोष आधी सेनाके साथ इम अर्जुनका मुकाबला करेंगे । अर्जुन युद्धके लिये आ रहा है; अत: मैं, होणाबार्य, कर्ण, असरवामा और कृपाबार्य उससे युद्ध करेंगे । पीछे यदि राजा विराट या स्वयं इन्द्र भी आवेगा ती, जैसे तट समुद्रको रोके रहता है उसी प्रकार मैं उसे रोक लूगा ।

पहात्या भीष्यकी यह बात सभीको अच्छी लगी। फिर कौरवराज दुर्योधनने भी वैसा ही किया। भीष्यने पहले तो दुर्योधन और गौओंको किटा किया। उसके बाद मुख्य-मुख्य सेनानियोंकी व्यवस्वा करके व्यूहरचना आरम्भ की। उन्होंने कहा, 'द्रोणजी! आप तो बीलमें खड़े होड़ये, अश्वत्वामा बार्यों और रहे, मतिमान् कृमाचार्य सेनाके दाहिने पार्श्वकी रहा करें, कर्ण कवच धारण करके सेनाके आगे खड़े हों, और मैं सारी सेनाके पीछे एकर उसकी रहा कहैगा।

#### अर्जुनका दुर्योधनके सामने आना, विकर्ण और कर्णको पराजित करना तथा उत्तरको कौरव वीरोंका परिचय देना

वैशस्यायनची कहते हैं—इस प्रकार जब कौरवसेनाकी व्याहरकता हो गयो तो तुरंत ही अर्जुन अपने सवकी घरघराहटसे आकाशको गुझायमान करते हुए आ गये। यह सब देखकर होणावार्यने कहा, 'बीचे ! देखो, दूरसे ही वह अर्जुनको ध्यापाय अपमाग दीस रहा है। यह उसीके स्थकी घरघराहट है और उसकी ध्यापार बैदा हुआ वानर ही कितकारी गर दहा है। इस उत्तम श्वाप बैदा हुआ वह महारथी अर्जुन ही बज़के समान कटोर दङ्कार करनेवाले गाव्हींव घनुक्को खींच रहा है। देखो, एक साथ ही वे वे वाण मेरे पैरोपर आकर गिरे हैं और से मेरे कानोंको स्पर्ध करते हुए निकल गये हैं। इस समय वह अनेको अतिमानुष कर्म करते हुए निकल गये हैं। इस समय वह अनेको अतिमानुष कर्म करते चनवाससे खौटा है, इसलिये इनके हारा वह मुझे प्रणाम करता है और मुझसे कुशल-समाचार पूछता है। अपने बजु-बान्यवोक अत्यन्त प्रिय अर्जुनको आज हमने बहुत दिनोपर देखा है।'

इधर अर्जुनने कहा—सारखे । तुम रचको खाँरकारेनासे इतनी दूरीपर ले बलो, जिलनी दूर कि एक बाण जाता है। वहाँसे में देखुगा कि कुलकुलायम दूर्योधन कहाँ है।

इसके बाद अर्जुनने सारी सेनायर दृष्टि डालका देखा, किंतु उन्हें दुर्थोधन कहीं दिखायी नहीं दिया। तब ने कहने लगे, जुड़ो दुर्योधन तो यहाँ दिखायी नहीं देखा। मालूम होता है वह दक्षिणी, मार्गसे गीएँ लेकर अपने प्राण कवानेके किये डान्डनापुरकी और भाग गया है। अच्छा, इस रबसेनाबंधे हो छोड़ दो; अस और बलो, निधर दुर्योधन गया है।' अर्जुनकी आजा पाकर उत्तरने उसी ओरको रब हाँक दिया, निधर दुर्योधन गया था। दुर्योधनके पास पहुँचकर अर्जुन अपना नाम सुनाकर उसकी सेनापर टिड्डियोंके समान वाण बरसाने लगे। उनके होड़े हुए वाणोंसे वक जानेके कारण पूर्व्यी और आकाश दिखायी देने बंद हो गये। अर्जुनके शहूकों व्यन्ति, रबके पहिच्येकी पर-धराहट, गाण्डीवकी टहुरर और उनकी ध्वनामे रहनेवाले दिव्य प्राणियोंके शब्दसे पूर्व्या काँप उठी तबा गीएँ पूर्व उठाकर रैमाती हुई सब ओरसे लोटकर दक्षिणकी और भागने लगी।

वैशामायनजी नहते हैं— अर्जुन धनुवारियोमें बेह था, उसने शानुसेनाको बड़े वेगसे ट्याकर गौओंको जीत लिया। इसके बाद युद्धकी इच्छासे वह दुर्योधनकी ओर बला। कौरव वीरोने देखा गौएँ तो तीव गतिसे विराटनगरको ओर भाग गर्थों और अर्जुन सफल होकर दुर्योधनकी ओर बढ़ा आ रहा है, तो वे बढ़ी शीमतासे वहाँ आ पहुँचे। कौरवाँको उस सेनाको देखकर अर्जुनने विराटकुमार उत्तरसे कहा— राजपुत ! आजकल दुर्योधनका सहरा पाकर कर्ण बड़ा अधिमानी हो रहा है, यह मुझसे युद्ध करना चाहता है; अत: पहले तसीके पास मुझे के बत्तो ।'

ज्ञारने अर्जुनका रख युद्धभूमिके मध्यभागमें ले जाकर सद्य किया । इतनेमें फिलसेन, संप्रामनित, शहुसह और जय आदि महारबी चीर उसके मुकाबलेमें आ इटे। युद्ध विद गया। अर्जुनने इनके रखोंको उसी प्रकार भस्म कर दिया, जैसे आग वनको जला डालती है। जब यह भयानक संप्राम हो रहा बा, उसी समय कुरुवंशका शेष्ट वोद्धा विकर्ण रक्षपर बैठकर अर्जुनके ऊपर वह आया। आते ही यह विपाठ नामक बालोकी क्यों करने लगा। अर्जुनने उसका धनुष काटकर रबकी ब्वजाके टुकड़े-टुकड़े कर दिये । विकर्ण तो भाग गया, किंतु 'शबुनाप' नामक राजा सामने आकर अर्जुनके हाबसे यारा गया। फिर तो जैसे प्रवच्य अधिके बेगसे बहे-बहे बङ्गलोके वृक्ष हिल बठते हैं, उसी प्रकार अर्जुनकी मार खाकर कौरवसेनाके कीर करियें लगे। कितने ही आहत हो प्राण ल्यानकर पुब्बीयर गिर यहे । इस युद्धमें इन्हके समान पराक्रमी बीर भी अर्जुनके द्वारा परास्त हुए। वह शतुओंका संहार करता हुआ युद्धपृथिमें कियर रहा था, इतनेमें कर्णके भाई संप्राय-जित्तरे जसकी मुटबोड़ हो गयी । अर्जुनने ठसके रशमें जुते हुए



लाल-लाल घोड़ोंको मारकर एक ही बाजमें आका सिर काट लिया। भाईके मारे जानेपर कर्ण अपने पराक्रमके बोहामें आकर अर्जुनकी ओर दोड़ा और बारह बाज मारकर उसने अर्जुनको बींच डाला, उसके घोड़ोंको छेट दिया और राजकुमार उत्तरके हाथमें भी चोट पहुँचाणी। यह देल अर्जुन भी, जैसे गरुड़ नागकी ओर दौड़े उसी प्रकार, कर्जपर टूट पड़ा। ये दोनों बीर सम्पूर्ण बनुधारियोमें श्रेष्ठ, महावाण और सब शतुओंका प्रहार सहनेवाले थे। इनका पुद्ध देखनेके लिये सभी कौरव वीर ज्यों-के-त्यों सब्हे हो गये।

अपने अपराधी कर्णको सामने पाकर अर्जुन क्रोध और उत्साहसे घर गया और एक ही क्षणमें आने इतनी बाणवृष्टि की कि रब, सारबि और घोड़ोसहित वह छिप गया। इसके बाद कौरवोंके अन्यान्य योद्धाओंको भी अर्जुनने रच और द्वावियोसहित बेध बाला । भीष्य आदि भी अपने रवसहित अर्जुनके बाणोंसे इक गये। इससे उनकी सेनामें हाहाकार मस्र गया । इतनेमें कार्गने अर्जुनके तयाम बाजोंको काट दिया और अपकी भरकर उसके चारों घोड़ों तबा सारक्षिको बीच दिया । साथ ही रवकी ध्वजाको भी काट हाला । इसके बाद **उसने अर्जुनको भी पायल किया। कर्णके बाजोसे आह**त होकर अर्जुन सोते हुए सिंहके समान जाग डडा और उसके क्यर पुनः बाणोंकी वर्षा काने लगा। अपने बड़के समान तेजाबी बाणोंसे उसने कर्णके बाँद, जङ्का, मततक, सलाट और ऋण्ठ आदि अङ्गोको बीच डाला। वार्याका शरीर क्षत-विक्षत हो गया, उसे बड़ी योंडा होने लगी। फिर खे, जैसे एक हाशीसे हारकर दूसरा हावी भाग जाता है, उसी प्रकार वह सुद्धके मैदानसे थाग सब्द्र हुआ।

कर्णके माग बानेपर दुर्योपन आदि वीर अपनी-अपनी सेनाके साथ धीरे-धीरे अर्जुनकी ओर कर आये। तब अर्जुनने हैंसकर दिव्य अस्तोंका प्रयोग करते हुए कौरवसेनायर प्रत्याक्रमण किया। उस समय उस सेनाके रख, धोड़े, हाकी और कवल आदिमेंसे कोई भी ऐसा नहीं बचा था जिसमें यो-यो अंगुलपर अर्जुनके तीखे जाणोंका याव न हुआ हो। अर्जुनके दिव्याक्रका प्रयोग, घोड़ोकी शिज्ञा, उत्तरकी रख होकनेकी कला, पार्थके अक्तरंचालनका क्रम और पराक्रम देखकर शत्रु भी बढ़ाई करने लगे। अर्जुन प्रत्यकार्लन अप्रिके समान शतुओंको भ्रम्म कर रहा था; उस समय उसके तेज्ञां सक्तरकी ओर शत्रु आँक उठाकर देख भी न सके। उसके वीड़ते हुए रथको समीय आनेपर एक ही बार कोई भी शत्रु पहचान पाता था, दुवारा उसे इसका अवसर नहीं मिलता; क्योंकि अर्जुन तुरंत ही उस शतुको रचसे गिराकर परत्येक भेज देता बा। समस्त कौरव सैनिकोंके शरीर उसके हारा किल-भिन्न होकर कह पा रहे थे; वह अर्जुनका ही काम बा, दूसरेसे उसकी तुलना नहीं हो सकती थी। उसने होणाबार्यको तिहतर, दुसस्को दस, अक्तबामाको आठ, दुःशासनको बाख, कृपाबार्यको तीन, भीव्यको साठ और दुर्योधनको सौ बाजोसे बायक किया। फिर कर्णि नामक बाण माराकर कर्णका जान बींग हाला; साथ ही उसके थोड़े, सार्यां तबा रचको भी नष्ट कर दिया। यह देखकर सारी सेना तितर-बितर हो गयी।

तब विराटकुमार उत्तरने अर्जुनसे कहा—'विजय ! अस आय किस सेनामें बलना च्याते हैं ? आज़ा दीनिये, मैं वहीं स्थ ते वर्तु।' अर्जुनने बदा—'उत्तर ! जिस स्थके लाल लाल घोड़े हैं, जिसपर नीली पंताका फहरा रही है, उस रव्ययर बैठे हुए जो अत्यन्त कल्याणकारी वेषमें व्याप्रवर्मधारी महायुक्त दिलाची पहते हैं, वे हैं कृपालार्थ और वही है उनकी सेना । तुम मुझे उसी सेनाके निकट ले चलो । और देशो । किनकी ब्यजाये सुनर्शयथ कथपहरूका चित्र है, वे ही ये सम्पूर्ण कळवारियोंने क्षेत्र आचार्च होण है। तुम मेरे रक्षसे इनकी प्रदक्षिणा करो । जब ये मुझयर प्रहार करेंगे, तभी मैं ची इनपर प्रस्त कोईगा; ऐसा करनेसे ये मुझपर कोप नहीं करेंगे। इनसे बोड़ी ही दूरपर, जिसके रचकी ध्वजामें 'धनुष' का बिद्ध दिखायी देता है, यह आबार्य झेणका पुत्र महारबी अब्रज्ञामा 🕯 । तथा जो रखोंकी सेनाओंमें तीसरी सेनाके साव सदा है, सुवर्णका कवच पहने है, विसकी ध्वनाके ऊपर सुकर्णमय हाबीका बिद्ध बना है, वहीं यह शृतराष्ट्रका पुत्र राजा सुकेथन है। जिसको ध्वजाके अप्रधारामें हाबीकी सुन्दर मुह्ललाका चित्र दिसाची दे रहा है, यह कर्ण है; इसे तो तुप पहले ही जान चुके हो । तथा जिनके सुन्दर रशपर सुवर्णमय पाँच मण्डलकाली नीले रंगकी पताका फहराती है, जो इस्तवाण पहने हुए हैं, जिनका धनुष बहुत बढ़ा और पराक्रम महान् है, जिनके उत्तम रथपर सूर्व और ताराओंके चिह्नवाली अनेको ध्वजाएँ हैं, यसकायर सोनेका टोप और इसके ऊपर क्षेत्र क्रत्र शोध्या या रहा है, जो मेरे मनमें भी उद्देग पैदा करते रहते हैं—ये हैं हम सब लोगोंके पितामह शास्तनुबन्दन भीष्पत्री । इनके पास सबसे पीछे चलना चाहिये; क्योंकि ये मेर कार्यमें जिल्ल नहीं डालेंगे।

अर्जुनकी बातें सुनकर उत्तर सावधान हो गया और वहाँ कुमाचार्यका रव खड़ा बा, वहीं अर्जुनका रव भी ले गया।

# आचार्य कृप और ब्रोणकी पराजय

वैशम्पायनवी कहते हैं—विराटकुमारने रच बढ़ाकर कृपाचार्यकी प्रदक्षिणा की और फिर उनके सामने उसे ले जाकर सद्धा कर दिया। तदनत्तर, अर्जुनने अपना नाम बताकर परिचय दिया और देवदत नामक बढ़े भारी सञ्जूको जोरसे बजाया । इससे इतनी ऊँची आवाज हुई, मानो पर्वत फट रहा हो। वह शब्बनाद आकाशमें गूँज उठा और उससे जो प्रतिथ्वनि हुई, वह कडपातके समान जान पहाँ। युद्धार्ची महारधी कृपाचार्यन भी अर्जुनपर कुप्तित हो अपना शङ्क जोरसे कत्राया । उसका शब्द तीनों त्येकोमें व्याप्त हो गया । फिन उन्होंने अपना महान् धनुष हाबामें ले उसकी टब्रुस की और अर्जुनके ऊपर दस हजार बाणोको वर्षा करके विकट गर्जना की। तब अर्जुनने मल्ल नामक तीरता बाण मारकर कृपाचार्यका धनुष और इस्तप्राण काट दिया और कत्रवर्क टुकड़े-टुकड़े कर दिये । किंतु उनके प्रारीरको तनिक भी क्रेस नहीं पहुँचाथा । कृष्याचार्यने दूसरा धनुष उठाया, पर अर्जुनने उसे भी काट दिया। इस प्रकार जब कृपाचार्यके कई धनुव काट डाले तो उन्होंने प्रज्वलित कड़के समान ट्रमकती हुई एक पाक्ति अर्जुनके कपर फेंकी । आकाशमे उल्काक संपान अपने क्रपर आती हुई उस शक्तिको अर्जुनने दस काण मारकर काट डाला । फिर एक काणसे कृपाबार्यके रवका जुआ काट दिया, बार बाणोंसे सारों योड़े मार दिये और छठे बायसे



सारविका सिर धड्डसे अलग कर दिया ! धनुष, रथ, घोड़े और सारविके नष्ट हो जानेपर कृपाचार्य हाथमें गदा लेकर कृद पड़े और उसे अर्जुनके उसर फेका । यद्यपि कृपाचार्यने उस गदाको बहुत संघलकर बलाया था, तो भी अर्जुनने बाण मारकर उसे उसटे केटा दिया । तथ कृपाचार्यको सहायता करनेवाले घोदा कृत्तीनन्दनको खारो औरसे छेरकर बाण बरसाने लगे । यह देख विराटकुमार उतरने घोड़ोंको बामावर्त पुगाया और 'यमक' समक मण्डल बनाकर शतुओंको गति रोक दी । तथ थे रखहीन कृपाचार्यको साथ ले अर्जुनके निकटसे भाग गये ।

जब कृपाबार्य रणभूपिस हटा लिये गये तो लाल घोड़ोलाले रबपर बैठे हुए आबार्य होण धनुष-वाणसे सुसन्तित हो अञ्चेनके उपर बढ़ आये। दोनों ही अव्यक्तियांके पूर्ण जाता, वैयंबान् और महान् बलयान् थे; दोनों ही पुद्धि परानित होनेवाले नहीं थे। इन दोनों गुरु-शिष्योंकी आपसमें मुठभेड़ होते देख अस्तर्वशियोंकी वह विशाल सेना बारम्बार कांपने लगी। महारबी अर्जुन अपना रख होणाबार्यके पास ले गया और अस्वन्त हमें परकर मुसकराते हुए उसने गुरुको प्रणाप करके बहा—'पुद्धमें सदा ही विजय पानेवाले गुरुको प्रणाप करके कहा—'पुद्धमें सदा ही विजय पानेवाले गुरुको प्रणाप करहा लेना बाहते हैं: आपको हमलोगोपर क्रोध नहीं करना बाहिये। जकतक आप मुझपर प्रहार नहीं करेंगे, मैं भी आपपर अस्व नहीं हमेडूगा—ऐसा मैंने निहाय कर लिया है; इसलिये पहले आप ही मुझपर प्रहार करें।'

तब आचार्य द्रोणने अर्जुनको लक्ष्य करके इकीस नाण मारे; वे बाण अची पश्चिने भी नहीं पाये थे कि अर्जुनने बीचर्चे हो काट हाले। इसके बाद उन्होंने अर्जुनके रक्षपर हजार काणोंकी वर्षा करते हुए अपना अद्भुत हत्तालायव दिसत्सवा, तबा उनके श्रेतवर्णवाले घोड़ोंको भी पायल किया । इस प्रकार दोनो-ही-दोनोपर समान भावसे बाण-वर्षा करने कमे । दोनों हो विख्यात पराक्रमी और अत्यन्त तेजस्वी वे। दोनोंका वेग वापुके समान तीव या और दोनों ही दिन्यासोका प्रयोग जानते थे। अतः बागोकी झड़ी लगाते हुए वे वहाँ लड़े हुए राजाओंको मीहित करने लगे। युद्धके मुहानेपर त्वड़े हुए बीर विस्मयके साथ कहते थे, 'मला, अर्जुनके सिवा दूसरा कौन है जो युद्धमें द्रोणावार्यका सामना कर सके। क्षत्रियका धर्म भी किठना कठोर है, जिसके कारण अर्जुनको गुरुके साथ लड्ना पड़ रहा है !' ब्रेणाचार्य ऐन्द्र, वायव्य और आहेय आदि जो-जो अस्त्र अर्जुनपर छोड़ते बे, उन सबको वह दिव्यासोके द्वारा नष्ट कर देता था।

आकाशचारी देवता आचार्य होणकी प्रशंसा करते हुए कहते, 'सब देवों और देवताओंपर विजय पानेवाले प्रवल प्रतापी अर्जुनके साथ जो द्रोणाचार्यने युद्ध किया, यह बड़ा हो टुक्तर कार्व है।'

अर्जुनको युद्ध-कलाकी अच्छी शिक्षा मिसी थी; वह निकाना मारनेमें कभी चुकता नहीं था, उसके हाखोंने बड़ी पुर्ती थी और वह दूसक अपने बाज फेकता था। यह सब देसकर आचार्च होगको भी बड़ा विस्पय होता। गाण्डीव धनुषको कपर उठाका अपर्थमें भग हुआ अर्जुन जब दोनों हाबोरे खींबता, उस समय टिड्डियोके समान वाणोंकी वर्षारे आकाश छ। जाता और देखनेवाले आश्चर्यमें पड़कर धन्य-धन्य कड़कर उसकी सराहना करने रूपते थे। जन आचार्यक रवके पास लाखों बाजोंकी वर्षा होने लगी और वे रबसहित हक गये, तक उस सेनामें बड़ा हाहाकार मन गया। होणाञ्चार्यके रक्की ब्वजा कट गयी थी, कवनके टुकड़े-दुकड़े हो गये से और उनका शरीर भी बाणोंसे क्षत-विकृत हो रहा बा; अतः वे जरा-सा मौका मिलते ही अपने इतिप्रगामी घोड़ोंको हॉककर तुर्रत रणभूमिसे बाहर हो गये ।

# अर्जुनके साथ अश्वत्यामा और कर्णका युद्ध तथा उनकी पराजय

ऊपर धाचा किया। जैसे पेप पानी बरस्मता है, उसी प्रकार उसके धनुषसे बाणोकी वृष्टि होने लगी । उसका वेग वायुके समान प्रचयह था, तो भी अर्जुनने सामना करके उसे ऐक दिया और असके योड़ोको अपने बाणोंसे मास्कर अधमरा कर दिया। धायल हो जानेके कारण उन्ने दिशाका मान न रहा। महाबाली अञ्चलामाने भी अर्जुनकी जरा-मी असावधानी देश एक बाण मारा और उसके धनुषकी प्रत्यक्का काट दी। उसके इस अलीकिक कर्मको देलका देवताओंने प्रशंसा की और होण, भीष्म, कर्ण तथा कुमाचार्यन भी साधुबाद दिया। तत्पक्षात् अक्रमानाने अपना बेह पनुष तानकर अर्जुनकी जातीमें कई बाज मारे। अर्जुन शिलशिलाकर हैंस पड़ा और उसने गाण्डीतको बलपूर्वक झुकाकर तुरत ही उसपर नयी प्रत्यञ्चा चढ़ा दी। फिन उन दोनीमें रोमाञ्चकारी युद्ध आरम्भ हो गया। दोनों ही शुर्खान थे; इसलिये अपने सर्पाकार प्रम्वलित बागोसे वे एक-दूमरेपर चोट करने लगे । महत्या अर्जुनके पास दो दिन्य तरकस थे, जिसमें कभी बाणोंकी कमी नहीं होती थी: इसलिये वह युद्धमें पर्वतके समान अवल था। इधर अचलामा जल्दी-जल्दी प्रहार कर रहा था, इसलिये उसके बाण समाप्त हो गये; अतः उसकी अपेक्षा अर्जुनका जोर अधिक रहा। यह देखकर कर्णने अपने धनुषकी दङ्कार की; उसकी आवास सुनकर अर्जुनने तक उधार देखा तो कर्णपर उसकी दृष्टि पड़ी। देखते ही अर्जुन क्रोधमें घर गवा और कर्णको मार द्वालनेकी इच्छासे औरहें फाइ-फाइकर उसकी । भी बनावे ।

वैशामायनशी भारते हैं—तदनपार अञ्चलामाने अर्जुनके | ओर देखने लगा । फिर अञ्चलामाको छोड़का उसने सहसा क्रार्गपर बाबा क्रिया और निकट जाकर कहा—'कर्ण ! तू सचायें जो बहुत डींग होंकता था कि युद्धमें मेरे समान कोई है ही नहीं, उसे सत्य करके दिखानेका आज यह अवसर प्राप्त हुआ है। युप्तसे युकायता हुए किना ही जो तू बड़ी-बड़ी बाते बना चुका है, आज इन कौरखोंके बीच मेरे साथ मुद्ध करके उसको सत्य सिद्ध कर । याद है, सभाके बीचमें दुष्टलोग द्रीपदीको कष्ट पहुँका रहे थे और हू तमाशा देख रहा सा ? आज उस अन्यायका फल धोग । उन दिनों धर्मके बन्धनमें वैधे रहनेके कारण भैने सब कुछ सहन कर लिया था, किंतु आज उस क्रोधका फल इस युद्धमें मेरी विजयके रूपमें त् देख।'

> कर्नने कहा—अर्जुन । तू जो कहता है, उसे करके दिसा । बातें बहुत बढ़-बढ़कर बनाता है; पर काम जो तूने किया है, वह किसीसे क्रिया नहीं है। यहले जो कुछ तुने सहन किया है, उसमें तेरी असन्बंता ही कारण थी। हाँ, आजसे पदि देखुँगा, तो तेरा पराक्रम भी मान लैगा । और मुझसे लड़नेकी जो तेरी इच्छा है, यह तो अधी-अधी हुई है; पुरानी नहीं जान पड़ती। अच्छा, आज तु मेरे साच युद्ध कर और मेरा बल भी देख ।

अर्जुनने बढ़ा-रामापुत्र ! अभी बोड़ी ही देर हुई, तू मेरे सायने बुद्धसे धाग गया था; इसीतिये तेरी जान बच गयी, केवल तेरा छोटा भाई ही मारा गया। भला, तेरे सिवा दूसरा कौन मनुष्य होगा, जो अपने भाईको मध्याकर युद्ध छोड़कर चाम भी जाय और सत्युरुवोंके बीच खड़ा होकर ऐसी वातें

ऐसा कहकर अर्जुन कर्णके कपर कवचको भी क्षित्र-भिन्न कर देनेवाले बाणोंका प्रहार करने लगा । कर्ज भी बाणोंकी वृष्टि करता हुआ मुकाबलेमें डट गया। अर्जुनने पृवक्-पृवक् वाण मास्कर कर्णके घोड़ोको बीच डल्ला, उसका इसकाण काट दिया और भाषे लटकानेकी रसरी भी काट डाली। तब वार्णने भी तरकससे तीर निकाले और अर्जुनके हायोंको बीच दिया, इससे उसकी बैंधी हुई मुद्री लुल यथी। कल्पहाल् महाबाहु अर्जुनने कर्णके बनुषको काट दिया। बनुष कट जानेपर उसने शक्तिका प्रदार किया; किंतु अर्जुनने बाणोंसे उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये। यह देश कर्णक अनुगायी योद्धाओंने एक साथ अर्जुनपर आक्रमण किया; परंतु गाण्डीवसे छुटे हुए बाणोंद्वारा वे सब-के-सब यमलोकके अतिथि हो गये। इसके बाद अर्जुनने कानतक धनुव शरिककर कई तीखे बाजोंसे कर्णके घोड़ोंको बीच डाला। घायल हुए धोड़े पृथ्वीपर गिरकर पर गये। किर अर्जुनने एक तेजली बाण कर्णकी छातीमें मारा । वह बाण कवचको भेदकर उसके दारीरमें धुस नया। कर्ण बेहोचा हो नया, उसकी आरिसेके सामने जीवेश था गया। भीतर-ही-भीतर पीड़ा सहता हुआ वह युद्ध छोड़कर जलर दिशाकी और भाग

गया। महारथी अर्जुन तथा उत्तर उद्य स्वरहे गर्जना करने समे।



## अर्जुन और भीष्मका युद्ध तथा भीष्मका मूर्च्छित होना

वैशाणायनवी कहते हैं — कर्णपर विशय पानेके अननार अर्जुनने उत्तरमें कहा — 'वहाँ रखकी ध्वाममें मुक्जिपण ताइका चिह्न दिसायी दे रहा है, उसी सेनाके पास मुझे ते ससो। वहाँ मेरे पितामह भीष्मजी, को देखनेमें देवताके सणान जान पहते हैं, रखमें विराजनान है और मेरे साम पुद्ध करना चाहते हैं।' उत्तरका शरीर बाणोंसे बहुत चायल हो बुका वा। अतः उसने अर्जुनसे कहा — 'वीरवर ! अब मैं आपके घोड़ोंको कानूमें नहीं रख सकता। मेरे प्राण संतप्त है, मन पबरा रहा है। आजतक किसी भी पुद्धमें मैंने इतने शुरुवीरोंका समागम नहीं देखा था। आपके साथ कब इन लोगोंका पुद्ध देखता है, तो मेरा मन डाँवाडोल हो जाता है। गदाओंके टकरानेका शब्द, शङ्कोंकी ऊँवी ध्वनि, वीरोक्स सिहनाद, हाथियोंकी विश्वाद तथा विजलोकी महण्डाइटके समान गाण्डीवकी टेकार सुनते-सुनते मेरे कान बहरे हो रहे हैं, सरराशांक्त क्षीण हो गयी है। अब मुझमें वाबुक और

बागडोर सैमालनेकी शक्ति नहीं रह गयी है।'

अर्जुनरे कहा—नरक्षेष्ठ । इसे यत, धैर्ष रखो; तुमने भी
पुद्धमें बड़े अर्घुज पराक्रम दिखाये हैं। तुम राजाके पुत्र हो।
प्राप्तुओका दमन करनेवाले मलवनरेवाके विश्वयात संदामें
तुष्तारा जन्म हुआ है। इसलिये इस अवसरपर तुष्टें उत्साहहीन
नहीं होना बाहिये। राजपुत्र । भलीभांति धीरत रखकर रखपर
बैठो और युद्धके समय घोडोपर नियन्तण रखो। अच्छा, अब
तुम मुझे भीन्यजीकी सेनाके सामने ले चलो और देखों कि
मैं किस प्रकार विष्य अव्योका प्रयोग करता है। आज सारी
सेनाको तुम बक्तकी भांति धूमते हुए देखोंगे। इस समय मैं
तुष्टें बाण बल्पनेकी तथा अन्य प्राव्योके सङ्गालनकी भी
अपनी योग्यता दिखाऊँगा। मैंने मुद्दोको दृद रखना इन्तरे,
हायोकी पुत्रों ब्रह्मायोसे तथा संकटके अवसरपर विचित्र
प्रकारसे युद्ध करनेकी कला प्रजापतिसे सीसी है। इसी
प्रकार सदसे रीडाकको, वहणसे वास्त्यावकी, अपिसे
आग्रेयाककी और वायु देखतासे वायव्यावकी शिक्षा प्राप्त

की है। अतः तुम भय पत करो, मैं अकेले हैं कौरवरूपी बनको उनाड़ डालूँगा।

इस प्रकार अर्जुनने जब धीरज बैधावा, तब उत्तर उसके रवको भीषात्रीके इस सुरक्षित स्वसेनाके पास ले गया। कौरवॉपर विजय पानेकी इच्छासे अर्जुनको अपनी ओर आहे देश निष्ठुर पराक्रम दिशानेवाले गङ्कानन्दन भीकाने धीरतापूर्वक उसकी यति ग्रेक दी । तब अर्जुनने बाण मानका भीषाजीके रवकी ध्वजा जड़से काटकर गिरा दी। इसी समय महाबली दुःशासनं, विकर्णं, दुःसह और विविद्यति—इन चार चीरोने आकर धनकुपको बारों ओरसे घेर किया। दुःशासनने एक बाणसे विराटनन्दन उत्तरको श्रीषा और दूसरेसे अर्जुनकी छातीमें चोट पहुंचायी। अर्जुनने भी हीसी धारवाले बाणसे दु:शासनका सुवर्णनटित धनुष काट दिया और उसकी क्रातीमें पाँच बाज मारे । उन क्राजीसे उसको बड़ी पीड़ा हुई और यह पुद्ध क्षेत्रकर भाग गया। इसके बाद विकर्ण अपने तीसे बाजोंसे अर्जुनको पायल करने लगा। तब अर्जुनने उसके ललाटमें एक बाग मारा । उसके लगते ही पायल होकर वह रबसे गिर पद्म । तदननार दुःसङ और विविदाति दोनों एक साब आकर अपने भाईका बदला लिके लिये अर्जुनपर बापोंकी वर्षा करने लगे । अर्जुन तनिक भी विवरिता नहीं हुआ, उसने हो तीको बाग छोड़कर उन होनों



माइयोको एक हो साथ बींध दिया और उनके घोड़ोको भी भार हाला। जब सेवकोने देखा कि येनोके घोड़े भर गये और इसिर वायल होकर लोह-लुहान हो रहे हैं, तो वे उन्हें दूसरे रबपर विठाकर युद्धपृथिसे हटा ले गये। और निसका निज्ञाना कभी लाली नहीं जाता था, यह महाबली अर्जुन राजधृपिमें बारों और पूमने लगा।

जनमञ्ज्य ! धनक्रपके ऐसे पराक्रम देखकर दुर्वोधन, कर्ण, दुःशासन, विविशति, डोणाचार्य, असत्यामा तचा महारबी कृपाचार्च अमर्वसे भर गये और उसे मार हालनेकी इच्छासे अपने दुक् बनुवाँकी टक्कुस करते हुए पुनः बढ़ आये। व्या आकर सब एक साथ अर्जुनपर बाण बरसाने लगे। उनके दिव्याखोंसे सब ओरसे आखन हो जानेके कारण उसके शरीरका दो अंगुन भाग भी ऐसा नहीं क्या या, जिसपर बाण न लगे हों। ऐसी अवस्वामें अर्जुनने तनिक हैंसकर अपने गाव्हींब धनुषपर ऐन्-असका सन्धान किया और बाजोकी इसी लगाकर समस्त कौरवोंको दक दिया। वर्षा होते समय जैसे किजली आकारामें चमककर सम्पूर्ण दिशाओं और पूपव्यतको प्रकाशित करती है, उसी प्रकार गान्डीव धनुषसे छूटे हुए बाणोंहरा दसों दिशाएँ आचान हो गर्यो । रजभूमिमें रहड़े हुए हाबीसकार और रधी सब मुर्जित हो गर्य । सबका उत्साह ठंडा पड़ गया, किसीको होश न रहा । सारी सेना तितर-बितर हो गयी; सभी योद्धा जीवनसे निराश होकर चारों ओर भागने लगे।

यह देशकर ज्ञान्तनुनन्दन भीष्यजीने सुवर्णनदित धनुष और मर्पभेदी बाण लेकर अर्जुनके क्रमर बावा किया। उन्होंने अर्जुनकी ब्लावर पुरुक्तारते हुए सर्पोंके समान आठ बाण पारे। उनसे ब्लावर निवत हुए बानरको बड़ी बीट पहुँची और उसके अप्रभागमें खनेवाले पूत भी घायल हुए। तब अर्जुनने एक बहुत बड़े भालेसे भीष्मजीका छत्र काट हाला; कटते ही वह पूर्वापर गिर पड़ा। साथ हो उसने उनकी ब्लावर भी बाणोसे आयात किया और शींप्रतापूर्वक उनके घोड़ीको, पाईरक्षकको तथा सार्रावको भी प्रापल कर दिया। भीक्याबाका प्रयोग करने लगे। जवाबमें अर्जुनने भी दिव्याबाका प्रयोग करने लगे। अर्जुन करा। कौरव प्रदेश उना है, यह बड़ा हो दुकर कार्य है। अर्जुन बलवान् है, तरुण है, रणकुषाल और पुतों करनेवाला है; भला, युद्धमें भीष्य और ग्रेणके सिवा दूसरा कौन इसके वेगको सह सकता है ? अर्जुन और भीष्य दोनों ही महापुत्रव उस पुद्धमें प्राजापत्य, ऐन्द्र, आग्रेय, रीड, बालण, कौबेर, बाल्य और बायज्य आदि दिज्याखोंका प्रयोग करते हुए विचर रहे थे।

अर्जुन और भीष्य सभी अल्बोके ज्ञाता थे। पहले तो इनमें दिव्याखाँका पुद्ध हुआ, इसके बाद बाणोंका संप्राम किया। अर्जुनने भीष्मका मुक्तणंमय धनुव काट दिया। तब महारदी भीष्मने एक ही क्षणमें दूसरा धनुव लेकर उसपर प्रत्यक्षा बढ़ा दो और कुन्द्र होकर वे अर्जुनके क्यर बाणोंकी वर्षा करने लगे। उन्होंने अपने बाणोंसे अर्जुनकी वाणी पसाली बीध डाली। तब उसने भी हैसकर, तीकी धारवाला एक बाण मारा और भीष्मका धनुष काट दिया। उसके बाद दस बाणोंसे उनकी छाती बीध बाली। इससे भीष्मजीको बड़ी पीड़ा हुई और से रखका कुन्दर वामकर देशक बैठे रह गये। भीष्मजीको अनेत जानकर सारविको अपने कर्तव्यका स्मरण हुआ और वह उनकी रक्षके लिये उन्हें युद्धपृथिसे बाहर से गया।



# दुर्योधनकी पराजय, कौरव-सेनाका मोहित होना और कुरुदेशको लौटना

वैशम्पायनजी कहते हैं—जब भीषाजी संधामका मुहाना छोड़कर रणसे बहार हो गये, उस समय दुर्वोचन अपने स्वकी पताका फहराता तथा गर्जता हुआ हासमें धनुष से धनक्रयके ऊपर चढ़ आसा। उसने कानतक धनुष लीवकर अर्जुनके लस्ताटमें बाण मारा; वह बाण ललाटमें वैस गया और उससे गरम-गरम रत्तकी धारा बहने लगी । इससे अर्जुनका क्रोध कर गया और वह विवासिके समान तीले बाणीसे दुर्योधनको भींधने लगा। इस प्रकार अर्जुन दुर्योधनको और दुर्योधन अर्जुनको बीधते हुए आपसमें युद्ध करने लगे। तत्पश्चात् अर्जुनने एक बाण मारकर दुर्योधनकी छाती छेद दी और उसे पायल कर दिया। फिर उन्होंने कौरवोके मुख्य-मुख्य योद्धाओंको मार भगाया । योद्धाओंको भागते देख दुर्योचनर भी अपना रथ पीछे लौटावा और युद्धमे भागने लगा। अर्जुनने देखा दुर्घोधनका शरीर यायल हो गया है और वह मुँहसे रक्त वयन करता हुआ बड़ी तेजीके साब भागा जा रहा है; तब उसने युद्धकी इच्छासे अपनी भुजाएँ ठोककर दुर्योधनको ललकारते हुए कहा—'वृतराष्ट्रनन्दन ! युद्धमें पीठ दिखाकर क्यों भागा जा रहा है, अरे ! इससे तेरी



विशाल कीर्ति नष्ट हो रही है ! तेरे विजयके बाजे जैसे पहले बबते थे, वैसे अब नहीं बज रहे हैं ! तूने जिन्हें राज्यमें उतार दिया है, उन्हीं धर्मराज युधिष्ठिरका आज्ञाकारी यह मध्यम पाण्डव अर्जुन युद्धके लिये खड़ा है, जरा पीछे फिरकर मुँह तो दिखा। राजाके कर्तव्यका तो स्मरण कर। बार पुरुष दुर्धोधन ! अब आगे-पीछे तेरा कोई रक्तक नहीं दिखायी देता, इसिनये भाग जा और इस पाण्यवके हाबसे अपने प्यारे प्राणीको बचा ले।

इस प्रकार पुज्रमें महात्पा अर्जुनके ललकारनेपर अंकुड़ाकी बोट जाये हुए मत गजराजके समान दुर्वोधन लॉट पड़ा । अपने इत-विकृत दारीरको किसी तरह सैभालकर उसे पुन: युद्धपे आते देख कर्ण उत्तर ओरसे उसकी रक्षा करता हुआ अर्जुनके मुकाबलेमें आ गया। पश्चिमसे उसकी रक्षा करनेके लिये भीषाजी धनुष बदाये लीट आये। डोणावार्ष, कृपावार्ष, विविदाति और दु:गासन और अपने बड़े-बड़े धनुव लिये हाँछ ही आये । दिव्य असा धारण किये हुए उन योद्धाओंने अर्जुनको चारों ओरसे घेर लिया और जैसे बादात पहाड़के ऊपर सब ओरसे पानी बरसाते हैं, इसी प्रकार वे उसपर वाणोकी वर्षा करने लगे । अर्जुनने अपने अख चोड़कर प्रापुओंक अखोका निवारण कर दिया और कौरजोको लक्ष्य करके सम्पोहन नामक अल प्रकट किया, क्रिसका निवारण होना कठिन 💵 । इसके बाद आने चयहूर आवाज करनेवाले अपने राहुन्हों दोनों हाथोंसे वामकर उच्च स्तरमें बनाया। उसकी गर्म्भार ध्वनिसे विज्ञा-धिविज्ञा, मृत्येक तथा आकास गूँच करे। अर्जुनके बजाये हुए इस शङ्खकी आवाज सुनकर कौरव वीर बेहोदा हो गये, उनके हाबोंसे धनुष और बाण यिर पड़े तबा बे सभी परम शाना—निश्रेष्ट हो गये।

उनों अबेत हुए देश अर्जुनको उत्तराकी बाठका सरण हो आयाः अतः उसने उत्तरसे कहा—'राजकुमार ! जबतक इन कौरबॉको होरा नहीं होता, तकतक ही तुम सेनाके बीखसे निकल जाओ और ग्रेणाचार्य तथा कृपाचार्यके श्रेत, कर्णके पीले तथा अश्वत्वामा एवं दुर्योधनके नीले वस लेकर लॉट आओ । मैं समझता है पितामह भीष्यती सखेत हैं, क्योंकि वे इस सम्पोहनासको निवारण करना जानते हैं। इसलिये उनके प्रोह्मेंको अपनी बापीं ओर छोड़कर जाना; क्योंकि जो होशमें हैं, उनसे इसी प्रकार सावधान होकर चलना बाहिये।'

अर्जुनके ऐसा कहनेपर विराटकुमार उत्तर घोड़ोंकी बागडोर छोड़कर रचसे कूद पड़ा और नहारवियोंके कक्ष ले पुनः शीध्र ही उसपर आ बैठा । तदनन्तर बह रव हॉककर अर्जुनको युद्धके घेरेसे बाहर ले चला। इस प्रकार अर्जुनको । युद्धमें किसी लाभकी आशा न रही। बह भीतर-हो-भीतर



जाते देख भीष्मजी उसे बामोसे मारने लगे । तब अर्जुनने भी उनके चोड़ोको मारकर उन्हें भी दस बाणीसे बीच दिया; इसके बाद सारबिके भी प्राण ले लिये । फिर उन्हें युद्धभूमियें प्रोड्कर वह रक्षियोक्ते संपृष्ट्रसे बाहर आ गया। उस समय बाइलोसे प्रकट हुए सूर्वको चाँति उसकी शोभा हुई।

इसके बाद सची क्येरव बीर बीरे-बीरे होशमें आ गये। दुर्वोधनने जब देला कि अर्जुन युद्धके घेरेसे बाहर होकर अकेले खड़ा है, तो वह योष्मतीसे घवराहटके साथ बोरश— पितानह ! यह आपके हाबसे कैसे बच गया ? अब भी इसका यान-मर्दन कीजिये, जिससे छुटने न पाये ।' धीष्पने हेंसका कहा—'कुरुराज । तक तू अपने विकित्र धनुष और बाजोको त्यागकर यहाँ अचेत पड़ा हुआ बा, उस समय तेरी बुद्धि कहाँ बी, पराक्रम कहाँ बला गया था ? अर्जुन कभी निदंपताका व्यवद्वार नहीं कर सकता, उसका मन कभी पापाचारमें प्रवृत्त नहीं होता; वह प्रिलोकीके राज्यके लिये भी अपना धर्म नहीं छोड़ सकता। यही कारण है कि उसने इस युद्धमें इम सब लोगोंके प्राण नहीं लिये। अब तू शीध ही कुल्देशको लोट बल, अर्जुन भी गौओको जीतकर लीट जायगा। मोहबज्ञ अब अपने खार्चका भी नाम न कर; सबको अपने लिये हितकर कार्य ही करना चाहिये।

पिठापहके ये हितकारी क्वन सुनकर दुर्वोधनको अब इस

अत्यन्त अमर्थका भार लिये लम्बी साँसे भरता हुआ चुन हो गया। अन्य घोद्धाओंको मी भीष्मका वह कथन' हितकर प्रतीत हुआ। युद्ध कानेसे तो अर्जुनकर्पा अधि उत्तरोत्तर प्रज्वलित हो होती जाती थी, इसलिये दुर्पोधनको रक्षा करते हुए सबने लीट जानेकी हो तथ पसंद की।

कौरव वीरोंको लोटते देल अर्जुनको बड़ी प्रसम्रता हुई। इसने अपने पितामह शान्तनुनन्दन भीव्य और आजार्थ होणके बरणोंमें सिर झुकाकर प्रणाम किया तबा अब्बत्यामा, कृपाबार्थ और अन्यान्य पाननीय कुल्वंदिव्योंको बाणोंको विवित्र रीतिसे नमस्कार किया। किर एक बाज मारकर दुर्योधनके राजबंदित मुकुटको काट डाला। इस प्रकार पाननीय वीरोंका सरकार कर उसने गांच्डीय धनुककी द्वारसे गये।

जगत्को गुंजायमान कर दिया। इसके बाद सहसा देवदत नामक शङ्क बजाया, जिसे सुनकर शङ्गुओंका दिस दहल गया। उस समय अपने रखकी सुवर्णमालामण्डित अजासे समल शङ्गुओंका तिरस्वार करके अर्जुन विजयोग्लाससे सुलोमित हो रहा था। जब कौरव बले गये तो अर्जुनने प्रसन्न होकर दत्तरसे कहा—'राजकुमार! अब धोड़ोंको लौदाओ; तुम्हारी गौजोंको हमने जीत लिया और शहु भाग गये; इसलिये अब आसन्दर्शक अपने नगरकी ओर थलों।'

कौरयोक्य अर्जुनके साथ होनेवाला यह अद्भुत युद्ध देलकर देकतालोग कई प्रसन्न हुए और अर्जुनके पराक्रमका सरण करते हुए अपने-अपने लोकको चले गर्थ।

#### उत्तरका अपने नगरमें प्रवेश, स्वागत तथा विराटके द्वारा युधिष्ठिरका तिरस्कार एवं क्षमाप्रार्थना

वैद्यायानाओं बडाते हैं—इस प्रकार जाम गृष्टि रखनेवाला अर्जुन संप्रापमें कौरवोंको जीतकर विराटकर व्य महान् गोधन लौटाकर ले आया। जब धृतराङ्को पुत्र इधन-उधर सब विद्याओंमें भाग गये, उसी समय बहुत-से कौरवोंक सैनिक, जो धने जङ्गलमें छिपे हुए थे, निकलकर इस्तै-इस्ते अर्जुनके पास आये। वे भूले-प्यासे और बके-पदि थे; परदेशमें होनेके कारण उनकी विकलता और मी बढ़ गयी थी। उन्होंने प्रणाय बसके अर्जुनसे बहा- 'कुन्तीनव्यन ! इमलोग आयजी किस अग्राका पालन करें?'

अर्जुनने करा — तुमलोगोका कल्याण हो । डरो मट, अपने देशको लौट जाओ । मैं संकटमें पढ़े हुएको नहीं मारना चाहता । इस बातके लिये तुमलोगोको पूरा विकास दिलाता है।

वह अभवदानपुत्त वाणी सुनकर वहाँ आये हुए सभी बोद्धाओंने आयु, कीर्ति तथा यहा देनेवाले आहीर्वादीसे अर्जुनको प्रसन्न किया। उसके बाद अर्जुनने उत्तरको इट्यसे लगाकर कहा—'तात! यह तो तुन्ते मातृय ही हो गया है कि तुन्हारे पिताके पास पाण्डव निवास करते हैं, वरंतु अपने नगामें प्रवेदा करके तुम पाण्डवोंकी प्रदांसा न करना, नहीं तो तुन्हारे पिता इरकर प्राण त्याग देंगे।' उत्तर बोला—'सञ्चसाचिन्! जन्नतक आप इस बातको प्रकाशित करनेके लिये स्वयं पुड़ासे नहीं कहेंगे, तकतक पिताबोंके निकट आपके विकाय में कुछ भी नहीं कहेंगा।'

तदनन्तर, अर्जुन पुनः इमझानभूमिये आया और उसी शमीवृक्षके पास आकर खड़ा हुआ। उसी समय उसके रखकी



ध्वजापर बैठा हुआ अप्रिके समान तेजन्वी विद्यालकाय वानर भूतोंके साथ ही आकासमें उढ़ गया। इसी प्रकार जो माया बी, यह भी विलोन हो गयी। फिर रबपर सिंहके चिह्नवाली राजा विराटको ध्वजा चढ़ा दी गयी और अर्जुनके सब सम्ब, गाण्डीय धनुष तथा तरकस पुनः समीमृक्षमें बाँध दिये गये। तत्पक्षात् महात्मा अर्जुन सारवि बनकर बैठा और कार रवी बनकर आनन्दपूर्वक नगरकी और बता । अर्जुनने पुनः बोटी गूँचकर धारण कर ली और बृहक्ततके वेषमे होकर घोड़ोकी बागडोर सँमाली। रास्तेमें जाकर उसने उत्तरसे बड़ा— 'राककुमार! अब इन म्वालोको आज्ञा से कि से शीध ही नगरमें जाकर प्रिय समाधार सुनाबे और तुन्हारी विजयकी घोषणा करें।'

अर्जुनकी बात पानकर जतरने तुरंत ही कृतेको आजा दी—'तुमलोग नगरमें पर्तृषकर सबर हो कि शत्रु हरकर भाग गये, अपनी विजय हुई और गौएँ जीतकर वापन त्लयों गयी है।'

जनमेजय । सेनापति राजा विराटने भी दक्षिण दिशासे गीओको जीतकर जारों पाण्डवीको साथ लिये बड़ी प्रसन्नताके साथ नगरमें प्रवेज किया। करने संवासमें त्रिगर्सोपर क्रिजय पायी थी। जिस समय अवनी सब गीएँ साब रेज्यर पाष्प्रयोसहित वर्डी पदार्पण किया, उस समय असकी विजयशीसे अपूर्व शोधा हो रही थी। एजसधार्य पहुँचकर उसने सिहासनको सुप्रोधित किया; उसे देखकर मुद्रद्-सम्बन्धियोको बहा हर्व हुआ। सब लोग पाणकोक साथ मिलकर राजाकी सेवा काने लगे। इसके बाद राजा विराटने पूछा--'कुमार उत्तर कहाँ गवा है ?' इसके उत्तरमें रनिवासमें रहनेवाली क्रियों और कन्याओंने निवेदन किया—'पहाराज ! आपके युद्धयें चले जानेपर कोरव वहाँ आये और गौओंको इरकर ले जाने लगे। तब कुमार उत्तर क्रोधमें भर गया और अत्यन्त साहसके कारण अकेले ही उन्हें जीतनेके लिये चल दिया। सावये सारविके कथमें बृहकता है। कौरबोकी सेनामें भीव्य, कृपाचार्य, कर्ण, दुर्योधन, होणाचार्य और अञ्चलामा—ये छः महारबी आये हैं।'

विराटने कब सुना कि 'मेरा पुत्र अकेले बृहजलाको सार्राय बनाकर केवल एक रच सावमें ले कौरवोसे युद्ध करने गया है' तो उसे बड़ा दुःख हुआ और अपने प्रधान मन्त्रियोसे बोला—'मेरे जो थोद्धा जिनलेकि साव युद्धमें पायल न हुए हों, वे बहुत-सी सेना साव लेकर उत्तरको रक्षाके लिये जाये।' सेनाको जानेकी आजा देकर उत्तने पुरः मन्त्रियोसे कहा—'पहले शीप इस बातका पता लगाओं कि कुमार जीवित है या नहीं। जिसका सार्राय एक हिनकृ है, उसके अबतक जीवित रहनेकी तो सम्मावना ही नहीं है।' यन निर्म्टको दुःस्त देसकर यमंग्रन मुधिष्ठरने हँसकर कहा—'राजन् ! यद बृहक्ता सार्राव है तो विश्वास कीजिये, आपका पुत्र समक्त राजाओं, कौरवों तथा देवता, असुर, सिद्ध और यहाँको भी युद्धमें जीत सकता है।' इतनेमें उत्तरके येते हुए दूर किराटनगरमें आ पहुँचे और उन्होंने उत्तरकुमारकी कित्रयका समाचार सुनाया। उसे सुनकर मन्तीने राजाके पास आकर कहा—'महाराज! उत्तरने सब गौओंको बीत लिया, कौरव हार गये और कुमार अपने सार्रावके साथ कुक्तलपूर्वक आ से हैं।'

वृधिक्रि बोले—'यह बड़े सौधान्यकी बात है कि गाँएँ जोतकर वापस लायी गयाँ और कौरम द्वारकर धाम गये। किनु इसमें आद्धर्य करनेको आवश्यकता नहीं है: जिसका सारवि बृहकता हो, उसकी किवच तो निश्चित ही है।'

पुत्रकी विजयका समाजार सुनकर राजा विराटके हर्गका विकाना न रहा । उनके वारीरमें रोमाञ्च हो आया । दूरोंको इनाम वेकर उन्होंने मन्जियोंको आज्ञा ही कि 'सङ्कोंके किनारे विजयपताका फहरानी चाहिये । पुन्तों तथा नाना प्रकारकी सामवियोंसे देवताओंकी पुत्रा होनी चाहिये । सब कुमार और प्रचान-प्रचान योद्धा गाजे-वाजेके साथ मेरे पुस्को अगवानीमें जाये । तथा एक आदमी हाथीपर बैठकर चंद्रा बजाते हुए सारे नगरमें मेरी विजयका समाचार सुनाये ।'

राजाकी इस आज्ञाको सुनकर समस्त नगरनिवासी, सौचान्ववती करूगी कियाँ तवा सूत-मागध आदि माङ्गलिक वस्तुएँ हाधमें ले गाजे-बाजेके साथ विराटकुमार उत्तरको लेनेके लिये आगे गये। इन सबको भेजनेके पश्चात् राजा बिराट कड़े प्रसन्न होकर बोले—'सरन्धी ! जा, पासे ले आ; कंकजी ! अब कुआ आरम्ब करना चाहिये।' यह सुनकर युधिहिरने कहा—'मैंने सुना है, अत्यन्त हर्षसे घरे हुए वालाक ज़िलाडीके साथ वृक्षा नहीं खेलना चाहिये। आप भी आज आनन्द्रमप्र हो रहे हैं, अतः आपके साथ खेलनेका सक्तस नहीं होता । चत्ता, आप जुआ क्यों खेलते हैं ? इसमें तो बहुत-से दोष हैं। जहाँतक सम्भव हो, इसका त्याग ही कर देना उचित है। आपने युधिष्ठिरको देशा होगा, अथवा उनका नाम तो सुना ही होगा; वे अपना विद्याल साम्राज्य तथा पाइयोंको भी जूएमें हार गये थे। इसीलिये में जूएको पसंद नहीं करता। तो भी यदि आपकी विशेष इच्छा हो तो खेलेंगे ही।"

कुआका खेल आरम्भ हो गया। खेलते-खेलते विराटने



कहा—'देखो, आज पेरे बेटेने इन प्रसिद्ध कौरवीपर किजय पायी है !' सुधिश्चरने कहा—'बृहक्ता जिसका सारबि हो वह भारत, युद्धमें क्यों नहीं जीवेचा ?' यह उत्तर सुनते ही एजा कोपमें भरकर बोले-'अश्रम ब्राह्मण । तू मेरे बेटेकी प्रशंसा एक हिजड़ेके साथ कर रहा है ? पित्र होनेके कारण में तेरे इस अपराधको तो क्षमा करता है; किंतु यदि जीवित रहना प्रयक्ता है, तो फिर कभी ऐसी बात न कड़ना ।' राजा युधिहिरने कहा-'राजन् ! जहाँ होणाबार्य, भीत्म, अस्रत्यामा, कर्ण, कृपालार्य और दुर्योधन आदि पहारची युद्ध करनेको आये हो, वहाँ बृहज्ञलाके सिवा दूसरा कौन है जो उनका मुकाबला कर सके। जिसके समान किसी मनुष्यका बाह्बल न हुआ है न आगे होनेकी आजा है, जो देवता, असुर और मनुष्यांपर भी विजय पा चुका है, ऐसे वॉस्को स्तायक पाकर उत्तर क्यों न विजयी होगा ?' विराटने कहा-'अनेको बार मना किया, कित तेरी जवान बंद न हुई ! सब है, यदि कोई दण्ड देनेवाला न रहे तो मनुष्य धर्मका आधरण नहीं कर सकता !' यह कहते-कहते राजा कोपसे अधीर हो गया और पासा उठाकर उसने युधिश्चिरके मैहपर दे मारा । फिर डॉटरे हुए कहा-फिर कभी ऐसा न करना।'

पासा जोरसे लगा। युधिष्ठिरको नाकसे रक निकलने लगा। उसकी बूँद पृथ्वीपर पड़नेके पहले ही युधिष्ठिरने अपने दोनों हाथोंमें उसे रोक लिया और पास हो सड़ी हुई डीपड़ीकी ओर देखा । क्रेंपदी अपने पतिका अधिप्राय समझ गयी । वह जलसे परा हुआ एक सोनेका कटोरा ले आपी और उसमें वह सब रक्त उसने ले लिया ।

तदरनार राजकुमार उत्तरने नगरमें बड़ी प्रसन्नताके साथ प्रयेश किया। विराटनगरके स्त्री-पुरुष तथा आस-पासके प्रान्तके लोग भी उसकी अगवानीने आये थे; सबने कुमारका स्वागत-सत्कार किया। इसके बाद राजभवनके द्वारपर पहुँचकर असने पिताके पास समाचार भेजा। द्वारपालने दाबारमें जकर विराटसे कहा—'महाराज ! बृहत्रलाके साथ राजकुमार ज्ञार क्योबीयर खड़े हैं।' इस शुध संवादसे राजाकी बड़ी प्रसम्रता हुई । उन्होंने हुएपालसे कहा — 'दोनोंको शीध ही भीतर लिखा लाओ, मैं उनसे मिलनेको उत्सुक है।' इसी समय वुधिहिरने इत्पालके कानमें धीरसे जाकर कहा—''पहले रितर्फ उत्तरको यहाँ ले आना, बृहजरतको नहीं; क्योंकि उसने यह प्रतिका कर रखी है कि 'जो संवायके सिवा कही अन्यत मेरे प्रश्रिपे बात कर देशा वा रक निकास देशा, उसका प्राण ले हुँगा।' मेरे बदनमें रक्त देखकर वह क्रोसमें भर जायगा और उस दशामें का बिराटको उनकी सेना, सवारी तथा पन्तियोसकित यार दालेगा।"

तत्पक्षात् पहले उत्तरने ही सभाभवनमें प्रतेश किया। आते ही पिताके करणोमें सिर झुकाया, फिर कंकको भी प्रणाम किया। उसने देखा, 'कंकजीकी नासकासे रक्त वह सह है



और वे एकान्तमें भूमिपर बैठे हुए हैं, साब ही सैरबी उनकी सेवामें उपस्थित है।' तब उसने बड़ी उतावलीके साथ अपने पितासे पूछा-'राजन् ! इन्हें किसने मार दिया ? किसने यह पाप कर डाला ?' विराटने कहा--'मैंने ही इसे मारा है, यह बड़ा कुटिल है; इसका जितना आदर किया जाता है, उतनेके योग्य यह कदापि नहीं है। देखों न, जब तुम्हारे शौर्यकी प्रशंसा की जाती है उस समय यह उस हिजड़ेकी तारीफ करने लगता है !' उत्तर बोला—'महाराज ! आपने बहुत बुरा काम किया; इन्हें जल्दी प्रसन्न कीजिये, नहीं तो ब्राह्मणका क्रोध आपको समूल नष्ट कर देगा।

बेटेकी बात सुनकर राजा विराटने कुन्तीनन्दन युधिष्टिरसे क्षमायाचना की। राजाको क्षमा माँगते देख युधिहिर बोले—'राजन् ! क्षमाका व्रत तो मैंने विश्वालये ले रखा है. मुझे क्रोध आता ही नहीं ! मेरी नाकसे निकला हुआ यह रक्त यदि पूर्वापर गिर पड़ता तो इसमें कोई संदेह नहीं कि राज्यके साध ही तुष्हारा विनादा हो जाता; इसीलिये रत्ताको सैने गिरने नहीं दिया था।

जब युधिश्चिरका लोह निकटनना बंद हो गया, तब बृहानलाने भी भीतर पहुँचकर विराट और कंकको प्रणाम किया। विराटने अर्जुनके सामने ही उत्तरकी प्रशंसा शुक्र की- 'कैकेवीनन्दन ! तुम्हें पाकर आज मैं वासवमें पुत्रवान् हैं। तुष्हारे-जैसा पुत्र न तो मेरे हुआ और न होनेकी सञ्चावना है। बेटा ! जो एक साथ एक हजार निशाना मारनेमें भी कभी नहीं जूकता उस कर्णके साथ, इस जगत्में जिनकी बराबरी करनेवाला कोई है ही नहीं उन भीव्यजीके साथ तथा कौरबोंके आवार्य होण, अश्वत्वामा और योज्जाओंको कैया देनेवाले कृपाचार्यके साथ तुमने कैसे मुकाबला किया ? तथा वुर्योधनके साथ भी तुन्हारा किस प्रकार युद्ध हुआ ? यह सब्र में सुनना चाहता है।'

काम एक देवकुमारने किया है। मैं तो इरकर भागा आ रहा | राजा युधिहरके प्रकट होनेके विषयमें उत्तरसे सलाह करके बा, किंतु उस देवपुत्रने मुझे लौटाया और खर्च ही उसने | उसके अनुसार कार्य किया।

रवपर बैठकर गौओंको जीता और कौरवोंको हराया है। उसीने कृपाचार्य, द्रोणाचार्य, भीव्य, असत्यामा, कर्ण और दुर्वोद्यन-इन छः महारक्षियोंको बाण मारकर रणभूमिसे धगाया है। उसीने उनकी सारी सेनाको हराकर हैसते-हैसते उनके वस भी छीन लिये।

विराट बोले-'वह महाबाहु बीर देवपुत्र कही है ? मैं उसे देखना बाहता है।' उत्तरने कहा—'वह तो वहीं अन्तर्धान हो गया, कल-परसोतक यहाँ प्रकट होकर दर्शन देगा।'

ज्ञारका यह संकेत अर्जुनके ही विषयमें था, पर नपुंसक-वेबमें क्रिपे होनेके कारण विराट उसे पहचान न सका। उनकी आज्ञासे ब्हन्नलाने वे सब कपड़े, जो युद्धसे लाये गये थे, राजकुमारी ज्ञराको दे दिये। उन बहुमूल्य एवं रंग-किरंगे



उत्तरने कहा—महाराज ! यह मेरी विजय नहीं है । यह सब | वस्तोंको पाकर दत्तरा बहुत प्रसन्न हुई । इसके बाद अर्जुनने

#### पाण्डवोंकी पहचान और अर्जुनके साथ उत्तराके विवाहका प्रस्ताव

महारबी पाण्डवोंने खान करके क्षेत वक धारण किये और राजोचित आधूषणोंसे धूचित हो युधिष्ठिरको आगे करके हुआ। फिर बोड़ी देशक मन-ही-मन विचार करके उसने सभाभवनमें प्रवेश किया। समामें पहुँबकर वे राजाओंके | कंकसे कहा—'तुम तो पासा खेलनेवाले हो। समामें पासा

वैराम्पयनवी कहते हैं—तदनन्तर इसके तीसरे दिन पौची | देखनेके लिये स्वर्ष राजा विराट वहीं पधारे । अग्निके समान तेवस्वी पाण्डवीको राजासनपर बैठे देख राजाको बहा क्रीध योग्य आसनपर विराजमान हो गये। इसके बाद राजकार्य | किछानेके लिये मैंने तुन्हें नियुक्त किया था। आज इस प्रकार

वन-उनकर सिंहासनपर कैसे बैठ गये ?'

राजाने वह वाक्य परिहासके भावसे कहा था। उसे सुनकर अर्जुनने मुसकराते हुए कहा-'राजन्! तुम्हारे सिंहासनकी तो बात ही क्या है, ये तो इन्ह्रके भी आधे आसनपर बैठनेके अधिकारी हैं। ये ब्राष्ट्राणीके रक्षक, शास्त्रोंके विद्यन, त्यागी, वज्रकर्ता और दुवताके साथ अपने व्रतका पालन करनेवाले हैं। वे मूर्तिमान् धर्म हैं, पराक्रमी पुरुवोंने क्षेष्ठ हैं; इस जगत्में सबसे अधिक बुद्धिमान् और तपस्थाके आक्षय हैं। जिन अखोंको देवता, असुर, मनुष्य, राक्षस, गन्धर्व, किन्नर, सर्प और बढ़े-बढ़े नाग भी नहीं जानते, उन सबका इन्हें ज्ञान है। ये दीर्पदर्शी महातेजनबी और अपने देशवासियोंके प्रेमपात है। ये प्रतियोंके समान है, राजिं हैं और समस्त लोकोंने विख्यात है। महारबी बलवान्, धर्मपरायण, धीर, चतुर, सत्त्वबादी और जितेन्त्रिय है। ऐसर्प और धनमें ये इन्द्र और कुलेरके समान हैं। इनका नाम 🕯 — धर्मराज पुधिष्ठिर ! ये कोरवोमे सर्वक्षेष्ठ हैं। ज्यकारीन सुर्वकी शाल प्रचाके समान इनकी सुकदायिनी कोर्ति समल संसारमें फैली हुई है। ये धर्मराज जब कुरुदेशमें रहते थे, इस समय इनके पीछे दस हजार बेगवान् हाबी तथा अच्छे घोडोंसे जुते हुए सुवर्णमालामध्वित तीस हजार रच चलते हें। जैसे देवता कुषेरकी उपासना करते हैं, वैसे ही सब राजा और कौरवलोग इनकी उपासना किया करते थे। इन्होंने इस देशके सब राजाओंसे कर लिया है। इनके यहाँ प्रविद्धित अनुस्ती हजार जातक ब्राह्मपोंकी जीविका चलती थीं। ये बूढे, अनाथ, लैंगडे-लूले और अन्त्रे पनुष्पोकी रक्षा करते थे। प्रजाको तो ये सदा पुत्रके समान मानते थे । इनके सदगुर्गाको गिनाया नहीं जा सकता । ये नित्य धर्मपरायण और द्यानु हैं। राजन् ! ऐसे उसम गुणोंसे युक्त होकर भी ये आयके राजासनपर बैठनेके अधिकारी वयों नहीं है ?"

विराटने कहा—यदि ये कुरुवंशी कुन्तीनन्दन राजा मुचिहिर है, तो इनमें इनका भाई अर्जुन और महावली भीमसेन कौन है ? नकुल, सहदेव अथवा यश्चास्त्रिनी द्रौपदी कौन है ? जबसे पाण्डवलोग जूएमें हार गये, तबसे कहीं भी उनका पता नहीं लगा।

अर्दुनने कहा—राजन् ! ये जो कल्लव-नामधारी आपके रसोड़या है, ये ही भयकूर बेग और पराक्रमवाले भीमसेन हैं। कीचकको मारनेवाले गन्धर्व भी ये ही हैं। यह नकुल है, जो

अवतक आपके यहाँ घोड़ोंका प्रबन्ध कर रहा है और यह है सहदेव, जो गौओंको सैमाल रखता रहा है। ये ही दोनों महारखी माता माडीके पुत्र हैं। तथा यह सुन्दरी, जो आपके यहाँ सैरन्ध्रोंके रूपमें रही है, डोपदी है; इसके ही लिये कीवकका विनाझ किया गया है। मेरा नाम है अर्जुन ! अवद्य ही आपके कानोंमें कभी मेरा नाम भी पड़ा होगा।

अर्जुनकी बात समाप्त होनेपर कुमार उत्तरने भी पाण्डवॉकी पहचान करावी। इसके बाद अर्जुनका पराक्रम बताना आरम्भ किया, 'पिताजी! ये ही युद्धमें गौओंको जीतकर ले आये हैं. इन्होंने ही कौरवॉको हराया है। इन्होंके शङ्ककी गम्भीर ध्वान सुनकर मेरे कान बहरे हो गये थे।'

वह मुक्तर एवा विराटने कहा—'उत्तर! अब हमें पाण्डवोंको प्रसन्न करनेका जुभ अवसर प्राप्त हुआ है। तुन्तारी राघ हो तो में अर्जुनसे कुमारी उत्तराका ब्याह कर हूँ।' उत्तर बोला—'पाण्डवलोग सर्वचा बेष्ट, पूजनीय और सम्मानके योग्य हैं; तचा इसके लिये हमें मौका भी मिल गया है। इसलिये आप इनका सत्कार अवश्य करें।' विराटने कहा— 'पुद्धये में भी शतुओंके फेट्में फेस गया था; उस समय मीमसेनने ही मुझे कुझाया और गौओंको भी जीता है। मैंने अनवानने राजा पुषिद्धिको जो कुछ अनुष्ठित वसन कहें हैं, इनके लिये धर्मात्मा पाण्डनन्दन मुझे क्षमा करें।'

इस प्रकार क्षमाप्रार्थना करके राजा विराटको बड़ा संतोष हुआ और उसने पुत्रके साथ सलाह करके अपना सारा राज-पाट और लजाना पुचिष्ठिरको सेवामें सीप दिया। फिर पाण्डवो और विद्योचत: अर्जुनके दर्शनसे अपने सीभाग्यकी सराहना की। सबका मस्त्रक सुँधकर प्यारसे गते लगाया। इसके बाद वह अनुप्त नेत्रोंसे उन्हें एकटक देखने लगा और अव्यन्त प्रसन्न होकर पुचिष्ठिरसे बोला—'बड़े सीभाग्यकी बात है, जो आपलोग कुद्धलपूर्वक वनसे लीट आये। और यह भी अच्छा हुआ कि इस कष्टदायक अज्ञातवासकी अव्यक्षिको आपने पूरा कर लिया। मेरा सर्वन्त आपका है, इसे निःसंकोच स्वोकार करें। अर्जुन मेरी पुत्री उत्तराका पाणिप्रहण करें, ये सर्ववा उसके स्वामी होनेयोग्य हैं।'

विचटके ऐसा कहनेपर पुधिष्ठिरने अर्जुनकी और देखा। तब अर्जुनने मत्त्रपातको इस प्रकार उत्तर दिवा—'राजन् ! मैं आपको कन्याको अपनी पुत्रवधूके रूपमें खीकार करता हूँ। मत्त्व और भरतवंशका यह सम्बन्ध डचित ही है।'

#### अभिमन्युके साध उत्तराका विवाह

वैशम्पायनजी बाहते हैं—अर्जुनकी बात सुनकर राजा विराटने कहा-'पाण्डकश्चेष्ठ ! मैं स्वयं तुन्हें अपनी कन्या दे रहा हैं, फिर तुम उसे अपनी पत्तीके रूपमें क्यों नहीं खीकार करते ?' अर्जुनने कहा —'राजन् ! मैं वहुत कालतक आपके रनिवासमें रहा है और आपको कन्याको एकान्तमें तथा सबके सामने पुत्रीधावसे ही देखता आवा है। उसने भी मुझपर पिताकी भाँति ही विश्वास किया है। मैं नावता वा और सङ्गीतका जानकार भी हैं; इसलिये वह मुझसे प्रेम तो बहुत करती है, परंतु सदा मुझे गुरू ही मानती आपी है। वह वयस्क हो गयी है और उसके साथ एक वर्षतक पूछे रहना पद्म है। इस कारण तुम्हें या और किसीको हमपर कोई अनुचित संदेह न हो, इसलिये उसे में अपनी पुत्रवयुक्त रूपमें ही वरण करता हूँ। ऐसा करके हो मैं शुद्ध, जितेन्द्रिय तथा पनको वदार्थे रखनेवाला हो सकुँगा और इससे आपकी कन्याका वरित्र भी शुद्ध समझा जायगा। मैं निन्द्रा और मिथ्या कलकुसे डरता है, इसलिये जाराको पुत्रवयुके ही क्रममें प्रहण करोगा । मेरा पुत्र भी देवकुमारके समान है. वह भगवान् श्रीकृष्णका भानजा है। वे उत्तयर बहुत प्रेम रकते हैं। उसका नाम है अभिमन्यु । वह सब प्रकारकी अखिनद्यापे निपुण है और तुम्हारी कन्याका पति होनेके सर्वया योग्य है।"

विरादने कहा—पार्थ ! तुम कौरवोमें श्रेष्ठ और कुलीके पुत्र हो । तुम्हें धर्माधर्मका इतना विचार होना उचित ही है । तुम सदा धर्ममें तत्पर रहनेवाले और ज्ञानी हो । अब इसके बादका जो कुछ कर्तन्य हो, उसे पूर्ण करो । जब अर्जुन मेरा सम्बन्धी हो रहा है, तो मेरी कौन-सी कामना अपूर्ण रह गयी ?

विराटके ऐसा कहनेपर अवसर देखकर राजा युविहिरने भी इन दोनोंकी बातोंका अनुमोदन किया। फिर विराट और युधिहिरने अपने-अपने मित्रोंके यहाँ तथा मगवान् श्रीकृष्णके पास दूत भेजा। अब तेरहवाँ वर्ष बात सुका था, इसलिये पाष्ट्रक विराटके उपप्रव्य नामक स्थानमें जाकर रहने लगे। अभिमन्यु, श्रीकृष्ण तथा अन्यान्य दाशाईवंशियोंको बुलवाचा गया। काशिराज और शैब्य—ये एक-एक असीहिणी सेना लेकर युधिहिरके यहाँ प्रसन्नतापूर्वक पधारे। राजा हुपद भी एक अश्रीहिणी सेनाके साथ आये। उनके साथ शिक्तच्छी और धृष्टपुप्र भी थे। इनके सिवा और भी बहुत-से नरेश अश्रीहिणी सेनाके साथ वहाँ पधारे। राजा विराटने यबोकित सरकार किया और सबको जाम स्थानोंपर ठहराया। भगवान् श्रीकृष्ण, बलदेव, कृतवर्मा, सात्मिक, अकृर और साम्ब आदि सत्रिय अधियन्यु और सुभदाको साथ लेकर आये। जिन्होंने हारकामें एक वर्षतक वास किया था वे इन्द्रसेन आदि सारवि भी रबोसहित वहाँ आ गये। भगवान् श्रीकृष्णके साथ दस हजार हाथी, दस हजार घोड़े, एक अरख रब और एक निसर्च (दस लखा) पैदल सेना थी। वृष्णि, अन्यक और मोजवंशके भी बलवान् राजकुमार आये थे। श्रीकृष्णने निमन्त्रणमें बहुत-सी दासियाँ, नाना प्रकारके रह और बहुत-से वस्न युधिष्ठिरको मेट किये।

राजा विराटके पर शक्क, भेरी और गोमुल आदि भारत-भारतिके बाजे बजने लगे। अन्तःपुरकी सुन्दरी क्षियों नाना प्रकारके आभूषण और वस्त्रोंसे सज-धजकर कानोंसे मांजमय कुण्डल पहने रानी सुदेष्णायों आगे करके महारानी ग्रेजटीके वहाँ बली। वे राजकुमारी ज्ञाराका सुन्दर शृङ्कार करके को सब ओरसे ग्रेर हुए बल रही थीं। ग्रेपदीके पास पहुँचकर उसके कम, सम्मात और शोधाके सामने सब भीकी पड़ गर्यी। अर्जुनने सुमग्रानचन अधिमन्त्रके लिये सुन्दरी विराटकुमारीको लोकार किया। उस समय वहाँ इन्द्रके समान वेच-भूषा धारण किये राजा मुधिष्ठिर भी लड़े थे, इन्द्रोने भी जनराको पुत्रवस्त्रके स्पर्म अङ्गीकार किया।



तदनत्तर भगवान् श्रीकृष्णके सामने अभिमन्तु और उत्तराका विवाह हुआ। विवाहकालमें विराटने प्रन्वतित अप्तिने विधिवत् हवन करके ब्राह्मणोंका सत्कार किया और खेजमें वरपक्षको वायुके समान वेगवाले सात हवार घोड़े, दो माँ हाची तथा बहुत-सा धन दिया। साथ ही राजधाट, सेना और खजानेसहित अपनेको भी सेवामें समर्पण किया।

The second second second

1

विवाह सन्यन्न हो जानेपर पुधिहिरने भगवान् श्रीकृष्णसे पेटमें मिले हुए धनमेंसे ब्राह्मणोंको बहुत कुछ दान किया। हजारो गीएँ, रक्ष, कस्त, भूकण, वाहन, बिछीने सथा साने-पीनेकी उत्तम वस्तुएँ अर्पण कीं। उस महोत्सकके समय हजारों-लाखों इष्टपुष्ट मनुष्योंसे भरा हुआ मत्स्यनरेशका वह नगर बहुत ही शोधायमान हो रहा था।

Expression and the contract of the

The second second

1 11

- ---

A RESTRICTION OF THE RESTRICT

To the state of th

विराटपर्व समाप्त

# संक्षिप्त महाभारत

#### उद्योगपर्व

# विराटनगरमें पाण्डवपक्षके नेताओंका परामर्श, सैन्यसंग्रहका उद्योग तथा राजा द्रुपदका धृतराष्ट्रके पास दूत भेजना

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदीरवेत्॥

अन्तर्यांभी नारायणस्कर्य मनवान् ब्रोंकृष्ण, उनके नित्य सरवा नरस्वरूप नरस्त्र अर्जुन, उनकी स्तीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके वक्ता महर्षि वेदच्यासको नमस्वार करके आसुरी सम्यत्तियोपर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना चाहिये।

वैशामायनवी कहते है—राजन् । कुरुप्रवीर पाण्डवगण अभिमन्युका विवाह करके अपने सुदृद् यादवोके सहित बड़े प्रसन्न हुए और राजिमें विज्ञाम करके दूसरे दिन सबेरे ही विराटकी सचामें पहेंच गये। सबसे पहले समझ राजाओंके

माननीय और कृद विराट एवं हुपद आसनोपर बैटे। फिर पिता वसुदेवजीके सहित बलराम और श्रीकृष्ण विराजमान हुए। सात्यिक और बलरामजी तो पञ्चालराज हुपदके पास बैठे तबा श्रीकृष्ण और पुविष्ठिर राजा विराटके समीप विराजमान हुए। इनके पञ्चात हुपदराजके सब पुत्र, भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव, प्रद्युप्त, साम्ब, विराटपुत्रोके सहित अध्यमन्दु और ब्रोपटीके सब कुमार—में सभी सुवर्णजिटत मनोहर सिंहासनोपर जा बैठे।

जब सब लोग आ गये तो वे प्रश्नक्षेप्र आपसमें मिलकर तरा-तराकी बातबीत करने लगे। फिर बीक्रणकी सप्पति ज्ञाननेके लिये एक मुहर्ततक उनकी ओर देखते हुए आसनोपर बैठे रहे । तब ब्रीकृष्णने कहा, 'सुबलपुत्र शकुनिने जिस प्रकार कपट्यतमें इराकर महाराज युधिद्विरका राज्य क्षान लिया और उन्हें वनवासके नियममें बाँध दिया था, यह सब तो आपलोगोको मालुम ही है। पाण्डवलोग उस समय भी अयना राज्य लेनेमें समर्थ थे; परंतु वे सत्यनिष्ठ थे, इसलिये उन्होंने तेख वर्षतक उस कठोर नियमका पालन किया। अब आपलोग ऐसा उपाय सोचें, जो कौरव और पाण्डवोके लिये धर्मानुकुल और कीर्तिकर हो; क्योंकि अधर्मके द्वारा तो धर्मराज युधिहिर देखताओंका राज्य भी नहीं लेना बाहेंगे। हाँ, धर्म और अर्थसे युक्त हो तो इन्हें एक गाँवका आधिपत्य स्वीकार करनेमें भी कोई आपत्ति नहीं होगी। यद्यपि युतराष्ट्रके पुत्रोंके कारण इन्हें असहा कष्ट धोगने पड़े हैं, तथापि अपने सहदोंके सहित ये सर्वदा उनका मङ्गल ही चाहते रहे हैं। अब ये पुरुवप्रदर अपना वही राज्य बाहते हैं, जिसे इन्होंने अपने बाहबलसे राजाओंको परास्त करके प्राप्त किया था। यह बात भी आपलोगोंसे छिपी नहीं है कि जब ये बालक थे, तभीसे कुरस्वभाव कौरव इनके पीछे पड़े हुए हैं और इनका राज्य हड़पनेके लिये तरह-तरहके बहुबन्त रचते रहे हैं। अब उनके बढ़े-चढ़े लोध, राजा पृथिष्ठिरकी धर्मज्ञता और इनके पारस्थरिक सम्बन्धका विचार करके आप सब मिलकर और अलग-अलग कोई बात तथ करें। ये खोग तो सदा सत्यपर डटे रहे हैं और इन्होंने अपनी प्रतिज्ञाका भी टीक-टीक पालन किया है। इसलिये यदि अव धृतराष्ट्रके पुत्र अन्याप करेंगे तो ये उन्हें मार डालेंगे। और इस कापमें उनका अन्याप देलकर इनके सुहद्गण भी उनका मुकाबला करेंगे। किंतु अभीतक हमें ठीक-टीक दुर्पोधनके विचारका भी पता नहीं है कि वह क्या करना चाहता है और दूसरी ओरका विचार जाने बिना आप किसी कर्तव्यक्त निश्चय भी कैसे कर सकते हैं? इसलिये उन लोगोको समझाने और महाराज युधिष्ठिएको आचा राज्य दिलानेके लिये इधरसे कोई धर्मात्या, पविज्ञानत, कुलीन, सावधान और सामध्येशान पुरुष दल बनकर जाना व्यक्तिये।'

राजन् । श्रीकृष्णका भाषण धर्मार्थयुक्त, नद्दर और पक्षपातसून्य था । बलरामजीने उसकी बड़ी डाइंसा की और फिर इस प्रकार कहना आरम्भ किया, 'आपने श्रीकृष्णका धर्म और अर्थके अनुकूल धावण सुना । वह जैसा धर्मराजके रिनये हितकर है, वैसा ही कुनराज दुर्योधनके लिये भी है। बीर कुन्तीपुत्र आधा राज्य कौरवोके तिव्ये छोड़कर शेष आधेके लिये ही प्रयक्ष करना जाहते हैं। अतः यदि दुर्योचन आधा राज्य ते दे तो वह बड़े आनन्दमें रह सकता है। अतः पदि वुर्वोधनका विचार जानने और उसे युधिक्रिका संदेश सुनानेके लिये कोई दूत भेता जाय और इस प्रकार कीरक-पाण्डलीका निपटारा हो जाय तो पुत्रे बड़ी प्रसञ्जा होगी। वहाँ जो दूत जाय. उसे जिस समय समामें कुरुबेह भीषा, धृतराष्ट्र, डोण, अश्वत्वामा, विदुर, कृपाचार्य, शकुनि, कर्ण तबा शस और शासोंने पासून दूसरे वृतराङ्ग्यूत्र उपस्थित हो और जब भव वयोवृद्ध एवं विद्यावृद्ध पुरवासी भी वहाँ भा जाये, तब उन्हें प्रणाम करके राजा युधिहिरका कार्य सिद्ध करनेवाला सबन कड्ना चाहिये। किसी भी अवस्थामें कीरवीको कुपित नहीं करना चाहिये। उन्होंने सबल होकर ही इनका धन छीना था। युधिष्ठिरकी जूएमें आसक्ति थी और अपने प्रिय चुतका आजय लेनेपर हो उन्होंने इनका राज्य इरण किया वा। यदि शकुनिने इन्हें जूएमें हरा दिया तो इसमें उसका कोई अपराध नहीं कहा जा सकता।

वलगमजीकी यह बात सुनकर सात्पकि एक साव तड़ककर राहा हो गया और उनके पावणकी बहुत निन्दा करते हुए इस प्रकार कहने लगा, 'पुत्रवका जैसा जिल होता है, वैसी ही वह बात भी कहता है। आपका भी जैसा हदय है, जैसी ही बात कह रहे हैं। संसारमें शुरवीर भी होते हैं और कायर



भी । त्य्रेगोंमें ये दोनों पक्ष यूरी तरहसे देखे जाते हैं । यह ठीक है कि वर्धराज जुला खेलना नहीं जानते वे और शकुनि इस क्रिकमें चारङ्गत था। किंतु इनकी उसमें ब्रद्धा नहीं थीं। ऐसी विश्वतिये यदि उसने इन्हें जूएके किये नियम्बित करके जीत लिया तो उसकी इस जीतको धर्मानुकुल कैसे कह सकते हैं ? अजी । कौरवोने तो इन्हें बुत्तका कपटपूर्वक हराया था; फिर डनका चला कैसे हो सकता है ? यहाराज पुधिश्विर वनवासकी अवधि पूरी करके अब स्वतन्त्र हैं और अपने पैतृक राज्यके अधिकारी है। ऐसी स्थितिमें ये उनसे भीता मौरो —यह कैसे हो सकता है ? भोष्म, द्रोण और विदुरने तो कौरवोंको बहुतेरा समझावा है: किंतु पाण्डवोंको उनकी पैतृक सम्पत्ति देनेके लिये उनका मन ही नहीं होता। अब मैं रणमूमिमें अपने पैने बाजोसे उन्हें सोबा कर दूँगा और महत्त्वा युधिष्टिरके बरणीपर उनका सिर रगड़वाडेंगा । यदि वे इनके आगे झुकनेको तैयार न हुए तो अपने पन्तिपोसहित यमराजके घर जायेंगे। भरत, ऐसा कौन है जो संग्रामधूमिमें गाजीवधारी अर्जुन, ब्रक्तपाणि श्रीकृष्ण, टुर्शवं भीम, धनुर्धर नकुल, सहवेष, बीरवर विराट और हुन्द तथा मेरा केन सहन कर सके। बृष्टग्रुप्त, पाण्डवीके पाँच पुत्र, धनुर्धर अभियन्यु तवा काल और सूर्यके समान पराक्रमी गद, प्रदुष्त और साम्बादिके प्रहारोंको सहन करनेकी भी कौन ताब रखता है ? हमलोग शकुनिके सहित दुर्योधन और कर्णको मारकर महाराज पुधिष्ठिरका राज्याभिषेक करेंगे। आततायी राजुओंको मारनेमें तो कभी कोई दोव नहीं है। राजुओंके आगे भीस माँगना तो अधर्म और अपयसका ही कारण होता है। अतः आपलोग सावधानीसे महाराज युधिहिरके इदयकी यह अभिस्ताना पूरी करें कि वे घृतराष्ट्रके देनेसे ही अपना राज्य प्राप्त कर ते। इस जकार उन्हें वा तो अभी राज्य मिल जाना चाहिये, नहीं तो सारे कौरव युद्धमें मारे आकर पृथ्वीपर शयन कोंगे।'

इसपर एका द्वपदने कहा—पहाचाहो । दुवाँधन सान्तिसे राज्य नहीं देशा । पुत्रके मोहबदा यूतराष्ट्र भी उसीका अनुवर्तन करेंगे तथा भीष्य और द्रोण श्रीनताके कारण और कर्ण एवं प्रकृति मूर्जतासे उसीकी-सी कड़ेंगे। मेरी बुद्धिमें भी श्रीवरुदेवजीका प्रसाव नहीं जेवा, फिर भी प्रान्तिकी इच्छावाले पुरुषको ऐसा करना ही चाहिये। दुर्योधनके सामने मीठे वचन तो किसी प्रकार नहीं बोलने बाहिये; मेरा ऐसा विकार है कि वह तुष्ट मीठी बातीसे काबूमें आनेवाला नहीं है। पुरुषोग भृतुभाषीको शक्तिहीन समझते हैं । वे जहाँ नमीं देखते हैं, वहीं अपना मतलब सबा हुआ समझ लेते 🖁 । इम यह भी करेंगे, पर साथ ही दूसरा उद्योग भी आरम्प करें। हमें अपने मित्रोंके पास दूर भेजने वाहिये, जिससे वे इमारे लिये जपनी सेना तैयार रहाँ। शल्य, यूहकेतु, जवलोन और केकचराज—इन सधीके यास प्रीवागायों क्या मेजने काविये। दुर्योधन भी निश्चय ही सब राजाओंके वास दूत भेजेवा और वे जिसके द्वारा पहले आयनित होंगे, प्वाते उसीको सहायताके लिये क्यन दे देंगे । इसलिये राजाओंके पास पहले हमास निगनाण पहुँचे—इसके लिये शीकता करनी काहिये। मैं तो समझता हूँ हमें बहुत बड़े कामका भार उठाना है। पे मेरे पुरोहितजी बड़े विद्यान् ब्राह्मण हैं, इन्हें अपना संदेश देकर राजा धृतराष्ट्रके पास भेजिये। दुर्योधन, भीन्य, धृतराष्ट्र और होणाचार्य—इनसे आत्रग-अलग जो फुळ कहलाना हो, वह इन्हें सम्द्वा दीनिये।

श्रीकृष्य योते - यहाराज हुम्दरे बहुत ठीक बात कही है। इनकी सम्पति अतुलित तेजसी पहाराज पुथिद्वितक कर्यको सिद्ध करनेवाली है। हमसोग सुनीतिसे काम लेना बाहते हैं। अतः पहले हमें ऐसा ही करना वाहिये। यो पुरुष विपरीत आवरण करता है, वह तो महामूर्ल है। आपु और शाक-शामकी दृष्टिसे आप ही हम सबमें कहे हैं, हम सब वो आपके शिम्बवत् हैं। अतः ग्रांबा भूतराष्ट्रके फस आप ही ऐसा स्विश भिजवाहये, जो पाण्डवोकी कार्यसिद्धि करनेवाला हो। आप उन्हें जो संदेश भिजवायेंगे, वह हम सबको भी अवस्य मान्य होगा। यदि कुरुराज भूतराष्ट्रने न्यायपूर्वक संग्रि कर ली

तो किर कौरव-पाण्डवोका भीषण संहार नहीं होगा। और यदि मोहब्द्ध अधिमानके कारण दुर्घोधनने संधि करना स्वीकार न किया तो वह गाण्डीवधनुधंर अर्जुनके कृषित होनेपर अपने सलाहकार और सगै-सम्बन्धियोंके सहित नष्ट-धष्ट हो जायगा।

इसके पक्षात् राजा किराटने बीकृष्णका सतकार करके वर्षे क्यु-जायकोत्तरित किंद्रा किया। भगवान्के हारका बले जानेपर पृथिष्ठिरादि पाँचों भाई और राजा किराट युद्धकी सब तैवारियाँ करने रूपे। राजा किराट, हुपद और उनके सम्बन्धियोंने सब राजाओंके पास पाण्डकोंको सहायता देनेके दिये संदेश भेने और वे सभी नृपतिगण कुम्बन्ध पाण्डवोंका तव्य किराट और हुपदका निमन्नण पाकर बड़ी प्रसन्नतासे आने रूपे। पाण्डवोंके वहाँ सेना इकही हो ग्री है—यह सम्बन्धार पाकर युतराष्ट्रके पुत्र भी राजाओंको एकतित करने रूपे। उस समय कौरव और पाण्डवोंकी सहायताके दिये अनेवाले राजाओंसे सारी पृथ्वी ब्याप्त हो गयी।

एक हुपदने अपने पुरोष्टितसे कहा—पुरोष्टितकी ! भूतोचे



प्राणवारी श्रेष्ठ हैं, प्राणियोंमें बुद्धिसे काम लेनेवाले जीव श्रेष्ठ हैं, बुद्धियुक्त जीवोंमें मनुष्य श्रेष्ठ हैं, मनुष्योंमें द्विज श्रेष्ठ हैं, दिनोंसे विद्वानोंका दर्जा जैना है, विद्वानोंसे सिद्धानाके जाता अकृष्ट हैं और सिद्धान्तज़ोंसे बहावेता श्रेष्ठ हैं। मेरे विद्यारसे आप सिद्धान्तवेताओंसे प्रमुख हैं, आपका कुल भी बहुत श्रेष्ठ है तबा आयु और शासकानको दृष्टिसे भी आप ज्येष्ठ हो है। आपको मुद्धि शुकाबार्थ और कुल्पतिजीके सनान है। यह बात तो आपको मालूम हो है कि कौरवोने पाण्डवोंको ठगा बा—सकुनिने कपट्यूतके द्वारा पुविद्वितको धोला दिया बा, इसलिये अब वे स्वयं तो किसी भी प्रकार राज्य नहीं देंगे। किंतु आप धृतराष्ट्रको धमंत्रुक बाते सुनाकर उनके बीरोका किंत्र अवश्य बदाए दे सकते हैं। विदुर्जी भी आपके कचनोंका समर्थन कोगे। आप भीष्म, ब्रोण, और कृप आदिमें मतभेद पैदा कर सकेगे। इस प्रकार जब उनके मन्त्रियोंमें पतभेद हो जायगा और योद्धालोग उनके विरुद्ध हो जायेंगे तो कौरवालेग तो उन्हें एकमत करनेमें लग जायेंगे और पाण्डवालेग इस बीचमें सुधीतेंगे सैन्य-संगठन और धनसञ्चय कर लेने। आप अधिक समय लगानेका प्रयत्न करें, क्योंकि आपके सते हुए वे सैन्य एकजित करनेका काम नहीं कर सकेंगे। ऐसा भी सम्बद है कि आपको संगतिसे धृतराष्ट्र आपको धर्मानुकृत बात मान ले। आप धर्मनिष्ठ हैं; अतः मेरा ऐसा विश्वास है कि उनके साथ धर्मानुकृत आवाण करके, कृपालु पुरुषोंके आगे पाण्डवोंके हेरोंकी बात कहकर और बड़े-बुवोंके आगे पूर्वपुरुषोंके बरते हुए कुरुधमंकी वर्षा बलाका आप उनके क्रिलोंको बदल हेंगे। अतः आप पुधिष्ठिरकी कार्यसिद्धिके लिये पुष्प सक्षत्र और विकास मुह्तिमें प्रस्थान करें।

द्वपदके इस प्रकार समझानेपर उनके सदावारसम्पन्न और अर्थनीतिबद्याद पुरोहित पाण्डवोंका हित करनेके खेरपसे अपने क्रियोमहित हसिनापुरको चल दिये।

# श्रीकृष्णको अर्जुन और दुर्थोधनका निमन्त्रण तथा उनके द्वारा दोनों पक्षोंकी सहायता

वैशम्यायनजी सहते हैं—राजन् । इतितनापुरकी ओर पुरोदितको भेनकर फिर पाण्डवोने नहीं-नहीं राजाओंके पास दूत भेजे। इसके पश्चात् श्रीकृष्णजनको निमन्तित करनेके लिये स्वयं कुन्तीनन्दन अर्जुन प्रस्काको गर्व । दुर्वोचनको भी अपने गुरुबरोद्वारा पाण्डवोकी सक बेशुओका पता लग गया । उसे जब मासूम हुआ कि श्रीकृष्ण किराटनगरसे हारका जा रहे हैं तो थोड़ी-सी सेनाके साथ वहाँ पहुँच गया। उसी दिन पाणुकुमार अर्जुन भी पहुँचे। वहाँ पहुँचनेपर उन दोनो वीरोने श्रीकृष्णको सोते पाया। तब दुर्वीचन दायनागारमें जाकर उनके सिरहानेकी ओर एक जाम सिंहासनपर बैठ गया । उसके पीछे अर्जुनने प्रवेश किया । वे बड़ी नम्रतासे हाथ जोडे हुए अक्रियाके बरजीकी और सब्दे रहे। जाननेपर धगवान्की दृष्टि यहले अर्जुनयर हो यही। किर उन्होंने उन दोनोंब्रीका स्वागत-सत्कार कर उनसे आनेका कारण पूछा। तब दुर्वोधनने हैंसते हुए कहा, 'पाञ्डवोके साथ हमारा जो युद्ध होनेवाला है, उसमें आपको इपारी सहायता करनी होगी। आपकी तो जैसी अर्जुनसे मिलता है, वैसी ही मुझसे भी है तथा हम दोनोंसे एक-सा है सम्बन्ध भी है: और आज आपा भी पहले में ही हैं। सायुक्त उसीका साथ दिया करते हैं, जो पहले आता है; अतः आप भी सत्युरुपोके आवरणका अनुसरण करें।'

श्रीकृष्णने कहा—आप पहले आये हैं—इसमें तो संदेड नहीं, किंतु मैंने पहले देखा अर्जुनको है; अतः आप पहले आये हैं और अर्जुनको मैंने पहले देखा है—इसलिये मैं



बेनोहीकी सहायता करूँगा। मेरे पास एक अरब गोप हैं, वे मेरे ही समान बलिए हैं और सभी संप्राममें जुड़ानेख़ाले हैं। उनका नाम नारायण है। एक ओर तो वे दुर्वय सैनिक खेंगे और दूसरी ओर में स्वयं रहूँगा; किंतु में न तो युद्ध करूँगा और न सब्ब ही बारण करूँगा। अर्जुन! धर्मानुसार पहले तुन्दें चुननेका अधिकार है, क्योंकि तुप छोटे हो; इसलिये दोनोमेसे तुन्हें जिसे लेना हो, उसे ले लो ।

श्रीकृष्णके ऐसा कहनेयर अर्जुनने उन्होंको लेनेकी इच्छा प्रकट की। यह अर्जुनने खेळाले पनुष्पक्रपने अवलीणं शत्रुवमन श्रीनारायणको लेना खीळार किया तो दुर्योधनने उनकी सारी सेना ले ली। इसके पड़ान् वह महाबली बलरामजीके पास गया और उन्हें अपने आनेका सारा समाचार सुनाया। तब बलदेकजीने कड़ा, पुल्कबेड़! मैं श्रीकृष्णके बिना एक क्षण भी नहीं वह सकता; अतः उनका कस देखकर मैंने यह निड्य कर लिया है कि मैं म तो अर्जुनकी सहायना करूँगा और न तुन्हारे साथ ही

बालरामओंके ऐसा कहनेपर दुवोंधनने उनका आलिकून अन्य दाशाईबंदी फिया और यह समझकर कि नारावणी होना लेकर मैंने पास लौट आये।

कोकृष्णको ठग रिव्या है, उसने अपनी ही जीत पक्की समझी। इसके पक्कात् वह कृतवर्माके पास आपा। कृतवर्माने उसे एक अक्षौड़िजी सेना दी। उस सारी सेनाके सहित दुर्घोधन हर्षसे फूला-फूला वहाँसे कल दिया।

इयर जब दुवाँधन बीक्नमार्क महरूसे बाहा गया तो भगवान्ते अर्जुनसे पूछा, 'अर्जुन ! मैं तो लड्डूगा नहीं, फिर तुनने क्या समझकर मुझे माँगा ?' अर्जुनने कहा, 'भगवन् ! मेरे मनमें सदासे यह विचार खता है कि आपको अपना सर्ताह बनाऊँ ! इस विचारमें गेरी कई राजियों निकल गयी हैं ! आप इसे पूरा करनेकी कृपा करें !' बीक्समाने कहा, 'अच्छा, तुन्हारी कायना पूर्ण हो, मैं तुन्हारा सारव्य करूँगा !' यह सुनकर अर्जुनको बड़ी प्रसानता हुई और वे श्रीकृष्ण तथा अन्य दावाहंबंदरीय प्रधान पुरुषोंक साथ राजा युविश्वरके पास और आये !

#### शल्यका सत्कार तथा उनका दुर्योधन और युधिष्ठिर दोनोंको वचन देना

वैशामायनम् नाते हैं—राजन् । दूर्ताके मुक्तसे पाळ्यांका संदेश सुनकर राजा शरूप बढ़ी भारी सेना और अपने महारवी पुत्रोंके सहित पाळ्यांकी सहापताके लिये बले। उनके पास इतनी बड़ी सेना थी कि इसका पड़ाय से कोसके बीक्से पड़ता था। ये एक अशीहिणी सेनाके लागी थे तथा उनकी सेनाके सैकड़ों-हजारों शक्तिय वीर सङ्गालक थे। इस विशाल सेनाके सहित ये बीक-बीक्से किशाम करते थीरे-बीरे पाळ्यांके पास बले।

वृथींधनने जब महारथी शाल्यको पाण्यवीको सहायताके लिये आते सुना तो उसने लाये जाकर उनके सत्कारका प्रकथ किया। उनके सत्कारके लिये उसने दिख्यियोद्धरा रास्त्रेके रमणीय प्रदेशीमें सुन्दर-सुन्दर राज्यदित सध्यापवन बनवा दिये और उनमें तरह-तरहकी क्रीडाओंकी सामप्रियों रता दी। जब शत्य उन सभाओंमें पहुँचते तो दुर्थोधनके मन्त्री उनका देवताओंके समान सत्कार करते। एकके बाद वे दूसरी सधामें पहुँचे, वह भी देवभवनके समान क्रान्तिमयों थी। वहाँ उन्होंने अनेको अलीकिक विवयोंका सेवन किया। तब उन्होंने अत्यन प्रसन्न होकर सेवकोंसे पूछा, 'इन सभाओंको युधिहरके किन आदिमयोंने तैयार किया है ? उन्हें मेरे सामने लाओ, उन्हें तो कुछ इनाम मिलना चाहिये। मैं उन्हें कुछ पारिलोकिक टूँगा। युधिहिरको भी इस बातमें मेरा समर्थन करना काहिये।'

संबद्धीने बकित होकर यह सब समाधार दुर्योधनको सुनाया। दुर्योधनने जब देखा कि इस समय प्राल्प अत्यन्त प्रसात है और अपने प्राण देनको भी तैयार हैं तो वह उनके सामने आ गया। यहारजने दुर्योधनको देखकर और वह सारा प्रया उनीका जानकर उसे प्रसन्नतासे गले लगा लिया और बद्धा कि 'तुन्हारी जो हव्या हो, वह माँग लो।' दुर्योधनने बद्धा, 'महानुभाव । आपका सावय साय हो। आप मुझे अवस्य वर दीजिये। मेरी हव्या है कि आप मेरी सम्पूर्ण सेनाके नायक हो।' प्राल्यने कहा, 'अच्छा, मैने तुन्हारी बात स्वीकार की। कताओ, तुन्हारा और क्या काम करी ?' तब दुर्योधनने कार-बार यही कहा कि 'मेरा तो आपने सब काम पूरा कर दिया।'

इसके पहाल् शत्यने कहा—युर्वोचन ! तुम अपनी राजधानीको जाओ, मुझे अभी युधिद्विरसे मिलना है। उनसे मिलकर मैं होंछ ही तुम्हारे पास आ जाऊँगा।' दुर्वोधनने कहा, 'राजन् ! युधिद्विरसे मिलकर आप शींछ ही आमें, हम तो अब आपके ही अभीन हैं; हमारे छरछनको बात याद रखें।' फिर इल्च और दुर्वोधन परस्पर गले मिले। दुर्वोधन इल्चकों आहा लेकर अपने नगरमें चला आया और शल्प



दुर्योधनकी यह सब बात सुनानेक लिये युविहरके पास आये। विराटनगरके उपप्रचा प्रदेशमें पाँचकर वे पाञ्चवोकी क्रावनीमें आये। वहाँ उन्होंने सभी पाण्यकोको देखा और उनके दिये हुए अर्घ्य-पादादिको प्रकृण किया । किर मङ्ग्रजने कुपारप्रश्नके पक्षात् युधिष्ठिरका आलिज्ञन कियां तदा धीय, अर्जुन और अपने भानवे नकुल-सहदेवको हृदयसे लगाकर जब वे आसनपर बैठ गये तो उन्होंने राजा पुषिहिरसे कहा, 'कुरुबेष्ट ! तुम कुश्तरुसे तो हो ? यह बड़ी प्रसन्नताकी बात है कि तुम वनवासके बन्धनसे छूट गये। तुमने ब्रीपडी और भाइपोके सहित निर्जन वनमें रहकर सचमुच बढ़ा दुष्कर कार्य किया है। उससे भी कठिन अज्ञातवासको भी तुमने अच्छा निमा दिया। सब है, रान्यन्युत होनेपर तो दुःख ही मोगना पड़ता है; फिर सुस कहाँ ? राजन् ! क्षमा, दम, सस्य, अहिंसा और अद्भुत सद्गति—ये तुम्बे क्वप्रावतः विद्यान हैं। तुम बड़े ही मृदुलस्त्रभाव, उदार, ब्राह्मणसेवी, दानी और धर्मनिष्ठ हो । तुम्हें इस महान् दुःससे मुक्त हुआ देखका मुझे बढ़ी प्रसन्नता हो रही है।

इसके बाद राजा शान्यने जिस प्रकार दुर्योधनके साथ ठनका समागम हुआ था, वह सब और उसकी सेवा-सुकूषा तथा अपने वर देनेकी बात भी युधिहिरको सुना दी। यह सुनकर राजा युधिहिरने कहा, 'महाराज ! आपने प्रसप्त होकर दुर्पोधनको सहायता देनेका वजन दे दिया, यह बहुत अखा किया। किंदु एक काम में भी आपसे कराना चाहता है। राजन् ! आप युद्धमें साक्षात् श्रीकृष्णके समान पराक्रमी है। जिस समय कर्ण और अर्जुन रखोपर बढ़कर आपसमें युद्ध करेगे, उस समय आपको कर्णका सार्राध बनना होगा—इसमें संदेह नहीं है। यदि आप मेरा मता चाहते हैं तो उस समय अर्जुनकी रक्षा करें और मेरी विजयके लिये कर्णका उत्साह भंग करते रहे।'

इल्पने कडा—युधिष्ठिर । सुनो, तुष्हारा मङ्गल हो । मै संज्ञानपूचिचे कर्णका सारवि अवस्य बनुँगा, क्योंकि वह



मुद्रो सर्वद्य श्रीकृत्यके समान ही समझता है। उस समय मैं अवश्य उसमें टेढ़े और अधिय क्यन कहूँगा। इससे उसका गर्व और तेज नष्ट हो जायगा और फिर उसको मारना सहज हो जायगा। राजन् । तुमने और ग्रीपदीने जुएके समय बढ़ा दु:ल सहन किया था। सृतपुत्र कर्णने तुम्हें बड़े कद ययन सुनाये थे। सो तुम इसके तिये अपने वित्तमें होश मत करो। दु:ल तो बड़े-बढ़े महापुरुषोंको भी उठाने पड़ते हैं। देखों इन्द्राणीके सहित स्वयं इन्द्रको भी महान्दु:स उठाना पड़ा था।

# त्रिशिरा और वृत्रासुरके वधका वृत्तान्त तथा इन्द्रका तिरस्कृत होकर जलमें छिप जाना

मुधितिरने पूछा—राजन् ! इन्द्र और इन्द्राचीको किस प्रकार अत्यन्त घोर दुःख उठाना पड़ा वा, यह जाननेकी मुझे इच्छा है।

इतिहास सुनाता हैं। देवकेष्ठ त्यष्टा नामके एक प्रजापति थे। इन्द्रसे हेय हो जानेके कारण उन्होंने एक तीन सिरवाला पुन अपन किया। वह बालक अपने एक मुलसे बेदणठ करता था, दूसरेसे सुवापान करता था और तीसरेसे पानो सब दिशाओंको निगल जायगा, इस प्रकार देखता था। वह बढ़ा ही तपस्त्री, मृद्र, नितेन्द्रिय तथा धर्म और तपमें करप था। उसका तथ बढ़ा ही तीन और दुक्कर था। उस अतुन्तित तेजस्त्री बालकका तथोवल और सत्य देखका देवराज इन्द्रको यह रोद हुआ। उन्होंने सोवा कि 'यह इस तपस्याके प्रधानमें इन्द्र न हो जाय। अतः यह किस प्रकार इस धीवण व्यक्तकने छोड़कर भोगोंमें आसक्त हो ?' इसी प्रकार बढ़न सोव-विचारकर उन्होंने उसे फैसानेके लिये अप्सराओंको अध्या है। इन्द्रकी आहा पाकर अध्यापै विद्याराके पास आवी



और उसे तरह-तरहके भावोंसे तुभाने लगी। किंदु विकिस अपनी इत्रियोको वक्षमें करके पूर्वसमुद्र (प्रकास महासागर) के समान अधिकत रहे। अन्तमें बहुत प्रयत्न

करके अध्यराएँ इन्हर्क पास लौट गयीं और उनसे हाथ बोड्कर कहने रूपी, 'महाराज ! त्रिशिरा बड़ा ही दुर्थर्ष है, उसे धैर्यसे द्विणाना सम्बद्ध नहीं है। अब और जो कुछ करना चाहें, वह करें।' इन्हर्ने अध्यराओंको तो सरकारपूर्वक विद्या कर दिया और न्वयं यह विचार किया कि 'आज मैं उसपर क्व छोड़ेंगा, जिससे वह तृत्व ही नष्ट हो जायगा।' ऐसा निश्चय कर उन्होंने कोयमें धरकर जिल्हिरापर अपने भीषण क्वका प्रदार किया। उसके रूपते ही वह विशास पर्यंतशिक्तरके सामान मरकर पृथ्वीपर गिर पड़ा। इससे इन्द्र प्रसन्न और निभीय होकर स्वर्गलोकको चले गये।

प्रजापति त्वष्टाको जब मालूम हुआ कि इन्द्रने मेरे पुत्रको मार डाला है तो उनकी आंखें ब्रोज़से लाल हो गयीं और उन्होंने कहा, 'मेरा पुत्र सदा ही क्षमातील और श्रम-दमसम्पन्न



वा। वह तपस्या कर रहा वा। इन्द्रने उसे बिना किसी अपराधके ही मार डाला है। इसलिये अब में इन्द्रका नाता करनेके लिये वृजासुरको उत्पन्न कर्तना। स्थेग मेरे पराक्षम और तपोबलको देलें।' ऐसा विचारकर महान् बद्धादी और तपली त्वष्टाने हुन्द्र होकर जलका आन्नमन किया और अग्निमें आहुति डालकर वृजासुरको उत्पन्न कर उससे कहा, इन्द्रश्जो ! मेरे तपके प्रमावसे तुम वह जाओ ।' वस. सूर्य

[ 039 ] सं॰ म॰ ( खण्ड—एक ) १६

और अग्निके समान तेजस्वी वृत्तासुर उसी समय वदकर आकाशको छूने लगा और बोल्त, 'कड़िये मैं क्या कर्क ?' त्वष्टाने कहा, 'इन्द्रको मार डालो ।' तब वह स्वर्गमें गया । कहाँ इन्द्र और वृत्रका बढ़ा भीषण संवाम हुआ । अन्तमें वीरवर वृत्तासुरने देवराज इन्द्रको पकड़ लिया और उन्हें सावित ही निगल गया । तब देवताओंने वृत्रका नाश करनेके लिये जैभाईको रचना की और ज्यों ही वृत्रने जैभाई की कि देवराज अपने अंग सिकोड़कर उसके खुले हुए मुक्तसे बाहर आ गये । इन्द्रको बाहर आया देखकर देवता बढ़े जसत्त हुए । इसके पक्षात किर इन्द्र और वृत्रका युद्ध होने लगा । जब त्वष्टाका तेज और बल पाकर वीर वृत्रसुर संघाममें आवन्त प्रकल हो गया तो इन्द्र मैदान छोड़कर पाग गये ।

इन्ह्रके भाग जानेसे देवताओंको बढ़ा ही सेंद हुआ और वे खद्यके तेजसे घवराकर इन्द्र और मुनियोंके साथ निरुक्त सरकाइ करने लगे कि अब क्या करना व्यक्तिये। इन्द्रने कहा, 'देवताओं! वृजने तो इस सारे संसारको घर किया है। मेरे पास ऐसा कोई राख नहीं है, जो इसका नाश कर सके। अतः मेरा तो ऐसा विचार है कि हमलोग विलक्तर विच्युभगवान्के धामको चलें और उनसे सरकाइ करके इस दुष्टके नाशका इयाय मासूम करें।'

इन्द्रके इस प्रकार कहनेपर सक देवता और खाँकण इत्यागतवसस्य भगवान् विक्युको इरणमें गये और उनमें कहने लगे, 'पूर्वकालमें आपने अपने तीन उगोसे वीनो लोकोंको नाप लिया वा । आप समझ देवताओंके सामी हैं। यह सारा संसार आपसे ज्याप्त हैं। आप देवदेवेकर हैं। सब लोक आपको नमस्कार करते हैं। इस समय यह सारा जगत् वृज्ञासुरसे व्याप्त है; अतः है असुरनिकन्दन ! आप इन्द्र तथा सम्पूर्ण देवताओंको आसय दोकिये।' विब्युभगवान्ते कहा, 'मुझे तुमलोगोंका हित अवस्य करना है: इसलिये मैं ऐसा ज्याप बताता हैं, जिससे इसका अन्त हो बायगा। तुम सब देवता, ऋषि और गन्धर्व विश्वक्यसारी वृज्ञासुरके पास बाओ और उसके प्रति सामनीतिका प्रयोग करो। इससे तुम उसे कोड लोगे। देवताओं! इस प्रकार मेरे और इन्द्रके प्रधानसे तुम्हारी जीत होगी। मैं अदृश्यक्यसे देवराजके आयुध कहमें प्रवेश करेगा।'

विद्युभगवान्के ऐसा कहनेवर सब देवता और ऋषि इन्द्रको आगे करके वृत्रासुरके पास चले और उससे बोले, 'दुर्जय वीर ! यह सारा जगत् तुम्हारे तेजसे व्याप्त हैं तो भी हो सकता।' ऐसा विचारकर इन्द्रने ज्यों ही विद्युभगवान्का



तुम इन्द्रको जीत नहीं सके हो । तुम खेनोको सक्ते हुए बहुत समय बीत गया है; इससे देवता, असुर और मनुष्य—सभी प्रजाको बहा कह हो रहा है। अतः अब सदाके किये तुम इन्द्रसे विक्ता कर सो ।' महर्षियोको यह बात सुनकर परम तेमस्वी वृत्रने कहा, 'आप तपकीरलेग अवश्य ही मेरे माननीय हैं। किंतु जो कत में कहता है, वह यदि पूरी की जायगी तो आपत्लेग जैसा कह खे हैं, वह सब में करनेको तैयार हैं। मुझे इन्द्र और देवतालेग किसी भी सुखी या गीली वस्तुसे, पत्थर या तकड़िसे, सक या अकसे अथवा दिन या रातमें न मार सके—इस कर्तपर तो में सदाके लिये इन्द्रके साथ सन्धि करना स्वीकार कर सकता हैं।' तथ श्रवियोंने उससे कहा, 'ठोंक है, ऐस्त ही होगा 1' इस प्रकार सन्धि हो जानेसे बुशासुर बड़ा प्रसन्न हुआ। देवराज भी मनमें प्रसन्न तो हुए, किंतु वे सदा बुशासुरको मारनेका अकसर हुँहते रहते थे।

एक दिन इन्हों सन्धाकालमें वृजासुरको समुद्रके तटपर विचाने देखा। उस समय वे वृजको दिये हुए वरपर विचार करने लगे—'वह सन्धाकाल है, इस समय न दिन है न सत; और मुझे अपने शतु वृजका वस अवश्य करना है। यदि आज मैं इस यहान् असुरको बोकेसे नहीं मारता हूँ तो मेरा हित नहीं हो सकता।' ऐसा विचारकर इन्हों ज्यों ही विष्णुमगवान्का



स्मरण किया कि उनों समुद्रपर पर्वतको सपान फेन उठता विस्तायी विधा। वे सोखने लगे—'यह न सूना है न गीता, और न क्येंड्र शास ही है। अतः यदि मैं इसे वृज्यसूरपर फेक्ट्र तो वह एक क्षणमें ही नष्ट हो जायगा।' यह सोचकर उन्होंने

तुरंत ही अपने कड़के सहित वह फेन वृत्रासुरपर फेंका और धगवान् विच्युने उस फेनमें प्रवेश करके उसी समय वृत्रासुरको मार डाला। वृत्रके मस्ते ही सारी प्रका प्रसन्न हो गयी तबा देवता, गन्धर्व, यहा, राक्षस, नाग और ऋषि—ये सब इन्हार्की खुति करने लगे।

इन्द्रने देकताओं के लिये भयका कारण बने हुए महाबसी कृतासुरका क्य तो किया, किंतु पहले त्रिशिराको मारनेसे लगी हुई ब्रह्महायां के कारण और अब असत्य व्यवहारके कारण तिराकृत होनेसे वे मन-ही-मन बहुत दुःशी रहने लगे। इन पापोंके कारण के संज्ञाशून्य और अवेतन-से हो गये तथा सम्पूर्ण त्येकोंको सीमापर जाकर जातमे छिपकर खने लगे। जब देवराज ब्रह्महत्यासे पीड़ित होकर त्वर्ग छोड़कर बले गये तो स्वरी पृथ्वी दश्लेक मारे जाने और क्लोक सूख जानेपर क्रमह-सी हो गया। नदियोंकी धाराएँ दूर गयाँ और सरीवर क्रमह-सी हो गया। नदियोंकी धाराएँ दूर गयाँ और सरीवर क्रमह-सी हो गया। किंत्रवा और महर्षियोंको भी बद्धा बास होने लगा। कोई राजा न स्वनेसे सारा जगल् उपहलोंसे पीडित रहने लगा। तब देवताओंको भी भय हुआ कि अब हपारा राजा कीन हो; क्योंकि देवताओंमेंसे तो क्रिसीका भी मन राज्यका भार सैभाकनेके लिये होता नहीं था।

#### नहुषकी इन्द्रपदप्राप्ति, उसका इन्द्राणीपर आसक्त होना और इन्द्राणीका अवधि माँगकर अञ्चमेध यज्ञद्वारा इन्द्रको शुद्ध करना

राता क्रांच्य करते हैं—पृथिहिर ! तथ सब देवता और अधियोंने कहा कि 'इस समय राजा नहुष बढ़ा जायी है, उसीको देवताओंके राजपद्धर अधियक्त करो । यह बड़ा ही तेतसी, यहासी और धार्मिक है।' यह सलाह करके उन सबने नहुषके पास जाकर कहा कि 'आप हमारे राजा हो जाइये।' तब नहुषने कहा, 'मैं तो बहुत दुबंत हूं। आपलोगोंकी रहा करने पोग्य मुझमें प्रक्ति नहीं है।' खि और देवताओंने कहा, 'राजन्! देवता, हानव, यह, ऋषि, राक्षस, पितृगण, गन्धर्व और मूत—ये सब आपको इहिके सामने त्यहे रहेंगे। आप इन्हें देखकर ही इनका तेव लेकर बतवान् हो जायेंगे। आप धर्मको आगे रखते हुए सन्पूर्ण

राज अस्य कहते हैं—युधिहिर ! तब सब देवता और | लोकोंके लागी बन जाइये तथा स्वर्गलेकमें रहकर ब्रह्मिं क्योंने कहा कि 'इस समय राजा नहुष बढ़ा जायी है, को देवताओंके राजपद्यर अधिक्ति करों। वह बड़ा ही स्वी, यहासी और धार्मिक है।' यह सलाह करके उन | सण्यूर्ण लोकोंका स्वामी हो गया।

> किंतु इस दुर्लम कर और स्वर्गक राज्यको पाकर पहले निरस्तर बर्मपरावण रहनेपर भी वह भोगी हो गया। वह समझ देवोद्यानोम, नन्दनकनमें तथा कैलास और हिमालय आदि पर्वतीके दिस्तरोपर तरह-तरहकी कींडाएँ करने लगा। इससे उसका मन दूबित हो गया। एक दिन वह कींडा कर रहा बा, उसी समय उसकी दृष्टि देवराजको भाषां साध्यी इन्द्राणीयर पड़ी। उसे देखकर वह दुष्ट अपने सभासदोसे कहने



लगा, 'मैं देवताओंका राजा और सम्पूर्ण लोकोंका लागी हूं। फिर इन्त्रकी महिषी देजी इन्त्राणी मेरी सेवाके शिये क्यों नहीं आती 7 आज तुरंत ही छलींको मेरे महलमें आना चाहिये।

नहुपकी बात सुनका देवी इन्हाणीके वित्तयें बडी बोट लगी और उसने बृहस्पतिजीसे कहा, 'ब्रह्मन् । मैं आपकी शरण है, आप नहुषसे मेरी रक्षा करें। आपने मुझे कई बार असण्ड सौधान्यवती,एककी पत्नी और पत्तिततका बचन दिया है; अतः आप अपनी वह वाणी सत्य करें।' तब बृहस्पतिजीने भयसे व्याकुल हुई इन्द्राणीसे बजा, देवी ! मैंने जो-जो कहा है. वह अवस्य ही साथ होगा । तुम नहुबसे पत करो । मैं सन्त कहता हैं, तुन्हें चीक ही इन्द्रसे मिला दूँगा ।' इधर जब नहुषको मालूम हुआ कि इन्ह्राणी बृह्हपतिजीकी घरणमें गयी है तो उसे बड़ा क्रोध हुआ। उसे क्रोधये घरा देसकर देवता और ऋषियोंने कहा, 'देवराज । क्रोधको त्यागिये, आप-जैसे सत्पुरुष कोच नहीं किया करते । इन्हाजी परसी है, अतः आप उसे क्षमा करें। आप अपने मनको परस्त्रीगमन-जैसे पापसे दूर रखें: आख़िर आप देवराज हैं. अतः अपनी प्रजाका धर्मपूर्वक पालन करें । धगवान् आपका मङ्गल करें।

ऋषियोंने इसी प्रकार नहुषको बहुत समझाया, किंतु कामासक्त होनेके कारण उसने उनकी एक न सुनी। तब वे बृहस्पतिजीके पास गये और उनसे बोले, 'देवर्षिकेष्ठ ! हमने सुना है कि इन्ह्राणी आपको शरणमे आयो है और आयडीके मवनमें है तबा आपने उसे अध्यक्षन दिया है। परंतु हम देवता और ऋषिलोग आपसे प्रार्थना करते हैं कि आप उसे न्यूक्को दे दीजिये।' देवता और ऋषियोके इस प्रकार कडनेपर देवी इन्द्राणीके केमेंगे ऑसू भर आये और वह दीनतापूर्वक ये-रोकर इस प्रकार कहने लगी, 'ब्रह्मन् ! मैं



नकुष्को प्रतिस्त्यसे स्वीकार नहीं करना बाहती; ये आपकी शरणमें हैं, आप इस महान् अबसे मेरी रक्षा करें।' बृहरपतिजीने बहा, 'इन्ह्राणी ! मेरा यह निश्चय है कि ये शरणागतका त्याप नहीं कर सकता। अनिन्दिते ! तू धर्मको काननेवाली और सत्यवीला है, इसलिये में तुझे नहीं त्यापुणा।' किर रोज्ताओंसे कहा, ''में धर्मविधिको जानता है, येने धर्मशासका बवण किया है और सत्यमें मेरी निष्ठा है, इसके सिवा में हैं भी ब्राह्मण जातिका, इसलिये में कोई न करने योग्य काम नहीं कर सकता। आपकोग बाइये, मैं ऐसा नहीं कर सकूना। इस विषयमें पूर्वकालमें ब्रह्माजीने कुछ कवन कहे हैं, उनों सुनिये—

"जो पुरुष भवभीत होकर प्रश्नामें आवे हुए व्यक्तिको प्राप्तके हाममें दे देता है, उसका बोबा हुआ बीज समयपर नहीं उगता, उसके खेतमें समयपर वर्षा नहीं होती तथा रक्षाकी आवश्यकता होनेपर उसे कोई रक्षक नहीं मिलता। ऐसा दुर्बलकित पुरुष बो अन्न (भोग) प्राप्त करता है, वह व्यर्थ हो जाता है। उसकी बेतनाशक्ति नह हो जाती है, वह स्वर्गसे गिर जाता है और देवतालोग उसके समर्पित इव्यको यहण नहीं करते। उसकी संतान अकालमें ही नष्ट हो बाठी है, उसके पितर सदा नरकोमें निवास करते हैं और इन्नके सहित देवतालोग उसपर कहाचात करते हैं।

"इस प्रकार ब्रह्माजीके कथनानुसार शरणागतके त्यागसे होनेवाले अधर्मको जानते हुए ये इन्द्रमणीको न्यूषके हावमे नहीं दे सकता। आपलोग कोई ऐसा उपाय करें, विससे इसका और मेरा दोनोंका ही हित हो।"

तब देवताओंने इन्त्राणीसे कहा—'देवी । यह स्थावर-र्वगम सारा जगत् एक तुन्हारे ही आधारसे टिका हुआ है। तुन पतिव्रता और सत्वनिष्ठा हो। एक बार नकुक्के पास बलो। तुष्तारी कामना करनेसे वह पापी क्षीप्र ही नष्ट हो जायगा और देवराज एक फिर अपना ऐसर्य प्राप्त करेंगे। अपनी कार्वसिद्धिके लिये देवताओंसे ऐसा निक्षय करके इन्हाणी अत्यन्त संकोषपूर्वक नहुषके पास गयी । उसे देखकर देवराज तहुवने कहा, 'शुलिस्पिते ! ये तीनों लोकोका स्वामी है। इसलिये सुन्दरी । तुम मुझे पतिकायमें वर लो ।' नकुको ऐसा कहनेपर परिवता ईन्द्राणी धयसे व्याकुल होकर कपिने लगी। उसने प्रथ जोड़कर लग्नाजीको नमस्त्रार किया और वेवराज नहुषसे कहा, 'सुरेबर ! मैं आपसे कुछ अवधि माँगती है। अभी यह मालूम नहीं है कि देवरान एक कहाँ गये हैं और वे फिर लीटकर आवेंगे या नहीं। इसकी ठीक-ठीक स्त्रोज करनेपर यदि उनका पता न रूगा तो मैं आपकी सेवा करने लगूँगी।' न्तूकने कहा, 'सुन्दरी। तुम जैसा कहती है, वैसा ही सही। अच्छा, शकका पना लगा लो । किंतु देखो, अपने इन सत्य वचनोंको पाद रखना ।'

इसके पश्चात् नहुषसे विदा होकर इन्हाणी बृहस्यतिकांके घर आयी । इन्ह्राणीकी बात सुनकर अपि आदि देवता इकट्ठे होकर इन्ह्रके विषयमें विचार करने लगे । फिर वे देवाधिदेव भगवान् विष्णुसे मिले और उनसे व्याकृत होकर कहा, 'देवेश्वर ! आप जगत्के खामी तथा हमारे आक्रय और पूर्वन हैं ! आप समल प्राणियोंकी रक्षाके लिये ही विष्णुक्त्यमें स्थित हुए हैं । भगवन् ! आपके तेनसे वृत्रासुरका विनाश हो



जानेपर इन्द्रको प्रायहत्वाने घेर किया है। आय उससे सूटनेका ज्याय कताइये। देवताओंकी यह जात सुनकर विष्णुचनकान्ते कहा, 'इन्द्र अश्वमेध यश्रद्वारा मेरा ही पूजन करे, मैं उसे ब्रह्महत्वासे मुक्त कर दूगा। इससे वह सब प्रकारके व्ययसे सूटकर किर देवताओंका राजा हो जायगा और दुष्ट्युद्धि नहुष अपने कुकर्मसे नह हो जायगा।'

भगवान् विच्लुकी वह सत्य, शुध और अमृतमधी वाणी सुनकर देवतालेग कवि और ज्याच्यायोक सहित अस स्वातपर गये, वहाँ भयसे व्याकुछ इन्द्र क्रिपे हुए थे। वहाँ इन्द्रको कृद्धिके लिये ब्रह्महत्याकी निवृत्ति करनेवाला अश्वमेध महायत आरच्य हुआ। उन्होंने ब्रह्महत्याको विधक्त करके उसे वृष्ठ, नदी, पर्यत, पृथ्वी और क्रियोभे वदि दिया। इससे इन्द्र निच्याय और नि:शोक हो गये। किंतु जब वे अपना स्वान प्रहण करनेके लिये आये तो उन्होंने देशा कि नहुष देवताओंक करके प्रभावसे दुःसह हो रहा है तथा अपनी दृष्टिसे ही वह समस्त प्राणियोंके तेजको नष्ट कर देता है। यह देखकर वे भयसे काँच हठे और वहाँसे फिर चले गये, तथा अनुकृत समयको प्रतीक्ष्य करते हुए सब जीवोसे अदृश्य स्वकर विचरने लगे।

<sup>&</sup>quot;न तस्य बीनं प्रेहति ग्रेहकाले न तस्य को वर्षीत काँकाले। भीतं प्रश्नं प्रदर्शत शक्ये न स जातरं लभते प्राणमिकान्॥ मोधमनं विन्दति चाप्पचेताः सर्गाल्लोकाट् प्रदर्शत नहचेष्टः। भीतं प्रगनं प्रदर्शत यो वै न तस्य हव्यं प्रतिगृहत्ति देवाः॥ प्रमोधते चास्य प्रजा ह्यकाले सदा विकासं पितपेऽस्य कुवति। भीतं प्रवतं प्रदर्शते शक्ये सेन्द्रा देवाः प्रहरस्यस्य यत्रम्॥

# इन्द्रकी बतायी हुई युक्तिसे नहुषका पतन तथा इन्द्रका पुनः देवराज्यपर प्रतिष्ठित होना

पुधिष्ठिर ! इन्द्रके बले जानेसे इन्द्राणीयर फिर कोंकके बादल मैडराने लगे । वह आवन्त दुःली होकर 'हा इन्द्र !' ऐसा कहकर विस्त्रप करने लगी और कड़ने लगी—'यदि मैंने दान किया हो, हकन किया हो और पुरुवनोको अपनी सेवासे संतुष्ट रखा हो तथा मुझमें सत्य हो तो मेरा पालिकत अविवल खें, मैं कभी किसी अन्य पुरुवकों ओर न देखें। मैं जतरायणकी अधिष्ठाणी राजिदेवीको प्रणाम करती हूँ। वे मेरा मनेरब सफल करें।' फिर उसने एकाप्रवित्त होकर राजिदेवी उपसृतिकी कमसना की और यह प्राचंना की कि 'जहाँपर देवराज हो, यह स्थान मुझे दिखाइये।'

इन्हाणीकी यह प्रार्थना सुनकर उपहाति देवी यूर्नियती होकर प्रकट हो गयी। उन्हें देखकर इन्हाणीको बड़ी प्रसकता हुई और उसने उनका पूजन करके कहा, 'देवी! आप कौन है? आपका परिचय पानेके लिये मुझे बड़ी ककच्छा है।' उपहातिने कहा, 'देवी! मैं उपहाति है। तुन्हारे सत्वके प्रमावने ही मैं तुन्हें दर्धन देनेके लिये आयी हैं। तुम परिक्रता और पम-नियमसे मुक्त हो, मैं तुन्हें देवराज इन्होंके पास से बाहुँगी। तुम जल्दीसे मेरे पीछे-पीछे बाली आओ, तुन्हें देवराजके दर्धन हो बाधेगे।' फिर उपहातिके बलनेपर इन्हाणी उनके पीछे हो ली तथा देवताओंके जन, अनेको पर्यंत तथा हिमालकको लीयकर एक दिव्य सरोवरपर पहुँखी। उस सरोवरमें एक



अति सुन्दर विशाल कमिलनी थी। उसे एक कैवी नालवाले गौरवर्ण महाकमलने घेर रखा था। उपशुतिने उस कमलके नालको पर्राइकर उसमें इन्द्राणीके सहित प्रवेश किया और वहाँ एक तन्तुमें इन्द्राको किये हुए पाया। तब इन्द्राणीने पूर्वकर्मीका उल्लेख करते हुए इन्द्राकी सुन्ति की। इसपर इन्द्रने कहा, देवी! तुम यहाँ कैसे आवी हो और तुन्हें मेरा पता कैसे लगा?' तब इन्द्राणीने उन्हें नहुषकी सब बाते सुनायों और अपने साव बलकर उसका नाश करनेकी प्रार्थना की।'

इन्ताणीके इस प्रकार बाहनेपर इन्द्रने बाहा, "देवी ! इस समय नामका बल बड़ा हुआ है, ऋषियोंने हव्य-कव्य देकर उसे बहुत बड़ा दिया है। इसलिये यह पराक्रम प्रकट करनेका समय नहीं है। मैं तुन्हें एक पुक्ति बताता हूँ, उसके अनुसार काम करो। तुम एकानामें जाका नतुवसे कही कि 'तुम ऋषियोसे अपनी पाएको उठवाकर मेरे पास आओ तो मैं प्रसन्न होका तुन्हारे अधीन हो जाठेगी।"' देवराजके ऐसा कहनेपर प्रची 'जो आक्रा' ऐसा कहकर नहुचके पास गयी। उसे देशकर नहुक्ते पुसकराकर कहा, 'कल्याणी । तुम सुब आर्थी । कहो, में तुम्हारी क्या सेवा करूँ ? तुम विश्वास करो, में सत्यको प्रापश करके कहता है कि में तुमारी बार अवस्य मार्नुना ।' इन्हार्णाने कहा, 'जनत्यते । पैने आपसे जो असचि माणी है, में उसके बोलनेकों ही प्रतीक्षामें हूँ। परंतु मेर मनमें एक बात है, आप उत्तयर विचार कर लें। यदि आप मेरी वह प्रेमचरी बात पूरी कर देने तो मैं अवस्य आपके असीन हो जाउँगी। राजन् ! मेरी ऐसी इच्छा है कि ऋषिलोग आयसमे चिलकर आपको पालकीमें बैठाकर मेरे पास लावें।'

जुक्ते कहा—'सुन्दरी । तुमने तो मेरे लिये यह बड़ी ही अनुही सवारी बतावी है, ऐसे वाहनपर तो कोई नहीं बढ़ा होगा। यह मुझे बहुत पसंद आवा है। युझे तो तुम अपने अधीन ही समझो। अब सप्तर्षि और ब्रह्मविलोग मेरी पालकी लेकर कलेंगे।' ऐसा कहकर राजा नहुक्ते इन्द्राणीको किया कर दिया और अत्यन्त कामासक होनेके कारण व्हिष्योंसे पालकी उठवाने लगा।

इयर शबीने बृहस्पतिजीके पास जाकर कहा, 'नहुबने मुझे जो अवधि दी थी, वह बोड़ी ही शेष रह गयी है। अब आप शीप्र ही शक्तकी खोज कराइये। मैं आपकी मक्त हूँ, आप मेरे कार कृपा करें।' तब बृहस्पतिजीने कहा, 'ठीक है, तुम दुर्हाचल नहुबसे किसी प्रकार भय मत मानो। यह नराधम महर्षियोंसे अपनी पालकी उठवाता है! इसे धर्मका कुछ भी हान नहीं है! इसलिये अब इसे गया ही समझो। यह बहुत दिन इस स्थानमें नहीं टिक सकता। तुम तनिक भी मत इते, भगवान् तुन्हारा मङ्गल करेंगे।' इसके पद्धान् महानेजन्ती बृहस्पतिजीने अप्ति प्रन्यलित करके शाखानुसार उत्तम हथिसे हमन किया और अप्रिदेवसे इन्द्रकी खोज करनेके लिये कहा। उनकी अद्या पाकर अधिदेवने ताल-तालैया, सरोवर और समुद्रमें इन्द्रकी लोज की। हैंद्रतो-बैहते वे उस सरोवरपर पहुँच गये, जहाँ इन्द्र थिये हुए थे। यहाँ उन्हें देवराज एक



कपलनालके तन्तुमें किये दिलायी दिये। तब उन्होंने वृहस्पतिजीको सूचना दी कि इन्द्र अणुपान रूप धारण करके एक कमलनालके तन्तुमें किये हुए हैं। यह सुनकर बृहस्पतिजी देववियों और गन्धवंकि सहित उस सरोवरके तटपर आये और इन्द्रके प्राचीन कर्मोंका उल्लेख करते हुए उनकी स्तृति करने लगे। इससे धीरे-धीरे इन्द्रका तेन बढ़ने लगा और वे अपना पूर्वस्प्य धारण करके शक्तिसम्पन्न हो गये। उन्होंने वृहस्पतिजीसे कहा, 'कहिये, अब आपका कौन कार्य शेष है ? महादेत्य विश्वस्प्य तो मारा ही गया और विशालकाय वृज्ञसुरका भी अन्त हो गया।' वृहस्पतिजीने वहा, 'देवराज! नहुष नामका एक मानव गजा देवता और वृक्ष्यांके तेजसे बढ़कर उनका अधिपति हो गया है। यह हमें बहुत ही तंग करता है। तुम उसका नाश करो।'

राजन् ! जिस समय बृहस्पतिजी इन्हों ऐसा कह रहे थे उसी समय वहाँ कुजेर, यथ, चन्द्रमा और वक्ता भी आ गये

और सब देवता देवराज इन्द्रके साथ मिलकर नहुषके नाशका ड्याच सोचने लगे। इतनेहीयें वहाँ परम तपस्थी अगस्यजी दिलायी दिये। उन्होंने इन्द्रका अधिनन्दन करके कहा, 'बड़ी जसकताको बात है कि विश्वसम् और वृत्रासुरका वस हो नानेसे आपका अध्युद्ध हो रहा है। आज नहुष भी देवराजयदर्स प्रष्ट हो गया। इससे भी मुझे बड़ी प्रसन्नता है।' तक इन्द्रने अगस्ययुनिका स्वागत-सत्कार किया और जब वे आसनपर किराज गर्चे तो उनसे पूछा, 'भगवन् । मैं यह जानना चलता है कि पापबुद्धि नहुचका पतन किस प्रकार हुआ।' अगस्यजीने कहा, दिवसक ! दुष्टचित नहुव जिस प्रकार स्वर्गसे गिरा है, वह प्रसङ्ग में सुनाता है; सुनिये। महाभाग देवर्षि और ब्रह्मर्षि यायात्मा नतुषकी पालकी वठाधे चल रहे थे। उस समय ऋषियोंके साथ उसका विवाद होने लना और अधर्मसे युद्धि विगड़ जानेके कारण उसने मेरे यसञ्ज्ञपर ताल मारी। इससे दसका तेज और कान्ति नष्ट हो गयी। तब मैंने उससे कहा, 'राजन् ! तुम प्राचीन महर्षियोंके कलाये और आबरण किने हुए कर्पपर दोपारोपण करते हो, तुम्ने ब्रह्माके लमान तेजली ऋषियोंसे अपनी पालकी **उठवायी है और मेरे सिरपर लात मारी है: इसलिये तुम** पुण्यक्षेत्र होकर पुज्योपर गिरो ।' अस तुम दस हजार सर्वतक अजगरका क्य धारण करके भटकोंगे और इस अवधिक सपात होनेपर फिर कर्ग जात करोगे।' इस प्रकार मेरे शापसे



यह दुष्ट इन्द्रपदसे चुत हो गया है, अब आप स्वर्गलेकमें चलकर सब लोकोंका पालन कोजिये।'

तब देवराज इन्द्र ऐराकत हाबीपर जड़कर अफ़िदेब, बृहस्पति, यम, बरुग, कुबेर, समस्त देवगण तबा गन्धर्व और अप्सराओंके सहित देवलोकको गर्य। वहाँ इन्द्राणीसे मिरुकर वे अत्यन्त आनन्दपूर्वक सब लोकोका पालन करने लगे। इसी समय वहाँ भगवान् अब्रिन्स पचारे। उन्होंने अववंवेदके पन्तोंसे देवरायका पूजन किया। इससे इन्द्र बहुत असत्र हुए और उन्हें यह का दिया कि 'आपने अववंवेदका गान किया है, इसलिये इस वेदमें आप अववंदिता नामसे विक्यात होंगे और वजका माग भी प्राप्त करेंगे। इस प्रकार अववंदिता जीर वजका मान्सर कर उन्हें इन्द्रने विदा दिया। किर वे समस्त देवता और तपोधन ऋषियोका सत्कार कर धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करने लगे।

#### शस्यकी विदाई तथा कौरव और पाण्डवोंके सैन्यसंग्रहका वर्णन

महाराज शल्य कहते हैं—युधिष्ठिर । इस प्रकार इन्द्रकों अपनी भाषांके सदित कह भोगना पढ़ा था और अपने शाहुओंका वध करनेकी इच्छासे अज्ञातकास भी करना पढ़ा था। अतः यदि तुन्हें ग्रेपवी और अपने भाइचोसहित कनमें राहकर कह भोगने पढ़े हैं तो उनके लिये तुम ग्रेष न करो। जैसे इन्द्रने वृत्रासुरको पारकर राज्य प्राप्त किया था, उसी प्रकार तुन्हें भी अपना राज्य मिलेगा। तका वैसे अग्रावकालेके शापसे नहुक्का पतन हुआ था, वैसे ही तुन्हारे शबु कर्ण और वृत्रोधनाविका भी नाश हो जावगा।

राजा पाल्यके इस प्रकार बाँद्स वैचालेयर धर्मात्माओंमें सेष्ठ मुधिष्ठिरने उनका विधिवत् सत्कार किया। इसके प्रकार् महराज उनसे अनुमति लेकर अपनी सेनाके सहित दुर्पोधनके पास चले आये।

वैदाम्पायनवी कहते हैं—राजन् ! इसके प्रज्ञान् यादव पहारथी सात्पक्ति बड़ी भारी बतुरक्लियों सेना लेकर राजा पुधिष्ठिरके पास आये। उनकी सेनाको भिन्न-भिन्न देशोंसे आये हुए अनेकों बीर सुशोभित कर खें थे। फरसा, भिन्तिपाल, शूल, तोमर, मुह्मन, परिव, वर्ष्ट (लाठी), पात्रा, तलवार, धनुव और तरह-तरहके चमचमाते हुए कालोसे उनकी सेना एकदम दिए डडी वी । यह सेना राजा युधिहिरकी **छाजनीये पहुँची। इसी तरह एक अशौहिणी सेना लेक**र चेदिराज धृष्टकेतु आया, एक अक्षीहिणी सेनाके साव जरासन्यका पुत्र मगबराज जयलेन आया तवा समुद्रतीरवर्ती तरह-तरहके योद्धाओंके साव पाण्ड्यराज भी युधिष्ठिरकी सेवाये उपस्थित हुआ। इस प्रकार भिन्न-भिन्न देशोंकी सेनाका समागम होनेसे पाण्डवपश्चका सैन्यसमुदाय बड़ा डी दर्शनीय, भव्य और प्रक्तिसम्पत्र जान पड़ता वा। महाराज हुपदकी सेना भी उनके महत्त्वी पुत्रों और देश-देशसे आये हुए ञुरवीरोंके कारण बड़ी भली जान पड़ती थी। मतस्पदेशीय राजा विराटकी सेनामें अनेकों पर्वतीय राजा सम्मिलित थे।

वह भी पाण्डवोंक शिकिएमें पहुँच गयी। इस प्रकार नहाँ-तहाँसे आकर सात अहाँहिणी सेना महात्मा पाण्डवोंके पक्षमें एकजित हो गयी। कौरवोंके साथ युद्ध करनेके तिथे उत्सुक इस विद्याल वाहिनीको देलकर पाण्डव बहे प्रसन्न हुए।



दूसरी ओर राजा मगदतने एक अक्षीहिणी सेना देकर कौरबोका हुई बढ़ाचा। उनकी सेनामें चीन और किरात देलोके चीर थे। इसी प्रकार दुर्थोधनके पक्षमें और भी कई राजा एक-एक अक्षीहिणी सेना लेकर आये। इटीकके पुत्र कृतदर्मा मोज, अन्यक और कुकुरबंदीय याद्य वीरोके सहित एक अक्षीहिणी सेना लेकर दुर्पोधनके पास उपस्थित हुए। सिन्धुन्तैचीर देशके जयहथ आदि राजाओके साथ भी कई अक्षीहिणी सेना आयी। काब्बोजनोक्त सुदक्षिण कक और यवन वीरोंके सहित आया। उसके साथ भी एक अक्षीहिणी सेना थी। इसी प्रकार माहिब्बती पुरीका राजा नील दक्षिण देशके महाबली बीरोंके सहित आया। अवन्ति देशके राजा किन्द्र और अनुविन्द्र भी एक-एक अक्षीहिणी सेना लेकर दुर्योधनकी सेवामें उपस्थित हुए। केक्स्य देशके राजा पाँच सहोदर भाई थे। उन्होंने भी एक अक्षीहिणी सेनाके साथ उपस्थित होकर कुठराजको प्रसन्न किया। इसके सिवा जहाँ-तहाँसे आये हुए अन्य राजाओंकी तीन अक्षीहिणी सेना

और भी हो गयी। इस प्रकार तृयोंचनके पक्षमें कुल ग्यारह अक्षोहिणी सेना एकजित हुई। यह तरह-तरहकी ध्वनाओंसे सुप्तोधित और पाण्डवोंसे पिड्नेके लिये ठत्सुक थी। पञ्चनद, कृतवाङ्गल, रोहितवन, मारवाह, अहिच्छत्र, कालकृट, गङ्गलट, वारण, कट्यान और यमुनातटका पर्वतीय प्रदेश— यह सारा धन-धान्यपूर्ण विस्तृत क्षेत्र कौरवोंकी सेनासे भग हुआ था। महाराज हुपदने अपने जिस पुरोहितको दूत बनाकर फेटा था, उसने इस प्रकार एकजित हुई यह कौरव-सेना देखी।

# द्रुपदके पुरोहितके साथ भीष्म और धृतराष्ट्रकी बातचीत

वैशम्पायनजी कहते हैं—लदनन्तर तह हुपदका पुरोज़ित राजा धृतराष्ट्रके पास पर्नुचा। धृतराष्ट्र, भीष्य और बिदुरने जसका बड़ा सतकार किया। पुरोहितने पहले अपने पक्षका कुशल-समाचार कह सुनावा, पीछे उनकी कुशल पूछी। इसके बाद उसने समात सेनापतियोंके बीच इस प्रकार कहा—'यह वात प्रसिद्ध है कि धृतराष्ट्र और पाजु दोनों एक ही पिताके पुत्र हैं, अतः पिताके धनपर दोनोंका समान अधिकार है। पांतु यूतराहके पुत्रोंको तो उनका पैतृक धन प्राप्त हुआ और पाण्डुके पुत्रीको नहीं मिल्ल—इसका क्या कारण है ? कौरवॉने अनेकों बार कई उपाय करके पाण्डवोंके प्राण लेनेका उद्योग किया; परंतु उनकी आयु द्रोप थी, इसलिये ये उनी यमलोक न भेज सके। इतने कड़ सहनेके बाद भी महातमा पाणावीने अपने बलसे राज्य बढ़ाया; किंतु शुद्र विचार रखनेवाले धृतराङ्गपुत्रोने शकुनिके साव मिलकर छलसे का सारा राज्य छीन लिया। राजा धृतराहुने भी इस कर्मका अनुगोदन किया और पाण्यय तेन्द्र वर्षतक वनमें रहनेको जिवदा किये गये। इन सब अपराधीको भूलकर वे अब भी कौरवोंके साथ समझौता ही करना चाहते है। अतः पाण्डवों और दुर्योधनके बर्तावपर ध्वान देकर मित्रों तया हितैषियोंका यह कर्तव्य है कि वे दुर्योधनको समझावे । पाण्डव वीर हैं तो भी वे कौरबोंके साव युद्ध करना नहीं बाहते । उनकी तो यही इच्छा है कि 'संप्राममें कनसंदार किये बिना ही हमें हमारा भाग मिल जाय।' दुवॉधन जिस लाभको सामने रखकर युद्ध करना चाहता है, वह सिद्ध नहीं हो सकता; क्योंकि पाण्डव कम बलवान् नहीं हैं। युचिहिएके पास भी सात अक्षीहिणी सेना एकत हो गयो है और वह पुद्धके रिप्ये उत्सुक होका उनकी आज्ञाकी बाट बोहती है। इसके सिवा पुरुवसिंह सात्यकि, भीमसेन, नकुल और

स्वदेव—ये अकेले ही हजारी अझीहिणी सेनाके बराबर हैं।
एक ओरसे त्यारह अझीहिणी सेना आवे और दूसरी ओर
अकेल अर्जुन हो को अर्जुन ही उससे बढ़कर सिद्ध होगा।
ऐसे ही जहाबाहु श्रीकृष्ण भी हैं। पाण्डवोकी सेनाकी
प्रवरणता, अर्जुनका पराक्रम और श्रीकृष्णकी बुद्धिमता
देलकर भी कौन मनुष्य उनसे युद्ध करनेको तैयार होगा?
अतः धर्म और समयका विचार करके आपलोग पाण्डवोको
वो देने योग्य भाग है, उसे शीम प्रदान करे। यह उपसुक्त
अवसन आपके हाबसे बला न जस्य, इसका ध्यान स्तना
वाहिये।

पुणेतिकं कान सुनकर महाबुद्धिमान् भीष्मजीने उसकी कही प्रदासा की और यह समयोक्ति कान कहा— 'ब्रह्मन् । बड़े सौभाव्यको बात है कि सभी पाष्ट्रव भगवान् श्रीकृत्यके साथ कुललपूर्वक है। यह जानकर बढ़ी प्रसन्नता हुई कि उन्हें एकाओकी सहायता प्राप्त है; साथ ही यह भी आनन्दका विषय है कि वे धर्ममें तत्पर हैं। वे पाँजों भाई पाष्ट्रव युद्धका विचार त्यात्रकर अपने बन्धुओंसे सब्धि करना बाहते हैं, यह तो और भी जानन्दकी कात है। वास्तवमें किरीटवारी अर्जुन बलवान, अन्वविद्यामें निपुण और महारबी है; घला, युद्धमें उसका मुकाबता कौन कर सकता है ? साक्षात् इन्द्रमें भी इतनी ताकत नहीं है; फिर दूसरे धनुवधारियोकी सो बात ही क्या है ? मेरा तो विश्वास है कि यह तीनों त्येकोंमें एकमाप्र समर्थ वीर है।'

जब भीषाजी इस प्रकार कह रहे थे, उस समय कर्ण क्रोबमें घर गया और बृष्टतापूर्वक उनकी बात काटकर कहने लगा—'ब्रह्मन्! अर्जुनके पराक्रमकी बात किसीसे हिंपी नहीं है। फिर बारम्बार उसे कहनेसे क्या लाभ ? पहलेकी बात है। इन्कृतिने दुर्योधनके लिये जूएमें पृथिष्ठिएको हराया बा, उस समय वे एक शर्त मानकर वनमें गये वे । उस शर्तको पूरा किये बिना ही वे मत्स्य तथा पञ्चाल देशवालोंके परोसे



मुर्लकी भारत पैतृक सम्पत्ति रोजा बाहते हैं। परंतु दुर्वोधन

उनके इरसे राज्यका चौबाई भाग भी नहीं दे सकते। यदि वे अपने बाय-दादोका राज्य लेना बाहते हैं तो प्रतिहाके अनुसार नियत समयतक पुनः वनमें रहें। यदि धर्म छोड़कर लढ़नेपर ही उत्तक हैं तो इन कौरव बीरीके पास आनेपर वे मेरे वचनोंको भी भाजीभाँति बाद करेंगे।'

श्रीयार्थं कोले—राधापुत्र ! मुहसे कहनेकी क्या आवश्यकता है: एक बार अर्जुनके इस पराक्रमको तो पाद कर त्ये, जब कि जिग्रदनगरके संप्रापमें इसने अकेले ही छः पहार्राध्योको जीत तिया था । तुन्हारा पराक्रम तो उसी समय देखा गया, जब कि अनेको बार उसके सामने जाकर तुन्हें परास्त होना पड़ा । यदि इयलोग इस ब्राह्मणके कथनानुसार कार्य नहीं करेगे, तो अवश्य ही युद्धमें पाण्डलोंके हाथसे पराक्तर हमें यूल पर्वकर्ती पहेगी ।

धीधके ये वहन सुनकर धृतराष्ट्रने उनका सम्मान किया और उन्हें प्रसन्न करते हुए कर्णको डॉटकर कहा—'भीष्मजीने जो कहा है, इसीमें हमारा और पाष्ट्रकॉका हित है। इसीसे जगरूका भी कल्पाण है। हाइएग्रदेकता। में सबके साथ सरवाह करके सद्यापको पाष्ट्रकॉके पास भेजूना। अब आप डॉडा ही लॉट जाएये।' ऐसा कहकर धृतराष्ट्रने मुरोहितका सरकार किया और उन्हें पाष्ट्रकॉके पास भेज दिया।

# युतराष्ट्र और सञ्जयकी बातचीत

वैशाणायना वडते हैं—ठदनचर धृतराहने सङ्घ्यको सभामे बृहाकर कहा— सङ्घ्य ! लोग कहते हैं पाण्डव उपप्रध्य नामक खानमें आकर रह खे हैं। तुम मी वहाँ जाकर उनकी सुम लो । अजातशबु युधिहिरसे आयरपूर्वक मिलकर कहना— 'बढ़े आनन्दकी बात है कि आपलोग अब अपने खानपर आ गये हैं।' उन सब लोगोसे हमारी कुवाल कहना और उनकी पृष्टना । ये बनवासके मोग्य कटाय नहीं थे, किर भी वह कष्ट उन्हें मोगना ही पड़ा । इतनेयर भी उनका हमलोगोपर कोच नहीं है। वास्तवमें वे बढ़े निक्कपट और सबनोंका उपकार करनेवाले हैं। सङ्घय ! मैंने पाण्डवोंको कभी बेड्रेमानी करते नहीं देखा । इन्होंने अपने पराक्रमसे एक्मी प्राप्त करके भी सब मेरे ही अधीन कर दी थी। मैं सदा इनमें दोष हुंग करता था; पर कभी कोई भी दोष न पा सका, जिससे इनकी निन्दा कलें। ये समय पड़नेपर धन देकर पित्रोंको सहायता करते हैं। प्रवाससे भी इनकी निज्ञाने

कयो नहीं आयो। ये सबका प्रयोक्त आवर-सन्कार करते हैं। आजमीवयंत्री हाजियोंके पक्षमें दुर्योधन और कर्णके निवा दूसरा कोई भी इनका छष्टु नहीं है। सूल और प्रियजनोसे बिहुदे हुए इन पाण्डवोंके कोधकों ये ही खेनों ककृते रहते हैं। पूर्ण दुर्योधन पाण्डवोंके जीते-जी उनका भाग अवहरण कर लेना सरल समझता है। जिस पुधिष्ठिएके पीछे अर्जुन, श्रीकृष्ण, भीमसेन, सस्वांक, नकुल, सहवेय और सम्पूर्ण सुज्जपवंती चीर है, उनका राज्यभाग पुद्रके पहले ही दे देनेने कल्पाण है। गाण्डीयधारी अर्जुन अर्थले ही एवमें बैठकर सारी पृथ्वीको अपने अधिकारमें कर सकता है; इसी प्रकार किराची एवं दुर्वर्थ वीर पहल्या श्रीकृष्ण भी तीनों लोकोंके ल्यामी हो सकते है। भीमके समान गदाधारी और इंग्लोको सवारी करनेवाला तो कोई है ही नहीं। उसके साध यदि वेर हुआ तो वह भेरे पुत्रोंको जलाकर भस्य कर डालेगर। साकान इन्द्र भी उसे युद्धमें हरा नहीं सकते। मार्डनन्दन नकुल और सहवेष भी शुद्धिका एवं बलवान् हैं। जैसे दो बाज पक्षियोंके समूहको नष्ट करें, उसी प्रकार वे दोनों भाई शशुओंको जीवित नहीं छोड़ सकते। पाण्डियपक्षमें जो पृष्टद्मप्र नामक एक योद्धा है, वह बड़े खेगसे युद्ध करता है। मसंबदेशका राजा विराट भी अपने पुत्रोसकृत पाण्डवांका



सहायक हैं: सुना है वह पुधिवितका बड़ा भक्त है। पाण्डपदेशका राजा भी बहुत-से वीरोंके साथ पाण्डजोंकी सहायताके लिये आया है। सात्यकि तो उनकी अभीष्ट्रसिद्धिमें लगा ही हुआ है।

'कुन्तीनन्दन युधिष्ठिर बड़े धर्मात्मा, लजाशील और बलवान् हैं। शबुभाव तो उन्होंने किसीके प्रति किया ही नहीं। किनु दुर्वोधनने उनके साथ भी छल किया है। मुझे तो भय है कही वे कोध करके मेरे पुत्रोंको जलाकर भस्म न कर डालें। में राजा युधिष्ठिरके कोयसे जितना डरता है उतना भय पुढ़ो ब्रोकृष्ण, भीय, अर्जुन, नकुल और सहदेवसे भी नहीं हैं: क्योंकि पुधिष्ठिर बड़े तपस्त्री हैं, उन्होंने नियमानुसार ब्रह्मचर्यका पालन किया है। अतः वे अपने मनमें जो भी संकल्प करेंगे, वह पूरा होकर ही रहेगा। पाष्प्रव श्रीकृष्णसे कहत प्रेम रहाते हैं। उन्हें अपने आत्माके समान मानते हैं। कृष्ण भी बड़े किहान् हैं और सदा पाण्डवोंके हितसाधनमें लगे रहते 🛚 । थे यदि सन्धिके लिये कुछ भी कहेंगे तो युधिष्ठिर मान लेगे; वे उनकी बात नहीं टाल सकते । सदस्य ! तुम वहाँ मेर्र ओरसे पाण्डलो और सुख्यवंद्री बीरोकी तथा श्रीकृष्ण, सात्यकि, विराट एवं डीपदीके पाँच पुत्रोकी भी कुदाल पूछना। फिर राजाओंके मध्यमें समयानुसार जो भी उचित हो, बातचीत करना । जिससे भरतवंदित्योका हित हो, परस्पर क्रोब या मनपुराव न बढ़े और युद्धका कारण भी उपस्थित न होने पावे-ऐसी बात करनी चाहिये।"

#### उपप्रव्यमें सञ्जय और युधिष्टिरका संवाद

वैशास्त्रायनमी कहते हैं—राजा धृतराष्ट्रके वचन सुनकर सख्य पाण्डवोसे मिलनेके लिये उपप्रध्यमें गया। वहाँ पहुँचकर असने पहले कुलीनन्दन राजा पुधिहिरको प्रणाम किया, इसके बाद प्रसन्न होकर कहा—'राजन्! बड़े सौभाग्यकी बात है कि आज अपने सहायकोके साथ आप सकुशल दिखायी दे रहे हैं। अध्यकानन्दन राजा पृतराष्ट्रने आपकी कुशल पूजी है। भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव तो कुशलपूर्वक हैं न ? सत्यवतका आवरण करनेवासी वीरपत्ती राजकुमारी डीयदी तो प्रसन्न है न ?'

राजा युधिष्ठिरने कहा—सञ्चय ! तुम्हारा न्वागत है, तुमसे मिलकर आज हमें बड़ी प्रसन्नता हुई । हम अपने भाइयोंके साथ यहाँ कुशलपूर्वक हैं । हमारे पितायह भीष्मजीकी कुशल कहो, क्या उनका हमलोगोपर पूर्ववत् खेहभाव है ? अपने पुजीसहित राजा धृतराष्ट्र तथा महाराज बाह्योक तो कुशलसे हैं न ? सोमदत्त, भूरिक्षवा, राजा शल्य, पुत्रसहित होणावार्य और कृपाबार्य—ये प्रधान धनुधर भी खस्थ है न ? भारतवासकी बड़ी-बुड़ी खियो, माताओ तथा बहुओंको तो कोई कह नहीं है ? समेई बनानेवासी खिया, दासिया, पुत्र, भानवे, वहिने और धेकते निष्कपटभावसे रहते हैं न ? राजा दुर्योधन पहलेहीको भाँति ब्राह्मणोंके साथ प्रयोक्ति वर्ताव करता है या नहीं ? मैंने जो ब्राह्मणोंको वृत्ति दी थी, उसको छोनता तो नहीं है ? क्या कभी सब कौरव इकट्ठे होकर धृतराष्ट्र और दुर्थोधनसे मुझे राज्यभाग देनेके तिस्ये कहते हैं ? राज्यमें लुटेगेके दलको देखकर कभी उन्हें वीराप्रणी अर्जुनकी भी याद आती है ? क्योंकि अर्जुन एक ही साथ इकसट वाण चला सकता है। भीमसेन भी जब यदा हाथमें लेता है तो उसे देखकर शबुसमूह कांप उठता है। ऐसे पराक्रमी भीमका भी कभी वे समण करते हैं ? महाबस्ती एवं अनुस पराक्रमी नकुरू-सहदेखको वे भूल तो नहीं गये हैं ? मन्दबृद्धि दुर्योधन आदि कब खोटे विचारसे घोषधाताके लिये वनमें गये और युद्धमें पराजित हो राजुओंकी केंद्रमें जा पहे, उस समय भीमसेन और अर्जुनने ही उनकी रक्षा को थी—यह बात उन्हें याद आती है या नहीं ? सज्जय ! यदि हमलोग दुर्योधनको सर्वधा पराजित न कर सकें तो केवल एक बार उसकी भलाई कर देनेसे उसको बशमें करना कठिन ही जान पहला है।

सजय मेला—पायुनन्दन ! आपने जो कुछ बड़ा है, विलक्कल ठीक है। जिनकी कुछल आपने पूछी है, वे सभी कुल्लेष्ठ सानन्द हैं। दुर्चोधन तो पाबुओंको भी दान करता है, फिर ब्राह्मणोंको दी हुई वृत्ति कैसे छीन सकता है ? धृतराष्ट्र अपने पुत्रोको आपसे हुए करनेकी आज़ा नहीं हो। वे ले उन्हें होह करते सुनकर मन-ही-मन बहुए संतप्त होते हैं। कारण कि वे अपने यहाँ आये हुए ब्राह्मणोंके मुलसे बराजर सुनते हैं कि 'मित्रडोह सब पातकोंसे भारी पाप है।' युद्धकी कर्जा बलनेपर राजा धृतराष्ट्र वीराधणी अर्जुन, गद्दाधारी भीम तथा राजधीर नकुल-सहदेवका सद्दा ही स्मरण करते हैं। अजातवाहु ! अब आप ही अपनी बुद्धिसे जिवार करके कोई ऐसा मार्ग निकालिये जिससे कीरत, पायुक्त तथा सुद्धवर्वद्वियोक्तो सुल मिले। यहाँ जो राजा उपनिवत है, उन्हें बुला लीजिये। अपने प्रतिवधे और पुश्लेको भी साथ रिलये। किर आयके ब्राह्म प्रतिवधे जो संदेश भेजा है, उसे सुनिये।



युधितिने करा—सञ्जय ! यहाँ भगवान् श्रीकृष्ण, सात्पिक तथा राजा विराट मौजूद हैं: पाण्डव और सृजय—सब एकत्रित हैं। अब धृतराष्ट्रका संदेश सुनाओं। सजय बोटा—राजा धृतराष्ट्र युद्ध नहीं, शान्ति बाहते हैं। उन्होंने बड़ी उतावलीके साथ रख तैयार कराकर मुझे यहाँ

भेजा है। मैं समझता हूँ भाई, पुत्र और कुटुम्बीजनोंके साथ राजा युधिष्ठिर इस बातको पसंद करेंगे। इससे पाण्डवांका हित होगा। कुलीके पुत्रो ! आप अपने दिव्य शरीर, नग्नता और सरलता आदिके कारण सब धर्मी एवं उत्तम गुणोंसे युक्त हैं। उत्तम कुलमें आपलोगोंका जन्म हुआ है। आप बड़े ही दणासु और दानी हैं। स्वभावताः संकोबी, शीलवान् और कमेंकि परिणामको जाननेवाले हैं । आपका हृदय सत्त्वगुणसं परिपूर्ण है, अतः आपसे किसी खोटे कर्मका होना सम्बद नहीं है। यदि आयलोगोंमें कोई दोष होता तो यह प्रकट हो जाता; क्या सफेद वस्त्रमें काला दाग छिप सकता 🕻 🖯 जिसके करनेमें सबका विनाश दिखायी है, सब प्रकारसे पापका उदय होता हो और अनामें नरकका द्वार देखना पड़े, उस युद्ध-जैसे कठोर कमेंचे कोन समझदार पुरुष प्रवृत्त हो सकता है ? वहाँ तो जय और पराजय दोनों समान है। भला, कुनाकि पुत्र अन्य अयम पुरुषोके समान ऐसा कर्म करनेके लिये केसे तैयार हो गये जो न धर्मका साधक है, न अर्थका । यहाँ भगवान् वासुदेव हैं, सबमें कृद्ध प्रशालगत हुपद हैं; इन सबको प्रणाम करके ये प्रसन्न करना बाहता है। हाथ जेड्कर आयरवेगोळी शरणमें आया है; मेरी प्रार्थनापर ध्यान हेकर वही कार्य करें, जिससे कोरव और सुक्रववंदाका कल्याण हो । मुझे विश्वास है भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन घेरी प्रार्थना ठुकरा नहीं सकते; और तो क्या, मेरे माँगनेपर अर्जुन अपने प्राणतक दे सकते हैं। ऐसा समझकर ही मैं सन्धिक लिये प्रसास करता है। सन्धि ही शानिका सर्वोत्तम उराय 🕯 । भीव्यपिताबह और राजा धृतराष्ट्रकी भी यही

वृधिहरने कहा—सञ्जय ! तुमने ऐसी कौन-सी बात सुनी
है, जिससे मेरी मुद्धकी इच्छा जानकर भयभीत हो से हो ?
युद्ध करनेकी अपेक्षा उसे न करना ही अच्छा है। सन्धिका
अवसर पाकर भी कौन युद्ध करना बाहेगा ? इस बातको मैं
भी समझाता है कि बिना युद्ध किये यदि खोड़ा भी लाभ हो तो
उसे बहुत मानना चाहिये। सञ्जय ! तुम जानते हो हमने वनमें
कितना क्रेस उठाया है। किर भी तुम्हारी बातका सम्यास करके
हम कीरवीके अपराध क्षमा कर सकते हैं। कौरवीने पहले
हमारे साथ जो बर्ताव किया और उस समय हमलोगोंका उनके
साथ जैसा व्यवहार बा, यह भी तुमसे छिया नहीं है। अब भी
सब कुछ वैसा हो हो सकता है। तुम्हारे कथनानुसार हम शान्ति
धारण कर लेगे। कितु यह तभी सम्बद्ध है, जब इन्द्रप्रक्ष
(दिल्ली) में मेरा ही राज्य रहे और दुर्घोधन इस बातको
स्थाकार करके वहाँका राज्य हमें वायस कर दे।

सङ्गय बोला-पाण्डनन्दन ! आपकी प्रत्येक चेष्टा धर्मके अनुसार होती है, यह बात लोकमें प्रसिद्ध है और देखी भी जा रही है। यद्यपि यह जीवन अनित्व है, तवापि इससे महान् सुबज़की प्राप्ति हो सकती है-इस नानको सोचकर आप अपनी कीर्तिका नाश न करें। अजातशत्रो ! यदि कौरव युद्ध किये बिना तुम्हें अपना राज्यभाग न दे सके तो भी में अन्यक और वृष्णिवंद्यी राजाओंके राज्यमें भीता माँगकर निर्वाह कर सेना अच्छा समझता है; परंतु युद्ध करके सारा राज्य पा लेना भी अच्छा नहीं है। मनुष्यका जीवन बहुत चोडे समयतक रहनेवाला है; वह सदा क्षीण होनेवाला दु:समय और बहुल है। अतः पाण्डव ! यह नरसंहार तुम्हारे बदाके अनुकुल नहीं है: तुम युद्धलयी पापमें प्रवृत्त मत होओं । इस बगतके भीतर धनकी तृष्णा कथनमें डालनेवाली है, उसमें फैसनेपर धर्ममें वाधा आती है। जो धर्मको अङ्गीकार करता है, वहाँ जानी है। भोगोंकी इच्छा रसनेवाला मनुष्य अर्थसिद्धिने प्रष्ट हो जाता है। जो ब्रह्मसर्थ और धर्मासरणका त्याग करके अधर्मने प्रकृत होता है तथा जो मूर्लताके कारण परस्योकपर अविश्वास करता है, यह अज्ञानी मृत्युके पश्चात बढ़ा कक्ष भोगता है। परलोक्तमें जानेपर भी अपने पहलेके किये हुए पुण्य-पापनधी कर्मोका नाए। नहीं होता । पहले तो पाप-पुष्प ही यनुष्पके पीछे बलते हैं, फिर मनुष्पको इनके पीछे बलना पहला है। इस शरीरके रहते हुए ही कोई भी सत्कर्म किया जा सकता है, मरनेके बाद कुछ भी नहीं हो सकता। आपने तो परलोकमें सुख़ देनेवाले अनेकों पुण्य कर्म किये हैं, जिनकी सत्पुरुषोने बड़ी प्रश्नासा की है। इतनेपर भी यदि आपलोगोंको वह युद्धकारी पापकर्म ही करना है, तब तो विरक्तालके लिये आप वनमें जाकर रहें-यही अच्छा है। वनवासमें दुःस तो होगा, पर है वह धर्म । कुन्तीनन्दन ! आपकी बुद्धि कची धी अधर्ममें नहीं लगती; आपने क्रोधवदा कभी पापकर्म किया हो, ऐसी बात भी नहीं है। फिर बताइये, क्या कारण है जिसके लिये आप अपने विचारके विपरीत कार्य करना चाहते हैं ?

पुधिष्ठिरने कहा—सञ्जय ! तुष्टारा यह कहना बिल्कुल ठीक है कि सब प्रकारके कमोंने धर्म ही ब्रेष्ठ है। परंतु मैं जो कार्य करने जा रहा है, वह धर्म है या अधर्म—इसकी पहले खूब जॉब कर लो; फिर मेरी निन्दा करना। कहीं तो अधर्म ही धर्मका चोला पहन लेता है, कहीं पूरा-का-पूरा धर्म अधर्मके क्यमें दिखायी देता है और कहीं धर्म अपने खड़ायमें

ही गाता है। विद्वान्त्येग अपनी बुद्धिसे इसकी परीक्षा कर लेते हैं। एक वर्णके लिये जो धर्म है, बही दूसरेके लिये अधर्म है। इस प्रकार वद्यपि धर्म और अधर्म नित्य रहनेवाले हैं, तबापि आपत्तिकालमें इनका अदल-बदल भी होता है। जो धर्म जिसके लिये मुख्य बताया गया है, वह उसीके लिये प्रमाणपुत है। दूसरोके द्वारा उसका व्यवहार तो आपत्तिकालमें ही हो सकता है। आजीविकाका साधन सर्वचा नष्ट हो जानेपर जिस वृत्तिका आक्राय लेनेसे जीवनकी रहा एवं सत्कर्मीका अनुहान हो सके, उसका आग्रय लेना कहिये। जो आयतिकाल न होनेपर भी उस समयके धर्मका पालन करता है तथा जो वास्तवमें आपतिवस्त होकर भी तदनुसार जीविका नहीं बलाता —वे दोनों ही निन्दाके पात्र हैं। जीविकाका पुरुष साधन न होनेपर ब्राह्मणोंका नाज न हो जाय, इसके स्थि विद्याताने अन्य क्लोंको वृत्तिसे जीविका चलाकर उसके लिये प्राचित्र करनेका विधान किया है। इस व्यवस्थाके अनुसार यदि तुप मुद्रो विपरीत आवरण करते देखों से असरब निन्दा करों। यनीबी पुरवोंको सत्त्वादिके कमानसे मुक्त होनेके लिये संन्यास लेनेके पश्चात सत्प्रत्योंके वर्तीमें निक्षा लेकर जीवन-निर्वाह करना चाहिये; उनके लिये शासका ऐसा विधान है। परंतु जो ब्राह्मण नहीं है तथा किनकी ब्रह्मांबद्याचे निहा नहीं है, उन सबके रिड्मे अपने-अपने धर्मोंका पालन ही उत्तम माना गया है। मेरे चिता-पितामह तवा उनके भी पूर्वज जिस मार्गको मानते रहे, तका यहकी इच्छासे वे जो-जो कर्म करते रहे, मैं भी उन्हीं याणीं और कर्मोंको मानता है, उनसे अतिरिक्त नहीं । अतः मैं नास्तिक नहीं है। सञ्जय ! इस पृथ्वीपर जो कुछ भी धन है, हेक्ताओं, प्रजापतियों तथा ब्रह्माजीके खेकमें भी जो वैभव है, वे सभी युझे प्राप्त होते हो तो भी मैं उन्हें अधर्मसे लेना नहीं चाईंगा । यहाँ भगवान् ब्रीकृष्ण हैं; ये समस्त धर्मोंके जाता, कुक्त, नीतिमान, ब्राह्मणधक्त और मनीपी हैं। बहे-बहे बलवान् राजाओं तथा भोजवंशका शासन करते हैं। यदि मैं सन्यका परित्याग अधवा युद्ध काके अपने धर्मसे प्रष्ट हो निन्दाका पात्र बन रहा है, तो ये भगवान् वासुदेव इस विषयमें अपने विचार प्रकट करें; क्योंकि इन्हें दोनों पक्षोंका हित-साधन अभीष्ट है। ये प्रत्येक कर्मका अन्तिम परिणाम जानते हैं, खिद्वान् हैं; इनसे श्रेष्ठ दूसरा कोई नहीं है। ये हमारे सबसे बढ़कर प्रिय हैं, मैं इनकी बात कभी नहीं

#### सञ्जयके प्रति भगवान् श्रीकृष्णके वचन

धगवान् श्रीकृत्यने कहा—सञ्जय ! जिस प्रकार में पाण्डवाको विनादासे बचाना चाहता है, उनको ऐसर्च दिलाना तथा उनका प्रिय करना चाहता है, उसी प्रकार अनेकों पुत्रोसे युक्त राजा धृतराष्ट्रके अध्युदयकी भी शुभ कामना करता 🛊 । मेरी एकमात्र यही इच्छा है कि दोनो पक्ष झाना रहें। राजा मुधिष्ठिरको भी शान्ति ही प्रिय है, यह बात सुनता हूँ और पाण्डवोके समक्ष इसे खीकार भी करता है। परंतु सङ्घय !



शानिका होना कठिन ही जान पहला है; जब धृतराष्ट्र अपने पुत्रोंसहित लोभवज्ञ इनका राज्य भी इक्र्य लेना बाहता है, तो कररह कैसे नहीं बढ़ेगा 7 तुम यह जानते हो कि मुझसे या युधिष्ठिरसे धर्मका लोप नहीं हो सकता; तो भी उसाहके साध अपने धर्मका पालन करनेवाले युधिष्ठिरके धर्मलोपकी शंका तुम्हें क्यों हुई ? ये तो पहलेसे ही शासीय विधिके अनुसार कुटुम्बमें रह रहे हैं; अपने राज्यभागको प्राप्त करनेका जो ये प्रयास करते हैं, इसे तुम धर्मका लोप क्यों बता रहे हो ? इस प्रकारके गार्डस्थ्यजीवनका भी विधान तो है ही; इसे छोड़कर कनवासी होनेका विचार तो ब्राह्मधोंचे होना चाड़िये। कोई तो गृहस्थधमेंमें खुकर कर्मयोगके द्वारा पारलोकिक सिद्धिका होना मानते हैं, कुछ लोग कर्मको त्यागकर ज्ञानके द्वारा हो सिद्धिका प्रतिपादन करते हैं; परंतु खाये-पिये बिना किसीकी भी भूल नहीं मिट सकती । इसीसे ब्रह्मवेता ज्ञानीके तिब्ये भी गृहस्थोंके पर भिक्षाका विधान है। इस ज्ञानचोगकी विधिका भी कर्मके साथ ही विधान है; ज्ञानपूर्वक किया हुआ कर्म उध्यित्र हो जाता है, बन्धनकारक नहीं होता। इनमें कर्मको

त्वागकर केवल संन्यास आदिको ही जो लोग उत्तम मानते हैं, वे दुर्वल हैं; उनके कथनका कोई मूल्य नहीं है। सक्षयं ! तुम तो सन्पूर्ण लोकोका धर्म जानते हो । ब्राह्मण, क्षत्रिय और केरयोका धर्म भी तुम्हें अज्ञात नहीं है। ऐसे ज्ञानवान् होकर भी कौरवोंके लिये तुम हठ क्यों का रहे हो ? राजा युधिष्ठिर ञाक्तोंका सदा स्वाध्याय करते हैं, अश्वमेध और राजसूव यहाँका अनुष्ठान भी इन्होंने किया है। इसके सिवा धनुष, कवच, हाबी, घोड़े, रच और शस्त्र आदिसे भी भलीभॉनि सन्यत्र है। पाण्डव स्वधर्मानुसार कर्तव्यका पालन करते रहे और क्षत्रियोक्तित युद्धकर्ममें प्रवृत्त होकर यदि देववदा मृत्युको भी प्राप्त हो जायें तो इनकी वह मृत्यु उत्तम ही मानी जायगी। यदि तुम सब कुछ छोड़कर शान्ति धारण करनेको ही धर्म मानते हो तो यह बताओं कि युद्ध करनेसे राजाओंके धर्मका टीक-टीक पालन होता है या पुद्ध छोड़कर भाग जानेसे ? इस विषयमें में तुष्हारा कवन सुनना बाहता 🕻। पाण्डवीका जो राज्यभाग धर्मके अनुसार उन्हें प्राप्त होना चाहिये, उसे पुतराष्ट्र सहसा हड्डय लेना चाहता है। उसके पुत्र समस्त कीरव भी उसीबा साब दे रहे हैं। कोई भी प्राचीन राजधर्मकी ओर दृष्टि नहीं डालता । सुटेरा क्रिये रहका धन चुरा ले जाय अव्हवा सामने आकर बलपूर्वक डाका डाले—दोनों ही दशामें वह निन्द्रका पात्र है। सक्षय ! तुर्शी बताओ, दुर्वोधन और उन बोर-डाकुऑमें क्या अन्तर है ? दुर्योधन तो स्रोधके वशीभृत हो रहा है; उसने जो छलसे राज्यका अपहरण किया है, उसे लोभके कारण धर्म मानता है और राज्यको हविधाना चाहता है। कितु पाण्डवीका राज्य तो घरोहरके रूपमें रखा गया था, तमें कौरवलोग कैसे पा सकते हैं ? दुर्वोधनने जिन्हें युद्धके लिये एकवित किया है, वे मुर्ख राजालोग यमंडके कारण मौतके फेट्रेमें आ फैसे हैं। सक्कव ! घरी सभामें कौरवीने जो बर्तांड किया था, उस महान् पापकर्मपर भी दृष्टि डालो। पान्कजोकी प्यारी पत्नी सुशीला द्रीपदी रजस्वलाको अवस्थामे समाये लायो गयो: पर भीष्य आदि प्रधान कौरवाँने भी उसकी ओरसे उपेक्षा दिखायी। उस समय यदि बालकसे लेकर बूढ़ेतक सभी कौरव दु:हासनको रोक देते तो मेरा प्रिय कार्य होता और यूतराष्ट्रके पुत्रोंका भी हित होता। सभामे बहुत-से राजा एकजित थे, परंतु दीनतावश किसीसे भी उस अन्यायका विरोध नहीं किया जा सका। केवल विदुरतीने अपना धर्म समझकर मूर्ल दुर्घोधनको मना किया था। सञ्जय ! वास्तवमें धर्मको बिना समझे ही तुम इस सभामें पाण्डुनन्दन युधिष्टिएको ही धर्मका उपदेश करना बाहते हो ?

ग्रेपदीने उस समामें जाकर बढ़ा दुक्तर कार्य किया, जो कि उसने अपने पतियोंको संकटसे बचा किया। उसे वहाँ कितना अपमान सहना पड़ा! सभामें वह अपने ग्रन्थरोंके पास खड़ी बी तो भी उसे लक्ष्य करके मृतपुत्र कर्णने कहा— 'पाइसेनी! अब तेरे किये दूसरी गति नहीं है, दासी बनकर दुर्योधनके महलमें चली जा। तेरे पति तो दावोमें हार चुके हैं: अब किसी दूसरे पतिको वर ले।' जब पाण्डव वनमें जानेके लिये काला मृगवर्म थारण कर रहे बे, उस समय दुन्धासनने यह कितनी कड़बी बात कड़ी—'ये सब-के-सब नपुंतक अब नष्ट हो गये, जिरकालके लिये नरकके गर्वमें गिर गये।' सक्ष्य! कड़ितक कहें, बूएके समय बिवने निन्दित जबन कहें गये थे, वे सब तुन्हें इतत हैं: तो भी इस बिगड़े हुए कार्यको बनानेके लिये मैं स्वयं हांसानापुर चलना चाहता है। यदि पाण्डवोंका स्वार्थ नष्ट किये बिना ही कौरवोंके साथ सान्य करानेमें सरहर हो सका तो मैं अपने इस कार्यकों बहुत ही पुनीत और अञ्चुदयकारी समझूँगा और कौरव भी मौतके फंदेसे हुट जायेंगे। कौरव लताओंके समान हैं और पाण्डव वृक्षकी द्वाराक्षके समान। इन साखाओंका सहारा लिये किना लढाएँ बढ़ नहीं सकती। पाण्डव भृतराष्ट्रकी सेकाके लिये भी तैवार हैं और युद्धके लिये भी। अब राजाकों को अच्छा लगे, उसे स्वीकार करें। पाण्डव धर्मका आवरण करनेवाले हैं; बद्धपि ये शक्तिशाली बोद्धा हैं तो भी सन्धा करनेको ज्वारा है। तुम में सब बाते भृतराष्ट्रको अच्छी तरह सन्दाहा देना।

### सञ्जयकी विदाई, युधिष्ठिरका संदेश

लक्षपने कहा—पाणुक्त्यन ! आपका कल्याण हो । अब मैं जाता हूँ और इसके लिये आपकी आहा चाहता हूँ। मैंने मानसिक आवेशके कारण वाणीसे जो कुछ कह दिया, इससे आपको कह तो नहीं हुआ ?

गुधिश्वर बोले—सञ्जय । जाओ, तुन्हात कल्याण हो । तुम तो कभी हमें कष्ट देनेकी बात सोखते भी नहीं। समसा कौरव तथा हम पाञ्चनलोग जानते हैं तुन्हारा हदप सुद्ध है और तुम किसीके पक्षपाती न होकर मध्यन्त हो। तुम विश्वसनीय हो, तुन्दारी बातें कल्याणकारियी होती है। तुम शीलवान् और संतोषी हो, इसलिये पुढ़ो जिय लगते हो। तुष्हारी सुद्धि कभी मोक्ति नहीं होती; कटु वचन कड़नेपर भी तुम्हें कभी कोध नहीं होता । सक्षयं ! तुम हमारे प्रिय हो और विदुरके समान दूत बनकर आये हो तथा अर्जुनके प्रिय सला हो । वहाँ जाकर खाध्यायशील ब्रह्मणी, संन्यासियों कवा वनवासी तपत्वियोंसे और बड़े-बूड़े लोगोसे मेरा प्रणाय कहना । बाकी जो लोग हों, उनसे कुशल-समाचार कहना । जो प्रजाका पालन करते हुए राज्यमें निवास करते हों, उन क्षत्रियों और जो राष्ट्रके फीतर व्यापार करके जीविका बला रहे हों, उन वैश्योंसे भी मेरी कुशल कहकर उनकी भी कुशल पूछना । आचार्ष द्रोणसे प्रणाम कहना, अश्वत्वामाकी कुताल पूछना और कृपाचार्यके घर जाकर मेरी ओरसे उनका चरणस्पर्श करना। जिनमें शूरता, नृशंसताका अधाव, तपस्या, बुद्धि, प्रील, प्राम्बद्धान, सन्त्र और पैर्थ आदि सब्गुण विद्यमान हैं, इन भीव्यजीके बरणोमें मेरा नाम लेकर प्रणाम कहना । राजा धृतराष्ट्रको प्रणाम करके मेरी कुशल

बद्धना और दुर्योधन, दु:शासन तथा कर्ण आदिसे भी कुशल पूछना। दुर्योधनने पाण्डवोसे दुद्ध करनेके लिये जिन बशाति, शालकक, केकार, अन्बह्न, जिगते तथा पूर्व, उत्तर, पश्चिम, इशिण एवं प्रवेतीय प्राचीके राजाओंको एकजित किया है, उतमें जो लोग कुरतासे रहित, सुशील और सदाबारी हो, उन सबसे भी कुशल पूछना।

तात सक्षय ! गम्भीर बुद्धिवाले दीर्घदशी विदुश्ती इसलोगोंके प्रेमी, गुरु, स्वामी, पिता, माता, मित्र और मन्ती हैं, उनकी भी मेरी ओरसे कुशल पूछना । कुरुकुलकी जो सर्वगुणसम्पन्ना बड़ी-बुझे कियाँ इमारी माताएँ हैं, उन सबसे मिलकर इमारा प्रणाम कहना तथा वहाँ जो इमारे प्राइयोकी कियाँ हैं, उन सबकी कुशल पूछना । वे सुन्दर कीर्तियुक्त और प्रशंसनीय आवरणवाली कियाँ सुरक्षित खुकर सावधानता-पूर्वक गृहत्वधर्मका पालन तो कर रही हैं न ? उनसे यह भी पूछना— देवियो ! तुम अपने बशुरोंके साथ कल्याणमय तथा कोमल कर्ताय हो करती हो न ? तुमलोगोयर तुम्हारे पति जिस प्रकार प्रसन्न रहें, वैसा ही व्यवहार तो करती रहती हो न ? '

सेक्कोसे पूक्ता—'धृतराष्ट्रपुत्र दुर्योधन प्राचीन सदावारका पालन तो करता है न ? तुम्हें सब प्रकारके भोग तो देता है न ?' काने-कुबड़े, लेगड़े-लूले, वरिंद्र तथा बीने मनुष्योसे भी, जिनका दुर्योधन पालन करता है, कुशल पूक्ता। दुर्योधनसे कहना—'मैंने कुछ ब्राह्मणोके लिये वृतियाँ नियत कर रखी थीं, किंतु खेद है तुम्हारे कर्मवारी उनके साथ ठीक व्यवहार नहीं करते। मैं उनको पुनः पूर्ववत् उन्हीं वृत्तियोंसे युक्त देखना चाइता हूँ। इसी प्रकार राजांके यहाँ जितने अध्यागत-अतिथि प्रधारे हो तथा सब दिशाओंसे जो-जो दूत आये हों, उन सबकी कुशल पुछना और पेरी कुशल भी उन्हें सुना देश। बदापि दुर्योधनने जैसे योद्धाओंका संप्रह किया है वैसे इस पृथ्वीपर दूसरे नहीं है, तथापि धर्म ही नित्स है। मेरे पास तो शतुका नाश करनेके लिये एक धर्म ही महाबलवान् है। सङ्घय । दुर्योधनको तुम यह बात भी सुना देश—'तुष्हारे हृदयको जो यह कामना पंद्रा देशी खती है कि मैं कौरवांका निकाण्टक राज्य करने, सो इसकी सिद्धिका कोई उपाय नहीं है। हम ऐसे नहीं है, जो बुपबाप तुष्हारा यह प्रिम कार्य होने हैं। धारत दीर । या तो तुम इन्द्रान्थ (दिल्ली) का राज्य मुझे हे हो अथवा युद्ध करे।'

सहाय! सजन-असजन, बालक-वृद्ध, निबंत तथा बलवान्—सब विधाताके बदाने हैं। येरे सैनिक-बलकी विज्ञासा करनेपर तुम सबको मेरी ठीक स्थित बना देना। फिर राजा धृतराष्ट्रके पास जाकर उन्हें प्रणाम करके मेरी ओरसे कुदाल पूछना और कहना 'आपके ही पराक्रमसे पायहब सुरस्पूर्वक जीवन बिता रहे हैं। जब वे बालक थे, तब आपकी ही कृपासे उन्हें राज्य मिला था। एक बार पहले राज्यपर बिठाकर अब उन्हें नष्ट होते देख अमेशा न कीजिये।' सक्षय। यह भी बताना कि 'तात! यह राज्य एकडीके लिये पर्धाप्त नहीं है, हम सब लोग मिलकर साथ खकर जीवन व्यतित करें; ऐसा होनेपर आप कभी राजुओंके बदामें नहीं होंगे।'

इसी तरह पितायह भीश्यको भी मेरा नाम ले, सिर

हुकाकर प्रणाम करना और उनसे कहना—'पितामह् ! यह सान्तर्का वंश एक बार दूव चुका था, आपहीने इसका पुनः उद्धार किया है। अब आप अपनी बुद्धिसे विचारकर ऐसा कोई उत्तय कीजिये, जिससे आपके सभी पौत्र परस्पर प्रेमपूर्वक बीचन धारण कर सके।' इसी प्रकार मन्त्री विदुश्तीसे भी कहना—'सौम्य ! आप युद्ध न होनेकी हो सलाइ दें, क्योंकि आप से सदा युधिहिस्का हित वाहनेकाले हैं।'

इसके बाद दुवींधनसे भी बार-बार अनुनय-विनय करके कहना—'तुम कौरवोंके नात्रका कारण न बनो। पाण्डल अत्यन्त बलवान् होनेपर भी पहले बड़े-बड़े हेवा सह चुके हैं, यह बात सभी कोरव जानते हैं। तुन्हारी अनुमतिसे दुःशासनने जो प्रेपदीके केश पकड़कर उसका तिरस्कार किया, इस अपराधका भी हमने कोई लघाल नहीं किया। किंतु अब हम अपना खेंबत पाग होये। तुम दूसरेके धनसे अपनी लोभयुक्त बुद्धि हटा रहे । ऐसा करनेसे ही ज्ञानित होगी और परस्पर प्रेम भी बना रहेगा। हम सान्ति बाहते हैं, तुम हम-लोगोंको राज्यका एक ही हिस्सा दे हो। सुपीधन ! अविकार, वृक्तवल, माकन्दी, बारणायत और पाँचर्या कोई भी एक गाँव दे हो, जिससे हमलोगोंके युद्धकी समाप्ति हो जाय । हम पाँच भाइयोंको पाँच हो गाँव दे हो, विसमें शान्ति करी खें।' सक्षय ! में शान्ति रक्तनेमें भी समर्थ 🖁 और युद्ध करनेमें भी । धर्मशास और अर्थशासका भी मुझे पूर्ण ज्ञान है। मैं समयानुसार कोमरू भी हो सकता हैं और कठोर भी।

## सञ्जयकी धृतराष्ट्रसे भेंट

वैशानायनमां बहते हैं—राजन् । तदनचार राजा युधिष्ठिर-की आज़ा ले सख्य बहारे चल दिया । हॉलन्यपुरमें पहुँकका यह शीप्त ही अन्तःपुरमें यथा और द्वारपालसे कोला— 'प्रहरी ! तुम राजा धृतराष्ट्रको मेरे आनेकी सूचना दे हो, पुझे उनसे अत्यन्त आवश्यक काम है।' द्वारपालने जाकर कहा— 'राजन् ! प्रणाम । सल्लय आयसे मिलनेके लिये द्वारपर आये खड़े हैं, पाण्डवोंके पाससे उनका आना हुआ है; कहिये, उनके लिये क्या आज़ा है ?'

शृतराष्ट्रने करा—सञ्चयको स्वागतपूर्वक भीतर ले आओ; मुझे तो कभी भी उससे मिलनेमें सकावट नहीं है, फिर वह दरवाजेपर क्यों स्वझ है ?

तत्पद्यात् राजाकी आज्ञा पाकर सञ्जयने उनके महरूमें

प्रवेश किया और सिंहासनपर बैठे हुए राजाके पास जा सब बोइकर कहा—'राजन्! मैं सक्क्य आपको प्रणाम करता है। पान्क्रवोसे मिलकर यहाँ आया है। पाण्डुनन्दन राजा युधिहिरने आपको प्रणाम कहा है और कुसल पूछी है। उन्होंने बड़ी प्रसन्नताके साथ आपके पुत्रोंका समावार पूछा है—आप अपने पुत्र, नाती, मित्र, मन्त्री तथा आभितोंके साथ आनन्दपूर्वक है न ?'

क्तरहरे कहा—तात सङ्घय । बर्मग्रज अपने मन्त्री, पुत्र और माइयोंके साथ कुसल्तमे तो हैं ?

सक्रव बोला—राजन् ! युधिष्ठिर अपने मन्त्रियोंके साथ कुञ्चलपूर्वक हैं। अब वे अपना राज्यमाग लेना चाहते हैं। वे विशुद्ध मावसे धर्म और अर्थका सेवन करनेवाले, मनस्वी, विद्यन् तथा शोलबान् हैं। किंतु तुम जरा अपने कर्मोंकी ओर तो दृष्टि डालो । धर्म और अर्चासे युक्त जो श्रेष्ट पुरुषोका व्यवहार है, उससे बिलकुल बिपरीत तुम्हारा बर्ताव है। इसके कारण इस लोकमें तो तुन्हारी खुब निन्दा हो ही खुकी, यह पाप परलोकमें भी तुन्हारा पिष्ड नहीं छोड़ेगा। तुम अपने पुत्रोंके वदामें होकर पाण्डवोंके बिना ही सारा राज्य अपने अधीन कर लेना बाहते हो। राजन् । तुन्हारे द्वारा पृथ्वीपर बड़ा अधर्म फैलेगा; यह कर्म तुम्हारे योज्य कदापि नहीं है। बुद्धिहीन, दुशबारी कुलमें डराव, कुर, दीर्वकालतक वैर रखनेवाले, क्षत्रविद्यारे अनिपुच, पराक्रमहीन और अजिष्ट पुरुषोपर आपनियाँ टूट पड्डी 🗓 जो सदाबारी कुलमें उत्पन्न, खलवान, बशकी, बिह्नन् और कितेन्त्रिय है, वह प्रारब्धके अनुसार सम्पत्तिको प्राप्त करता है।

तुषारे ये मजीरक्षेण सदा कर्मोमें रहने रहकर निज्य एकतित हो बैठक किया करते हैं: इन्होंने पाण्डवीको राज्य न देनेका जो प्रवल निक्षय कर लिया है, यह कॉस्वॉके नाएका ही कारण है। यदि अपने पापके कारण कौरवीका असमवर्ग ही विनाश होनेवासा होगा तो इसका सारा अपराच पुचित्रिर

तुन्हारे ही सिरपर रखकर इनका विनाझ भी करना चाहेंगे। इसकिये संसारमें तुन्हारी बड़ी निन्दा होगी। राजन् ! इस बगर्वे प्रिय-अप्रिय, सुल-दुःल, निन्दा-प्रश्नोसा—ये मनुष्यको प्राप्त होते ही रहते हैं। परंतु निन्दा असीकी होती है, जो अपराध करता है तथा प्रशंसा भी उसीको की जाती है, जिसका व्यवहार बहुत उत्तम होता है। भरतवंशमें विरोध फैलानेके कारण में तुष्हारी ही निन्दा करता हूँ। इस विरोधके कारण निश्चय ही प्रजाननोका सत्वानाश होगा । सारे संसारमें इस प्रकार पुत्रके अधीन होते तो मैंने तुमको ही देशा है । तुमने ऐसे लोगोका संबद्ध किया है जो विद्यासके योग्य नहीं हैं; तथा अपने विश्वासपात्रोंको दण्ड दिया है। इस दुर्शलताके कारण अब तुम पृथ्वीकी रक्षा करनेमें कभी समर्थ नहीं हो सकते। इस समय रचके बेगसे बहुत हिलने-द्वारनेके कारण में बक गया 🐉 पदि अपना दो तो विक्रीनेपर मोनेके लिये जाऊँ। जात:काल सभी कोरव कर सभामें एकत्र होंगे, उस समय अज्ञातराजुके वक्तन सुनना ।

कुछ्डुने कहा—सूतपुत्र । मैं आक्रा देता 🐌 तुम घरपर ज्ञाकर प्रथम करो। सबेरे सचामें ही तुम्हारे कहे हुए युधिष्ठिएक संदेशको सभी कारच सुनेगे।

## विदुरजीके द्वारा धृतराष्ट्रको नीतिका उपदेश (विदुरनीति)

(पहला अध्याय)

वैराम्पायनजी करते हैं—सञ्जयके चले जानेपर महा-बुद्धिमान् राजा धृतराष्ट्रने द्वारपालसे बद्धा—'में बिदुरसे पिलना बाहता है। उन्हें यहाँ इतिक बुत्तर लाओ ।' यूनराङ्का भेजा हुआ वह वृत जाकर बिदुरसे बोला—'महामते । हमारे खामी महाराज धृतराष्ट्र आयसे मिलना बाहते हैं।' उसके ऐसा कहनेपर विदुरनी राजमहरूके पास बाकर बोले— 'द्वारपाल ! धृतराष्ट्रको मेरे आनेकी सूचना दे हो ।' द्वारपालने जाकर कहा—'महाराज ! आपकी आज्ञासे बिदुरजी यहाँ आ पहुँचे हैं, वे आपके चरणोका दर्शन करना बाहते हैं। मुझे आज्ञा दीजिये, उन्हें क्या कार्य बताया जाय ?' बृतराहरे कहा—'महाबुद्धिमान् दूखर्शी विदुरको यहाँ ले आओ, मुझे इस विदुरसे मिलनेमें कभी भी अड़बन नहीं है।' द्वारपाल विदुरके पास आकर बोला—"विदुरती ! आप बुद्धिपान् महाराज धृतराष्ट्रके अन्तःपुरमें प्रवेश कीजिये। महाराजने मुझसे कहा है कि 'मुझे विदासे मिलनेमें कभी अहणन नहीं है।" ॥ १—६॥

मीतर जाकर विकास पढ़े हुए राजासे हाथ ओड़कर कोले—'महरप्राज्ञ ! मैं विदुर हैं, आपकी आयासे यहाँ आसा 🜓 यदि मेरे करने घोष्ण कुछ काम हो तो मैं उपस्थित 🕻, मुझे अक्त कीजिये।'॥ ७-८॥

कुतरहरे क्या-बिदुर l सञ्जय आया था, मुझे बुरा-पत्ता बहकर बला यवा है। कल सभाने वह अज्ञातशञ्ज युधिहिरके वचन सुनावेगा । आज मैं उस कुरुवीर युधिहिरकी बात न जन सका—वही मेरे अङ्गोको जला रहा है और इसीने मुझे अवतक जगा रखा है। तात ! मैं जिन्तासे जलता हुआ अमीतक जग रहा 🜓 मेरे लिये जो कल्याणकी बात समझो, वह कहो; क्वोंकि तुम धर्म और अर्थके ज्ञानमें निपुण हो । सञ्जय जबसे पाण्डवोके यहाँसे लौटकर आया है, तबसे मेरे पनको पूर्ण ज्ञान्ति नहीं मिलती । सची इन्द्रियाँ विकल हो रही हैं। कल वह क्या कहेगा, इसी बातकी मुझे इस समय बड़ी भारी विस्ता हो रही है।। १—१२॥

निदुरवी बेले-जिसका बलवान्के साथ विरोध हो गया वैशम्पायनजी कहते हैं—तदनन्तर विदुर बृतराष्ट्रके महतके | है उस साधनहीन दुर्वल यनुष्यको, जिसका सब कुछ हर

**उद्योगपर्य** 

हित्या गया है उसको, कामीको तबा चोरको रातमें जागनेका रोग लग जाता है। नरेन्द्र ! कहीं आपका भी इन महान् दोषोंसे सम्पर्क तो नहीं हो गया है ? कहीं पराये धनके लोपसे तो आप कष्ट नहीं पा रहे हैं ? ॥ १३-१४॥

थ्तग्रहने करा—में तुष्हारे धर्मपुक्त तथा कल्याण करनेवाले सुन्दर वथन सुनना बाहता है क्योंकि इस राजर्षिवंशमें केवल तुर्वी विद्वानोंके भी माननीय हो ॥ १५॥

बिदुरजी बोले—यहाराज यूतराष्ट्र ! श्रेष्ठ लक्षणीसे सम्पन्न



राजा युधिष्ठिर तीनों लोकोंके लामी हो सकते हैं। वे आपके आज्ञाकारी चे, पर आपने उन्हें बनमें क्षेत्र दिया। आप धर्मात्मा और धर्मक जानकार होते हुए भी आँखोंसे अंधे होनेके कारण उन्हें पहलान न सके, इसीसे उनके विपरीत हो गये और वर्ने राज्यका भाग देनेमें आपकी सम्पति नहीं हुई। पुधिष्टिरमें कुरताका अभाव, दया, वर्ष, सत्व तथा पराक्रम है; वे आपमें पूज्यबुद्धि रखते हैं। इन्हीं सन्गुलोंके कारण वे सोच-विवारकर चुपवाप बहुत-से ब्रेश सह रहे हैं। आप दुर्योधन, शकुनि, कर्ण तथा दुःशासन-तैसे अधोन्य व्यक्तियोपर राज्यका भार रज़कर कैसे ऐश्वयंवृद्धि बाहते हैं ? अपने वासाविक स्वरूपका ज्ञान, उद्योग, कुस सङ्नेकी पासि और धर्ममें विकाता—ये गुण जिस मनुष्यको पुरुवार्थसे च्युत नहीं करते, वही पण्डित कहलाता है। जो अच्छे कर्मीका सेवन करता और बुरे कामोंसे दूर खता है. साव ही जो आस्तिक और ब्रह्मलु है, उसके ये सद्गुण पण्डित होनेके लक्षण हैं। क्रोब, हर्ष, गर्ब, लजा, ज्यून्द्रता तथा अपनेको पूज्य समझना-चे भाव विसको पुरुवार्थसे प्रष्ट नहीं करते, वही पण्डित कहलाता है। दूसरे लोग जिसके कर्तव्य, सलाह

और पहलेसे किये हुए विचास्को नहीं जानते, बल्कि काम पूरा होनेपर ही जानते हैं, वही पण्डित कहरतता है। सदी-गर्मी, थय-अनुराग, सम्पत्ति अथवा दरिवता—ये जिसके कार्यमें विश्व नहीं डालते, वही पण्डित कहलाता है। जिसको लोकिक बुद्धि धर्म और अर्थका हो अनुसरण करती है और जो भोगको छोड़कर पुस्त्रार्थका ही वरण करता है, वहीं पण्डित कहलाता है। विवेकपूर्ण बुद्धिवाले पुरुष शक्तिके अनुसार काम करनेकी इच्छा रखते हैं और करते भी हैं, तथा किसी बातुको तुख्य समझकर उसकी अवहेलना नहीं करते। किसी विषयको देशक सुनता है किंतु शीप्र ही समझ रहेना, समझकर कर्तव्यबुद्धिते पुरुषार्थमे प्रवृत होना-कामनाते नहीं, बिना पूछे दूसरेके विषयमें व्यर्थ कोई बात नहीं कड़ना—वह पव्चितका मुख्य लक्षण है। पव्चितीकी-सी बुद्धि रखनेवाले मनुष्य दुर्लभ वसुकी कामना नहीं करते, कोवी हुई वस्तुके विषयमें शोक करना नहीं चाहते और विपतिमें पहकर घकराते नहीं । जो पहले निश्चय करके फिर कार्यका आरम्प करता है, कार्यके बीचमें नहीं सकता, समयको ब्यर्थ नहीं जाने देता और जितको वदामें रखता है, क्षी पण्डित कारणाता है। भारतकुरुभूषण । पण्डितकन क्षेत्र कमोर्ने रुखि रखते हैं, उज्जतिके कार्य करते हैं तथा भाराई करनेवालीमें द्वेष नहीं निकालते। जो अपना आदर होनेपर इच्के मारे फुल नहीं बठता, अनादरसे संतप्त नहीं होता तथा गङ्गाबीके कृष्यके समान जिसके कितको क्षोभ नहीं होता, वह पण्डित कहराता है। जो सम्पूर्ण भौतिक पदाशीकी असलियनका ज्ञान रखनेकाला, सब कार्यकि करनेका देग जाननेजारत तथा मनुष्योगे सबसे बढ्कर उपायका जानकार है, वह मनुष्य परिवार कहलाता है। जिसकी वाणी कहीं रुकती नहीं, जो विकित्र इंगसे बातचीत करता है, तर्कमें नियुग और प्रतिभाशासी है तथा जो प्रन्यके तात्पर्यको शीम जता सकता है, यह पश्चित कहलाता है। विसकी विद्या बुद्धिका अनुसरण कस्ती है और बुद्धि विद्याका, तथा जो दिष्ट पुरुषोकी मर्यादाका अल्लंबन नहीं करता, वही 'पण्डित' की पदवी पा सकता 🖁 । विना पढ़े ही गर्व करनेवाले, दरिद्र होकर भी बहे-बहे मनसूबे बॉधनेवाले और बिना काम किये ही धन पानेकी इच्छा रखनेवाले मनुष्यको पण्डितलोग मूर्स कहते हैं। जो अपना कर्तव्य छोड़कर दूसरेके कर्तव्यका पालन करता है, तथा मित्रके साथ असत् आचरण करता है, वह मूर्त कहलाता है। जो न चाहनेवालोंको चाहता है और बाइनेवालोंको त्याग देता है, तथा जो अपनेसे बलवान्के साथ वैर बांधता है, उसे 'मूब विचारका मनुष्य' कहते हैं।

जो शतुको मित्र बनाता और मित्रसे द्वेष करते हुए उसे कष्ट पहुँचाता है, तथा सदा बुरे कमौका आरम्भ किया करता है, उसे 'मूड चित्तवाला' कहते हैं। भातब्रेष्ट ! जो अपने कामोंको व्यर्थ ही फैलाता है, सर्वत्र संदेह करता है तबा शीध होनेवाले काममें भी देर लगाता है, वह मूह है। जो पितरॉका श्राद्ध और देवताओंका पूजन नहीं करता तथा जिसे सुहर् मित्र नहीं मिलता, उसे 'मूब चित्तवाला' कड़ते हैं। मूब चित्तवाला अधम मनुष्य विना बुलाये ही भीतर बला आता है, बिना पूछे ही बहुत बोलता है, तथा अविश्वसनीय मनुष्योपर भी विश्वास करता है। अपना व्यवहार दोक्युक्त होते हुए थी जो दूसरेपर उसके दोष बताकर आक्षेप करता है तथा जो असमर्थ होते हुए भी व्यर्थका क्रोब करता है, यह मनुष्य न्हानूस्र्व है। जो अपने बलको न समझकर बिना काम किये ही धर्म और अर्थसे विरुद्ध तथा न पाने पोग्य वस्तुकी इच्छा करता है, व्य पुरुष इस संसारमें 'मूब्युद्धि' कहाताता है। राजन् । जो अनधिकारीको उपदेश देता और शुन्यकी उपासना करता है तथा जो कृपणका आवय लेता है, उसे मूह विश्ववाला कहते है। जो जहुत धन, विद्या तवा ऐक्सर्यको पाकर इटलाता नहीं, सह पण्डित कहलाता है। जो अपनेद्वारा चरण-पोषणके बोन्य व्यक्तियोंको बाँटे सिना अकेले ही उत्तम मोजन करता और अका वस पहनता है, उससे बढ़कर कूर कौन होगा ? मनुष्प अकेला पाप करता है और बहुत-से लोग उससे मौज उसूठे हैं। मीज उद्यानेवाले तो बूट जाते हैं, पर उसका कर्ता ही दोषका भागी होता है। किसी धनुर्धर वीरके द्वारा छोड़ा हुआ बाण सम्भव है एकको भी मारे या न मारे। मगर बुद्धिमान्-प्रारा प्रयुक्त की हुई सुद्धि राजासभेत सन्पूर्ण राङ्का किनाक कर सकती है। एक (बुद्धि) से ये (कर्तव्य-अकर्तव्य) का निक्षय करके चार (साम, दान, भेट, दण्ड) से तीन (शत्रु, मित्र तवा उद्यासीन) को यदामें कीजिये। पाँच (इन्द्रियों) को जीतकर छः (सन्धि, विवह, यान, आसन, हैयीभाव और समासयसय) गुणोको जानकर तथा सात (स्री, बूआ, मृगवा, मद्य, कठोर क्वन, दप्पकी कठोस्ता और अन्यायसे धनका उपार्जन) को छोड़कर सुन्ती हो जाइये। किंपका रस एक (पीनेवारे) को ही मारता है, शक्तमे एकका ही वय होता है, किंतु मन्त्रका फूटना राष्ट्र और प्रजाके साथ ही राजाका भी विनाश कर डालता है। अकेले लादिष्ट भोजन न करे, अकेला किसी विषयका निरूप न करे, अकेला रास्ता न चले और बहुत-से लोग सोये हो तो ठनमें अकेला न जागता रहे ॥ १६—५१ ॥

राजन् ! जैसे समुद्रके पार जानेके लिये नाव ही एकमाज

साधन है, उसी प्रकार स्वर्गके लिये सत्य ही एकमात्र सोपान है, दूसरा नहीं; किंतु आप इसे नहीं समझ रहे हैं। क्षमाशील पुस्कोंमें एक ही दोषका आरोप होता है, दूसरेकी तो सम्मावना ही नहीं है। वह दोष वह है कि क्षमाशील मनुष्यको लोग असमर्थ समझ लेते हैं। किंतु क्षमाशील पुरुषका वह दोष नहीं मानना चाहिये; क्योंकि क्षमा बहुत बड़ा बल है। क्षमा असमर्व पनुष्पोका गुण तथा समयोका भूवण है। इस जगत्में क्षमा वारीकरणक्ष्य है। भारत, क्षमासे क्या नहीं सिद्ध होता ? जिसके हावमें शान्तिसमी तलबार है, उसका दुष्ट पुरुष क्या कर लेगे ? तृजरहित स्थानमें पिरी हुई आग अपने-आप बुझ जाती है। क्षमाहीन पुरुष अपनेको तथा दूसरेको भी दोषका भागी बना लेता है। केवल धर्म ही परम कल्यानकारक है, एकमात्र क्षमा ही ज्ञान्तिका सर्वश्रेष्ठ उपाय है। एक विद्या ही परम संतोष देनेवाली है और एकमात्र अहिंसा ही सुक्त देनेवाली है। बिलमें रहनेवाले मेहक आदि जीवोको जैसे साँच ता जाता है, उसी प्रकार यह पृथ्वी शहुसे विशेश न करनेवाले राजा और परदेश सेवन न करनेवाले ब्राह्मण—इन दोनोंको सा जाती है। जरा भी कठोर न बोतना और कु पुस्त्रोंका आदर न करना—इन वे कमीको करनेवाता मनुष्य इस त्योकमें विशेष शोधा पाता है। दूसरी कोद्वारा बाहे गये पुरुषकी कामना करनेवाली क्रियाँ रावा ट्रमरोके द्वारा पुजित मनुष्पका आदर करनेवाले पुरुष—ये वे प्रकारके लोग दूसरीयर विश्वास करके वलनेवाले होते हैं। जो निर्धन होकर भी बहुमूल्य वस्तुको इन्हा रसता और असपर्ध होकर भी क्रोब करता है—ये दोनों ही अपने शरीरको सुसा देनेवाले काँटोंके समान हैं। दो ही अपने विपरीत कर्मक कारण शोधा नहीं पाते—अकर्मण्य गृहस्य और प्रपश्चमें लगा हुआ संन्यासी । राजन् । ये दो प्रकारके पुस्त्र सर्गके भी क्रयर स्थान पाते हैं — शक्तिशाली होनेपर भी क्षमा करनेवाला और निर्धन होनेपर भी दान देनेवाला । न्याचपूर्वक त्रपार्जित किये हुए बनके दो ही दुरुवयोग समझने चाहिये—अपात्रको देश और सत्पात्रको न देश । जो धनी होनेपर भी दान न दें और दरित्र होनेपर भी कष्ट सहन न कर सके—इन दो प्रकारके मनुष्योको गलेमें पत्वर बाँधकर पानीमें हुवा देना कविषे। पुनवजेह ! वे दो प्रकारके पुरुष सूर्यमण्डलको भेड़कर ऊर्व्वयतिको प्राप्त होते हैं—योगयुक्त संन्यासी और संज्ञममें त्येहा लेते हुए मारा गया योदा। भरतकेष्ठ ! मनुष्योंकी कार्योसदिक लिये जाम, मध्यम और अधम—ये तीन प्रकारके उपाप सुने जाते हैं, ऐसा वेदवेता विद्वान् जानते है। राजन् ! उत्तम, मध्यम और अधम—ये तीन प्रकारके पुरुष होते हैं; इनको यथायोग्य तीन ही प्रकारके कमीमें लगाना चाहिये। राजन् ! तीन ही धनके अधिकारी नहीं माने जाते— स्त्री, पुत्र तथा दास । ये जो कुछ कमाते हैं, वह धन उसीका होता है जिसके अधीन ये खते हैं। दूसरेके यनका हरण, दूसरेकी स्रोका संसर्ग तथा सुद्धद् वित्रका परित्याग—ये तीनो ही दोष नाश करनेवाले होते हैं। काम, क्रोच और लोभ—वे आत्याका नावा करनेवाले नरकके तीन दरवाजे हैं; अत: इन तीनोंको त्याग देना चाडिये। भारत ! वरदान पाना, राज्यकी प्राप्ति और पुत्रका जन्म—ये तीन एक ओर और राष्ट्रके कहसे फुटना---यह एक तरफ; वे तीन और यह एक बराबर ही हैं। धक्त, सेवक तथा मैं आपका ही हूँ, ऐसा कड़नेवाले—इन तीन प्रकारके दारणागत यनुष्योको संकट पद्दनेपर भी नहीं छोड़ना बाहिये। बोड़ी बुद्धिवाले, डीर्यसूत्री, जन्दकन और स्तुति करनेवाले लोगोंके साथ गुप्त सलाह नहीं करनी चाहिये। ये बारों महाबली राजाके किये त्यापने योग्य बताये गये हैं; विद्यान् पुरुष ऐसे लोगोंको पहचान ले। तात ! गृहस्क्यमंपे रिवत लक्ष्मीवान् आपके धरमें चार प्रकारके मनुष्यीको सद्य रहना चाहिये—अपने कुटुम्बका बुदा, संकटमें पक् हुआ उप कुरुका मनुष्य, धनहीन मित्र और बिना सन्तानकी बहिन। महाराज ! इन्द्रके पुष्टनेयर उनसे बृहस्यक्षित्रीने जिन बारोंको तत्काल फरा देनेवास्त्र बताया था, उन्हें आप पुरसी सुनिये—देवताओका संकल्प, बुद्धिनानीका प्रयाव, विद्वानोकी नप्रता और पापियोका किनाइ। चार कर्म भयको दूर करनेवाले हैं; किंतु वे ही यदि ठीक वरहसे सम्पादित न हों तो भय प्रदान करते हैं। ये कर्म है—आदाके साथ अधिहोत्र, आदरपूर्वक मीनका पालन, आदरपूर्वक साधाय ओर आदरके साथ यज्ञका अनुहान । चरतब्रेष्ट । पिता, माता, अप्ति, आत्या और गुरु—यनुष्यको इन पाँच अफ्रियोंकी बढ़े यत्रमे सेवा करनी चाहिये। देवता, फितर, पनुष्प, संन्यासी और अतिथि—इन पौषोंकी पूजा करनेवाता मनुष्य युद्ध यश प्राप्त करता है। राजन् । आप नहीं-नहीं नायेंगे वहीं-वहीं मित्र, पातु, उदासीन, आजय देनेवाले तथा अज्ञय पानेवाले—ये पाँच आपके पीछे लगे खेंगे। पाँच ज्ञानेन्त्रियोबाले पुरुषकी यदि एक भी इन्त्रिय बिद्र (दोष) युक्त हो जाय तो उससे उसकी बुद्धि इस प्रकार बाहर निकल जाती है, जैसे मशकके छेदसे पानी ॥ ५२—८२ ॥

उस्रति चाहनेवाले पुरुषोंकी नींद, तन्त्रा (कैंपना), हर, क्रोध, आलस्य तथा दीर्घमूत्रता (जल्दी हो बानेवाले काममें अधिक देर लगानेकी आदत)—इन छ: दुर्गुजोंको त्याग देना चाहिये। उपदेश न देनेवाले आखार्य, मन्त्रोचारण न करनेवाले | मारना चाहता है, ब्राह्मणोकी निन्दामें आरन्द मानता है,

होता, रक्षा करनेमें असमर्थ राजा, कटु वचन बोलनेवाली सी, प्राममें रहनेकी इच्छावाले म्वाले तबा बनमें रहनेकी इखावाले नाई—इन छ:को उसी भाँति छोड़ दे, जैसे समुत्रकी सेर करनेवाला सनुष्य फटी हुई नावका परित्याग कर देता है। मनुष्यको कपी भी सत्व, दान, कर्मण्यता, अनसूया (गुणॉर्म दोष दिसानेकी प्रवृतिका अभाव), क्षमा तथा वैर्य—इन छः गुजोंका त्याग नहीं करना चाहिये। धनकी आप, नित्य नीनोग खना, खोका अनुकृत तथा प्रियवादिनी होना, पुत्रका अञ्चलके अंदर रहना तचा धन पैदा करनेवाली विधाका ज्ञान—ये छः बाते इस मनुष्यत्येकमें सुराद्यायिनी होती है। यनमें नित्य रहनेवाले छः शतु—काम, क्रोध, लोम, मोह, मद तबा मातार्वको जो वदामें कर लेता है, यह जितेन्द्रिय पुल्य पापीसे ही किस नहीं होता; फिर उनसे उत्पन्न होनेवाले अनवाँको तो बात ही क्या है। निम्नोकित हाः प्रकारके मनुख छ: प्रकारके लोगोसे अपनी जीविका चलाते हैं, सातवेकी उपलब्धि नहीं होती । चोर असावधान पुरुषसे, वैद्य रोगीसे, मकवाली क्रियाँ कामियोसे, पुरोहित वकमानीसे, राजा इत्यक्तेवालोसे तथा विद्वान् पुरुष मूखाँसे अपनी जीविका कारते हैं। क्रणबर भी देख-रेख न करनेसे गी, सेवा, गोती, की, विद्या तका सूत्रीसे मेल-प्ये छः पनि नष्ट हो जाती हैं। ये इः सहा अपने पूर्व उपकारीका अनादर करते हैं—शिक्षा समाप्त हो जानेपर जिल्दा आचार्यका, विवाहित बेटे माताका, कामवासनाकी दानित हो जानेपा मनुष्य खीका, कृतकार्य पुरुष सहायकका, नदीकी दुर्गम धारा पार कर लेनेवाले पुरुष नावका तवा रोगी पुरुष रोग कूटनेके बाद वैद्यका तिरस्कार कर देते हैं। नीरोग रहना, ऋषी न होना, परदेशमें न रहना, अच्छे लोगोंक साथ मेल होना, अपनी वृत्तिसे जीविका चलाना और निहर होकर रहना—राजन् ! ये छः मनुष्यतोकके मुख है। ईचा करनेवाला, पृणा करनेवाला, असनोषी, क्रोबी, सदा दक्तित रहनेवाला—और दूसरेके घान्वयर जीवन-निवाह करनेवारा-चे छः सदा दुःसी रहते है। खीविचक्क आसक्ति, जुआ, शिकार, यद्यपान, वचनकी कठारता, अत्वन्त कठार दण्ड देना और धनका दुरुपधोग करना—ये सात दुःसदायी दोष राजाको सदा त्याग देने चाहिये। इनसे दृष्टमूल राजा भी प्रायः नष्ट हो जाते \$11 C3-90 II

विनाशके पुरूपे पहनेवाले मनुष्यके आठ पूर्वचिह है—प्रवम तो वह ब्राह्मणोंसे हेव करता है, फिर उनके विरोधका पात्र बनता है, ब्राह्मणोंका धन हड़प लेता है, उनको उनकी प्रशंसा सुनना नहीं बाहता, यह-पागादिमें उनका स्वरण नहीं करता तथा कुछ मौननेपर उनमें दोष निकालने लगता है। इन सब दोषोको बुद्धिमान् मनुष्य समझे और समझकर त्याग दे। भारत! मित्रोसे समागम, अधिक धनकी प्राप्ति, पुत्रका आल्डिड्डन, मैधुनमें प्रपृत्ति, समयपर प्रिय बचन बोलना, अपने बर्गके लोगोमें उत्रति, अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति और जनसमावमें सम्मान—ये आठ हर्वके सार दिखायी देते हैं और ये ही अपने लोकिक सुलके भी साधन होते हैं। बुद्धि, कुल्तनता, इन्द्रियनिष्ठह, साल्ड्डान, पराक्रम, अधिक न बोलना, शक्तिके अनुसार दान और कुद्धाना—ये आठ गुण पुरुषकी स्थाति सब्द देते हैं। जो विद्यान् पुरुष (औरत, कान आदि) नौ दरवाकेवाले, तीन (बात, पित्र तथा कफक्ती) संभोवाले, पाँच (इानेन्द्रियक्ता) साक्षीवाले, आठमके निवासस्थान इस शरीरस्थी गुषको जानता है, यह बहुत बड़ा बड़ा हानी है। १८—१०५॥

महाराज धृतराष्ट्र ! यस प्रकारके लोग धर्मको नहीं जानते, उनके नाम सुनो । नहोमें मतवाला, असावधान, पागल, बका हुआ, क्रोधी, भूला, जल्दबाज, लोभी, भयभीत और कामी—ये दस हैं। अतः इन सब लोगोंमें विद्यान् पुरुष आसक्ति न बढ़ावे। इसी विषयमें असुरोके राजा प्रद्वादने सुधन्ताके साथ अपने पुत्रके प्रति कुछ उन्हेश दिया वा। नीतिक लोग उस पुराने क्विहासका ब्याहरण देते 🖁 । जो राजा काम और क्रोधका त्याग करता है, और सुपात्रको धन देश है, विद्येषक्ष है, द्याखोंका काता और कर्तव्यको दक्षि पूरा करनेवाला है, उसे सब त्येग प्रमाण यानते हैं। जो मनुष्योमें विश्वास उत्पन्न करना जानता है, जिनका अपराध प्रमाणित हो गया है उन्होंको दण्ड देता है, जो दण्ड देनेकी न्यूनाधिक पाता तथा क्षमाका उपयोग जानता है, उस राजाकी सेवामें सन्पूर्ण सम्पत्ति बाली आती है। जो किसी हुवेलका अपयान नहीं करता, सदा सावधान रहकर शतुके साव बुद्धिपूर्वक व्यवहार करता है, बलवानोंके साथ युद्ध पसंद नहीं करता तथा समय आनेपर पराक्रम दिखाता है, वही धीर है। जो धुरबार महापुरुष आपत्ति पड़नेपर कभी दुःखी नहीं होता, बल्कि सावधानीके साथ उद्योगका आजय हेता है, तथा समयपर दु:स सहता है, उसके शत्रु तो पराजित ही है। जो निरर्वक विदेशवास, पापियोंसे मेल, परखाँगमन, पालच्ड, चोरी, चुगलकोरी तबा मदिरापान नहीं करता, वह सदा सुसी रहता है। जो क्रोध या उतावलीके साथ धर्म, अर्थ तथा कामका आरम्भ नहीं करता, पूछनेपर यदार्व बात ही बतलाता है, मित्रके लिये झगड़ा नहीं पसंद करता, आदर न पानेपर कुद्ध

| नहीं होता, विवेक नहीं स्त्रों बैठता, दूसरोंके दोष नहीं देखता, सक्यर दया करता है, दुर्बल होते हुए किसीकी जमानत नहीं देता, बड़कर नहीं बोलता तथा विवादको सह लेता है, ऐसा मनुष्य सब जगह प्रशंसा पाता है। जो कभी उद्घ्यका-सा चेप नहीं बनाता, दूसरोके सामने अपने पराक्रमकी भी डींग नहीं हाँकता, कोचसे व्याकुल होनेपर भी कटु वचन नहीं बोलता, उस मनुष्यको लोग सदा ही प्यारा बना लेते हैं। जो सान्त हुई वैरको आगक्तो फिर प्रन्दहित नहीं करता, गर्व नहीं करता, हीनता नहीं दिखाता तथा 'में किपतिमें पड़ा हूं' ऐसा सोचकर अनुचित काम नहीं करता, इस उत्तम आचरणवाले पुरुषको आर्यक्न सर्वश्रेष्ठ बहते हैं। जो अपने सुक्तमें प्रसन्न नहीं होता, दूसरेके दुःसके समय हवं नहीं मानता और दान देकर पक्तातप नहीं करता, वह सजनोंने सदाबारी कहावता है। जो मनुष्य देशके व्यवहार, लोकाचार तवा जातियोक धर्मीको जाननेकी इच्छा करता है, उसे उत्तय-अध्यका विवेक हो जाता है। यह जहाँ जाता है, वहीं महान् जनसमूहपर अपनी प्रमुता त्वापित कर लेता है। जो मुद्धिमान् दम्भ, मोह, मासार्य, पायकर्य, राजहोत, चुगरूकोरी, सपूहसे वैर, मतवाले, पायल तबा दुर्जनोंसे विवाद कोड़ देता है, वह श्रेष्ट है। जो दान, होय, देवपूत्रन, याङ्गलिक कर्म, प्रायक्षित तथा अनेक प्रकारके लेकिक आचार—इन नित्य किये जानेयोग्य कर्मीको करता 🗞 देवतालोग उसके अध्युद्धकी सिद्धि करते है। जो अपने बराबरवालोंके साथ विवाह, पित्रता, व्यवहार तवा बातकीत करता है, हीन पुस्त्रोंके साथ नहीं और गुणोंमें वक्-बढ़े पुरुषोको सदा आगे रसता है, उस विद्वान्की नीति क्षेष्ठ है। जो अपने आधित जनीको बरिकर बोहा ही भोजन करता है, वह बहुत अधिक काम करके भी शोड़ा सोता है तका माँगनेपर जो मित्र नहीं हैं उन्हें भी धन देता है, उस मनस्वी पुरुवको सारे अनर्थ दूरसे ही छोड़ देते हैं। जिसके अपनी इच्छाके अनुकूल और दूसरोंकी इच्छाके विरुद्ध कार्यको दूसरे लोग कुछ भी नहीं कान पाते, मन्त गुप्त रहने और अभीष्ट कार्यका ठीक-ठीक सम्पादन होनेके कारण उसका बोड़ा भी काम किगड़ने नहीं पाता। जो मनुष्य सम्पूर्ण भूतोंको सान्ति प्रदान करनेमें तत्पर, सत्यवादी, कोमल, दूसरोंको आदर देनेवाला तवा पवित्र विचारवाला होता है, वह अच्छी लानसे निकले और वयकते हुए श्रेष्ठ रत्नकी थाँति अपनी जातिवालोमें आधिक प्रसिद्धि पाता है। जो स्वयं ही अधिक कमार्शक है, वह सब कोगोंमें श्रेष्ट समझा जाता है। वह अपने अनन तेत, शुद्ध हत्य एवं एकापतासे युक्त हेनेके कारण कान्तिमें सूर्यके समान शोधा पाता है। अम्बिकानन्दन ! ज्ञापसे दय्य राजा पाण्डुके जो पाँच | उनका न्यायोखित राज्यभाग देकर आप अपने पुत्रोके पुत्र वनमें उत्पन्न हुए, वे पाँच इन्द्रके समान शक्तिशाली | साब आनन्द घोगिये। नरेन्द्र ! ऐसा करनेपर आप देवता हैं, उन्हें आपहीने बचपनसे पाला और शिक्षा दी है; वे भी तथा पनुष्योंकी टीका-टिप्पणीके विषय नहीं रह सदा आपकी आज्ञाका पालन करते रहते हैं। तात ! उन्हें | बावैंने ।। १०६—१२८ ।।

## विदुरनीति

(दूसरा अध्याय)

*प्रवरष्ट्र बोले*—तात । में चिंतासे जलता हुआ अभीतक जाग रहा है; तुम मेरे करनेयोग्य जो कार्य समझो, उसे बताओ; क्योंकि तुम धर्म और अर्थके क्रानमें निपुण हो। उदारवित विदुर ! तुम अपनी बुद्धिले विकारकर मुझे ठीक-ठीक उपदेश करो । जो बात पुधिष्टिसके लिये बितकर और कोरवोंके लिये कल्याणकारी समझो, वह सब अवदय बताओ । विहन् ! मेरे मनमें अनिहकी आर्थका बनी खाती है, इसलिये में सर्वत्र अनिष्ठ ही देखता है; अतः व्याकुल इदयस में तुमसे पूछ या हूँ—अजातरातु युधिहिर क्या बाहते हैं, सो सब ठीक-ठीक बताओं ॥ १—३ ॥

विदुरतीने कहा—यनुष्यको चाह्रिये कि चह्र जिसकी पराजय नहीं चाहता, उसको बिना पूछे भी कल्याण करनेवाली वा अनिष्ठ करनेवाली, अच्छी अवता सुरी—जो भी बता हो, बता दे। इसलिये राजन् ! जिससे समस्त कॉरबॉका वित हो, वड़ी बात आपसे कहुँगा । मैं जो कल्पाणकारी एवं धर्मपुत वचन कह छ। है, उन्हें आप ब्यान देकर सुने—धारत ! असत् उपायाँ (जुआ आदि) का प्रयोग करके जो कपटपूर्ण कार्य सिद्ध होते हैं, उनमें आप यन मत लगाइये । इसी प्रकार अच्छे उपायोंका उपयोग करके सावधानीके साव किया गया कोई कर्म यदि सफल न हो तो बुद्धिमान् पुरुषको उसके लिये मनमें ग्सानि नहीं करनी चाहिये । किसी प्रयोजनसे किये गये कर्मोमें पहले प्रयोजनको समझ लेना बाबिये। खुब सोच-विचारकर काम करना बाहिये, जादबाजीसे किसी कामका आरम्म नहीं करना चाहिये। धीर मनुष्यको उत्तित है कि पहले कमेंकि प्रयोजन, परिणाम तथा अपनी उन्नतिका विसार करके फिर काम असम्ब करे या न करे। जो राजा स्थिति, लाभ, हानि, ज़जाना, देश तवा दण्ड आदिकी माञाको नहीं जानता, यह राज्यपर स्थिर नहीं रह सकता। जो इनके प्रमाणोंको ठीक-ठीक जानता है तबा बर्म और अर्बके ज्ञानमें दत्तजित्त रहता है, वह राज्यको प्राप्त करता है। 'अब तो राज्य प्राप्त ही हो गया'—ऐसा समझकर अनुचित बर्ताब नहीं करना चाहिये। उद्घ्यता सम्पत्तिको उसी प्रकार नष्ट कर देती

है, जैसे सुन्दर क्रमको बुक्रया । मछली बढ़िया चारेसे वकी हुई लोड़ेकी काँद्रोको लोभमें पड़कर निगल जाती है, उससे होनेवाले परिजामपर विकार नहीं करती। अतः अपनी उन्नति कहनेवाले पुरुषको वही वस्तु लानी (या प्रहण करनी) चाहिये जो लानेयोन्य हो तथा साथी जा सके, लाने (या प्रज्ञाण करने) पर पन सके और पन जानेपर हितकारी हो । को पेड़से कर्छ फलोको तोड़ता है, वह उन फलोसे रस तो पाता नहीं, उसटे उस वृक्षके बीजका नाहा होता है। परंतु जो समयपर पके हुए फलको प्रहण करता है, वह फलसे रस पाता है और उस बीजसे पुनः फल प्राप्त करता है। जैसे घाँरा फुलोकी रक्षा करता हुआ ही उनके पशुका आस्वादन करता है, उसी प्रकार राजा भी प्रजाजनोंको कष्ट दिये बिना ही उनसे धन ले । जैसे माली बगीचेमें एक-एक फूल तोइता है, उसकी व्य नहीं काटता, उसी प्रकार राजा प्रजाकी रक्षापूर्वक उनसे कर ले। कोयला बरानेवालेकी तरह जड़ नहीं काटनी बाह्रिये । इसे करनेसे मेरा क्या रक्षम होगा और न करनेसे क्य हानि होयी—इस प्रकार कमेंकि विषयमें मलीमाति विचार करके फिर मनुष्य करें या न करे। कुछ ऐसे व्यर्थ कार्व हैं, जो नित्व अप्राप्त होनेके कारण आरम्य करनेयोग्य नहीं होते; क्योंकि उनके लिये किया हुआ पुल्यार्थ भी व्यर्थ हो जाता है। जिसकी प्रसन्नताका कोई फरू नहीं और कोध भी व्यर्व है, उसको प्रजा लामी बनाना नहीं बाहती—जैसे को नपुंसकको पति नहीं बनाना बाइती। जिनका मूल (साधन) छोटा और फल महान् हो, बुद्धिमान् पुरुष उनको शीप्र ही आरम्य कर देता है; वैसे कामोमें वह विश्व नहीं आने देता। जो राजा, मानो आँखोंसे यी जायगा—इस प्रकार प्रेमके साथ कोमल दृष्टिसे देखता है, वह चुपचाप बैठा भी रहे तो भी प्रजा उससे अनुराग रखती है। राजा वृक्षकी भाँति अर्खी उद्ध फूलने (प्रसन्न रहने) पर भी फलसे साली रहे (अधिक देनेवाला न हो) । यदि फलमे युक्त (देनेवाला) हो तो भी जिल्लार चढ़ा न जा सके, ऐसा (पहुँचके बाहर) होकर खे। कहा (कम इक्तिवाला) होनेपर पके (इक्तिसम्पन्न)

की भौति अपनेको प्रकट करे। ऐसा करनेसे वह नष्ट नहीं होता। जो राजा नेज, मन, वाणी और कर्म-इन चारोसे प्रजाको प्रसन्न करता है, उसीसे प्रजा प्रसन्न रहती है। जैसे व्यापसे हरिन पथपीत होता है उसी प्रकार जिससे समझ प्राणी इस्ते हैं, वह समुहपर्यन पृथ्वीका राज्य पाकर भी प्रवाजनोके द्वारा त्याग दिया जाता है। अन्यायमें स्वित हुआ राजा बाप-दादोंका राज्य पाकर भी अवने ही कमोंसे उसे इस तरह भ्रष्ट कर देता है, जैसे हवा बादलको क्रिन्न-भिन्न कर देती है। परम्परासे सञ्जन पुरुषोद्वारा किये हुए धर्मका आकरण करनेवाले राजाके राज्यकी पृथ्वी वन-धान्यसे पूर्ण होकर उन्नतिको प्राप्त होती है और उसके ऐचर्चको बढ़ानी है। जो राजा धर्म छोड्कर अधर्मका अनुहान करता है, जाकी राज्यभूमि आगपर रखे हुए चमहेकी माँति संकृतित हो जाती है। जो यस दूसरे राष्ट्रका नाश करनेके लिये किया जाता है, वही अपने राज्यकी रक्षाके रिव्यं करना डवित है। पर्मेशे ही राज्य आप्त को और धर्मरे ही उसकी रहा को; क्योंकि धर्ममुलक राज्यारक्षमीको पाकर न ले राजा उसे खोइता है और न वहीं राजाको छोड़ती है। निरर्थक बोलनेवार्क, पापल तमा सकवाद करनेवाले बचेसे भी सब ओरसे उसी भाँति तत्त्वकी बात पहण करनी चाहिये, जैसे पायरोजेंसे स्टेना ले लिया जाता है। जैसे उन्हावृत्तिसे जीविका चलानेकास एक-एक दाना चुगता रहता है, उसी प्रकार भीर पुरुषको जहाँ-तहाँसे भावपूर्ण वचनों, मुक्तियों और सक्तमाँका संघड करते रहना काहिये। गाँवै गन्यसे, ब्राह्मणलोग केहीसे, राजा जासुसोसे और सर्वसावारण आँखोंसे देखा करते 🐌 राजन् ! जो गाय बढ़ी कठिनाईसे द्वाने देती है, वह बहुत हैरा उठाती है; किंतु जो आसानीसे दूध देती है, उसे लोग कड़ नहीं देते । जो बातु बिना गरम किये मुद्र वाते 🖁, उने आवर्षे नहीं तपाते। जो काठ स्वयं झुका होता है, उसे कोई झुकानेका प्रयक्ष नहीं करते । इस दृष्टान्तके अनुसार बुद्धिमान् पुरुवको अधिक बलवान्के सामने शुक्र जाना चाहिये; जो अधिक बाठवानुके सामने झुकता है, वह मानो इन्द्रोकताको प्रणाम करता है। पशुओंके रक्षक या स्वामी हैं बादल, राजाओंके सहायक है मजी, खियोंके बन्यू (रक्षक) है पति और ब्राह्मणोंके बान्यव हैं वेद । सत्यसे धर्मकी रक्षा होती है, योगसे विद्या सुरक्षित होती है, सफाईसे सुन्दर रूपकी रक्षा होती है और सदाचारमे कुलकी रक्षा होती है। तोलनेसे नाजकी रक्षा होती है, फेरनेसे घोड़े सुरक्षित रहते हैं, बारन्वार देखभात करनेसे गौओंकी तबा मैले वससे खियोंकी रहा होती है। मेरा ऐसा विचार है कि सदाचारसे हीन मनुष्यका केवल ऊँचा | लोग त्याग देते हैं। जो पहले इन्द्रियोंसहित मनको ही शत्रु

कुल गान्य नहीं हो सकता; क्योंकि नीच कुलमें उत्पन्न मनुष्योंका भी सदाचार ही श्रेष्ठ माना जाता है। जो दूसरोंके धन, कप, पराक्रम, कुलीनता, सुल, सीधाम्य और सम्पानपर बाह करता है, उसका यह रोग असाध्य है। न करनेवोग्य काम करनेसे, करनेवोग्य काममें प्रमाद करनेसे तवा कार्य सिद्ध होनेके पहले ही मन्त्र प्रकट हो जानेसे हरना खांत्रिये और जिससे नहा खड़े, ऐसा पेच नहीं पीना चाहिये। विद्याक्षा पद, धनका पद और तीसरा जैसे कुरुका पद है। ये घयंडी पुरुवोके लिये तो मद हैं, परंतु सजन पुरुवोके लिये इमके साधन हैं। कभी किसी कार्थमें सजनोद्वारा प्रार्थित होनेपर दूष्टलीय अपनेको प्रसिद्ध दुष्ट जानते हुए भी सजन पानने लगते हैं। मनावी पुरुषोंको सहारा देनेवाले संत है, संबोक भी सकते संत ही हैं: दुरोंको भी स्वास देनेवाले संत है, पर दुक्तोग संतोको सहारा नहीं देते। अन्छे बस्तबारहा समाबो जीतता (अपना प्रचान क्या लेता) है; जिसके पास गो है, वह मीटे स्वादकी आकांक्षाको जीत लेता है; सवारीसे कलनेवाला मार्गको जीत लेता (तय कर लेता) है और जीतन्त्रान् पुरुष सक्यर किक्य या लेता है। पुरुषमें जील ही प्रधान है: जिसका वहीं नष्ट हो जाता है, इस संसारमें उसका जीवन, धन और क्षमुओंसे कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता। धरतबंह ! धनोचल पुरुवोंक भोजनमें मांसकी, मध्यम क्षेणीवालोंके मोजनमें गोरसकी तथा दक्षिके भोजनमें तेलकी प्रधानता होती है। दक्षि पुरुष सदा ही स्वादिष्ट भोजन करते हैं; क्योंकि चूल ही स्वादकी जननी है और वह शनिवांके लिये सर्वधा दुर्लम है। राजन् ! संसारमें धनियोंको प्राय: घोजन करनेकी शक्ति नहीं होती, किंतु दरिहोंके पेटमें काठ भी पन जाते हैं। अधम पुत्रयोको जीविका न होनेसे भय लगता है, यध्यम क्रेजीके मनुष्योंको मृत्युसे धम होता है; परंतु उत्तम पुरुवोक्को अपमानसे ही महान् घय होता है। यो तो पीनेका नहा। आदि भी नहा। ही है, किंतु ऐश्वर्यका नहा। तो बहुत ही बुरा है: क्योंकि ऐक्स्पेक पदसे पतवाला पुरुष प्रष्ट हुए किना होशपे नहीं आता। वशमें न होनेके कारण विषयोंमें रमनेवाली इन्द्रियोसे यह संसार उसी भाँति कष्ट पाता है जैसे सूर्य आदि प्रहोसे नक्षत्र तिरस्कृत हो जाते हैं ॥ ४—५४ ॥ वो वीवोको वशमें करनेवाली सहज पाँच इन्द्रियोसे जीत

लिया गया, उसकी आपतियाँ शुक्रपक्षके बन्द्रमाकी भाँति

बढ़ती हैं। इन्द्रियोसहित मनको जीते जिना ही जो मन्त्रियोंको

जीतनेकी इच्चा करता है या मन्त्रियोंको अपने अधीन किये

बिना राष्ट्रको जीतना चाहता है, उस अजितेन्द्रिय पुरुषको सब

समझकर जीत लेता है, उसके बाद यदि वह पन्तियों तथा शत्रुओंको जीतनेकी इच्छा करे तो उसे सफलता मिलती है। इन्द्रियों तथा मनको जीतनेवाले, अपराधियोंको दण्ड देनेवाले और जाँच-परसक्तर काम करनेवाले बीर पुरुवकी लक्ष्मी अत्यन्त सेवा करती हैं। राजन् ! मनुष्यका शरीर रख है, बुद्धि सारथि है और इन्द्रियाँ इसके घोड़े हैं। इनको वदामें करके सावधान रहनेवाला चतुर एवं बुद्धिमान् पुरुष काबूमें किये हुए घोड़ोंसे रथीकी भाँति सुक्षपूर्वक यात्रा करता है। शिक्षा न पाये हुए तथा काबूमें न आनेवाले घोड़े जैसे मूर्ज सारविको मार्गमें मार गिराते हैं, बैसे ही वे इन्द्रियों बदायें न खनेपर पुरसको पार डालनेमें भी समर्थ होती है। इन्द्रियाँ बदायें न होनेके कारण अर्थको अनर्थ और अनर्थको अर्थ समझकर अज्ञानी पुरुष बहुत बढ़े दुःसको भी सुल मान बैटता है। जो धर्म और अर्थका परित्याग करके इन्द्रियोके बदामें हो जाता है वह शीप्र ही ऐसर्च, प्राण, धन तवा स्तीसे भी हाब धो बैठता है। जो अधिक धनका लामी होकर भी इन्द्रियोपर अधिकार नहीं रसता, वह इन्द्रियोंको क्यमें न रखनेके कारण ही ऐश्वर्यसे प्रष्ठ हो जाता है। मन, बुद्धि और इन्द्रियोंको अपने अधीन कर अपनेसे ही अपने आत्मको जाननेकी इच्छा करे; क्योंकि आत्मा ही अपना बन्धु और आतम ही अपना राष्ट्र है। जिसने खर्च अपने आत्र्याको ही जीत लिया है, उसका आत्या ही उसका बन्धु है। वहीं सचा बन्धु और बढ़ी नियत शबू है। राजन् ! जिस प्रकार सुख्य वेदवाले जालमें फैसी हुई दो बड़ी-बड़ी महालियाँ मिलकर जालको काट डालती हैं, उसी प्रकार ये काम और क्रोच--दोनों विशिष्ट ज्ञानको लुप्त कर देते हैं। जो इस जगत्में धर्म तथा अर्थका विचार कर विजय-साधन-सामग्रीका संग्रह करता है, वही उस सामग्रीसे युक्त होनेके कारण सदा सुरूपूर्वक समृद्धिशाली होता रहता है। जो बितके विकारभूत पाँच इन्द्रियरूपी भीतरी शत्रुओंको जीते जिना ही दूसरे शत्रुओंको जीतना बाहता है, उसे शत्रु पराजित कर देते हैं। इन्द्रियोपर अधिकार न होनेके कारण बड़े-बड़े साधु भी कर्मोंसे तथा राजालोग राज्यके धोग-विलासोसे वैधे रहते हैं। दुष्टोंका त्याग न करके उनके साथ यिले रहनेसे निरपराध सञ्चन भी समान ही दण्ड पाते हैं, जैसे सुन्ती लकड़ीने मिल जानेसे गीली भी जल जाती है; इसलिये दुष्ट पुरुषोके साव कभी मेल न करे । जो पाँच विषयोंकी ओर दौड़नेवाले अपने

पाँच इन्त्रियरूपी शबुओंको मोहके कारण वशमें नहीं करता, इस मनुष्यको विपत्ति प्रस लेही है। गुणोमें होष न देखना, सरलता, पवित्रता, सन्तोष, प्रिय वचन बोलना, इन्द्रियद्यन, सत्वभावण तवा अवञ्चलता—ये गुण दुरात्मा पुरुषोमें नहीं होते । भारत ! आत्यज्ञान, सिन्नताका अभाव, सहनहीलता, धर्मपरायणता, क्वनकी रक्षा तवा दान—ये गुण अधम पुरुवोमें नहीं होते । मूर्ख मनुष्य विद्वानीको गाली और निन्हासे कष्ट पहुँचाते हैं। गाली देनेवाला पापका भागी होता है और क्षमा करनेवासर पापसे मुक्त हो जाता है। दृष्ट पुरुषोंका बस है हिंसा, राजाओंका कल है दयह देना, सियोंका बल है सेवा और गुणवानोंका बल है क्षमा । राजन् ! वाणीका पूर्ण संयम तो बहुत कठिन माना ही गया है; परंतु विद्रोष अर्धयुक्त और वसकारपूर्ण वाणी भी अधिक नहीं बोली जा सकती । राजन्! मधुर शब्दोमें कही हुई बात अनेक प्रकारसे करवाण करती है; किनु वहीं यदि कटू राज्योंमें कही जाय तो महान् अनर्शका कारण बन जाती है। बाणोसे बींचा हुआ तथा फरसेसे काटा हुआ वन भी पनप जाता है; किंतु कटुक्तन कहकर वाणीसे किया हुआ जयानक याव नहीं घरता। कणि, नालीक और नाराज नामक बाणोंको शरीरसे निकाल सकते हैं; परंतु कटु वचनरूपी काँटा नहीं निकाला जा सकता, क्योंकि वह हृदयके चीतर देस जाता 🕽। वचनान्यी बाण मुखसे निकलकर दूसरोंके मर्मपर बोट करते हैं; इनसे आहत पनुष्य रात-दिन युक्ता रहता है। अतः विद्वान् पुरुष दूसरोपर उनका प्रयोग न करे । देवनास्तेग जिसे पराजय देते ैं; उसकी बुद्धिको पहले हीं हर लेते हैं; इससे वह नीच कर्मीपर ही अधिक दृष्टि रखता है। जिनाइकाल उपस्थित होनेपर बुद्धि मलिन हो जाती है; किर तो न्यापके समान प्रतीत होनेवाला अन्याय इट्यसे बाहर नहीं निकलता । भरतक्षेष्ठ ! आपके पुत्रोकी वह बुद्धि नष्ट हो गयी है; आप पाण्डवॉके साथ विरोधके कारण इन अपने पुत्रोंको पहचान नहीं रहे हैं। महाराज धृतराष्ट्र ! जो राजलक्षणोंसे सम्पन्न होनेके कारण जिमुबनका भी राजा हो सकता है, वह आपका आज़ाकारी पुषिष्ठिर ही इस पृथ्वीका शासक होने योग्य है। यह धर्म तथा अर्थके तत्त्वको जाननेवाला, तेज और बुद्धिसे युक्त, पूर्ण सौधान्यशाली तथा आपके सभी पुत्रोंसे बढ़-बढ़कर है। राजेन्द्र ! धर्मधारियोंपे ब्रेष्ट युधिष्टिर दया, सौम्यचाव ठवा आपके लिहाजके कारण अनेकों कड़ सह रहा है ॥ ५५-८६ ॥

#### विदुरनीति

(तीसरा अध्याय)

पृतराष्ट्रने कहा—महाबुद्धे ! तुम पुनः धर्म और अर्थसं पुक्त बातें कहो, इन्हें सुनकर मुझे तृप्ति नहीं होती । इस विषयमें तुम अद्भुत भाषण कर रहे हो ॥ १॥

विदुर्गी बोले—सब तीधीमें सान और सब प्राणियोके साथ कोमलताका वर्ताव—ये दोनों एक समान हैं: अच्छा कोमलताके वर्तावका किरोप महत्त्व है। विभी ! आप अपने पुत्र कौरव, पाण्डव दोनोंके साथ समानकपसे कोपलताका वर्तात्र कीनिये। ऐसा करनेसे इस लोकमें महान् सुबक्ष प्राप्त करके परनेके पश्चात् आप स्वर्गलोकमें जायेंगे। पुरुषक्षेष्ठ । इस लोकमें जवतक मनुष्यको प्रावन कीर्तिका गान किया जाता है, तबतक वह सर्गारोकमे प्रतिष्ठित होता है। इस विषयमें उस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं, जिसमें 'केश्विनी' के लिये मुख्याके साथ विरोधनके विवादका वर्णन है। राजन् ! एक समयकी बात है, केशिनी नामवाली एक अनुपम सुन्दर्ग कन्वा सर्वश्रेष्ठ पतिको वरण करनेकी इकासे स्वयंवर-समार्थ उपस्थित 👩 । उसी समय दैत्यकुमार विरोधन उसे प्राप्त करनेकी इच्छासे यहाँ आया । तब केदिनीने वहाँ दैत्यग्रजसे इस प्रकार बातचीत की ॥ २—७ ॥

केरिनी बोली—विरोधन । जाद्यण श्रेष्ठ होते हैं या दैत्य ? यदि ब्राह्मण श्रेष्ठ होते हैं तो मैं सुधन्यामें विकाह क्यों न कर्म ? ॥ ८ ॥

विरोचने कहा—केशिनी । इस प्रजापतिकी श्रेष्ठ सन्ताने हैं, अतः सबसे जाम हैं। यह सारा संसार इमलोगोका ही है। हमारे सामने देवता या जाहाण कीन चीक हैं? ॥ १॥

केशिनी बोली—विरोधन । इसी जगह हम दोनों प्रतीक्षा करें, कल प्रात:काल सुधन्ता यहाँ आवेगा, किर में तुम दोनोंको एकत्र उपस्थित देखुँगी ॥ १०॥

विग्रेयन बोला—कल्याणी ! तुम जैसा कहती हो, वही करूँगा। भीठ ! आत:काल तुम मुझे और सुधन्त्राको एक साथ उपस्थित देखोगी ॥ ११ ॥

विदुर्श कहा है—राजन् ! इसके बाद जब एत बीती और सूर्यमण्डलका उदय हुआ, उस समय सुधन्ता उस स्वान्यर आया जहाँ विशेषन केशिनीके साथ मौजूद था। भरतक्षेष्ठ ! सुधन्ता प्रहादकुमार विशेषन और केशिनीके पास आया। ब्राह्मणको आया देख केशिनी उट खड़ी हुई और उसने उसे आसन, पाद्य और अर्थ्य निबंदन किया॥ १२-१३॥



तुष्ण्या बोट्य — प्रक्वादनन्तन ! मैं तुष्कारे इस सुवर्णयय सुन्दर सिंहासनको केवल सू लेता हूँ, तुष्कारे साथ इसपर बैठ नहीं सबता; क्योंकि ऐसा होनेसे इप दोनों एक समान हो जायेंगे ॥ १४ ॥

विशेषको बडा—सुधनान् ! तुन्हारे लिये तो पीड़ा, षटाई या कुछका आसन उवित है: तुम मेरे साथ वरावरके आसनपर बैठने योग्य हो ही नहीं ॥ १५॥

मुख्याने कहा - पिता और पुत्र एक साथ एक आसनपर कैठ सकते हैं; ये ब्राह्मण, ये श्रत्रिय, ये युद्ध, ये कैत्र्य और ये द्रुद्ध भी एक साथ कैट सकते हैं। कितु दूसरे कोई ये व्यक्ति परस्पर एक साथ नहीं कैठ सकते। तुम्हारे पिता प्रद्धाद नोधे बैठकर ही मेरी सेवा किया करते हैं। तुम अभी बालक हो, परमें सुलसे पत्ने हो; अतः तुम्हें इन बातोंका कुछ भी इसन नहीं है। १६-१७॥

किरोक्त केटा—सुधन्तर ! हम असुरोक्ते पास जो कुछ भी स्तेना, गी, खेडा आदि धन है, उसकी मैं बाजी लगाता है; हम-तुम दोनों चलका जो इस विषयके जानकार हों, उनसे पूछे कि हम दोनोंमें कौन ब्रेष्ट हैं ॥ १८ ॥

सुयन्त्र कंटा—विरोधन ! सुवर्ण, गाय और घोड़ा तुन्हारे ही पास रहें । हम दोनों प्राणोकी बाजी लगाकर जो जानकार हों, उनसे पूछें ॥ १९ ॥

विरोचनने कहा—अच्छा, प्राणोंकी बाजी लगानेक पश्चात् हम दोनों कहाँ क्लेंगे ? मैं तो न देवताओंके पास जा सकता हूँ और न कभी मनुष्योंसे हो निर्णय करा सकता हूँ ॥ २० ॥

मुधन्या बोला—प्राणोंकी बाजी लग जानेपर हम दोनों तुम्हारे पिताके पास बलेंगे। (मुझे विश्वास है कि) प्रहाद अपने बैटेके लिये भी झूठ नहीं बोल सकते॥ २१॥

विदुरजी कहते हैं—इस तरह काजी लगाकर परस्पर कुछ हो किरोचन और सुधन्वा दोनों उस समय वहाँ गये, जहाँ प्रह्लादजी थे॥ २२॥

प्रहादने (मन-ही-मन) कहा—जो कभी भी एक साथ नहीं बले थे, वे ही होनों थे सुभन्ता और विरोधन आज साँपकी तरह कुद्ध होकर एक ही रास्ते आते दिलाणों देते हैं। (फिर विरोधनसे कहा—) विरोधन ! मैं तुमसे पूछता हैं, क्या सुभन्ताके साथ तुम्हारी मित्रता हो गयी हैं? फिर कैसे एक साथ आ रहे हो ? पहले तो तुम दोनों कभी एक साथ नहीं बस्तते थे।। २३—२४।।

विरोधन बोला—पिताजी ! सुधन्ताके साथ मेरी निकता नहीं तुई है। हम दोनों प्राफोकी बाजी लगाये आ रहे हैं। में आपसे यक्षार्थ बात पूछता है। मेरे प्रश्नका झूठा उत्तर न दीजियोगा ॥ २५ ॥

प्रहादने कहा—सेवको । सुधन्ताके लिये जल और मधुपर्क लाओ । (फिर सुधन्तासे कहा ।) ब्रह्मन् । हुम मेरे पूजनीय अतिथि हो, मैंने तुन्हारे लिये सफेद माँ जून मोटी-ताजी कर रखी है ॥ २६ ॥

मुक्तना कोरण—प्रद्वाद । जल और मधुपके तो मुझे मार्गमें ही फिल गया है। तुम तो जो मैं पूछ खा है, उस प्रक्रका वीक-वीक उत्तर हो—क्या ब्राह्मण केह हैं अवका विरोचन ? ॥ २७ ॥

महाद कोलं—ब्रह्मन् ! मेरे एक ही पुत्र है और इधर तुम स्वयं उपरियत हो; चला, तुम दोनोंक विवादमें मेरे-कैसा मनुष्य कैसे निर्णय दे सकता है ? ॥ २८॥

सुधन्य बोता—मतियन् । तुम्हते पास यौ तवा दूसरा वो कुछ भी प्रिय धन हो, वह सब अपने औरस पुत्र विरोधनको दे दो; परंतु हम दोनोंके विवादमें तो तुम्हें ठीक-ठीक उत्तर देना ही चाहिये ॥ २९ ॥

प्रहादने कहा—सुधन्तन् ! अब मैं तुमसे यह बात पूछता हूँ—जो सत्य न बोले अध्यय असत्य निर्माण करे, ऐसे तुष्ट वक्ताकी क्या स्थिति होती है ? ॥ ३० ॥

मुक्त केल सौतवाली खी, जूएमें हारे हुए जुआरी और भार होनेसे व्यक्ति प्ररिखाले मनुष्यकी रातमें जो स्थित होती है, वही स्थित उलटा न्याय देनेवाले क्काकों भी होती है। जो झूटा निर्णय देता है, वह राजा नगरमें कैंद्र होका बाहरी दरवाजेपर भूरतका कष्ट उठाता हुआ बहुत-से राजुओंको देखता है। झूठ बोलनेसे पदि पशु मरता हो तो पाँच पोड़ियाँ, गौ मरती हो तो दस पीड़ियाँ, घोड़ा मरता हो तो सौ पीड़ियाँ और मनुष्य मरता हो तो एक हजार पीड़ियाँ नरकमें पहती हैं। सोनेके लिये झूठ बोलनेवाला भूत और घविष्य सभी पीड़ियोंको नरकमें गिराता है। पृथ्वी तथा स्त्रीके लिये झूठ कहनेवाला तो अपना सर्वनाश हो कर लेता है, इसलिये तुम खीके लिये कभी झूठ न बोलना।। ३१—इ४।।

ज्हादने बडा-विरोजन । सुधन्त्राके पिता अङ्गिरा मुझसे



केंद्र है, सुधन्ता तृपसे केंद्र है, इसकी माता भी तुन्हारी मातासे केंद्र है: अतः तृम आज सुधन्तासे हार गये। विशेषन । अब सुधन्ता तुन्हारे प्राणीका मालिक है। सुधन्तन् । अब यदि तुम दे हो तो मैं विशेषनको पाना बाहता हैं।। ३५—३६।।

तुष्पना कोल-प्रहाद ! तुमने धर्मको ही स्वीकार किया है, सार्थका झूठ नहीं कहा है; इसलिये अब इस दुर्लभ पुत्रको फिर तुम्हें दे रहा है। प्रहाद ! तुम्हारे इस पुत्र विशेवनको मैंने पुनः तुम्हें दे दिया। किंतु अब यह कुमारी केशिनोके निकट करकार मेरा पैर धोवे ॥ ३७—३८ ॥

बहुत मं कहते हैं—इसलिये राजेन्द्र ! आप पृथ्वीके लिये इंद्र न बोलें । बेटेके स्वार्थज्या सखी बात न कहकर पुत्र और मन्त्रियोंके साथ विनासके मुख्ये न जायें । देवतालोग बरवाहोंकी तरह इंडा लेकर पहरा नहीं देते । वे जिसकी रक्षा काना बाहते हैं, उसे ज्ञाम बुद्धिसे पुक्त कर देते हैं । मनुष्य जैसे-जैसे कल्याणयें मन लगाता है, वैसे-ही-वैसे उसके सारे अभीष्ट सिद्ध होते हैं—इसमें तनिक भी संदेश नहीं है । कपटपूर्ण व्यवहार करनेवाले मावाबीको वेद पार्थोंसे मुक्त नहीं करते। किंतु जैसे पेख निकल आनेपर चिक्रियोंके वर्षे घोंसला छोड़ देते हैं, उसी प्रकार बेद भी अन्तकालमें उसे त्याग देते हैं। झराब पीना, कलह, समूहके साथ वेर, पति-पक्षीमें भेद पैदा करना, कुटुन्ववालोमें भेदबुद्धि उत्पन्न करना, राजाके साथ द्वेष, खी और पुरुषमें विवाद और बुरे रास्ते—ये सब त्याग देने योग्य बताये गये हैं। इस्तरेखा देखनेवाला, चोरी करके व्यापार करनेवाला, जुआरी, बैच, शत्रु, मित्र और चारण—इन सातोंको कभी भी गवाइ न बनावे । आदरके साथ अप्रिहोत्र, आदरपूर्वक मौनका पालन, आदरपूर्वक स्वाध्याय और आदरके साथ यज्ञका अनुहान—ये बार कर्न भयको तूर करनेवाले हैं; किंतु वे ही यदि ठीक तरहमें सम्पादित न हों तो भय प्रदान करनेवाले होते हैं। घरमें आग लगानेवाला, वित्र देनेवाला, जारज संतानकी कमाई खानेवाला, सोमरस बेबनेवाला, शख बनानेवाला, षुगली करनेवाला, पित्रहोडी, परखोलन्यट, गर्भकी इत्य करनेवाला, गुरुखीयामी, ब्राह्मण क्षेकर शराब पीनेकाला, अधिक तीसे सामाववासा, कोएको तस कॉप-कॉप करनेवाला, नालिक, केंद्रकी निन्दा करनेवाला, वृसकार, पतित, क्रूर तथा प्रांकि रहते हुए रक्षाके लिये प्रार्थना करनेपर भी जो हिंसा करता है—ये सब-के-सब ब्रह्ज़त्यारेक समान 🖁 । जलती हुई आगसे सोनेकी पहचान होती है, स्वयंचारसे सत्पुरुवकी, व्यवक्रारसे साधुकी, भय आनेपर शुरकी, आर्थिक कठिनाईमें थीरकी और कठिन आपतिमें चलु एवं पित्रको परीक्षा होती है। बुद्दाया सुन्दर कवको, आजा धीरताको, मृत्यु प्राणीको, दोष देखनेकी आदत धर्मावरणको, लोध लक्ष्मीको, नीच पुरुषोको सेवा सलक्षाक्को, काम लजाको और अधिनान सर्वतको नह कर देता है। शुभ कमोंसे रख्यीकी उत्पत्ति होती है, प्रगल्भतासे वक्ती है, चतुरतासे वड़ कमा लेती है और संयमसे सुरक्षित खती है। आठ गुण पुरुवकी शोधा बढ़ाते है—बुद्धि, कुलीनता, दम, प्रास्क्रतान, पराक्रम, बहुत न बोलना, यथाञ्चक्ति दान और कृतज्ञता । तात ! एक गुण ऐसा है, जो इन सभी महत्त्वपूर्ण गुणोपा हठात् अधिकार जमा लेठा है। जिस समय राजा किसी मनुष्यका सत्कार करता है, उस समय वह एक ही गुण (राजसम्पान) सभी गुणोंसे बढ़का शोभा पाता है। राजन् ! मनुष्यलोकमें ये आठ गुण स्वर्गशोकका दर्शन करानेवाले हैं; इनमेंसे बार तो सजनोंका अनुसरण करते हैं और चारका खर्य सजन हो अनुसरण काते हैं। यज्ञ, दान, अध्ययन और तप-ये चार सजनोके पीछे चरते हैं: और इन्हियनियह, सत्य, सरलता तथा है। अपने मन और इन्हियोको वक्षमें करनेवाले शिष्योंके

कोमलदा—इन चारोंका संतत्वेग स्वयं अनुसरण करते हैं। यह, अध्ययन, दान, तप, सत्य, क्षमा, दया और अलोध—ये धर्मके आठ प्रकारके मार्ग बताये गये हैं। इनमेसे पहले चारोंका तो दम्बके लिये भी सेवन किया जा सकता है: परंतु अन्तिम जार तो जो महातमा नहीं हैं, उनमें रह ही नहीं सकते । जिस सधामें बहे-बूढ़े नहीं, वह सभा नहीं; जो धर्मकी बात न कहें, वे बूढ़े नहीं; जिसमें सत्य नहीं, वह धर्म नहीं और जो कपटमें पूर्ण हो, यह सत्य नहीं है। सत्य, विनयका माथ, शासदान, विद्या, कुलीनता, सील, बल, धन, शुरता और वमत्कारपूर्ण बात कहना—ये दस त्वर्गके साधन है। पापकार्तिकाता मनुष्य पापाचरण करता हुआ यापकार फलको ही प्राप्त करता है और पुण्यकर्मा मनुष्य पुण्य करता हुआ आवस पुण्यफलका ही उपमोग करता है। इसालिये प्रश्नेसित बतका आचरण करनेताले पुस्त्रको पाप नहीं करना वाहिये; क्योंकि बारम्बार किया हुआ पाप बुद्धिको नष्ट कर देता है। जिसकी बुद्धि नह हो जाती है, वह यनुष्य सदा पाप ही करता रहता है। इसी प्रकार बारम्बार किया हुआ पुरुष बुद्धिको बढ़ाता है। निसकी बुद्धि बढ़ जाती है, वह पनुष्य सदा पुष्प ही करता है। इस प्रकार पुज्यकर्मा भनुष्य पुज्य करता हुआ पुज्यालेकको ही जाता है। इसलिये यनुष्यको खाहिये कि वह सदा एकाप्रवित्त होका पुरुवका ही सेवन करें। गुणीमें दोष देखनेवाला, मर्मपर आपात कानेवाला, निर्देशी, प्राप्तता करनेवाला और प्राठ यनुष्य पापका आवरण करता हुआ सीप्र ही महान् कष्टको प्राप्त होता है। दोषदृष्टिसे रहित शुद्ध बुद्धिवाला पुरुष सदा हु मकर्मीका अनुहान करता हुआ महान् सुलको प्राप्त होता है और सर्वत्र उसका सम्मान होता है। जो बुद्धिमान् पुरुषोसे सन्तुद्धि प्राप्त करता है, यही पण्डित है; क्योंकि बुद्धिमान् पुरुष ही बर्म और अर्थको प्राप्त कर अनायास ही अपनी ट्यति करनेमें समर्थ होता है। दिनभरमें वह कार्य करे, जिससे रातमें सुक्तसे रहें और आठ महीने वह कार्य करें, जिससे उचकि बार महीने मुखसे व्यतीत कर सके। पहली अवस्थामें वह काम करें, जिससे वृद्धावस्थामें मुखपूर्वक रह सके और जीवनभर वह कार्य करे, जिससे मरनेके बाद भी मुलसे रह सके। सळन पुरुष पत्र जानेपर अज़की, निकार्तक जवानी बीत वानेपर स्त्रीकी, संप्राय जीत लेनेपर ञ्चरको और तत्त्वज्ञान प्राप्त हो जानेपर तपस्वीकी प्रशंसा करते हैं। अधर्मसे प्राप्त हुए धनके द्वारा जो खेष छिपाचा जाता है, वह तो क्रियता नहीं; उससे चित्र और नया दोष प्रकट हो जाता शासक गुरु हैं, दुष्टोंक शासक राजा है और खिये-छिये पाय करनेवालोंके शासक सूर्यपुत्र यमराज हैं। ऋषि, नदी, महात्याओंके कुल तथा खियोंके दुखरित्रका मूल नहीं जाना जा सकता। राजन् ! ब्राह्मणोंकी पूजा करनेवाला, दाता, कुटुम्बीजनोंके प्रति कोमलताका बर्ताव करनेवाला और शीलवान् राजा विरकालतक पृथ्वीका पालन करता है। शूर, विद्यान् और सेवाधर्मको जाननेवाले—ये तीन प्रकारके मनुष्य पृथ्वीसे सुवर्णकर्यी पुष्पका सञ्जय करते हैं। भारत ! बुद्धिने विचारकर किये हुए कर्म बेह होते हैं, बाहुबलसे किये जानेवाले कर्म मध्यम बेणीके हैं, बहुतसे होनेवाले कार्य अध्य हैं और घार खेनेका काम महा अध्य है। राजन् ! अब आय दुर्योधन, शकुनि, पूर्ल दु:शासन तथा कर्णपर राज्यका धार रखकर उर्जात कैसे चाहते हैं ? घरतबेह ! पाष्ट्रक तो सभी उत्तय गुजोसे सम्बन्न हैं और आपमें पिताका-सा भाव रखकर बतांव करते हैं; आप भी उनपर पुत्रभाव रखकर बचित बतांव करते हैं। आप भी उनपर पुत्रभाव रखकर

## विदुरनीति (बीधा अध्याय)

विदुरनी करते हैं—इस विषयमें दतात्रेय और साध्य देवताओं के संवादकार इस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं; यह मेरा भी सुना हुआ है। प्राचीन कालकी बात है, जाम प्रतवाले महाबुद्धिमान् महर्षि दत्तात्रेयजी हैस (परमहंस) कपसे किवर रहे थे; उस समय साध्य देवताओंने उनसे पुग्न— ॥ १-२॥



साध्य बोले—पहर्षि ! हम सब लोग साध्य देवता है. आपको केवल देखका हम आपके विषयमें कुछ अनुमान नहीं कर सकते। हमें तो आप ज्ञास्त्रजनसे युक्त, धीर एवं बुद्धिमान् जान पड़ते हैं; अतः हमलोगोको विद्वतापूर्ण अपनी ज्यार बाणी सुनानेकी कृपा करें ॥ ३ ॥

हंतने कहा—देवलाओं ! मैंने सुना है कि वैर्ध-धारण, यनोनियह तथा सत्य-धर्मोका पालन ही कर्तव्य है; इसके द्वारा पुरुषको बाहिये कि इदयकी सारी गाँउ खोलकर प्रिय और अधिकको अपने आत्याके समान समझे। तुसरोसे गाली सुनकर भी खर्च उन्हें गाली न दे। क्षमा करनेवालेका रोका हुआ ब्रद्रेथ ही गाली देनेवालेको जला ढालता है और उसके पुज्यको भी ले लेता है। दूसरेको न तो गाली दे और न उसका अपमान करे, मित्रोंसे होड़ तथा नीच पुरुषोकी सेवा न करे, सदाचारसे होन एवं अधिमानी न हो, काली तथा रोषभरी वाजीका परिव्याग करें। इस जगत्में करनी बाते मनुष्योंके मर्मस्थान, हर्डी, इदय तथा प्राणीको दग्ध करती रहती हैं: इसकिये धर्मानुरागी पुरुष जलानेवाली करूरी बातोका सदाके लिये परित्याग कर दे। जिसकी वाणी करती और स्वधान कठोर 🕯, जो मर्मपर आधात करता और वाग्वाणीसे मनुष्योको पीड़ा पहुँबाता है, उसे ऐसा समझना बाहिये कि वह मनुष्योमें महादरित है और अपनी वाणीमें दरिताको बाँधे हुए को रहा है। यदि दूसरा कोई इस मनुष्यको अग्नि और सूर्यके समान दण्ड करनेवाले तीसे वान्काणोसे बहुत चोट पर्शृवाचे तो वह विद्वान् पुरुष चोट साकर अत्यन्त वेदना सहते हुए भी ऐसा समझे कि वह मेरे पुण्योंको पुष्ट कर रहा है। जैसे क्स जिस रंगमें रेंगा जाय कैसा ही हो जाता है, उसी प्रकार यदि कोई सजन, असजन, तपसी अथवा भोरकी सेवा करता है तो उसपर उसीका रंग चढ़ जाता है। जो स्वयं किसीके प्रति बुरी बात नहीं कहता, दूसरोसे भी नहीं कहलाता, मार खाकर भी बदलेमें न तो खर्च मारता है और न दूसरोसे ही मरवाता है, अपराधीको भी जो भारना नहीं

चाहता, देवता भी उसके आगमनकी बाट बोहते खते हैं। बोलनेसे न बोलना अच्छा बताया गया है; किंतु सत्य बोलना वाणीकी दूसरी विद्येषता है, यानी मौनको अपेक्षा भी दूना लाभप्रद है। सत्य भी यदि प्रिय बोला जाय तो तीसरी विशेषता है और वह भी यदि धर्मसम्पत कहा जाय तो वह वचनकी चौथी विद्योषता है। मनुष्य जैसे त्येगोंके साथ रहता है, जैसे लोगोंकी सेवा करता है और जैसा होना बाहता है, वैसा ही हो जाता है। जिन-जिन विषयोंसे मनको हटाया जाता है, उन-उनसे मुक्ति होती जाती है; इस प्रकार यदि सब ओरसे निवृत्ति हो जाय तो मनुष्यको लेक्समात्र दुःसका भी कभी अनुसव न हो। जो न तो स्वयं किसीसे जीता जाता, न दूसरोंको जीतनेकी इच्छा करता है, न किसीके साथ घर करता और न दूसरोको चोट पहुँचाना चाहता है, जो निन्दा और प्रश्नंसामें समान भाव रखता है, वह हर्ष-कोकसे परे हो जाता है। जो सबका कल्याण बाहता है, किसीके अकल्याणकी बात मनमें भी नहीं लाना, जो सन्वकादी, कोमल और जितेन्द्रिय है, वह उत्तम पुरुष माना गया है। जो ह्युटी सान्त्वना नहीं देता, देनेको प्रतिज्ञा करके दे ही डालता है, दूसरोंके क्षेत्रोंको जानता है, वह मध्यम क्षेत्रीका पुरुष है। देशिये, दुःशासन गन्धर्वोद्वारा पीटा गया, अख-डालांसे किर्दीर्ण किया गया, (इस समय पाण्डलॉने उसकी रहा की:) तो भी वह कृतप्र क्रोधके वशीभूत हो पान्हवीकी बुराईसे पुँह नहीं मोदता । यह दुरात्मा किसीका भी मित्र नहीं है । ऐसी चित्तवृत्ति अध्य पुरुषोकी ही हुआ करती है। जो अपने विषयमें स्तेत्र होनेके कारण दूसरोंसे भी कल्पाण होनेका विश्वास नहीं करता, मित्रोंको भी दूर रशता है, अवस्थ ही वह अधम पुरुष है। जो अपनी उन्नति चाहता है, यह उत्तम पुरुषोंकी ही सेवा करे, समय आ पड्नेपर मध्यम पुरुषोंकी भी सेवा कर ले, परंतु अधम पुरुषोकी सेवा कदाप न करे। मनुष्य दुष्ट पुरुषोंके कलसे, निरन्तरके उद्योगसे, बुद्धिसे तथा पुरुषार्थसे धन भले ही प्राप्त कर ले; परंतु इससे उत्तम कुलीन पुरुषोके सम्मान और सदाबारको वह कदापि नहीं प्राप्त कर सकता ॥ ४—२१ ॥ धृतराष्ट्रने कहा—विदुर ! धर्म और अर्थक नित्यज्ञाता

शृतराष्ट्रने कहा—खिदुर ! धर्म और अर्थक नित्यज्ञाता एवं बहुसुत देखता भी उत्तम कुलमें उत्पन्न पुरुषोकी इच्छा करते हैं। इसलिये मैं तुमसे यह प्रश्न करता हूँ कि उत्तम कुल कीन हैं॥ २२॥

विदुरजी बोले—जिनमें तप, इन्त्रियसंघम, वेदोका स्वाध्याय, यज्ञ, पवित्र विवाह, सदा अत्रदान और वन्यु, वहाँ मित्र, वहाँ सहारा और वहीं आश्रय है। जिसका सदाचार—ये सात गुण वर्तमान हैं, उन्हें उत्तम कुल कहते हैं। चित्र चक्कल है, जो वृद्धोंकी सेवा नहीं करता, उस

जिनका सदाचार शिक्षिल नहीं होता, जो अपने दोषोसे माता-पिताको कष्ट नहीं पहुँचाते, प्रसन्नचित्तसे धर्मका आवरण करते हैं तवा असत्यका परित्याग कर अपने कुलकी जिलेष कीर्ति चाहते हैं, उन्होंका कुल उत्तम है। यज्ञ न होनेसे, निन्ति कुलमें विवाह करनेसे, वेदका त्याग और धर्मका क्लापुन करनेसे उत्तम कुल भी अध्यम हो जाते हैं। देवताओंके धनका नाहा, ब्राह्मणके धनका अपहाण और ब्राह्मणोकी मर्यादाका उल्ल्यून करनेसे उत्तम कुल भी अधम हो जाते हैं। भारत ! ब्राह्मणोंके अनादर और निन्दासे तथा बरोहर रखी हुई बस्तुको किया लेनेसे अस्त्रे कुल भी निन्दनीय हो जाते हैं। गौओं, यनुष्यों और धनसे सम्यन्न होकर भी जो कुल सदावारसे हीन हैं, वे अन्ते कुलोकी गणनामें नहीं आ सकते। बोड़े धनवाले कुल भी यदि सदाबारसे सम्पन्न है, तो वे अच्छे कुलोको गणनामें आ जाते हैं और महान् यत्र प्राप्त कार्ते 🖁 । सदाचारकी रक्षा यत्रपूर्वक करनी चाहिये; धन तो आता-जाता रहता है। धन शीण हो जानेपर भी सदाबारी यनुष्य शीण नहीं याना जाता; किंतु जो सदाबारसे प्रष्टु हो गया, उसे तो नष्ट ही समझना चाडिये। जो कुल स्टानारसे हीन ही हैं, वे गौओं, पशुओं, चोड़ों तथा हरी-भरो केतीले सम्पन्न होनेपर भी उन्नति नहीं कर पाते। हमारे कुलमें बरेई कर करनेवाला न हो, दूसरोके धनका अप्बरण करनेवाला राजा अबजा मन्त्री न हो और मित्रहोही, कपटी तथा असत्यवादी न हो। इसी प्रकार माता-पिता, वंत्रता एवं अतिविधोको घोजन करानेसे पहले घोजन करनेवाला भी न हो । हमलोगोमेंसे जो ब्राह्मणीकी हत्या करे, ब्राह्मणोंके साथ द्वेष करे तथा पितरोंको पिण्डदान एवं तर्पण न करे, का ह्यारी सभामें न जाय। तृणका आसन, पृथ्वी, जल और जीवों पीटी वाणी—सजनोंके घरमें इन चार चीजोकी कमी कभी नहीं होती । राजन् ! पुण्यकर्म करनेवाले बर्मात्वा पुरुषोके यहाँ ये तृण आदि वस्तुएँ बड़ी श्रद्धाके साथ सत्कारके लिये ड्यस्थित की जाती है। नृपवर ! छोटा-सा भी रब भार हो सकता है, किंतु दूसरे काठ बड़े-बड़े होनेपर भी ऐसा नहीं कर सकते । इसी प्रकार उत्तम कुलमें उत्पन्न उसाही पुरुष भार सह सकते हैं, दूसरे मनुष्य वैसे नहीं होते। जिसके कोपसे भयभीत होना पड़े तथा शंकित होकर जिसकी सेवा की जाय, यह मित्र नहीं है र मित्र तो वहीं है, जिसपर पिताकी भौति विद्यास किया जा सके; दूसरे तो संगीमात्र हैं। पहलेसे कोई सम्बन्ध न होनेपर भी जो मित्रताका बर्ताव करे वही बन्धु, वही मित्र, वहीं सहारा और वहीं आश्रय है। जिसका

अनिश्चितमति पुरुषके लिये मित्रोंका संग्रह स्वापी नहीं होता। जैसे इंस सूखे सरोबरके आस-पास हो मैड्राकर ख बाते हैं. भीतर नहीं प्रवेश करते, उसी प्रकार जिसका चित्त बक्रल है, जो अज्ञानी और इन्द्रियोका गुलाम है, उसे अर्थकी प्राप्ति नहीं होती । दुष्ट पुरुवोंका स्वधाव मेंघके समान बच्चल होता है, वे सहसा क्रोध कर बैठते हैं और अकारण ही प्रसन्न हो जाते हैं। जो मित्रोसे सत्कार पाकर और उनकी सहायतासे कृतकार्य होकर भी उनके नहीं होते, ऐसे कृतझोंक मरनेपर उनका मांस मांसभोजी जन्तु भी नहीं लाते। धन हो या न हो, निर्वोका ती सतकार करे ही। मिजोसे कुछ भी न माँगते हुए उनके सार-असारकी परीक्षा न करे। संतापसे तथ रष्ट्र होता है, संतापसे बल नष्ट होता है, संतापसे ज्ञान नष्ट होता है और संतापसे मनुष्य रोगको प्राप्त होता है। अचीष्ट बलु राज्य करनेसे नहीं फिलली; उससे तो केवल प्रशिरको कष्ट होता है. और शतु प्रसन्न होते हैं। इसलिये आप मनमें शोक न करें। मनुष्य बार-बार मरता और जन्म लेता 🖁 बार-बार हानि उठाता और बढ़ता है, बार-बार कर्ष दूसरेसे याचना करता है और दूसरे उससे याचना करते हैं, तथा बारम्बार वह दूसरोंके लिये शोक करता है और दूसरे अरके लिये शोक करते हैं। सुरा-दु:स, उत्पत्ति-विनाश, ताभ-हानि और नोवन-परण—ये बारी-बारीसे प्राप्त होते रहते हैं। इसकिये धीर पुरुवको इनके लिये हर्ष और शोक नहीं करना चाडिये। ये छः इत्रियाँ बहुत ही चक्कल हैं: इनमेंसे जो-जो इन्हिय जिस-जिस विषयको और बढ़ती है, उससे बुद्धि उसी प्रकार श्रीण होती है जैसे फूटे घड़ेसे पानी सदा चू जाता है।। २३—४८।।

श्तरहर्ने कहा—काठमें क्रियों हुई आगके समान सुस्य धर्मसे बैधे हुए राजा पुधिद्वितके साथ मैंने मिच्छा व्यवकार किया है; अतः ये युद्ध करके मेरे मुर्ख पुत्रोका नाम कर बालेंगे। महामते ! यह सब कुछ सदा ही भयसे उद्दित्त है, मेरा यह मन भी भयसे उद्दित्त है; इसलिये को उद्देगसून्य और सालप्रद हो, वहीं मुझे कहाओं॥ ४९-५०॥

विद्वानी बोलं—पायशून्य नरेश ! विद्या, तप, इन्द्रिय-नियह और लोभत्यागके सिवा और कोई आपके लिये शालिका उपाय में नहीं देखता । बुद्धिसे मनुष्य अपने भयको दूर करता है, तपस्यासे महत् पदको प्राप्त होता है, गुरुशुक्तसे ज्ञान और योगसे शालि पाता है। मोक्षकी इच्छा रखनेवाले मनुष्य दानके पुण्यका आक्रय नहीं तेते, बेटके पुण्यका भी आक्रय नहीं लेते: किंतु निष्कामभावसे रागद्वेषसे रहित हो इस लोकमें विचारते रहते हैं। सम्बक्त अध्ययन, न्यायोचित युद्ध, पुष्पकर्म और अच्छी तरह की हुई तपरवाके अन्तमें सुसकी वृद्धि होती है। एकन् । आपसमें फूट रखनेवाले लोग अच्छे बिक्रीनोसे वृक्त परंग पाकर भी कभी सुसकी नींद नहीं सोने पाते; उन्हें ऋषोंके पास खकर तथा वंदीजनोद्यारा की हुई लुति सुनकर भी प्रसन्नता नहीं होती। जो परस्पर भेदभाव रखते हैं, वे कभी धर्मका आचरण नहीं करते। सुख भी नहीं पाते । उन्हें गौरव नहीं प्राप्त होता तथा ज्ञान्तिकी वार्ता भी नहीं सुद्धती। वितकी बात भी कही जाय तो उन्हें अच्छी नहीं लगती, उनके योग-क्षेमकी भी सिद्धि नहीं हो पाती; राजन् । भेदभाववाले पुरुषोधी विनाशके सिवा और कोई गति नहीं । जैसे गौओंने दूध, ब्राह्मणमें तथ और युवती क्रियोंने बञ्चलताका होना अधिक सम्बव है, उसी प्रकार अपने वाति-कथुओंसे भय होना भी सम्भव ही है। नित्य सींधकर बड़ायी हुई पतली लताएँ बहुत होनेके कारण बहुत वर्षोतक नाना प्रकारके झोंके सहती हैं; वही बात सत्पुरुवोंके विषयमें भी समझनी वाहिये। वे दुर्बल होनेपर भी सामृहिक शक्तिसे बलवान् हो जाते हैं। अरतब्रेष्ठ ! जलती हुई लकड़ियाँ अलग-अलग होनेपर बुओं फेकती है और एक साथ होनेपर प्रत्यक्ति हो उठती हैं। इसी प्रकार जातिबन्धु भी फूट होनेपर दुःसा बढाते और एकता होनेपर सुरती रहते हैं। धृतराष्ट्र ! जो लोग ज्ञाहालो, कियो, जातिवालों और योओंपर ही झुस्ता प्रकट करते हैं, वे इंडलसे पके हुए फलोकी माँति नीशे गिरते 🕯। यदि वृक्ष अकेला है तो वह बलवान्, दृहमूल तथा सहुत बड़ा होनेपर भी एक ही क्षणमें आधिक द्वारा बलपूर्वक शालाओंसहित बराशायी किया वा सकता है। किंतु जो बहुन-में वृक्ष एक साथ सहकर समूहके रूपमें लड़े हैं, वे एक-दूसरके सहारे बड़ी-सी-बड़ी आधीको भी सह सकते हैं। इसी प्रकार समस्त गुणोसे सम्बन्न मनुष्पको भी अकेले होनेपर इत्यु अपनी ताकतके अंदर समझते हैं, जैसे अकेले वृक्षको वापु । किंतु प्रसापर मेल होनेसे और एकसे दूसरेको सहारा मिलनेसे जातिचाले लोग इस प्रकार चृद्धिको प्राप्त होते है, जैसे तालाबमें कपल । ब्राह्मण, गी, कुटुम्बी, बालक, की, अञ्चलता और दारणागत—ये अवध्य होते हैं। राजन् ! आपका कल्याण हो, यनुष्यमें यन और आरोम्पको छोड़कर दूसरा कोई गुज नहीं है; क्योंकि रोगी तो मुकेंके समान है। महाराज ! जो किना शेगके उत्पन्न, कड़वा, सिरमें दर्द पैदा करनेवाला, प्रापसे सम्बद्ध, कठोर, तीला और गरम है, जो सजनोद्धारा पान करनेयोग्य है और जिसे दुर्जन नहीं पी सकते—उस क्रोधको आप पी जाइचे और प्रान्त होइपे। रोगसे पीड़ित मनुष्य मधुर फल्बेका आदर नहीं करते, विषयोपें भी उन्हें कुछ सुरह या सार नहीं निरुता। रोगी सदा | करें। सभी कौरव एक-दूसरेके शत्रुको शत्रु और मित्रको ही दु:स्वी रहते हैं; वे न तो धन-सम्बन्धी भोगोंका और न मुसका ही अनुभव करते हैं। राजन् ! पहले जूएमें डीपटीको बीती गयी देखकर मैंने कहा या, 'आप चूलकीहामें आसक दुर्वोधनको रोकिये, विद्वान्त्र्येग इस प्रवश्चनाके लिये मना करते हैं:' किंतु आपने मेरा कहना नहीं माना । वह बल नहीं, जिसका मृदुल लाभावके साथ विरोध हो; मृह्प धर्मका शीव ही सेवन करना चाहिये । कुरतापूर्वक उपार्वन की क्षुं लक्ष्मी नक्षर होती है; यदि यह पुद्धलतापूर्वक बढायी गयी हो तो पुत्र-पीत्रोतक स्थिर स्तृती है ! सन्त्रन् ! आपके पुत्र पाण्डबोकी रक्षा करें और पाण्डके पुत्र आपके पुत्रोकी रक्षा

पित्र समझे। सबका एक ही कर्तवा हो, सभी सुसी और समृद्धिशाली होकर जीवन व्यतीत करें। अजमीद-कुलनन्त्र ! इस समय आप ही कौरवोंके आधारसम्म हैं, कुरुबंश आपके ही अधीन है। तात । कुत्तीके पुत्र अधी बातक हैं और वनवाससे बहुत कह या चुके हैं; इस समय अपने बद्धाकी रक्षा करते हुए पाण्डवाँका पालन कीजिये। कुरुराज ! आप पाण्डवीसे सन्धि कर लें, जिससे शतुओंको आपका किंद्र देखनेका आवसर न मिले। नादेव ! समस पावड़क सम्बंधर हटे हुए हैं; अब आप अपने पुत्र दुर्पीधनको रोकिये ॥ ५१-७४॥

# विद्रनीति

विदुरमां करते हैं—राजेन्द्र । विश्वित्रवीर्यनन्दन । स्वायामुङ मनुजीने कहा है कि नीचे लिखें स्टब्ह प्रकारके युक्तोंको पाश हाबमें लिये यमराजके कुत नरकमें ले जाते हैं—जो आकारापर पृष्टिसे प्रहार करता है, न झुकार्य जा सकनेवाले वर्षाकालीन इन्द्रधनुषको झुकाना बाह्या है, पकड़में न आनेवाली सूर्यकी किरणोंको पकड़नेका प्रयास करता है, शासनके अधोन्य पुरुषपर शासन करता है, मर्पाद्यका जल्पञ्चन करके संतुष्ट होता है, शतुकी सेवा करता है, सीरक्षाके द्वारा अपनी जीविका जलाता है, याचना करनेके अयोग्य पुरुषसे पाचना काता है तथा आल्प्रदर्शसा करता है. अच्छे कुलमें उत्पन्न होकर भी नीच कर्म करता है, दुर्बल होकर भी बलवान्से कर बौबता है, अज्ञाहीनको उपदेश करता है, न चाहनेबोग्य कलुको बाहता है, बजूर होकर पुत्रसंबुके साथ परिहास पसंद करता है तथा पुत्रवस्की सहायतासे संकटसे फुटकर भी पुनः उससे अपनी प्रतिहा चाइता है, परस्त्रीसे समागम करता है, आवश्यकतासे अधिक स्रीकी निन्दा करता है, किसीसे कोई वस्तु पाकर भी 'वाद महीं हैं' ऐसा कहकर उसे दबाना जाहता है, यौगनेपर दान देकर उसके लिये अपनी डींग हॉकता है और झुटको सही साबित करनेका प्रपास करता है। जो पनुष्य अपने साथ जैसा बर्ताव करे, उसके साथ बैसा ही बर्ताव करना चाहिये-पड़ी नीति है। कपटका आचरण करनेवालेके साथ कपटपूर्ण बर्ताय करे और अच्छा बर्ताय करनेवालेके साथ साध-व्यवहारसे ही पेश आना बाहिये। बुद्धाया समका, आज्ञा धैर्यका, मृत्यु प्राणोका, असुषा धर्मावरणका, काम

लजाका, नोब पुरुषोकी सेवा सदाबारका, क्रोध लक्ष्मीका और अधियान सर्वत्वका ही नादा कर देता है।। १—८।। शायक्ष्ये कहा-जब सभी बेदोंने पुरुषको सो वर्षकी आयुवाता बताया गया है, तो वह किस कारणसे अपनी पूर्ण आयुको नहीं पाता ? ॥ १ ॥

विदुर्श्व बोले—राजन् ! आपका कल्याण हो । अत्यन्त अधियान, अधिक बोलना, त्यागका अधाव, क्रोध, अपना ही पेट पालनेकी किन्ता और पिछोह—ये छः तीकी तलवारें खुव्यारियोंकी आयुको काठती हैं। ये ही मनुष्योंका वध करती 🖁. मृत्यु नहीं । भारत 🕽 जो अपने ऊपर विश्वास करनेवालेकी बोके साथ समागय करता है, गुरुबीगामी है, जाहाण होकर खुक्की खीसे सम्बन्ध रसता है, शराब पीता है तवा जे बढ़ोपर हुकुम करवनेवाला, दूसरोकी जीविका नष्ट करनेवाला, ब्राह्मणोको सेवाकार्यके लिये इधर-उधर भेजनेवाला और प्रारणागतकी ब्रिसा करनेवाला है-ये सब-के-सब ब्रह्महत्यारेके समान हैं; इनका सङ्घ हो जानेपर प्राथशित करे-यह केंद्रोंकी आज़ा है। बहाँकी आज़ा माननेवाला, नीविज्ञ, दाता, यज्ञपोष अग्र भोजन करनेवाला, हिसारहित, अनर्थकारी कार्योसे दूर रहनेवाला, कृतज्ञ, सत्स्वादी और क्षेप्रक स्वधाववात्म विद्वान् स्वर्गगामी होता है। राजन् ! सदा प्रिय क्वन बोलनेवाला मनुष्य तो सहजमें ही मिल सकते हैं; किंतु जो अप्रिय होता हुआ हितकारी हो, ऐसे वचनके क्ला और श्रोता दोनों ही दुर्लप हैं। जो धर्मका अक्रय लेकर तथा स्वामीको प्रिय लगेगा या अप्रिय-इसका विचार छोड़कर अप्रिय होनेयर भी हितकी बात कहता

है, उसीसे राजाको सन्नी सहायता मिलती है। कुलकी रक्षाके लिये एक मनुष्यका, प्रामकी रक्षाके लिये कुलका, देशकी रक्षाके लिये गाँवका और आत्याके कल्याणके लिये सारी पृथ्वीका त्याग कर देना चाहिये । आपत्तिके रित्ये धनकी रक्षा करे, धनके द्वारा भी सीकी रक्षा करे और सा एवं धन दोनोंके द्वारा सदा अपनी रक्षा करे। पहलेके समयमें जुआ सोलना मनुष्योमें वेर हालनेका कारण देखा गया है; अत: बुद्धिमान् मनुष्य हैंसीमें भी जुआ न क्षेत्रे। राजन् । मैंने जूएका सेल आरम्भ होते समय भी कहा या कि यह ठौक नहीं है; किंतु रोगीको जैसे दका और पच्च नहीं भाते, उसी तरह मेरी वह बात भी आपको अब्बर्ध नहीं लगी। नरेन्द्र ! आप कीओंके समान अपने पुत्रोंके द्वारा विकित्र पहुन्ताले मोरोंके संदूश पाष्पवीको पराजित करनेका प्रयत्न कर रहे हैं, सिहोंको छोड़कर सियारोंकी रक्षा कर रहे हैं; समय आनेपर आपको इसके लिये पश्चाताय करना पड़ेगा । तात । जो स्वामी सदा हितसाधनमें लगे रहनेवाले अपने मक्त सेवकपर कभी हरीय नहीं करता, उसपर पृत्यगया विश्वास करते हैं और उसे आपत्तिके समय भी नहीं छोड़ते । सेक्कोकी नीविका बंद करके दूसरोंके राज्य और धनके अपहरणका प्रयक्त नहीं करना चाहिये; क्योंकि अपनी जीविका क्रिन जानेसे भोगोंसे बक्कित होकर पहलेके प्रेमी धन्ती भी तम समय विशेषी बन जाते हैं और राजाका परित्याग कर देते हैं। पहले कर्ताय, आय-व्यय और दलित वेतन आदिका निक्कय करके किर सुयोग्य सहायकोका संग्रह करे; क्योंकि कठिन-से-कठिन कार्य भी सहायकोद्वारा साध्य होते हैं। जो संबक सामीके अधिप्रायको समझकर आलसारहित हो समात कार्योको पूरा करता है, जो हितकी बात कड़नेवारस, स्वामिभक्त, सजन और राजाकी शक्तिको जाननेवाला है, उसे अपने समान समझकर कृपा करनी चाहिये। जो सेनक त्यामीके आज्ञा देनेपर उनकी बातका आदर नहीं करता, किसी काममें लगाये जानेपर इनकार कर जाता है, अपनी बुद्धिपर गर्व करने और प्रतिकृत्न बोलनेवाले उस पृत्यको द्वीप्र ही त्याग देना बाहिये । अहंकाररहित, कायरताशून्य, शीप्त काम पूरा करनेवाला, दयालु, शुद्धादय, दूसरोके बहकावेमें न आनेवाला, नीरोग और वदार क्वनवाता—इन आठ गुणोसे पुक्त मनुष्यको 'दूत' बनाने योग्य बताया गया है। सावधान पनुष्य विश्वास होनेपर भी सार्यकालमें कभी शत्रुके घर न जाय, उठमें क्रिपकर चौराहेपर न सद्दा हो और ग्रजा जिस बीको प्रहण करना चाहता हो, उसे प्राप्त करनेका यत न करे। हुए सहायकीवाला राजा जब बहुत लोगोंके साथ पत्रणा-

सिमितिमें बैठकर सत्सह ले रहा हो, उस समय उसकी बातका संख्या न करे; 'में तुमपर विश्वास नहीं करता' ऐसा भी न कहे। अधितु कोई युक्तिसंगत बहाना कनाकर वहाँसे हट नाय। अधिक दयासु राजा, व्यभिवारिणी स्त्री, राजकर्मचारी, पुत्र, पाई, छोटे बढोवाली विधवा, सैनिक और जिसका अधिकार छीन लिया गया हो, वह पुरुष—इन सकके साथ लेन-देनका व्यवहार न करे। ये आठ गुण पुरुवकी शोभा बढ़ाते हैं—बुद्धि, कुलीनता, शासकान, इन्द्रियनियह, पराक्रम, अधिक न बोलनेका खमाव, ववाज्ञानित दान और कृतकता । तात ! एक गुण ऐसा है, जो इन सभी महत्त्वपूर्ण गुणीयर हठात् अधिकार कर लेता है। राजा जिस समय किसी पनुष्पका सत्कार करता है, उस समय या गुण (राजसम्मान) उपर्युक्त सभी गुणोसे बदकर शोभा याता है। नित्व कान करनेवाले धनुष्यको बार, स्था, मधुर, स्वर, उन्जल वर्ण, कोमलता, सुगन्ध, पवित्रता, होमा, मुकुमाता और सुन्दरी क्षियों—यह दस लाम प्राप्त होते हैं। बोड़ा घोजन करनेवालेको निम्नाङ्कित छ: गुण प्राप्त होते हैं—आरोप्य, आयु, बल और मुख तो मिलते ही हैं; उसको संतान सुन्दर होती है, तथा 'यह बहुत कानेवाला है' ऐसा कड़कर लोग उसपर आक्षेप नहीं करते। अकर्मण्य, बहुत स्तानेवाले, सब त्योगीसे वैर करनेवाले, अधिक मायाची, क्रूर, देश-कालका ज्ञान न एकनेवाले और निन्दित वेच धारण करनेवाले मनुष्यको कभी अपने घरमें न ठहरने दे। बहुत दुःसी होनेपर भी कृपक, गाली बक्तनेवाले, मूर्ल, जंगलयं सनेवालं, यूर्त, नीवसेवी, निर्देषी, वेर बांधनेवालं और कृतप्रसे कभी सहायताकी याचना नहीं करनी चाहिये। ब्रेस्ट्राद्द कर्म करनेवाला, अत्यन्त प्रमादी, सदा असत्यधावण कानेवासा, अस्विर पत्तिवासा, खेहमें रहित, अपनेको चतुर माननेवाला—इन छः प्रकारके कथम पुरुषोकी सेवा न करे। पनकी प्राप्ति सहायककी अपेक्षा रखती है, और सहायक धनकी अपेक्षा रखते हैं; ये होनों एक-दूसरेक आसित हैं, परस्परके सहयोग विना इनकी सिद्धि नहीं होती। पुत्रोंको ज्यन कर उन्हें ऋगके भारते मुक्त करके उनके लिये किसी जीविकाका प्रबन्ध कर दे; फिर कन्याओंका योग्य वरके साथ विवाह कर देनेके पश्चात् वनमें मुनिवृत्तिसे रहनेकी इच्छा करे। वो सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये हितकर और अपने लिये भी सुख्द हो, उसे ईक्सर्पणबुद्धिसे करे, सम्पूर्ण सिद्धियोंका यही मुसमन्त्र है। जिसमें बढ़नेकी शक्ति, प्रभाव, तेज, पराक्रम, उद्योग और निश्चय है, उसे अपनी जीविकाके नाइका भय कैसे हो सकता है ? पाण्डवोंके साथ युद्ध करनेमें जो दोष हैं, उनपर दृष्टि डालिये; उनसे संप्राय क्रिड् जानेपर इन्द्र आदि देवताओंको भी कष्ट ही उटाना पहेगा। इसके सिवा पुत्रोंके साथ बैर, नित्य उद्देगपूर्ण जीवन, कीर्तिका नाथ और प्रदुजीको आनन्द होगा। आकाशमें तिरक्षे उदित हुए धूमकेतुसे जैसे सारे संसारमें अञ्चान्ति और उपहल खड़ा हो जाता है, उसी तरह भीष्म, आप, डोजावार्य और राजा युधिष्ठिरका बद्दा हुआ कोप इस संसारका संहार कर सकता है। आपके सी पुत्र, कर्ण और पाँच पाण्डब-ये सब मिलकर समुद्रपर्यन सम्पूर्ण पृत्नीका शासन कर सकते है। राजन् ! आपके पुत्र वनके समान हैं और पाष्ट्रव उसमें **एनेवाले व्याप्र हैं। आप व्याप्नोसहित समल करको नष्ट न** कीजिये तथा जनसे उन व्याधीको दूर न धगाइये । व्याधीके बिना वनकी रहा नहीं हो सकती तथा कनके किना व्याग नहीं रह सकते; क्योंकि व्याप्र कनकी रक्षा करते हैं और कर व्यात्रोंकी। जिनका मन पापीमें लगा खला है, वे लोग दूसरोके कल्याणयय गुणोको जाननेकी वैशी इच्छा न्त्री रसते, जैसी कि उनके अवगुणोको जाननेकी रसते ैं। जो अर्थकी पूर्ण सिद्धि बाहता हो, उसे पहले बर्यका ही आकरण करना चाहिये । जैसे स्वर्गसे अमृत दूर नहीं होता, उसी प्रकार धर्मसे अर्थ अलग नहीं होता । जिसकी बुद्धि पापसे हटाकर कल्याणमें लगा दी गयी है, उसने संसारमें जो भी प्रकृति और विकृति है-अस सबको जान लिया है। जो सपयानुसार धर्म, अर्थ और कापका सेवन करता है, वह इस लोक और परलोकमें भी धर्म, अर्थ और कामको प्राप्त करता है। राजन् ! जो क्रोध और इनके उठे हुए बेगको रोज लेता है और आपत्तिमें भी पैर्चको को नहीं बैठता, वही राजलक्वीका अधिकारी होता है। राजन् । आपका कल्याण हो, यनुष्योमें सदा पाँच प्रकारका बल होता है; उसे सुनिये । जो बाहुक्त है, यह कनिष्ठ बल कहलाता है: यन्त्रीका मिलना दूसरा बल है:

मनीबीलोग धनके लाभको तीसरा बल बताते हैं; और राजन् ! जो काय-दादोसे प्राप्त हुआ स्वामाविक वल (कुटुम्बका बल) है, वह 'अधिजात' नामक चौथा वस है। भारत ! जिससे इन सभी बलोका संबह हो जाता है, वह बलोपें ओर 'बुद्धिका बल' कहलाता है। जो मनुष्यका बहुत बड़ा अपकार कर सकता है, उस पुरुषके साथ वैर ठानकर इस क्रियासपा निश्चित्त न हो बाय कि मैं उससे दूर हैं (यह मेरा बुक नहीं कर सकता) । ऐसा कीन बुद्धिमान् होगा जो को, राजा, साँप, पढ़े हुए पाठ, सामध्येशासी व्यक्ति शप्तु, धोग और आयुष्यपर पूर्ण विश्वास कर सकता है ? जिसको बुद्धिके बाजसे मारा गया है, उस जीवके लिये न कोई वैद्य है, व दवा है, व होम, न मन्द्र, न कोई माहलिक कार्य, न अधर्वकेदोक्त प्रयोग और न घलीभाँति सिद्ध बुटी ही है। धारत । प्रमुखको चाहिये कि वह साँप, अप्रि, सिंह और अपने कुलमें जपन व्यक्तिका अनादर न करे; क्योंकि ये सभी बड़े लेक्की होते हैं। संसारमें अग्नि एक महान् तेज है, यह काठमें कियो खती है; किंतु जबतक दूसरे खोग उसे प्रज्नतित न कर है, तकतक यह उस काटको नहीं जलाती। यही अग्रि वर्षि करष्टरे मबकर उदीस कर दी जाती है, तो वह अपने तेकरे जा काटको तथा दूसरे जङ्गलको भी जल्दी ही जला कालती है। इसी प्रकार अपने कुलमें उत्पन्न में अफ्रिके समस्त हेजली पाण्यव क्षमाभावतरे युक्त और विकारशृन्य हो काहमें क्रियो अप्रिकी तथा प्राप्तभावसे स्थित है। अपने पुत्रोसहित आप लताके समान है और पाण्डव महान् शालवृक्षके सदश हैं: यहार् मुख्या आक्रय लिये किना लता कभी बढ़ नहीं सकती। राजन् । अध्विकानन्दनः। आपके पुत्र एक वन हैं और पान्कवोंको उसके पीतर रहनेवाले सिंह समिविये। तात ! सिंहसे सुना हो जानेपर बन नष्ट हो जाता है और बनके बिना सिंह भी नह हो जाते हैं ॥ १०—६४ ॥

# विदुरनीति

(छठा अध्याय)

विदुरजी कहते हैं—जब कोई माननीय वृद्ध पुरुष निकट आता है, उस समय नवयुक्क व्यक्तिके प्राण उपनको उठने लगते हैं; फिर जब वह युद्धके खागतमें उठकर सड़ा होता और प्रणाम करता है, तो पुनः प्राणोको वालकिक स्थितिमें प्राप्त करता है। धीर पुरुषको चाडिये, जब कोई साधु पुरुष अतिथिके रूपमें परपर आवे तो पहले आसन देकर, जल लाकर उसके चरण पतारे, फिर उसकी कुशल पूलकर [ 039 ] सं० म० (खायडं—एक) १७ अपनी स्थिति बताये, तदनसर आवश्यकता समझकर अन्न मोजन करावे। बेट्येसा ज्ञाह्मण जिसके घर दाताके लोभ, भय या केन्द्रमाँके कारण जल, मधुपर्क और गाँको नहीं स्थाबार करता, अंड पुरुषोंने उस गृहस्थका जीवन व्यर्थ बताया है। वैद्य चौरकाड़ करनेवाला (जर्राह), न्नग्रूचर्यसे प्रष्ट, चोर, कुर, ज्ञराची, गर्महत्यारा, सेनाजीवी और केटकिकेता—ये यद्यपि पैर चोनेके योग्य नहीं हैं, तन्यपि बदि अतिथि होकर आवें तो विदोष प्रिय पानी आदरके योग्य होते हैं। नमक, पका हुआ अन्न, दही, दूध, मधु, तेल, घी, तिल, मांस, फल, मूल, साग, लाल कपड़ा, सब प्रकारको गन्ध और गुड़—इतनी बस्तुएँ बेखनेयोग्य नहीं हैं। जो क्रोब न करनेवाला, देला, पत्वर और सुवर्णको एक-सा समझने-वाला, शोकहीन, सन्धि-विप्रहसे रहित, निन्दा-प्रशंसासे शून्य, प्रिय-अप्रियका त्याग करनेवाला तथा उद्यसीन है, वही धिशुक (संन्यासी) है। जो नीवार (जंगली कावल), कन्द-मूल, ईगुद (लिसोंड़ा) और साग लाकर निर्वाह करता है, पनको वदामें रातवा है, अप्रिहोत्र करता है, वनमें रहका भी अतिधिसेवामें सदा सावधान रहता है, वही पुण्यात्मा तपस्वी (वानप्रस्थी) श्रेष्ठ माना गया है। बुद्धिमान् पुरुषको बुराई करके इस विश्वासपर निश्चित्त न रहे कि 'मैं दूर हूँ'। षुद्धिमान्की बर्डि बड़ी लब्बी होती हैं, सताया जानेपर बड़ दन्हीं बोहोंसे बदला लेता है। जो विन्हासका पात्र नहीं है, उसका तो विश्वास करे ही नहीं; किंतु जो विश्वासयत है, उसपर भी अधिक विश्वास न करे। विश्वासी पुरुवसे उत्पन्न हुआ भय मुलेकोद कर डालता है। मनुष्यको बाहिये कि यह ईव्यरिहित, सियोंका रक्षक, सम्पत्तिका न्यायपूर्वक विभाग करनेवाला, प्रियवादी, खब्ध तथा क्रियोंके निकट मीठे बकन बोलनेवाला हो, परंतु उनके बरायें कभी न हो । खिर्धा घरकी लक्ष्मी कही गयी हैं; ये अञ्चल सीधान्यशासिनी, पूजके योग्य, पवित्र तथा घरकी जोमा है। अतः इनकी विशेषकपसे रक्षा करनी चाहिये । अन्त:पुरकी रहाका कार्य पिताको सींप दे, रसोईधरका प्रकन्त मालके हाथमें दे है, गोओंकी सेवामें अपने समान व्यक्तिको नियुक्त करे और कृषिका कार्य स्वयं करे। सेवकोद्यरा वाणिञ्य-व्यापार करे और पुत्रोंके द्वारा ब्राह्मणोंको सेवा करे। जलसे अदि, ब्राह्मणसे क्षत्रिय और पत्थरसे लोहा पैदा हुआ है। इनका तेज सर्वत्र व्याप्त होनेपर भी अपने उत्पत्तिस्थानमें शाला हो जाता है। अच्छे कुलमें उत्पन्न, अधिके समान तेजली, क्षमात्रीत ओर विकारशृत्य संत पुरुष सदा काहुमें अग्निकी पाँति शान्तमायसे स्थित रहते हैं। जिस राजाकी मन्हणाको उसके बहिरंग एवं अन्तरंग समासद्वक नहीं जानते, सब और दृष्टि रखनेवाला वह राजा विस्कालतक ऐक्वंका उपयोग करता है। धर्म, काप और अर्वसम्बन्धी कार्योंको करनेसे पहले न बताये, करके ही दिखाये। ऐसा करनेसे अपनी मनाणा दूसरोपर प्रकट नहीं होती। पर्वतकी खेटीपर खड़कर अथवा राजमहरूके एकाना स्थानमें जाकर या जंगरूमें निर्वन खानपर मनाणा करनी चाहिये। हे भारत ! जो मित्र न हो,

मित्र होनेपर भी पण्डित न हो, पण्डित होनेपर भी जिसका मन वक्तमें न हो, वह अपना गुप्त मन्त्र जाननेके योग्य नहीं है। राजा अच्छी तरह परीक्षा किये विना किसीको अपना मनी न बनावे। क्योंकि धनकी प्राप्ति और मन्त्रकी रक्षाका भार मन्त्रीपर ही खता है। जिसके धर्म, अर्थ और कामविषयक सभी कार्योंको पूर्ण होनेके बाद ही सभासद्गण जान पाते हैं, बड़ी एवा समल राजाओंमें ब्रेष्ट है। अपने मन्बको गुप्त रखनेवाले उस राजाको नि:संदेह सिद्धि प्राप्त होती है। जो मोहक्का बुरे कर्म करता है, वह उन कार्यीका विपरीत परिणाम होनेसे अपने जीवनसे भी हाय थी बैठता है। उत्तम कमीका अनुद्वान तो सुख देनेवाला होता है, किंतु उनका न किया जाना पश्चातापका कारण माना गया है। जैसे वेदोंको पढ़े बिना ब्राह्मण ब्राह्मका अधिकारी नहीं होता, उसी प्रकार सन्ध, विवह, वान, आसन, हैबीमाव और समाक्रय नामक हः गुजांको जाने किना कोई गुप्त मन्त्रणा सुननेका अधिकारी। नहीं होता। राजन् । जो सन्धि-विवह आदि छः गुणीकी जानकारीके कारण प्रसिद्ध है, स्थिति, युद्धि और द्वासको वानता है तथा जिसके लामायकी सब लोग प्रशंसा करते हैं, उसी राजाके अधीन पूर्वी रहती है। जिसके क्रोध और हर्ष व्यर्थ नहीं जाते, जो आवश्यक कार्योकी स्वयं देखवाल करता है और क्रजानेकी भी साथे जानकारी रखता है, उसकी पृथ्वी पर्याप्त यन देनेवाली ही होती है। यूपतिको चाहिये कि अपने 'रावा' नामसे और राजीचित 'छत्र' धारणसे संतुष्ट रहे। सेवकोको पर्याप्त धन दे, सब असेले ही न हरूप ले। क्राक्रणको ब्राक्रण जानता है, खीको उसका पति जानता है, मजीको राजा जानता है और राजाको भी राजा ही जानता है। बक्तमें आवे हुए वसवीन्य ऋतुको कभी छोड़ना नहीं ब्राहिये। यदि अपना बल अधिक न हो तो नम्र होकर उसके पास समय किताना व्यक्तिये, और बल होनेपर उसे मार ही डालना चाहिये; क्योंकि यदि हार्चु मारा न गया तो उससे शीघ्र ही भय उपस्थित होता है। देवता, ब्राह्मण, राजा, बृद्ध, बालक और रोगीपर होनेवाले क्रोधको प्रयतपूर्वक रोकना चाहिये। निरर्धक कलह करना मूलाँका काम है, बुद्धिमान् पुरुषको इसका त्याग करना चाहिये । ऐसा करनेसे उसे त्योकमें यश मिलता है और अनर्थका सामना नहीं करना पड़ता। जिसके प्रसन्न होनेका कोई फल नहीं तबा जिसका क्रोब भी व्यर्थ होता है, ऐसे राजाको प्रजा उसी भगीत नहीं चाहती जैसे स्त्री नपुंसक पतिको । बुद्धिसे धन प्राप्त होता है, और मूर्खता दरिहताका कारण है—ऐसा कोई नियम नहीं है। संसारचक्रके वृत्तानको केवल विद्वान् पुरुष ही जानते हैं, वृत्तरे लोग नहीं। भारत !

मूर्स मनुष्य विद्या, शील, अवस्था, बुद्धि, धन और कुलमें बड़े माननीय पुरुषोंका सदा अनादर किया करता है। जिसका चरित्र निन्दनीय है, जो मूर्स, गुणोमें दोष देखनेवास्त्र, अधार्मिक, बुरे वचन बोलनेवाला और क्रोधी है, उसके ऊपर प्रीप्र ही अनर्थ (संकट) टूट पड़ते हैं। ठगई न करना, दान देना, बातपर कायम रहना और अच्छी ठख कही हुई हितकी बात—ये सब सम्पूर्ण भूतोंको अपना बना लेते हैं। किसीको भी धोला न देनेवाला, चतुर, कृतज्ञ, बुद्धिमान् और सरल राजा राजाना कतम हो जानेपर भी महाथकोको पा जाता है, अर्थात् उसे सहायक मिल जाते हैं। धैर्प, मनोनिमह, इन्द्रियसंयम, पवित्रता, एवा, क्येमल वाणी और भित्रसे ड्रोड य करना—ये सात बातें लक्ष्मीको बढ़ानेवाली है। ग्रावन् ! जो अपने आसितोमें धनका ठीक-ठीक बैठवारा नहीं करता तथा जो दुष्ट, कृतप्र और निर्कन है, ऐसा राजा इस लोकमें त्याग देनेचोग्य है। जो स्वयं दोषी होकर भी निर्दोष आत्यीय व्यक्तिको कृपित करता है, वह सर्पयुक्त प्रस्में रहनेकाले मनुष्यकी भौति रातमें सुस्तसे नहीं सो सकता। भारत !

क्निके ऊपर दोषारोपण करनेसे योग और क्षेत्रमें बाधा आती हो, उन लोगोंको देवताकी भौति सदा प्रसन्न रखना चाहिये। जो बन आदि पदार्थ को, प्रमादी, पतित और नीव पुरुषोके हाकमें सीप दिये जाते हैं, वे संदायमें पड़ जाते हैं। राजन् ! व्हांका शासन स्त्री, जुआरी ओर वालकके हाथमें हैं, वहांके त्वेग नदीमें पत्वरकी नावपर बैठनेवालोंकी भाँति विपत्तिके समुद्रमें डूब जाते हैं। जो लोग जितना आवश्यक है, उतने ही काममें लगे रहते हैं, अधिकमें हाच नहीं डालते, उन्हें मैं पण्डित मानता है; क्योंकि अधिकमें हाथ डालना संघर्षका कारण होता है। जुआरो जिसकी तारीफ करते हैं, चारण जिसकी प्रशंसाका गान करते हैं और बेदपाएँ जिसकी बढ़ाई किया करती है, वह मनुष्य जीता ही मुदेके समान है। भारत । आपने उन महान् बनुर्धर और अत्यन्त तेजस्वी पाणव्योंको क्षोड़कर को यह महान् ऐक्षर्यका धार दुर्वोधनके कमर रख दिया है: इसलिये आप शीध ही उस ऐखर्यमदसे पूढ दुर्योधनको विभुवनके साम्रान्यसे गिरे हुए बलिकी भाँति इस राज्यसे प्रष्ट होते वेशियेगा ॥ १—४७ ॥

## विदुरनीति

(सातवा अध्याय)

शृतरहने करा—विदुर । यह पुरुष ऐक्वर्यकी प्राप्ति और नाशमें खतन्त्र नहीं है। ब्रह्माने बागेसे बैधी हुई कठपुत्रतीकी भाति इसे प्रारक्षके अधीन कर रखा है: इसकिये तुम कहते कतो, मैं सुननेके लिये बैधी धारण किये बैठा है।। र ॥

विद्राणी बोले — भारत ! समयके विपर्शत वदि बृहक्पीत भी कुछ बोलें तो उनका अपमान ही होगा और उनकी बुद्धिकी भी अवज्ञा ही होगी। संसारमें कोई मनुष्य दान देनेसे प्रिय होता है, दूसरा प्रिय वचन बोलनेसे प्रिय होता है और तीसरा मन तथा औषधके बलसे प्रिय होता है: किंदु बो वास्तवमें प्रिय है, वह तो सदा प्रिय ही है। विससे हेर हो कता है वह न साधु, न किहान और न बुद्धिमान हो जान पढ़ता है। प्रियतमके तो सभी कर्म शुभ ही होते हैं और दुश्मके सभी काम पापमय। राजन् । दुर्योधनके जन्म लेते ही मैंने कहा था कि 'केवल इसी एक पुत्रको तुम त्याग दो। इसके त्यागसे सौ पुत्रोको वृद्धि होगी और इसका त्याग न करनेसे सौ पुत्रोका नाश होगा'। तो वृद्धि प्रविष्यमें नाशका करण बने, उसे अधिक महत्त्व नहीं देना चाहिये। और उस क्ष्यका भी बहुत आदर करना चाहिये, तो आगे बलकर अध्युद्ध्यका कारण

हो । यहाराज ! व्यक्तवमें जो क्षय वृद्धिका कारण होता है, वह क्षय हो नहीं है। किंतु उस लाभको भी क्षय हो मानना चाहिये, जिसे पानेसे बहुतोंका नाश हो जाय। धृतराष्ट्र ! कुछ लोग गुणके बनों होते हैं और कुछ लोग धनके धनी। जो धनके बनों होते हुए भी गुणोंके कंगाल हैं, उन्हें सर्वधा त्याग दीजिये ॥ २—८ ॥

etimor i - montre

पुरुष्ट्रने कहा विदुर ! तुम जो कुछ कह रहे हो, परिणाममें हितकर है, बुद्धिमान् लोग इसका अनुमोदन करते हैं। यह भी ठींक है कि जिस ओर धर्म होता है, उसी पक्षकी जीत होती है तो भी मैं अपने बेटेका त्याग नहीं कर सकता ॥ १ ॥

विद्राज बोले—जो अधिक गुणोसे सम्पन्न और विनयी है, वह प्राणियोंका तनिक भी संहार होते देख उसकी कभी उपेहा नहीं कर सकता। जो दूसरोंकी निन्हामें ही लगे रहते हैं, दूसरोंको दुःख देने और आपसमें फूट डालनेके लिये सदा उत्साहके साथ प्रथल करते हैं, जिनका दर्शन दोवसे भरा (अञ्चन) है और जिनके साथ रहनेमें भी बहुत बहा खतरा है. ऐसे लोगोसे धन लेनेमें म्हान् दोव है और उन्हें देनेमें बहुत

बड़ा भय है। दूसरोमें फूट डालनेका जिनका स्वभाव है, जो कामी, निर्लब, शठ और प्रसिद्ध पापी हैं, वे साब रावनेके अयोग्य—निदित माने गये हैं। उपर्युक्त दोषोंके अतिरिक्त और भी जो महान् दोष हैं, उनसे युक्त मनुष्योंका त्यान कर देना बाहिये। सौहार्दभाव नियृत हो जानेपर नीच पुरुवोका प्रेम नष्ट हो जाता है, उस सौहार्दसे होनेवाले फलकी सिद्धि और सुखका थी नाष्ट्र हो जाता है। फिर वह नीव पुस्य निदा करनेके यत करता है, थोड़ा भी अपराध हो जानेपर मोहका विनाशके लिये उद्योग आरम्प कर देता है। उसे तनिक भी ग्नानि नहीं मिलती। उस प्रकारके नीच, कूर त**वा** अजितेत्रिय पुरुषोंसे होनेवाले सङ्गपर अपनी बुद्धिसे पूर्ण विचार करके विद्वान् पुरुष उसे दूरसे ही त्याप दे। जो अपने कुटुम्बी, दरित्र, दीन तथा रोगीयर अनुग्रह करता है, वह पुत्र और पशुओंसे समृद्ध होता और अनग कल्याणका अनुसव करता है। राजेन्द्र ! जो स्प्रेग अपने भलेकी कुछा करते हैं, उन्हें अपने जाति-भाइयोंको उन्नाहिदाँक कनाना चाहिये; इसलिये आप घलीभाति अपने कुलको वृद्धि करें । राजन् । जो अपने कुटुप्यीजनीका सत्कार करता है. यह कल्पाणका भागी होता है। भरतक्षेष्ठ ! अपने कुटुन्बके लोग गुणहीन हों, तो भी उनकी रक्षा करनी चाहिये। किर जो आपके कृपाभित्राची एवं गुणवान् हैं, उनकी तो बात ही क्या है ? राजन् ! आप समर्थ हैं, बीर पाण्डवीपर कृपा क्षीतिये और जनकी जीविकाके लिये कुछ गाँव दे दीजिये । नोचर । ऐसा करनेसे आपको इस संसारमें यहा प्राप्त होगा । तात । आर युद्ध हैं, इसलिये आपको अपने युवीपर शासन करना चाहिये । भरतक्षेष्ठ । मुझे भी आपके वितकी ही बात कहनी चाहिये। आप मुझे अपना हितेषी समझे। तात ! जुन चाइनेवालेको अपने जातिधाइयोके साथ कला नहीं करना चाहिये; बल्कि उनके साथ मिलकर मुलका उपयोग करना चाहिये। जातिभाइयोके साथ परस्पर भोजन, बातचीत एवं प्रेम करना ही कर्तव्य है; उनके साथ कभी विरोध नहीं करना चाहिये। इस जगत्में जातियाई तारते और हुवाते भी 🖁। डनमें जो सदाचारी हैं, वे तो तारते हैं और दुराबारी डूबा देते हैं। राजेन्द्र ! आप पाण्डवोंके प्रति सद्ब्यवहार करें। मानद ! उनसे सुरक्षित होकर आप शतुओंके आक्रमणसे वर्ष खेंगे। विषेते बाण हायमें तिये हुए व्याधके पास पहुँचकर जैसे मृगको कष्ट भोगना पड़ता है, उसी प्रकार जो जातीय बन्धु अपने धनी बन्धुके पास पहुँचकर दुःख पाता है, उसके पापका भागी वह धनी होता है। नरश्रेष्ट ! आप पाण्डवीको अथवा अपने पुत्रोंको मारे गये सुनकर पीछे संताप करेंगे;

अतः इस बातका पहले ही विचार कर लीजिये। (इस ब्रीदनका कोई ठिकाना नहीं है।) जिस करके करनेसे अन्तमें लाटपर बैटकर पछताना पड़े, उसको पहलेसे ही नहीं करना चाहिये। शुक्राचार्यके सिवा ट्रसरा कोई भी मनुष्य ऐसा नहीं है, जो नीतिका जल्ह्यून नहीं करता; अतः वो बीत गया सो बीत गया, अब होष कर्तव्यका विचार आप-जैसे बुद्धिमान् पुरायोवर ही निर्मार है। नरेखर ! दुर्वोधनने पहले पदि पाण्डवीके प्रति यह अपराध किया है, तो आप इस कुलमें बड़े-बुड़े हैं; आएके द्वारा उसका मार्जन हो जाना चाहिये। नरबंह ! यदि आप इनको राजपद्धर स्वाधित कर देंगे तो संसारमें आपका कारकू कुरु जावगा और आप बुद्धिमान् पुरुवोके माननीय हो जायेंगे। जो धीर पुरुवोके यक्तनोंके परिजानपर विचार करके उन्हें कार्यसपमें परिणत करता है, वह विरकालतक यशका भागी बना रहता है। युदाल विद्यानोंके द्वारा भी उपदेश किया हुआ ज्ञान व्यर्थ ही है, यदि असमें कर्तव्यका ज्ञान न हुआ अवता ज्ञान होनेपर पी उसका अनुहान न हुआ। जो विद्वान् पापस्य फल देनेवाले कमीका आरम्ब नहीं करता, यह बढ़ता है। किंतु जो पूर्वमें किये हुए प्यचोका विचार न करके उन्हींका अनुसरण करता है, वह बुद्धिन यनुष्य अगाध कीबड्से भरे हुए नरक्रमें गिराया जाता है। बुद्धिमान् पुरुष मन्त्रभेदके इन छः हारोंको जाने, और धनको रक्षित रक्षनेकी इच्छासे इन्हें सदा बंद रशे—नशेका सेवन, निद्धा, आवश्यक बातोकी जानकारी न रखना, अपने नेत्र, मुख आदिका विकार, दुष्ट मन्त्रियोमे किशास और मूर्ज दूलपर भी भरोसा रक्षना । राजन् । जो इन हारोको जानकर सदा कंद किये रहता है, वह अर्थ, धर्म और बामके सेवनमें लगा सकत शत्रुओंको भी वशमें कर लेता 🕯। बृहस्पतिके समान मनुष्य भी शासकान अवना युद्धीकी सेवा किये किना धर्म और अर्थका ज्ञान नहीं प्राप्त कर सकते। समुद्रमें गिरी हुई वस्तु नष्ट हो जाती है; जो सुनता नहीं, उससे खड़ी हुई बात नष्ट हो जाती है; अजितेन्त्रिय पुरुषका शासकान और रासमें किया हुआ हकन भी नष्ट ही है। बुद्धिगन् पुस्त बुद्धिसे जॉचकर अपने अनुचवसे बारम्बार उनकी योग्यताका निष्ठय करे; फिर दूसरोसे सुनकर और स्वयं देखका धलीजाँति विचार करके विद्वानोंके साथ पित्रता करे। विनयमञ्ज अपयक्षका नाम करता है, पराक्रम अनर्वको दूर करता है, क्षमा सदा ही क्रोधका नाम करती है और सदाचार कुलक्षणका अन्त करता है। राजन् ! नाना प्रकारको धोगसामग्री, माता, घर, खागत-सत्कारके ढंग और भोजन तथा वसके द्वारा कुरुकी परीक्षा करे।

देहाभियानसे रहित पुरुषके पास भी यदि न्याययुक्त पदार्थ स्वतः उपस्थित हो तो वह उसका विशेष नहीं करता, फिन कामासक मनुष्यके लिये तो कहना ही क्या है? जो विद्वानोंकी सेवामें रहनेवाला, वेद्य, धार्मिक, देखनेमें सुन्दर, वित्रोंसे युक्त तथा पथुरवाषी हो, ऐसे सुहद्की सर्ववा रहा करनी चाहिये। अथम कुलमें उत्पन्न हुआ हो वा उतन कुलमें--जो मर्यादाका जल्तहुन नहीं करता, धर्मकी अपेहा रसता है, कोमल सभाववाता तवा सलज है, वह सेकड़ी कुलीनोसे बढ़कर है। किन दो मनुष्योका वितसे बित, गुस रहस्पसे गुप्त रहस्य और बुद्धिसे बुद्धि मिल जाती है. उनकी थित्रता कभी नष्ट नहीं होती। मेघाशी पुरुषको चाहिये कि दुर्वृद्धि एवं विचारदाकिसे हीन पुरुषका तृणसे डके हुए कुई-की भाँति परित्याग कर दे; क्योंकि उसके साथ की हुई भिज्जा नष्ट हो जाती है। विद्वान् पुस्तको उकित है कि अभिमानी, मूर्ख, क्रोधी, साइसिक और अर्मद्दीन पुरुषोके साथ पित्रता न करे। मित्र तो ऐसा होना चाहिये जो कुतज, धार्निक, सत्यवादी, उदार, दुइ अनुराग रखनेवाला, जिलेन्द्रिय, मर्वादाके भीतर रहनेवाला और मैत्रीका त्याग न करनेवाला हो । इन्द्रियोंको सर्ववा रोक रक्षना तो मृत्युर्ध भी बढ़कर कठिन है। और उन्हें बिलकुल खुली छोड़ देनेने देवताओंका भी नाहा हो जाता है। सम्पूर्ण जानियोंके प्रति कोमलताका भाव, गुणोमें क्षेत्र न देखना, सपा, वर्ष और निजीका अपमान न करना—ये सब गुण आयुक्ते बहानेवाले है— ऐसा विद्वान्त्योग कहते हैं। जो अन्यायसे नष्ट हुए धनको स्थिरबुद्धिका आक्रय ले अच्छी नीतिसे पुनः सीटा लानेकी इच्छा करता है, वह बीर पुरुषोंका-सा आवरण करता है। जो आनेवाले दु:सको रोक्तेका उपाय जानता है, वर्तमानकात्तिक कर्तव्यके पालनमें दृढ़ निश्चप रखनेवाला है और अतीतकालमें जो कर्तव्य शेष रह गया है, उसे भी जानता है, वह मनुष्य कभी अधंसे हीन नहीं होता । मनुष्य यन, वाणी और कर्मसे जिसका निरनार सेवन करता है, वह कार्य उस पुरुषको अपनी और खींच सेता है। इसकिये सदा करपाणकारी कार्योंको ही करे। मान्नुलिक पदार्वीका स्पर्श, चित्तवृत्तियोका निरोध, शासका अध्यास, उद्योगदीलता, सरलता और सत्पुरुवोंका बारचार दर्शन—वे सब कल्याणकारी हैं। उद्योगमें लगे रहना बन, लाम और कल्याणका मूल है। इसलिये उद्योग न कोड्नेवास्त मनुष्य महान् हो जाता है और अनन्त सुख्यका उपयोग करता है। तात ! समर्थ पुरुषके लिये सब जगह और सब समयमें क्षमाके समान हितकारक और अत्यन्त श्रीसम्पन्न करानेवाला

उपाय दूसरा नहीं माना गया है। जो सक्तिहीन है, वह तो सक्यर क्षमा करे ही; जो शक्तिमान् है, वह भी धर्मके लिये क्षमा करे । तथा जिसकी दृष्टिमें अर्थ और अनर्घ दोनों समान हैं, उसके लिये को क्षमा सदा हो हितकारिणी होती है। जिस मुलका सेवन करते खनेपर भी मनुष्य धर्म और अर्थसे श्रष्ट नहीं होता, उसका यथेष्ट सेवन करे; किंतु मूडकत (आसक्ति एवं अन्यायपूर्वक विषयसेवन) न को । जो दुःससे पीड़ित, प्रमादो, नास्तिक, आलसी, अजितेन्द्रिय और उसाहरहित है, उनके वहाँ सङ्ग्रंका वास नहीं होता। दुए बुद्धिवाले खोग सराज्यारे युक्त और सराजाके ही कारण लजाशील मनुष्यको अराक मानकर उसका तिरस्कार करते हैं। अत्यन्त ब्रेष्ट, अतिशय दानी, अति ही झुरबीर, अधिक जत-नियमोका पालन करनेवाले और जुडिके धमयडमें वूर खनेवारे मनुष्यके पास तक्ष्मी भयके मारे नहीं जाती। राजनक्षी न तो अत्वन्त गुणवानोंके पास साती है और न ब्बूल निर्मुलोके पास । यह न तो ब्रह्त-से गुलोको चाहती है और न गुण्हीनके प्रति ही अनुराग रसती है। ज्यस गोकी चाँति यह अन्यी लक्ष्मी कहीं-कहीं हो ठहरती है। वेदोंका फल 🛊 अधिकोत्र करना, प्रत्याध्ययनका फल है सुर्रालिता और सद्भवार, स्त्रोकत फल है रति-सुक्त और पुत्रकी प्राप्ति तथा बनका फल है कन और उपयोग । जो असमेके द्वारा कमाये हूए बनसे परलोक-साधक यज्ञादि कर्म करता है, वह मरनेके पद्मान् उसके फराको नहीं पाताः लगेकि उसका धन सुरे राक्तेसे आचा होता है। योर जंगलमें, दुर्गम मार्गमें, कठिन आयतिके समय, धवराहटमें और प्रहारके लिये शस्त्र वर्त रहनेपर भी मनोबलसम्बन्न पुरुषोको भय नहीं होता । उद्योग, संयम, दक्षता, सावधानी, धेर्च, स्पृति और सोच-विचारकर कार्यात्व्य करना—इन्हें उत्ततिका मुख्यन्त्र समझिये। तपन्तियोकः बल है तप, घेदवेताओंका बल है वेद, असायुओंका बत है हिंसा और गुणवानोंका बत है क्षमा। बल, मूल, फल, दूब, धी, ब्राह्मणकी इच्छापूर्ति, गुरुका क्कन और औषध—ये आठ जनके नाशक नहीं होते। जो अपने प्रतिकृत जान पढ़े, उसे दूसरोक्षे प्रति भी न करे। बोड़ेमें बर्मका यही स्वसाय है। इसके विपरीत जिसमें कामनासे प्रवृत्ति होती है—वह तो अधर्म है। अक्रोधसे क्रोधको जीते, असाधुको सद्व्यवहारसे वशमें करे, कृपणको दानसे जीते और झूठपर सत्वसे विजय प्राप्त करे। खी, धूर्न, आलसी, उरपोक, क्रोधी, पुरुषतके अधिमानी, चोर, कृतप्र और नास्तिकका विद्यास नहीं करना चाहिये। जो क्तिय मुक्तवनोंको प्रणाम करता है और वृद्ध पुरुषोंकी सेवामें लगा रहता है, उसकी कीर्ति, अस्यु, यहा और बल—ये चारी बढ़ते हैं। जो धन अत्यन्त ब्रेड ठठानेसे, धर्मका उन्लड्डन करनेसे अथवा प्रजुके सामने सिर झुकानेसे प्राप्त होता हो, उसमें आप मन न लगाइये। विद्याहीन पुरुष, संतानोत्पत्ति-रिहत क्षीप्रसङ्ग, आहार न पानेवाली प्रजा और बिना राजाके राष्ट्रके लिये शोक करना वाहिये। अधिक एव चलना देव-धारियोंके लिये दु:सक्तय बुद्धापा है, बराबर पानी गिरना पर्वतीका बुद्धापा है, सम्योगसे बिद्धात एउना क्षियोंके लिये वुद्धापा है, सम्योगसे बिद्धात एउना क्षियोंके लिये वुद्धापा है। अध्यास न करना बेटोका पत्र है, ब्रह्मणोवित नियमोंका पालन न करना ब्रह्मणका मल है, ब्रह्मणोवित नियमोंका पालन न करना ब्रह्मणका मल है, ब्रह्मणोवित (ब्रह्मल-बुखारा) पृथ्वीका मल है तथा झुठ बोलना पुरुषका मल है, ब्रह्मक पत्र इस-परिद्धासकी उत्युक्ता प्रवित्रता खोका मल है और पत्रिके बिना परदेशमें एइना ब्रांचात्रका मल है। सोनेका मल है बाँदी, बाँदीका मल है राँगा, राँगेका मल है। सोनेका मल है बाँदी, बाँदीका मल है राँगा, राँगेका मल है।

सोसा और सीसेका मल है मल। सोकर नींद्रको जीतनेका प्रचास न करें। कामीपमीणके द्वारा खीको जीतनेकी इकार न करें। लकड़ी डालकर आपको जीतनेकी आशा न रखें और अधिक पीकर मदिश पीनेकी आदातको जीतनेका प्रचास न करें। जिसका मित्र धन-दानके द्वारा वशमें आ चुका है, वस्तु पुद्रमें जीत लिये गये हैं और खियों लान-पानके द्वारा बत्तीपूत हो कुकी है, उसका जीवन सफल है। जिनके पास हजार है, वे भी जीवित है, तथा जिनके पास सी है, वे भी जीवित है; अतः पाश्यत पुतराष्ट्र ! आप अधिकका लोभ छोड़ दीजिये, इससे भी किसी तरह जीवन रहेगा ही। इस पुर्वापर जो भी धान, जी, सोना; पशु और विचार है, वे सब-के-सब एक पुग्चके लिये भी पूरे नहीं है—ऐसा विचार करने-वाला मनुष्य मोहये नहीं पहला। राजन ! मैं फिर कहता है, यदि आधका अपने पुत्रों और पाण्यवोंने सचान भाव है तो उन सभी पुत्रोंके साथ एक-सा बर्ताब कीजिये ॥ १०—८५॥

COST NO. 100

## विदुरनीति

(आठवाँ अध्याय)

विदुर्श बहते हैं—जो सजर पुरुवोसे आदर पाकर आसक्तिरहित हो अपनी शक्तिके अनुसार अर्थ-साधन करता रहता है, उस क्षेप्र पुरुषको शीध ही सुधशको प्राप्ति होती है; क्योंकि संत जिसपर प्रसन्न होते हैं, वह सदा सुखी रहता है। जो अधर्मसे उपार्जित यहान् धनग्रद्दाको भी उसकी ओर आकृष्ट हुए बिना ही त्याग देता है, वह जैसे साँध अपनी पुरानी केंचुलको छोड़ता है उसी प्रकार, दुःश्रीसे मुक्त हो सुरापूर्वक शयन करता है। झूठ बोरुकर वजति करना, राजाके पासतक चुगली करना, गुरुसे भी मिच्या आग्रह करना—ये तीन कार्य ब्रह्महत्याके समान है। गुणीमें क्षेत्र देखना एकदम मृत्युके समान है, कठोर बोलना या निन्दा करना लक्ष्मीका वय है। सुननेकी इच्छाका अभाव या संवाका अभाव, उतावतापन और आत्य-प्रशंसा— ये तीन किद्याके शतु हैं। आलम्ब, मट्, मोह, बह्वलता, गोष्ठी, उद्याता, अभिमान और लोभ—ये सात विद्यार्थियोंके लिये सदा ही दोष माने गये हैं। सुख चाहनेवालेको विद्या कहाँसे मिले ? विद्या चाहनेवालेके लिये सुल नहीं है। सुलकी चाह हो तो विद्याको छोड़े और विद्या चाहै तो सुलका त्याग करे। ईंधनसे आगकी, नदियोंसे समुद्रकी, समस्त प्राणियोंसे मृत्युकी और पुस्त्रोंसे कुलटा स्रीकी कभी तृप्ति नहीं होती। आज्ञा धैर्यको, यमराज समृद्धिको, क्रोध लक्ष्मीको, कृपणता यशको और सार-

सैभालका अभाव पशुओंको नष्ट कर देता है। इधर एक ही ब्राह्मण यदि क्रुन्त हो जाय तो सम्पूर्ण राष्ट्रका नाश कर देता है। बकरियाँ, काँसेका पात्र, बाँदी, मधु, अर्क सीवनेका यन, पक्षी, केटबेला बाह्मण, बूहा कुटुम्बी और विपत्तिप्रस्त कुलीन पुरुष—ये सब आपके घरमें सदा मौजूद रहें। भारत ! मनुजीने कहा है कि देवता, ब्राह्मण तबा अतिथियोकी पूजाके लिये बकरी, बेल, चन्दन, बीणा, तर्पण, मथु, मी, लोहा, तबिके वर्तन, दाह्न, प्रालमाम और गोरोचन—ये सब बल्हुएँ जरपर रखनी चाहिये। तात ! अब में तुम्हें यह बहुत ही महत्त्वपूर्ण एवं सर्वोपरि पुण्यजनक बात क्या का हूँ—कामनासे, भयसे, लोभसे तथा इस जीवनके लियं भी कभी धर्मका त्याग न करे। धर्म नित्य है, किंतु सुल-दुःस अनित्व हैं; जीव नित्व हैं, पर इसका कारण (अविद्या) अनित्य 🛊 । आप पन्त्रियोंको छोड़कर नित्यमें स्थित होड्वे और संतोष धारण करिजये; क्योंकि संतोष ही सबसे बड़ा लाम है। बन-बान्यादिसे परिपूर्ण पृथ्वीका शासन काके अन्तर्मे समस्य राज्य और विपुत्त भोगोंको यहीं छोड़कर यमराजके ब्रहमें गये हुए बड़े-बड़े ब्रसवान् एवं महानुभाव राजाओंकी ओर दृष्टि बास्त्रिये। राजन् ! जिसको बड़े कप्टसे पाला-पासा बा, वही पुत्र जब मर जाता है तो मनुष्य उसे उड़ाकर तुरंत धरसे बाहर कर देते हैं। पहले तो उसके लिये

बाल वितराये करण खरोंने विलाप करते हैं, फिर साधारण काठको भाँति उसे जलतो चितामें झाँक देते हैं। मरे हुए मनुष्यका धन दूसरे त्योग भोगते हैं, उसके प्रारीरकी धातुओंको पक्षी साते हैं या आग जलाती है। यह मनुष्य पुण्य-पापसे बंधा हुआ इन्हों दोनोंके साथ परलोकमें गमन करता है। तात ! बिना फल-फूलके वृक्षको जैसे पर्शी छोड़ देते हैं, उसी प्रकार उस प्रेतको उसके जातिवाले, सुद्ध् और पुत्र चितामें छोड़कर लौट आते हैं। अग्रिमें डाले हुए उस पुस्त्रके पीछे तो केवल उसका अपना किया हुआ बुरा या पला कर्प ही जाता है। इसलिये पुरुषको बाहिये कि वह धीरे-धीरे प्रचलपूर्वक धर्मका ही संबद्ध करे। इस लोक और पराश्रीकासे ऊपर और नीचेतक सर्वत्र अज्ञानकप न्यान् अन्यकार फैला हुआ है; वह इन्द्रियोंको महान् मोहमें हालनेवाला है। राजन् ! आप इसको जान लीजिये, जिससे यह आपका स्पर्धा न कर सके । मेरी इस बातको सुनकर पदि आप सब ठीक-ठीक समझ सकेंगे तो इस मनुष्यक्षेकमे आपको महान् यश प्राप्त होगा और इटलोक तथा परलोकमें आयके लिये भय नहीं रहेगा । भारत ! यह जीवात्मा एक नहीं है। इसमें पुण्य ही तीर्थ है, सत्यक्तमा परमात्यासे इसका उद्गम हुआ है, सैर्थ ही इसके किनारे हैं, इसमें दपाकी लहाँ उठती हैं, पुण्यकर्प करनेवाला भनुष्य इसमें स्तान करके पश्चित्र होता है: क्योंकि लोभरहित आत्या सदा पवित्र ही है। काम-क्रोबादिरूप ग्राइसे भरी, पाँच इन्द्रियोके जलमे पूर्ण इस संसारनवीके जन्म-मरणक्य दुर्गम प्रवाहको वैर्यकी नीका बनाकर पार कॉनिये। जो बुद्धि, धर्य, विद्या और अवस्थाये बढ़े अपने बन्धुको आहर-सत्कारसे प्रसन्न करके सासे कर्तव्य-अकर्तव्यके विषयपे प्रश्न करता है, यह कभी मोहपे नहीं पड़ता। फ़िल्न और उदाकी वैयेसे रक्षा करे, अर्थात् कामबेंग और भूखकी ज्वालाको धैर्यपूर्वक स्त्रो । इसी प्रकार

हाब-परकी नेजोसे, नेत्र और कानोकी मनसे तथा मन और वाणीकी सन्कर्मोंसे रक्षा करे। जो प्रतिदिन जलसे स्नान-सञ्चा-तर्पण आदि करता है, नित्य वज्ञोपवीत धारण किये रहता है, नित्य स्वाध्याय करता है, पतितोंका अन्न त्याग देता है, सत्य बोलता और गुरुकी सेवा करता है, वह ब्राह्मण कभी ब्रह्मसोकसे प्रष्ट नहीं होता । वेदोंको पड़कर, अधिहोत्रके लिये अफ्रिके बातें और कुछ विश्वकर नाना प्रकारके यशेंद्वरा यजन कर और प्रजाजनोंका पालन करके गाँ और ब्राह्मणोंके हितके लिये संज्ञाममें मृत्युको प्राप्त हुआ क्षत्रिय शखसे अन्तःकरण पवित्र हो जानेके कारण ऊर्ध्वलोकको जाता है। वैश्व पदि वेद-शासोका अध्ययन करके ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा आक्रितजनोको समय-समयपर धन देकर उनकी सहायता करे और यहाँद्वारा तीनों अग्नियोंके पवित्र यूमकी मुगन्य लेता रहें हो वह मन्त्रेके प्रहात् कर्नलोकमें दिव्य मुख धोगता है। शुद्र बदि ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्वको क्रमसे न्यायपूर्वक सेवा करके इन्हें संतुष्ट करता है तो वह व्यथासे रहित हो, प्राप्तेसे मुक्त होकर देहत्यागके पक्षात् स्वर्गसुलका उपभोग करता है। यहाराज ! आपसे यह मैंने बारों वर्णीका धर्म बताया 🚉 इसे बतानेका कारण भी सुनिये। आपके कारण पाच्चुनन्दन युधिद्विर अत्रियधर्मसे च्युत हो रहे हैं, अतः आप उन्हें पुनः राजधर्ममें नियुक्त कीजिये ॥ १—२१ ॥

कुल्यपूर्ण बडा—विदुर ! तुम प्रतिदिन मुझे जिस प्रकार उपदेश दिया करते हो, यह बहुत ठीक है। सीम्य ! तुम मुझसे जो कुछ भी कहते हो, ऐसा ही मेरा भी विचार है। यदायि मैं पाण्डवोंक प्रति सदा ऐसी हो बुद्धि रखता है, तथायि दुर्वोधनसे मिलनेया जिर बुद्धि पलट जाती है। प्रारब्धका जल्डबुन करनेकी दानि किसी भी प्राणीमें नहीं है। मैं तो प्रारब्धको हो अचल मानता है, उसके सामने पुस्तार्थ तो व्यर्व है। ३०—३२।

#### सनत्सुजात ऋषिका आगमन सनत्सुजातीय—पङ्गला अध्याय

वृतराष्ट्र बोले—विदुर ! यदि तुम्हारी वाणीसे कुछ और कहना शेष रह गया हो तो कहो; मुझे उसे सुननेको बड़ी इच्छा है। क्योंकि तुम्हारे कहनेका रंग बड़ा अनुठा है॥ १॥

विदुरने कहा—भारतवंत्री धृतराष्ट्र ! 'सनत्सुजात' नामसे विख्यात जो ब्रह्माजीके युत्र परम प्राचीन सनातन ऋषि हैं, उन्होंने एक बार कहा था—'मृत्यु है ही नहीं।' महाराज ! वे समात बुद्धिमानोमें श्रेष्ठ हैं, वे ही आपके हदयमें स्थित व्यक्त और अञ्चल—सभी प्रकारके प्रश्लोका उत्तर देंगे ॥ २-६ ॥ १००१टने कार—विदुर ! क्या तुम उस तत्त्रको नहीं जानते, किसे अब पुनः सनातन ऋषि मुझे बतावेंगे ? यदि मुखारी बुद्धि कुछ भी काम देती हो तो तुम्हीं मुझे उपदेश करो ॥ ४ ॥ विदुर बोले—राजन् ! मेरा जन्य शुद्धा खोके गर्भसे हुआ है; अतः इसके आंतिरिक्त और कोई उपदेश देनेका मेरा अधिकार नहीं है। किंतु कुमार सनस्तुवातको बुद्धि सनातन ब्रह्मको विषय करनेवाली है, मैं उसे जानता है। ब्राह्मणयोगिमें जिसका जन्म हुआ है, वह यदि गोपनीय तत्त्वका भी प्रतिपादन कर दे तो भी देवताओंकी निन्दाका पात्र नहीं बनता। यही कारण है कि मैं स्वर्थ उपदेश न करके आपको सनस्तुवातका नाम बतलाता हैं। ५-६॥

वृत्याष्ट्रने कहा—विदुर ! उन परम प्राचीन सनातन प्राधिका पता मुझे बताओ । पता, इसी देहसे पहाँ ही उनका समागम कैसे हो सकता है ? ॥ ७ ॥

वैशम्यायनवी बढाते है—राजन् ! तदननार विदुरजीने

ज्ञाम ज्ञातवाले उन सनातन ऋषिका स्मरण किया। उन्होंने भी यह जानकर कि विदुर मेरा चिन्तन कर रहे हैं, प्रत्यक्ष दर्शन दिया। धृतराष्ट्रने भी शास्त्रोक्त विधिसे पाछ-अर्घ्य, मधुपर्क आदि अर्घण करके उनका खागत किया। इसके बाद जब वे सुलपूर्वक बैठकर विज्ञाम करने लगे तो विदुरने उनसे कहा—'भगवन्! धृतराष्ट्रके हृदयमें कुछ संशय लड़ा हुआ है, जिसका समाधान मेरे हारा कराना उचित नहीं है। आप ही इस विवयका निकारण करनेके योग्य हैं। जिसे सुनकर ये नरेश सब दुःखोसे पार हो जायें और लाभ-हानि, प्रिय-अप्रिय, जरा-मृत्यु, भय-अमर्थ, भूल-भ्यास, मद-ऐश्वर्य, बिन्ता-आलस्य, काम-कोध तथा बस्ति-अवनति—ये हन्द्र इन्हें कष्ट न पहुँचा सके ॥ ८—१२ ॥

## सनत्सुजातजीके द्वारा धृतराष्ट्रके प्रश्लोंका उत्तर

सनत्सुजातीय-दूसरा अध्याय

वैशामायनमी कहते हैं—तदनत्तर बुद्धिमान् एवं महायना । राजा धृतराष्ट्रने विदुर्शने कहे हुए इस वकानका अनुमोदन करके अपनी बुद्धिको परमात्मके विवयमें लगानेके लिये । एकान्तमें सनस्तुज्ञात मुनिसे प्रश्न किया ।। १ ।।

पृत्याष्ट्र मोले—सनस्कातजी । मैं यह सुना करता है कि 'मृत्यु है ही नहीं' ऐसा आपका सिद्धान्त है। साथ ही यह भी , सुना है कि देवता और असुरोने मृत्युसे बचनेके लिये ब्रह्मवर्थका पालन किया था। इन दोनोमें कीन-सी बाठ ठीक है ? ॥ २ ॥

समासुवातने कहा — राजन् ! तुमने जो प्रश्न किया है, उसमें
यो पश्न हैं। मृत्यु है और वह कमंसे दूर होती है — एक पश्न:
और 'मृत्यु है ही नहीं' — यह दूसरा पश्न: परंतु वास्तवमें यह
बात जैसी है, वह मैं तुम्हें बताता है; ब्यानसे सुनो और मेरे
कथनमें संदेह न करना । शक्तिय ! इस प्रश्नके उक्त दोनों ही
पहरूओंको सत्य समझो । कुछ विद्वानोंने मोहक्का इस
मृत्युकी सत्ता खीकार की है। किंतु मेरा कहना तो यह है कि
प्रमाद ही मृत्यु है और अप्रमाद अमृत है। प्रमादके ही कारण
आसुरी सम्पत्तिवाले मनुष्य मृत्युसे प्रसावित हुए और
अप्रमादसे ही देवी सम्पत्तिवाले महात्मा पुरुष ब्रह्मकरूप हो
जाते हैं। यह निश्चय है कि मृत्यु व्याप्नके समान प्राणियोका
मक्षण नहीं करती; क्योंकि उसका कोई सम देवनेमें नहीं
आता । कुछ लोग मेरे बताये हुए प्रमादसे भिन्न 'वम' को मृत्यु
कहते हैं और हदयसे दृढ़तापूर्वक पालन किये हुए ब्रह्मवर्षको
ही अमृत मानते हैं। यम देवता पितृत्येकमें राज्य-शासन करते



हैं। वे पुण्यकर्म करनेवालोंके लिये सुखदायक और पापियोंके लिये चयंकर हैं। इन यमको आज्ञासे ही कोथ, प्रमाद और लोभस्पी मृत्यु पनुष्योंके विनादामें प्रयुत्त होती हैं। अहंकारके वशीभूत होकर विपरीत मार्गपर चलता हुआ कोई भी मनुष्य आत्माका साक्षारकार नहीं कर पाता। मनुष्य मोहकश अहंकारके अधीन हो इस लोकसे जाकर पुन:-पुन: जन्य-मरणके चक्करमें पड़ते हैं। मरनेके बाद उनके मन, इन्द्रिय और प्राण भी साथ जाते हैं। इरीरसे प्राणस्वयी इन्द्रियोंका वियोग होनेके कारण मृत्यु 'मरण' स्वाको प्राप्त होती है। इरता। उसके सामने आकर मृत्यु उसी प्रकार नष्ट हो प्रारव्यकर्मका उदय होनेपर कमके फलमें आसक्ति रत्ननेवाले लोग स्वर्गादि लोकोंका अनुगमन करते हैं; इसीकिये वे मृत्युको पार नहीं कर पाते। देहाभिमानी जीव परमात्पसाक्षात्कारके ज्यायको न जाननेक कारण भोगकी बासनासे सब और नाना प्रकारकी योनियोमें भटकता खता है। इस प्रकार जो विषयोंकी ओर झुकाव है, वह अवस्य ही इन्द्रियोको महान् मोहमें डालनेवाला है; और इन झूठे विषयोमें राग रहानेवाले यनुष्यको उनकी ओर प्रवृत्ति होनी खाभाविक है। मिध्या घोगोपे आसक्ति होनेसे जिसके अन्तःकरणकी ज्ञानशक्ति नष्ट हो गयी है, वह सब ओर विषयोक्त ही चिन्तन करता हुआ मन-ही-मन उनका आस्वादन करता है। पहले तो जिषयोंका बिन्तन ही लोगोंको मारे हालता है, इसके बाद वह काम और कोचको सत्य लेकर पुनः जल्दी ही प्रहार करता है। इस प्रकार वे विषय-बित्तन, काम और क्रोध ही क्रिकेहीन मनुष्योक्षी मृत्युके निकट पहुँचाते हैं। परंतु जो विधरबुद्धिवाले पुरुष हैं, वे वैर्यसे मृत्युके पार हो जाते हैं। अतः जो मृत्युको जीतनेकी इच्छा रसता है, उसे चाहिये कि विषयोंके स्वस्थ्यका विचार काके उने तुख मानकर कुछ भी न गिनते हुए उनकी कामनाओंको उत्पन्न होते ही नष्ट कर डाले। इस प्रकार जो विद्यान् विषयोंकी इच्छाको मिटा देता है, उसको (साबारण प्राणियोंकी) मृत्युकी भाँति मृत्यु नहीं मारती, अर्वात् वह जन्म-मरणसे मुक्त हो जाता है। कामनाओंक पीछे करानेवाला पनुष्य आपनाओंके साथ ही नष्ट हो जाता है और कामनाओंका त्याग कर देनेपर जो कुछ भी दुःससय रजोगुण है, उस सबको यह नष्ट कर देता है। यह काम ही समल प्राणियोंके लिये मोहक होनेके कारण तमोगुण और अज्ञानसम् है तथा नरकके समान दुःगादाची देशा जाता है। वैसे मतवाले पुरुष बलते-बलते गड्डेकी ओर दीड़ पड़ते 🐔 वैसे ही कामी पुरुष घोगोमें सुख मानकर उनकी ओर बैड़ते हैं। जिसके क्लिकी वृत्तियाँ कामनाओंसे मोहित नहीं हुई हैं. उस ज्ञानी पुरुषका इस लोकमें तिनकोंके बनाये हुए व्याप्रके समान मृत्यु क्या बिगाड़ सकती है ? इसलिये राजन् ! इस कामकी आयु (सत्ता) नष्ट करनेकी इच्छासे दूसरे किसी भी विषयभोगको कुछ भी न गिनकर उसका विनान त्याग देना ब्राहिषे । राजन् ! यह जो तुन्हारे इत्तरके भीतर अन्तराज्या है, मोहके वशीपृत होकर यही क्रोध, लोभ और पृत्युख्य हो जाता है। इस प्रकार मोहसे होनेवाले मृत्युको जानकर जो

जाती है, जैसे मृत्युके अधिकारमें आया हुआ मरणधर्मा मनुष्य ॥ ३—१६॥

**पुत्रराष्ट्र बोले दिवातियोके लिये यज्ञोद्वारा जिन** पविज्ञतम, सनातन एवं श्रेष्ठ लोकोंकी प्राप्ति बतायी गयी है, वर्डी वेद उन्हींको परम पुरुषार्च कहते हैं; इस बातको काननेवाला विद्वान् जाम कर्मीका ही आश्रम क्यों 可務川での川

सनत्तुन्तनने कहा—राजन् ! अज्ञानीः पुरुष ही इस प्रकार भिन्न-भिन्न लोकोंमें गमन करता है तथा केंद्र कर्मके कहुत-से प्रयोजन भी बताते हैं। परंतु जो निष्काम पुरुष है, वह ज्ञानमार्गक हारा अन्य सभी मार्गोका बोध करके परमात्मक्रमध होता हुआ ही परमात्माको प्राप्त शेला है।। १८।।

मृतवह केले—विद्वन् ! यदि वह परमातमा ही क्रमहाः इस सम्पूर्ण जनत्के क्यमें प्रकट होता है, तो उस अजन्मा और पुरतान पुरुषपर कॉन शासन करता है ? अक्षवा उसे इस क्यमें आनेकी क्या आवश्यकता है और क्या मुख मिलता 🕯—यह सब मुझे ठीक-ठीक बताइये ॥ १९ ॥

सन्तमुक्तने बजा—तुमारे प्रश्नमें जो अनेको विकलप किये गये हैं, उनके अनुसार भेदकी प्राप्ति होती है और उसे स्बोकार का लेनेसे महान् दोष आता है; क्योंकि अनादि मायाके सम्बन्धारे जीवोंका नित्य प्रवाह चलता रहता है—ऐसा याननेसे इस परमात्माकी महता नष्ट नहीं होती और उसकी पायांक सम्बन्धसे जीव भी पुन:-पुन: उत्पन्न होते रहते हैं। यह जो दूरवयान जगत् है, वह परमात्माका सक्त्य है और परमात्या नित्य है। वह विकार वानी मायाके योगसे इस विष्को उत्पन्न करता है, तबा माया उस परमात्माकी क्षति है—ऐसा माना जाता है। और ऐसे अर्थके प्रतिपादनमें बेद प्रमाण हैं ॥ २०-२१ ॥

फ़्तरह कोले—इस जगत्में कुछ लोग ऐसे हैं. जो धर्मका आचरण नहीं करते तथा बुळ लोग उसका आचरण करते हैं। अतः में यूकता हूँ कि धर्म पायके द्वारा नष्ट होता है या धर्म ही पापको नष्ट कर देता है ? ॥ २२ ॥

सन्तमुबाठने कहा—राजन् ! धर्म और पाप दोनोंके दो प्रकारके फल होते हैं और उन दोनोंका ही उपमोग करना पड़ता है। यरमात्मामें स्थिति होनेपर विद्वान् पुरुष उस नित्य वस्तुके ज्ञानद्वारा अपने पूर्वकृत पाप और पुण्य दोनोंका सदाके लिये नाश कर देता है। यदि ऐसी स्थिति नहीं हुई तो ज्ञाननिष्ठ हो जाता है, वह इस त्येकमें मृत्युसे कभी नहीं दिहाभिमानी मनुष्य कभी पुण्यफलको प्राप्त करता है और

कभी क्रमञ्जः प्राप्त हुए पूर्वोपार्जित पापके फलका अनुभव करता है। इस प्रकार पुण्य और पापके जो स्वर्ग-नरकरम्प दो अस्विर फल हैं, उनका भोग करके वह इस जगत्में जन्य ले पुनः तदनुसार कर्मोमें लग जाता है। किनु कर्मोंक तत्त्वको जाननेवाला निकाम पुरुष धर्मक्रम कर्मके द्वारा अपने पूर्वपापका यहाँ ही नाज कर देता है। इस प्रकार धर्म हो अस्यन्त बलवान् हैं; इसलिये धर्माक्ररण करनेवालोंको समधानुसार अवस्थ सिद्धि प्राप्त होती है। २६—२५॥

पृत्ताष्ट्र बोले—विद्वन् ! पुण्यकर्मं करनेवाले द्विजातियोको अपने-अपने धर्मके फलल्कस्य जिन सन्ततन तोकोकी प्राप्ति बतायी गयी है, उनका क्रम बतलाइये; तथा उससे भिन्न जो अत्यन्त उत्कृष्ट मोक्षसुरत है, उसका भी निक्तयण कीजिये। अस मैं सकाम कर्मकी बात नहीं जानना चाहता।। २६॥

सनस्यातने कहा-जैसे बलवान् पहलवानीये अपना बल बढ़ानेके निमित्त एक-दूसरेसे लाग-डॉट रहती है, उसी प्रकार जो निष्कामभाषसे यम-निषमादिके पालनमें दूसरोंसे बढ़नेका प्रयास करते हैं, वे ब्राह्मण यहाँसे मरकर जानेके बाद ब्रह्मलोकमें अपने तेजका प्रकाश फैलाते हैं। जिनकी वर्णाक्षमधर्ममें स्पर्धा है, उनके लिये वह ज्ञानका साधन है; किंतु वे ब्राह्मण यदि सकामधालसे उसका अनुष्टान करें तो मृत्यके पश्चात् यहाँसे देवताओंके निवासस्वान सर्गर्ये जाते 🛊 । श्राह्मणके सम्यक् आचारकी केंद्रवेता पुरुव प्रशंसा करते हैं। कितु अपनेमें वर्णाश्रमका अभियान रखनेके कारण जो वहिर्मुल है, उसे अधिक महत्व नहीं देना वाहिये। जो निष्कामभावसे श्रांतधर्मका पालन करनेसे अनार्पुत हो गया है, ऐसे पुरुषको श्रेष्ठ समझना वाहिये। जैसे वर्ण ऋतुमें तृण-पास आदिकी बहुतायत होती है, उसी प्रकार नहीं ब्रह्मवेत्ता संन्यासीके योग्य अन्न-पान आदिकी अधिकता मालुम पढ़े उसी देशमें रहका जीवन-निर्वाह करे। भूस-प्याससे अपनेको कष्ट न पहुँचाने । किनु नहाँ अपना माहारुय प्रकाशित न करनेपर थय और अमङ्गल प्राप्त होता हो, वहाँ रहकर भी जो अपनी विशेषता प्रकट नहीं करता वही श्रेष्ठ पुरुष है, दूसरा नहीं । जो किसीको आत्यप्रशंसा करते देश जलता नहीं, तथा ब्राह्मणके धनका अपहरण करके उपभोग नहीं करता, उसके अन्नको स्वीकार करनेमें सत्पुरुषोकी सम्पति है। जैसे कुत्ता अपना वयन किया हुआ भी सा लेता है, उसी प्रकार जो अपने पराक्रम या पाण्डितका प्रदर्शन करके जीविका क्लाते हैं वे संन्यासी

वयन-भोजन करनेवाले हैं, और इससे उनकी सदा ही अध्यति होतो है। जो कुटुम्बीवनोंके बीचमें रहकर भी अपनी साधनाको उनसे सदा गुप्त रखनेका प्रयत्न करता है, ऐसे ब्राह्मणको हो विद्वान् पुरुष ब्राह्मण मानते हैं। इसलिये उपर्युक्त रूपसे जीवन कितानेवाले क्षत्रियको भी ब्रह्मका प्रकाश प्राप्त होता है, वह भी अपने ब्रह्मभावको देखता है। इस प्रकार जो घेदञ्ज्य, बिह्नरहित, अविवल, शुद्ध एवं सब प्रकारके हैतसे रखित आत्या है, उसके स्वरूपको जाननेवाला कौन ब्रह्मवेता पुत्रव उसका हुनन (अध:पतन) करना चाहेगा ? जो उत्त प्रकारसे वर्तमान आत्याको उसके विपरीतरूपसे समझता है, आव्याका अपहरण करनेवाले उस चोरने कौन-सा पाप नहीं किया ? जो कर्तव्यपालनमें कभी बकता नहीं, दान नहीं लेता, सत्पुरुवोपे सम्पानित और शाना है, तथा शिष्ट होकर भी विष्टताका विज्ञापन नहीं करता, वही ब्राह्मण ब्रह्मवेता एवं विद्यान् है। जो लोकिक धनकी दृष्टिसे निधेन होकर भी देवी सम्पत्ति तथा यज्ञ-ज्यासना आदिसे सम्पन्न है, वे दुर्धर्य और निर्भव हैं; उन्हें ब्रह्मकी साक्षात् मूर्ति समझना जाहिये। यदि कोई इस लोकमें अचीष्ट सिद्ध करनेवाले सम्पूर्ण देवताओंको जान हे, तो भी वह ब्रह्मवंताके समान नहीं होता। क्योंकि वह तो अधीष्ट फलको सिद्धिके लिये ही प्रयक्त कर रहा है। जो दूसरोसे सम्यान पाकर भी अधियान न करे और सम्याननीय पुरुवको देलकर जले नहीं, तथा प्रयत्न न करनेपर भी विद्वानुत्रोग जिसे आदर दे, वही वासवमें सम्मानित है। जगत्यें उक विद्वान् पुरुष आदर दें तो सम्मानित व्यक्तिको ऐसा पानना चाहिये कि आँखोंके खोलने-पीचनेके समान अच्छे लोगोको यह स्वाधाविक वृति है, जो आदर देते हैं। किंतु इस संसारमें जो अधर्ममें निपुण, छल-कपटमें चतुर और माननीय पुल्दोंका अपमान करनेवाले पृष्ट मनुष्य हैं, वे आदरणीय व्यक्तियोका कभी आदर नहीं करेंगे। यह निश्चित है कि मान और मौन सदा एक साथ नहीं रहते; क्योंकि मानसे इस लोकमें सुल गिलता है और ग्रीनसे परलोकमें । ज्ञानीजन इस बातको जानते हैं। राजन् ! लोकमें ऐक्वर्यकारा सक्ष्मी सुखका घर मानी नवी है, किंतु वह भी कल्याणमार्गमें लुटेरोंकी भौति विद्र डालनेवाली है। प्रजाहीन मनुष्यके लिये तो ब्रह्मज्ञानमधी लक्ष्मी सर्वदा दुर्लभ है। सेत पुरुष यहाँ उस ब्रह्मसुलके अनेकों द्वार बतलाते हैं, जो कि मोहको जगानेवाले नहीं हैं तथा जिनको कठिनतासे धारण किया जाता है। उनके नाम हैं—सत्य, सरहता, रूजा, दप, शीच और विद्या ॥ २७-४६ ॥

#### ब्रह्मज्ञानमें उपयोगी मौन, तप आदिके लक्षण तथा गुण-दोषका निरूपण सनत्स्जातीय—तीसरा अध्याय

शृतराष्ट्र शेले—विद्वन् ! यह मीन किसका नाम है ? (वाणीका संयम और परमात्मका स्वक्चय—)इन दोमेसे कीन-सा मीन है ? यहाँ मीन-भावका वर्णन कीनिये। क्या विद्यान् पुरुष मीनके द्वारा मीनस्य परमात्मको प्राप्त होता है ? मुने ! संसारमें लोग मौनका आवस्या किस प्रकार करते हैं ? ॥ १ ॥

सनत्तुनातने कहा—राजन् ! जहाँ मनके सहित वाणीलय तेद नहीं पहुँच पाते, उस परमात्माका ही नाम मीन है: इसक्तिये यही मौनन्तरस्य है । वैदिक तथा लौकिक सञ्दोका कारोरे प्रादुर्भाव हुआ है, वे परमेश्वर तत्त्वचतापूर्णक व्यान करनेसे प्रकाशमें आते हैं ॥ २ ॥

शृतयह बोले—जो आखेद, यजुर्वेद और सामकेदको जानता है तथा पाप करता है, वह उस पापसे लिप्न होता है या नहीं ? ॥ ६ ॥

सनत्मुजातने कहा—राजन् ! मैं तुमसे असता नहीं कहता; अला, साम अवया पजुलैंद—कोई भी पाप करनेवाले आहानीकी उसके पापकर्मस रक्षा नहीं करते । जो कपटपूर्वक धर्मका आचरण करता है, इस निश्चाचारीका के पापोसे उद्धार नहीं करते । जैसे पंचा निकल आनेपर पंची अपना धर्मसला छोड़ देते हैं, उसी प्रकार अन्तकालमें केंद्र भी उसका परित्माग कर देते हैं ॥ ४-५ ॥

पृत्ररष्ट् कोले — विद्वन् । यदि धर्मके किना बेद रक्षा करनेयें समर्थ नहीं है तो बेदवेता ब्राव्यणोक पवित्र होनेका प्रत्यय " चिरकालसे क्यों चला आता है ? ॥ ६ ॥

सनत्सुजारने कहा— महानुभाव ! परमात्मके ही नाम आहि विशेषकपोसे इस जगत्की प्रतीति होती है। यह बात केंद्र ('है बाव ब्रह्मणों कपे' इत्यादि मन्त्रोहारा) अच्छी तरह निर्देश करके कहते हैं। किंतु वास्तवमें उसका त्वरूप इस विश्वसे वित्तकृष बतामा जाता है। उसीकी प्राप्तिके लिये वेदमें (कृष्ण्य-बान्त्रामणादि) तप और (ज्योतिष्टोमादि) यज्ञका प्रतिपादन किया गया है। इन तप और यहाँके हारा उस कोजिए विद्यान् पुरुषको पुण्यकी प्राप्ति होती है। फिर उस पुण्यसे पायको नष्ट कर देनेके पक्षात् ज्ञानके प्रकाशमें वह जपने साहद्यनन्द-स्वरूपका साझात्कार करता है। इस प्रकार विद्यान् पुरुष क्रानसे आत्माको प्राप्त होता है। अन्यवा धर्म, अर्थ और कामस्त्रप जिवर्ण-कलकी इच्छा रखनेके कारण वह इस लोकमें किये हुए सभी कर्योंको साथ लेकर उन्हें परत्येकमें भोगता है तथा भोग समाप्त होनेपर पुनः इस संसारमार्गमें लौट आता है। इस लोकमें कपत्या की जाती है और परलोकमें उसका फल भोगा जाता है (—वह सबके लिये साधारण नियम है)। परंतु अवस्य पालन करनेयोंग्य तपमें स्थिर रहनेवाले सहावेता पुरुषोंके लिये तो यही लोक है—उन्हें यहीं (जीवनकालमें ही) हानक्य फल जात हो जाता है।। ७—१०॥

मृत्यह जेले सनस्युवातजी । एक ही तपकी कभी वृद्धि और कभी हानि कैसे होती है ? आप इसे इस प्रकार कराइये, जिससे हम भलीभाँति समझ सके ॥ ११ ॥

सन्त्यानने कहा—जो किसी कामना या पापलय दोषसे युक्त नहीं होता, उसे किहुद्ध तय कहते हैं। केवल वही तय बहुद्ध और समृद्ध होता है। (किंतु जब उस तममें कामना या पापलय दोषका संसर्ग होता है तो उसकी हानि होने लगती है।) राजन् ! तुम जो कुछ मुझसे पूछ रहे हो, यह सब तपस्थामुलक—तपसे ही जान होनेवाला है: बेदवेता बिह्यन् इस तपसे ही परम अमृत (स्रोक्ष) को जान होते हैं।। १२-१३।।

कृतरह कोरों—सनस्जातओं । मैंने दोषरहित तपस्याका महत्त्व सुना; अब तपस्याके जो दोष हैं, उन्हें बताइये, जिससे मैं इस सनावन गोपनीय तत्त्वको जान सकुँ ॥ १४ ॥

सन्तमुकाने का —राजन् । तपस्थांक क्रोध आदि बारह रोष हैं तथा तरह प्रकारके क्रूर पनुष्य होते हैं। पितरों और सक्तांके धर्म आदि बारह गुण शास्त्रीये प्रसिद्ध हैं। काम, क्रोध, लोग, मोह, असंतोष, निर्द्यता, असूपा, अधियान, शोक, त्यूहा, ईंग्यां और निन्दा—यनुष्योंमें रहनेवाले ये बारह टोष सदा ही त्याग देनेवांग्य हैं। नरकेष्ठ । जैसे व्याधा मृगोंको मारनेका अवसर देखता हुआ उनकी टोहमें लगा खता है, उसी प्रकार इनमेंसे एक-एक दोष मनुष्योंका क्षित्र देखकर उनपर आक्रमण करता है। अपनी बहुत बहुई करनेवाले, लोलुप, अईकारों, निरन्तर क्रोधी, चझल और आधितोंकी रहा नहीं करनेकले—ये छः प्रकारके मनुष्य पापी हैं। महान् संकटमें पहनेवर भी ये निहर होकर इन पायकर्मीका आसरण करते हैं। संभोगमें ही मन लगानेवाले, विवसता रहनेवाले, अत्यन्त मानी, रान देकर प्रकाराय करनेवाले, अत्यन्त कृषण, अर्थ

<sup>&</sup>quot; 'ऋग्यनु:सामधिः पूर्वो ब्रह्मलोके महायते ।' (ऋग्वेद, समुकेंद और सामवेदसे पवित्र होका ब्राह्मण ब्रह्मलोकमें प्रतिष्ठित होता है) इत्यदि वचन वेदवेता ब्रह्मणोके पवित्र एवं निष्यप होनेको बात कहते हैं।

और कामकी प्रशंसा करनेवाले तथा क्रियोंके दोवी—ये सात और पहलेके छः, कुल तेरह प्रकारके यनुष्य नृतास-वर्ग (क्रूर-समुदाय) कहे गये हैं। धर्म, सत्य, इन्द्रियनियह, तय, मतारताका अमाय, लजा, सहनशीलना, किसीके दोष न देखना, यज्ञ करना, दान देना, धैर्य और शासकान—ये ब्राह्मणके बारह बत हैं। जो इन बारह बतों (गुणों) पर अपना प्रभुत्व रशता है, वह इस समूर्ण पृथ्वीके मनुष्योंको अपने अधीन कर सकता है। इनमेंसे तीन, दो वा एक गुजसे भी जो युक्त है, उसके पास सभी तरहका धन है—ऐसा समझना चाहिये। दम, त्याग और आध्यकल्याणमें प्रमाद न करना—इन तीन गुणोपे अयृतका वास है। जो मनीबी (बुद्धिमान्) ब्राह्मण हैं, से कहते हैं कि इन गुणीका मुख सत्यस्वरूप परमात्माकी ओर है अर्थात् ये परमात्माकी प्राप्ति करानेवाले 🖁। दम अठारह गुजाँवाला 🗜। (निम्नाङ्कित अदारह दोषोंके त्यागको ही अदारह गुण समझना साहिये—) कर्तच्य-अकर्तच्यके विषयमें विपरीत धारणा, असत्वभाषण, गुणोमें खेषदृष्टि, खीविषयक कामना, सदा धनोपार्जनमें ही लगे रहना, धोरोब्हा, ऋोच, झोक, तुष्णा, लोभ, सुगली करनेकी आहत, ब्राह, हिंसा, संताय, बिन्ता, कर्तञ्यकी विस्पृति, अधिक बक्तवाद और अपनेको सहा समझना—इन दोवोंसे जो मुक्त है, उसीको सायुराव दाना (जितेन्द्रिय) कहते हैं ॥ १५—२५॥

मदमें अठारह दोष हैं; कपर जो दमके विपर्धय सुचित किये गये हैं, वे ही मदके दोष बताये गये हैं। (आगे मदके स्वतन्त्र दोष भी कहे जायैंगे ।) त्याग छ: प्रकारका होता है, वह छहाँ प्रकारका त्याग अत्यन्त उत्तम है: किंतु इनमें तीसरा अर्चात् कामत्याग बहुत ही कठिन है, उसके द्वारा प्रनुष्य नाना प्रकारके दु:लोंको निश्चय ही पार कर जाता है। कामका त्याग कर देनेपर सब कुछ जीत लिया जाता है। राजेन्द्र ) छ: प्रकारका जो सर्वश्रेष्ठ त्याग है, उसे बताते हैं। टब्सीको पाकर हर्षित न होना—यह प्रथम त्याग है; यज्ञ-होमादिमें तका कुउँ, तासाब और बगीचे बनाने आदिमें वन रहतां करना दूसरा त्याग है और सदा वैरान्यसे युक्त खुकर कामका काग करना—यह तीसरा त्याग कहा मधा है। तबा ऐसे त्यानीको सचिदानन्दलकय कहते हैं। अतः यह तीसग्र त्याग विद्येष गुण माना गया है। पदार्थोंके त्यागसे जो निष्कामता आती है, वह खेच्हापूर्वक उनका उपभोग कानेसे नहीं आती । अधिक धन-सम्पत्तिके संग्रहसे भी निकापता नहीं सिद्ध होती तथा

उसका कामनापूर्तिके लिये उपयोग करनेसे भी कामका त्याग नहीं होता। किये हुए कमें सिद्ध न हों तो उनके लिये दु:सा न करे, उस दुःससे प्लानि नहीं बठावे । इन सब गुणोसे युक्त मनुष्य यदि क्रव्यवान् हो तो भी वह त्यागी है। कोई अप्रिय घटना हो जाय तो भी कभी व्यवाको न प्राप्त हो (यह बीधा त्याग है) । अपने अभीष्ट पदार्थ—सी-पुतादिकी कभी याजना न करे (यह पांचर्वा त्याग है) । सुयोग्य याजकके आ जानेपर उसे दान करें (यह छठा त्याग है) । इन सबसे करुयाण होता है। इन त्यागमय गुणोंसे मनुष्य अप्रमादी होता है। उस अप्रपादके भी आठ गुण माने गये हैं—सत्व, ध्यान, समाधि, तर्क, वैरान्य, बोरी न करना, ब्रह्मचर्च और अपरिव्रह । वें आठ गुण त्याग और अप्रमाद दोनोंके ही समझने चाहिये। इसी प्रकार जो महके अठारह दोष पहले बताये गये हैं, उनका सर्वेका त्याग करना काहिये। प्रमादके आठ दोष हैं, उन्हें भी त्याग देना व्यक्तिये। धारत । पाँच इन्द्रियाँ और छता मन—इनकी अपने-अपने विषयोगे जो धोगमुद्धिसे प्रवृत्ति होती है—सः तो ये ही प्रमादविषयक दोष हैं और भूतकालकी चिन्ता तदा पविष्यकी आचा—हो होष ये हैं। इन आठ दोबोसे मुक्त पुरूष सुर्की होता है। राजेन्द्र । तुम सत्वालकंप हो जाओ, सत्वये ही सम्पूर्ण लोक प्रतिष्ठित हैं। ये दम, त्याग और अप्रमाद आदि गुण भी सत्यक्तस्य परमात्माकी प्राप्ति करानेवाले हैं. सत्यमें ही अमृतको प्रतिष्ठा है। दोषोंको निवृत्त करके ही यहाँ तय और जतका आबरण करना चाहिये—यह विधाताका बनाया हुआ नियम है। साय ही श्रेष्ठ पुरुषोका जत है। यनुष्यको उपर्युक्त दोषोसे रहित और गुणोसे युक्त होना वाहिये । ऐसे पुरुषका ही विशुद्ध तप आयन समृद्ध होता है । राजन् ! तुमने जो मुझसे पूछा है, वह मैंने संक्षेपमें बता दिया। यह तप जन्म, मृत्यु और वृद्धावस्थाके कष्टको दूर कानेवाला, पापहारी तथा परम पवित्र है ॥ २६—४० ॥

मृत्यहरे कहा— युने ! इतिहास-पुराण जिनमें पाँचवाँ है, इन सम्पूर्ण केंद्रोके द्वारा कुछ लोगोका विशेषकपसे नाम लिया जाता है। (अर्थात् वे पक्षकेदी कहलाते हैं) दूसरे लोग कतुकेंद्री और जिल्हेद्री कहे जाते हैं। इसी प्रकार कुछ लोग द्विकेदी, एककेद्री तथा अनुच<sup>र</sup> कहलाते हैं। इनमेंसे स्तीत-से ऐसे हैं, जिन्हें मैं निश्चितकसमें साह्यण समझूँ ? ॥ ४१-४२ ॥

सन्तमुकाने कहा—राजन् ! एक ही बेदको न जाननेके कारण बहुत-मे बेद का दिये गये हैं। इस सत्यक्तमप एक वेदके सारतन्त्र परमानगर्मे तो कोई विराता ही स्थित होता है

(वही ब्राह्मण माननेवोग्य है) । इस प्रकार केंद्रके तत्त्वको न जानकर भी कुछ लोग 'मैं विद्वान् हैं' ऐसा मानने समते हैं; फिर उनकी दान, अध्ययन और यहादि कमोंमें लौकिक एवं पारलीकिक फलके लोधसे प्रवृत्ति होती है। वास्तवमें जो सत्यस्वरूप परमात्यासे च्युत हो गये हैं, उन्होंका वैसा संकल्प होता है। फिर सत्वरूप बेदके प्रामाण्यका निश्चय करके ही उनके ग्रारा वज्ञीका विस्तार (अनुक्रान) किया जाता है। किसीका यत्र मनसे, किसीका वाणीसे तदा किसीका क्रियांके द्वारा सम्पादित होता है। पुरुष संकल्पमय है और वह अपने संकल्पके अनुसार प्राप्त हुए लोकोका अधिष्ठाता होता है। किंतु जबतक सेकरप शान्त न हो, तबतक दीक्षित-व्रतका आचरण अर्थात् यज्ञादि कर्म करते रहना चाहिये। यह 'दीक्षित' नाम 'दीक्ष ब्रतादेशे' इस धातुसे बना है। सत्पुरुवोक लिये सत्यावरूप परमात्या ही सबसे बढकर है। क्योंकि (परमात्माके) ज्ञानका फल प्रायक्ष है और तपका फल परोक्ष है (इसलिये ज्ञानका ही आक्रय लेना चाहिये)। बहुत पहनेवाले ब्राह्मणको केवल बहुगठी (बहुत) समझना चाहिये। इसलिये क्षत्रिय ! केवल बाते बनानेसे ही किसीको ब्राह्मण न मान क्षेत्रा । जो सत्यक्तक्ष्य परमात्र्यासे कची पृथक नहीं होता, उसीको तुम ब्राह्मण समझो । राजन् ! अधर्षा पुनि एवं महर्षिसमुदायने पूर्वकालये जिनका गान किया है, वे ही छन्द (बेद) हैं। किंतु सम्पूर्ण बेद पढ़ लेनेपर थी जो बेदोंके हारा जाननेथीन्य परमाताके तत्कको नहीं जानते, वे वास्तवमे बेटके विद्वान् नहीं हैं। नरक्षेत्र । छन्द (बेद) उस परमात्मामें खचान्द सम्बन्धसे स्थित है (अर्थात् स्वत:प्रमाण है)। इसलिये उनका अध्ययन करके ही बेदबेता आर्यजन बेद्यक्य परमात्माके तत्त्वको प्राप्त हुए हैं। राजन् ! वास्तवमें वेटोके तत्त्वको जाननेवाला कोई नहीं है, अववा याँ समझो कि कोई बिरला ही उनका सहस्य जान पाता है। जो केवल बेटके वाक्योंको जानता है, वह वेदोंके हारा जाननेयोग्य परमात्माको नहीं जानता। किंतु जो सत्वमें स्वित है, वह वेटवेरा परमात्माको जानता है। जो जेय मन आदि अचेतन हैं, उनमेसे कोई जाता नहीं है। इसीलिये मनुष्य मन आदिके द्वारा न तो आत्पाको जानते हैं और न अनात्पाको । जो आत्पाको जान लेता है, बड़ी अनात्माको भी जानता है। जो केवल अनात्माको

जानता है, वह सत्व आत्याको नहीं जानता । जो पुरुष (ज्ञाता) क्टोंको जानता है, वहीं वेछ (जगत् आदि) को भी जानता है; परंतु उस ज्ञाताको न वेदपाठी जानते हैं और न वेद ही। तथापि जो वेदवेता ब्राह्मण हैं, वे उस आत्मतत्त्वको वेदके हारा ही जानते हैं। द्वितीयाके चन्द्रमाकी सक्ष्म कलाको बतानेके लिये बैसे वृक्षकी ज्ञालाकी ओर संकेत किया जाता है, उसी प्रकार उस सत्यन्त्रकृप परमात्पाका ज्ञान करानेके शिये ही वेदोंका भी उपयोग किया जाता है-ऐसा विद्यान् पुरुष मानते हैं। मैं तो उमोको ब्राह्मण समझता है, जो परमात्यांके तत्त्वको जानने-वाला और वेटोंकी यवार्य व्याख्या करनेवाला हो, जिसके अपने संदेह पिट गर्पे हों और दूसरोंके भी सम्पूर्ण संदर्भोंको पिटा सके। इस आत्पाकी सोज करनेके लिये पूर्व, वक्षिण, पश्चिम चा उत्तरकी ओर जानेकी आवश्यकता नहीं है; फिर आप्रेप आदि कोणोंकी तो बात ही क्या है ? इसी प्रकार दिग्बिभागसं रहित प्रदेशमें भी उसे नहीं हैबना बाहिये। आत्याका अनुसंधान अनात्य-पदार्खीये तो किसी तरह करे ही नहीं, नेटके वाक्योंने भी न हैंहकर केवल तपके हारा उस प्रभुका साक्षातकार करे । सब प्रकारकी बेहासे रहित होकर परमाठाकी उपासना करे, मनसे भी कोई श्रेष्टा न करे। राजन ! तम भी अपने इदयाकाश्चमें स्थित उस विख्यात परमेश्वरको उपासना करो । मौन शाने अथवा जंगलमें निवास करनेमात्रसे कोई मुनि नहीं होता। जो अपने आत्माके स्वसम्बद्धे जानता है, वही क्षेष्ठ पुनि कहलाता है। सम्पूर्ण अबॉको ब्याकृत (प्रकट) करनेके कारण ज्ञानी पुरुष वैपाकरण कहलाता है। यह समस्त अर्थीका प्रकटीकरण मूलभूत ब्रह्मसे ही होता है, अत: वही मुख्य वैदाकरण है: विद्वान पुरुष भी ब्रह्मभूत होनेके कारण इसी प्रकार अधीको व्याकृत (व्यक्त) करता है, इसलिये वह भी वैयाकरण है। जो सम्पूर्ण लोकोंको प्रत्यक्ष देख लेता है, वह मनुष्य उन सब लोकोका द्रष्टामात्र कहलाता है (सर्वज्ञ नहीं होता) । किंतु जो एकमात्र सत्यत्वरूप ब्रह्ममें ही स्थित है, वह ब्रह्मवेता ब्राह्मण सर्वत हो जाता है। राजन् ! पूर्वोक्त धर्म आदिमें स्थित होनेसे तचा वेटोंका विधिवत् अध्ययन करनेसे भी मनुष्य इसी प्रकार परमात्मका साक्षात्कार करता है। यह बात अपनी बृद्धिग्ररा निश्चय करके में तुन्हें बता रहा है ॥ ४३-६३ ॥

#### ब्रह्मचर्य तथा ब्रह्मका निरूपण

सनत्सुजातीय—चौद्या अध्याय

भृतगङ्गने कहा—सनत्सुजातजी ! आप जिस सर्वोत्तम और सर्वस्था ब्रह्मसम्बन्धिनी विद्याका उपदेश कर रहे हैं, उसमें विषय-भोगोकी चर्चा बिलकुल नहीं है । कुमार ! मेरा तो यह कहना है कि आप इस परम बुलंभ विषयका पुनः प्रतिपादन करें ॥ १ ॥

सनस्यातने कहा—राजन् । तुम जो मुझसे प्रक करते समय अत्यन्त हर्षसे पूल उठते हो, सो इस प्रकार काद्वाजी करनेसे ब्रह्मकी उपलब्धि नहीं होती। बुद्धिये मनके रूप हो जानेपर सब वृक्तियोंका निरोध करनेवाली जो स्विति है, उसका नाम है ब्रह्मविद्या और यह ब्रह्मवर्षका पारून करनेसे ही उपलब्ध होती है।। २।।

पृत्यहुने कहा—जो कपोँद्वारा आरम्य होनेयोच्य नहीं है, तथा कार्यके समय भी जो इस आत्यामें हो रहती है, उस अनन्त प्रदासे सम्बन्ध रखनेवाली इस सनातन विद्याको पदि आप ब्रह्मसर्थसे ही प्राप्त होनेयोच्य बता रहे हैं तो भेरे-जैसे लोग ब्रह्मसम्बन्धी अपृतत्व (मोक्ष) को कैसे या सकते हैं ? ॥ ३ ॥

सनत्युजातजी बोले—अब मैं अव्यक्त ब्रह्मसे सम्बन्ध रखनेताली उस पुरातन विद्याका वर्णन कर्जणा, जो मनुष्योको सुन्धि और ब्रह्मचर्थके हारा प्राप्त होती है, जिसे पाकर विद्वान पुरुष इस परणधर्मा शरीरको सटाके लिये त्याग देते हैं तथा जो बुन्धि गुरुकनोमें नित्य विद्यामान रहती है।। ४।।

पुरारहने कहा महान् । यदि यह ब्रह्मांक्या ब्रह्मांक्यां ब्रह्मांक्येके हारा ही सुगमतासे जानी जा सकती है तो पहले मुझे यहां बताइमें कि ब्रह्मांक्येका पालन केले होता है ॥ ५ ॥

सनत्त्वतजी बोले—जो लोग आचार्यक आग्रममें प्रवेश कर अपनी सेवासे उनके अन्तरङ्ग पक्त हो ब्रह्मवर्यका पालन करते हैं, वे पहाँ हो शासकार हो जाते हैं और खेल्यागके पश्चात् परम योगस्थ्य परमात्माको प्रश्न होते हैं। इस संस्तरमें रहकर जो सम्पूर्ण कामनाओंको जीत लेते हैं और ब्राह्मी स्थिति प्राप्त करनेके लिये ही नाना प्रकारके हन्होंको सहन करते हैं, वे सत्त्वगुणमें स्थित हो यहाँ ही मूँजसे सीककी परित इस देहसे आत्माको (विवेकके हारा) पृथक् कर तेते हैं। भारत ! यहापि माता और पिता—वे ही दोनों इस शरीरको जन्म देते हैं, तथापि आचार्यके उपदेशसे जो जन्म ब्राप्त होता है, वह परम पवित्र और अजर-अमर है। जो परमार्थ-तत्कके उपदेशसे सत्यको प्रकट करके अमस्त्व प्रदान करते हुए ब्राह्मणादि वर्णोकी रक्षा करते हैं, उन आचार्यको पिता-माता

ही समझना चाहिये तथा उनके किये हुए उपकारका स्मरण करके कभी उनसे द्रोह नहीं करना चाहिये। ब्रह्मचारी रिज्यको चाहिये कि वह नित्य गुरुको प्रणाम करे। बाहर-मीतरसे पवित्र हो प्रमाद छोड़कर स्वाध्यायमें मन स्वाप्ते, अभियान न करे, मनमें क्रोधको स्थान न दे। यह ब्रह्मसर्थका पहला बरण है। यो शिल्पको वृत्तिके क्रमसे ही जीवन-निर्वाह करता हुआ पवित्र हो विद्या प्राप्त करता है, उसका यह नियम भी ब्रह्मचर्यक्रतका पहला ही पाद कहलाता है। अपने प्राण और घन लगाकर भी मन, वाणी तबा कमेरी आंचार्यका विव को —यह दितीय पाद कहा जाता है। गुरुके प्रति क्षित्रका जैसा झद्धा और सम्मानपूर्ण बर्ताव हो, वैसा ही गुरुकी पत्नी और पुत्रके साब भी होना चाहिये। यह भी ब्रह्मचर्चका द्वितीच पाद ही कहत्वता है। आचार्यने जो अपना व्यकार किया, को ध्यानमें रक्तकर तथा उससे जो प्रयोजन सिद्ध हुआ, उसका भी विचार करके मन-ही-मन अत्यन्त प्रसार होकर दिल्य आचार्यके प्रति जो ऐसा भाव रखता है कि 'इन्होंने पुछे बड़ी उन्नत अवस्थाने पहुँचा दिपा'—यह ब्रह्मचर्यका तीसरा पाद है। आचार्यके डपकारका बदला कुकाये बिना अर्थात् गुरुदक्षिणा आविके द्वारा उन्हें संतुष्ट किये बिना किञ्चन् शिष्य वहाँसे अन्यत्र न जाय। (दक्षिणा देकर या सेवा करके) कभी मनमें ऐसा विचार न लावे कि 'ये गुलका उपकार कर रहा है,' तथा मुहसे भी कभी ऐसी कात न निकारे । यह ब्रह्मचर्पका कोबा पाद है । ब्रह्मचारी क्षिय पहले गुरुके निकट शिक्षा और सदाबारका एक बरण प्राप्त करता है, किर असाहपूर्वक तीक्ष्ण बुद्धिके हारा उसे दूसरे पादका ज्ञान होता है। तत्पक्षात् अधिक कालतक मनन करनेसे वह तीसरे पादका ज्ञान प्राप्त करता है, फिर शासके द्वारा सहपाठियोंके साथ विचार करनेसे वह खीथे पादको जानता है। पूर्वोक्त बारह धर्म आदि जिसके खरूप हैं, तथा दूसरे-दूसरे यम-नियमादि जिसके अङ्ग एवं उत्साह-शक्ति बल है, वह ब्रह्मचर्च आचार्यक सम्पर्कमें सहकर वेदके अर्चका तत्व जाननेसे ही सफल होता है—ऐसा विद्यानोंका कथन है। इस तरह ब्रह्मचर्यपालनमें प्रवृत्त होकर जो कुछ भी धन प्राप्त हो सके, उसे आचार्यको अर्पण करना चाहिये। ऐसा करनेसे वह शिष्य सत्पुरुवोकी अनेक गुणोवासी वृत्तिको प्राप्त होता

है। गुरुपुत्रके प्रति भी उसकी यही वृत्ति होती है। ऐसी वृत्तिसे

रहनेवाले शिष्यकी इस संसारमें सब प्रकारसे उन्नति होती है।

बह बहुत-से पुत्र और प्रतिष्ठा प्राप्त करता है। सम्पूर्ण

दिशा-बिदिशाएँ उसके लिये सुसकी वर्षा करती हैं तजा उसके निकट बहुत-से दूसरे त्येग ब्रह्मचर्य-पालनके लिये निवास करते हैं। इस ब्रह्मचर्यके पालनसे ही देवताओंने देवत्व प्राप्त किया और महान् सौमान्यद्याली मनीषी ऋवियोंको बहारशेककी प्राप्ति हुई। इसीके प्रधावसे गवार्वी और अप्सराओंको दिव्य रूप प्राप्त हुआ। इस ब्रह्मचर्चके ही प्रतापसे सूर्यदेव समस्त लोकोको प्रकाशित करनेमें समर्थ होते हैं। रसभेदरूप चिन्तामणिसे याचना करनेवालोंको जैसे उनके अभीष्ट अर्थकी प्राप्ति होती है, उसी प्रकार ब्रह्मकर्ष भी मनोवाञ्चित वस्तु प्रदान करनेवाला है—ऐसा समझकर ये अधि-देवता आदि ब्रह्मचर्यके पालनसे वैसे भावको प्राप्त हुए। राजन् ! जो इस सहावर्यका आश्रय लेला है, वह ब्रह्मचारी यय-नियमादि तपका आचरण करता हुआ अपने सम्पूर्ण शरीरको भी पवित्र बना लेता है। तथा इससे विद्वान् पुरुष निश्चय ही आतम्बलको प्राप्त होता है और अन्तसमयये वह मृत्युको भी जीत लेता है। राजन् । सकाम पुरुष अपने पुण्यकमंकि द्वारा नाशवान् लोकोंको हा प्राप्त करते हैं, किन् जो ज्ञहाको जाननेवाला विद्यान् है, वही ठार ज्ञानके द्वारा सर्वक्रम परमात्माको प्राप्त होता है। मोक्षके तिये ज्ञानके सिवा दूसरा कोई मार्ग नहीं है ॥ ६—२४ ॥

*प्तराष्ट्र बोले*—विद्वान् पुरुष यहाँ सत्यसक्तम परमात्माके जिस अमृत एवं अविनाद्मी परमपदका साह्यात्कार करते हैं, उसका रूप कैसा है ? क्या वह सफेट-सा, लाल-सा अववा कार्जल-सा काला या सुवर्ण-जैसे पीले रंगका प्रवीत

सन्त्युज्ञानने कहा-चदापि श्रेत, लाल, काले, लोहेके सद्द्रश अथवा सूर्यके समान प्रकाशमान—अनेको प्रकारके रूप प्रतीत होते हैं, तथापि ब्रह्मका वास्तविक रूप न पृथ्वीमें है, न आकाशमें। समुहका जल भी उस सवको नहीं धारण करता। ब्रह्मका यह रूप न तारोमें है, न विजलीके आक्रित है और न बाइलोमें ही दिखायी देता है। इसी प्रकार वायु, देवगण, चन्द्रमा और सूर्यमें भी वह नहीं देखा जाता। राजः ! ऋन्वेदकी ऋवाओंमें, वजुर्वेदके मन्त्रोपें, अवर्षवेदके सुक्तोपें तवा विशुद्ध सामवेदमें भी वह नहीं दृष्टिगोचर होता। रचनार और वाईडथ नामक साममें तथा महान् करामें भी उसका दर्शन नहीं होता; क्योंकि यह ब्रह्म नित्य है। ब्रह्मके उस स्वकायका कोई पार नहीं पा सकता, वह अज्ञानकप अन्यकारते परे 🛊 । महाप्ररूपमें सबका अना करनेवाला काल भी उसीमें लीन हो जाता है। यह रूप उस्तरेकी धारके समान अत्यन्त सूक्ष्म और पर्वतीसे भी महान् है (अर्थात् वह सूक्ष्मसं भी सूक्ष्मतर और महान्त्रों भी महान् हैं) । वहीं सबका आधार है, वहीं अपन है, वहीं लोक, वहीं यहा तथा वहीं बहा है। सम्पूर्ण भूत असीसे प्रकट हुए और उसीमें लीन होते हैं। विद्वान् कहते हैं-कार्यशय जगत् वाणीका विकारमात्र है। किंतु जिसमें यह सम्पूर्ण जगत् प्रतिष्ठित है, उस नित्य कारणसक्य प्रहाको जो जानते हैं, ये अयर हो जाते हैं। यह बहा चेंग, शोक और पापमे रहित है और उसका महान् पश सर्वत्र केला हुआ है ॥ २६ - ३१ ॥

### योगप्रधान ब्रह्मविद्याका प्रतिपादन

सनत्सुजातीय-पाँचवा अध्याय

सनसुवातवी कहते हैं—राजन् ! होक, होध, लोध, काम, मान, अत्यन्त निहा, ईम्बाँ, मोड, तृष्णा, कायरता, गुणोमें दोष देखना और निन्दा करना—ये बारह महान् दोष मनुष्योंके प्राणनाशक हैं। राजेन्द्र ! एक-एक काके ये सभी दोष मनुष्यको ग्राप्त होते हैं, जिनसे आवेशमें आकर मृहबुद्धि मानव पापकर्म करने लगता है। सोलुप, क्रूर, कटोरभाषी, कृपण, मन-ही-मन क्रोध करनेवाले और अधिक आत्पप्रशंसा करनेवाले—ये हः प्रकारके मनुष्य निश्चय ही कूर कर्म करनेवाले होते हैं। ये धन पाकर भी अच्छा वर्ताव महीं करते । सब्बोगर्मे मन लगानेवाले, विवयता रखनेवाले, अत्यन्त अभिमानी, बोड़ा देकर बहुत डींग हाँकनेवाले,

कृपण, दुर्बल होकर भी अपनी बहुत बढ़ाई करनेवाले और कियोंने सदा हेव रखनेवाले—ये सात प्रकारके मनुष्य ही पापी और कुर कहे गये हैं। धर्म, सत्य, तप, इन्द्रिपसंयम, कह न करना, लजा, सहनझौतता, किसीके दोष न देखना, दान, शासकान, धेर्प और क्षमा—ये ब्राह्मणके बारह महान् वत है। जो इन बारह व्रतोसे कभी चुत नहीं होता, वह इस सम्पूर्ण पृथ्वीपर ज्ञासन कर सकता है। इनमेसे तीन, दो या एक गुणसे भी जो युक्त है, इसका अपना कुछ भी नहीं होता-ऐसा समझना चाहिये (अर्थात् उसको किसी भी वस्तुमें ममता नहीं होती)। इन्द्रियनित्रह, त्याग और अप्रयाद-इनमें अमृतकी स्थिति है। ब्रह्म ही जिनका प्रधान

लक्ष्य है, उन बुद्धिमान् ब्राह्मणोंके ये ही मुख्य साधन हैं। सन्दी हो या झूठी, दूसरोंकी निन्दा करना ब्राह्मणोंको सोचा नहीं देता । वो लोग दूसरोंकी निन्दा करते हैं, वे अवस्य ही नरकमें पड़ते हैं। यदके अठारह दोष हैं, जो पहले सुचित काके भी स्पष्टरूपसे नहीं बताये गये बे-लोकविरोधी कार्य करना, शासके प्रतिकृत आसरण करना, गुणियोपर दोवारोपण, असत्यभाषण, काम, क्रोब, पराधीनता, दूसरोके दोष बताना, चुगली करना, धनका दुश्ययोग, कलड, डाड, प्राणियोंको कष्ट पहुँचाना, ईन्याँ, हर्ष, बहुत बकवाट, विवेक-शून्यता तथा गुणोमें दोष देखनेका ख्रष्माव । इसल्वि विद्वान् पुरुषको मदके वशीभूत नहीं होना काहिये; क्योंकि सत्पुरुयोने इसकी सदा ही निन्दा की है। सीहार्द (पित्रला) के छः गुण हैं, जो अवस्य ही जाननेदोग्य हैं। सुहहका जिय होनेपर हर्षित होना और अधिय होनेपर यनमें कष्टका अनुष्ण करना—ये दो गुण हैं। तीसरा गुण वह है कि अपना जो कुछ चिरसंचित धन है, उसे मित्रके पॉगनेया दे जाते । यित्रके लिये अमाध्य वस्तु भी अवष्य देनेयोग्य हो जाती है; और तो क्या, पुहर्क मॉगनेपर वह शुद्ध भावसे अपने प्रिय पुत्र, वैच्च तथा पत्नीको भी उसके हितके लिये निकावर कर देता है। यिजको धन देकर उसके यहाँ प्रत्यूपकार पानेकी कामनासे निवास न करे—या बीवा गुण है। अपने परिजयसे उपार्थित धनका त्पभोग करे (मित्रकी कमाईपर अवलम्बित न रहे)—यह परिवर्त गुण है। तबा मित्रको घलाईके लिये अपने चलेकी परवा न करे—यह छठा गुण है। जो धनी गृहस्य इस प्रकार गुणवान्, त्यागी और साविक होता है. वह अपनी पाँछों

इन्डियोसे पाँचों विक्योंको हटा लेता है। जो वैरान्यकी कमीके कारण सत्त्वसे भ्रष्ट हो गये हैं, ऐसे मनुष्योंके दिव्य लोकोंकी प्राप्तिके संकल्पसे संवित किया हुआ यह इन्द्रियनिप्रहरूप तप समृद्ध होनेपर भी केवल डर्म्यलोकोकी प्राप्तिका कारण होता है.(मुक्तिका) नहीं। क्योंकि सत्यत्वस्य ब्रह्मका बीध न होनेसे ही इन सकाम यत्रोंकी चृद्धि होती है। किसीका यज्ञ मनसे, किसीका वाणीसे और किसीका क्रियांके द्वारा सम्पन्न होता है। संकल्पसिद्ध अर्थात् सकामपुरुपसे संबलपरहित यानी निष्काम पुरुषको स्थिति ठीवी होती है। किंतु ब्रह्मचेताकी स्थिति उससे भी विदिश्य है। इसके सिवा एक बात और बताता 🐌 सुनो । यह महत्त्वपूर्ण शास्त्र परम यदासम परमाज्याकी प्राप्ति करानेवासा है, इसे शिष्योंको अवदय पद्मना बाह्यि । परमात्यासे धिन्न वह सारा दृश्य-प्रपश्च प्राणीका विकारमात्र है—ऐसा विद्वानुरोग कहते हैं। इस प्रेनशासमें यह परमात्पविषयक सन्पूर्ण ज्ञान प्रतिश्वित है; इसे जो जान लेले हैं, ये अमर हो जाते हैं। राजन् ! केवल सकाम पुरुवकर्षक द्वारा सत्यातक्य प्रदाको नहीं जीता जा सकता। अवना जो हमन या यह किया जाता है, उससे भी अज्ञानी पुरुष अमारकको नहीं पा सकता तथा अनाकालमें उसे शापित भी नहीं मिलती । सब प्रकारकी बेष्टासे रहित होकर एकानामें ज्यासना को, पनसे भी कोई बेहा न होने दे तथा स्तुतिसे प्रेम और निन्द्रासे क्रोध न करे। राजन् । उपर्युक्त साधन करनेसे मनुष्य यहाँ ही प्रद्राका साक्षास्कार करके उसमें स्थित हो जाता है। विद्वन् ! बेदोंमें क्रम्पसः विचार करके जो मैंने जाना है, वही तुन्ते बता का है।। १—२१।।

## परमात्माका स्वरूप और उनका योगीजनोंके द्वारा साक्षात्कार

सनत्सुजातीय—छठा अध्याय

सनस्वतन्त्रं कहते हैं—को प्रसिद्ध बढ़ा है वह शुद्ध, महान् ज्योतिर्मय, वेदीप्यमान एवं विशाल यशस्य है: सब देवता बसीकी उपासना करते हैं। उसीके प्रकाशसे सूर्व प्रकाशित होते हैं, उस सनातन भगवान्का योगीवन साक्षात्कार करते हैं। शुद्ध सविद्यानन्द परब्रहासे हिरण्यनर्भकी ज्यांत होती है तथा बसीसे वह वृद्धिको प्राप्त होता है। वह शुद्ध ज्योतिर्मय बढ़ा हो सूर्य आदि सम्पूर्ण ज्योतियोंके भीतर स्थित होकर प्रकाश कर या है: यह दूसरोसे प्रकाशित न होकर स्वयं ही सबका प्रकाशक है, उसी सनातन भगवान्का वोगीवन साझात्कार करते हैं। परमात्वासे आप अर्थात् प्रकृति इत्यन्न हुई, प्रकृतिसे सांक्रित यानी महत्त्वत प्रकट हुआ, उसके भीतर आकाशमें सूर्य और चन्नमा—वे दो देवता आधित है। जगत्को उत्पन्न करनेवाते ब्रद्धका जो त्वयंप्रकाश स्वस्त्य है, वहीं सदा सावधान रहका इन दोनों देवताओं तथा पृथ्वी और

आकाशको धारण करता है। उस सनातन भगवान्का योगीजन साक्षात्कार करते हैं। उक्त दोनों देवताओंको, पृथ्वी और आकाशको, सम्पूर्ण दिशाओंको तथा इस विद्यको वह शुद्ध ब्रह्म ही धारण करता है। उसीसे दिशाएँ प्रकट हुई हैं, उसीसे सरिताएँ प्रवाहित होती हैं और उसीसे बढ़े-बड़े समुद्र प्रकट हुए हैं। उस सनातन भगवान्का योगीजन साक्षातकार करते हैं। खर्य विनादाशील होनेपर भी जिसका कर्म (भोगे बिना) नष्ट नहीं होता, उस देहरूपी रचके मनकपी चक्रमें जुते हुए इन्द्रियसपी धोड़े बुद्धिमान, दिच्य एवं अजर (नित्य नवीन) जीवात्माको जिस परमात्माकी और ले बाते हैं, उस सनातन भगवान्का योगीजन साक्षात्कार करते हैं। उस परमात्माका त्वरूप किसी दूसरेकी तुलनामें नहीं का सकता, उसे कोई धर्म-चक्रुओंसे नहीं देश सकता। जो निक्रपातिका बुद्धिसे, मनसे और इदपसे उसे जान तेते हैं, वे अपर हो जाते हैं; उस सनातन भगवान्का योगीजन साक्षात्कार करते हैं। दस इन्द्रियाँ, यन और बुद्धि—इन बारहका समुद्राय जिसके भीतर मौजूद है तथा जो परमात्मासे सुरक्षित है, उस अविद्या नामक नदीके विषयसय मधुर जलको देखने और पीनेवाले लोग संसारमें घर्षकर दुर्गतिको प्राप्त होते हैं; इससे फुक करनेवाले उस सनातन परमात्मका खेगीजन साक्षातकार काते हैं। जैसे प्रत्यकी पक्ती आधे मासतक मधुका संघड करके फिर आधे मासतक उसे पीती खती है, उसी प्रकार यह भ्रमणशील संसारी जीव पूर्वजन्मके संचित कर्मको इस जन्ममें भोगता है। परमात्माने समस्त प्राणियोंके रिव्यं उनके कर्मानुसार अन्नकी व्यवस्था कर रखी है: उस सनातन भगवान्का योगीलोग साक्षात्कार करते हैं जिसके विषयक्त्री पत्ते सुवर्णके समान मनोरम दिखायी पड़ते हैं, उस संसारक्रयी अञ्चल वृक्षपर आरूढ होकर पंत्रहीन जीव कर्मरूपी पंत्र धारणकर अपनी वासनाके अनुसार विभिन्न बोनियोमें पढ़ने हैं; किंतु विसके ज्ञानसे जीवोको मुक्ति होती है, उस सनातन परमात्रमका योगीवन साक्षात्कार करते हैं। पूर्ण परमेश्वरसे पूर्ण—चरावर प्राणी उत्पन्न होते हैं, पूर्णसे ही वे पूर्ण प्राणी चेष्टा करते हैं, फिर पूर्णसे ही पूर्ण ब्रह्ममें उनका उपसंहार होता है तथा अन्तमें एकमात्र पूर्ण ब्रह्म ही शेष रहता है; उस सनातन परमात्माका योगीरक्षेग साक्षात्कार करते हैं। उस पूर्ण इक्से ही वायुका आविर्घाव हुआ है और उसीमें उसकी स्थिति है। उसीसे अग्नि और सोमकी उत्पत्ति हुई है, तथा उसीमें इस प्राणका विस्तार हुआ है। कहतिक गिनावें, इप अलग-अलग

वस्तुओका नाम बतानेमें असमर्थ हैं; तुम इतना ही समझो कि सब कुछ उस परमात्यासे ही प्रकट हुआ है। उस सनातन भगवान्का योगीलोग साझात्वार करते हैं। अपानको प्राण अपनेमें तीन कर लेता है, प्राणको बन्द्रमा, बन्द्रमाको सूर्य और मूर्वको परमात्मा अपनेमें त्यान कर लेता है; उस सनातन परमेश्वरका योगीलोग साक्षात्कार करते हैं। इस सेसार-सालिलसे क्यर डठा हुआ इंसराय परमात्या अपने एक अंजाको कपर नहीं उठा रहा है; यदि उसे भी वह ऊपर ठठा ले तो सबका कम और मोक्ष सदाके लिये पिट जाय। उस सनातन परमेश्वरका योगीजन साक्षान्कार करते हैं। इदयदेशमें क्षित वह अङ्गुष्ठमात्र अन्तर्यामी परमातमा विद्वारारीरके सम्बन्धसे जीवात्र्याके क्रथमें सदा जन्म-मरणको प्राप्त होता है। अस समके शासक, स्तृतिके योग्य, सर्वसमर्थ, समके आदि-कारण एवं सर्वत्र विराजनान परमात्माको मूढ पुरुष नहीं देश पाते; किंतु योगीजन उस सनातन परमेश्वरका साक्षास्कार करते हैं। कोई साधनसम्बन्न हो या साधनहीन, सब मनुष्योमें समानकायसे यह ऋहा दृष्टिगोष्टर होता है। यह बद्ध और मुक्तमें भी सममानसे निवत है; अन्तर इतना ही है कि इन दोनोंभेसे जो मुक्त पुरुष हैं, वे आनन्दके मूल स्रोत परमात्माको प्राप्त हो जाते हैं। उसी सनातन भगवान्का योगीलोग साक्षातकार करते हैं। विद्यान् पुरुष ब्रह्मविद्यांक प्रारा इस लोक और परलोक दोनोंको व्यास करके ब्रह्मभावको प्राप्त होता है। उस समय उसके द्वारा यदि अग्निहोत्र आदि कर्म न भी हुए हों. तो भी वे पूर्ण हुए समझे जाते हैं। राजन् ! यह लझविद्या तुममें लघुना न आने दे; तबा इसके हारा तुन्हें वह प्रजा प्राप्त हो, जिसे धीर पुरुष ही प्राप्त करते हैं। उसी प्रजाके हारा योगी-लोग उस सनातन परमात्माका साक्षात्कार करते 🖁। इस प्रकार परमात्ममावको प्राप्त हुआ महातमा पुरुव अग्रिको अपनेमें बारण कर लेता है। जो उस पूर्ण परमेश्वरको जान लेता है, उसका प्रधानन नष्ट नहीं होता (अर्थात् वह कृतकृत्य हो जाता है) । उस सनातन परमात्माका योगीरहोग साक्षात्कार करते हैं। कोई मनके समान वेगवाला क्यों न हो और दस लाख भी पंत लगाकर क्यों न उद्दे; अन्तमें उसे हृदपस्थित परमात्वामें ही आना पड़ेगा। उस सनातन परमात्वाका योगींडन साक्षात्कार करते हैं। इस परमात्पाका सक्स्य देखनेमें नहीं आता; जिनका अन्तःकरण अत्यन्त विशुद्ध है, वे ही उसे देख पाते हैं। जो सबके हितेषी और मनको वसमें करनेवाले हैं तथा जिनके मनमें कभी दुःख नहीं होता-ऐसे

होकर जो संन्यास लेते हैं, वे मुक्त हो जाते हैं। उस सनातन परमात्माका योगीलोग साक्षात्कार करते हैं। जैसे साँप बिलोंका आश्रय से अपनेको छिपाये छते हैं, उसी प्रकार कुछ दम्मी मनुष्य अपनी ज्ञिक्षा और व्यवहारको आइमें अपने गूड़ पापोंको छिपाये रसते हैं। मूर्स मनुष्य उनपर विकास करके अत्यन्त मोहमें पढ़ जाते हैं और जो क्वार्थ मार्ग करी परमात्माके मार्गमें चलनेवाले हैं, उन्हें भी वे भवमें डालनेके लिये मोहित करनेकी बेष्टा करते हैं; किंतु योगीजन भगवत्कृपासे उनके फंदेमें न आकर उस सनातन परमात्माका ही साक्षात्कार करते हैं। राजन् । मैं कभी किसीके असलकारका पात्र नहीं होता। न मेरी मृत्यु होती हैं न कन्प, फिर मोक्ष तो हो ही कहाँसे सकता है ? (क्योंकि में नित्यमुक प्रद्वा हूँ।) सत्य और असत्य सब कुछ मुझ सनलन सम प्रद्वार्थ स्थित है। एकमात्र में ही सत् और असत्की उत्पत्तिका स्थान हूँ। मेरे त्यक्रप्रभूत वस सनातन प्रशासमाका योगीकन साक्षात्कार करते हैं। परमात्माका न तो साधु कर्मसे सम्बन्ध है और न असाधु कर्मसे। यह विषयता तो व्यापियांनी मनुष्योमें ही देखी जाती हैं। ब्रह्मका स्वरूप सर्वत्र समान ही समझना चाहिये। इस प्रकार ज्ञानयोगसे युक्त होकर इस आनन्तमय ब्रह्मको ही पानेकी इच्छा करे। उस सनातन परपात्पाका योगीलोग साक्षात्कार करते 👣 इस प्रहाजेला पुरुवके हदधको निन्दाके वाक्य संद्रप्त नहीं करते। 'मैंने स्वाध्याप नहीं किया, अप्रिहोत्र नहीं किया' इत्वादि बातें भी

उस बुद्धिके द्वारा जो प्राप्त होनेयोग्य है, उस सनातन परमात्माका योगीजन साक्षात्कार करते हैं ॥ १—२४ ॥

इस प्रकार जो समस्त भूतोमें परमात्माको निरन्तर देखता है, वह ऐसी दृष्टि प्राप्त होनेके अनन्तर अन्यान्य विषय-धोगोमें आसक मनुष्योंके लिये क्या शोक करे ? जैसे सब ओर जलसे लबालब भरे बड़े जलफायके प्राप्त होनेपर जलके लिये

अन्यत्र बानेकी आवश्यकता नहीं होती, उसी प्रकार आत्म-हानीके रिश्ये सम्पूर्ण बेदोको जरूरत नहीं रह जाती। यह अड्डिमात्र अनार्यामी परमात्मा सबके हृदयके भीतर स्थित है,

किंतु किसीको दिखायी नहीं देता । वह अजन्या, चराचरत्वरूप और दिन-रात साबधान रहनेवाला है। जो उसे जान लेता है, वह विद्वान् परमानन्दमें निमन्न हो जाता है ॥ २५—२७ ॥

धृतराष्ट्र ! में ही सबकी माता और पिता हूँ, में ही पुत्र हूँ

और सबका आत्मा थी में ही हूं। जो है, वह भी और जो नहीं

है, यह भी में ही है। भारत ! में ही तुन्हारा बूढ़ा पितामह, चिता और पुत्र भी हूँ। तुम सब तोग मेरे ही आत्मामें स्थित हो; किर भी न तुम हमारे हो और न हम तुम्हारे हैं (क्योंकि आल्पा एक ही है) । आल्पा ही मेरा स्वान है और आल्पा ही मेरा जन्म (अन्यम) है। मैं सकमें ओतघोत और अपनी नजर (नित्य-नृतन) महिमामें रिवत हूँ। मैं अजन्या, चरावरस्वरूप कथा दिन-रात सावधान रानेवाला हूँ। मुझे जानकर विद्वान् पुरुष परम प्रसन्न हो जाता है। परमातमा सुक्ष्मरे भी सुक्ष्म तथा विशुद्ध पनवाला है, वहीं सब भूतोंमें अन्तर्यामीसयसे विराजमान है। सम्पूर्ण प्राणियोके इदयकमलये स्थित उस परम पिताको विद्वान् पुरुष ही जानते हैं ॥ २८—३१ ॥

#### सञ्जयका कौरवाँकी सभामें आकर दुर्योधनको अर्जुनका संदेश सुनाना

सनत्सुनात और बुद्धिमान् विदुस्तीके साथ बातचीत करते राजा धृतराष्ट्रको सारी रात बीत गयी। प्रात:काल होते ही देश-देशान्तरोसे आये हुए सब ग्रजालोग तथा भीव्य, डोण, कृप, शल्य, कृतवर्मा, जयद्रय, अञ्चत्वामा, विकर्ण, खेमदत, बाह्रीक, विदुर और युयुत्तुने महाराज धृतराष्ट्रके साथ तथा दुःशासन, चित्रसेन, शकुनि, दुर्मुल, दुःसङ, कर्ण, उल्क और विविश्वतिने कुरुगज दुर्योधनके साथ सभामें प्रवेश किया। वे

उसके मनको हेरा नहीं पहुँचाती । ब्रह्मविद्या शीव ही उसे वह

स्विर बुद्धि प्रदान करती है, जिसे धीर पुरुष ही प्राप्त करते हैं।

वैशम्यायनवी कहते हैं—राजन् ! इस प्रकार भगवान् | सभी सञ्जयके युक्तमे याण्डवीकी धर्मार्धपुक्त बाते सुननेके लिये उत्सुक बे । सभामें पहुँचकर वे सब अपनी-अपनी मर्पाद्यके अनुसार आसनोपर बैठ गये। इतनेहीमें हारपालने सूचना दी कि सक्षय समाके द्वारपर आ गये हैं। सक्षय तुरंत ही रबसे कारकर समामें आये और कहने लगे, 'कौरवगण ! मैं पाण्डवांके पाससे आ रहा हूँ। उन्होंने आयुक्ते अनुसार सभी कीरवोंको चयापोग्य कहा है।'

वृतराष्ट्रने पूज-सञ्जय । मैं यह पूछता है कि वहाँ सब



गताओंके बीचपे दुगलाओंको प्राणह्न देनेवाले अर्जुन्न स्था कहा या ?

सक्षयने कहा-राजन् ! वार्त साकृत्यके सामने यहाराज पुधिष्ठिरकी सम्पतिसे महात्या अर्जुनने जो शब्द करें 🖁. उर्वे कुरुराज दुर्योधन सुन ते । उन्होंने बढ़ा है कि 'जो कालके गारुपे जानेवारत, मन्द्रषुद्धि महापूर्व सूतपुत्र सदा ही मुझसे युद्ध करनेकी बींग हॉकता रहता है, उस कटुमानी दुरात्मा कर्णको सुनाकर तथा जो राजालोग पाण्डवॉके सत्य पुद करनेके लिये बुलाये गये हैं, उन्हें सुनाते हुए तुम मेरा संदेश इस अकार कहना जिससे मन्त्रियोंक सर्वत राजा दुर्योधन उसे पूरा-पूरा सुन सके।' याष्ट्रीवधारी अर्जुन युद्धके लिये उत्सूक जान पढ़ता था। उसने आँगों लाल करके कहा है—'पदि वुर्योधन महाराज युधिष्ठिरका राज्य छोड्नेके लिये तैयार नहीं हैं तो अवस्य ही धृतराष्ट्रके पुत्रोका कोई ऐसा पापकर्म है, जिसका फल उन्हें भोगना बाकी है। यदि दुर्योधन बाहता है कि कौरवोंका भीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव, श्रीकृष्ण, सालकि, धृष्ट्युप्र, शिल्लण्डी और अपने संकल्पमालसे पृथ्वी एवं आकाशको मस कर सकनेवाले महाराज पुथिष्ठिरके साथ युद्ध हो तो ठीक है: इससे तो पाण्डवीका सारा मनोरथ पूर्ण हो जायगा। पाण्डवोंके हितकी दृष्टिसे आपको सन्धि करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है, फिर तो युद्ध ही होने दें । म्हाराज युधिहिर तो नप्रता, सरस्त्रता, तप, दप, धर्मरक्षा और



बल—इन सधी पुणोसे सम्पन्न हैं। वे बहुत दिनोसे अनेक प्रकारके कप्र उठाते रहनेपर भी सत्य ही बोलते हैं तथा आपालेगोके कपट-व्यवहारोको सहन करते रहते हैं। किंत् जिस समय वे अनेकों क्वोंसे इकड़े हुए अपने कोधको कौरजीयर होहेंगे, उस समय दुर्पोधनको पहलाना पहेगा। विस समय दुवाँधन रचमें बैठे हुए गदाधारी भीमसेनको बड़े वेगसे कोचरूप कि उगलते हुए देलेगा, उस समय उसे युद्ध करनेके लिये अक्ट्य यहालाय होगा । जिस प्रकार फुसकी झोपड़ियोंका गाँव आगसे जलकर साक हो जाता है, वैसी ही द्या। कौरबोको देखकर, बिजली यारे हुए सेतके समान अपनी विज्ञाल वाहिनीको नष्ट-श्रष्ट देखकर तथा भीमसेनकी शस्त्राधिसे झुलसकर कितने ही घीरोंको बराशायी और कितनोहीको भयसे भागते देखका दुर्योधनको युद्ध छेड्नेके लिये जरून पछताना पड़ेगा। जब विचित्र योद्धा नकुल युद्धस्वलमें ऋतुओंके सिरोंकी बेरी लगा देगा, जब लजाशील सत्ववादी और समस्त धर्मीका आबाण करनेवाला फुर्तीता वीर स्वदेव सञ्जाका संहार करता हुआ शकुनिपर आक्रमण करेगा और जब दुर्योधन ब्रीपदीके महान् धनुर्धर शुरवीर और



रथयुद्धविद्यारव पुत्रोंको कौरशोधर ऋपटते देखेगा तो उसे युद्ध ठाननेके लिये अलह्य अनुताप होगा । अधिमन्यु तो साहत्त् शीकुणके समान ही बली है; जिस समय वह अन्य-पान्ससे सुसन्तित होकर मेघोके समान वाणवर्षा करके शकुओको संतप्त करेगा, उस समय दुर्योधनको रण रोपनेके लिये अवदय पछताचा होगा। जिस समय बृद्ध म्हारश्री किराट और हुन्द अपनी-अपनी सेनाओंके सहित सुसजित होकर सेनासहित धृतराष्ट्रपुत्रीपर दृष्टि बालेंगे, उस समय तुर्वोधनको पश्चालाय ही करना पहेगा । जब कौरवीमें आग्रगण्य संतक्तिरोमणि यहात्या भीष्म शिलाव्हीके हाथसे मारे जायेंगे तो मैं सब बजता है मेरे शतु बस मही सकेंगे। इसमें तुम तनिक भी संदेशन करना। बक अतुष्टित तेजस्वी सेनानायक यूग्रयुष्ट अपने बाजोसे प्रतगहके पुत्रोंको पीड़ित करने हुए ब्रोणाचार्यपर आक्रमण करेंगे तो दुर्योधनको युद्ध छेड्नेके लिये पछलाना पढेगा । सोमकवंशने ब्रेष्ट महाचली सात्यकि जिस सेनाका नेता है, उसके वेगको इत् कभी सह नहीं सकेंगे। तुम दुर्योधनसे कहना कि 'आब तुम राज्यकी आवा छोड़ दो।' क्योंकि हमने दिनिके पीत्र, युद्धमें अद्वितीय रथी, महाबली सात्यकिको अपना सहायक बना लिया है। वह सर्वथा निर्मय और अस-शस-संचालनमे पारङ्गत है। जिस समय दुवाँधन रथमें गाव्हीत धनुष, श्रीकृष्ण और उनके दिव्य पाञ्चजन्य राङ्क, घोडे, दो अक्षय कृणीर, देवदत्त

होगा। जिस समय युद्ध करनेके लिये इकट्ठे हुए उन लुटेरोको नष्ट करके नवीन युगको प्रवृत्त करनेके लिये मैं आगके समान प्रज्वलित होकर कौरवोंको भस्म करने लगूँगा, उस समय पुत्रोंक सहित महाराज धृतराहको भी बड़ा कष्ट होगा। दुर्वोचनका सारा गर्व गलित हो जावगा और अपने पाई. सेना तथा सेवकोंके सहित राज्यसे प्रष्ट होकर वह (नित वैत्थिके हाक्से मार साकर कॉपने लगेगा तहा उसे पश्चाताय होगा । मैंने बजधर इन्द्रसे यह वर माँगा था कि युद्धमें ओकुषा मेरे सहायक हो।

एक दिन पूर्वाहमें मैं जय करके बैठा था कि एक



ब्रह्मणने आकर मुझसे कहा—'अर्जुन ! तुम्हें दुष्कर कर्म करना है, अपने शहुओंके साथ युद्ध करना है। तुम क्या चाहते हो ? उर्व:सवा चोहंपर बैठकर वज हाक्यों लिसे हुन्द्र तुम्हारे प्रमुओंका नाम करते आगे-आगे बले, अथवा सुप्रीव आदि घोड़ोंसे युक्त दिव्य रचपर बैठे घगवान् श्रीकृषा तुम्हारी रक्षा करते हुए पीछे चलें ?' उस समय मैंने बक्रपाणि इन्हको क्षेत्रकर इस युद्धमें सहायकसारसे श्रीकृष्णका ही वरण किया। इस प्रकार इन डाकुओंके वधके लिये मुझे श्रीकृष्ण मिल गये हैं। मालूम होता है यह देवताओंका ही किया हुआ विधान है। श्रीकृष्ण घले हो युद्ध न करें, फिर भी यदि ये मनसे ही किसीकी जयका अधिनन्दन करने लगे तो वह अपने इक्षु और मुझको देखेगा उस समय उसे युद्धके लिये पछनावा | इन्दुओको अवस्य परास्त कर देगा; भले ही देवता

और इन्द्र ही उसके शत्रु हो, फिर मनुष्योको तो बात ही क्या है? इन श्रीकृष्णने आकाशवारी सौष्यानक लामी प्रहामधंकर और मापाची एका शाल्यको सुद्ध किया था और सौषके दरवानेपर ही शाल्यकी सोड़ी हुई शतशोको हाथोसे पकड़ किया था। पता इनके देगको कौन पनुष्य सहन कर सकता है? मैं एज्यआहिकी इच्छासे पितान्द्र भीष्म, पुत्रसद्धित आचार्य श्रोण और अनुष्य बीर कृषाचार्यको प्रणाप करके पुद्ध करूँगा। मेरे कियारसे तो जो कोई पापाच्या इस युद्धमें पाण्डवोसे लड़ेगा, उसका निधन धर्मत: निश्चित है। कौरवो । मैं तुमसे स्पष्ट कहता है, धृतराष्ट्रके पुत्रोका जीवन यदि क्य सकता है तो युद्धसे दूर रहनेपर ही ऐसा सन्त्रव है; युद्ध करनेपर तो सोई भी नहीं अवेगा। यह बात निश्चित है कि मैं संशास्त्र पूमित कर्ण और धृतराष्ट्रपुत्रोको मारकर कौरवोका सारा राज्य जीत लुँगा। जिस प्रकार अजातशबु महाराज पुधिहर राजुओं के संहारमें हमें सफल-मनोरच मान रहे हैं, बैसे ही
अपूटके ज्ञाता ओक्नामको भी इसमें कोई संदेह नहीं है। मैं स्वयं भी सावधान होकर अपनी बुद्धिसे देखता है तो मुझे इस युद्धका भावी सब ऐसा ही दिखायी देता है। मेरी योगदृष्टि भी अविष्यदर्शनमें भूक करनेवाली नहीं है। मुझे स्पष्ट दीख रहा है कि युद्ध करनेपर धृतराष्ट्रके पुत्र जीवित नहीं रहेंगे। जिस प्रकार श्रीकाखतुमें अप्रि प्रम्बालत होकर गहन बनको जला डालता है, मैं अखविद्याको विधिक रीतियोंसे स्वृणाकर्ण, पाशुपताब, ब्रह्माख और इन्द्राकादि महान् अखोबा प्रयोग करके किसीको बाको नहीं छोडूँगा। सख्य ! तुस उनसे स्पष्ट कह देना कि मेरा यह दृढ़ और उत्तम निक्षय है कि मुझे ऐसा करनेपर ही झानित पिरहेगी। अत: उन्हें बही करना व्यक्ति मेरा बुद्धिमान् बिहुरऔ कहें। वैसा करनेपर ही बौरवलोग जीवित रह सकेगे।"

#### कर्ण, भीष्म और द्रोणकी सम्मति तथा सञ्जयद्वारा पाण्डवपक्षके वीरोंका वर्णन

वैश्वन्यायनजी बहते हैं — मरतनन्द्रन । उस समय कौरवींकी सम्मामें सभी राजालोग एकत्रित थे। सङ्गयका भाषण समाप्त होनेपर सान्तनुबन्दन भीष्मने दुर्योधनसे कहा, ''एक समय बृहस्पति, शुक्राबार्य तथा इन्हादि देवपण



बह्याजीके पास गये और उन्हें घेरकर बैठ गये। उसी समय वी प्राचीन ऋषि अपने तेजारे सकके चित्त एवं तेजको हस्ते हुए सबको लॉपकर चले गये । बृहस्पतितीने ब्रह्माबीसे पूछा कि 'ये दोनों कीन है, जो आपकी उपासना किये बिना ही बले जा 🕯 ? तब ब्रह्माओने बतलाया कि 'ये प्रबल पर्यक्रमी यहाबाली नर-नारायण ऋषि है. जो अपने रोजसे पृथ्वी एवं सर्गको प्रकाशित कर रहे हैं। इन्होंने अपने कर्मसे सम्पूर्ण लोकोके आनन्दको बढ़ाया है। इन्होंने परस्पर अभिन होते हुए भी असुरोका विनाश करनेके लिये हो शरीर धारण किये हैं। ये अत्यन वृद्धिमान् तथा शतुओंको संतप्त करनेवाले हैं। समस्य देवता और गन्धतं इनकी पूजा करते हैं।" 'सुनते है—इस युद्धमें जो अर्जुन और श्रीकृष्ण एकप्र हैं, ये दोनों नर-नारायण नामके प्राचीन देवता ही है। इन्हें इस संसारमें इन्हरू सहित देवता और असुर भी नहीं जीत सकते। इनमें श्रीकृष्ण नारायण हैं और अर्जुन नर हैं। बस्तुतः नारायण और नर-वं दो कारोंने एक हो वस्तु है। पैया दुवाँधन ! जिस समय तुम शङ्क, जक और गदा धारण किये श्रीकृष्णको और अनेको अस-एस एवं भयंका गाण्डीय धनुष लिये अर्जुनको एक ही रबमें बैठे देखींगे, उस समय तुन्हें मेरी बात पाद आवेगी । यदि तुम मेरी बातपर ब्यान नहीं दोगे तो समझ लेना कि कौरवोंका अन्त आ गया है तथा तुन्हारी बुद्धि अर्थ और धर्मसे प्रष्ट हो गयी है। तुन्हें तो तीनहीकी सलाह ठीक जान

पड़ती है—एक तो अधमजाति सृतपुत्र कर्णकी, दूसरे सुबलपुत्र शकुनिकी और तीसरे अपने कुलुद्धि पापाला माई दुःशासनकी ।

इसपर कर्ण बोल ठठा—पितामह । आप जैसी बात कड रहे हैं, वह आप-जैसे वयोवृद्धोंके मुलसे अच्छी नहीं लगती। में क्षात्रसमेंने स्थित रहता हूं और कभी अपने धर्मका परित्वाग नहीं करता । मेरा ऐसा कीन-सा दुशबार है, जिसके कारण आप मेरी निन्दा कर रहे हैं ? मैंने दुर्वोधनका कभी कोई अनिष्ट नहीं किया और अकेल्प में ही युद्धमें सामने आनेपर समल पाण्डवीको मार डालुँगा ।

कर्णकी बात सुनकर पितामह भीष्यने राजा धृतराहुको सम्बोधन करके कहा—'कर्ण जो सदा हो यह जबता खता कि 'मैं पाण्डवीको मार डालुंगा,' सो वह पाण्डवीके



सोरुवर्वे अंशके बराबर भी नहीं है। तुन्हारे कु पुत्रोंको जो अनिष्ट फल मिलनेवाला है, वह सब इस युष्ट्युन्डि सुत्रपुतको ही करतूत है। तुन्हारे पुत्र मन्दमति दुर्योधनने भी इसीका बल पाकर उनका तिरकार किया है। पाञ्चवीन मिलकर और असग-असग जैसे दुकर कर्म किये हैं, वैसा इस सूतपुत्रने कौन-सा पराक्रम किया है ? जब विराटनगरमें अर्जुनने इसके सामने ही इसके प्यारे भाईको मार डाला वा तो इसने उसका क्या कर लिया वा ? जिस समय अर्जुनने अकेले ही समस

कीन लिये, उस समय क्या यह कही बाहर चला गया था ? घोषपात्राके समय जब गन्धर्वलोग तुन्हारे पुत्रको केंद्र करके ले गर्दे थे, उस समय यह कहाँ था ? अब तो बड़ा बैसकी तरह गरज रहा है। वहाँ भी भीमसेन, अर्जुन और नकुल-सहदेकने मिलकर ही रान्यवीको परास्त किया था। परतकोह ! यह बड़ा ही क्कवादी है। इसकी सब बाते इसी तरह झुटी हैं। यह तो वर्म और अर्थ दोनोंहीको बीपट कर

भीनाको बात मुनकर महामना आचार्य द्वेणने उनकी प्रशंसा की और फिर राजा प्रतराष्ट्रसे कहा—'राजन् ! भरतकोष्ट भीव्य जैसा कहते हैं, वैसा ही करो; जो लोग अर्थ और कामके ही गुलाम हैं, उनकी बात नहीं माननी बाहिये। में तो युद्धते पहले पाण्डवोंके साथ सन्धि करना ही आखा समझता है। अर्जुनने जो बात कही है और सक्षयने उसका जो स्टिश आपको सुनाया है, मैं उस समको समझता है। अर्जुन अवस्य बंसा ही करेगा। उसके समान तीनों लोकोंमें कोई धनुर्धर नहीं 🖁 ।'

राजा धृतराष्ट्रने भीव्य और प्रेणके कवनपर कोई ध्यान नहीं दिया और वे सक्षयमें याण्डवींका समाचार पूछने रहगे। उन्होंने पूडा—'सञ्जय । हमारी विशाल सेनाका समाधार पाकर धर्मपुत्र राजा युधिहिरने क्या कहा था ? युद्धके लिये वे क्या-क्या तैयारियाँ कर रहे हैं तथा उनके भाई और पुरोमेले कोन-कोन आज पानेके लिये उनके मुखकी ओर ताकते रहते हैं ?!

सज्ज्ञने बदा—यहाराज ! राजा युधिष्ठिरके मुखकी ओर तो पाण्डव और पाञ्चार दोनों ही कुटुम्बॉके लोग देसते रहते हैं और वे सफ़ीको अरहा भी देते हैं। ग्वालिये और गड़रियोंसे लेकर प्रशास, केकप और मत्त्र्य देशोंके राजवंशतक सभी युधिहितका सम्मान करते हैं।

कृतरङ्गने पूक्त-सञ्जय ! यह तो बताओ, पाव्यवरोग किसकी सहायता पाकर हमारे क्यर चढ़ाई कर रहे हैं।

सक्रमने कल-राजन् ! पाण्डवोके पक्षये जो-जो योद्धा सम्मिलित हुए हैं, उनके नाम सुनिषे। आपके साथ युद्ध करनेके लिये बीर पृष्ट्युव्र उनसे मिल गया है। हिडिप्स राक्षस भी उनके पक्षमें है। भीमसेन तो अपने बलके लिये प्रसिद्ध हैं ही। वारणावत नगरमें उन्होंने पाण्डवीको भरूम होनेसे बबाया वा । उन्होंने गन्यमादन पर्वतपर क्रोधवदा नामके राक्षसोंका नारा किया वा । उनकी भुजाओंमें दस इजार हाथियोंका बल है। उन्हीं महाबली भीमके साथ पाण्डवलोग आपपर कौरबीपर आक्रमण किया और इन्हें परास्त करके इनके वस । आक्रमण कर रहे हैं। अर्जुनके पराक्रमके विषयमें तो कहना ही क्या है ? श्रीकृष्णके साथ अकेले अर्जुनने ही अफ्रिकी
वृक्षिके लिये युद्धमें इन्द्रको परामा कर दिया था। इन्होंने युद्ध
करके साक्षात देवाधिदेव जिञ्जूलपाणि भगवान् शंकरको
प्रसन्न किया था। यही नहीं, धनुर्धर अर्जुनने ही समल
लोकपालोंको जीत लिया था। उन्हों अर्जुनको साथ लेकर
पाण्डय आपपर बदाई कर रहे हैं। जिन्होंने मरेकोसे भरी हुई
पश्चिम दिशाको अपने अर्थान कर लिया था, वे तरह-तरहसे
युद्ध करनेवाले वीर नकुल भी उनके साथ है तथा जिन्होंने
काशी, अंग, मगध् और कलिंग देशोंको युद्धमें जीत लिया
था, वे सहदेव भी आपपर आक्रमण करनेमें उनके सहायक
है। पितामह भीष्यके वधके लिये जिसे यहाने पुरुष कर दिया
है, यह शिसाणी भी बहा भारी धनुष चारण किये पाण्डवाँके
साथ है। केक्यवदेशके पाँच सहोदर राजकुमार बड़े धनुर्धा है।
वे भी कथल बारण करके आपपर बढ़ाई कर रहे हैं।
सालकि कितनी फुर्वीसे शक्ष बलानेवाला है। अरके साथ

मी आपको संग्राम करना पड़ेगा। यो अज्ञातवासके समय पाण्डावें आज्ञय बने थे, उन राजा विराटसे भी पुद्धाखरमें आपलोगोको मुठभेड़ होगी। महारखी काज्ञिराज भी उनकी सेनाका वोद्धा है; आपके ऊपर चहुई करते समय वह भी उनके साथ रहेगा। यो वीरतामें श्रीकृष्णके समान और संवसमें महाराज वृधिष्ठिरके समान है, उस अभिमन्युके सहित पाण्डावल्लेग आपपर आक्रमण कोंगे। जिल्लुपालका पुत्र एक अश्लीहिणी सेना लेकर पाण्डावेंक पक्षमें सम्मिलित हुआ है। जरासन्त्रके पुत्र सहदेव और जयत्सेन—पे रचयुद्धमें बड़े ही पराक्रमी हैं, वे भी पाण्डावेंकी ओरसे ही युद्ध करनेको तैयार हैं। महालेकस्वी हुपद बड़ी भारी सेनाके सहित पाण्डावोंके लिये प्राणाना युद्ध करनेके लिये तैयार हैं। इसी प्रकार पूर्व और जलर दिशाओंके और भी संकड़ों राजा पाण्डावोंके प्रहाने हैं, जिनकी सहायतासे धर्मराज युधिहर युद्धकी तैयारी कर रहे हैं।

### धृतराष्ट्रका पाण्डवपक्षके वीरोंकी प्रशंसा करते हुए युद्धके लिये अनिच्छा प्रकट करना

राजा गुतराष्ट्रने कहा—सञ्जय ! वो तो तुमने जिन-जिनका उल्लेख किया है, वे सभी राजा बढ़े जसाही है। फिर भी एक ओर उन सबको पिलाकर समझों और दूसरी ओर अकेले भीमको । जैसे अन्य जीव सिंहसे डरते रहते हैं, वैसे ही मैं भी भीयसे इसकर रातभार नर्म-नर्म समि लेता हुआ जागता खुता हैं। कुलीपुत्र भीम बड़ा ही असहनजील, कट्टर शतुवा माननेपाला, सची हैंसी करनेवाला, उत्पन्त, टेडी निगाइसे देखनेवाला, धारी गर्जना करनेवाला, महान् वेगवान्, बड़ा ही उत्साही, विद्यालनाहु और बड़ा हो बली है। वह अवदय युद्ध करके मेरे अल्पकीर्य पुत्रोंको मार डालेगा। उसकी याद आनेपर मेरा दिल धड़कने लगता है। बाल्याकस्थामें भी जब मेरे पुत्र उसके साथ खेलमें युद्ध करते थे तो यह उने हाबीकी तरह मसल हालता था। जिस समय वह रणभूमिये कोणित होगा उस समय अपनी गदासे रब, हावी, पनुष्य और घोड़े—सभीको कुचल डालेगा। वह मेरी सेनाके बीचमें होकर रास्ता निकाल लेगा, उसे इबर-उघर धगा देगा और जिस समय हाथमें गदा लेकर रणाङ्गवामें नृत्य-सा करने लगेगा वस समय प्रलय-सी मचा देगा। देखी, मगबदेशके राजा महाबली जरासन्थने यह सारी पृथ्वी अपने बदामें करके संतप्त कर रखी थी; किंतु भीपसेनने श्रीकृष्णके साथ उसके अन्तःपुरमें जाकर उसे भी मार डाला । भीगसेनके बलको मै ही नहीं—ये भीषा, द्रोण और कृपाबार्य भी अस्त्री टरह

जानते हैं। शोक तो मुझे तन लोगोंके लिये हैं, जी पाण्डवीके साव युद्ध करनेपर ही मुखे हुए हैं। विदुरने आरम्पमें ही जो रोजा रोचा था, अञ्च वही सामने आ गया। इस समय कोरबॉयर जो महान् विपति आनेवाली है, उसका प्रधान



कारण जुआ ही जान पड़ता है। में बढ़ा मन्दर्गत हैं। हाय ! ऐक्वर्यके त्येभसे ही मैंने यह महापाप कर डात्वा था। सङ्घ्य ! में क्या कहें ? कैसे कहें ? और कहाँ बाऊँ। ये मन्द्रपति कौरव तो कालके अधीन होकर विनाशकी ओर ही वा रहे हैं। हाय ! सौ पुत्रोंके मरनेपर जब मुझे विवश होकर उनकी स्त्रियोका करुणक्रन्दन सुनना पड़ेगा तो मीत भी मुझे कैसे स्पर्श करेगी ? जिस प्रकार वायुसे प्रन्वतित हुआ अप्रि घास-फूसकी डेरीको घस्प कर देता है, वैसे ही अर्जुनकी सहस्थतासे गदाबारी भीम भेरे सब पुत्रोंको पार डालेगा।

देखों, अरजतक पुधिद्विरकी मैंने एक भी झूठ बात नहीं सुनी; और अर्जुन-जैसा थीर उसके पक्षमें है, इसलिये यह तो त्रिलोकीका राज्य भी पा सकता है। रात-दिन विचार करनेपर भी मुझे ऐसा कोई घोडा दिलाधी नहीं देता, जो रजयुद्धमें अर्जुनका सामना कर सके। यदि किसी प्रकार जीरवर होणाचार्य और कर्ण उसका मुकाबला करनेके लिये आगे बढ़ें भी, तो भी अर्जुनको जीतनेके विषयमें तो मुझे बड़ा भारी संबेह ही है। इसलिये मेरी किजय होनेकी कोई सुरत नहीं है। अर्जुन तो सारे देवताओंको भी जीत खुका है। यह कहीं हारा हो—यह मैंने आजतक नहीं सुना; क्योंकि जो सामाय और आचरणमें उसीके समान है, वे बीकृत्या उसके सारवि हैं। जिस समय वह रणभूमिमें रोषपूर्वक पैने-पैने बाणोंकी वर्षा करेगा, उस समय विधाताके रचे हुए सर्वसंद्रास्क कालके समान उसे कायूमें करना असम्बय हो जायगा । उस समय महलोमें बैठा हुआ में भी निरन्तर कोरवोके संहार और फूट आदिकी बाते ही सुनुरा। वस्तुतः इस युद्धमें सब ओरसे भरतबंशपर विनाशका ही आक्रमण होगा।

सक्षय ! जैसे पाण्यवलोग विकयके लिये उत्सुक हैं, वैसे ही उनके सब साथी भी विजयके लिये कटिकड़ और पाण्डवीके लिये अपने प्राण निष्ठावर करनेको तैयार है। तुमने मेरे सामने प्राञ्जयक्षके पञ्चाल, केकय, मत्त्व और मगबदेशीय राजाओंके नाम लिये हैं। किंतु जगलाष्ट्रा श्रीकृष्या ले इन्डामात्रसे इन्डके सहित इन सभी लोकोंको अपने वशमें कर सकते हैं ! वे भी पाण्डवोंकी विजयका निश्चय किये हुए हैं। सात्यकिने भी अर्जुनसे सारी शस्त्रविद्या सीख ली है; वह बीबोंके समान बाणोको वर्षा करता हुआ युद्धक्षेत्रमें इटा खेना । महत्त्रकी धृष्टपुत्र भी बड़ा भारी प्रस्क्त है, वह भी मेरे पक्षके बीरोसे युद्ध करेगा ही। भैया ! मुझे तो हर समय युधिष्टिएके कोप और अर्जुनके पराक्रमका तथा नकुल-सहदेव और भीमसेनका भय लगा रहता है। युधिष्ठिर सर्वगुणसम्बन्न है और प्रन्यतित अग्निके समान तेजसी है। ऐसा काँन मूड हैं, जो पर्तगंकी तथा उसमें गिरना चाहेगा। इसलिये कोरको ! मेरी बात सुनो । मैं तो उनके साथ सुद्ध न करना हो अच्छा समझता है। युद्ध करनेपर तो निश्चय ही इस सारे कुलका नाडा हो जावगा। मेरा तो यही निश्चित विचार है और ऐसा करनेसे ही मेरे मनको ज्ञानित मिल सकती है। यदि तुम सकको भी युद्ध न करना ही ठीक मालूम हो तो हम संधिके लिये प्रयत्न करें।

सक्रपने कहा—महाराज ! आप जैसा कह रहे हैं वैसी ही बात है। युक्ने भी गाव्कीव धनुषसे समस्त क्षत्रियोंका नाहा दिलायों दे रहा है। देखिये, यह कुरुवाङ्गल देश तो पैतृक राज्य है और शेष सब मूमि आपको पाण्डवोकी ही जीती हुई यिली है। पाण्डवीने अपने बाहुबलसे जीतका यह भूमि आपको भेंट कर दी है; परंतु आप इसे अपनी ही विजय की हुई मानते हैं। जब गन्धर्षराज बित्रसेनने आपके पुत्रोको केट कर किया बा, उस समय उन्हें भी अर्जुन ही सुझकर काया बा। बाण छोड्नेबालोपे अर्जुन क्षेष्ठ है, धनुषोमें गाण्डीब ब्रेष्ठ है, सयस्त प्राणियोंये ब्रीकृष्ण ब्रेष्ट है और व्यवस्थीमें वानरके विद्ववाली ब्वजा सक्ते श्रेष्ठ है। ये सब वस्तुएँ अर्जुनके ही पास है। अतः अर्जुन कालचक्रके समान हम सभीका नाम कर इस्तेगा। भरतश्रेष्ठ । निश्चय मानिये— जिसके सहायक भीम और अर्जुन हैं, यह सारी पृथ्वी आज उसाकी है।

# दुर्योधनका वक्तव्य और सञ्जयद्वारा अर्जुनके रथका वर्णन

यह सब सुनकर दुर्योधनने कडा—महाराज ! आय हरें | परास्त कर सकते हैं । जिस समय इन्द्रप्रस्थाने बोड़ी ही दूरीपर नहीं। हमारे विषयमें कोई विन्ता करनेको भी आवश्यकता | वनवासी पाष्ट्रवोके पास बड़ी भारी सेनाके साथ श्रीकृषा नहीं है। हम काफी शक्तिमान् हैं और शत्रुओंको संप्राममें | आये वे तवा केकयराव, घृष्टकेतु, घृष्टदुम् ओर पाण्डवीके



साधी अन्यान्य पहारची एकतित हुए थे तो इन सभीने आपकी
और सब कारलोकी बड़ी निन्दा की थी। वे लोग कुटुन्बसहित
आपका नाश करनेपर तुले हुए ये तथा पाळवांको अपना
राज्य लीटा लेनेकी ही सम्पति देते थे। जब यह बात मेर कानोमें
पड़ी तो बन्धुओंके विनाशकी आश्रहासे मैंने भीना, डोण और
कुपको भी इसकी सूचना दी। उस समय मुझे वही दोलता बा
कि अब पाण्डवलोग ही राजसिंहासनपर बैठेंगे। मैंने उनसे
कहा कि 'बीकृष्ण तो हम सबका सर्वचा उच्चेद करके
पुधिष्ठरको ही कीरवोका एकच्छत राजा बनाना चाइते हैं।
ऐसी स्थितमें बतलाइये, हम क्या करें—उनके आगे सिर
झुका दें ? डरकर भाग जाये ? अथवा प्राणोका मोड छोड़कर
पुद्धमें जुझें ? युधिष्ठरके साथ युद्ध करनेपे तो निश्चितस्थमे
हमारी ही पराजय होगी; क्योंकि सब राजा उन्होंके पश्चमें हैं।
हमलोगोंसे तो देश भी प्रसन्न नहीं है, मिजलोग भी कटे हुए हैं
तथा सब राजा और घरके लोग भी हमें करी-लोटी सुनते हैं।'

मेरी यह बात सुनकर डोणाचार्य, भीव्य, कृपाचार्य और अश्वत्यामाने कहा था—'राजन्! तुम हरो मत। किस समय हमलोंग युद्धमें खड़े होंगे, रातु हमें जीत नहीं सकेंगे। हममेसे प्रत्येक अकेत्सा ही सारे राजाओंको जीत सकता है। आवें तो सही, हम अपने पैने बाणोंसे उनका सारा गर्व ठंडा कर देंगे।' उस समय महातेजली होणाचार्य आदिका ऐसा ही न्यहप हुआ था। पहले तो सारी पृथ्वी हमारे राजुओंके ही अधीन

वी, किंतु अब वह सब-की-सब हमारे हावमें है। इसके सिवा वहाँ जो राजालोग इकट्ठे हुए हैं, वे भी हमारे सुल-दुःसको अपना ही समझते हैं। समय पड़नेपर ये मेरे लिये आगमें भी प्रवेश कर सकते हैं और समुद्रमें भी कूद सकते हैं—यह आप निक्षय मानें। आप शतुओं के विषयमें वढ़-बढ़कर बाते सुननेसे विलाप करने लगे और दुःसी होकर पागल-से हो गये—यह देलकर ये सब राजा आपकी हैंसी कर रहे हैं। इनमेंसे प्रावेक राजा अपनेको पाण्डवोंका सामना करनेमें समर्थ समझता है। इसलिये आपको जिस भयने देखा लिया है, उसे दूर कर दीनिये।

यहाराज ! अब युधिश्चिर भी मेरे प्रभावसे ऐसे हर गये हैं कि नगर न माँगकर केवल पाँच गाँव माँगने लगे हैं। आप जो कुन्तोपुत्र भोमको बड़ा बली समझते हैं, यह भी आपका भ्रम हो है। आपको अभी मेरे प्रभावका पूरा-पूरा पता नहीं है। इस पृथ्वीपर ग्रायुद्धमें मेरे समान कोई भी नहीं है, न कोई पहले था और न आगे ही होगा । जिस समय रणभूमियें घोवके क्रवर येरी गदा गिरेगी, उस समय असके सारे अङ्ग बूर-बूर हो जायेंगे और वह मरकर घरतीयर जा पहेंगा। इसलिये इस महान् युद्धपे आप भीपसेनका भग न करें। आप उदास न हो, उसे तो मैं अवस्य मार डालुँगा। इसके सिवा भीवा, होग, कृप, अश्वत्यामा, कर्ण, भूरिश्वता, प्राप्त्योतिषनगरके राजा, सल्य और जपहथ—इनपेसे प्रत्येक वीर पाण्डवोंको भारनेमें समर्थ है। फिर जिस समय ये सब मिलकर उत्पर आक्रमण करेंगे, तब तो एक क्षणमें ही उन्हें यपराजके पर भेज देंगे। यहादेवीके गर्भसे उत्पन्न हुए ब्रह्मविकल्प पितामह भीष्यके पराक्रमको तो देवता भी नहीं सह सकते। इसके सिका उन्हें मारनेवास्त भी संसारमें कोई नहीं है: क्योंकि उनके पिता शानानुने उन्हें प्रसन्न होकर यह वर दिवा था, 'अपनी इच्छा बिना तुम नहीं मधेगे।' दूसरे वीर भरद्वाजपुत्र होण है। उनके पुत्र अस्तवामा भी शसास्त्रमे पास्त्रत 🕯। आचार्य कृपको भी कोई मार नहीं सकता। ये सब महारबी देवताओंके समान बलवान् हैं। अर्जुन तो इनमेंसे किसीकी ओर आंख भी नहीं उटा सकता। मैं तो कर्णको भी भीष्य, द्रोण और कृपाचार्यके समान ही समझता 🐧। संद्राप्तक क्षक्रियोंका दल भी ऐसा ही पराक्रमी है। वे तो अर्जुनको मारनेमें अपनेको हो पर्याप्त समझते हैं। अतः उसके वधके लिये मैंने ही उन्हें नियुक्त कर दिया है। राजन् ! आप व्यर्थ ही पाण्डवोंसे इतना क्यों इस्ते हैं ? बताइये तो, भीममेनके यारे जानेपा फिर हमसे युद्ध करनेवाला उनमें कौन है ? यदि आपको कोई दीखता हो तो मुझे बताइये।

शहुआंकी सेनाके तो पाँचों भाई पाण्डव तथा यृह्युम् और सात्यिक—ये सात ही बीर प्रधान बल हैं। किंतु हमारी और भीषा, ब्रोण, कृप, अखत्यामा, कर्ण, सोमदत, बाईकि, प्राप्त्योतिषप्रदेशके एका, सल्य, अवन्तिएक किंद्र और अनुविन्द, जयदय, दुःशासन, दुमुंख, दुन्सह, सुतायु, बिजसेन, पुर्खमत्र, बिविशति, एक, भूरिकवा और बिकर्ण—ये बड़े-बड़े बीर हैं तथा म्यारह अझीहिणी सेना एकत्रित हुई है। शत्रुओंके पास तो हमसे कन केंबल सात अझीहिणी सेना है। फिर हमारी हम कैसे होगी ? अतः इन सब बातोंसे आप मेरी सेनाकी सबलता और पण्डवीकी सेनाकी दुर्बलता समझकर प्रवाद नहीं।

्रेसा वकका राजा दुर्योक्षनने समयपा आह हुए कार्यकी जाननेकी इच्छासे सक्रयसे फिर पूछा— सक्कय ! तुम पाण्डवोकी बड़ी प्रशंका कर रहे हो । भारा यह तो बताओं कि अर्जुनके रक्षमें कैसे घोड़े और कैसी ब्यजाएँ हैं।

संजयनं कता—गजन् । उस रावकी करनाये देवनाओंने पामासे अनेक प्रकारकी छोटी-बड़ी दिव्य और ब्युक्त्य मूर्तियाँ बनायी हैं। पयनकदन इनुमान्त्रीने उसपर अपनी मूर्ति स्वाधित को है और वह क्या सब ओर एक योजनतक फैली हुई है। विधाताकी ऐसी माथा है कि बुकादिक कारण भी इसकी गतिये कोई बाधा नहीं आती। अर्जुनके रहये क्यारव गन्यवेंके दिये हुए बायुके समान येगवाले सकेद रंगके उत्तम



जातिके घोड़े जुने हुए हैं। उनकी गति पृथ्वी, आकाश और जनाँदि किसी भी स्वानमें नहीं रुकती तथा उनमेंसे घदि कोई मर जाता है तो बरके प्रभावसे उसकी जगह नया घोड़ा वरपत्र होकर उनकी सी संख्यामें कभी कमी नहीं आती।

### सञ्जयसे पाण्डवपक्षके वीरोंका विवरण सुनकर घृतराष्ट्रका युद्ध न करनेकी सम्मति देना, दुर्योधनका उससे असहमत होना तथा सञ्जयका राजा घृतराष्ट्रको श्रीकृष्णका संदेश सुनाना

शृतरहूनं पूछा—सञ्जय ! जो प्याप्तवोके लिये मेरे पुत्रकी सेनासे युद्ध करेंगे, ऐसे किन-किन वीरोको तुमने युधिष्ठिरकी प्रसन्नताके लिये वहाँ आये हुए देखा था ?

सजयने कहा—मैंने अन्यक और वृत्त्रावंत्रीय यादवीमें
प्रधान श्रीकृष्णको तथा चेकितान और मात्यकिको वहाँ
मौजूद देला था। ये दोनों सुप्रसिद्ध महारखी अलग-अलग
एक-एक अक्षीहिणी सेना लेकर और प्रखालनरेता हुम्द अपने
दस पुत्र सत्यांतर् और प्रह्मपुत्रादिके सहित एक अक्षीहिणी
सेना लेकर आये हैं। महाराज विराट भी पञ्च और उत्तर
नामक अपने पुत्र तथा सूर्यदल और मदिराक्ष इत्यादि वीरोके
सांब एक अक्षीहिणी सेना लेकर वृध्विहरसे मिले हैं। इनके

सिवा केकब देशके पाँच सहोदर राजा भी एक अझीहिणी सेनाके साथ पाण्डवीके पास आये हैं। मैंने वहाँ आये हुए केवल इतने ही राजा देखे हैं, जो पाण्डवीके लिये दुर्घोधनकी सेनाका सामना करेंगे।

राजन् ! संज्ञामके लिये भीष्य जिलाण्डीके हिसोपे रखे गये हैं। उसके पृष्ठपोषकरूपसे पत्स्यदेशीय जीरोके साथ राजा जिराट खेंगे। महराज शल्प बढ़े भाई युधिहिरके जिम्मे हैं। अपने सौ भाई और पुजोके सहित दुर्पोधन तथा पूर्व और दक्षिण दिशाओंके राजा भीमसेनके भाग हैं। कर्ण, अखत्वामा, विकर्ण और सिन्युराज जयद्रवसे लड्नेका काम अर्जुनको सौपा गया है। इनके सिवा और भी जिन राजाओं के साथ दूसरों का पुद्ध करना सम्भव नहीं है, उन्हें भी अर्जुनने अपने ही हिस्सेंगे रक्षा है। केकव देशके को महान् धनुर्धर पाँच सहोदर राजपुत्र हैं, वे हमारे पक्षके केकववीरों के साथ ही युद्ध करेंगे। दुर्घाधन और दुःश्वासनके सब पुत्र और राजा बृहद्दाण सुभद्धानन्द्रन अभियन्त्रके भागमें रखे गये हैं। सृष्ट्याप्तके नेतृत्वमें हैंपदीके पुत्र आचार्य प्रेणका सामना करेंगे। सोमदछके साथ चेकितानका रखपुद्ध होगा और भोजपंतीय कृतवपाँक साथ चेकितानका रखपुद्ध होगा और भोजपंतीय कृतवपाँक साथ सात्यकि लढ़ना चाहता है। माहीके पुत्र महावीर सहदेवने सर्थ ही आपके साले हक्किको अपने हिस्सेमें रखा है तथा माहीनन्द्रन नकुलने उत्पृक्त, कैतव्य और सारस्वतोंके साथ युद्ध करनेका निहण किया है। इनके सिवा इस महायुद्धमें और भी जो-जो राजा आपको ओरसे युद्ध करेंगे, उनके नाथ से-लेकर युद्ध करनेके लिये पाण्यवीने चोद्धाओंको नियुक्त कर दिया है।

राजन् । ये निक्किल बैठा हुआ बा । उस समय पृष्ठपुत्रने मुप्तसे कहा कि 'तुम शीध ही पहाँसे जाओ और तन्तिक भी देशे म काते हुए वहाँ जो दुर्योधनके प्रकृते कीर हैं उनसे, बाहुक्त, कुत और प्रतीपके वंशायरोंसे तथा कृपाबार्य, कर्ज, होण, अबत्यामा, जयहथ, दुःशासन, विकलं, राजा दुर्योधन और भीष्मसे जाकर करों कि तुलें महाराज युविहिल्के साथ भलेपनसे ही व्यवहार करना वाहिये। ऐसा न हो देक्ताओंसे सुरक्षित अर्जुन तुलें मत डाले। तुम अल्दी ही धर्मराजको उनका राज्य सीप हो; वे लोकमें सुप्रसिद्ध बीर है, तुम उनसे हमा-प्रार्थना करों। सब्बासको अर्जुन कैसे पराक्रमी है, बैसा योद्धा इस पृज्जीतलपर कोई दूसरा नहीं है। गाव्हीकथारी अर्जुनके रक्षकी रक्षा देवलारोग करते हैं, कोई भी सनुष्य उन्हें नहीं जीत सकता; इसलिये तुम युद्धके लिये पन मत फलाओं।'

सह सुनकर राज भूतराहुने कहा—पूर्वोधन ! तुम युद्धका विवार कोड़ हो । महापुरुष युद्धको तो किसी भी अवत्वामें अच्छा नहीं बताते । इसलिये बेटा ! तुम पाण्डवोको उनका यथोजित भाग दे हो, तुम्हारे और तुम्हारे मिलयोके निर्वाहके लिये तो आधा राज्य भी बहुत है । देखो, न तो मैं युद्ध करना वाहता हूं, न बाद्धीक उसके पक्षमें हैं और न भीत्य, झेण, अध्यत्वामा, स्रवाय, सोमदत, हाल या कृपाचार्य हो युद्ध करना बाहते हैं । इनके सिवा सत्यात, पुरुषित, जय और भूरिशवा भी युद्धके पक्षमें नहीं है । मैं समझता हूं तुम भी अपनी इच्छासे यह युद्ध नहीं कर रहे हो; बल्कि पाणाल्य दु:शासन, कर्ण और सकुनि हो तुमसे यह काम करा रहे है ।

इसपर दुर्वोधनने कहा—पिताबी ! मैंने आप, होण, अकत्यामा, सक्षय, भीषा, कान्योजनरेत्रा, कृप, सत्यज्ञत, पुरुषित्र, भूरिश्रवा अववा आपके अन्यान्य बोद्धाओंके मरोसे याण्डवोंको युद्धके लिये आमन्तित नहीं किया है। इस युद्धमें याण्डवोंका संहार तो में, कर्ण और माई दु:शासन—हम तीन हो कर लेंगे। या तो याण्डवोंको मारकर में ही इस पृथ्वीका शासन करूँगा या पाण्डवलोग ही मुझे मारकर इसे भोगेंगे। मैं जीवन, राज्य और धन—चे सब तो छोड़ सकता है; कितु पाण्डवोंको साब रहना मेरे बशकी बात नहीं है। सुईकी बारोक जेकसे जितना भूमि छिद सकती है, जानी मी में पाण्डवोंको नहीं है सकता।

कृत्युने का — बन्धुओं । युद्धे तुम सभी कौरवोंके लिये बड़ा होक हैं । दुर्वोचनको तो मैंने त्याग दिया; किंतु जो स्थेन इस मूर्लका अनुसरण करेंगे, ये भी अवस्य यमलोकमें बावेंगे । जब पाण्डवोंकी मारसे कौरवसेना ज्याकुता हो बावगी, तब तुम्हें मेरी बातका स्मरण होगा । फिर सहस्रसे कहा, 'सहस्य । यहात्या श्लोकृष्ण और अर्जुनने तुमसे बो-बो



बातें कही हैं, वे सब पुत्रो सुनाओ; उन्हें सुननेकी मेरी बड़ी इच्छा है।'

तक्रवने वहा—राजन् ! श्रीकृष्ण और अर्जुनको मैंने जिस विवितमें देखा बा, वह सुनिये तबा वन बीरोने जो कुछ कहा है, वह भी मैं आपको सुनाता हूँ। महाराज ! आपका संदेश सुनानेके लिये मैं अपने मैरोकी अमुनियोकी ओर दृष्टि रखकर बड़ी सावधानीसे हाव जोड़े उनके अन्त:पुरमें गया। द्या स्थानमें अधिपन्यु और नकुल-सहदेव भी नहीं जा सकते शे। वहाँ पहुँचनेपर मैंने देखा कि श्रीकृष्ण अपने दोनों चरण अर्जुनकी गोदमें रसे हुए बैठे हैं तथा अर्जुनके चरण होपदी और सत्यभाषाकी गोदमें हैं। अर्जुनने बेंडनेके लिये पुझे एक सोनेका पादपीठ (पैर रज़नेकी चौकी) दिया। मैं उसे हाक्से रपर्श करके पृथ्वीपर बैठ गया। उन दोनों महापुल्योको एक आसनपर बेटे देखकर मुझे बड़ा भय मातूम हुआ और मै सोचने लगा कि मन्दबुद्धि दुर्पोधन कर्णकी बकवादमे आका इन विष्णु और इन्द्रके समान धीरोंके खरूपको कुछ नहीं समझता । उस समय मुझे तो यही निक्रव हुआ कि वे दोनों जिनकी आज़ामें रहते हैं. उन वर्षणज युधिक्विके ननका सङ्करप ही पूरा होगा । वहाँ अन्न-पानादिले पेरा सत्कार किया गया। फिर आरामसे बैठ जानेपर मैंने हाच जोड़कर उन्हें आपका सदेश सुनावा । इसपर अर्जुनने ब्रीकृष्णके बरणोमें प्रणाम करके उसका उत्तर देनेके लिये प्रार्थना की। तब भगवान् बैठ गये और आरम्बर्धे मधुर किंतु परिणानमें कटोर शब्दोमें मुझसे कहने लगे—"सञ्जय ! बुद्धियान् धृतराष्ट्र. कुरुवृद्ध भीव्य और आसार्य डोणसे तुम हमारी ओरसे यह

संदेश कहना । तुम बढ़ोंको हमारा प्रणाम कहना और छोटोसे कुशल पूछकर उन्हें यह कहना कि 'तुन्हारे सिरपर बड़ा संकट आ गया है; इसलिये तुम अनेक प्रकारके यहाँका अनुष्ठान करो, ब्राह्मणोंको दान हो और सी-पुत्रोंके साथ कुछ दिन आनन्द मोग तो।' देखो, अपना चीर सीचे जाते समय ब्राँपदीने जो 'हे गोकिन्द' ऐसा कहकर मुझ हारकावासीको पुकारा का, उसका ऋग मेरे ऊपर बहुत बढ़ गया है; वह एक क्षणको भी मेरे इत्यसे दूर नहीं होता । मला, जिसके साथ मैं 🛚 अस अर्जुनसे युद्ध कानेकी प्रार्थना ऐसा कौन मनुष्य कर सकता है. जिसके सिरपर काल न नाच रहा हो ? मुझे तो देवता, असुर, पनुष्य, यहा, गन्धर्व और नागोमे ऐसा कोई भी दिसायी नहीं देशा यो रणपूर्णिये अर्जुनका सामना कर सके। विराहनगरमें तो उसने अकेले ही सारे कोरवीमें भगवड़ मका दी भी अतर ये इचर-उधर संपत हो गये थे-पही इसका पर्याप्त प्रमाण है। बल, बीर्च, तेज, फुर्ती, कामको सफाई, अविकाद और धैर्य—ये सारे गुण अर्जुनके सिवा और किसी एक व्यक्तिमें नहीं पिलते।" इस प्रकार अर्जुनको उत्साहित करते हुए श्रीकृष्णने मेफके समान गरजकर ये शब्द कहे थे।

### कर्णका वक्तव्य, भीष्मद्वारा उसकी अवज्ञा, कर्णकी प्रतिज्ञा, विदुरका वक्तव्य तथा धृतराष्ट्रका दुर्योधनको समझाना

वैद्यापायनवी करते हैं—जनमंत्रय ! तब दुर्वोधनका हवं बहाते हुए कर्णने कहा, 'युरुवर परगुरामजीसे मैन को जहानक प्राप्त किया था, यह अभीतक मेरे पास है। अतः अर्जुनको जीतनेथे तो मैं अच्छी तरह समर्थ है, उसे परास्त करनेका भार मेरे ऊपर रहा। यही नहीं, मैं पाखाल, करूब, मत्त्र्य और बेटे-पोतोंके सहित अन्य सब पाण्डवोंको भी एक क्षणमें मारकर प्रकासके द्वारा प्राप्त होनेवाले लोकोंको प्राप्त करोगा। पितासह भीष्म, प्रेणाचार्य तथा अन्य सब राजालोग भी आपके ही पास रहें; पाण्डवोंको तो अपनी प्रधान सेनाके सहित जाकर मैं ही मार हुंगा। यह काम मेरे जिम्मे रहा।' जब कर्ण इस प्रकार कह रहा था तो भोष्यवी कहने

लगे—'कर्ण ! तुम्हारी मुद्धि तो कालवदा नष्ट हो गयी है। तुम

क्या बद-बदकर बाते बना रहे हो ! याद रखो, इन कौरवोकी

मृत्यु तो पहले तुम-वैसे प्रधान बीरके मारे जानेपर ही होगी।

इसलिये तुम अपनी रक्षाका प्रवश्च करो । अजी ! स्वाण्डय-बनका दाह कराते समय झोक्ष्णके सहित अर्जुनने जो काम किया जा, उसे सुनकर ही तुम्बे अपने बन्धु-जान्यमोके सहित होक्षणे आ जाना चाहिये । देखी, बाणासुर और भौमासुरका बच करनेवाले झोक्ष्ण अर्जुनकी रक्षा करते हैं ! इस मोर संप्रापमें वे तुम-जैसे सुने-सुने बीरोका ही नाह करेंगे।'

वह सुनकर कर्ण बोला—पितामह जैसा कहते हैं, श्रीकृत्या

के नि:संदेह वैसे ही है—बल्कि उससे भी बहुकर है। परंतु

इन्होंने मेरे किये जो कुछ कड़ी बाते कही हैं, इनका परिणाम भी ये कान खोलकर सुन लें। अब मैं अपने राख रखे देश हूं। आजसे मुझे पितामह रणभूमि या राजस्त्रमामें नहीं देखेंगे। बस, जब आपका अन्त हो जायगा तभी पृथ्वीके सब राजा-त्येग मेरा प्रभाव देखेंगे। ऐसा कहकर महान् धनुर्धर कर्ण

सभासे उठकर अपने वर कला गया।



अब भीषात्री सब राजाओंके सामने हैंसते हुए राजा वृषींधनसे कहने लगे—''राजन् । कर्ण तो सत्त्वत्रित्र है। फिर उसने जो राजाओंके सामने ऐसी प्रतिक्रा की बी कि 'मैं नित्वप्रति सहस्रों वीरोंका संहार कर्मणा', उसे वह कैसे पूरी करेगा ? इसका धर्म और तप तो तभी नष्ट हो गया था, जब इसने भगवान् परशुरामजीके पास जाकर अपनेको ब्रह्मण कताते हुए उनसे सक्किया सीसी थी।'

वन श्रीणने इस प्रकार कवा और कर्ण क्रक क्रोड्क समासे प्रसार गया तो मन्द्रपति दुर्वोचन क्राने त्या—वितामह । पाण्डवलीय और हम अखिल्ह्या, चोड्याओंके संग्रह तथा ग्राम्ब-सङ्गालनको पुर्ली और सफाईमें समान हो हैं और हैं भी दोनों मनुष्यनातिके ही; फिर अस्प देसा कैसे सम्द्राते हैं कि पाण्डवोंकी ही किनय होगी ? मैं आप, होणाबार्च, कृपाबार्च, बाह्यिक अखवा अन्य रावाओंके क्लपर यह युद्ध नहीं ठान रहा है। पाँचों पाण्डवोंको तो मैं, कर्ण और माई युशासन—हम तीन ही अपने पैने बाणोसे मार झलेंगे।

इसपर विदुर्जने कहा—वृद्ध पुरुष इस लोकमें दमको ही कल्याणका साधन बताते हैं। जो पुरुष दम, दान, तप, हान और स्वाध्यापका अनुसरण करता रहता है, उसीको दान, क्षमा और मोक्ष क्याक्त्रक्रमके प्राप्त होते हैं। दम तेकको वृद्धि करता है, दम पवित्र और सर्वश्रेष्ठ है। इस प्रकार जिसका पाप निवृत्त होकर तेज बढ़ गया है, वह पुरुष परमण्द प्राप्त कर

लेता है। राजन् ! जिस पुरुषमें क्षमा, पृति, अहिसा, समता, कर, सरलता, इन्द्रियनिग्रह, धैर्य, मृदुरुता, रूजा,



अवक्रकता, अदीनता, अक्षोध, संतोध और सद्ध-इतने गुण हो, वह दाल (दमपुक) कहा जाता है। दमनदील पुरुष काम, लोच, दर्घ, खोध, निद्धा, बढ़-बढ़कर बाते बनाना, सार, ईव्यों और डोक-इन्हें तो अपने पास नहीं फटकने देश। कुटिल्ला और शठतासे रहित होना तथा सुद्धतासे रहन-यह दस्तील पुरुषका लक्षण है। जो पुरुष लोलुपता रहित, घोगोंक विन्तनसे किपुस और सपुद्रके समान गाणीर होता है, यह दमझील कहा गया है। अच्छे आचरणवाला, शीलवान, प्रसादवित, आत्मवेता और सुद्धिमान् पुरुष इस लोकमें सम्यान पाकर मानेपर सद्गति प्राप्त करता है।

तात ! हमने पूर्वपृथ्योक मुलसे सुना वा कि किसी समय एक किहापारने विदियोको फैसानेके लिये पृथ्वीपर जाल फैलावा। उस जालमें साथ-साथ रहनेवाले दो पक्षी फैस गये। तब में दोनों उस जालको लेकर उड़ चले। विद्वीपार उन्हें आकाशमें चढ़ें देलकर उदास हो गया और जियर-जियर ये जाते, उधर-उधर हो उनके पीछे दौड़ खा था। इतनेमें हो एक पुनिकी उत्तपर दृष्टि पड़ी। उस व्याचेसे उन पुनिवरने पूछा, 'अरे व्याह ! पुझे वह बात बड़ी विचित्र जान पड़ती है कि तू उड़ते हुए पहिचाके पीछे पृथ्वीपर घटक रहा है!' व्याधने कहा, 'ये दोनों पछी आपसमें मिल गये हैं, इसलिये पीरे जालको लिये जा रहे हैं। अब कहाँ इनमें झगड़ा होने लगेगा, वहीं ये मेरे क्झमें आ जावेंगे।' बोड़ी ही देखें कालके क्शीभूत हुए उन पहित्योंमें झगड़ा होने लगा और वे लड़ते-लड़ते पृथ्वीपर गिर पड़े। बस, विडीमारने बुपवाप



उनके पास जाकर उन दोनोंको पकड़ किया। इसी प्रकार जब हो कुटुम्बिद्योमें सम्पत्तिके किये परस्पर इन्याइ होने लगता है तो से शत्रुओंके संगुलमें फैस जाते हैं। आपसदारीके काम तो साथ बैठकर भीजन करना, आपसमें प्रेमसे धात-बीत करना, एक-दूसरेके सुख-दुः सको पूछना और आपसमें मिक्के-जुलने रहना है, विरोध करना नहीं। वो शुद्धाद्य पुरुष समय आनेपर गुरुजनोंका आक्रम लेने हैं, वे सिहसे सुरक्षित यनके समान किसोके भी द्यावमें नहीं आ सकते।

्ष्क बार कई भीत और जाहाजोंके साब हम गन्यमदन पर्वतपर गये थे। वहाँ हमने एक शहदमें परा हुआ छना

देखा । अनेको विषयर सर्प उसकी रक्षा कर रहे थे । वह ऐसा
पुलयुक्त वा कि पदि कोई पुल्य उसे या ले तो अमर हो जाय,
अच्या सेवन को तो सुझता हो जाय और बूढ़ा पुला हो जाय ।
यह बात हमने रासायनिक ब्राह्मणोसे सुनी थी । भीतलोग
असे ब्राह्म करनेका लोभ न रोक सके और उस सर्पोद्याली
पुलामें डाकर नष्ट हो गये । इसी प्रकार आपका पुत्र दुर्वीयन
अकेल्य हो सारी पृष्णीको भीगना बाहता है । इसे मोहक्श
रहद तो दोख व्हा है किंतु अपने नाशका सामान दिखायी
नहीं देता । याद रहित्ये, जिस प्रकार अग्नि सब चस्तुओंको
कला हाल्ला है सैसे ही हुन्द, विराट और स्क्रेश्वमें भरा हुआ
अर्जुन—वे संवासये किसीको भी जीता नहीं छोड़ेंगे ।
इसालये राजन ! जाप प्रहाराज पुत्रिहरको भी अपनी गोदमे
रहान दीविये, नहीं तो इन दोनोका पुद्ध होनेपर किसकी थीत
होगी—वह निश्चितकपसे नहीं कहा जा सकता ।

विदुर्शना वक्तन्य समात होनेपर क्या धृतपहुने कहा—केटा दुवाँधन । में तुमले जो कुछ कहता है, उसपर ध्यान दो । तुम अनवान कटोडीके समान इस समय कुमार्गको ही सुमार्ग समझ खे हो । इसीसे तुम पाँची पाण्डवीके तेजको दवानेका विकार कर रहे हो । परंतु बाद रहते, उन्हें जीतनेका क्रियार करना अपने प्राणीको संकटमें बालना ही है। श्रीकृत्या अपने 🚉, गेह, स्त्रों, कुटुब्बी और राज्यको एक ओर तथा अर्जुनको दूसरी और सम्बात हैं। उसके लिये ये इन सभीको त्याम सकते है। वहाँ अर्जुन खना है, वहीं श्रीकृष्ण याते हैं; और जिस रोनामें ऋषं जीकृष्ण रहते हैं, उसका वेग तो पृथ्वीके लिये भी अस्त्य हो जाता है। देखों, तुम संस्पृत्वों और तुन्हारे हितकी कड़नेवाले सुद्रदेके कचनानुसार आकरण करो और इन क्योवृद्ध पितामह भीत्मकी बातपर ध्यान हो । मैं भी कौरवोंके हो डिठको बात सोखता हैं, तुन्हें मेरी बात भी सुननी चाहिये और ब्रोण, कृप, विकर्ण एवं पहाराज बाह्रीकके कथनपर भी व्यान देना चाहिये। घरतक्षेष्ठ ! वं सब वर्गक मर्मन और कोरच एवं पाण्डवीयर समान खेह रक्षनेवाले हैं। अतः तुम पाष्ट्रजोको अपने समे थाई समझकर उन्हें आधा राज्य दे दो ।

# श्रीव्यासजी और गान्धारीके सामने सञ्जयका राजा धृतराष्ट्रको श्रीकृष्णका माहात्व्य सुनाना

वैज्ञन्ययनको कहते हैं—एकन् ! दुर्घोधनसे ऐसा कड़ एका धृतराष्ट्रने सङ्घयसे फिर कहा, 'सङ्घय ! अब को बात सुनानी रह गयी है, यह भी कह हो । श्रीकृष्णके बाद अर्जुनने तुमसे क्या कहा या ? उसे सुननेके लिये मुझे बड़ा करेंबुहल हो रहा है।' सज्ञवने कहा—श्रीकृष्णको बात सुनकर कुन्तीपुत्र अर्जुनने उनके सामने ही कहा—'सज़य! तुम चितायह भीष्य, सहराज पृतराष्ट्र, होजाबार्व, कृपाबार्य, कर्ण, राजा बाहीक, अस्तवाया, सोमदत्त, शकुनि, दुःशासन, विकर्ण और वहाँ इकट्ठे हुए समझ राजाओंसे मेरा यथायोग्य अभिवादन कहना और मेरी ओरसे उनकी कुकल पूछना तबा पापाला दुर्योधन, उसके मन्त्री और वहाँ आये हुए सब राजाओंको श्रीकृष्णचन्त्रका समाधानपुक्त संदेश सुनाकर मेरी ओरसे भी इतना कहना कि शत्रुदपन महाराज युधिष्ठिर जो अपना भाग लेना चाहते हैं, वह यदि तुम नहीं दोगे तो मैं अपने तीखे तीरोसे तुन्हारे घोड़े, हाथी और पैदक सेनाके सहित तुन्हें यमपुरी भेज दूँगा।' महाराज! इसके बाद मैं अर्जुनसे विदा होकर और श्रीकृष्णको प्रणाम करके उनका गौरवपूर्ण संदेश आपको सुनानेके लिये तुरंत ही यहाँ बला आया।

वैशम्पायनजी कहते हैं—राजन् ! श्रीकृत्या और अर्जुनकी इन बातोंका दुर्योधनने कुछ थी आदर नहीं किया । सब त्येग बुप ही रहे । फिर वहाँ जो देश-देशान्तरके नरेश बैठे थे, वे सब उठकर अपने-अपने डेरोमें बले गये । इस एकान्तके समय यूतराष्ट्रने सक्तपसे पूछा, 'सक्षय ! तुन्हें तो दोनों पक्तोंके बलाबलका ज्ञान है, यो भी तुम धर्म और अर्थका एउस अच्छी तरह जानते हो और किसी भी बावका परिणाम तुमसे छिपा नहीं है । इसलिये तुम टीक-टीक बताओं कि इन दोनों पक्षोंमें कीन सबल है और कीन निर्वत ।'

सहयमें कहा—राजन् । एकानामें तो मैं आपसे कोई भी बात नहीं कहना बाहता, क्योंकि इससे आपके हदयमें कह होगी। इसलिये आप महान् तपसी भगवान् व्यास और महारानी गान्धारीको भी बुला लीकिये। उन होनोके सामने मैं



आपको श्रीकृष्ण और अर्जुनका पूरा-पूरा विचार सुना दूंगा ।

सङ्घवके इस प्रकार कहनेपर गान्यारी और शीव्यासजीको बुलाया गया और विदुरजी तुरंत ही उन्हें सभामें ले आये। तब महामुनि व्यासकी राजा धृतराष्ट्र और सञ्चयका विचार जानकर उनके मतपर दृष्टि रखते हुए कहने लगे, 'सञ्चय ! धृतराष्ट्र तुमसे प्रख कर रहे हैं; अत: इनकी आज़ाके अनुसार तुम श्रीकृष्ण और अर्जुनके विषयमें जो कुछ जानते हो, यह प्रख ज्यों-का-त्यों सुना दो।'

सक्रयने बड़ा-अर्जुन और श्रीकृष्ण दोनों ही बड़े सञ्जानित धनुर्धर हैं। श्रीकृष्णके चक्रका भीतरका भाग पाँच हाब चौड़ा है और वे उसका इच्छानुसार प्रयोग कर सकते हैं। नरकामुर, शब्बर, कंस और शिक्षुपाल—ये बड़े भयङ्कर बीर वे। किंतु भगवान् कृष्याने इन्हें खेलहीमें परास्त कर दिया बा। यदि एक ओर सारे संसारको और दूसरी ओर क्षीकृष्णको रला जाय तो ब्रीकृष्ण ही बलमे अधिक विकलेंगे। वे सङ्कल्पमात्रसे सारे संसारको भ्रम्म कर सकते हैं। ओकुव्या तो कहीं रहते हैं जहाँ सत्य, धर्म, लजा और सरलताका निवास होता है और वहाँ श्रीकृष्ण रहते हैं, वहीं विजय रहती है। वे सर्वान्तयाँमी पुरुषोत्तम जनार्दन कींग्रासे ही पूर्वी, आकाश और कर्गलोकको प्रेरित कर रहे हैं। इस समय स्टब्से अपनी मायासे मोहित करके वे पाण्डवींको ही निमित्त बनाकर आपके अधर्मनिष्ठ मूद पुत्रोको भस्म करना बाहते हैं। ये ब्रोकेशय ही अपनी बिच्छत्तिसे अहर्निश काल्चक, जगवक और युगवकको घुमते रहते हैं। मैं सब कहता है—एकमात्र वे ही काल, पृत्यु और सम्पूर्ण स्थायर-जंगम जगत्के स्थामी हैं तथा अपनी माधाके द्वारा लोकोंको योहमें डाले रहते हैं। जो खोग केवल उन्हींके शरण ले लेले हैं, वे ही योहमें नहीं पड़ते।

शृतरहरे पूज-सङ्गय ! श्रीकृष्ण समस्त लोकोके अधीवर है—इस बातको तुम कैसे जानते हो और मैं क्यों नहीं जान सका ? इसका रहस्य मुझे बताओ।

सङ्क्ष्मं कडा—राजन् । आपको ज्ञान नहीं है और पेरी ज्ञानदृष्टि कभी मन्द नहीं पड़ती। वो पुरुष ज्ञानहीन है, वह ऑक्ट्रूबाके वालविक स्वरूपको नहीं जान सकता। में ज्ञानदृष्टिसे प्राणियोंको उत्पत्ति और विनाझ करनेवाले अनादि मधुसूदन भगवान्को ज्ञानता है।

शृत्यपूर्ने पूजा—सञ्जय ! घरावान् कृष्णमें सर्वदा तुम्हारी जो भक्ति रहती है, उसका स्वरूप क्या है ?

सङ्गयनं कड़-- पद्धाराज ! आपका कल्याण हो, सुनिये। मैं कभी भी कपटका आश्रय नहीं लेता, किसी व्यर्थ धर्मका आचरण नहीं करता, ध्यानयोगके द्वारा मेरा भाव शुद्ध हो गया है; अतः शासके वाक्योद्वरा मुझे बीकृष्णके कल्पका ज्ञान हो गया है।

यह सुनकर राजा मृतराष्ट्रने दुर्योधनसे कहा—धैया दुर्योधन ! सञ्जय हमारे हितकारी और विश्वासपात्र हैं; अतः तुम भी हपीकेश, जनार्दन भगवान् श्लीकृष्णको द्वारण लो ।

दुर्योधनने कता—देवकीनन्दन भगवान् कृष्ण भन्ने ही तीनो लोकोंका संहार कर झले; किंतु क्रम वे अपनेको अर्मुनका सला चोषित कर चुके हैं तो मैं उनकी सरणमें नहीं जा सकता।

तब धृतराहुने गन्धारीसे कहा—मान्धारी ! तुन्तारा या दुर्वृद्धि और अधिमानी पुत्र ईच्यांवल सत्युरुवोकी कात न मानकर अधोगतिकी ओर जा रहा है।

गान्यारिने कहा—नुवाँधन ! तू बढ़ा ही दुष्टवृद्धि और मूर्ल है। अरे ! तू ऐखर्थके लोभमें फैसकर अपने बढ़े-बढ़ोकों आलाका कल्लहुन कर रहा है ! मालून होता है अब तू अपने ऐखर्य, जीवन, पिता और माता—समीसे हाथ वो चुका है। देख ! जब भीमसेन तेरे प्राप्त लेनेको तैयार होगा, उस समय तुझे अपने पिताजीकी बाते याद आयेगाँ।

फिर व्यासनी कहा—भूतराष्ट्र ! तुम मेरी बात सुने । तुम श्रीकृष्णके व्यारे हो । अहो ! तुन्हारा सञ्जय जैसा दूत है, जो तुन्हें कल्याणके मार्गमें ही ले जायणा । इसे पुराका-पुरन श्रीहणीकेशके सक्त्यका पूरा ज्ञान है: अतः यदि तुम इसकी बात सुनोगे तो यह तुन्हें जन्य-मरणके महान् प्रयसे मुक कर हेगा । जो लोग कामनाओंसे अन्ये हो रहे हैं, वे अन्येक पीछे लगे तुए अन्येक समान अपने कर्योंक अनुसार बार-बार मृत्युके मुक्तमें जाते हैं । मुक्तिका मार्ग तो सबसे निराला है, उसे मुख्यिमान् पुरुष हो प्रवक्त हैं । उसे प्रकड़कर वे महापुरुष मृत्युसे पार हो जाते हैं और उनकी कहीं भी आसकि नहीं रहती ।

तम शृतपट्टने सज्ज्यमे पूछा—भैया सञ्जय ! तुम मुझे कोई ऐसा निर्भय मार्ग बताओ, जिससे चलकर में श्रीकृष्णको पा सक्तु और मुझे परमपद प्राप्त हो जाय ।

सक्रयने कहा—कोई अजितेन्द्रिय पुस्त श्रीहरीकेश धगवान्कों प्राप्त नहीं कर सकता। इसके सिवा उन्हें पानेका कोई और मार्ग नहीं है। इन्द्रियाँ बड़ी उच्चत हैं, इन्हें बीतनेका साधन साधवानीसे धोगोंको त्याग देना है। प्रमाद और हिसासे दूर रहना—निःसंदेह ये ही ज्ञानके पुस्य कारण हैं। इन्द्रियोंको निक्कलक्ष्यसे अपने कावूमें रक्षना—इसोंको विद्यान्कोग ज्ञान कहते हैं। वास्तवमें यही ज्ञान है और यही

मार्ग है, जिससे कि बुद्धिमान्त्योग उस परमपदकी और बड़ते हैं।

वृत्तरपूर्वे का सम्भव ! तुम एक बार फिर प्रीकृत्तरचन्द्रके सक्तपका वर्णन करो, जिससे कि उनके नाम और कमौंका रहस्य जानकर मैं इन्हें प्राप्त कर सक्तें।

सक्रपने बड़ा—मेंने झोकृत्याके कुछ नामोंकी व्युत्पत्ति (तात्वर्ष) सुनी है। उसमेंसे जितना पुछे स्परण है, वह सुनाता [। श्रीकृष्ण तो वास्तवये किसी प्रमाणके विषय नहीं हैं। समल प्राणिबोंको अपनी मायासे आवृत किये रहने तथा देवताओंके जन्मस्वान होनेके कारण वे 'बासुदेव' हैं; व्यापक तवा महान् होनेके कारण 'किया' हैं; मीन, ध्यान और योगसे प्राप्त होनेके कारण 'माधव' हैं तथा मधु देवका वस करनेवाले और सर्वतन्त्रमय होनेसे वे 'मबुसूरून' हैं। 'कृष्' धातुका अर्थ सत्ता है और 'ण' आनन्दका बालक है; इन दोनों धावोसे युक्त होनेक कारण यहुकुलमें अवतीर्ण हुए श्रीविष्णु 'कृत्वा' कहे जाते हैं। इट्यम्बर पुच्हरीक (क्षेत कमरू) ही आयका नित्य आलय और आवनाशी परमस्थान है, इसर्रिय 'पुन्दरीकाश' कर्ड जाते हैं तथा दुष्टोंका दमन करनेके कारण 'कवाईन' 🗜 क्योंकि आप सत्त्वगुणसे कभी ब्युत नहीं होते और न कभी सत्त्वकों आपमें कमी ही होती है, इसलिये आप साला है। आर्थ अर्थात् उपनिषदीसे प्रकाशित होनेके कारण आय 'आर्थभ' है तथा केंद्र ही आयके नेत्र हैं, इसलिये आय 'क्यचेक्रण' है। आप किसी भी उत्पन्न होनेवाले प्राणीसे क्ष्यन नहीं होते इसलिये 'अज' हैं। 'क्दर'—इन्द्रियोंके स्वर्थ प्रकाशक और 'दाप'—उनका दपन करनेवाले होनेसे आप 'ट्रामोदर' हैं। 'इबीक' वृत्तिमुल और खरूपसुराको कहते हैं, उसके हंश होनेसे आप 'हणीकेस' कहलाते हैं। अपनी भुजाओसे पृथ्वी और आकाक्षको धारण करनेवाले होनेसे आय 'महाबाह्' हैं। आप कभी अधः (नीचेकी ओर) श्लीण नहीं होते, इसलिये 'अधोक्षत्र' हैं तथा नरों (जीवों) के अयन (आवय) होनेसे 'नारायण' कहे जाते हैं। जो सबमें पूर्ण और सबका आक्रय हो, उसे 'पुरुष' कहते हैं; उनमें श्रेष्ठ होनेसे आप 'पुरुषोत्तम' हैं आप सत् और असत्—सबकी जयित और लयके स्वान हैं तथा सर्वदा उन सबको जानते हैं, इसलिये 'सर्वे' हैं। ब्रीकृष्ण सत्वमें प्रतिष्ठित हैं और सत्व उनमें प्रतिद्वित है तबा वे सत्यसे भी सत्य हैं; इसलिये 'सत्य' भी उनका नाम है। वे विक्रमण (वापनावतारमें अपने क्रपडगोसे विश्वको व्याप्त) करनेके कारण 'विष्णु' हैं, जय करनेके कारण 'डिका' हैं, नित्य होनेके कारण 'अनन्त' हैं और गो अर्वात् इन्द्रियोके ज्ञाता होनेसे 'गोविन्द' हैं। वे अपनी सत्ता-स्कूर्तिसे असत्यको सत्य-सा दिकाकर सारी प्रजाको मोहमें डाल देते हैं। निरक्तर बर्ममें स्थित स्वेनवाले धगवान् मधुमुद्दरका सक्त्य ऐसा है। वे श्रीअच्युत भगवान् कौरवोको नाजसे बचानेके लिये वहाँ प्रधारनेवाले हैं।

पुरायष्ट्र कोले—सञ्जय ! जो लोग अपने नेजोसे चगवान्त्रके तेजोमय दिव्य विप्रहका दर्शन करते हैं, उन नेजवान् पुरुवीके भाग्यकी मुझे भी त्वातस्ता होती है। मैं आदि, मध्य और अत्तसे रहित, अनत्तकोर्ति तथा ब्रह्मादिसे भी ब्रेष्ठ पुराणपुरुष श्रीकृष्णको शरण लेता है। किन्होंने तीनों त्येकोकी स्थना की है, जो देखता, असुर, नाग और राक्षस सभीकी उत्पत्ति करनेवाले हैं तथा राजाओं और विद्वानोंमें प्रधान है, उन इन्ह्रके अनुज श्रीकृष्णकों मैं शरण है।

## कौरवोंकी सभामें दूत बनकर जानेके लिये श्रीकृष्ण और युधिष्ठिरका संवाद

वैशम्पायनमी कहते हैं — इधर सञ्चयके बले जानेपर राजा पुचित्रिरने बदुनेष्ठ भगवान् कृष्णसे कहा, 'म्हिब्बलल श्रीकृष्ण । मुझे आपके सिवा और कोई ऐसा नहीं दिलायों देता, जो हमें आपलिसे पार करें। आपके भरोसे ही हम बिलकुत निर्मय हैं और दुर्थोबनसे अपना भाग भागना बाहते हैं।'



त्रीकृष्णने कहा—राजन् ! मैं तो आपकी सेवामें उपस्थित ही हैं: आप जो कुछ कहना बाहें, वह कहिये । आप जो-जो आज्ञा करेंगे, वह सब मैं पूर्ण करीना ।

वृधिष्ठरने कहा—राजा पूतराष्ट्र और उनके पूत्र जो कुछ करना वाहते हैं, यह तो आपने सुन हो लिया। स्ट्रापने हमसे जो कुछ कहा है, यह सब उन्हींका मत है। क्योंकि दूत तो खामीके कथनानुसार ही कहा करता है; यदि वह कोई दूसरी बात बहुता है तो प्राणदेण्डका अधिकारी समझा जाता है। राजा धृतराष्ट्रको राज्यका बड़ा लोध है, इसीसे वे हमारे और क्यांकोंके प्रति समानभाव न रखकर हमें राज्य दिये बिना ही सन्धि करना चाहते हैं। हम तो यही समझकर कि महाराज धृतराष्ट्र अपने वचनका पालन करेंगे, उनकी आज्ञासे जारह वर्ष कनमें रहे और एक वर्ष अज्ञातवास किया। किंतु इन्हें तो बड़ा लोभ जान पहला है। ये धर्मका कुछ भी विचार नहीं कर रहे हैं तथा अपने मूर्ल पुत्रके मोहपाशमें फैसे होनेके कारण अरोकी आज्ञा कजाना चाहते हैं। हमारे साथ तो इनका कालकुतः बनावटी बर्ताव 🕯 । जनादंश । जरा सोविये तो, इससे बढ़कर दुःसकी और क्या बात होगी कि मैं न तो माताबीकी ही सेवा कर सफता है और न अपने सन्बन्धियोका भरण-योषण ही। यद्यपि काशिसन, बेदिराज, प्रकारनरेश, यतवराज और आप मेरे सहायक है तो भी मैं देखल पाँच गाँच ही माँग रहा है। मैंने तो यही कहा है कि अजिल्बल, वृकस्थल, माकन्दी, बारणावत और पाँचवाँ जो वे छत्ते — ऐसे पाँच गाँव या नगर हमें दे हैं, जिससे हम पाँचों भाई मिलकर रह सकें और हमारे कारण भरतवंशका नाश न हो । यांतु दुष्ट दुर्वोधन इतना भी करनेको तैयार नहीं है । यह सबपर अपना ही दशक रखना बाहता है। लोधसे बुद्धि मारी जाती है, बुद्धि नष्ट होनेसे लजा नहीं रहती, लाजके साथ ही धर्म बला जाता है और धर्म गया कि श्री भी विदा हो जाती है। श्रीहीन पुरुषसे स्वजन, सुहद् और ब्राह्मणलोग दूर रहने लगते हैं, जैसे पुष्प-फलहीन वृक्षको छोड़कर पक्षी उड़ जाते है। निर्धन अवस्था बढ़ी हो दु:लमयी है। कोई-कोई तो इस अवस्थामें पहुँचकर मौत ही घाँगने लगते हैं। कोई किसी दूसरे गाँव या कनमें जा बसते हैं और कोई मौतके मुखमें ही चले जाते हैं। जो लोग जन्मसे ही निर्धन हैं, उन्हें इसका उतना कष्ट नहीं जान पड़ता जितना कि लक्ष्मी पाकर सुरूमें परे हुए ल्प्रेगोको धनका नाश होनेपर होता है।

माध्य ! इस विषयमें हमारा पहला विचार तो यही है

[ 039 ] सं० म० (खण्ड-एक) १८

कि हम और करिवलोग आपसमें सन्धि करके शानिपूर्वक समानरूपसे उस राज्यलक्ष्मीको भोगै; और यदि ऐसा न हुआ तो अन्तमें हमें यही करना होगा कि कॉनबोंको मारकर यह सारा राज्य हम अपने अधीन कर लें । युद्धमें तो सर्वदा कलह ही रहता है और प्राण भी सङ्घटप्रस्त खते हैं। मैं तो नीतिका आश्रय लेकर ही युद्ध करूँगा; क्योंकि मैं न तो राज्य छोड़ना चाहता हूँ और न कुलका नाश हो, यही मेरी इच्छा है। यों तो हम साम, दान, दण्ड, भेद—सभी उपायोंसे अपना काम कर लेना चाहते हैं; किंतु यदि थोड़ी नम्रता दिखानेसे सन्धि हो जाय तो वही सबसे बढ़कर बात होगी। और पदि सन्धि न हुई हो युद्ध होगा ही, फिर पराक्रम न करना अनुकित ही होगा। जब द्यान्तिसे काम नहीं बसता तो स्वतः ही कटुता आ जाती है। पण्डितोने इसकी उपमा कुलोके कल्ड्से दी है। कुले पहले पूछ डिलाते हैं, इसके बाद एक-दूसरेका दोव देखने लगते हैं, फिर गुर्राना आरम्ब करते हैं, इसके पक्षात् दौत दिलाना और भूकना शुरू होता है और फिर युद्ध होने लगता है। उनमें जो बलवान् होता है, वही दूसरेका मांस सतता है। मनुष्योमें भी इससे कोई विशेषता नहीं है।

सीकृष्ण ! अब मैं यह जानना बाहता है कि ऐसा समय उपस्थित होनेपर आप क्या करना उच्चित समझते हैं। ऐसा सौन उपाय है, जिससे हम अर्थ और धर्मसे बहित न हों। पुल्लोक्तम ! इस सङ्कुटके समय हम आपको छोड़कर और किससे सलाह लें ? भला, आपके समान हमारा प्रिय और हितेषी तथा समस्त कर्मेंक परिणायको जाननेवाला सन्बन्धी कौन है ?

वैशन्यवनवी वहते हैं—राजन् । महाराज पुधिष्ठिरके ऐसा कहनेपर श्रीकृष्णने कहा, 'ये दोनो प्रश्लेक हिनके लिये कौरवोको सभामे जाऊँगा और यदि वहाँ आपके लायमें किसी प्रकारकी बाधा न पहुँचाते हुए सन्धि करा सकूँगा दो समझूँगा मुझसे बड़ा भारी पुण्यकार्य बन गया।'

पुणिविरने कहा—श्रीकृष्ण ! आप कौरवोके पास जाय — इसमें मेरी सम्मति तो है नहीं; क्योंकि आपके कहुत पुक्तिपुक्त बात कहनेपर भी दुर्योधन उसे मानेता नहीं । इस समय वहाँ दुर्योधनके दशकतों सब राजालोग भी इकट्ठे हो खे हैं, इसिलमें उन लोगोंके बीचमें आपका जाना मुझे अच्छा नहीं जान पड़ता । माधव ! आपको कष्ट होनेपर तो हमें धन, सुख, देवत्व और समात देवताओंपर आधिपत्य भी प्रसन्न नहीं कर सकेगा ।

श्रीकृष्णने कहा—महाराज ! दुर्पोधन कैसा पापी है—यह मैं जानता हूँ । किंतु यदि हम अपनी ओरसे सब बाते स्वष्ट कह देंगे तो संसारमें कोई भी राजा हमें दोषी नहीं कह सकेगा। रही मेरे लिये भयकी बात; सो जिस तरह सिंहके सामने दूसरे बंगली जानकर नहीं ठहर सकते, उसी प्रकार में कोध कर्म तो संसारके सारे राजा मिलकर भी मेरा मुकाबला नहीं कर सकते। अत: मेरा वहाँ जाना निरधंक तो किसी भी तरह नहीं हो सकता। सामन है, काम भी बन जाय और यदि काम न भी बना हो निवासे तो कम ही जायेंगे।

मुध्यितने कहा — श्रीकृष्ण । यदि आपको ऐसा ही उचित जान पढ़ता है तो आप प्रसन्नतासे कौरवोक पास जाइये। आज्ञा है, में आपको अपने कार्यमें सफल होकर यहाँ सकुदाल लौटा हुआ देखेंगा। आप व्या प्रधानकर कौरवोको ज्ञान करे, जिससे कि हम आपसमें मिलकर शामिपूर्वक रह सके। अप हमें जानते हैं और कौरवोको भी पहचानते हैं तथा हम दोनोंका हित भी आपसे किया नहीं है; इसके सिखा बावबोत करनेमें भी आप जुब कुदाल हैं। अतः जिस-जिसमें हमारा हित हो, वे सब बाते आप दुर्योकनसे कह दें।

बोक्रका बोले—राजन् । येने सक्कव ओर आय होनोहीकी बाते सुनी हैं तथा मुझे काँरब और आप योनोहीका अभिप्राय भी मालूम है। आपकी बुद्धि धर्मका आश्रम रिज्ये हुए है और उनकी शबुतामें कूबी हुई है। आप तो उसीको अच्छा समझेंगे, जो बिना युद्ध किये मिल जायगा। परंतु महाराज ! यह स्विपका निष्ठक (स्वाधाविक) क्रमें नहीं है। सभी आजनवालोका कहना है कि शक्तिपको धीरह नहीं मौगनी कहिये। असके लिये तो विधाताने वही सनातन धर्म बताया है कि या तो संशाममें विजय प्राप्त करे या मर जाय। यही क्षिपका स्वयमं 🖁 दीनता उसके लिये प्रशंसाकी सीज नहीं है। राजन् । दीनताका आध्य लेकर क्षत्रियको जीविका नहीं चल सकती। अतः आप भी पराक्रमपूर्वक शत्रुओका तुमन कोजिये। युतराष्ट्रके पुत्र कड़े लोभी हैं। इधर बहुत विनोसे साब राक्त उन्होंने खेएका बतांव करके अनेको राजाओको अपना मित्र बना रिच्या है। इससे उनको प्राक्ति भी बहुत बढ़ गयी है। इसकिये वे आपसे सन्य कर लें—ऐसी तो कोई सुरत दिखायी नहीं देती। इसके सिवा भीष्म और कृपाचार्य आदिके कारण वे अपनेको बतवान् भी समझते ही हैं। अतः क्वतक आप उनके साथ नमीका बर्ताव करेंगे, तबतक वे आपके राज्यको हड्फनेका ही प्रयस करेंगे। सजन् ! ऐसे कुटित स्वमाव और आवरणवालोंके साथ आप मेल-पिलाप करनेला प्रयत न करें; आपहीके नहीं, वे तो सभी ह्येगोंके बस्य है।

निस समय जूएका खेल हुआ था और पापी दुःशासन

असहायके समान रेती हुई ब्रीपदीको उसके केश पकड़का राजसभामें सींच लाया था, उस समय दुर्योधनने भीषा और ब्रोणके सामने भी उसे बार-बार गी कहकर पुकारा था। उस अवसरपर अपने महापराक्रमी भाइमोको आपने रोक दिया था। इसीसे बर्मपाशमें बँध जानेके कारण इन्होंने उसका कुछ भी प्रतीकार नहीं किया। किंतु दुष्ट और अध्यय पुरुषको तो मार ही डालना चाहिये। अतः आप किसी प्रकारका विचार न करके इसे मार डालिये। हाँ, आप को पितृकुच धृतराष्ट्र और पितायह भीष्मके प्रति नम्रताका भाव दिला खे है, यह तो आपके योग्य ही है। अब मैं कौरवोकी सभामें जाकर सब राजाओंके सामने आपके सर्वाहीण गुणोको प्रकट कर्मगा और दुर्योधनके दोष बताईगा। मैं थे ही बाते कर्दुगा, जो धर्म और अर्थक अनुकूल होंगी। झालिके लिये प्रार्थना करनेपर भी आपको निन्दा नहीं होगी। सब राजा धृतराष्ट्र और कौरवोकी ही निन्दा करेंगे। में कौरवोके पास जाकर इस प्रकार सन्धिके लिये प्रयक्ष करूँगा, जिससे आपके सार्वसाधनमें भी कोई दुटि न आवे तवा उनकी गतिविधिकों भी मासूम कर लूँगा। मुझे तो पूरा-पूरा यही भान होता है कि सङ्ग्राके साथ हमारा संवाम ही होगा; बवोंकि मुझे ऐसे ही सङ्ग्रा हो रहे हैं। अत: आप सभी वीरगण एक निश्चय करके शस्त्र, यन्त्र, कंक्च, रख, हाथी और खोड़े तैयार कर लें। इनके सिवा जो और भी युद्धोययोगी सामधियों हो, वे सब दुटा लें। यह निश्चय माने कि जकतक दुर्योधन जीवित है, तकतक वह तो किसी भी प्रकार आपको कुछ देगा नहीं।

### श्रीकृष्णके साथ भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव और सात्यिककी बातचीत

धीमरोगने वता—पधुमुदन ! आय कौरवोसे ऐसी ही वाते कहें, जिनसे ये सन्धि करनेको तैयार हो जायै; उन्हें युद्धकी बात सुनाका प्रवधीत न करें। दुवोंधन बड़ा ही असहनतील, क्रोधी, अबुख्याँ, निदुर, दुसरोकी निन्दा करनेवाला और हिंसाप्रिय है। वह मर जायना किंतु अपनी टेक नहीं सोहेगा। जिस प्रकार शरद बाहुके बाद बीव्यकाल आनेपर बन दाषात्रिसे जल जाते हैं, वैसे ही दुर्वोधनके क्रोधसे एक दिन सभी असर्वाती भस्य हो जायेंगे। केदाव ! कलि, मृदावर्त, जनमेत्रय, बहुल, वसु, अजबिन्यु, स्वर्दिक, अर्कत, धीतपूरक, इंग्रजीव, अरथु, बाहु, पुकरता, सहज, वृषक्कत, धारण, विगाइन और प्राम-ये अठारह राजा ऐसे हुए हैं जिन्होंने अपने ही सवातीय, सुहद् और बन्यु-वान्यवीका संहार कर बाला था । इस समय हम कुल्वेशियोक संहारका समय आया है, इसीसे कालगतिसे यह कुलाङ्कर यापात्मा दुर्वोधन उत्पन्न हुआ है। अतः आप जो कुछ कर्ते, पधुर और कोपल वाणीमें धर्म और अर्थने पुतः उनके हितकी ही बात कहें। साथ ही यह भी ध्यान रखें कि वह बात अधिकतर असके पनके अनुकूल ही हो। इस सब तो दुर्पोधनके नीचे सकर बड़ी नप्रतापूर्वक उसका अनुसरण करनेको भी तैयार है, हमारे कारणसे परतबंशका नाश न हो। आप कौरवोकी समामें जाकर हमारे वृद्ध पितामह और अन्यान्य समासदोसे ऐसा करनेके लिये ही कहें, जिससे भाई-भाइयोंमें मेल बना रहे और दुर्योधन भी ज्ञान हो जाय।

वैशायायनजी कहते हैं—राजन् ! धीयसेनके पुससे कभी



किसीने नम्रताकी बातें नहीं सुनी थीं। अतः उनके ये तथन सुनकर श्रीकृष्ण हैंस पड़े और फिन भीमसेनको उत्तेजित करते हुए इस प्रकार कहने लगे, 'भीमसेन ! तुम अन्यान्य समय तो इन क्रूर वृतराहुपुत्रोंको कुळलनेकी इच्छासे युद्धकों ही प्रशंसा किया करते थे। तथा तुमने अपने भाइयोंके बीचमें गदा उठाकर यह प्रतिज्ञा भी की थीं कि 'मैं यह बात सच-सच कह रहा हूँ, इसमें तनिक भी अन्तर नहीं आ सकता कि संप्रामधूमिमें सामने आनेपर इस गदासे ही में हेक्ट्रकित दुर्मोधनका यथ कर डाल्रेगा।' किंतु इस समय देखते हैं कि जिस तरह युद्धकाल उपस्थित होनेपर युद्धके किये उतावले अनेको अन्य चीरोंका उसाह डीला पड़ जाता है, उसी प्रकार तुम भी युद्धसे भय मानने लगे हो। यह तो बढ़े ही दुःखकी बात है। इस समय तो नयुंसकोंके समान तुम्हें भी अपनेमें कोई युक्तार्थ दिलायी नहीं देता। सो हे भावतन्दर ! तुम अपने कुल, जन्म और कर्मोपर दृष्टि डाल्फ्कर खड़े हो जाओ। व्यर्थ ही किसी प्रकारका विचाद मत करो और अपने शक्तिचोचित कर्मपर इटे रहो। तुन्हारे जिल्ले जो इस समय बन्युवधके कारण युद्धसे प्रवानिका भाव उत्पन्न हुआ है, वह तुन्हारे मोग्य नहीं है; क्योंकि क्षत्रिय जिसे युक्तार्यहारा प्राप्त नहीं करता, इस चीजको यह अपने कायमे भी नहीं करता।

भीमसेनने कठा-वासुदेव । मैं तो कुछ और ही करना बाहता है, किंतु आप दूसरी हो बात समझ गये। मेरा बात और पुरुवार्थ अन्य पुरुवोके पराक्रममें कुछ भी समता नहीं रसता। अपने पुर अपनी बढ़ाई करना—पर सत्पुरुवोकी दृष्टिमें अवही बात नहीं है। परंतु आपने मेरे पुरुवार्वकी निन्दा की है, इसलिये मुझे अपने बलका वर्णन करना ही पहेंगा। लोहेक मोटे इंडोके समान आप मेरे इन मुक्टेडीको तो वेरिसये। इनके बीखमें पड़कर भी जीवित निकल जाय-ऐसा मुझे कोई दिसायी नहीं देता। जिसपा में आक्रमण करूँ, उसकी रक्षा तो इन्द्र भी नहीं कर सकता। पाण्डपोपर अत्यासार करनेको उद्यत इन समस्त पुर्वालुक क्षत्रियोको में पृथ्वीपर गिराकत उतपर लात जमा कर जम बाऊँगा । मेने जिस प्रकार राजाओंको जीत-जीतका अपने अधीन किया वा, वह क्या आप चूल गये हैं ? यदि सारा संसार पुड़ापर कुपित होकर टूट पड़े तो भी मुझे मय नहीं होगा। मैंने जो शान्तिकी बातें कही है, वे तो केवल मेरा सीहार्द ही है; में दयाबक्ष ही सब प्रकानके कह सह लेता है और इसीसे बाहता हूँ कि भरतवेशियोंका नाश न हो ।

श्रीकृष्णनं कडा—श्रीमसेन ! मैंने भी तुन्हारा भाष जाननेके लिये प्रेमसे ही ये बातें कही है, अपनी बुद्धिमानी दिखाने या क्रोधके कारण ऐसा नहीं कडा। मैं तुन्हाने प्रभाव और पराक्रमोंको अच्छी तरह जानता है, इसलिये तुन्हारा तिरह्कार नहीं कर सकता। अब कल मैं धृतराष्ट्रके पास जाकर आपलोगोंके खार्थकी रक्षा करते हुए सन्धिका प्रधान करोगा। यदि उन्होंने सन्धि कर ली तो मुझे तो किरस्वायी सुयहा मिलेगा, आपलोगोंका काम हो जायना और उनका

बड़ा भारी त्यकार होगा। और यदि उन्होंने अधिमानवश मेरी बात न मानी तो फिर युद्ध-जैसा भयहुर कमें करना ही होगा। भीमसेन ! इस युद्धका सारा भार तुम्हारे ही जपर रहेगा या अर्जुनको इसकी युरी धारण करनी यहेगी तथा और सब लोग तुम्हारी आज़ामें रहेगे। युद्ध हुआ तो मैं अर्जुनका सारधि बर्नुगा। अर्जुनकी भी ऐसी ही इच्छा है। इससे तुम यह न समझना कि मैं युद्ध करना नहीं चाहता। इसीसे जब तुमने कायरताको-सी बाते की तो मुझे तुम्हारे विचारपर संदेह हो गया और मैंने ऐसी बातें कहका तुम्हारे तेजको उमाइ दिया।

अर्जुन कहने लगे-श्रीकृष्ण, जो कुछ कहना था, वह तो महाराज पुधिष्ठिर हो कह चुके हैं । किंतु आपको बात सुनकर मुझे तो ऐसा जान पड़ता है कि युतराष्ट्रके लोच और मोहके कारण आप सन्त्रि होनी सहज नहीं समझते । किंतु यदि कोई काम ठीक रितिसे किया जाता है तो वह सफल भी हो ही जाता है। इसलिये आप ऐसा करें, जिससे शतुओंके साथ स्तिथ हो ही जाय । अवका आपकी जैसी इच्छा हो, वैसा करें; आपने जो कुछ सोच गता हो, हमें तो वही मान्य है। किंतु जो धर्पराजके पास लक्ष्मी देखकर उसे सहत न कर सका और कपट्यून-जैसे कुटिल उपायसे उनकी राज्यलक्ष्मी हर ली, वह बुधात्या दुर्घोचन क्या अपने पुत्र-पीत्र और बान्यतीक सकित मृत्युके मुलमें भेजे जाने योग्य नहीं है ? उस पापीने जिस प्रकार सभाके बीचमें होपदीको अपमानित करके हैस पहुँचाया था, वह तो आयको मालूम ही है। हमने तो उसे भी सहन कर किया । किंतु यह बात पेरी समझमें बिरुकुल नहीं बैडती कि वही दुर्योचन अब पाणवीके साथ अच्छा नतीव कर सकेगा । कसर भूमिमें बोचे हुए बीजके अंकुरित होनेकी भी क्या आहा की जा सकती है ? अतः आप जो उचित समझे और किसमें पाण्डवोंका हित हो, वही काम जल्दी आरम्ब कर दे तथा हमें आगे जो कुछ करना हो, वह भी बता दें।

श्रीकृष्यनं करा—महाबाहु अर्जुन ! तुम को कुछ कहते हो, ठाँक है। मैं भी वहां काम करूमा, जिसमें कौरव और पाळ्योंका हित होगा। कितु आरब्धको बदलना तो मेरे वसकी बात भी नहीं है। दुरात्मा दुर्योधन तो धर्म और लोक दोनोहीको तिलाझति देकर खेळाचारी हो गया है। ऐसे कर्णोंसे उसे पश्चानाय भी नहीं होता। बल्कि उसके सलाहकार शकुनि, कर्ण और दुःशासन भी उसको उस पायमधी कुमतिको ही बड़ावा देते ताते हैं। इसस्थिये आधा राज्य देकर उसे बैन नहीं पड़ेगा। उसका तो परिवारसहित नाम होनेपर ही कान्ति होगी। और अर्जुन ! तुन्हें तो दुर्योधनके मन और मेरे विचारका भी पता है हो। फिर अनजानकी तरह मुझसे शहूर क्यों कर रहे हो? पृथ्वीका भार उतारनेके लिये देवतालेग पृथ्वीपर अवतीर्ण हुए हैं—इस दिव्य विधानको भी तुम जानते ही हो। फिर बताओं वो उनसे सन्धि कैसे हो सकती है? फिर भी मुझे सब प्रकार धर्मराजकी आज़ाका पालन तो करना है ही।

अस नकुलने वहा—पावव ! धर्मराजने आपसे कर्ड प्रकारको बाते कही हैं; वे सब आपने सुन हो ली हैं। प्रीमसेनने भी सचिके लिये ही कहकर फिर आपको अपना बाहुबल भी सुना दिसा है। इसी प्रकार अर्जुनने जो कुछ कहा है, यह भी आप सुन ही चुके हैं तथा अपना विचार भी कई बार सुना चुके हैं। सो पुरुषोत्तम । इन सब बाजोको छोड़कर आप शतुका विचार जानकर जैसा करना उचित समझें, वहीं करें। श्रीकृत्या । हम देखते हैं कि क्ल्यास और अञ्चाववासके समय हमारा विचार दूसरा हा और अब दूसरा ही है। बनमें रहते समय हमारा राज्य पानेमें इतना अनुराग नहीं बा, जैसा अब है। आप कौरवोकी सभामें जाकर पहले तो सन्धिकी ही बातें करें, पीछे युद्धकी धमकी दें और इस प्रकार बात को किससे सन्बद्धि दुर्योधनको व्यवा न हो। भसा, विचारिये तो ऐसा कौन पुरुष है जो संप्राप्युमिमें महाराज युधिहिर, धीयसेन, अर्जुन, सहदेव, आप, बलरामजी, सात्यिक, विराट, उत्तर, दुपट, भृष्टसुम्न, काशिराज, घेदिराज, धृष्टकेतु और मेरे सामने टिक सके। आपके कहनेपर विदुर, भीष्म, द्रोण और बाईंग्क यह बात समझ सकेंगे कि कौरवीका हित किसमें है। और किर वे राजा धृतराष्ट्र और सलाहकारोंके संवित पापी दुर्वोधनको समझा देंगे।

इसके पक्षात् सहदेवने करा—पहाराजने जो बात कही है, वह तो सनातन धर्म ही है; किंतु आप तो ऐसा प्रथत करें, जिससे युद्ध ही हो। यदि कौरवाओग सन्धि करना वाहें तो भी आप उनके साथ युद्ध होनेका ही रास्ता निकालें। श्रीकृष्ण ! सभामें की हुई श्रीपदीकी दुर्गति देखकर मुझे दुर्योधनपर औ कोध हुआ था, वह उसके प्राण तिस्ये बिना कैसे शाना होगा ?

सारवितने कहा—महाबाहो । महामति सहदेवने बहुत ठीक कहा है। इनका और मेरा कोप तो तुर्योधनका वध होनेपर ही झाल होगा। बीरवर सहदेवने जो बात कही है, वास्तवमें बही सब पोद्धाओंका मत है।

सात्विकके ऐसा कहते ही वहाँ बैठे हुए सब योद्धा भयदूर सिंहनाइ करने लगे । उन युद्धोत्सुक बीरोने 'ठीक है, ठीक है' ऐसा कहकर सात्विकको हर्षित करते हुए सब प्रकार उन्होंके पराका सवर्धन किया ।

#### भगवान् कृष्णसे द्रौपदीकी बातचीत तथा उनका हस्तिनापुरके लिये प्रस्थान

वैद्याम्यायनजी कहते हैं— राजन् ! तब महाराज युधिप्रिरके धर्म और अर्थपुक्त वचन सुनक्तर तथा भीमानेनको प्रान्त देखकर ह्रपदनन्दिनी कृष्णा सहदेव और सात्यकिकी प्रशंसा करती हुई रो-रोकर इस प्रकार कहने लगी, 'धर्मक मधुमुद्दन । दुर्वीधनने जिस प्रकार हरताका आस्य लेकर पाण्डवोंको राजसुखसे वश्चित किया था, वह तो आपको मालूम हो है तथा सञ्चयको राजा धृतराष्ट्रने एकान्तमें अपना जो विचार सुनाया है, वह भी आपसे क्रिया नहीं है। इसलिये यदि दुर्योधन हमारा राज्यका भाग दिये बिना ही सन्धि करना साहे तो आप उसे किसी प्रकार खीकार न करें। इन सुझय वीरोंके साथ पाण्डवलोग दुर्पोधनको रणोन्यत्त सेनासे अन्त्री तरह मुकाबला कर सकते हैं। साथ या दानके द्वारा कौरवीसे अपना प्रयोजन सिद्ध होनेकी कोई आजा नहीं है. इसलिये आप भी उनके प्रति कोई बील-बाल न करें; क्योंकि तिसे अपनी जीविकाको बचानेकी इच्छा हो, उसे साम या दानसे काव्यें न आनेवाले राजुके प्रति दण्डका ही प्रयोग करना वाहिये : अतः अन्युत ! आपको भी पाण्डव और सुक्रय

बीरोको साथ लेकर उन्हें शीध ही बड़ा दण्ड देना जाहिये।

'जनाईन ! जासका मत है कि जो दोष अवध्यका वध करनेयें हैं, वही बध्धका बध न कानेमें भी है। अतः आप भी पाण्डल, वादव और सुक्रय बीरोंके सहित ऐसा काम करें, जिससे यह दोष आपको स्पर्श न कर सके। घला, क्लाइये को मेरे समान पृथ्वीपर कौन की है। मैं महाराज हुमदकी वेदीसे प्रकट हुई अयोजिना युत्री 🐧 धृष्टद्युप्रकी बहिन 🕏 आपकी प्रिय सर्वी हैं, महाता पाण्डकी पुत्रवध् है और पाँच इन्होंके समान तेजसी पाण्डवोंकी पटरानी है। इतनी सप्पानिता होनेपर भी मुझे केश पकड़कर सभामें लाया गया और फिर वहीं पाण्डवांके सामने और आपके जीवित रहते मुझे अपमानित किया गया। हाय ! पाण्डल, यादव और पाइतल वीरोंके ट्रप-में-ट्रप रहते में इन पापियोंकी सभामें दासीको दशामें पहुँच गयी। किंतु मुझे ऐसी स्वितिमें देखकर भी पाण्डकोंको न तो ऋषेध ही आया और न इन्होंने कोई चेष्टा ही की। इसलिये में तो यही कतती है कि वदि दुवींधन एक मुहुर्त भी जीवित खता है तो अर्जुनको धनुर्धरता और भीमसेनकी बलबताको बिकार है। अतः यदि आप मुझे अपनी कृपापात्री समझते हैं और वास्तवमें मेरे प्रति आपको दयादृष्टि है तो आप वृत्तराष्ट्रके पुत्रोपर पूरा-पूरा क्येप कीजिये।'

इसके पश्चात् ब्रीपदी अपने काले-काले लब्बे केशोंको बावें हाथमें लिये श्लीकृष्णके पास आवी और नेत्रोंने बल



मरकर उनसे कहने लगी—'कमलनयन श्रीकृष्ण । प्रतुओसे सन्धि करनेकी तो आपकी इच्छा है; किंतु अपने इस सारे प्रथममें आप दुःशासनके हाबोसे साँचे हुए इस केशपाशको पाद रहें। यदि भीम और अर्जुन कायर होकर आज सन्धिके लिये ही उत्सुक हैं तो अपने महारखी पुत्रोंके सहित मेरे युद्ध पिता कौरवोसे संप्राम करेंगे तथा अधिमन्युके सहित मेरे याँच महावारी पुत्र उनके साथ जुझेंगे। यदि मेंने दुःशासनकी साँवली पुत्राको कटकर धृत्विधुमरित होते न देखा तो मेरी छाती कैसे ठंडी होगी ? इस प्रज्यक्तित अधिके समान प्रवण्ड कोथको हदयमें रखकर प्रतीक्षा करते पुत्रो तेख वर्ष बीत गये हैं। आज भीमसेनके वान्वाणसे विधकर मेरा कलेडा फटा जाता है। हाय ! अभी ये धर्मको ही देखना वाहते हैं !' इतना कहकर विशालाक्षी हीपदीका कप्ट भर आया, अत्विति अस्तुओंकी झड़ी लग गयी, ओठ काँपने लगे और वह पृट-फुटकर सेने लगी।

तव विशालबाहु श्रीकृष्णने उसे धैर्य बैद्याते हुए कहा—

'कृष्णे ! तुम शीम ही कारवोकी क्षियोंको ठदन करते देखोगी। आज जिनपर तुन्हारा कोप है उन शबुओंके खजन, सुद्ध और सेनादिके नष्ट हो जानेपर उनकी क्षियों भी इसी प्रकार रोजेगी। महाराज पुधिष्ठिरकी आज्ञासे भीम, अर्जुन और नकुल-सहदेकके साहित में भी ऐसा ही काम करूंगा। यदि कालके वशमें पड़े हुए मृतराष्ट्रपुत्र मेरी बात नहीं सुनेगे वो युद्धमें मारे जाकर कुते और गीदझेंके भोजन बनेगे। तुम निख्य मानो—हिमालय मले ही अपने स्थानसे टल जाय, पृथ्लेके संबद्धों दुकदे हो जाय, तारोसे भरा हुआ आकाश टूट पढ़े, किंतु मेरी बात झूठी नहीं हो सकती। कृष्णे ! अपने आसुओंको रोको, में सची प्रतिशा करके कहता है कि तुम शीमुओंको रोको, में सची प्रतिशा करके कहता है कि तुम शीमु ही शबुओंके मारे जानेसे अपने प्रतियोको शीमस्पन्न देखोगी।'

अर्जुन्ने क्ल श्रीकृष्य ! इस समय सभी कुरुवंदिग्योंक आप ही सबसे बड़े सुदृह हैं। आप दोनों ही प्रशांक सम्बन्धी और प्रिय हैं। इसलिये पाण्डवोंक साथ कौरवोंका मेल कराकर आयसमें खेनोंकी सन्धि भी करा सकते हैं।

ब्रींग्रम्म बोले वहाँ जाकर में ऐसी ही बातें कहूंगा, जो धर्मके अनुकूल होंगी तथा किनसे हमारा और कोरखेंका कित होगा। अच्छा, अब मैं राजा धृतराष्ट्रसे मिलनेके लिये बाता है।

वैद्यान्तर्भं कहते हैं—राजन् ! श्रीकृष्णवन्तने प्रास् श्रमुका अस होनेपर हेमलका आरम्य होनेक समय कार्तिक समय उन्होंने अपने पास बैठे हुए सात्विकसे कहा कि 'तुम मेरे राज्ये सञ्च, चक्र, गद्या, तरकस, शक्ति आदि सभी शक्त रस थे।' इस प्रकार उनका विचार जानका सेवकलोग रख तैयार करनेके लिये दौड़ पड़े। उन्होंने नहत्त-भुलाकर श्रम्य, सुप्रीव, संपन्त्य और बलाइक नामके प्रोड़ोंको रखमें जोता तथा असको ध्यनपर परिसान गरूद विराजमान हुए। इसके प्रशास श्रीकृष्ण उसपर चड़ गये तथा सात्विकको भी अपने साथ बैठा लिया। फिर जब रच चला तो उसकी प्रत्यसहरसे पृथ्वी और आकाश गृँव उठे। इस प्रकार उन्होंने हितानापुरको प्रस्वान किया।

पगवान्के चलनेपर कुत्तीपुत्र पृथिष्ठिर, शीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव, चेकितान, चेदिराज, धृष्टकेतु, हुपद, काशिराज, शिलपढी, धृष्टद्मुप्त, पुत्रोंके सहित राजा विराट और केकपराज भी उन्हें पहुँचानेको चले। इस समय महाराज पृथिष्ठिरने सर्वगुणसम्पन्न औश्चामसुन्दरको हृदयसे लगाकर कहा, 'गोजिन्द ! हुपारी जिस अवला माताने हुमें



वालकपनमें ही पाल-पोसकर बड़ा किया है, जो निरफा उपवास और तपमें लगी रहकर हमारे कुड़ाल-क्षेमका ही प्रपत्न करती रहती है तजा जिसका देवता और अलिक्पोंक सत्कार और गुक्रजनोंकी सेवायें बड़ा अनुग्रम है, उससे आप कुड़ाल पूछें। उसे हर समय हमारा डोक सालता रहता है। आप हमारे नाम लेकर हमारी औरसे उसे प्रणाम कई। इस्त्रसं सूटकर हम अपनी दुःखिनी मताको कुछ सुक्त मुंबा सकेंगे। इसके सिम्ना राजा यूक्ताड़ और इससे क्योक्ज राजाओंसे तथा भीष्म, होण, कृप, वाह्नोक, होणपुत्र अखत्वामा, सोमदस और अन्यान्य मरकवंदित्योंसे हमारा प्रशासन्त्रम् अभिवादन कहें एवं कौरकोंक प्रधान मन्त्री अगाधनुद्धि हमंद्र विदुरजीको मेरी ओरसे आलिकुन करें। इतना कहकर महाराज युधिष्ठरने ओक्क्षाको परिक्रमा की

फिर रास्तेमें चलते-चलते अर्जुनने कहा—'गोकिन्द ! पहले मन्त्रणांके समय हमलोगोंको आधा राज्य देनेको बात हुई धी—उसे सब राजालोग जानते हैं। अब दुर्पोधन ऐसा करनेके लिये तैयार हो, तब तो बड़ी अच्छी बात है; उसे धी बहुत बड़ी आपत्तिसे छुट्टी मिल जायगी। और यदि ऐसा न किया तो मैं अवदय ही उसके पक्षके समस्त क्षत्रियवीरोका नाम कर दुंगा।' अर्जुनकी यह बात सुनकर धीमसेन धी बड़े प्रसन्न हुए और उन्होंने बड़े जोरसे सिंहनाइ किया। उससे भवभीत होकर कड़े-कड़े घनुर्धर भी कपिने लगे। इस प्रकार ब्रोकृष्णको अपना निश्चय सुनाकर, उनका आलिङ्गन कर अर्जुन भी लाँट आये। इस तरह सभी राजाओंके लीट जानेपर ब्रोकृष्ण बड़ी तेजीसे हस्तिनापुरकी ओर चल दिये।

मानमिं ब्रीकृष्णने रास्त्रेके दोनों और साढ़े हुए अनेकों महर्षि देखे। वे सब ब्रह्मतेजसे देहीप्यमान थे। उन्हें देखते ही



वे तुरंत रबसे कार पड़े और वनों प्रणाय कर बड़े आदरभावसे कहने लगे, 'कहिये, सब लोकोंमें कुदाल है? धर्मका ठींक-ठींक पालन हो रहा है? आपलोंग इस समय किथर जा खे हैं? आपका क्या कार्य है? मैं आपकी क्या सेवा कहें ? आप सब पृथ्वीतलयर किस निमित्तसे पथारे हैं?'

व्यक्ष में परशुरामजीने श्रीकृष्णको गले लगाकर कहा— क्यूपते ! ये सब देवर्षि, ब्रह्मिष्ठं और राजवित्रोग प्राचीन कालके अनेको देवता और असुरोको देख चुके हैं। इस समय ये हॉलनापुर्ग एकवित हुए हाजिय राजाओंको, समासदोको और आपको देखनेके लिये जा रहे हैं। यह सब समारोह अवस्थ ही बड़ा दर्शनीय होगा। वहाँ कौरवोंकी राजसमाम आप को धर्म और अर्थके अनुकूल भाषण बरेगे, क्रमें सुननेकी हमारी इच्छा है। इस समामें भीष्म, होण और महामति विदुर-जैसे महापुरुष तथा आप भी मौजूद होगे। इस समय हम आपके और उनके दिख्य वचन सुनना चाहते हैं। वे वचन अवस्थ ही बड़े हितकर और यहार्थ होगे। बोरवर ! आप पथारिये, हम सभामें ही आपके दर्शन करेंगे।'

राजन् ! देवकीनन्दन श्रीकृष्णवन्त्रके हस्तिनापुर जाते समय दस महारथी, एक हजार पैदल, एक हजार सुइसवार, बहुत-सी भोजनसामग्री और सैंकड़ों सेवक भी उनके साब थे। उनके चलते समय वो शकुन और अपशकुन हुए, उन्हें मैं सुनाता हूँ। इस समय बिना ही बादलोंके बड़ी धीवण गर्जना और विवलीको कड़क हुई तथा वर्षा होने लगी। पूर्व दिमाकी ओर बहनेवाली छः नदियाँ और समुद्र—ये उस्टे बहने लगे । सब दिशाएँ ऐसी अनिश्चित हो गयीं कि कुछ पता ही न लगता था। किंतु मार्गमे जहाँ-बहाँ श्रीकृष्ण चलते थे,



वहाँ बड़ा मुखप्रद वायु बलता या और राकुन भी अखे ही होते थे। जहाँ-तहाँ सहस्रों ब्राह्मण ठनको स्तृति करते तथा मधुपके और अनेकों माङ्गलिक इत्योंसे सतकार करते थे। इस प्रकार मार्गमें अनेको प्रशु और प्रामोको देखते तवा अनेकों नगर और राष्ट्रोंको लाँपते वे परम रमणीय

शालियवन नामक स्थानमें पहुँचे। वहाँके निवासियोंने क्रीकृष्णबन्द्रका बड़ा आतिष्य-सत्कार किया। इसके पश्चात् सार्यकालमें, जब असा होते हुए सूर्यकी किरणे सब ओर फैल रही थीं, वे कुकत्वल नामके गाँवमें पहुँचे। वहाँ उन्होंने रक्षसे उत्तरकर नियमानुसार शोचादि नित्यकर्म किया और रश संदर्भको आज्ञा देकर सम्बादन्दन किया । दाराकने घोडे छोड दिये । फिर भगवान्ने व्हाकि निवासियोसे कहा कि 'हम राजा युधिष्टिएके कामसे जा रहे हैं और आज रातको यही दहरेंगे :' उनका ऐसा विचार जानकर ग्रामचासियोने ठहरनेका प्रवस कर दिया और एक क्षणमें ही खान-पानकी उत्तम सामग्री जुटा दी। फिर उस गाँवमें जो प्रधान-प्रधान ब्राह्मण थे, उन्होंने आकर आशीर्वाद और माङ्गरिस्क वचन कहते हुए उनका



विधिवत् सत्कार किया । इसके पश्चात् भगवान्ते ब्राह्मणोको सुस्बादु भोजन कराकर स्वयं भी धोजन किया और सब लोगोंके साथ वह आनन्दसे उस शतको वहीं रहे।

# हस्तिनापुरमें श्रीकृष्णके खागतकी तैयारियाँ और कौरवोंकी सभामें परामर्श

वैरान्ययनजी कहते हैं—इधर जब दूर्तोंके हारा राजा | पाण्डवोंके कामसे हमसे मिलनेके लिये बीकृष्ण आ रहे हैं। वे पृतराष्ट्रको पता लगा कि श्रीकृष्ण आ रहे हैं तो उन्हें हमसे | सब प्रकार हमारे माननीय और पूज्य है। सारे लोकव्यवहार रोमाञ्च हो आया और उन्होंने बड़े आदरसे भीष्य, डोण, सक्रय, 📗 उन्होंसे अधिष्ठित हैं, क्योंकि वे समस्त प्राणियोंके ईश्वर हैं; उनमें थिदुर, दुर्योधन और उसके मन्तियोसे कड़ा, 'सुना है, बिर्ब, बीर्ब, प्रज्ञा और ओज—सभी गुण है। वे सनातन

धर्मस्य हैं, इसलिये सब प्रकार सम्मानके योग्य हैं। उनका सत्कार करनेमें ही सुल हैं, असत्कृत होनेपर वे दु-लके निमित्त बन जाते हैं। यदि हमारे सत्कारसे वे संतुष्ट हो गये तो समस्त राजाओंके समान हमारे सभी अभीष्ट सिद्ध हो जायेंगे। दुर्वोधन ! तुम उनके त्वागत-सत्कारकी आजहीसे तैयारों करें। और रासोमें सब प्रकारकी आवश्यक सामग्रीसे सम्पन्न विशामस्थान बनवाओं। तुम ऐसा उपाय करें। जिनसे श्रीकृष्ण तुन्हारे क्यर प्रसन्न हो जायें। भीव्यजीं। इस विवयमें आपकी क्या सम्मति है ?'

तथ भीष्मादि सभी सम्मासदोने ग्रजा पृतराष्ट्रके कथनकी प्रशंसा की और कहा कि 'आपका विचार बहुत ठीक है।' उन सबकी अनुमति जानकर दुर्पोधनने जहाँ-तहाँ सुन्दा विभागस्थान बनवाने आरम्भ कर दिये। जब उसने देवताओंके स्वागतके योग्य सब प्रकारकी तैयारी करा की तो राजा प्रतराष्ट्रको इसकी सुचना दे दी। किंतु श्रीकृष्णने उन विश्वापस्थान और तरह-तरहके राजीकी और दृष्टि भी नहीं दाली।

दुर्वोधनसे सब तैयारोकी सूचना पाकन ठला धृतराजुने विदुरवीसे कहा—चिदुर । श्रीकृष्ण उपप्रव्यसे इस ओर आ रहे 🕅 आज उन्होंने वृक्तस्थलमें विज्ञाय किया है। बल प्रातःकाल वे यहाँ आ जायेंगे। वे बढ़े ही उदार्शवल, पराकसी और महाबूली है। बादवीका जो किस्तुत राज्य है, उसका पालन और रक्षण करनेवाले वे ही हैं। अधिक क्या, वे तो तीनों लोकोंके पितामह ब्रह्मानीके भी पिता है। इसलिपे हमारी स्त्री, पुरुष, बालक, युद्ध—जितनी प्रजा है, उसे साक्षात् सूर्यके समान श्रीकृष्णके दर्शन करने चाहिये। सब ओर बड़ी-बड़ी ध्वता और पताकाएँ लगवा दो तया उनके आनेके मार्गको झड़वा-बुहारवाकर उसपर जल डिड्कवा वे । देखों, दुःशासनका भवन दुर्वीयनके महलसे भी अच्छा है। उसे शीव ही साफ कराकर अच्छी तरह सुसजित करा दे। उस भवनमें बड़े सुन्दर-सुन्दर कमरे और अञ्चालिकाएँ हैं. उसमें सब प्रकारका आराम है और एक ही समय सब ब्रातुओंका आनन्द मिल सकता है। मेरे और दुर्वोधनके पहलोंमें भी जो-जो बढ़िया बीजें हैं, वे सब अरीमें सजा दे तथा उनमेरे जो-जो पदार्थ श्रीकृष्णके योग्य हो वे अवस्य उनकी भेट कर दो।

विदुरजीने कहा—नाजन् ! आप तीनों त्येकोमें बड़े सम्मानित हैं और इस त्येकमें बड़े प्रतिष्ठित तथा माननीय माने जाते हैं। इस समय आप जो बातें कह रहे हैं, वे झाल या उत्तम युक्तिके आधारपर ही कही जान पड़ती हैं। इससे मालूम

होता है आपकी बुद्धि स्थिर है। क्योवृद्ध तो आप हैं हो ! कितु में आपको वास्तविक बात बताये देता हूँ। आप धन देकर अववा किसी दूसरे प्रयवद्वारा श्रीकृष्णको अर्जुनसे अलग नहीं का सकेंगे। मैं श्रीकृष्णकी महिमा जानता हूँ और पाण्डबोपर उनका जैसा सुदृढ़ अनुराग है, वह भी मुझसे किया नहीं है। अर्जुन तो उन्हें प्राणोंके समान प्रिय है, उसे तो वे छोड़ ही नहीं सकते । वे जारुसे भरे हुए यहे, पर बोनेके जल और कुक्क-प्रशके सिवा आपकी और किसी चीजकी ओर तो आंत उठाकर भी नहीं देखेंगे । हाँ, उन्हें अतिथि-सरकार प्रिय अवदय है और वे सम्पानके योग्य हैं भी। इसलिये उनका सरकार तो अवदय कीजिये। इस समय श्रीकृष्ण दोनों पक्षोंके हितको कामनासे जिस कामके लिये आ रहे हैं, उसे आप पूरा करें। ये तो पाण्डवोंके साथ आपकी और दुर्पोधनकी सन्धि कराना बाहते हैं। उनकी इस बातको आप मान लीजिये। चहाराज । आप पाञ्डलोके पिता है, से आपके पुत्र है; आप क्द हैं, वे आपके सामने बालक हैं। वे आपके साथ पुत्रोंकी तरह ही बर्ताय कर रहे हैं. आप भी उनके साथ पिताके समान वतांच करे।

दुर्योधन ओला—पिताओं । चिदुरजीने जो कुछ कहा है, ठॉक ही है। श्रीकृष्णका पाण्यवीके प्रति बढ़ा प्रेम है। उन्हें उपासे कोई तोड़ नहीं सकता। अतः आप उनके सत्कारके लिये जो तरह-नाहको चस्तुएँ देना जाहते हैं, ने उन्हें कभी नहीं देनी चाहिये।

दुर्योधनकी यह बात सुनकर पितामह भीवमने कहा— श्रीकृष्णने अपने मनमें जो कुछ करनेका निक्षय कर लिया होगा, उसे किसी भी प्रकार कोई बदल नहीं सकेगा। इसलिये वे जो कुछ कहें, वही बात निःसंशय होकर करनी बाहिये। तुम श्रीकृष्णकय सचिवके हारा पाण्डवोंसे शीम ही सन्य कर लो। धर्मवाण बीकृष्ण अवश्य ऐसी ही बातें कहेंगे, जो धर्म और अर्थके अनुकृत्व होंगी। अतः तुन्हें और तुन्हारे सम्बन्धियोंको उनके साथ प्रियमायण करना चाहिये।'

दुव्यंचनने कहा—चितामह ! मुझे यह बात मंजूर नहीं है कि जबतक मेरे झरीरमें प्राण है, तकतक में इस राजलक्ष्मीको पाण्डवोंके साथ बॉटकर भोगूँ। जिस महत्कार्थको करनेका मैंने किबार किया है, वह तो यह है कि मैं पाण्डवोंके पक्षपाती कृष्णको कैंद्र कर लूँ। उन्हें कैंद्र करते ही समस्त यादव, सारी पृथ्वी और पाण्डवलींग मेरे अधीन हो बायेंगे और वे कल प्रातःकाल वहाँ आ ही रहे हैं। अब आपलोग मुझे ऐसी सलाह टॉकिये, जिससे इस बातका कृष्णको पता न लगे और किसी प्रकारको हानि भी न हो। श्रीकृष्णके विषयमें दुर्योधनकी यह भयकूर बात सुनकर राजा धृतराष्ट्र और उनके मन्त्रियोकी वड़ी बोट लगी और वे व्याकुल हो गये। फिर उन्होंने दुर्योधनसे कहा—'बेटा! तृ अपने मुँहसे ऐसी बात न निकाल। यह सनातन धर्मके किरुद्ध है। श्रीकृष्ण तो दूत बनकर आ रहे हैं। यो भी वे हमारे सम्बन्धी और मुहद् हैं। उन्होंने कौरवोंका कुछ बिगाड़ा भी नहीं है। फिर वे कैद किये जानेयोग्य कैसे हो सकते हैं?'

भंधने कहा—धृतराष्ट्र ! मालूम होता है तुम्हारे इस मन्दमति पुत्रको भौतने घेर लिया है। इसके मुह्द और सम्बन्धी कोई दितकी बात बताते हैं तो भी यह अन्वकंको ही कले लगाना बाहता है। यह पापी तो कुमार्गमें बलता ही है, इसके साथ तुम भी अपने हितीपयोंकी बातपर ब्यान न देकर इसीको लीकपर बलना बाहते हो। तुम नहीं जानते, यह दुर्बुद्धि यदि ओक्नाके मुकाबलेंमें खड़ा हो गया तो एक क्षणमें ही अपने सब सलाहकारोंके सहित नष्ट हो जायगा। इस पापीने बर्मको तो एकदाम तिलाखालि दे दी है, इसका हदय बड़ा ही कदोर है। में इसकी ये अन्धंपूर्ण बातें किलकुल नहीं सुन सकता।

ऐसा बहुकर पितामह भीष्य अत्यन्त जोवयं घरकर उसी समय सभासे उठकर चले गये।



## श्रीकृष्णका हस्तिनापुरमें प्रवेश तथा राजा धृतराष्ट्र, विदुर और कुन्तीके यहाँ जाना

वैशामायनओं बहते हैं—इधर चुकावलमें श्रीकृत्याचन्त्र प्रात:काल वदकर नित्यकर्मसे निवृत्त हुए और फिर ब्राह्मणीसे आज्ञा लेकर हस्तिनापुरकी और बल दिये। उनके चलनेपर जो प्रामवासी उन्हें पहुँबाने गये थे, वे उनकी आज़ा पाकर लीट आये। नगरके समीप पहुँचनेपर दुर्वोधनके सिवा और सक धृतराष्ट्रपुत्र तथा भीष्म, होण और कृप आदि खुळ बन-ठनकर ठनकी अगवानीके लिये आये। उनके सिवा अनेको नगर-निवासी भी कृष्णदर्शनको लालसासे पैदल और तरह-तरहकी सवारियोंमें बैठकर चले । रास्तेमें ही भीष्म, होण और सब धृतराष्ट्रपुत्रोसे धगवान्का समागम हो गया और उनसे चिरकर उन्होंने हस्तिनापुरमें प्रवेश किया । श्रीकृष्णके सम्मानके लिये सारा नगर खुब सजाया गया बा। ग्रजनार्गमें तो अनेकी बहुमूल्य और दर्शनीय वस्तुएँ बढ़े बंगसे सजायी गयी थीं। श्रीकृष्णको देखनेकी उत्कण्ठाके कारण उस दिन कोई भी सी, बूढ़ा या बाहक घरमें नहीं टिका। सभी लोग राजमार्गमें आकर पृथ्वीपर झुक-झुककर श्रीकृष्णकी स्तृति कर रहे थे।

श्रीकृष्णचन्द्रने इस सारी भीड़को पार करके महाराज धृतराष्ट्रके राजधवनमें प्रवेश किया। यह महरू आस-पासके अनेको भवनोसे सुशोभित वा। इसमें तीन ड्योड़ियाँ वी। उन्हें



लॉपकर ऑक्का एवा धृतसङ्के यास यहुँव गये। श्रीयदुनायके पहुँवते ही कुरुराज धृतसङ्घ, भीष्म, द्रोण आदि सभी सभासदोंके सहित लड़े हो गये। उस समय कृपाचार्य, सोमदत और बाह्रीकने भी अपने आसनोसे उठकर श्रीकृष्णका सत्कार किया। श्रीकृष्णने एवा धृतसङ्घ और फितामह भीष्मके पास जाकर वाणीद्वारा उनका सत्कार किया। इस प्रकार उनकी धर्मानुसार पूजा कर वे क्रमणः सभी राजाओं मिले और आयुके अनुसार उनका बराव्येष्म समान किया। श्रीकृष्णके लिये वहाँ एक सुन्दर सुकर्णका सिद्यासन रता हुआ था। राजा धृतराष्ट्रकी आज्ञासे वे उत्तया किराज गये। महाराज धृतराष्ट्रने भी उनका विध्वत् पूजन करके सत्कार किया।

इसके पद्यात् कुरुराजमे आजा लेका वे विदुरजीके पत्य भवनमें आये। विदुरजीने सब प्रकारकी माङ्गलिक बलुएँ लेकर उनकी अगवानी की और अपने का लाकर पुजन किया। फिर ये कहने लगे—'कमलनयन! आज आपके दर्शन करके मुद्दो जैसा आजन्द हो खा है, वह मैं आपसे



किस प्रकार कहूँ; आप तो समस्त देहवारियोंके अन्तराज्य ही हैं।' अतिविक्तकार हो जानेपर धर्मज़ निदुस्त्रीने घगवान्से पाण्डवोंकी कुशल पूछी। विदुस्त्री पाण्डवोंके प्रेमी तथा धर्म और अर्थमें स्तरर रहनेवाले थे, क्रोध तो उन्हें स्पर्श मी नहीं करता था। अतः श्रीकृष्णने, पाण्डवलोग जो कुछ करना बाहते बे, वे सब बातें उन्हें विस्तारसे सुना दीं।

इसके बाद दोपहरी बीतनेपर भगवान् कृष्ण अपनी बुआ कुन्तीके पास गये। श्रीकृष्णको आये देख वह उनके गरेगरे विषट गडी और अपने पुत्रोंको याद करके रोने लगी। आज पाण्यवोके सहचर श्रीकृष्णको भी उसने बहुत दिनोपर देखा बा । इसलिये उन्हें देखकर उसकी आँखोसे आँसुआंकी झड़ी लग गयी । जब अतिबिसल्कार हो जानेपर श्रीञ्चापसुन्दर बैठ गवे तो कुन्तीने गर्गदकण्ठ होकर कहा, 'माधव ! मेरे पुत्र क्वयनसे ही गुरुजनोंकी सेवा करनेवाले थे। उनका आपसमें बड़ा खेड़ था, दूसरे लोग उनका आदर करते थे और वे भी सबके प्रति समानमाव रसते थे। किंतु इन कौरधोने कपटपूर्वक उन्हें राज्यन्युत कर दिया और अनेको मनुष्योंके बीबयें खने योग्य होनेपर भी वे निर्जन बनमें भटकते रहे। वे हर्वकोकको बदायें कर चुके थे, ब्राह्मणीकी सेवा करते थे और सर्वदा सत्वभाषण करते थे। इसलिये उन्होंने उसी समय राज्य और भोगोंसे पुँह मोड़ लिया और मुझे रोती छोड़कर वनको शल दिये। भैया ! जब वे वनको गये शे, मेरे हृद्यको तो उसी समय अपने साथ ले गये थे। मैं तो अब बिलकुल इट्यक्रेग है। जो बड़ा ही राजावान, सत्यका भरोसा रक्तनेवाला, जितेन्द्रिय, प्राणियोपर दया करनेवाला, इतित और सहाबारसे सम्पन्न, धर्मज्ञ, सर्वगुणसम्पन्न और तीनी लोकोंका राजा बनने घोग्य है। समस्त कुरुवंदि।घोमें श्रेष्ट वह अजातकत्रु पुषिष्ठिर इस समय केसा है 7 जिसमें दस हजार हावियोका बल है, जो वायुक्त समान वेगवान् है, अपने माइयोका नित्व क्रिय करनेके कारण जो उन्हें बहुत प्यारा है, जिसने पाइयोके महित कीवक तथा क्रोधवड़ा, हिडिप्ब और बक्र आदि असुरोंको बात-की-बातमें मार बाला था, अत: जो पराक्रममें इन्द्र और कोधमें साक्षात् शंकरके समान है, इस पहाचली भीपका इस समय क्या हाल है ? जो तेजमें मूर्च, मनके संचयये यहर्वि, क्ष्याये पृथ्वी और पराक्रममें इन्द्रके समान है तथा समस्त प्राणियोंको जीतनेवाला और स्वयं किसीके काबूपे आनेवाला नहीं है, वह तुम्हारा भाई और सन्ता अर्जुन इस समय कैसे हैं ? सहदेव भी बड़ा ही दयातु, लजातु, अख-शस्त्रोंका ज्ञाता, पृदुलस्वभाव, धर्मज्ञ और मुझे अत्यन्त प्रिय है। वह धर्म और अर्धमें कुशल तथा अपने भाइपोकी सेवा करनेमें तत्पर रहता है। उसके शुभ आचरणकी सब भाई बड़ी प्रशंसा किया करते हैं। इस समय उसकी क्या दशा है ? नकुल भी बड़ा सुकुमार, शुरबीर और दर्शनीय युवा है। अपने भाइयोंका तो वह बाह्य प्राण ही है। वह अनेक प्रकारके युद्ध करनेमें कुशल है तथा बड़ा ही धनुर्धर और पराक्रमी है। कृष्ण ! इस समय वह कुशत्सी है न ? पुत्रवधू द्वीपदी तो सभी गुणोंसे सम्पन्न, परम रूपवती और अच्छे कुलकी बेटी है। मुझे वह अपने सब पुत्रोंसे भी अधिक प्रिय है। वह सत्यवादिनी अपने प्यारे पुत्रोंको भी छोड़कर बनवासी पतियोंकी सेवा कर रही है। इस समय उसका क्या हाल है ?

''कुळा ! मेरी दृष्टिमें कौरव और पाण्डवॉमें कभी कोई भेदमाव नहीं रहा । असी सलके प्रभावमें अब मैं शतुओंका नाश होनेपर पाण्डवॉके सहित तुमको राज्यमुख भोगते देखेंगी । परंतप ! जिस समय अर्जुनका जन्म होनेपर मैं सीरोमें थी, उस राजिमें मुझे जो आकाशकाणी हुई थी कि 'तरा यह पुत्र सारी पृथ्वीको जीतेगा, इसका यश कर्णतक फैल जावना, यह महायुद्धमें कौरवोको मारकर उनका राज्य प्राप्त करेगा और फिर अपने माइयोके सहित तीन अव्योध पत्र करेगा और फिर अपने माइयोके सहित तीन अव्योध पत्र करेगा असे मैं श्रेष नहीं देती; मैं तो सबसे मझन् नारावण-स्वकृत धर्मको ही नमत्वार करती हूं। यही सन्पूर्ण जगतका विधाता है और वही सन्पूर्ण प्रजाको धारण करनेवाला है। यदि धर्म सक्षा है तो तुम भी वह सब काम पूरा कर लोगे, जो उस समय देववाणीने कहा था।

"माधव । तुम सर्पप्राण पुषिष्ठिरसे कहना कि 'तुन्हारे धर्मकी बड़ी हानि हो रही है; बेटा ! तुम उसे इस प्रकार व्यर्च बरबाद मत होने दो।' कृष्ण ! जो की दूसरोंकी आकिना होकर जीवननिर्वाह करें, उसे तो विकार ही है। दीनतासे प्राप्त हुई जीविकाकी अपेक्षा तो मर जाना ही अच्छा है। तुम अर्जुन और नित्य उद्योगशील भीपसेनसे कड्ना कि 'स्ट्राणियाँ जिस कामके लिये पुत्र उत्पन्न करती है, उसे करनेका समय आ गया है। ऐसा अवसर आनेपर भी यदि तुम युद्ध नहीं करोगे तों इसे व्यर्ध ही खो दोगे। तुम सब लोकोंमें सम्मानित हो; ऐसे होकर भी यदि तुमने कोई निन्दनीय कर्म कर डाला तो में फिर कभी तुष्हारा मुह नहीं देखेंगी। अरे ! समय आ पड़े तो अपने प्राणोंका भी लोभ मत करना।' पाडीके पुत्र नकुल-सहदेव सर्वदा शामधर्मपर डटे रहनेवाले हैं। उनसे कहना कि 'प्राणोंकी बाजी लगाकर भी अपने पराक्रमसे प्राप्त हुए भोगोंकी ही इच्छा करना; क्योंकि जो पनुष्य शास्त्रधर्मके अनुसार अपना जीवन व्यतीत करता है, उसके मनको पराक्रमसे प्राप्त किये हुए भोग ही सुरू पहुँचा सकते हैं।"

"शतुओंने राज्य धीन किया—यह कोई दुःलकी बात नहीं है; जुएमें हारना भी दुःलका कारण नहीं है। मेरे पुत्रोंको

वनमें रहना पड़ — इसका भी मुझे दुःश नहीं है। किंतु इससे बड़कर दुःलको और कौन बात हो सकती है कि मेरी युवती फुक्वपूको, वो केवल एक हो वस पहने हुए थी, घसीटकर सचामें लाया गया और उसे उन पाणियोंके कठोर बचन सुनने पड़े। हाथ ! उस समय वह मासिक धर्ममें थी। किंतु अपने वीर पतियोंको उपस्थितिमें भी वह क्षत्राणी अनाबा-सी हो गवी। पुरुषोत्तम ! मैं पुत्रवती है, इसके सिवा मुझे तुन्हारा, बलरायका और प्रवृद्धका भी पूरा-पूरा आक्षय है। किर भी मैं ऐसे दुःल भोग रही हैं। हाथ ! दुर्पण भीम और युद्धसे पीठ न फेरनेवाले अर्जुनके रहते मेरी यह दक्षा !"

कुन्ती पुत्रोक दुःससे अत्यन्त व्याकुल भी। अस्की ऐसी बाते सुनकर श्रीकृष्ण कहने लगे— 'बुआवी! तुष्टारे समान सौधान्यवती और कौन स्ती होगी। तुम राजा शुरसेनको पुत्री हो और महाराज अजमीवके वंशये विवाही गयी हो। तुम सब प्रकारके शुभगुणीसे सम्पन्न हो और अपने पतिदेवसे भी तुष्ये बड़ा सम्पान पाणा है। तुष वीरमाता और वीरपाती हो। तुष्य-वैसी महिलाएँ ही सब प्रकारके सुख-दुःसोको सह सकती है। पाण्डकलेग निद्धा-तन्त्रा, कोच-हर्य, शुधा-पिपाला, शील-पाय—इन सबको जीतकर बीरोबिल आन्दका भोग करते हैं। उन्होंने और होपदीने आपको प्रणाम कहलाया है और अपनी कुझल कहकर तुन्हारा कुझल-समाधार पूछा है। तुम शीछ ही पाण्डवीको नीरोग और सम्पूर्ण लोकोका आधिपत्य पाकर राजलक्ष्मीसे सुझोधित होगे।'

आंक् काक इस अकार बाइस वैधानेपर कुन्तीने अपने अज्ञानजनित मोहको दूर करके कहा—कुक्य ! पाण्डपोके लिये को-को हितकी बात हो और उसे निस-जिस प्रकार तुम करना चाहो उसी-उसी प्रकार करना, जिससे कि धर्मका क्षेप न हो और कपटका आश्रय न लेना पड़े। में तुम्हारे सम्य और कुनके प्रधावको अव्यो तरह जानती है। अपने मित्रोंका काम करनेने तुम जिस बुद्धि और पराक्रमसे काम लेते हो, वे भी मुझसे छिये नहीं है। हमारे कुलमें तुम मूर्तिमान् धर्म, सस्य और तय ही हो। तुम सबकी रक्षा करनेवाले हो, तुम्ही परब्रह्म हो और तुममें हो यह सारा प्रपन्न अधिष्ठित है। तुम जैसा कह रहे हो, तुम्हारे हारा वह बात उसी प्रकार सन्य होकर रहेगी।

इसके पक्षात् महाबाहु श्रीकृष्ण कुत्तीसे आज्ञा ले, उसकी प्रदक्षिणा करके दुर्पोधनके महलकी ओर गये ।

#### राजा दुर्योधनका निमन्त्रण छोड़कर भगवान्का विदुरजीके यहाँ भोजन तथा उनसे बातचीत करना

वैशम्मध्यन्त्री कहते हैं—राजन् ! अक्रिकाके पहुँचते ही युपोंधन अपने मन्त्रियोसहित आसनसे खड़ा हो गया। भगवान् दुर्योधन और उसके मन्त्रियोसे मिलकर किर वहीं एकत्रित हुए सब राजाओंसे उनको आयुके अनुसार मिले।



इसके पश्चात् वे एक अत्यन्त विदाद सुवर्गके प्रलंगपा कैठ गये। त्वागत-सत्कारके अनन्तर राजा दुर्गधनने भोजनके लिये प्रार्थना की, कितु बीकृष्णने उसे स्वीकार नहीं किया। तब दुर्गधनने श्रीकृष्णसे आरम्पमें प्रयुर्ग किन्तु परिणाममें सठतासे पर्रे हुए शब्दोंने बढ़ा, 'जनाईन । हम आफको जो अच्छे-अच्छे लाग्न और पेय पदार्थ तबा वक्त और शब्दार्थ भेट कर रहे हैं, उन्हें आप स्वीकार क्यों नहीं करते ? आपने ते दोनों ही पक्षोंको सहायता दी है और आप दित भी दोनोहीका करना चाहते हैं। इसके सिचा आप मदाराज पृत्रपङ्के सम्बन्धी और प्रिय भी हैं। धर्म और अर्थका खूब्द भी आप अच्छी तरह जानते ही हैं। अतः इसका क्या कारण है, यह मैं सुनना चाहता हैं।'

दुर्योधनके इस प्रकार पूछनेपर महामना मधुसूदनने अपनी विशाल भुजा उठाकर मेथके समान गम्पीर वाणीसे कहा— 'राजन् ! ऐसा निवय है कि दूत अपना उद्देश्य पूर्ण होनेपर ही भोजनादि बहुण करते हैं। अतः जब मेरा काम पूरा हो जाय, तब तुम भी मेरा और मेरे मन्त्रियोंका सत्कार करना। मैं काम, कोच, द्वेष, स्वार्थ, कपट अथवा लोभमें पड़कर धर्मको किसी प्रकार नहीं छोड़ सकता । भोजन या तो प्रेमक्श किया जाता है या आपतिमें पड़कर किया जाता है। सी तुन्हारा तो येरे प्रति डेम नहीं है और मैं किसी आपत्तिमें प्रसा नहीं हैं। देलों, पाण्डय तो तुष्हारे भाई ही हैं; वे सदा अपने केंक्रियोंके अनुकृत रहते हैं और उनमें सभी सदगुण विद्यमान हैं। फिर भी तुम किना कारण जन्मसे ही उनसे हेथ करते हो । डनके साथ हुए करना तीक नहीं है। वे तो सर्वदा अपने धर्ममें स्थित रहते हैं। उनसे जो ह्रेप करता है, वह तो पुहासे भी ह्रेप करता है और जो उनके अनुकृत है, वह मेरे भी अनुकृत है। धर्मात्वा पाण्यकोके साथ तो तुम मुझे एकस्थ हुआ ही सन्दर्भ । जो पुत्रक काम और क्रोधका गुलाम है तथा पूर्वतावदा गुजवानोसे विरोध और द्वेष करता है, उसीको अध्य कहते हैं। तुषारे इस सारे आवका सम्बन्ध दुष्ट पुरुषोंसे है, इललिये यह सानेयोग्य नहीं है। मेरा तो यहीं विचार है कि मुद्रो केवल विदुरजीका अन्न साना चाहिये।'



दुर्थोधनसे ऐसा कहकर श्रीकृष्ण उसके महलसे निकलकर विदुरजीके घर आ गये। विदुरजीके घरपर ही उनसे मिलनेके लिये भीष्म, ग्रेण, कृप, बाड़ीक तथा कुछ अन्य कुछ्यंशी आये। उन्होंने कहा—'वार्णोय! हम आपको उत्तम-उत्तम पदार्थोसे पूर्ण अनेकों भवन समर्पित करते हैं, वहाँ बलकर आप विश्राम कोजिये।' उनसे श्रीमधुसूदनने कड़ा—'आप सब लोग पधारे, आप मेरा सब प्रकार सत्कार कर चुके।' कौरवोंके चले जानेपर विदुरजीने बड़े उत्साहसे श्रीकृष्णका पूजन किया। फिर उन्होंने उन्हें अनेक प्रकारके जलम और गुजयुक्त मोज्य और पेथ पदार्थ दिये। उन पदार्थोसे श्रीकृष्णने पहले ब्राह्मणोंको तुप्त किया और फिर अपने अनुवाधियोंके सहित बैठकर सर्थ पोजन किया।

जब भोजनके पश्चात् भगवान् विश्राम करने लगे तो रात्रिके समय विदुरजीने उनसे कहा--''केशन ! आप यहाँ आये, यह विचार आपने टीक नहीं किया । मन्द्रमति हुर्योधन धर्म और अर्थ होनोहीको होड़ बैठा है। वह कोधी और युरुतनीकी आज्ञाका उल्लब्धन करनेवाला है: धर्महाखको ले बह कुछ समझता ही नहीं, अपनी ही हठ रकता है। उसे किसी सन्पार्गमें ले जाना असम्बद्ध ही है। वह विषयोंका कीहा, अपनेको बडा बुद्धिमान् माननेवाला, मित्रोसे होह करनेवाला, सधीको शङ्काकी दक्षिरे देखनेवाला, कृतप्र और बुद्धिरीन है। इनके सिवा उसमें और भी अनेकों क्षेत्र है। आप उससे हितकी बात कहेंगे तो भी वह कोचवरा कुछ सुनेगा नहीं । भीष्य, ग्रोण, कृप, कर्ण, अब्बत्धामा और जयहथके कारण उसे इस राज्यको साथे ही हक्ष्य जानेका पूरा भरोसा है। इसलिये उसे सन्धि करनेका विकार ही नहीं होता । उसे तो पूरा विश्वास है कि अकेला कर्ण ही मेरे सारे शहुओंको जीत लेगा। इसलिये वह सन्धि नहीं करेगा। आप तो सन्धिका प्रयक्त कर रहे हैं: किंतु धृतराष्ट्रके पुत्रोंने तो यह प्रतिज्ञा कर ली है कि 'पाण्डवोंको उनका पाग कभी नहीं हेंगे।' जब ठनका ऐसा विचार है तो उनसे कुछ भी कहना व्यर्थ ही होगा। मधुमुद्दन ! जहाँ अच्छी और बुरी दोनों तरहकी बातको एक ही तरह सुना जाय, वहाँ बुद्धिमान् पुलवको कुछ नहीं कहना चाहिये। वहाँ कोई बात कहना तो बहरोंके आगे राग अलापनेके समान व्यर्थ हो है।

"श्रीकृष्ण ! पहले जिन राजाओंने आपके साथ वैर ठाना

वा, उन सबने अब आपके भयसे दुर्योधनका आक्रम लिया है। वे सब योड़ा दुर्योधनके साथ मेल करके अपने प्राणतक निलावर करके याण्डवोसे लड़नेको तैयार है। अतः आप उन सबके बीचने वार्य—यह जात मुझे अच्छी नहीं लगती। यद्यपि देवता लोग भी आपके सामने नहीं टिक सकते और मैं आपके प्रभाव, बल और युद्धिको अच्छी तरह जानता है, तवापि आपके प्रति प्रेम और सीहाईका भाव होनेके कारण मैं ऐसा कह रहा हूँ। कमलनपन ! आपका दर्शन करके आज मुझे जैसी प्रसन्नता हो रही है, वह मैं आपसे क्या कहूँ? अप तो सभी देहचारियोंके अन्तरात्मा है, आपसे छिया ही क्या है?"

अकृत्यने करा—विद्वानी ! एक महान् बुद्धिमान्को जैसी बात कहनी बाहिये और पुग्न-वीसे प्रेय-पात्रसे आपको जो कुछ कहना चाहिये तथा आपके मुखसे जैसा धर्म और अर्थसे युक्त सन्य वचन निकलना जाहिये, वैसी ही बात आपने माता-पिताके समान खेतुवक कही है। मैं दुर्योधनकी वृष्टता और शक्तिय वीरोके वैरपाव आदि सब बातोको जानकर ही आज कौरवोके पास आया है। यनुष्यका कर्तव्य है कि वह धर्मतः प्राप्त कार्यको करे । यथाशक्ति प्रयत्न करनेपर भी मदि वह उसे पूरा न कर सके तो भी उसे इसका पुण्य तो अवदय ही मिल जायगा—इसमें मुझे संदेह नहीं है। दुवॉचन और उसके मन्त्रियोंको भी मेरी शुध, हितकारी और धर्म एवं अर्थक अनुकूल बात माननी ही साहिये। मैं तो निष्कपटचावसे क्येरव, पाण्डव और पृष्णीतरुके समस्त श्रविषोके हितका ही प्रयक्त कसैगा । इस प्रकार हितका प्रयक्त करनेपर भी यदि दुर्योजन मेरी बातमें इख्ना करे तो भी मेरा बिक्त तो प्रसन्न ही होगा और मैं अपने कर्तव्यसे उक्तण भी हो जाऊँगा। 'श्रीकृष्ण सन्धि करा सकते थे तो भी उन्होंने कोचके आवेशमें आये हुए कौरव-पाण्डवीको रोका नहीं —यह बात मूह अधर्मी न कहें, इसलिये मैं यहाँ सन्धि करानेके लिये आया हूँ। दुर्पोधनने यदि मेरी धर्म और अर्थके अनुकूल वितको बात सुनकर भी उसपर ध्यान न दिया तो वह अपने कियेका फल घोगेगा।

इसके पद्धात् चटुकुतभूवण श्रीकृष्ण पर्तगपर लेट गये। वह सारी रात महत्त्रमा विदुर और श्रीकृष्णके इसी प्रकार कर्त करते-करते बीत गयी।

### श्रीकृष्णका कौरवोंकी सभामें आना तथा सबको पाण्डवोंका संदेश सुनाना

वैशम्मापनवी कहते हैं—प्रातःकाल उठकर ब्रीकृष्णने स्वान, जप और अग्निहोत्रसे निवृत्त हो उदित होते हुए सूर्यंका उपस्वान किया और फिर वस एवं आभूषणादि धारण किये। इसी समय राजा दुर्पोधन और सुकलके पुत्र शकुनिने उनके पास आकर कहा—'महाराज धृतराष्ट्र तथा भीष्मादि सब कौरव महानुष्माव सचामें आ गये हैं और आपको बाट देख रहे हैं।' तब श्रीकृष्णचन्द्रने बड़ी मधुर वाणीमें उन दोनोका अभिनन्दन किया। इसके पश्चात् सारश्चिने आकर श्रीकृष्णके चरणोमें प्रणाम किया और उनका उत्तम घोड़ोंने जुता हुआ शुप्र रथ लाकर सब्हा कर दिया। श्रीयदुनाय उस रक्चर सवार हुए। उस समय कौरववीर उन्हें सब ओरसे घेरकर चले।



भगवान्के पीछे उन्होंके रखमें समस्त धर्मोंको जाननेवाले विदुरजी भी सवार हो गये तथा दुवाँधन और शकुनि एक दूसरे रखमें बैठकर उनके पीछे-पीछे चले। धाँरे-धाँर भगवान्का रख राजसभाके हारपर आ गया और वे उससे अगरकर भीतर सभामें गये। किस समय ब्रोकुचा किंदुर और सात्पिकका हाथ पकड़कर सभाभवनमें पधारे, उस समय उनकी कान्तिने समस्त कौरवोंको निस्तेज-सा कर दिया। उनके आगे-आगे दुवाँधन और कर्ण तथा पीछे कृतवर्मा और वृष्णिबंशी वीर चल रहे थे। सभामें पहुँचनेपर उनका मान करनेके लिये राजा धृतराष्ट्र तथा भीना, होण आदि सभी। त्येग अपने-अपने आसनोसे खड़े हो गये। श्रीकृष्णके त्रिये राज्यस्थाने महाराज धृतराष्ट्रको आज्ञासे सर्वतोभद्र नामका सुवर्णमय सिंहासन रखा गया बा। उसपर बैठकर श्रीक्यामसुन्दर मुसकराते हुए राजा धृतराष्ट्र, भीष्म, द्रोण तथा दूसरे राजाओंसे बातचीत करने तथे तथा समस्त कौरव और राजाओंने सभामें प्रधारे हुए श्रीकृष्णका पूजन किया।



इस समय श्रीकृष्णने समाके भीतर ही अन्तरिक्षमें नास्त्रदि ऋषियोंको सब्दे देखा। तस उन्होंने धीरेसे सान्तरुक्ट्न भीव्यजीसे कहा, 'इस राजसभाको देखनेके किये ऋषि लोग आये हुए हैं। उनका आसनादि देकर बहे सत्कारसे आवाहन कीजिये। उनके बिना बैठे यहाँ कोई भी बैठ नहीं सकेगा। इन सुद्धिकत मुनियोंकी शीप्त ही पूजा कीजिये।' इतनेहींसे मुनियोंको सभाके हारपर आया देख भीव्यजीने बड़ी शीप्रतासे सेवकोंको आसन खानेकी आजा दी। वे तुरंत ही बहुत-से आसन है आये। जब ऋषियोंने आसनोपर बैठकर अर्घ्यादि महण कर हिस्सा तो श्रीकृष्ण तथा अन्य सब राजा भी अपने-अपने आसनोपर बैठ गये। महामति विदुर्श्वी श्रीकृष्णके सिहासनसे तमे हुए एक मणियय आसनपर, जिसपर श्रेत मृगवर्म विद्या हुआ था; केटे। राजाओंको श्रीकृष्णका बहुत दिनोपर दर्शन हुआ था; अतः जैसे अमृत पीते-पीते कभी तृप्ति नहीं होती, उसी प्रकार वे उन्हें देखते-देखते अधाते नहीं वे । उस समामें सम्मीका मन श्रीकृष्णमें लगा हुआ था, इसलिये किसीके मुखसे कोई भी बात नहीं निकलती थीं ।

जब सभामें सब राजा मीन होकर बैठ गये तो श्रीकृत्याने महाराज धृतराष्ट्रकी ओर देखते हुए बड़ी गम्भीर काणीमें कहा—राजन् । मेरा यहाँ आनेका उद्देश्य वह है कि खिल्प वीरोंका संहार हुए बिना ही कौरव और पाण्डवोमें सन्धि हो जाय । इस समय राजाओंमें कुरुवंदा ही सबसे श्रेष्ठ माना जाता है । इसमें शास्त्र और स्थानारका सन्वक् आदर है तका और भी अनेकों शुभ गुण हैं। अन्य राज्यवंदाोंकी अपेका कुरुवंदिवयोंमें कृपा, दया, करुया, मुदुता, सरस्ता, कना और साय—ये विद्येषस्थमें पार्च जाते हैं। इस प्रकारके गुणोंसे गौरवान्तित इस बंदामें आपके कारण यदि कोई अनुधित बात हो तो यह उधित नहीं है। यदि कौरवोमें गुप्त या प्रकारकपसे जोई असव्ययवहार होता है तो उसे ग्रेकना तो



आपहोका काम है। दुर्पोधनादि आपके पुत्र धर्म और अर्थकी ओरसे मुँह फेरकर कुर पुरुषोके-से आबरण करते हैं। अपने सास भाइयोंके साथ इनका अधिष्ठ पुरुषोका-सा आबरण है सथा जितपर लोभका भूत सवार हो जानेसे इन्होंने धर्मकी मर्यादाको एकदम छोड़ दिया है। ये सब बाते आपको मालूम ही हैं। यह भयकूर आपत्ति इस समय कौरवोपर ही आयी है और यदि इसकी उपेक्षा की गयी तो यह सारी पुरुषोको चौपट

का देगी। यदि आप अपने कुलको नाहासे बचाना चाहें तो अब भी इसका निवारण किया जा सकता है। मेरे विचारसे इन दोनों पक्षोंमें सन्धि होनी बहुत कठिन नहीं है। इस समय शान्ति कराना आपके और मेरे ही हाबमें है। आप अपने पुत्रोको मर्यादामें रक्षिये और मैं पाष्ट्रवोको नियममें रहेंगा। आपके पुत्रोंको अपने बाल-क्वोंसहित आपकी आज़ामें रहना ही वाहिये। यदि ये आपकी आज्ञामें रहेंगे तो इनका बड़ा भारी हित हो सकता है। यहाराज ! आप पाण्डवॉकी रक्षामें रहकर धर्म और अर्थका अनुद्वान कीनिये। आपको ऐसे रक्षक प्रयक्ष करनेपर भी नहीं मिल सकते। भरतब्रेष्ट ! जिनके अंदर भीषा, डोण, कृप, कर्ण, विविधाति, अबत्बाया, विकर्ण, सोमदत, बाह्रीक, युधिष्ठिर, भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव, सात्यक्ति और युपुत्तु-जैसे वीर हों, उनसे युद्ध करनेकी किस बुद्धिहीनकी हिम्मत हो सकती है। कॉरव और पाण्डवोंके मिल जानेसे आप समस्त लोकोंका आधिपत्य प्राप्त करेंगे तथा शतु आपका कुछ भी न बिगाइ सकेंगे; तथा को राजा आपके समकक्ष या आपसे बड़े हैं, वे भी आपके साथ सन्धि कर लेंगे। ऐसा होनेसे आप अपने पुत्र, योष, यिता, बाई और सुहरोंसे सब प्रकार सुरक्षित ताकर सुलमे जीवन व्यतीत कर सकेंगे। यदि आप पाण्डवीको ही आगे रतकार इनका पूर्ववत् अत्वर करेंगे तो इस सारी पृथ्वीका आनन्दसे धोग कर सकेरो । महाराज ! युद्ध करनेमें तो मुझे बड़ा भारी संद्वार दिसायी दे रहा है। इस प्रकार दोनो पक्षीका नाहा करानेमें आपको क्या धर्म दिखाची देता है। अतः आप इस स्रोककी रक्षा कीजिये और ऐसा काॅंजिये, जिसमें आपकी प्रजाका नाहा न हो। यदि आप सत्त्वगुणको धारण कर लेगे तो सबकी रक्षा ठीक हो नायगी।

महाराज । पाण्डवाँने आपको प्रणाम कहा है और आपको प्रसन्नता वाहते हुए यह प्रार्थना की है कि 'हमने अपने सावियोंके सहित आपको आज्ञासे ही इतने दिनोतक दुःस भोगा है। हम बारह वर्षतक वनमें रहे हैं और फिर तेरहवाँ वर्ष जनसमूहमें अज्ञातकपसे रहकर बिताया है। कनवासको हार्त होनेके समय हमारा यही निश्चय वा कि जब हम लौटेंगे तो आप हमारे अपर पिताकी तरह रहेंगे। हमने उस शर्तका पूरी तरह पालन किया है; इसलिये अब आप भी जैसा टहरा था, वैसा ही बर्ताब कीजिये। हमें अब अपने राज्यका भाग मिल जाना चाहिये। आप धर्म और अर्थका सक्य जानते हैं, इसलिये आपको हमारी रक्षा करनी बाहिये। गुरुके प्रति शिष्यका जैसा गौरवयुक्त व्यवहार होना जाहिये, आपके साथ हमारा वैसा ही बर्ताव है। इसलिये आप भी हमारे प्रति गुरुका-सा आवरण कीविये। हमलेग पदि मार्गप्रष्ट हो रहे हैं तो आप हमें ठाँक रालेपर राज्ये और स्वयं भी सन्मार्गपर स्थित होड़ये। इसके सिवा आपके उन पुत्रोंने इन सभासदोंसे भी कहलाया है कि बहाँ धर्मज़ समासदोंके देखते हुए अधर्मसे धर्मका और असत्यसे सत्यका नाज हो तो उनका भी नाज हो जाता है। इस समय पाण्डवलोग धर्मपर दृष्टि लगाये चुणवाय बैठे हैं। उन्होंने धर्मके अनुसार सत्य और न्यायपुक्त बात ही कही है। राजन्। आप पाण्डवलोग सम्बद्ध दे दैनिये—इसके सिका आपसे और क्या कहा जा सकता है? इस सभामें को राजालोग बैठे हैं. उन्हें कोई और बात कहनी हो तो कहें। यदि धर्म और अर्थका विचार करके में सची बात कहें तो यही कहना होगा कि इन शक्तियोंको आप मृत्युके फंदेसे हुद्धा दीनिये। मरतशेष्ठ ! शान्ति धारण कीजिये, क्रोधके वश मत होइये और पाण्डवोंको उनका प्रकोशित पैतृक राज्य दे दीनिये। ऐसा करके आप अपने पुत्रोंके समित आनन्दसे भोग भोगिये। राजन् ! इस समय आपने अर्थको अन्धं और अन्धंको अर्थ मान रखा है। आपके पुत्रोंपर त्योभने अधिकार जमा रखा है, आप उन्हें जरा काबूमें रिक्तये। पाण्डव तो आपकी सेवाके लिये भी तैयार हैं और युद्ध करनेके लिये भी तैयार हैं। इन दोनोंमें आपको जो वात अधिक हितकर जान पड़े, असीपर इट नाइये।

### परशुरामजी और महर्षि कण्वका सन्धिके लिये अनुरोध तथा दुर्योधनकी उपेक्षा

नैशल्यापनमां कहतं हैं—जब भगवान् कृष्णने ये सब बातें कहीं तो सभी सभासदोको गेमाझ हो आया और वे बकित-से हो गये। ये मन-ही-मन तरह-तरहमे विचार करने लगे। उनके मुक्से कोई भी उत्तर नहीं निकटता। सब राजाओंको इस प्रकार मौन हुआ ऐस उस समाने बैटे हुए नहींबें परगुरामनी कहने लगे, "राजन्। तुम सब प्रकारका संदेह छोड़कर मेरी एक सत्य बात सुनो। यह तुम्बें अच्छी तमे तो उसके अनुसार



आवरण करो । पहले वृष्णोद्धव नामका एक सार्वभीम राजा हो गया है। वह महारथी सम्राट् नित्यति प्रातःकाल उठकर ब्राह्मण और ब्राह्मियोंसे पूछा करता वा कि 'क्या ब्राह्मण, ब्राह्मण और ब्राह्मियोंसे पूछा करता वा कि 'क्या ब्राह्मण, ब्राह्मण और ब्राह्मियों कोई ऐसा प्राव्यागरी है, जो युद्धमें मेरे सम्मान अथवा मुझसे कड़कर हो ?' इस प्रकार कहते हुए यह राजा अल्पन्त गर्वोच्यत होकर इस सम्पूर्ण पृथ्वीपर विवस्ता था। राजाका ऐसा घनंड देशकर कुछ तम्मवी ब्राह्मणोंने उससे कहा, 'इस पृथ्वीपर ऐसे वो सत्युक्त हैं, जिन्होंने संप्राममें अनेकोको पराक्त किया है। उनकी बरावरी हुम कभी नहीं कर सकोगे।' इसपर उस राजाने पूछा, 'वे वीर पुरुष कहाँ हैं ? उन्होंने कहाँ क्या लिया है ? वे क्या काम करते हैं ? और वे कीन है ?' ब्राह्मणोंने कहा, 'वे नर और नारायण नामके दो तपन्नी है, इस समय वे सनुष्यलोकमें ही आये हुए हैं; तुम उनके साथ युद्ध करो। वे गत्यसमदन पर्वतपर बड़ा ही घोर और अवर्णनीय तप कर रहे हैं।'

"एजाको यह बात सहन नहीं हुई। यह उसी समय यही भारी सेना सजकर उनके पास बक्त दिया और गन्धमादनपर जाकर उनकी खोज करने लगा। योड़ी ही देरमें इसे वे दोनों मुनि दिलाची दिवे। उनके झरीरकी झिराएँतक दोखने लगी याँ। शाँत, पाम और वायुको सहन करनेके कारण वे बहुत ही कृदा हो गये थे। एजा उनके पास गया और वरणस्पर्ध कर उनसे कुझल पूछी। मुनियोंने भी फल, मूल, आसन और जलने राजाका सत्कार करके पूछा, 'कहिये, हम आपका क्या काम करें?' राजाने उन्हें आरम्पसे ही सब बाते सुनाकर कहा कि 'इस समय में आपसे युद्ध करनेके लिये आया हूँ। यह मेरी बहुत दिनोंकी अभित्वाया है, इसलिये इसे खीकार करके ही



आप मेरा आतिष्य कीजिये।' तर-नारायणने कहा, 'राजन् । इस आअममें क्रमेश-लोभ आदि दोष नहीं रह सकते; यहाँ पुद्धकों तो कोई बात ही नहीं है, किर अख-शक्ष या कुटिल प्रकृतिके लोग कैसे रह सकते हैं ? पृथ्वीपर बहुत-से क्षत्रिय है, तुम किसी दूसरी जगह जाकर युद्धके लिये प्रार्थना करो।' नर-नारायणके इसी प्रकार बार-बार समझानेपर भी दम्मोद्धककी युद्धलियमा शान्त न हुई और इसके लिये उनसे आग्रह करता ही रहा।

''तब पगवान् नाने एक पुत्ती सीके लेकर कहा, 'अच्छा, तुम्में युद्धकी बड़ी लालमा है तो अपने हिंदचार उठा लो और अपनी सेनाको तैयार करो।' यह सुनकर दन्नीद्धक और उसके सैनिकोने उनपर बढ़े पैने बाणोकी वर्षा करना आरच्य कर विधा। भगवान् नाने एक सीकको अमोध अच्चके लामें परिणत करके छोड़ा। इससे यह बढ़े आहार्यकी बात हुई कि मुनिवर नाने उन सब वीरोके आंत, नाक और कमोको सीकोसे भर दिया। इसी प्रकार सारे आकाराको सपेद सिकोसे भर दिया। इसी प्रकार सारे आकाराको सपेद सिकोसे भर दिया। इसी प्रकार सारे आकाराको सपेद सिकोसे भरा देखकर राजा दम्मोद्धव उनके बरणोमें गिर पड़ा और 'मेरी रक्षा करो, मेरी रक्षा करो इस प्रकार किलाने लगा। तब प्ररणागतवत्सल नाने प्रारणायत्र राजासे कहा, 'राजन्! तुम ब्राह्मणोकी सेवा करो और धर्मका आवरण करो; ऐसा काम फिर कभी मत करना। तुम बुद्धका आकार लो और लोभको छोड़ दो तथा अहंकारहान्य, वितेत्रिय,

क्षमाशील, मृदु और शान्त होकर प्रताका पालन करों । अब मविष्यमें तुम किसीका अपमान मत करना ।''

इसके बाद राजा दम्बोद्धव वन मुनीसरोके सरणोमें प्रणाम कर अपने नगरमें लीट आया और अच्छी तरह धर्मानुकूल व्यवहार करने लगा। इस प्रकार उस समय नरने यह बहा भारी काम किया था। इस समय नर ही अर्जुन हैं। अतः जवतक वे अपने ब्रेष्ट धनुष गाण्डीवपर बाण न चक्कों, तमीठक तुम मान छोड़कर अर्जुनकी शरण ले लो । जो सम्पूर्ण जगत्के निर्माता, सबके खामी और समात कमीके साक्षी हैं, वे नारावण अर्जुनके सला है। इसलिये युद्धमें उनके पराक्रमको सहना तुन्हारे लिखे कठिन होगा । अर्जुनमे अगणित गुण है और ऑकृष्ण तो उससे भी बढ़कर हैं। कुत्तीपुत्र अर्जुनके गुणोका तो तुन्हें भी कई बार परिचय पिरू चुका है। को पहले नर और नारावण ये, वे ही इस समय अर्जुन और श्रीकृष्ण हैं। उन दोनोंको तुम समस्त पुरुषोमें क्षेष्ठ और बढ़े बीर समझो । यदि तुन्हें मेरी बात दीक जान पड़ती हो और मेरे प्रति किसी प्रकारका सन्देष्ट न हो तो तुम सदबुद्धिका आश्रय लेकर पाञ्चबोक साब सन्धि कर लो।"

परञ्चरामजीका भाषण सुनका महर्षि कण्य भी दुर्वोधनसे कहने त्यां-त्योकपितामह ब्रह्मा और नर-नारावण-पे अक्षय और अधिनाशी हैं। अदितिक पुत्रोमें केवल विच्यु ही सनातन, अजेय, अधिनाशी, नित्य और सबके ईग्रर हैं। उनके सिका चन्द्रपा, सूर्व, पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि, आकाश, मह और तारे — ये सधी किनादाका कारण उपस्थित होनेपर नष्ट हो जाते हैं। जब संसारका प्रसन्ध होता है तो ये सभी पदार्थ तीनों लोकोको त्यागकर नष्ट हो जाते हैं और सृष्टिका आरम्ब होनेपर बार-बार उत्पन्न होते रहते हैं। इन सब बातोपर विचार करके तुर्णे बर्मराज युविष्टिरके साथ सन्धि कर हेनी जाहिये, जिससे कौरव और पाण्डम भिलकर पृथ्वीका पालन करें। दुर्योधन ! तुम ऐसा मत समझो कि मैं बढ़ा बली हैं। संसारमें बलवानोंकी अपेक्षा भी दूसरे बली पुरुष दिलायी देते हैं। सबे शुरवीरोंके सामने सेनाकी ज़क्ति कुछ काम नहीं करती। पाणावलोग तो सभी देवताओंके समान शुरवीर और पराक्रमी है। वे स्वर्ध व्ययु, इन्द्र, धर्म और दोनों अधिनोकुमार ही है। इन वेक्ताओंकी ओर तो तुम देल भी नहीं सकते। इसलिये इनसे चिरोध छोड़का सन्धि कर रहे । तुन्हें इन तीर्वस्वसय श्रीकृष्णके द्वारा अपने कुलकी रक्षाका प्रयक्ष करना चाहिये। यहाँ वेवर्षि नारदर्जी विराजमान है। श्रीविष्णुभगवान्के महात्यको प्रत्यक्ष जानते हैं और से चक-गदाधर श्रीविष्णु ही यहाँ श्रीकृष्णरूपमें विद्यमान हैं।

साँस लेने लगा, उसकी त्यौरी चढ़ गयी और यह कर्जकी | वैसी मेरी गति होनी है, उसीके अनुसार ईप्टरने मुझे रखा है और देसकर जोर-जोरसे इँसने लगा। उस दुष्ट्रने कण्यके | और वैसा ही मेरा आवरण है। उसमें आपके कबनसे क्या कबनपर कुछ भी ध्यान नहीं दिया और ताल ठोककर इस | होना है ?'

महर्षि कण्वकी बात मुनकर दुर्योधन लब्बी-लब्बी | प्रकार कहने लगा, 'महर्षे ! वो कुछ होनेवाला है और

#### श्रीकृष्णका दुर्योधनको समझाना तथा भीष्म, द्रोण, विदुर और धृतराष्ट्रद्वारा उनका समर्थन

वैशान्यायनजी कहते हैं—राजन् ! भगवान् वेदव्यास, भीवा और नारदर्शने भी दुर्पोधनको अनेक प्रकारमे समझाचा। उस समय नारदजीने जो बातें कही थीं, वे सुनिये। उन्होंने कहा, 'संसारमें सहदय बोता मिलना कठिन है और हिलकी बात कहनेवाला सुइद् भी दुर्लंभ है: क्योंकि जिस संकटमें अपने संगे-सम्बन्धी भी साथ छोड़ देते हैं, वहाँ भी सबा पित्र संग बना खता है। अतः कुठनन्दन ! तुन्हें अपने वितेषियोंकी बातपर अवदय ध्यान देना चाहिये; इस तरह हठ करना ठीक नहीं है, क्योंकि हठका परिणाम बड़ा दुःखदायी होता है।'

*प्तराष्ट्रने वहा-*-भगवन् ! आप जैसा कह रहे हैं, ठीक ही 🖁 । मैं भी यही बाहता 🜓 परंतु ऐसा कर नहीं पाता ।

इसके बाद वे श्रीकृष्णसे कहने लगे—'केशन ! आपने जो कुछ कहा है वह सब प्रकार सुनाप्तर, सद्गति देनेबाला, धर्मानुकुल और न्यायसंगत हैं; किंतु में साधीन नहीं हैं। मन्दर्गत दुर्वोधन मेरे मनके अनुकूल आवस्य नहीं करता और न प्रासाका ही अनुसरण करता है। आप किसी प्रकार उसे समझानेका प्रपत्न करें । वह गान्यारी, बुद्धिमान् विदुरजी तथा भीष्मदि जो हमारे अन्य हितेशी हैं, उनकी शुभ शिक्षायर भी कुछ ध्यान नहीं देता। अब स्वयं आप ही इस पापमुद्धि, क्कर और दुरात्मा वुर्वोधनको सम्बन्धाक्ष्ये । यदि इसने आपकी बात मान ली तो आपके हावसे अपने सुद्दोका यह बड़ा भारी काम हो जायगा।

तन सब प्रकारके धर्म और अर्चके खुखको जननेवाले श्रीकृष्ण मधुर वाणीमें दुर्वोधनसे बहने लगे—'कुरुनन्दन ! मेरी बात सुनो । इससे तुन्हें और तुन्हारे परिवारको बड़ा सुन मिलेगा। तुमने बड़े बुद्धिमानोंके कुलमें रूप तिया है, इसरिज्ये तुम्हें यह शुभ काम कर डालना चाहिये। तुम जो कुछ करना चाहते हो, वैसा काम तो वे लोग करते हैं, जो नीय कुलमें पैदा हुए हैं तथा दुष्टचित, कूर और निर्लब हैं। इस विषयमें तुन्हारी जो हठ है वह बड़ी मयहूर, अधर्मसम और प्राणोंकी प्यासी है। उससे अनिष्ट ही होगा। उसका कोई प्रयोजन भी नहीं है और न वह सफल ही हो सकती है। इस अनर्खको त्याग देनेपर ही तुम अपना तथा अपने भाई, सेवक

और मित्रोंका हित कर सकोगे तथा तुम जो अधर्म और अवज्ञकी प्राप्ति करानेवाला काम करना चाहते हो, उससे छूट जाओं ने । देखी, पाष्ट्रक्लोन बहे बुद्धिमान, शुरवीर, उत्साही, आत्याः और बहुकुत हैं; तुम उनके साथ सन्धि कर लो। इसीमें तुष्हारा कित है और यही महाराज धृतराष्ट्र, पितामह भीक, डोणालार्थ, किंदुर, कृपालार्थ, सोमदत, बाह्यीक, अञ्चलाना, किकर्ण, सहाय, विविद्यति तथा तुन्हारे अधिकांश बन्यु-बान्यवों और मित्रोंको प्रिय भी है। भाई ! सन्य करनेये ही सारे संसारकी शान्ति है। तुममें लजा, शास्त्रान और अक्रुरता आदि गुण भी हैं। अतः तुम्हें अपने माता-विताको अद्भामें ही रहना बाहिये। विता जो कुछ विश्वा देते हैं, उसे सब खोग हितकारी मानते हैं। जब मनुष्य बड़ी ध्तरी क्विपतिमें पड़ जाता है, तब उसे अपने पिताकी सीख ही षाद आती है। तुष्हारे चिताजीको तो पाष्ट्रवर्गेसे सन्धि करना अच्छा मालून होता है। अतः तुन्हें और तुन्हारे मनियोंको भी यह प्रशास अच्छा लगना चाहिये। जो पुरुष मोहवश हितकी बात नहीं मानता, उस दीर्घसूबीका कोई काम पूरा नहीं होता और कोरा पक्षाताय ही उसके पल्ले पड़ता है। किंतु जो हितकी बात सुनकर अपने मतको छोड़ पहले तसीका आकरण करता है, वह संसारमें सुख और समृद्धि प्राप्त करता है। जो पुरुष अपने मुख्य सत्ताहकारोंको छोड़कर नीच प्रकृतिके पुरुषोका संग करता है, वह बड़ी भारी विपक्तिमें पड़ जाता है और फिर उसे उससे निकलनेका रास्ता नहीं भिलता ।

'तात ! तुमने जन्मसे ही अपने भाइपोके साथ कपटका व्यवहार किया है; तो भी यदास्वी पाण्डवीने तुम्हारे प्रति सद्घाव ही एका है। तुन्हें भी उनके प्रति वैसा ही बर्ताव करना बाहिये। वे तुम्हारे स्तास भाई ही हैं, उनपर तुम्हें रोष नहीं रखना चाहिये। श्रेष्ठ पुरुष ऐसा काम करते हैं जो अर्थ, धर्म और कामकी प्राप्ति करानेवाला हो; और यदि उससे इन तीनोंकी सिद्धि होनेकी सम्भावना नहीं होती तो वे धर्म और अर्थको ही सिद्ध करनेका प्रयत करते हैं। अर्थ, धर्म और काम—ये तीनो अलग-अलग हैं। बुद्धिमान् पुरुष इनमेंसे धर्मके अनुकूल रहते हैं, मध्यम पुरुष अर्थको प्रधान मानते हैं

और मूर्ल कलहके हेतुमूत कामके गुलाम बने रहते हैं। किंतु जो पुरुष इन्द्रियोंके बशीचूत होकर लोभवश धर्मको छोड़ देता है, वह दूषित उपायोंसे अर्थ और कामप्राहिको वासनामें फैसकर नष्ट हो जाता है। अतः जो मनुष्य अर्थ और कामके तिये उत्सुक हो, उसे पहले धर्मका ही आचरण करना बाहिये। विद्यानुत्रेग धर्मको ही त्रिवर्गकी प्राप्तिका एकमात्र कारण बताते हैं। जो पुरुष अपने साख सद्व्यवहार करनेवाले ह्येगोसे दुर्व्यवहार करता है, वह कुल्हाड़ीसे वनके समान आप ही अपनी जड़ काटता है। मनुष्यको चाहिचे कि जिसे नीवा दिसानेकी इच्छा न हो, उसकी बुद्धिको लोभसे भ्रष्ट न करे। इस प्रकार जिसकी बुद्धि लोभसे वृष्ति नहीं है, अरीका यन कल्याणसाधनमें लग सकता है। ऐसा शुद्ध बुद्धिवाला पुल्ब, पाण्डवीका तो क्या, संसारमें किन्हीं साधारण पनुष्योका भी अनादर नहीं करता । कितु कोशके चंगुलमें फैसा हुआ मनुष्य अपना वितादित कुछ नहीं समझता। लोक और बेदमें जो बढ़े-बढ़े प्रमाण प्रसिद्ध हैं, उनसे भी वह गिर जाता है। अतः दुर्जनोकी अपेक्षा यदि तुम पाण्डवीका सङ्ग करोगे तो तुन्हारा कल्याण ही होगा। तुम जो पाण्डवीकी ओर युँह मोहकर किसी दूसरेके धरोसे अपनी रहा करना चाहते हो तथा दु:पासन, कर्ण और प्राकृतिके हाथमें अपना ऐवर्ष सीपकर पृथ्वीको जीतनेकी आशा रसते हो; सो यह रखे—ये तुर्वे ज्ञान, धर्म और अर्थकी प्राप्ति नहीं करा सकते। पाव्यक्रीके सामने इनका कुछ भी भग्रकम नहीं बल सकता। तुर्षे साथ रसकर भी ये सब राजा पाञ्चलोंकी टक्कर नहीं झेल सकते। तुम्हारे पास यह जितनी सेना इकड्डी हुई है, यह क्रोधित धीमसेनके पुरूकी ओर तो आँख धी नहीं उठा सकती। ये भीष्म, होण, कर्ण, कृप, भूरिजवा, अन्नत्वामा और वयद्रय मिलकर भी अर्जुनका मुकाबला नहीं कर सकते। अर्जुनको युक्ष्में परास्त करना तो समस्त देवता, असुर, गन्धर्व और मनुष्योंके भी वदाकी बात नहीं है। इसलिये तुम युद्धमें अपना मन मत लगाओ । अच्छा ! घला, तुम ही इन सब राजाओंमे कोई ऐसा वीर दिखाओं जो रणभूमियें अर्जुनका सामना करके फिर सकुवाल पर लॉट सकता हो। इसके लिये विराटनगरमें अकेले अर्जुनकी अनेको महारथियोसे युद्ध करनेकी जो अद्भुत बात सुनी जाती है, वही पर्याप्त प्रयाज है। अजी ! जिसने संप्रामयें साक्षात् ब्रीशंकरजीको भी संतुष्ट कर दिया, उस अजेच और किजची वीर अर्जुनको तुम जीतनेकी आद्या रसते हो ? फिर जब मैं भी उसके साथ हूं तव तो, साक्षात् इन्द्र ही क्यों न हो, ऐसा कौन है जो अपने मुकाबलेमें आये हुए अर्जुनको युद्धके लिये ललकार सके।

को पुरुष युद्धमें अर्जुनको जीतनेकी प्राक्ति रस्तता है वह तो अपने हाखोंसे पृथ्वीको उठा सकता है, कोधसे सारी प्रजाको सत्त कर सकता है और देवताओंको भी स्वर्गसे गिरा सकता है। तुम तनिक अपने पुत्र, माई, कन्यु-वान्यव और सम्बन्धियोंकी ओर तो देखो। ये तुम्हारे रिज्ये नष्ट न हों। देखो ! कौरवोंका जीत बना रहने हो, इस वंशका पराभव मत करो; अपनेको 'कुल्यातों' मत कहत्याओ और अपनी कीर्ति-को कर्ताकत पत करो। महारधी पायडव तुम्हें ही युवराज बनावेंगे और इस साम्राज्यपर तुम्हारे पिता धृतराष्ट्रको ही स्वाचित करेंगे। देखो, बड़े उत्साहसे अपने पास आती हुई एकतव्यक्ति विराक्ता मत करो और पायडवोंको आधा रान्स हेकत यह महान् ऐस्वर्य प्राप्त कर त्यो। यदि तुम पायडवोंसे सन्धि कर त्योगे और अपने हित्तिचयोंकी बात मानोगे तो विरकाल-तक अपने पिडोके साथ आनव्यपूर्वक सुख धोगोगे।'

धरतबेष्ठ जनमञ्जय । श्रीकृष्णका यह भाषण सुनकर ग्रान्तनुन्दन भीष्मने दुर्वाधनसे कहा—'तात । अपने पुहरोका द्वित बाहनेवाले श्रीकृष्णने जो तृष्टें समझाया है, इसका यही आश्रय है कि तुम अब भी मान जाओ और व्यर्थ अस्तिष्णुना छोड़ दो । यदि तुम महापना श्रीकृष्णको बात नहीं मानोने तो तृष्टारा कभी हित नहीं हो सकता और न तृप सुख ही या सकोगे । श्रीकेशयने जो युक्त कहा है, वह धर्म और अर्थक अनुकुल है । तृप जमे जीकार कर लो, व्यर्थ प्रनाका संहार यत कराओ । यदि तुम ऐसा नहीं करोगे तो तृष्टें तथा तुष्टारे मजी, पुत्र और बन्धु-बान्यवोको अपने प्राणोसे भी हाथ खोने पहेंगे । भरतनन्दन ! श्रीकृष्ण, धृतराष्ट्र और विद्युक्त नीतियुक्त वचनोका जल्लकृत करके तुम अपनेको कुत्वन, कुमुल्य, कुमति और कुमार्गगामी यत कहलाओ तथा अपने माता-पिताको शोकसागरमें यत हुवाओ ।'

इसके बाद डोणावार्यने कहा—'राजन् ! श्रीकृष्ण और भीष्मजी बढ़े बुद्धिमान, पंधावी, जितेन्त्रिय, अर्थनिष्ठ और बहुसूत हैं। ज्होंने तृष्टारे हिलकी ही बात कही है, तुम उसे मान तमें और पोड़बड़ा श्रीकृष्णका तिरस्कार मत करो। जो लोग तुष्टें युद्धके तिस्ये उसाहित कर रहे हैं, उनसे तृष्टारा कुछ भी काम नहीं बन सकेगा; ये तो संप्राममें शहुओंके प्रति वैर-विरोधका घष्टा दूसरोंके ही गलेमें बाँधेगे। तुम अपनी प्रजा और पुत्र तथा बन्धु-बान्धबोंके प्राणीको संकटमें मत डाल्मे। यह बात निद्धाप मानो कि जिस पक्षमें श्रीकृष्ण और अर्जुन होगे, उसे कोई भी जीत नहीं सकेगा। यदि तुम अपने हितेषियोंकी बात नहीं मानोगे तो पीछे तुष्टें पात्रावा ही हाथ तनेगा। परशुरामकीने अर्जुनके विषयमें जो कुछ कहा है, वास्तवमें वह उससे भी बड़कर है, तथा देवकीनन्दन श्रीकृष्ण तो देवताओंके लिये भी दुःसह हैं। किंतु राजन् ! तुन्हारे सुख और हितकी बात कहनेसे बनता क्या है ? अस्तु, तुमसे सब बातें समझाकर कह दी गयीं; अब जो तुन्हारी इच्छा हो, वह करो। मैं तुमसे और अधिक कुछ नहीं कहना खड़ता।

इसी बीचमें विदुत्ती भी बोल उटे—'दुवॉधन ! तुन्हारे लिये तो मुझे कोई जिन्हा नहीं है; मुझे तो तुन्हारे इन बूखे माँ-वापको ओर देखकर ही झोक होता है, जो तुन्हारे-वैसे दुष्टहत्व पुरुषके संरक्षणमें होनेसे एक दिन अपने सब सलाहकार और मुहदोंके मारे जानेपर कटे हुए पक्षियोंके समान असहाय होकर भटकेंगे।' अन्तमें राजा भूतराष्ट्र कहने तरी—'दुर्योधन ! पहात्मा कृष्णने को बात कही है, वह सब प्रकार कल्याण करनेवाली है। तुम उसपर ध्यान दो और उसीके अनुसार आवरण करो। देखो, युण्यकर्मा बीकृष्णकी सहायतासे हम सब राजाओंसे अपने अमीह पदार्थ प्राप्त कर सकते हैं। तुम इनके साब राजा युधिष्ठिरके पास जाओ और वह काम करो, जिससे सब भरतवंशियोका महल हो। मेरी समझमें तो यह सस्य करनेका ही समय है, तुम इसे हाखसे मत जाने दो। देखो, श्रीकृष्ण सन्तिके लिये प्रार्थना कर रहे हैं और तुम्हारे हितकी बात कह रहे हैं। इस समय चाँद तुम इनको बात नहीं मानोगे तो तुम्हारा पतन किसी प्रकार नहीं कक सकेगा।'

# दुर्योधन और श्रीकृष्णका विवाद, दुर्योधनका सभा-त्याग, धृतराष्ट्रका गान्धारीको बुलाना और उसका दुर्योधनको समझाना

*वैशामागनमा कात है—राजन्* ! ये अधिय बाते सुनकर | राजा दुवाँचनने श्रीकृष्णसे कहा, 'केशन । आपको अन्हाँ तरह सोच-समझकर बोलना चाहिये। आप तो पान्तवीके प्रेमकी युहाई एकर उलटी-सीधी बातें कहते हुए विशेषक्यसे मुझे ही योपी ठप्तरा खे हैं। सो क्या आप बलाबलका किचार करके ही सर्वदा मेरी निन्दा किया काते है ? मैं देखता हूँ आप, किंतुरजी, पिताजी, आचार्यजी और दादाजी अकेले मेरे श्री कपर सारे दोष लाद रहे हैं। मैंने तो खुक विजारकर देख लिया, मुझे अपना कोई भी बड़े-से-बड़ा या छोटे-से-छोटा दोष दिसायी नहीं देता । पाण्डवलोग अपने ही फ्रोंकसे बूआ सोलानेमें अवृत्त हुए थे: उसमें मामा शकुनिने उनका राज्य जीत लिया, इसीसे उन्हें वनमें जाना पहा । बताइये, इसमें मेरा क्या अपराध था, जो हमारे साथ बैर ठानकर वे विरोध कर खे 🖁 ? हम जानते हैं पाण्डलोंमें हमारा सत्त्रना करनेकी शक्ति नहीं है, फिर भी बड़े उत्साहके साथ वे हमारे प्रति शतुओंका-सा बर्ताव क्यों कर रहे हैं ? हम उनके मचानक कर्मीको देखकर या आपलोगोंकी भीषण बातोंको सुनकर हरनेवाले नहीं हैं। इस प्रकार तो इप इन्द्रके सामने भी नहीं झुक सकते । कृष्ण ! हमें तो ऐसा कोई भी शक्तिय दिखायी नहीं देता, जो युद्धमें हमें जीतनेकी हिप्पत रखता हो । भीष्म, होण, कृप और कर्णको तो देवतात्वेग भी युद्धमें नहीं जीत सकते; पाण्डवोको तो बात ही क्या है ? किर स्वधर्मका पालन करते हुए हम यदि युद्धमें काम ही आ गये तो स्वर्ग प्राप्त करेंगे। यह तो क्षत्रियोंका प्रधान धर्म है।

इस प्रकार यदि हमें मुद्धमें बोरगति प्राप्त हुई तो कोई पछताया वहीं होगा; क्योंकि उद्योग करना ही पुस्तका धर्म है। ऐसा करते हुए मनुष्य खाई नष्ट भले ही हो जाय, किंतु उसे हुकना नहीं बाहिये। मुझ-कंसा घीर पुरुव तो धर्मरक्षाके लिये केवल हाह्मणोंको नमस्कर करता है और किसीको तो कुछ नहीं समझता। यही क्षत्रियका धर्म है और यही मेरा मत है। पिताजी मुझे पहले जो राज्यका भाग दे मुके हैं, उसे मेरे जीवल खते कोई के नहीं सकता। मेरी काल्यायसमार्थ अञ्चान वा भयके कारण ही पाण्यवीको राज्य मिल गया था। अब व्य उन्हें किर नहीं मिल सकता। केशव ! जबतक में जीवित है, तबतक तो पाण्यवीको इतनी भूमि भी नहीं दे सकता जितनी कि एक बारीक सुद्धकी नेकसे छिद सकती है।'

दुर्वोधनकी ये बाते सुनकर श्रीवृध्याकी त्यारी चढ़ गयी।
फिर उन्होंने कुछ देर विचारकर कहा—"दुर्वोधन! यदि तुन्हें
वीरशत्याकी इच्छा है तो कुछ दिन अपने मन्त्रियोंके सहित
प्रेर्व धारण करो। तुन्हें अवश्य वही मिलेगी और तुन्हारी यह
कामना पूर्व होगी। पर धाद रखो, बहा भारी जन-संहार
होगा। और तुप जो ऐसा पानते हो कि पाण्डवोंके साथ मेरा
कोई दुर्वावहार नहीं हुआ, सो इस विषयमें यहाँ जो राजा लोग
ड्यांखत है वे ही विचार करें। देखो, पाण्डवोंके वैभवसे
बात-भुनकर तुमने और शकुनिने ही तो बुआ खेलनेकी खोटी
सल्बह की बी। जुआ तो भारे आदमियोंकी बुद्धिको भ्रष्ट
करनेवाला है हो। जो दुष्ट पुरुष इसमें प्रवृत्त होते हैं, उनमें
कल्द और हेककी ही बुद्धि होती है। और तुमने हीपदीको

समामें बुताकर खुल्ल्यस्कृत्व जैसी-जैसी अनुचित बातें कही थीं, अपनी भाभीके साथ ऐसी कुबात क्या कोई भी कर सकता है ? अपने सदाचारी, अलोलुय और सर्वदा धर्मका आवरण करनेवाले भाइपोंके साथ कौन भला आदमी ऐसा दुर्जवहार कर सकता है ? उस समय कर्ण, दु:शासन और तुमने क्रूर और नीच पुस्त्रोंक समान अनेकों कर् शब्द कहे थे। तुमने वारणावतमें बालक पाण्डवींको उनकी माताके सहित फुँक डालनेका बढ़ा भारी यह किया शा । उस समय पाण्डवाँको बहुत-सा समय अपनी माताके सहित छिपे-छिपे एकजका नगरीमें खकर विवाना पद्म था। इसके सिवा विष देने आदि अनेको उपायोसे तुम पान्छबोंको मारनेका यत्र करते रहे हो; परंतु तुष्हारा कोई उद्योग सफल नहीं हुआ। इस प्रकार पाण्डवोंके प्रति तुन्हारी सर्वदा रहेटी बुद्धि और कपटमय आचरण रहा है। फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि महात्या पाण्डवोंके प्रति तुन्हारा कोई अपराव नहीं है। यदि तुम पाण्डवोंको उनका पेतृक भाग नहीं दोने तो पापात्मन् ! याद रसो, तुन्ते ऐसर्यसे घष्ट होका और उनके हाक्से मराकर यह देना पढ़ेगा । तुमने कुटिल पुरुवोके समान पाण्डवीके साथ अनेकों न करनेयोग्य काप किये 🖥 और आज भी तुन्हारी उलटी चाल ही दिखायी दे रही है। तुन्हारे माता, पिता, पितामह, आसार्थ और विद्वानी बार-बार कह रहे हैं कि तुम समित कर लो; किर भी तुम समित करनेको तैयार नहीं हो । अपने इन वितेषियोंकी बातको न मानकर तुम कभी सुल नहीं पा सकते। तुम जो काम करना चाहते हो, वह तो अधर्म और अपयशका ही कारण है।"

तिस समय पगवान् कृष्ण यह सब बाते कह रहे है, उस समय बीचहीमें दुःशासन दुर्वोधनसे इस प्रकार कहने रूगा, 'राजन्! आप यदि अपनी इच्छासे पाण्डवीके साव सन्धि न्हीं करेंगे तो मालूम होता है ये धीव्य, होण और हमारे पिताजी आपको, मुझे और कर्णको बाँधकर पाण्डवीके हम्बन्ने सौप हेंगे।' माईकी यह बात सुनकर दुर्वोधनका क्रोध और भी कह गया और वह साँपकी तरह फुफकार मारता हुआ बिट्टर, भूतराष्ट्र, बाढ़ीक, कृप, सोमदत, भीव्य, होण और श्रीकृष्ण—इन सभीका तिरस्कार कर वहाँसे बातनेको तैयार हो गया। उसे जाते देल उसके भाई, मन्त्री और सब राजालोग भी सभा छोड़कर चल विधे। तब पितायह भावने कहा, 'राजकुमार दुर्वोधन बड़ा दुर्हाचत है। यह दुन्ति उपयोका ही आश्रम लेता है। इसे राज्यका झूटा अधिमान है तथा क्रोध और लोभने इसे दबा रखा है। श्रीकृष्ण ! मै तो समझता है इन सब क्षत्रियोंका काल आ गया है। इसीसे अपने मन्त्रियोंके सहित ये सब दुर्वोधनका अनुसरण कर रहे हैं।'

भीव्यकी ये बार्ते सुनकर श्रीकृष्णने कहा—'कौरवोंमें जो क्योक्द हैं, इन सभीकी यह बड़ी भूल है कि वे ऐश्वर्यक मदसे क्यत कुर्योधनको जलात् केद नहीं कर लेते । इस विषयमें मुझे जो बात स्पष्टकवा हितकी जान पड़ती है, वह मैं आपसे साफ-साफ कहे देश हूँ। आपको यदि वह अनुकूल और स्विकर जान पड़े तो कौतियेगा। देखिये, भोजराज उपनेनका पुत्र कंस बड़ा दुराचारी और दुर्बुद्धि था। उसने चिताके जीवित रहते उनका राज्य छीन रिज्या था । अन्तमें उसे प्राणोंसे हाब धोना पड़ा । अतः आपलोग भी दुर्वोधन, कर्ण, शकुनि और दुःशासन—इन चारोंको बॉधकर पाण्डबोंको सौंप दीजिये । कुलको रक्षाके क्रिये एक पुरुषको, प्रामकी रक्षाके रिप्ये कुलको, देशको रक्षाके लिये प्रामको और अपनी रक्षाके लिये सारी पृथ्वीको साग देना चाहिये। इसलिये आपलोग भी दुर्वोधनको केंद्र करके पाण्डवॉसे सन्धि कर लोजिये । इससे आपके कारण इन सब क्षत्रियोंका नाश वो न होगा।'

श्रीकृष्णको यह बात सुनकर राजा पुतराहुने विदुरसे कहा—''धैया! तुम परम बुद्धियती गान्धारीके पास बाओ और उसे यहाँ किया काओ। मैं उसके साथ दुरावम दुर्वोधनको समझार्कना।' तब विदुर्जी दीर्थदिनि



गान्धारीको सभामें ले आये। उससे धृतराष्ट्रने कडा. 'गान्वारी ! तुम्हारा यह दुष्ट पुत्र मेरी बात नहीं मानता । इसने अदिष्ट पुरुषोके समान सब मर्यादा छोड़ दी है। देखों, वह हितेषियोंकी बात न मानकर इस समय अपने पापी और दुष्ट साधियोंके सहित सभासे बला गया है।'

पतिकी यह बात सुनकर यशकियो गान्यारीने कहा—राजन् ! आप पुत्रके मोहमें फैसे हुए हैं, इसलिये इस विषयमें तो आप ही अधिक दोषी है। आप यह जानकर भी कि दुर्योद्धन बड़ा पापी है, उसीको बुद्धिक पीछे चलते रहे हैं। दुर्घोधनको तो काम, क्रोध और लोभने अपने चंगुलने पीसा रखा है। अब आप बलात् भी उसे इस मार्गसे नहीं हटा सकेने । आपने इस मूर्ल, दुरात्या, कुसङ्गी और लोजी पुत्रको किना कुछ सोचे-समझे राज्यकी बागडोर सँघला दी; उसीका आप यह फल भोग रहे हैं। आप अपने धरमें जो फूट पढ़ रही है, उसकी उपेक्षा क्यों करते हैं ? इस तरह स्वजनोंके फुटनेपर तो प्रश्लोग आपकी हैंसी करेंगे । देखिये, यदि साम या भेदसे ही विपति दल सकती हो तो कोई भी बुद्धिमान् लजनोंके वण्डका प्रयोग वयों करेगा ?

इसके बाद राजा धृतराष्ट्र और गान्धारीके कड़नेसे खिदुरजी दुर्योधनको फिर समाने किया लाये। दुर्योधनकी आहे क्रोधसे लाल हो रही थीं और वह सर्पके समान फुफकारें-सी भर रहा था। इस समय याता क्या कहती है—यह सुननेके रिवं किर राजसभामें आ गया। तब गान्धारीने दुर्वोधनको विम्हणकर सन्धि करनेके लिये इस प्रकार कहा, 'बेटा दुर्वोधन । मेरी यह बात सुनो । इससे तुन्हारा और तुन्हारी संतानका हित होगा तथा भविष्यमें भी तुर्वे सुख पिलेगा। तुमसे तुम्हारे पिता, भीवाजी, डोजावार्व, कृपावार्व और विदुरजीने जो बात कड़ी है, उसे तुम स्वीकार कर रहे । यदि तुम पाण्डवीसे सन्धि कर लोगे तो, सच मानो, इससे पितामा भीष्मकी, पितानीकी, मेरी और प्रेणावार्य आदि अपने हितैषियोंकी तुन्हारे द्वारा बड़ी सेवा होगी। भैवा ! राज्यको पाना, बचाना और भोगना अपने बशकी बात नहीं है। जो पुरुष जितेन्द्रिय होता है, वहीं राज्यकी रक्षा कर सकता है।

काम और क्रोब तो मनुष्पको अर्थसे च्युत कर देते हैं। हाँ, इन देनो शत्रुओको जीवकर तो राजा सारी पृथ्वीको जीत सकता हैं। देखें ! जिस प्रकार उदण्ड चोड़े मार्गहीमें मूर्ख सारविको मार डालते हैं, उसी प्रकार यदि इन्द्रियोंको काथूमें न रखा जाय तो वे मनुष्यका नाश करनेके सिथे भी पर्वाप्त है। जो पुरुष पहले अपने मनको बीत लेता है, उसकी अपने मन्त्रियों और श्रपुओंको जीतनेकी इच्छा भी व्यर्थ नहीं जाती। इस प्रकार इन्द्रियाँ जिसके बदाये हैं, पश्चियाँपर जिसका अधिकार है, अपराधियोंको जो एण्ड दे सकता है और जो सब काम सोच-समझका करता है, उसके पास चिरकालतक लक्ष्मी बनी याती है। ताल ! भीष्मजी और डोणाबार्यजीने जो कुछ कहा है, वह ठीक हो है। वास्तवमें, श्रीकृष्ण और अर्जुनको कोई नहीं जीत सकता। इसलिये तुम श्रीकृष्णकी द्वारण लो। यदि ग्रे प्रसम्ब खेंगे तो दोनों ही पक्षोंका हित होगा। भैया! चुद्ध करनेमें कल्याण नहीं है। उसमें धर्म और अर्थ ही नहीं है, तो मुख कहींसे होगा ? युद्धमें विजय मिल ही जावगी--ऐसा भी नहीं कहा जा सकता; इसलिये तुम युद्धमें मन मत लगाओं । यदि तुम अपने पन्तियोसहित राज्य भोगना चाहते हो तो पाञ्चकांका जो न्यायोधित भाग है, यह उन्हें दे हो। पाञ्चवीको जो तेरह वर्षतक घरसे बाहर रखा गया, यह भी बड़ा अपराध हुआ है। अब सन्धि करके तुम इसका मार्जन कर दो । तुम जो पायहबोंका भाग भी हड़पना बाहते हो, वैसा करनेकी तुन्हारी शक्ति नहीं है और ये कर्ण तबा दु:शासन भी ऐसा नहीं कर सकेंगे। तुन्हारा जो ऐसा विचार है कि भीषा, ब्रोण और कृप आदि पहरसी अपनी पूरी शक्तिसे मेरी ओरसे युद्ध करेंगे— यह भी सब्बन्न नहीं है; क्योंकि इन आत्यओंकी इष्टिमें तो तुन्हारा और पाष्प्रकोका समान स्थान है। इसलिये इनके लिये तुम क्षेत्रोंका राज्य और प्रेम भी समान ही है तथा धर्मको ये उससे अधिक मानते हैं। इस राज्यका अन्न सानेके कारण ये अपने प्राण भले ही त्यारा हे, किनु राजा युधिष्ठिरकी ओर कभी देही दृष्टि नहीं करेंगे। तात ! संसारमें लोभ करनेसे किसीको सम्पत्ति नहीं मिलती । अतः तुम लोभ छोड़ वो और पाण्डवॉसे सन्धि कर लो।'

# दुर्योधनकी कुमन्त्रणा, भगवान्का विश्वरूपदर्शन और कौरवसभासे प्रस्थान

वैराम्प्रयनजी कहते हैं—मताके कहे हुए इन नीतियुक्त | बारोने मिलकर यह सलाह की कि 'देखो, यह कृष्ण राजा बाक्योंपर दुर्योधनने कुछ भी ब्यान नहीं दिया और वह बड़े | धूनराष्ट्र और भीवके साव मिलकर हमें केंद्र करना चाहता है; क्रोमसे सभाको छोड़कर अपने दुष्टबुद्धि मन्त्रियोके पास चला | सो पहले हपीलोग इसे बलात् केंद्र कर लें। कृष्णको केंद्र आया। फिर दुर्योधन, कर्ण, शकुनि और दुःशासन—इन | हुआ सुनकर पाण्डवीका सारा उत्साह ठंडा पड़ जायगा



और वे किंकर्सव्यविधुद्ध हो जावेंगे।'

सात्यकि इजारेले ही दूसरोंके मनकी बात बान लेते थे। वे पूरंत ही उनका भाव ताड़ गये और सभासे बाहर आकर मृतवसमिं बोले, 'शीप्र ही सेना सवाओ और जकतक मैं इनके कुविचारकी बीकुणको सूचना है, तुम सर्थ कवच धारण कर सेनाको व्यक्तस्वनाकी रीतिसे लड़ी करके सभाभवनके हारपर आ जाओ।' फिर सिंह जैसे गुजामें जाता है, उसी प्रकार सभामें जाकर उन्होंने ऑकुण्यासे उनका वह कुविचार कह दिया। फिर वे मुसकराकर राजा धृतराष्ट्र और बिदुरसे कहने लगे, 'सत्पुरुवोकी दृष्टिये दूरको केट करना धर्म, अर्थ और कामके सर्वथा विरुद्ध है; किंतु ये पूर्ज वही करनेका विचार कर रहे हैं। इनका यह मनोरव किसी प्रकार पूरा नहीं हो सकता। ये बढ़े ही सुखद्ध हैं; इनों नहीं सुद्धारा कि श्रीकृष्णको केंद्र करना वैसा ही है, जैसे कोई बालक जलती हुई आगको कपड़ेमें लयेटना चाहे।'

सात्यकिकी यह बात सुनकर दीर्घंदर्शी विदुरगीने घृतराष्ट्रसे कहा—'राजन् ! मालूम होता है आपके सभी पुत्रोंको मौतने घेर रखा है: इसीसे वे न करनेयोग्य और अपयदाकी प्राप्ति करानेवाला काम करनेपर कमर कसे हुए हैं। देखिये न, ये लोग आपसमें मिलकर बलात् इन कमलन्यन श्रीकृष्णका तिरस्कार करके इन्हें केंद्र करनेका विचार कर रहे हैं! किंतु ये नहीं जानते कि आपके पास जाते ही जैसे पतंगे नष्ट हो जाते हैं, उसी तरह श्रीकृष्णके पास पहुँचते ही इनका खोज मिट जावगा।'

इसके बाद श्रीकृष्णने यूतराष्ट्रसे कहा—'राजन् । यदि ये कोयमें भरकर मुझे कैंद्र करनेका साहस कर रहे हैं तो आप जरा आज़ा दे दीजिये; फिर देखें ये मुझे कैंद्र करते हैं या मैं इन्हें बॉध लेता हूँ। अच्छा, यदि मैं इसी समय इन्हें और इनके अनुवादियोंको बॉधकर पाण्डवींको सींप दूँ तो मेरा यह काम अनुवित तो नहीं होगा ? राजन् ! मैं आपके सब पुत्रोंको अग्रा देता हूँ; दुर्वोधनकी जैसी इच्छा है, यह वैसा कर देखे।'

इसपर महाराज वृतराष्ट्रने थिदुरसे कहा—'तुम शीध ही पापी दुर्वोधनको ले आओ; सम्बन्न है, इस बार मैं उसके अनुषाधियोंसहित उसे ठीक रासोपर ला सक्ष्री।' विदुरजी दुर्वोचनकी इच्छा न होनेपर भी उसे फिर सधामें ले आये । उस समय उसके थाई और राजालोग भी उसके साथ ही लगे हुए थे। तथ राजा धृतराष्ट्रने उससे कहा, 'क्यों रे कुटिल दुर्वोधन । तू अपने पापी सावियोके साथ मिलकर एकदम पापकर्य करनेपर ही उतार हो गया है ? याद रख, तुझ-जैसा मूड और कुलकलंक पुरूष जो कुछ करनेका विचार करेगा, वह रूपी पूरा नहीं होगा; उससे सत्युरुष तेरी निन्दा करेंगे। कहा है तू अपने याची साधियोसे मिलकर इन श्रीकृष्णको केंद्र करना चाइता है ? सो इन्हें तो इन्ह्रके सहित सब देवता भी अपने कालूमें नहीं कर सकते । तेरा यह दु:साहस तो ऐसा है, जैसे कोई कालक चन्द्रपाको पकड़ना चाहे । मालूम होता है तुझे ओकेशकके प्रभावका कुछ भी पता नहीं है। अरे ! जैसे वायुक्ते हायसे नहीं यकहा जा सकता और पृथ्वीको सिरपर नहीं उठाया जा सकता, वैसे ही श्रीकृष्णको कोई बलसे नहीं बाँध सकता।

इसके बाद कियुननी बोले—दुर्पीयन ! तुम मेरी बात सुने । देलो, बोक्काको केंद्र करनेका विचार नरकासुरने भी किया था; किंतु सब दानवोके साथ मिलकर भी वह ऐसा नहीं कर सका । किर तुम इन्हें अपने बल-बूतेपर पकड़नेका साहस कैसे करते हो ? इन्होंने बाल्यावस्थामें ही पूतना और ककासुरको मार खला था, गोवर्धन पर्वतको हाबपर उठा लिया था तथा अरिष्टासुर, थेनुकासुर, वाणूर, केशी और कंसको भी यूलमें मिला दिया था । इनके सिवा ये जरासन्थ, दक्तवका, किशुपाल, बाणासुर तथा और भी अनेको राजाओंको नीवा दिखा चुके हैं । साझात् वरुण, अपि और इन्ह भी इनसे हार मान चुके हैं । अपने अन्य अवतारोंमें ये मधु-केटम और हपप्रीवादि अनेको दैखांको पछाड़ चुके हैं । ये सम्पूर्ण प्रवृत्तियोंके प्रेरक हैं, किंतु स्वयं किसीकी भी प्रेरणासे कोई काम नहीं करते । ये ही सकल पुरुषायोंके कारण हैं। ये जो कुछ करना चार्ड वही काम अनावास कर सकते हैं। तुम्हें इनके प्रभावका पता नहीं है। देखो, बाद तुम इनका तिरस्कार करनेका साहस करोगे तो उसी प्रकार तुन्तरा नाप-निज्ञान मिट जायगा, जैसे अग्रिमें गिरकर पर्तगा नष्ट हो जाता है।

विदुरजीका वक्तव्य समाप्त होनेपर भगवान् कृष्णने कहा—'दुर्पोधन ! तुम जो अज्ञानकर यह समझते हो कि मैं अकेत्वा हूँ और मुझे दबाकर केंद्र करना चाहते हो, सो याद रखो, समस्त पाण्डव और पृष्णि तथा अन्यकवंदरीय पादव भी यहीं हैं। वे ही नहीं, आदित्य, त्व, वसु और समस्त महर्षिगण भी यहीं मौजूद हैं।' ऐसा कड़कर शबुद्धन श्रीकृष्णने अञ्चहस्स किया। बस, तुरंत ही उनके सब अङ्गोमें विजरती-सी कानिवाले अञ्चलकार सब देवता दिखायी देने



लगे। उनके ललाटदेशमें ब्रह्मा, वक्षःस्वलमें ख, पुजाओंमें रचेकपाल और मुखमें अजिदेव थे। आदित्य, साध्य, वसु, अधिनीकुमार, इनके सहित मस्ट्गण, विचेदेव तथा यहा, गन्धर्व और राक्षस—ये सब उनके शरीरसे अधित्र जान पड़ते थे। उनकी दोनों पुजाओंसे बलमद और अर्जुन प्रकट हुए। उनमें धनुर्धर अर्जुन दाहिनी ओर और इलघर बलगम वार्थी ओर थे। भीम, पुधिष्ठिर और नकुल-सस्टेव उनके पृष्ठभागमें थे तथा प्रद्युप्तदि अन्यक और वृष्णिवंशी पादव अख-शब्ध लिये उनके आगे दीस रहे थे। उस समय श्रीकृष्णके अनेको धुजाएँ दिलायो देवी थीं। उनमें वे शुद्धा, चक्र, गदा, शक्ति, शार्क्क धनुष, हरू और नन्दक लड्डा लिये हुए थे। उनके नेत्र, नासिका और कर्णरन्त्रोंसे बड़ी भीषण आगकी लपटे तथा रोमकुपोमेंसे सुर्वकी-सी किरणे निकल रही थीं।

ब्रीकृषाके इस भयंकर रूपको देलका सब राजाओंने धवधीत होकर नेत्र मूँद लिये। केवल द्रोणाचार्य, भीष्म, विदुर, सञ्जय और ऋषिरवेग ही उसका दर्शन कर सके; क्वोंकि घरवान्ते उन्हें दिव्य दृष्टि दे दी थी। सभाभवनमें भगवान्का यह अद्भुत कृत्य देखकर देवताओंकी टुर्नुपियोका सन्द होने लगा तथा आकाशसे पुर्योकी झड़ी लग नवी। तब राजा धृतराष्ट्रने कहा, 'कमलनवन ! सारे संसारके हितकर्ता आप ही हैं, अतः आप हमपर कृपा क्रीजिये । मेरी प्रार्थना है कि इस समय मुझे दिव्य नेत्र प्राप्त हों; में केवल आपहीके दर्शन करना प्राप्तता हैं, फिर किसी दूसरेको देलनेकी मेरी इच्छा नहीं है।' इसपर भगवान् ऑक्ट्रान कहा, 'कुरनन्दन तुम्हारे अदृश्यसपसे हो नेत्र हो जाये।' जब समामें बैंडे हुए राजा और ऋषियोंने देखा कि महाराज बृतराष्ट्रको नेत्र प्राप्त हो गये हैं तो उन्हें बड़ा ही आक्षर्य हुआ और वे ब्रीकृष्णकी स्तुति करने लगे । उस समय पृथ्वी इरावगाने त्वरों, समुद्रमें स्वतकती यह गयी और सब राजा घीचके-से रह गये। फिर चगवान्ने तस स्वरूपको तथा अपनी दिव्य, अर्भुत और चित्र-विचित्र गायाको समेट लिया । इसके पक्षात् वे ऋषियोसे आज्ञा ले सात्यकि और कृतसर्माका हास पकड़े समाभवनसे चल विषे । उनके चलते ही राज्यदि ऋषि भी असधीर हो गये।

श्रीकृष्णको जाते देख राजाओं के सहित सब कौरव भी उनके पीछे-पीछे चलने लगे। किंतु श्रीकृष्णने उन राजाओंकी ओर कुछ भी ध्यान नहीं दिया। इतनेहीमें दास्क उनका दिव्य रख सजाकर ले आया। धगवान् रचपर सचार हुए। उनके साव हो महारबी कृतवर्मा भी चढ़ता दिखाणी दिया। इस प्रकार जब वे जाने लगे तो महाराज धृतराष्ट्रने कहा, 'जनार्दन! पुत्रोपर मेरा बल कितना काम करता है—यह अरपने प्रत्यक्ष ही देख लिया। मैं तो चाहता है कि किसी प्रकार कौरव-पाण्डवोंमें मेल हो जाय और इसके लिये प्रयक्ष भी करता है। किंतु अब मेरी दशा देखकर आप मुझपर संदेह न करें।'

इसपर भगवान् कृष्णने राजा धृतराष्ट्र, ब्रोणाचार्य, भीष्म, विदुर, कृपाचार्य और बाह्यकसे कहा—'इस समय कौरवोकी समामें जो कुछ हुआ है, वह आपने प्रत्यक्ष देख रित्या तथा यह बात भी आप सबके सामनेहीकी है कि मन्द्रबृद्धि दुर्योधन किस प्रकार फुनककर सभासे बना गया था। महाराज मृतराष्ट्र भी इस विषयमें अपनेको असमर्थ बना रहे हैं। अतः अब मैं आप सबसे आज्ञा बाहता हूँ और एका मुधिष्ठिरके पास जाता है।' इस प्रकार आज्ञा लेकर बन भगवान् रबमें चड्कर चलने लगे तो भीष्म, ब्रोण, कृप, बिदुर, धूनराष्ट्र, बाढ़ीक, अखत्वामा, विकर्ण और युपुत्सु आदि कौरववीर कुछ दूर उनके पीछे गये। इसके बाद उन सबके देखते-देखते भगवान् अपनी बूआ कुन्तीसे मिलने गये।

### कुन्तीका विदुलाकी कथा सुनाकर पाण्डवोंके लिये संदेश देना तथा श्रीकृष्णका उससे विदा होकर पाण्डवोंके पास जाना

वैशस्यायनको करते हैं—राजन् ! भगवान्ने कुन्तीके घर जाकर उसका बरणस्पर्श किया तथा कौरवोको सभामें के कुछ हुआ बा, वह संक्षेपमें सुना दिया। उन्होंने कहा, 'बुआजी ! मैंने और ऋषियोंने तरह-नरहको युक्तियोंसे अनेको मानने योग्य बातें कहीं; किंतु दुर्थोधनने किसीपा ब्यान नहीं दिया। दुर्योधनके अनुपायी इन सब बीरोके सिरपर काल मेंहरा रहा है। अब में तुमसे आजा चाहता है, क्योंकि मुझे शीक्ष ही पाण्डवोंके पास जाना है। जताओ, तुन्हारी ओराने में पाण्डवोंसे क्या कह है ?'

कुलीने कहा—केदाव ! मेरी ओरसे तुम राजा पुधिष्ठिरसे कहना कि पृथ्वीका पालन करना तुष्टारा धर्म है। उसकी बड़ी हानि हो रही है। स्ते अब तुम इसे युवा मत जोना। बेटा | क्षतियोंको प्रजापति ब्रह्माने अपनी भुजाओसे रूपत्र किया है, अतः उन्हें अपने वाहुबलसे ही आजीविका करनी वाहिये। पूर्वकालमें कुनेरने राजा मुखुकुन्दको यह सारी पृथ्वी दे दी थी, पांतु मुजुकुन्दने इसे स्वीकार नहीं किया। जब उसने अपने बाह्बलसे इसे प्राप्त किया, तभी क्षावधर्मका आक्रय लेका उसने इसका यथावत् शासन भी किया। राजासे सुरक्षित सकर प्रका जो कुछ धर्म करती है, उसका चतुर्थोश राजाको पिलता है। यदि राजा धर्मका आचरण करता है तो देवलीक प्राप्त करता है और अधर्म करता है तो नरकमें पड़ता है। यदि वह दण्डनीतिका भी ठीक-ठीक प्रयोग करे तो उससे चारों वर्णोक लोग अधर्म करनेसे रुककर धर्ममार्गमे प्रवृत्त होते हैं। वास्तवमें सत्ययुग, प्रेता, द्वापर और कल्डि—इन बारों युगोंका कारण राजा ही है। इस समय अपनी बुद्धिसे तुम जिस संतोषको लिये बैठे हो, उसे तो तुम्हारे पिता पाण्डुने, मैंने अथवा तुम्हारे पितामहने भी कभी नहीं चाहा । मैं सर्वदा तुम्हारे यज्ञ, दान, तप, सोर्च, प्रज्ञा, संतानोत्पत्ति, महत्ता, बल और ओजकी ही कामना करती रही हूँ। धर्मात्मा पुरुषको लाहिय

कि वह राज्य प्राप्त करके किसीको दानसे, किसीको वर्णसे और किसीको मिष्टमायणसे अपने अधीन करे। ब्राह्मण भिक्षावृत्तिसे रहे, क्षत्रिय प्रजापालन करे, वैश्य धनसंप्रह करें और सूत्र इन सककी सेवा करें। तुम्हारे लिये भिक्षावृत्ति निषिद्ध है और कृषि करना भी उचित नहीं है। तुम क्षत्रिय हो, प्रजाको भयसे बचानेवाले हो; बाहुबल ही तुम्हारी आजीविकाका सायन है। महाबाहों! तुम्हारे जिस पैतृक अंशको शाहुओंने हड़्य लिया है, तुम्ने साम, दान, दण्ड, भेद या नीति आदि किसी भी ज्यापसे आका बद्धार करना चाहिये। इससे बड़कर हु:लको बात क्या होगी कि तुम-सा पुत्र पाकर भी मैं तुमरोंके हकड़ोंपर दृष्टि लगाये रहती हैं। अतः शाह्मधर्मके अनुसार तुम युद्ध करों।

कृष्ण ! इस प्रसङ्घर्मे मैं तुन्हें एक प्राचीन इतिहास सुनाती 🖁 । इसमें विदुत्त्य और उसके पुत्रका संवाद है । विदुत्ता क्षत्राणी थी। यह बड़ी पड़ास्त्रिनी, तेज स्वभाववाली, कुलीना, संयमझीला और दीर्घदर्शिनी थी । राजसभाओंमें उसकी अच्छी क्याति थी और शास्त्रका भी उसे अच्छा ज्ञान था। एक बार उसका औरस पुत्र सिन्धुराजसे परास्त होकर बड़ी दीन दशामें पद्म हुआ बा । उस समय उसने उसे फटकारते हुए कहा, ''अरें अफ्रियदर्शी ! तू मेरा पुत्र नहीं है और न तूने अपने पिताके वीर्यसे ही जन्म लिया है। तू तो प्राप्तुओंका आनन्द बढ़ानेबाला हैं। तुझमें जरा भी आत्याधिमान नहीं है, इसलिये क्षत्रियोमें तो तू गिना ही नहीं जा सकता। तेरे अवयव और बुद्धि आदि भी न्युंसकोके-से हैं। अरे ! प्राण रहते तू निराक्ष हो गया। यदि तू कल्याण चाहता है तो युद्धका भार उठा । तू अपने आत्याका निरादर न कर और अपने मनको खन्छ करके भयको त्याग दे। कायर ! ऋड़ा हो जा। हार खाकर पड़ा मत रह। इस प्रकार तो तु अपना मान त्योकर शत्रुओंको आनन्दित कर रहा है। इससे तेरे सुहदोका तो शोक वढ़ रहा है। देख, प्राण



जानेकी नीवत आ जाय तो भी पराक्रम नहीं छोड़ना वाहिये। जैसे बाज नि:दोक होकर आकाशमें उद्या रहता है, वैसे ही तु भी रणभूमिये निर्भव विवार । इस समय तो तु इस प्रकार पदा है, जैसे कोई विजलीका मारा हुआ मूर्ट हो। बस, तु खडा हो जा; पानुओसे हार खाकर पड़ा मत रह । तू साम, कन और भेदलय मध्यम, अधम और नीच उपायोक्त आचय गत ले । दण्ड ही सर्वश्रेष्ठ है । उसीका आश्रय लेकर शबुके सामने इटकर गर्जना कर । वीर पुरुष रणभूषिये जाकर उच्च कोटिका मानवांचित पराक्रम दिलाकर अपने धर्मारे उद्धण होता है। बह अपनी निन्दा नहीं करता। बिद्धान पुरुष फल मिले या न मिले, इसके लिये चिना नहीं करता। वह तो निरन्तर पुरुषार्थसाध्य कर्म करता रहता है। उसे अपने लिये धनकी भी इच्छा नहीं होती। तु या तो अपना पुरुवार्थ बढ़ाकर जप लाम कर, नहीं तो वीरगतिको प्राप्त हो । इस प्रकार धर्मको पीठ दिखाकर किसलिये जी रहा है ? अरे नपुंसक ! इस तरह तो तेरे इष्ट-पूर्त आदि कर्म और सुचन्न-सभी मिट्टोमें पिल गये हैं तथा तेरे भोगका साधन जो राज्य बा, वह भी नष्ट हो गया है; फिर तू किसलिये जी रहा है ?

"तान, तप, सत्य, विद्या और धनसंप्रहका प्रसङ्घ करानेपर जिस पुरुषका सुपदा नहीं गापा जाता, वह तो अपनी माताको विष्ठा ही है। सद्या मर्द तो वही है जो अपनी विद्या, तप, ऐसर्च और पराक्रपसे दूसरे लोगोंको देग कर देता है। तुझे मिक्षावृत्तिकी ओर नहीं ताकना चाहिये। वह तो अकॉर्ति- कारिया, दुःखदायिनी और कायरोंके कामकी है। अरे सख्य ! मारूम होता है, पुत्रकारमें मैंने कांलयुगको ही जन्म दिया है। तुझमें जरा भी स्वाधिमान, उत्साह या पुरुवार्थ नहीं है। तुझे देखकर अधुआंको ही सुख होता है। कोई भी कामिनी ऐसे कुपुत्रको अपन न करे। जो अपने हदयको लेखेंके सम्मन करके राज्य और धनादिकी खोज करता है और अधुआंके सामने डटा रहता है, वही पुरुष है। जो खियोंको तरह किसी प्रकार अपना पेट पाल लेता है, उसे 'पुरुष' कहना व्यर्थ ही है। यदि शुस्त्रीर, तेजस्त्री, वस्त्री और सिंहके समान पराक्रम करनेवाल राजा वीरगति पा जाता है, लो भी उसके राज्यमें प्रजाको प्रसन्नता ही होती है। जिस प्रकार सभी प्राणियोंकी जीविका मेचके अधीन है, उसी प्रकार ब्राह्मणलेंग तथा तेरे सुद्वदोंकी जीविका तुझपर ही निर्मर होनी वाहिये।

"जा, किसो पर्वतीय किलेमें जाकर रह और शबुके ऊपर आयाकाल आनेकी प्रतीक्षा कर । वह अंकर-अयर तो है ही नहीं । केटा ! तेरा नाम तो सक्षय है. किंतु मुझे तुझमें ऐसा कोई नुण दिलावी नहीं देता ! तु संग्रापर्ये जव प्राप्त करके अपने नामको सार्वक कर । जब तु बारका था, उस समय एक पूत-पविष्यको जाननेवाले बुद्धिपान् ब्राह्मणने तुझे देशकर कहा वा कि 'यह एक बार बड़ी भारी विपशिमें पड़कर फिर डाइति करेगा ।' उस बातको बाद करके पुझे तेरी विजयकी पूरी आधा है, इसीसे मैं तुझसे कह रही है और फिर भी बराबर कहती रहेंगी। शन्वर मुनिका कथन है कि जहाँ 'आज घोजन नहीं है, न कलके लिये ही कोई प्रथम है'-ऐसी चिन्ता रहती है, उससे बढ़कर बुरी कोई दशा नहीं हो सकती। जब तु देखेगा कि आगोविका न रहनेसे तेरे काम-काज करनेवाले दास, सेवक, आचार्य, ऋत्विज् और पुरोहित तुझे छोड़कर बले गये हैं तो तेरा वह जीवन किस कामका हेगा ? पहले मैंने या मेरे पतिने कभी किसी ब्राह्मणसे 'नहीं' नहीं कहा । अब बदि मुझे 'नहीं' कहना पड़ा तो मेरा इत्य फट जायगा । हम सदा दूसरोको आक्रय वेले रहे हैं । दूसरेकी आज़ा सुननेकी हमें आदत नहीं है। यदि युझे किसी दूसरेके आसरे जीवन काटना पड़ा तो मैं प्राण त्वाग दुंगी। देख, यदि तूने जीवनका त्येभ न किया तो तेरे सभी राष्ट्र परास्त किये जा सकते हैं। तू युवा है तक विद्या, कुल और सपसे सम्पन्न है। बदि तुक्र-बैसा बद्धस्वी और जगहिल्यात पुरुष ऐसा विपरीत आचरण करे और अपने कर्तव्य-भारको न उठावे तो मैं इसे मृत्यु ही समझती हैं। यदि यें तुझे शत्रुके साथ विकरी-बुपड़ी बार्ते बनाते या उसके पीछे-पीछे चलते देखेगी तो भेरे इदयको

कैसे शानि होगी ? इस कुलमें ऐसा कोई पुरुष नहीं जचा, ओ अपने शतुका विकलम् होकर रहा हो। मैवा! सुझे शतुका सेवक होकर जीना किसी प्रकार बीचत नहीं है। जिस पुरुषने क्षत्रियकुलमें जन्म लिया है और जिसे क्षत्रबर्मका ज्ञान है, वह भयसे अखवा आजीविकाके लिये कभी किसीके सामने नहीं शुक सकता। वह महानना वार तो मतवाले हाथीके समान रणभूमिमें विकरता है और केवल धर्मरकाके लिये सर्वदा ब्राह्मणके सामने ही शुक्रता है।"

पुत्र करने लगा—माँ ! तुम बीरोकी-सो बुद्धिवाली, कितु बड़ी ही निद्रुर और कोध करनेवाली हो । तुमारा हृदय तो मानो लोहेका ही गड़कर बनाया गया है । आहे । अखियोका धर्म बड़ा ही कठिन है, जिसके कारण लग्ने तुमों दूसरेकी माताके समान अववा जैसे किसी दूसरेसे कह रही हो , इस प्रकार मुझे पुत्रके लिये उत्साहित कर रही हो । मैं तो तुम्हारा एकलौता पुत्र हूँ । फिर भी तुम मुझसे ऐसी बात कह रही हो ! जब तुम मुझीको नहीं देखोगी तो इस पृथ्वी, गहने, भोग और जीवनसे भी तुम्हें क्या सुस्त होगा ? फिर तुम्हारा अत्यन्त प्रथ पुत्र मैं तो संप्राचमें काम आ जाईगा ।

मातारे कहा-सञ्जय ! समझदारोंकी सब अवस्वाएँ धर्म या अर्थके लिये ही होती हैं। उनपर दृष्टि रलकर ही में तुझे युक्तके लिये उत्साहित कर रही हैं। यह तेरे लिये कोई दर्शनीय कर्म करके दिलानेका समय आया है। इस अवसरपर यदि तूने कुछ पराक्रम न दिसासा तथा अपने ग्रारीर या शतुके प्रति कड़ाईसे काम न लिया तो तेरा बड़ा तिरस्कार होगा । इस तरह जब तेरे अपयदाका अवसर सिरपर नाज रहा है, ट्या समय यदि में तुप्रसं कुछ न कहूँ तो लोग मेरे प्रेमको गधीका-सा कहेंगे तथा उसे सामर्थ्यहीन और निकारण बतावेंगे। अत: तृ सत्पुतवीसे निन्दित तथा पूर्वोसे सेवित पार्गको छोड् दे। जिसका आश्रम प्रजाने ले रखा है, वह तो बड़ी भारी अविद्या ही है। मुझे तो तू तभी जिय लगेगा, जब तेरा आचरण सत्पुरुवोक्षे योग्य होगा । जो पुरुष विनयहीन, शहुरन बढ़ाई न करनेवाले, दुष्ट और वुर्वृद्धि पुत्र या पीत्रको पाकर भी सुल मानता है, उसका संतान पाना व्यर्थ है। जो अपना कर्तव्यकर्म नहीं करते बल्कि निन्दनीय कर्मका आचरण करते हैं, उन अधम पुरुषोंको तो न इस लोकमें सुख मिलता है और न परलोकमें ही। प्रजापतिने क्षत्रियोंको तो युद्ध करने और विजय प्राप्त करनेके लिये ही रचा है। युद्धमें क्य या मृत्यु प्राप्त करनेसे क्षत्रिय इन्द्रलोक प्राप्त कर लेला है। राखुओको बहामें करके क्षत्रिय जिस सुरक्ता अनुभव करता है, वह तो इन्द्रभवन या स्वर्गमें भी नहीं है।

पुत्र बोत्स—पाताजी ! यह ठीक है, किंतु तुम्हें अपने पुत्रके प्रति तो ऐसी बातें नहीं कहनों चाहिये। उसपर जह और मूक्त्यत् होकर तुम्हें दयादृष्टि ही रखनी चाहिये।

सतने कहा—बेटा ! जिस प्रकार तू मुझे मेरा कर्तव्य बता रहा है, उसी प्रकार में तुझे तेरा कर्तव्य सुझा रही है। जब तू सिन्युदेशके सब चोद्धाओंका संहार कर डालेगा, तभी में तेरी प्रशंसा कर्तवी। मैं तो तेरी कठिनतासे प्राप्त होनेवाली विजय ही देखना वाहती है।

पुत्रने करा—माठाजों ! मेरे पास न तो सजाना है और न कोई सहायक ही है; फिर मेरी जय कैसे होगी ? इस विकट परिस्थितिका विचार करके में तो सब्दे ही राज्यकी आहा। कोड़ बैठा हैं, ठीक वैसे ही जैसे पापी पुरुष स्वर्गप्रामिकी आसा नहीं रसता। यदि इस विद्यतिमें भी तुम्हें कोई उपाय दिसाबी देता हो तो पुढ़ों कताओ; में, जैसा तुम कहोगी, वैसा ही करूँगा।

गत बंती—बेटा । यदि आरम्बसे ही अपने पास वैभव न हो तो इसके लिये अपना तिरस्कार न करे । ये धन-सम्पत्ति पहले न होकर पीछे हो जाते हैं तथा होकर नष्ट हो जाते हैं। अतः हाहक्दा किसी भी प्रकार अर्थसंपहकी ही नादानी नहीं करनी काहिये । उसके रिश्ये तो बुद्धिमान् पुरुषको धर्मानुसार ही प्रयत्त करना व्यक्तिये। कमेकि फलके साथ तो सदा ही अनित्यता लगी हुई है। कभी उनका फल मिलता है और क्रभी नहीं मिलना तो भी महिमान् पुरुष कर्म किया ही करते हैं। जो कर्य ही नहीं करते, उनें तो कभी फल नहीं मिल सकता । अतः प्रत्येक मनुष्यको यह निश्चय रखकर कि 'मेरा अर्थाष्ट्र कर्म सिद्ध होगा ही' उसे करनेके लिये खड़ा हो जाना चाहिये, सावधान रहना चाहिये और ऐश्वर्यप्राप्तिके कामोमें बुटे रहना चाहिये । कर्ममें प्रवृत होते समय पुरुषको माङ्गलिक कर्म करने चाहिये तथा बाह्मण और देवताओंका पूजन करना बाहिये। ऐसा करनेसे राजाकी उन्नति होती है। जो लोग लोची, ऋतुके द्वारा दक्तित और अपनानित तथा उससे डाह करनेवाले हैं, उन्हें तू अपने पक्षमें कर ले। ऐसा करनेसे तू अपने बहुत-से शत्रुओंका नाश कर सकेगा । उन्हें पहलेहीसे केतन दे, रोज सबरे ही उठ और सबके साथ प्रियमाणण कर । ऐसा करनेसे वे अवस्य तेरा प्रिय करेंगे। जब शानुको यह मालूम हो जाता है कि मेरा प्रतिपक्षी प्राणपणसे युद्ध करेगा तो उसका उत्सह बीला पढ़ जाता है।

कैसी भी आपति आनेपर राजाको चनराना नहीं साहिये। यदि चनराहट हो भी तो चनरामे हुएके समान आनरण नहीं करना चाहिये। राजाको भयभीत देखकर प्रजा, सेना और मन्त्री भी इरकर अपना विचार बदल लेते हैं। उनमेंसे कोई तो शत्रुऑसे मिल जाते हैं, कोई छोड़कर चले जाते हैं और कोई, जिनका पहले अपमान किया होता है, राज्य छीननेको तैयार हो जाते हैं। उस समय केवल वे ही लोग साब देते हैं, बो उसके गहरे मित्र होते हैं; किंतु हितेथी होनेपर भी शक्तिहीन होनेके कारण वे कुछ कर नहीं पाते।

में तेरे पुरुषार्थ और खुद्धिजलको जानना चाहती थी, इसीसे तेरा उत्साह बढ़ानेके लिये तुझसे ये आधासनकी बाते कही हैं। यदि तुझे ऐसा मालूम होता है कि में ठीक कह रही हूँ तो बिजय प्राप्त करनेके लिये कमर कसकर खड़ा हो जा। हमारे पास अभी बड़ा भारी कजाना है। उसे में ही जानती हैं, और किसीको उसका पता नहीं है। वह में तुझे सौपती हैं। सख्य ! अभी तो तेरे सैकझे सुहद हैं। वे सभी सुख-दुःसको सहन करनेवाले और संप्रापमें पीठ न दिखानेवाले हैं।

राजा सख्य छोटे यनका आदमी वा। किंतु मातके ऐसे वसन सुनकर उसका मोड नष्ट हो गया। असने कहा— मेरा यह राज्य शतुस्य जलमें इस गया है; अब मुझे इसका उद्धार करना है, नहीं तो में रणभूमिमें प्राण दे हुँगा। अहा। मुझे भावी वैभवका दर्शन करानेवाली तुम-जैसी पवजवजिंका माता मिली है। फिर मुझे क्या बिन्ता है? में बराबर तुमारी बातें सुनना बाहता था। हुसीसे बीच-बीचमें कुछ कड़कर फिर मौन हो जाता था। तुम्हारे अमृतके समान वचन बड़ी कठिनतासे सुननेको मिले थे। उनसे मुझे दृप्ति नहीं होती थी। अब मैं शबुओंका दमन करने और जय प्राप्त करनेके तिने अपने बन्धुओंका दमन करने और जय प्राप्त करनेके तिने अपने बन्धुओंक सहित चढ़ाई करता है।

कुती बहती है—श्रीकृष्ण । माताके वाष्णाणीसे विषकर चाबुक साथे हुए घोड़ेक समान उसने माताके अखानुसार सब काम किये। यह आख्यान बड़ा उत्सक्तवर्धक और रेजकी वृद्धि करनेवाला है। जब कोई राजा शतुसे पीड़ित होकर कष्ट पा रहा हो, उस समय मन्त्री उसे यह प्रसंग सुनावे। इस इतिहासको सुननेसे गर्भवती खी निक्षय ही वीर पुत्र जयन करती है। यदि क्षत्राणी इसे सुनती है तो उसकी को कसे विधाशूर, तपःशूर, दानशूर, तेजस्वी, बलवान, धैर्यवान, अजेप, विजयी, दुष्टोंका दमन करनेवाला, सामुओंका रक्तक, धर्मात्मा और सबा शूरवीर पुत्र जयन होता है।

केशव ! तुम अर्जुनसे कहना कि "तेरा जन्म होनेके समय

मुद्रो यह आकाशवाणी हुई बी कि 'कुन्ती ! तेरा यह पुत्र इन्द्रके समान होगा । यह भीमसेनके साथ रहकर युद्धस्थलमें आये हुए सभी कौरवोंको जीत लेगा और अपने शत्रुओंको व्याकुल कर देगा । यह सारी पृथ्वीको अपने अधीन कर लेगा और इसका यह स्वर्गलोकतक फैल जायगा। श्रीकृष्णकी सहायतासे यह सारे कौरबोंको संधाममें मारकर अपने स्रोये हुए पैतृक अंशको प्राप्त करेगा और फिर अपने भाइयोंके सहित तीन अश्वमेघ यज्ञ करेगा।" कृत्वा । मेरी भी ऐसी ही इच्छा है कि आकारावाणीने जैसा कहा था, वैसा ही हो; और यदि धर्म सत्य है तो ऐसा ही होगा भी। तुम अर्जुन और भौमसेनसे यही कहना कि 'क्ष्त्राणियाँ निस कामके रूपे पुत्र जयप्र करती हैं, उसे करनेका समय आ गया है।' ब्रीपदीसे कहना कि 'सेटी । तु अच्छे कुल्प्यें अपन्न हुई है। तूने मेरे सभी फुनोके साथ बर्मानुसार सर्ताव किया है—यह तेरे योग्य ही है।' तथा नकुल और सहदेवसे कहना कि 'तुम अपने प्राणीकी भी बाजी लगाकर पराक्रमसे प्राप्त हुए भोगोंको भोगनेकी इच्छा करो।'

कृष्ण ! मुझे राज्य जाने, जूएमें हारने या पुत्रोंको वनवास होनेका दुःश्व नहीं है; किंतु मेरी युवती पुत्रवधूने सभामें स्वत काते हुए वो दुवींधनके कुवकत सुने थे, वे ही मुझे बड़ा दुःश दे खे हैं। वे भीम और अर्जुनके शिये तो जड़े ही अपनानजनक थे। तुम ठलें उनकी याद दिशा देता। पिर हीपरी, पाण्डाब तथा उनके पुत्रोंसे मेरी ओरसे कुझल पुठना और उन्हें बार-बार मेरी कुझल सुना देता। अब तुम जाओ, मेरे पुत्रोंकी रहा करते रहना। तुम्हारा मार्ग निर्वित्र हो।

वैशानायनजी कहते हैं—तब सगवान् कृष्णने कुन्तीको प्रणाप किया और उसकी प्रदक्षिणा करके बाहर आये। वहाँ आकर उन्होंने भीवा आदि प्रधान-प्रधान कौरवोंको विदा किया तबा कर्णको रचमें बैठाकर सात्यकिके साथ बल विचे। भगवान्के जानेपर कौरवलोग आपसमें मिलकर उनके विषयमें अनेकों अद्भुत और आश्चर्यवनक बातें करने लगे। नगरसे बाहर आकर बीकृष्णने कर्णके साथ कुछ गुप्त बातें की और फिर उसे विदा करके घोड़े होक दिये। वे इतनी तेजीसे चले कि उस लखे मार्गको बात-की-बातमें तथ करके उपप्रव्यमें पहुँच गये।

# दुर्योधनके साथ भीव्य और द्रोणाचार्यकी बातचीत तथा श्रीकृष्ण और कर्णका गुप्त परामर्श

वैशम्पायनमें कहते हैं—कुन्तीने बीकृष्णकों जो संदेश दिया था, उसे सुनकर महारबी घीषा और डोजने राजा पुर्वोधनसे कहा—'राजन् ! कुन्तीने बीकृष्णसे जो अर्थ और धर्मक अनुकूल बढ़े ही उप और मार्थिक कथन बढ़े हैं, वे तुमने सुने ? अब पाण्डवरसेग बीकृष्णकों सम्मतिसे वैसा ही करेंगे। वे आधा राज्य लिये बिना शान्तिसे नहीं बैठेंगे। इसलिये तुम अपने माँ-बाप और हितैष्योकी बात मान त्ये। अब सन्धि या पुद्ध करना तुन्हारे ही हाथ है। यदि इस समय तुन्हें हमारी बात नहीं ल्वती तो राजाकृष्णमें भीमसेनका भीषण सिंहनाद और गाण्डीवको ट्यूगर सुनकर अवस्थ याद आयेगी।'

षद सुनकर राजा दुर्पोधन उदास हो गया। उसने मुँह नीबा कर रिया तथा भीई सिकोइकर टेब्री निगाइसे देखने लगा । जो उदास देसकर भीव्य और ग्रेण आयसमें एक-दूसरेकी ओर देलकर बात करने लगे । भीन्यने कहा—'वुधिहिर सदा हीं हमारी सेवा करनेको तत्पर रहता है, वह कभी किसीसे ईप्यों नहीं करता तथा ब्राह्मणोंका घल और सन्यवादी है। क्रमसे हमें पुद्ध करना पहेगा—इससे बढ़का दुःशकी और क्या वात होगी।' होणाचार्य बोले—'पुत्र अञ्चत्वामाकी अपेक्षा भी अर्जुनमें मेरा अधिक प्रेम है। वह भी बड़ा विजीत है और मेरा बढ़ा मान करता है। अब झाजधर्मका आजाय लेकर पुत्रते भी बढ़कर जिय का धनक्कपते ही पुत्रे युद्ध करना पड़ेगा । इस ऋत्ववृत्तिको विकार है । दुर्वोधन ! तुन्हें कुरुवृद्ध भीष्म, में, बिदुर और कृष्ण सभी समझाकर हार गये। परंतु तुम्हें अपने हितकी बात सुहाती ही नहीं ! देखो ! हम तो बहुत दान, इसन और खाध्याय कर चुके हैं; हमने धनादि देकर ब्राह्मणोंको भी खूब तुम्न किया है और हमारी आयु भी अब बीत चुकी है। इसलिये इमने तो जो करना था, सो कर लिया । किंतु पाण्डवोसे बैर ठानकर तुन्हें बढ़ी विपत्ति भोगनी पड़ेगी । तुषारे सुख, राज्य, मित्र और धन—सभीका सफाया हो जायगा। अतः उन वीरोके साथ युद्ध करनेका विचार छोड़कर तुम सन्धि कर हो। इसीमें कुरुकुलकी भलाई है। अपने पुत्र, मनी और सेनाका पराभव न कराओ।'

इधर श्रीकृष्ण क्य कर्णको रवनें बैठाका हातानपुरसे वाहर आये तो उन्होंने उससे तीक्ष्ण, मृदु और धर्मपुक्त कक्कोमें कहा—कर्ण ! तुमने घेटवेला ब्राह्मणोकी बड़ी सेवा की है और उनसे परमार्थतन्त्र सन्वन्धी प्रश्न किये हैं; पर मैं तुन्हें एक गुप्त बात बताता हूँ। तुमने कुन्तीकी कन्यावस्थामें उसीके



गर्चने ही जन्म लिया है। इसलिये धर्मानुसार तुम पाण्डुके ही पुत्र हो । अतः सास्कृष्टिसे तुष्टी राज्यके अधिकारी हो । तुष्टारे वितृपक्षमे पाञ्चव हैं और मातृपक्षमें पाइव । तुम मेरे साथ बलो, पान्कवोंको भी यह मालूम हो जाय कि तुम युधिहिरसे भी पहले अपन हुए कुन्तीके पुत्र हो । फिर तो पाँचों पाण्डल, पाँचों प्रैपटीके पुत्र और अधिमन्यु तुन्हारे बरण छूएँगे। तथा पान्यवीका पक्ष लेनेके लिये एकतित हुए राजा, राजपुत्र और वृष्णि तथा अञ्चलवंद्यके सब पादव भी तुम्हारा बरणक्दन कोंगे। मेरी इच्छा है कि धीम्पमुनि आज ही तुम्हारे लिये होम करें। और चारों केंद्रोंके हाता ब्राह्मणलोग तुम्हारा अधिकेक करें। इस सब लोग भी मिलकर तुम्हारा ही राज्याभिषेक करेंगे। धर्मपुत्र राजा युधिहिर तुन्हारे युवराज होंने और हाथमें क्षेत्र केंकर हेकर तुम्हारे पीछे रवपर बैठेंने। तुम्हारे मालकपर भीमसेन बड़ा भारी क्षेत छत्र लगायेगे। अर्जुन तुन्हारा रच हॉकेंगे । अधियन्यु सर्वदा तुन्हारे पास रहेगा तवा बकुल, सहदेव, डीपटीके पाँच पुत्र, पश्चालराजकुमार और महारब्धी शिखाच्छी तुन्हारे पीछे बलेंगे । मैं भी तुन्हारे पीछे ही करना करीया । इस प्रकार अपने भाई पाण्डवीके साथ तुम राज्य भोगो तथा जप, होम और तरह-तरहके मङ्गलकृत्योंका अनुद्वान करो।

कानि कहा-केशन ! आपने सुहदता, खेह तथा

मित्रताके नाते और मेरे दिवकी इच्चासे जो कुछ कहा है, वह टीक है। इन सब बातोंका मुझे भी पता है और, कैसा आप समझते हैं, धर्मानुसार में पाब्युका ही पुत्र हूँ। कुन्तीने कन्यावस्थामें सूर्यदेवके द्वारा मुझे गर्भमें बारण किया था और फिर उन्होंके कहनेसे त्याग दिया था। उसके बाद अधिरब सूत मुझे देखकर घर ले नवे और उन्होंने बड़े खेड़से मुझे अपनी स्त्री राधाकी गोदमें दे दिया। उस समय मेरे खेड़के कारण राधाके स्तनोपें दूध उतर आया और उसीने उस अवस्थामें मेरा मल-मूत्र उठाया। अतः धर्मशासको जाननेवाला मुझ-जैसा कोई भी पुरुष राधाके वियक्ता लोप कैसे कर सकता है ? इसी प्रकार अधिरच सूत भी मुझे अपना पुत्र ही समझते हैं और मैं भी खेहबरा उन्हें सदासे अपना पिता ही समझता रहा हूँ। उन्होंने मेरे जातकमादि संस्कार भी कराये ये तथा ब्राह्मणोंके द्वारा क्लुबेज नाम रस्रवाया था। युवाबस्था होनेपर उन्होंने सूत जातिकी कई श्चिमोरे मेरा कियाह कराया था। अब उनसे मेरे बेटे-पोते भी पैदा हो चुके हैं। उन क्षियोंमें मेरा इदय प्रेमक्श काफी फैस चुका है। अब मैं सम्पूर्ण पृथ्वी या सोनेकी डेरियाँ मिलनेसे अवता किसी प्रकारके हुई या धपसे भी हुन सम्बन्धियोंको क्षोड़ नहीं सकता । दुर्घोधनने भी भेरे ही भरोसे ग्राव्य उठानेका साहस किया है और इसीसे इस संप्रापयें मुक्ते अर्जुनके साच द्विरक्षयुद्धके शिये नियत किया गया है। मैं मृत्यु, कन्धन, यथ और लोभके कारण दुर्योधनको धोरता नहीं दे सकता । अव यदि मैंने अर्जुनके साथ हिरकपुद्ध न किया तो इससे अर्जुन और मेरी होनोहीकी अपकीर्ति होगी।

कितु मधुसूदन ! आप एक निषम इस समय कर ते । वह वह कि हमारी जो गुम बात हुई है, वह व्हॉवक रहे ! यहि धर्मातमा और जितेन्द्रिय पुधिहितको इस बताका पता लग गया कि कुन्तोका प्रथम पुत्र में हैं तो वे राज्य प्रहण नहीं करेंगे और मुझे वह विद्याल साम्राज्य मिला तो मैं उसे दुर्योधनको ही दे दूँगा । यांतु मेरी तो वही इच्छा है कि जिनके नेता श्रीकृष्ण और बोद्धा अर्जुन हैं, वे धर्मात्मा पुधिहिर ही सर्वद्य राज्यशासन करें । मैंने दुर्योधनको प्रसन्नतके तिथे पाच्छवोंके विषयमें जो कटुचाक्य कहे हैं, अपने उस कुक्जिक लिये गुझे बहा पश्चात्मय है । श्रीकृष्ण ! किस समय आप मुझे अर्जुनके हाथसे मरा हुआ देखेंगे, जब भीषण गर्जना करते हुए भीमसेन दुन्धासनका रक्त पीपेंगे, जिस समय पाखालकुमार धृष्टपुष्ट और विस्तपदी श्रीणाचार्य और धीव्यका वस करेंगे द्या महाबली भीमसेन दुर्योधनको मार देंगे, उसी समय राजा दुर्योधनका यह रणयन समाह होगा । केशक । कुतस्त्रेत्र तीनों

लोकोमें अत्यन पवित्र है। वहाँ यह सारा वैभवशाली कृष्टियसमान कृष्टामिने स्वाहा हो जायगा। आप इस सम्बन्धमें ऐसा करें, जिससे ये सब कृष्टिय खर्ग प्राप्त कर लें। कृष्टियका यन तो संप्राप्तमें जय पाना या पराक्रम दिलाते हुए मर जाना ही है। अतः आप हमारे इस विचारको गुप्त रखते हुए ही अर्जुनको मेरे साथ युद्ध करनेके लिये ले आइयेगा।

कर्णकी यह बात मुनकर श्रीकृष्ण हैंसे और फिर मुसकराते हुए इस क्कार कहने लगे— कर्ण ! तो क्या तुन्हें यह राज्यप्राप्तिका क्याय भी मंजूर नहीं है ? तुम मेरी दी हुई पृथ्वीका भी शासन नहीं करना खाहते ? इसमें तो तनिक भी संदेह नहीं है कि जय पाण्ड्रपांकी ही होगी । अच्छा, अब तुम यहाँसे जाकर होगाचार्य, भीक और कृपाचार्यसे कहना कि यह महीना अच्छा है। इस समय फालेकी अधिकता है, मिक्लपों कम है, कीक सुक गयी है, जलमें खाद आ गया है तथा विशेष गर्मी व ठंड भी नहीं है। अच्छा सुक्रमय समय है। आजमें मानवें दिन असावस्था होगी। वसी दिन युद्ध आरम्भ करों। वहाँ और भी जो-नो राजालोग आवे, उन सबको यह समाचार सुना हैना। तुन्हारी हच्छा युद्ध करनेकी है तो में उसीका प्रक्रम किये देता है। यूपोंधनके अधीन जो भी राजा और राजपुत्र है, वे हालोंसे सरकर जनम गति प्राप्त करेंगे।

जय कारी श्रीकृष्यका सकार करते हुए कहा—महावाहो ।
आप सब कुछ जाव-बुझकर भी मुझे क्यों मोहमें उत्तरना बाहते हैं। यह तो पृथ्वीके सर्वधा संहारका समय ही आ गया है। इसमें शकुरि, मैं, दु:कासर और धृतराष्ट्रकुमार दुर्वोधन तो निमित्तमात्र हैं। दुर्वोधनके अधीन जो राजा और राजपृत्र है, वे सब शक्कांत्रिमें भस्य होकर यमराजके घर जायेंगे। इस समय बड़े मचानक लग्न और भयंकर शकुन तथा उत्पात भी दिलायों दे रहे हैं। इन्हें देलकर शरीरके रॉगर्ट लड़े हो जाते हैं। ये स्पष्ट ही दुर्वोधनकी हार और पुधिष्ठिरकी विजय सृचित कार्त हैं। पाण्यवीके हाथी-थोड़े आदि वाहन प्रसन्न दिखायी देते हैं तथा मृग उनके दायें होकर निकल जाते हैं—यह उनकी विजयका लक्क्य है। कौरवोंकी बार्यों ओर होकर मृग निकलते हैं—इससे उनकी पराजय सृचित होती है।

क्षेत्रमाने करा—कर्ण ! निस्सदेह अब यह पृथ्वी विनाहके समीप पहुँच चुकी है, इसीसे तो मेरी बात तुम्हारे हृदयको स्पर्श नहीं करती । जब विनाहाकाल समीप आ जाता है तो अन्याय भी न्याय-सा दीसने लगता है ।

कारि कहा—श्रीकृष्ण ! अब तो यदि इस महायुद्धसे वय गये तथी आपके दर्शन होंगे। नहीं तो स्वर्गमें तो हमारा आपसे मिलना होगा।

फिर श्रीकृष्णसे विदा होकर यह उनके रचसे उतस्कर अपने | चल दिये ।

समागम होगा हो। अच्छा, अब तो फिर युद्धमें हो | सुवर्णद्रदित रवपर सवार हुआ और हस्तिनापुरको लीट गया। तवा सात्यक्रिके सहित श्रीकृष्ण सार्राधरी वार-वार ऐसा कहकर कर्णने श्रीकृष्णका गाढ आसिङ्गन किया। 'बलो-बलो' ऐसा कहते हुए बड़ी तेजीसे पाण्डवाँके पास

# कुन्तीका कर्णके पास जाना और कर्णका उसके चार पुत्रोंको न मारनेका वचन देना

वैशम्पायनजी कहते हैं—जब श्रीकृष्ण पाण्डवोंक पास चले | कैसे प्रचारी ? मैं आपकी क्या सेवा करूँ ?' गये तो विदुरजीने कुन्तीके पास जाकर कुछ लिज-से होकर कहा, 'देवी ! तुम जानती हो मेरा मन तो सर्वदा युद्धके विरुद्ध ही रहता है। मैं विल्ला-विल्लाकर शक गया, किंतु दुर्योधन मेरी बातको सुनता ही नहीं। अब क्षीकृष्ण सन्धिके प्रयक्तमें असफल होकर गये हैं। वे पाण्डवीको युद्धके लिये तैयार करेंगे। यह कौरवोकी अनीति सब बीरोका नाश कर डालेगी। इस बातको सोचकर मुझे न दिनमें नींद आती है और न रातमें हो।'

विदुरजीकी यह बात सुनकर कुन्ती दुःससे व्याकृत हो गथी और रूम्बी-रूम्बी साँस रुंकर मन-ग्री-मन विचारने रुपी—'इस धनको विकार है। हाय ! इसीके लिये यह बन्यु-बान्धवीका भीषण संहार होगा। इस पुद्धपे अपने सुहदोंका ही पराधव होनेवाला है, यह सब सोवका पेरे बिसमें बढ़ा है। दु:स होता है। पितामह भीष्म, होणाबार्य और कर्ण दुर्वोधनके पक्षमें खेंगे। इससे येरा भय और भी बढ़ जाता है। आबार्य प्रोण तो अपने दिल्पोंके साथ कदाबित मन लगाकर युद्ध न भी करें। पितामह भी पान्डवॉपर खेड न करें—यह नहीं हो सकता। किंतु यह कर्ण बड़ी खोटी दृष्टिवाला है। यह मोहबदा दुर्विद्ध दुर्याधनका ही अनुवर्तन करके निरन्तर पाण्डवीसे हेप किया करता है। इसने बढ़ा भारी अनर्ध करनेका हठ पकड़ रखा है। अच्छा, आज मैं कर्णके मनको पाण्डवोके प्रति अनुकूल करनेका प्रयत्न कर्ने और उससे उसके जन्मका वृत्तान्त सुना दूँ।'

ऐसा सोचका कुन्तो गङ्गालट्या कर्णके पास गयी। वहाँ पहुँचकर कुन्तीने अपने उस सत्यनिष्ठ पुत्रके वेदपाठकी व्यनि सुनी । वह पूर्वाधिमुख होकर धुनाएँ ऊपर ब्डावे मन्त्रपाठ कर रहा था। तपस्विनी कुली जप समाप्त होनेकी प्रतीक्षामें उसके पीछे सड़ी रही। जब सूर्यका ताप पीठपर आने लगा, तबतक जप करके कर्ण ज्यों ही पीछेको फिरा कि उसे कुनी दिखाबी दी। उसे देखते ही उसने हाथ जोड़कर प्रणाम किया और विनयपूर्वक कहा, 'मैं अधिरकका पुत्र कर्ण आपको प्रणाम करता है। मेरी माताका नाम राधा है। कहिये, आप



कुलीने कहा कर्ण ! तुम राधाके पुत्र नहीं हो, कुलीके लात हो । अधिरथ भी तुन्हारे पिता नहीं हैं । तुमने सूतकुलमें जन्म नहीं लिखा। इस विषयमें में तो कुछ कहती हैं, वह सुने । केटा ! किस समय में राजा कुन्तिभोजके ही भवनमें की, उस समय मैंने तुन्हें गर्भमें धारण किया था। तुम मेरी कन्यावस्थामें उत्पन्न हुए मेरे सबसे बड़े पुत्र हो। स्वर्थ सूर्वनारायणने ही तुम्हें मेरे ब्रद्रसमें डत्यन्न किया है। जन्मके समय तुम कुण्डल और कवब धारण किये वे तवा तुन्हारा इस्तेर बड़ा ही दिल्य और तेजस्वी था। बेटा ! अपने माइबोको न पहचाननेके कारण तुम जो मोहबड़ा धृतराष्ट्रके पुत्रोंके साथ रहते हो, यह तुम्हारे योग्य नहीं है। मनुष्योंके धर्मका विचार करनेपर यही निश्चय किया गया है कि जिससे विता और माता प्रसन्न रहें, वहीं धर्मका फल है। पहले अर्जुसने जो राज्यलख्यी सिक्कत की थी, उसे पापी कौरवोने लोसवश कीन लिया। अब तुम को उनसे क्रोनकर घोणी।
तुन्हें पाण्डवोंक साथ आतृपावसे मिला देलकर ये पाणी तुन्हें
सिर ह्युकाने लगेंगे। जैसी कृष्ण और बलगनकी केड़ी है,
वैसी ही कर्ण और अर्जुनकी जोड़ी बन जाय। इस प्रकार जब
तुम दोनों मिल जाओंगे तो तुन्हारे लिये संसारमें कोन बात
असाध्य खोगी। तुम सब गुणोंसे सम्बन्न हो और अपने
धाहुबोंगें सबसे बड़े हो; तुम अपनेकों 'सुतपुत्र' मत कही, तुम
तो कुन्तीके पराक्रमी पुत्र हो।

इसी समय कर्णको सूर्यपण्डलसे आती हुई एक आवाज सुनाची ही। वह पिताकी वाणीके समान खेडपूर्ण थी। उसने सुना—कर्ण ! कुनीने सच कहा है, तुम माताकी बात मान हते। यदि तुम वैसा करोगे तो तुम्हारा सब प्रकार दित होगा।

कित् कर्णका वैर्व सन्ता था। माता कुनी और यिता सूर्यके स्वयं इस प्रकार करुनेपर भी अस्की बुद्धि क्वितीन्त नहीं हुई । उसने कहा, 'क्षत्रिये ! तुन्हारी इस आहाको पानना तो अपने धर्मनावाके हारको ही स्तोल देना है। याँ । तुमने मुझे त्यागकर तो मेरे प्रति बड़ा ही अनुचित व्यवहार किया है। इसने तो भेरे सारे यश और कीर्तिका नाश कर दिया। मैंने क्षत्रियमतियें जन्म तो लिया, किंतु तुम्हारे ही कारण मेरा क्षत्रियोंका-सर संस्कार तो नहीं हो पाया । इससे बक्कर मेरा अदित कोई शबु भी क्या करेगा। तुमने पहले तो माताके समान मेरे हितका प्रयत्न किया नहीं, अब केवल अपने हितसाधनकी इच्छासे मुझे सब्द्रश खी हो। पहलेसे तो मैं पाण्डवीके माईकयसे प्रसिद्ध 🕻 नहीं, युद्धके समय यह बात लुली है। अब यदि मैं पाण्यवीके पक्षमें हो जाता हूँ वो क्षत्रियलोग मुद्रो क्या कहेंगे 7 धृतराष्ट्रके पुत्रोने ही मुद्रो सब प्रकारका ऐक्वर्य दिया है। अब मैं उनके उन उपकारोंको व्ययं कैसे कर हूँ ? अब यह दुर्धीयनके आजिलोंके मरनेका समय | कले गये।

आया है। इसलिये इस समय मुझे भी अपने प्राणींका लोभ न करके अपना ऋणं चुका देना चाहिये। जिन त्रोगीका पालन-योषण किया जाता है, वे समय आनेपर अपना काम करनेसे ही कृतार्थ होते हैं; केवल बञ्चलवित्त पापीखोग ही उपकारको भूलकर कर्तव्य छोड़ बैठते हैं। वे राजाके अपराधी और पापी हैं। उनका न यह लोक बनता है, न परलोकः। ये बृतराष्ट्रके पुत्रोके लिये अपना पूरा बल और पराक्रम लगाकर हुन्हारे पुत्रोसे युद्ध करूँगा। तुन्हारे सायने ये झूठी बात नहीं कर्तृगा । मुझे सत्पुरुवोके समान दया और सदाजारको रक्षा करनी चाहिये। इसलिये अपने कायकी होनेपा भी में तुन्हारी बात खीकार नहीं कर सकता । किंतु पाताओं ! तुन्हारा यह उद्योग निपनल नहीं होगा। यद्यपि तुन्हारे सभी पुत्रोंको मैं मार सकता है, तो भी एक अर्जुनको छोड़कर में युधिष्ठिर, भीम, नकुल और प्रकृतेष—इन्वेसे क्रिसीको नहीं यासैना । युधिष्ठिरकी सेनामें केवल अर्जुनमे ही मुझे चुद्ध करना है। उसे मारनेसे ही मुझे संध्यम करनेका फल और सुचश प्राप्त होगा । इस प्रकार हर हालाओं तुन्हारे पाँच पुत्र बजे खेंगे। अर्जुन न यहा तो वे कर्णके सर्वात पाँच रहेंगे और मैं मारा गया तो अर्जुनके सहित पाँच रहेंगे।

किर कुन्मीने अपने अविकास वैर्यवान् पुत्र कर्णको गले लगाका कहा, 'कर्ण ! विधाता बढ़ा बलवान् है। मालूम होता है तुम नैसा कहते हो, वैसा ही होना है। अब कौरव नह हो जायेंगे। कितु केटा ! तुमने को अपने बार माइयोंको असपदान दिवा है, इस प्रतिज्ञाका तुम ब्यान रखना।' इसके बाद कुन्मीने उसे सकुशल रहनेका आशीर्वाद दिया और कर्मने 'तबान्यु' कहा। किर वे दोनों अपने-अपने स्वानोंको बले गये।

# श्रीकृष्णका राजा युधिष्ठिरको कौरवसभाके समाचार सुनाना

वैश्वन्यायनवी कहते हैं—राजन् ! हस्तिनापुरसे उपप्रव्य-पड़ावमें आकर भगवान् कृष्याने कौरवीके साव जो-जो बातें हुई थीं, वे सब पाण्डवीको सुना दीं। उन्होंने कहा, 'इस्तिनापुरमें जाकर मैंने कौरवीकी सचामें दुर्योधनसे जिलकुल सबी, हितकारी और दोनों पश्लोका करन्याण करनेवाली बातें कहीं। परंतु उस दूहने कुछ नहीं माना।' रजा मुधिहरने कहा—आंकृष्ण ! जब तुर्पोधनने अपना कुमार्ग नहीं खोड़ा तो कुरुक्द्र पितामह भीष्मने उससे क्या कहा ? ठवा आकार्य होण, महाराज धृतराष्ट्र, माता गान्यारी, धर्मह किंदुर और सभाने बैठे हुए सब राजाओंने उसे क्या सत्त्वह दी ? यह सब मुझे सुनाइये।

ब्रेंक्जने कहा-राजन् । कौरवोंकी सभामें राजा

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) १९



दुर्वोधनसे जो बातें कहीं गयी थीं, वे सुनिये। जब मैं अपना मलाव्य समाप्त कर चुका तो दुर्वोधन हैंसा। इसपा भीव्यजीने कोधित होकर कहा, 'दुर्वोधन । इस कुलके कल्याणके लिये मैं जो बात कहता हूँ, उसपर ध्यान दे। उसे सुनकर नू अपने कुटुम्बका भला कर। भैया ! तू कलह मत कर। आधा राज्य पायडवॉको दे दे। भला, मेरे जीवित रहते यहाँ कौन राज्य कर सकता है ? तू मेरी बातको मत दाल। मैं तो सर्वदा तुम सबका हित बाहता हूँ। बेटा । मेरी दुष्टिमें पायडवॉमें और तुममें कोई अन्तर नहीं है और वही सलाह तेरे मिता, माता और विदुरकी भी है। तुझे बड़े-बूढ़ोकी बातपर ध्यान देना चाहिये। मेरे कथनमें संदेह नहीं करना बाहिये। ऐसा करनेसे तू अपनेको और सारी पृथ्वीको नष्ट होनेसे क्या लेगा।'

भीष्यजीके ऐसा कहनेपर फिर आचार्य द्रोणने उससे कहा, 'तुर्थोधन ! जिस प्रकार महाराज शान्तनु और भीष्य इस कुलकी रक्षा करते रहे हैं, वैसे ही महात्या पाण्डु भी अपने कुलकी रक्षामें तत्पर रहते थे। यद्यपि धृतराष्ट्र और विदुर राज्यके अधिकारी नहीं थे तो भी उन्होंने इन्होंको राज्य साँप रखा था। वे धृतराष्ट्रको सिंहासनपर वैद्याका क्ये अपनी दोनों भाषांओंके सहित बनमें नाकर रहने लगे थे। विदुरजी भी नीचे बैठकर दासकी तरह अपने बड़े भाईकी सेचा करते रहे हैं और उनपर चैवर दुलाते रहे हैं। विदुरजीको कोशको सैमाल करने, दान देने, सेवकोंको देखभात करने और

सबका पालब-पोषण करनेके कामपर नियुक्त किया गया वा तबा पहातंत्रवर्ती भीष्म राजाओंके साथ सन्धि-विव्रह करने और उनके साथ लेन-देन करनेका काम करते थे। उन्हींके कुलमें उत्पन्न होकर तुम कुलमें भेद डालनेका प्रयन्न क्यों कर रहे हो। अपने भाइयोंके साथ मेल करके तुम इन भोगोंको भोगो। मैं किसी प्रकारके भय या खार्थके कारण यह बात नहीं कह रहा हूं। मैं तो भीष्मजीकी दी हुई खीज ही लेना बाहता हूं, तुमसे मुझे कुछ भी लेना नहीं है। यह तुम निश्चय मानो कि जहाँ भीष्मजी है, वहीं होण भी है। अत: तुम पाण्यवीको आधा राज्य दे दो। मैं तो जैसा तुम्हारा गुरु है, तैसा ही पाण्यवीका भी हूं। मेरे लिये दोनोंने कोई भेद नहीं है। योतु जय तो उसी प्रकृत्वी होती है, जिसर समें रहता है।

इसके बाद विदुश्योंने पितामह धीव्यकी ओर देखते हुए क्टा—भीष्मजी । मैं जो निवेदन करता है, वह सुनिये । यह कुरुवंश तो एक प्रकारमें नष्ट ही हो चुका था। आपहीने इसका पुनस्कार किया है। अब आप इस दुर्वोधनकी बुद्धिका अनुसरण करने लगे हैं। बिलु इसपर तो लोभ सवार 🕯 ! यह बढ़ा ही अनार्य और कुताब है। देशिये न, यह अपने वर्ष और अर्थका विचार करनेवाले पिताजीकी आलका भी क्लाकुन कर रहा है। इस पुर्योधनके कारण ही इन सब कोरबोका नाम होगा। यहाराज । आप कृपा करके ऐसा कोजिये, जिससे इनका नाहा न हो। कुलका नाहा होता देशकर आय उपेक्षा न करें । मालूम होता है कुरुवंशका नाश समीप आ जानेसे ही आज आपकी खुदिह ऐसी हो गयी है। आप या तो मुझे और राजा धृतराष्ट्रको साथ लेकर वनको कलिये, नहीं के इस कुरबुद्धि वृष्ट वुर्योधनको केंद्र करके पाण्डवोसे सुरक्षित इस राज्यको व्यवस्था कीनिये।' ऐसा कड़कर बार-बार साँस लेते हुए विदुस्त्री मीन हो गये।

इसके पक्षात् कुटुक्क नाशसे ध्यधीत गान्यारीने क्रोधमें घरकर ये धर्म और अर्थपुत्त बातें कही, 'दुर्धोधन ! तू बढ़ा ही पापबुद्धि और कुरकर्म करनेवाला है। अरे ! इस राज्यकों तो कुरुकंशी महानुषाय क्रमशः धोगते आये हैं। यही हमारा कुरुक्षमें हैं। किंतु अब अन्यायसे तू इस कौरवोंके राज्यकों नष्ट कर देगा। इस समय इस राज्यपर पहाराज धृतराष्ट्र और उनके छोटे थाई विदुरजी विराजमान हैं, फिर घोहबश तू इसे कैसे लेना चाहता हैं ? घोष्मजीके सामने तो ये दोनों भी पराधीन ही है। महाला भीष्म धर्मज़ हैं, इसलिये अपनी प्रतिज्ञाका पालन करनेके लिये राज्य खीकार नहीं करते। वालवमें तो यह राज्य महाराज पाष्ट्रका ही है; अतः इसे लेनेका अधिकार उनके पुत्रोंको ही है, किसी दूसरेको नहीं। इसलिये कुरुश्रेष्ठ महात्मा भीव्यती जो कुछ कहते हैं, वह हमें बिना किसी आनाकानीके मान लेना चाहिये। अब महरराज धृतराष्ट्र और पितामह भीव्यकी आज्ञासे धर्मपुत्र युधिष्ठिर ही इस कुरुवंज्ञके पैतृक राज्यका पालन करें।

गान्यारीके इस प्रकार कहनेपर फिर महाराज वृतराष्ट्रने कहा, 'बेटा ! यदि तुन्हारी दृष्टिमें पिताका कुळ गौरव है तो मैं तुमसे जो बात कहता हैं, उसपर ध्यान दो और उसके अनुसार आवरण करो । पहले कुरुवंशकी वृद्धि करनेवाले न्यूक्के पुत्र यपाति नामके राजा थे । उनके पाँच पुत्र हुए । उनमें सकसे बड़े पतु थे और सबसे छोटे पुरु । पुरु राजा क्यातिकी आज्ञा माननेताले थे और बन्होंने उनका एक विशेष कार्य भी किया था । इसलिये छोटे होनेपर भी यथातिने उन्हें ही राजसिंहासनपर बैठाया । इस प्रकार पदि बड़ा पुत्र अहङ्कारी हो तो उसे राज्य नहीं भिलता और छोटा पुत्र मुख्जनोंकी सेवा करनेसे राज्य प्राप्त कर लेता है। मेरे प्रचितायह महाराज प्रतीप भी इसी प्रकार समस्त धर्माक जाननेवाले और तीनों लोकोमें किर्व्यात थे। उनके देवताओंके समान यशली तीन पुत्र हुए। उनमें बड़े देवापि थे, उनसे छोटे बाझीक हैं और इनसे छोटे हमारे पितायह ज्ञान्तनु थे। देवापि क्यपि क्यार, धर्मज्ञ, सत्वनिष्ठ और प्रजाके प्रेमपात्र थे, तो भी खर्मरोगके कारण वे राज्यसिंहासनके घोग्य नहीं माने गये । बाद्धीक पैतृक राज्यको छोड़कर अपने मामाक यहाँ रहने लगे थे। इसलिये पिताकी मृत्यु होनेपर बाद्धीककी आज्ञासे जगद्विस्थात शान्तनु ही राज्यपर अधिविक्त हुए। इसी प्रकार पाष्ट्रने भी मुझे यह राज्य सीप दिया हा । मैं उनसे बड़ा बा तो भी नेत्रहीन होनेके कारण राज्यके अधिकारसे विकत रहा और छोटे होनेपर भी पाणुको राज्य मिला । अब पाणुके मरनेपर तो यह राज्य वन्हींके पुत्रोंका है। मैं तो राज्यका भागी है नहीं, तुम भी न राजपुत्र हो और न राज्यके स्वामी हो; फिर दुसरेका अधिकार कैसे छीनना चाहते हो ? महात्मा युधिष्ठिर राजपुत्र है, अतः न्यायतः यह राज्य उसीका है। युधिष्ठिरमें गुजाओंके योग्य क्षया, तितिका, दम, सरकता, सत्यनिहा, गराज्ञान, अप्रमाद, जीवदया और सद्पदेश करनेकी क्षमता—ये सभी गुण हैं। इसलिये तुम मोह लोड़कर आधा राज्य युधिहिरको दे दो और आधा अपने भाइयोके सर्वित अपनी जीविकाके लिये रख लो।'

इस प्रकार भीष्म, द्रोण, बिदुर, गान्यारी और राजा धृतराष्ट्रके समझानेपर भी मन्दमति दुर्योधनने कुछ ब्यान नहीं



दिया। दश्कि उनके कथनका तिरस्कार कर स्रोधसे आर्से लाल किये वहाँसे चल दिया । उसके पीछे ही, जिन्हें मृत्युने घेर रक्त 🛊 वे राजालोग भी चले गये । उन राजाओंको दुर्वोधनने यह आज़ा दी कि 'आज पुष्प नक्षत्र है, इसलिये आज ही सब त्येग कुतक्षेत्रको कृष कर दो।' तब वे भीष्मको सेनापति बनाका बड़ी उमंगसे कुस्क्षेत्रको चल दिये । अब आप भी जो कुछ उकित जान पढ़े, वह करें। मैंने भाइयोंमें प्रेम बना खे—इस दृष्टिसे पहले तो सामका ही प्रयोग किया था। किंतु अब वे सामनीतिसे नहीं माने तो भेदका भी प्रयोग किया। मैंने सब राजाओको ललकारा, दुर्पोधनका मुह बंद कर दिया तथा शकुनि और कर्णको भय दिखाया। फिर कुरुवंशमें फूट न पढ़े, इस विचारसे सामके साथ दानकी भी बातें कही। मैंने दुवाँबनसे कहा कि 'सारा राज्य तुष्हारा ही रहा, तुम केवल पाँच गाँव दे दो; क्योंकि तुम्हारे पिताको पाण्डवाँका पालन भी अवस्य करना चाहिये।' ऐसा कहनेपर भी उस दुष्टने आपको भाग देना स्तीकार नहीं किया। अब, उन पापियोंके लिये मुझे तो दम्बनीतिका आस्रय लेना ही उचित जान पहता है; और किसी प्रकार वे समझनेवाले नहीं हैं। वे सब विनाशके कारण बन चुके हैं और मौत उनके सिरपर नाच रही है।

#### पाण्डवसेनाके सेनापतिका चुनाव तथा उसका कुरुक्षेत्रमें जाकर पड़ाव डालना

वैशास्त्रवर्ग कहते हैं—ओकुव्यका कवन सुनकर धर्मराज युधिष्ठिरने उनके सामने ही अपने भावपोसे कहा, 'कौरवोंकी समामें जो कुछ हुआ' वह सब तो तुनने सुन दिया और श्रीकृष्णने जो बात कही है, वह भी समझ ही तर्थ होगी। अतः अब मेरी इस सेनाका विभाग करे। इमारी विजयके लिये वह सात अश्रीहिणी सेना इकड़ी हुई है। इसके ये सात सेनाव्यक्ष हैं—हुप्द, विराट, युहचुन्न, जिलव्यी, सात्यकि, बेकितान और भीमसेन। ये सभी वीर प्राणान्त युद्ध करनेवाले हैं तथा लव्याशील, नीतियान और युद्धकृतल है। कितु सहदेश ! यह तो बताओ—इन सातोका भी नेता कौन हो, जो कि रणभूमिमें भीव्यक्ष्य अग्रिका सामना कर सके ?'

सार्ववनं कता—'मेरे विकास तो महाराज विराट इस पदके योग्य हैं।' फिर नकुलने कहा, 'मैं तो आपू, शासकान, कुलीनता और धर्मकी दृष्टिसे महाराज हुन्दको इस पदके योग्य समझता हैं।' इस प्रकार माध्रीकुमारोके कह जुकनेपा अर्जुनने कहा, 'मैं पृष्टगुप्रको प्रधान सेनायति होनेयोग्य समझता हैं। ये धनुष, कवक और तलकार धारण किये राध्यर चढ़े हुए ही अग्निकुण्डसे प्रकट हुए हैं। इनके सिवा मुझे ऐसा कोई वीर दिकायी नहीं देता, जो म्हामती घीज्यजीके सामने हट सके।' घीमसेन बोले, 'हुन्दपुत्र विकारसे ये ही प्रधान सेनायति होने चाहिये।'

यह सुनकर राज युधिहरने कहा—धाइयो । धर्मपूर्ति श्रीकृष्ण सारे संसारके सारासार और बलाबलको जानते हैं। अतः जिसके लिये ये सम्मति हैं, उसीको सेनापति बनाया जाय। पले ही वह सखसद्धालनमें कुछल हो अष्या न हो, तथा वृद्ध हो या युवा हो। हमारी जय या पराजयके कारण एकमात्र ये ही हैं। हमारे प्राण, राज्य, भाव-अभाव और सुल-दु:स इन्हींपर अवलम्बित हैं। ये ही सबके कर्ता-धर्मा हैं और इन्होंक अधीन सब कामोकी सिद्धि है।

धर्मराज पुथिष्ठिरकी यह बात सुनकर कमलनयन प्रग्वान् कृष्णने अर्जुनकी ओर देखते हुए कहा — महाराज ! आपको सेनाके नेतृत्वके लिये जिन-जिन वीरोंके नाम लिये गये हैं, इन संभीको में इस पदके बोग्य मानता हूँ । ये सभी बढ़े पराक्रमी योद्धा हैं और आपके शत्रुओंको परास्त कर सकते हैं । किनु फिर भी मेरे विचारसे धृष्टगुप्रको ही प्रधान सेनापति बनाना उचित होगा ।

श्रीकृष्णके इस प्रकार कहनेपर सभी पाण्डव बड़े प्रसन्न हुए। उन्होंने बड़ी हर्पध्वनि की। सब सैनिक चलनेके लिये

दोड़-बूप करने लगे। सब ओर 'युद्धके लिये तैयार हो जाओ' यह शब्द गूँकने लगा। हाथी, घोड़े और रखोंका घोष होने लगा तवा सभी ओर शङ्क और दुन्दुभिकी भीषण ध्वनि फैल गयो । सेनाक आगे-आगे भीमसेन, नकुल, सहदेव, अभियन्तु, ब्रेपदीके पुत्र, पृष्टग्रुप्न तथा अन्यान्य पाञ्चालवीर बले । राजा युधिष्ठिर मालकी गाड़ियों, काजारके सामानों, डेरे-तम्बू और पालकी आदि सवारियों, कोशों, मशीनों, वैद्यों एवं अखविकिताकोको लेकर चले । धर्मराजको पिदा करके पञ्चालकुमारी ब्रोपदी अन्य राजमहिलाओं और दासदासियोके सहित उपप्रव्य-जिक्तिमें ही लीट आधी। इस प्रकार पाञ्चवलोग परकोटों और पहरेदारोंसे अपने घन और को आदिकी रक्षाका प्रबन्ध कर गो और सुवर्णादि दान करके बड़ी विशास वाहिनोंके साथ मणिजटित रक्षोमें बैठकर कुतकोजकी ओर चले । उस समय ब्राह्मणलोग स्तुति करते हुए क्वें धेरकर चल रहे से। केकब देशके पाँच राजकुमार, यूहकेतु, काशिराजका पुत्र अधिम्, श्रेणिमान, वसुदान और जिल्लाकी—ये सब बीर भी बड़े उत्साहसे अख-शक, कवक और आधूषणादिसे मुसर्जित हो उनके साथ चले। सेनाके विक्रते भागमें राजा विराट, भृष्टग्रुप्त, सुधर्मा, कुन्तिभोज और पृष्टपुत्रके पुत्र थे। अनापृष्टि, चेकितान, पृष्टकेत् और सात्यकि—ये सब जीकृष्ण और अर्जुनके आसपास राकर बारे । इस प्रकार ब्युहरचनाकी रीतिसे बलकर यह पापडकाल कुरुक्षेत्रमें पहुँचा। वहाँ पहुँचनेपर एक ओरसे सब पाण्डवलोग और दूसरी ओरसे श्रीकृष्ण और अर्जुन शङ्खान करने लगे। ऑकुष्णके शङ्ख पाष्ट्रजन्यकी वज्राधातके समान भीवण ध्वनि सुनकर सारी सेनाके रोगटे लड़े हो गये। इस शङ्क और दुर्श्वभयोक शब्दके साथ छरेरे वीरोके सिंहनाइने पिलकर पृथ्वी, आकाश और समुद्रोंको गुजायमान कर दिया।

तदनकर राजा युधिष्ठिरने एक चौरस मैदानमें, जहाँ धास और इंधनकी अधिकता थी, अपनी सेनाका पड़ाव डाला। इस्हान, महर्विधोंक आजम, तीर्व और देवमन्दिरोंसे दूर एकर उन्होंने पवित्र और रमणीय घूमिमें अपनी सेनाको ठहराया। वहाँ पाण्डवोंके लिये जिस प्रकारका शिविर बनवाया गया था, ठाँक वैसे ही डेरे झीकृष्णने दूसरे राजाओंके लिये तैयार कराये। उन सभी डेरोमें सैकड़ों प्रकारकी मह्म, मोज्य और येव सामग्रियाँ थीं तथा ईंधन आदिकों भी अधिकता थी। वे राजाओंके बहुमूल्य डेरे पृक्षीपर रखे हुए विमानोंके समान जान पड़ते थे। उनमें सैकड़ों तिल्पी और वैद्यत्येग वेतन देकर नियुक्त किये गये थे। महाराज युधिष्ठिरने प्रत्येक जिविशमें प्रत्यक्षा, धनुष, कवब, सब, शहद, धी, त्यासका बूस, जल, धास, फूस, अप्रि, बड़े-बड़े यन, बाण, तोमर, फस्से, ऋष्टि और तरकस—ये सभी बीजें प्रबुखासे रक्षता दी थीं। उनमें कटिदार कवस धारण किये, हजारों योद्धाओं के साथ युद्ध करनेवाले अनेकों हाची पर्वतोंकों तरह खड़े दिखायों देते थे। पाण्डवोंको कुरुक्षेत्रमें आचा सुनकर उनसे पित्रताका भाष रखनेवाले अनेको राजा सेना और सवारियोंक साथ उनके पास आने लगे।

# कौरवपक्षका सैन्य-संगठन तथा दुर्योधनका पितामह भीव्यको प्रधान सेनापति बनाना

जनमेजयने कहा—सुनिवर ! जब दुषोंधनको मालून हुआ कि महाराज युधिष्ठिर युद्ध करनेके लिये सेनामहित कुरुक्षेत्रमें आ गर्थ हैं तो उसने क्या किया ? कुरुक्षेत्रमें कौरव और पाण्डवीने जो-जो कर्म किये थे, उन्हें में विस्ताराने सुनना साहता है।

वैशम्पायनवी बोलें—जनकेत्रय ! ब्रीकृष्णके चले जानेपा राजा दुर्धोयनने कर्ण, दुःशासन और शकुनिसे बहा, 'कुन्म अपने उद्देश्यमें असरफल होकर ही पाण्डमोक पास गये हैं। इसलिये थे लोधमें भरकर निश्चय ही उन्हें युद्धके लिये उत्तेजित करेंगे। वास्तवमें श्रीकृष्णको पाञ्चबोके साथ गेरा युद्ध होना ही अभीष्ट है तथा भीष और अर्जुन तो उन्हींके मतमें रहनेवाले हैं। पुषिष्ठिर भी अधिकतर धीयरेनके बदायें रहते हैं। इसके सिवा पहले मैंने उनका और उनके पाइपोका तिरक्तार भी किया ही है। विराट और हुम्हरो भी मेरा वैर है ही। वे दोनों सेनाके स्त्यातक और श्रीकृष्णके इपारंपर बलनेवाले हैं। इस प्रकार यह युद्ध बड़ा ही पर्यका और ग्रेमाक्कारी क्षेत्रा। अतः अत्र सातधानीते पुद्धकी सब सामग्री तैयार करानी चाहिये। कुतक्षेत्रये बहुत-से डेरे इलवाओ, जिनमें काफी अवकाश रहे और शत्रु अधिकार न कर सकें। उनके पास जल और काठका घी सुपीता खना बाहिये। उनमें ऐसे रास्ते रहने वाक्षिये, जिनसे जानेवाली वस्तुओंको पातु रोक न सके तथा उनके आसपास डेबी बाद बना देनी बाहिये । उनमें तरह-तरहके हविचार रखवा दो तबा अनेकों ध्यजा-पताकाएँ लगया हो और अब देरी न करके आज ही बोषणा करा दो कि करू सेनाका कुछ होगा।' ठब ठन तीनोंने 'जो आज़ा' ऐसा कड़कर बड़े उत्साहसे दूसरे ही दिन समस्त राजाओंके ठहरनेके लिये दिवित तैयार करा दिये ।

वह रात निकल कानेपर वब प्रातःकाल हुआ तो राजा दुर्योधनने अपनी न्यारह अक्षीहिणी सेनाका विधाग किया। उसने पैदल, हाथी, रथ और युड्सवार सेनामेंसे उत्तम, मध्यम और निकृष्ट श्रेणियोंको अलग-अलग करके उन्हें प्रवास्थान नियुक्त कर दिया । ये सब वीर अनुकर्ष (रबकी मरम्पतके लिये उसके नीचे बंधा हुआ काष्ट्र), तरकस, वरूब (रधकी क्वनेका वाच आदिका चमहा), उपासङ्ग (जिन्हें हाथी या चोड़े डठा सके, ऐसे तरकस), शक्ति, निवड्न (पैदार्शोद्धारा ले ञाये जानेवाले तरकस), ऋष्टि (एक प्रकारकी लोहेकी लाठी), ध्वजा, पताका, धनुष-बाण, तरह-तरहकी रसियाँ, पात्रा जिलार, कव्यप्रदिवक्षेप, (बाल पकड्कर गिरानेका यना), तल, गुड़, बालु, विषयर सर्पीक घड़े, रालका चुरा, घञ्डफलक (पुँपरुऑवाली ढाल), सब्गादि लोहेके प्रश्न, औटा हुआ गुहका पानी, डेले, साल, भिन्दिपाल (नोफियाँ), योम चुपड़े हुए मुगदर, कोटोकाली लाठियाँ, हत, जिन लगे हुए बाण, सूप तथा टोकरियाँ, दराँत, अङ्क्षपा, लेमर, काँठदार कवच, वृक्षादन (लोहेके काँदे या कील आहि), बाध और गैंडेके चमड़ेसे महे हुए रथ, सींग, प्रास, कुठार, कुदाल, तेलमें भीगे हुए रेशमी बन्त, भी तथा युद्धकी अन्यान्य सामप्रियाँ किये हुए थे। सन्त रथाँमें चार-चार घोडे जुते हुए थे और सी-सी बाण रखे गये थे। उनपर एक-एक सारवि और दो-दो चक्करक्षक थे। वे दोनों हो उत्तय रथी और अद्यविद्यामें कुशल थे। जिस प्रकार रथ सजाये गये थे, वैसे ही हाकियोंको भी सुसब्दित किया गया था। उनपर सात-सात पुरुष बैठते थे। इससे वे राजजटित पर्वतीके समान जान पहते बे । उनमेंसे खे पुरुष अङ्करा लेकर महावतका काम करते थे । दो बनुधर बोद्धा थे, दो सब्रावारी वे तथा एक शक्ति और जिञ्चलवारी था। इसी प्रकार अच्छी तरहसे सनाये हुए लाको घोड़े और सहलों पैदल भी उस सेनामें चल रहे थे।

किर राजा दुर्वोधनने अच्छी तरहसे जीवकर विशेष बुद्धिपान् और शुरुजीर पुरुषोको सेनापतिके पदपर नियुक्त किया। उसने कृपाकार्य, डोणाबार्य, शह्य, जयद्रथ, सुद्धिण, कृतकर्मा, अख्यामा, कर्ण, भूरिक्षवा, शकुनि और बाह्यक—इन न्यारह बीगोको एक-एक अझीहिणी सेनाका नायक बनाया। वह प्रतिदिन उनका बार-बार सरकार करता रहता था। किर सब राजाओको साथ ले उसने हाथ जोडकर पितामह भीष्मसे कहा, "दादाजी ! कितनी ही बड़ी सेना हो, यदि उसका कोई अध्यक्ष नहीं होता तो वह युद्धके मैक्सनमें आकर चीटियोंके समान तितर-बितर हो जाती है। सना जाता है, एक बार हैहय वीरोपर ब्राह्मणोने चढ़ाई की थी। उस समय वैश्य और शुद्रोने भी ब्रह्मणोंका साब दिया था । इस प्रकार एक ओर तीनों वर्णोंके पुरुष थे और दूसरी ओर हैहय क्षत्रिय थे। जब युद्ध आरब्ध हुआ तो तीनों वर्णीय फूट पड़ गयी और उनकी सेना बहुत बड़ी होनेपर भी क्षत्रियोंने उसे जीत रिज्या । तब ब्राह्मणोंने कृत्रियोंसे ही अपनी हास्का कारण पूछा। धर्मज क्षत्रियोने उसका कारण बताते हुए कड़ा, 'हम युद्ध करते समय एक ही परम बुद्धिमान् पुरुषकी आज्ञा मानकर लड़ते थे और तुम सब-के-सब अलग-अलग अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार काम करते थे।' तब ब्राह्मणाॅने अपनेयेसे एक युद्धनीतिमें कुदाल शुरबीरको अपना सेनापति बनाया और क्षत्रियोंको परास्त कर दिया। इसी प्रकार जो युद्ध-सञ्चालनमें कुताल, हितकारी, निकायट शुरबीरको अपना सेनापति बनाते हैं, वे ही संधानमें शतुओंको जीतते हैं। आप शुक्रावार्यके समान नीतिकुशल और मेरे हितेपी है, काल भी आपका कुछ बिगाइ नहीं सकता तथा धर्ममें आपकी अविबक्त स्थिति है। अतः आप ही हमारे सेनाध्यक्ष बने। जिस प्रकार स्वामिकार्तिकेय देवताओंके आगे रहते हैं, उसी प्रकार आप हमारे आगे सर्हे ।"

भीमने कता—महम्बाही ! तुम जैसा कहते हो, ठीक ही है। मेरे लिये जैसे तुम हो, वैसे ही पाण्डव भी है। अतः मुझे पाण्डवीसे उनके हितकी बात कहनी बाहिये और तुमारे लिये, जैसा कि पहले में प्रतिज्ञा कर चुका है, युद्ध करना भी मुझे है ही। मैं अपनी शसशक्तिमें एक क्षणमें ही देखता और असुरोसे युक्त इस सारे संसारको मनुष्यहीन कर सकता है! किंतु पाण्डुके पुलेको मैं नहीं मार सकता तो भी मैं नित्याति उनके पक्षके दस हजार योद्धाओंका संहार कर दिया करूँगा। तुम्हारे सेनापतित्वको मैं एक शर्तके साथ स्वीकार कर सकता है। इस युद्धमें या तो पहले कर्ण लड़ ले वा मैं स्वइ तुँ; क्योंकि संप्राममें यह सूतपुत्र सदा ही मुझसे बड़ी लागडाँट रखता है।



कानी कहा—राजन् । गङ्गापुत्र भीष्मके जीवित रहते मैं पुद्ध नहीं ककाया। इनके मरनेपर ही अर्जुनके साथ मेरा पुद्ध होगा।

इस प्रकार निक्षय हो जानेपर दुर्थोधनने विधिपूर्वक पीचाजीको सेनापतिक पद्यर अधिषक किया। उस समय राज्यतासे बाजे बजानेवाले शान्तपावसे सैकड़ों-इजारों धेरियां और शङ्क बजाने लगे। अधिषेकके समय अनेको पीचा अपशकुन भी हुए। भीच्यको सेनापति बनाकर दुर्योधनने बहुत-सी गाय और मुहरें दक्षिणामें देकर ब्राह्मणोंसे स्वस्तिवाचन कराया। किर उनके जयपुक्त आशीर्वादोसे उसाहित हो वह भीचाजीको आगे कर अन्य सब सेनानायक और भाइयोंके साथ कुरुक्तेत्रको चला। वहाँ पहुँचकर उसने कर्णके साथ सब और धूय-किरकर एक समतल भूमिमें, जहाँ यास और ईंचनकी अधिकता थी, सेनाकी छावनी हाली। वह छावनी दूसरे हस्तिनापुरके समान ही जान पहती थी।

#### श्रीबलरामजीका पाण्डवोंसे मिलकर तीर्थयात्राके लिये जाना

राजा जनमेजपने पूका—वैद्यान्यायनकी ! गङ्गासन्दर्भ पीष्पको सेनापति-पदपर अभिषिक हुआ सुनकर पहाबाहु युधिष्ठिरने क्या कहा ? तथा भीम, अर्जुन और अक्ट्रियाने उसका क्या उत्तर दिया ?

वैशम्पायनवी कहने तमे आपद्धर्यमे कुशल महाराज युधिष्ठिरने सब भाइयोंको तथा श्रीकृष्णको बुत्सकर कहा, 'तुमलोग खुब सावधान रहो। सबसे पहले तुन्हारा युद्ध वितामह भीष्यके साथ ही होगा। अब तुन्द मेरी सेनाके सात नायक नियुक्त करो।'

श्रीकृष्णने नता—राजन् । ऐसा समय आनेपर आपको जैसी बात कहनी चाहिये, यैसी ही आप कह रहे हैं। मुझे आपका कथन बढ़ा प्रिय जान पड़ता है। अवश्य अब पहले आप अपनी सेनाके नायक ही नियुक्त की जिये।

तब महाराज पुधिष्ठिरने हुन्द, बिराट, सात्यांक, बृह्यपुत्र, धृहकेतु, शिलप्यी और मनधराज सहदेवको बुलाकर उन्हें विधिपूर्वक सेनानाथकके पदोपर अधिकिक किया और



इनका अध्यक्ष पृष्टवृत्रको बनाया । सेनाध्यक्षके धी अध्यक्ष अर्जुन बनाये गये और अर्जुनके धी नेता भगवान् कृष्ण थे । इसी समय इस धोर संहारकारी युद्धको समीय आया जान भगवान् बलरामजी, अकूर, गद, साम्ब, उद्धव, प्रसुप्त और बास्टेम्ण आदि मुख्य-मुख्य यदुर्वद्वायोंको साथ लिये पान्कवोंके शिविरमें आये ! उन्हें देखकर धर्मराज युधिष्ठिर, क्रीकृष्ण, अर्जुन, भीमसेन और उस स्थानपर जो दूसरे राजा थे, ये सब खड़े हो गये । उन सबने समागत बलभाइजीका सत्कार किया । राजा युधिष्ठिरने उनसे प्रेमपूर्वक हाथ मिलाया, श्रीकृष्णादिने उन्हें प्रणाम किया और बृढ़े राजा विराट एवं हुददको उन्होंने प्रणाम किया । किर ये राजा युधिष्टिरके साथ सिंहासनपर विराजपान हुए । उनके बैठनेपर बब और सब लोग भी बैठ गये तो उन्होंने श्रीकृष्णकी और देखकर कहा, "अब यह महाध्यंकर नरसंहार होगा ही । इस



देवी त्येत्वको मैं अनिवार्य ही समझता है, अब इसे हटाया नहीं जा सकता। मेरी इच्छा है कि अपने सुहद् आप सब त्येगोको इस युद्धको समाप्तिपर भी मैं नीरोग देख सकूँ। इसमें संदेव नहीं, यहाँ जो राजा एकवित हुए हैं उनका तो काल ही आ गया है। कृष्णसे तो मैंने बार-बार कहा था कि 'मैया! अपने सम्बन्धियोंके प्रति एक-सा बतांव करो; क्योंकि इमारे लिये जैसे पाष्ट्रब हैं, वैसा ही राजा दुर्योधन है।' किंतु ये तो अर्जुनको देखकर सब प्रकार उसीपर मुख होगी और ऐसा ही संकल्प श्रीकृष्णका भी है। मैं तो श्रीकृष्णके विना इस लोकपर दृष्टि भी नहीं डाल सकता; अतः ये वो कुछ करना चाहते हैं, उसीका अनुवर्तन किया करता है। भीय और दुर्पोधन—ये दोनों बीर मेरे दिल्ल हैं

है। सबन् ! मेरा निश्चित विचार है कि जीत पाण्डवोंकी ही | और गडायुद्धये कुशल है। अतः इनपर मेरा समान खेह है। इसलिये मैं तो अब सरस्वतीतटके तीवाँका सेवन करनेके लिये जाऊँगा, क्वोंकि नष्ट होते हुए कुरुवंदित्योंको मैं उदासीन ट्रॉंट्से नहीं देल सकुँगा ।" ऐसा कहकर महाबाह बलरामजी पान्डवोंसे विद्य होकर तीर्धयात्राके लिये वले गये।

# रुक्मीका सहायताके लिये आना, किंतु पाण्डव और कौरव दोनोंहीका उसकी सहायता स्वीकार न करना

वैशामायनजी कहते हैं-जनमेजय ! इसी समय राजा | भीष्यकका पुत्र स्वयी एक अश्लीहिणी सेना लेकर पाण्डवीके पास आचा । उसने श्रीकृष्णको प्रसन्ताके लिये सूर्यके समान तेवरिवनी ध्वाता लिये पाण्डलोंके चित्रितरमें प्रवेश किया। पाण्यक उससे परिचित तो थे ही। राजा पुचिहिरने उसका आगे बढ़कर स्वागत किया। स्वयीने घी उन सबका



यबायोग्य आदर किया और फिर कुछ देर ठहरकर सब वीरोंके सामने अर्जुनसे कहा, 'अर्जुन ! यदि तुन्हें किसी प्रकारका भय हो तो मैं तुमलोगोंकी सहायताके लिये आ गया है। मैं युद्धमें तुन्हारी ऐसी सहायता करूँगा कि शहु उसे सह नहीं सकेंगे। संसारमें मेरे समान पराक्रमी कोई दूसरा मनुष्य नहीं है। तुम युद्धमें पुझे जिस सेनासे मोर्चा लेनेका भार सीयोगे, उसीको मैं तहस-नहार कर दूँगा । होण, कृप, भीष्प, कर्ण-कोई भी बीर क्यों न हो, अबबा ये सभी राजा इकड़े होकर मेरे सामने आवें, में इन शहुओंको मारकर तुन्हें ही पृथ्वीका राज्य सौंप दूंगा (

तव अर्जुन बोक्तम और धर्मराजकी और ऐसकर हैसे और शान्तभावसे कहने लगे, 'मैंने कुरुवंशमें जन्म लिया है; तिसपर भी में महाराज पाण्यका पुत्र और होणाबार्यका शिष्य कहलाता है, श्रीकृष्ण मेरे सहायक है और गाण्डीव धनुष मेरे यास है। किर मैं यह कैसे कह सकता है कि मैं डर गया है। वीरकर । जिस समय कौरवोकी योषयात्राके अन्नसरपर पैने गव्यवंकि साथ पुद्ध किया था, उस समय मेरी सहायता करने कौन आया था ? तथा विराटनगरमें बहुत-से कौरबोके साथ अकेले ही युद्ध करते समय पुत्रे किसने सहायता दी भी ? मैंने पुद्धके लिये ही भगवान् शंकर, इन्द्र, कुमेर, मग, यरुग, अप्रि, कृयावार्ष, प्रेणावार्य और श्रीकृष्णकी उपासना की है। जतः 'मैं युद्धसे हाता हैं' ऐसी यशका नाश करनेवाली बात तो पुत्र-जैसा पुरुष साकात् इन्ह्रके सामने भी नहीं कह सकता । इसलियं पदाबाहो । युद्रो किसी प्रकारका घय नहीं है और न किसीकी सहायवाकी ही आवश्यकता है। तुम अपनी इच्छाके अनुसार यहाँ जाना बाहो, वहाँ जा सकते हो और खना चाह्रे तो आनन्द्रमें रही।'

इसके बाद रूक्यों अपनी समुद्रके समान विद्राल वाहिनीको लौटाकर दुर्वोधनके पास आया और वहाँ भी उसने वैसी ही बातें की। दुवाँधनको भी अपने वीरत्वका अभिमान था, इसलिये उसने भी उससे सहायता लेना स्त्रीकार नहीं किया। इस प्रकार बलरापनी और रुक्मी-ये दे वीर उस युद्धसे निकलकर चले गये।

पाण्डवोंकी सेनाका पड़ाव पड़ जानेपर फिर वहाँ क्या हुआ । | होना है, वह होकर ही रहेगा ।'

जब दोनों सेनाओंका संगठन हो गया और उनकी | यें तो समझता हूँ होनहार ही बलवान् हैं, पुरुषार्थसे कुछ नहीं व्यक्तरचनाका भी निश्चय हो गया तो राजा धृतराष्ट्रने सञ्चयसे | होता । मेरी बुद्धि दोघोंको अच्छी तरह समझ लेती है, किंतु पूछा, 'सञ्जय ! अब तुप मुझे यह बताओ कि कौरव और | दुर्योधनसे मिलनेपर फिर बदल जाती है। अत: अब जो कुछ

# दुर्योधनका पाण्डवाँसे कहनेके लिये उल्कको अपना कटु संदेश सुनाना

सञ्जयने कहा—महाराज । महतमा पान्यवाने तो हिरण्यवती नदीके तीरपर पड़ाच किया और कौरवॉने एक दूसरे स्थानपर प्रात्मोक्त विभिन्ने अपनी क्रावनी खली। वर्डी राजा दुर्योधनने बड़े उत्साहसे अपनी सेना टहरायी और भिन्न-भिन्न दुक्तिइयोके लिये अलग-अलग स्थान नियुक्त करके सब राजाओंका बढ़ा सम्मान किया। फिर उन्होंने कर्ण, प्रकृति और दुःशासनके साथ कुछ गुप्त परामर्श करके अनुकको बुलाकर कहा, "अनुक ! तुम पाञ्चलोके पास



जाओ और श्रीकृष्णके सामने ही पाण्डवोसे यह संदेश कही । जिसके लिये वर्षोसे विचार हो रहा वा, वह कौरव और पाण्डवीका भयङ्कर युद्ध अब होनेवाला है। अर्जुन ! तुमने कृष्ण और अपने धाइयोंके सहित सञ्जयसे जो गर्ज-गर्जकर बड़ी डोलीकी बातें कही थीं, वे उसने कौरवोकी सभायें मुनायी थीं। अब उन्हें कर दिखानेका समय आ गया है। राजन् ! तुम तो बड़े थार्मिक कहे जाते हो । अब तुमने |

अधर्ममें मन क्यों रूपाया है ? इसीको तो विद्यारवत कहते हैं। एक बार नारदजीने मेरे पिताजीसे इस प्रसङ्घमें एक आरचान कहा था। यह मैं तुन्हें सुनाता हूँ। एक बार एक बिलाय शक्तिहीन हो जानेके कारण गङ्गाजीके तटपर कर्मकत् होकर खड़ा हो गया और सब प्राणियोंको अपना किश्चास दिलानेके लिये 'मैं धर्यावरण कर रहा हैं' ऐसी घोषका करने लगा। इस प्रकार बहुत समय बीत जानेपर पक्षियोको उत्तयर विश्वास हो गया और वे उसका सम्पान करने लगे। उसने भी समझा कि मेरी तपस्या सफल तो हो गयी। फिर बहुत दिनों बाद गर्ही बूहे भी आये और उस तपलीको देलकर सोचने लगे कि 'हमारे शबु बहुत हैं; इसलिये हमारा यामा वनकर यह किलात हममेंसे जो बुढ़े और बालक हैं. उनकी रक्षा किया करे।' तब उन सबने उस विद्यालके पास जाकर कहा, 'आप हमारे जाम आश्रय और परम सुक्षद् हैं। अतः हम सब आपकी दारणमें आये हैं। आप सर्वदा धर्मेंगे तत्पर रहते हैं। अतः वज्रधर इन्द्र जैसे देवताओंकी रक्षा करते हैं. उसी प्रकार आप हमारी रक्षा करें।'

''ब्राडिक इस प्रकार कहनेपा उन्हें भक्षण करनेवाले विकासने कहा—'मैं तप भी करूँ और तुम समकी रक्षा भी करी—ये दोनों काम होनेका तो मुझे कोई इंग नहीं दिखायी देता । किर भी तुन्हारा हित करनेके लिये मुझे तुन्हारी बात भी अकाय माननी चाहिये। तुम्हें भी नितरप्रति मेरा एक काम करना होगा। में कठोर नियमोंका पालन करते-करते बहुत थक गया हूँ। मुझे अपनेमें चलने-फिरनेकी तनिक भी शक्ति दिखायी नहीं देती। अतः आजसे मुझे तुम नित्यप्रति नदीके तीरतक पहुँचा दिया करो।' बुहोंने 'बहुत अच्छा' कहकर उसकी बात स्वीकार कर ली और सब बुढ़े-बालक उसीको सौप दिये।

"किर तो वह पापी जिलाव उन चुहुरेको खा-साकर मोटा हो गया । इधर चूहोंकी संख्या दिनोदिन कम होने लगी । तब क्त सबने आयसमें मिलकर कहा, 'क्यों जी ! मामा तो रोज-रोज फुलता जा रहा है और हम बहुत घट गये हैं। इसका क्या कारण है ?' तब उनमें कोलिक नामका जो सबसे बृद्धा बृद्धा था, उसने कहा—'मामाको वर्मकी परवा थोड़े ही



है। उसने तो बोग रचकर ही हमसे मेल-जोल बढ़ा लिया है। जो प्राणी केवल फल-मूलादि ही खाता है, उसकी विद्वापे वाल नहीं होते। इसके अड्ड बराबर पृष्ट होते जा खे हैं और हमलोग घट रहे हैं। सात-आठ दिनसे डिडिक बृद्धा भी दिखायी नहीं दे रहा है। कोलिककी यह बात सुनकर सब बृह्धे भाग गये और बह तुष्ट बिलाव भी अपना-सा मुँह लेकर बला गया।

"दुष्टात्पन् ! इस प्रकार तुपने भी विद्यालवर भारण कर रखा है। जैसे चूहोंमें विद्यालने धर्माक्तरणका होंग रख रखा धा, उसी प्रकार तुम अपने सगे-सम्बन्धियोंमें धर्माचारी करे हुए हो। तुम्हारी बातें तो और प्रकारकों हैं और कर्म दूसरे बंगका है। तुमने दुनियाको ठगनेके लिये ही वेदान्यास और शानिका स्वरंग बना रखा है। तुम यह पासच्य छोड़कर शावधर्मका आक्षय लो। तुम्हारी माता वर्षोंसे दु-स भोग खी है। उसके औस पोले और संग्राममें शब्दुओंको परास्त करके सम्मान प्राप्त करो। तुमने हमसे पाँच गाँच माँगे थे। किंदु यह सोचकर कि किसी प्रकार पाण्डवोंको कृपित करके उनसे संग्रामभूमिमें दो-दो हाच करें, हमने तुम्हारी माँग मंदूर नहीं की। तुम्हारे लिये ही मैंने दुष्टचित विदुरको त्यागा था। मैंने तुम्हें लाक्षामधनमें जलानेका प्रथल किया था—इस बातको

यद करके तो एक बार मई बन जाओ। तुम जाति और बलमें मेरे समान हो हो। फिर भी कृष्णका आजय तिये क्यों बैठे हो ?

"उतुक ! किर पाण्डवोंके पास हो कृष्णसे कहना कि तुम अपनी और पाण्डवोंकी रक्षा करनेके लिये अब तैयार होकर हमारे साथ युद्ध करें । तुमने मायासे सचामें जो भवडूर कप चारण किया जा, वैसा ही फिर धारण करके अर्जुनके सहित हमपर बढ़ाई करो । इन्हजल, माबा अखवा कपट भवजनक तो होते हैं; जिलु जो रणाङ्गणमें शक्त धारण किये हुए हैं, उनका ये कुछ नहीं बिगाइ सकते । ये तो उनके कारण रोषमें भरकर गरजने लगते हैं। हम भी यदि बाहें तो आकाशमें बढ़ सकते हैं, रसातलमें पुस सकते हैं और इन्ह्रशेकमें जा सकते हैं। कितु इससे न तो अपना स्वार्थ सिद्ध हो सकता है और न अपने प्रतिपक्षीको इराचा ही जा सकता है। और तुमने जो कहा दा कि 'रणपृथिमें धृतराष्ट्रके पुत्रोंको मरवाकर पाञ्चलोको उनका राज्य दिलाऊँगा,' सो तुन्हारा यह संदेश भी सक्रयने युक्ते सुना दिया था। अब तुम सत्वप्रतिज्ञ होकर पाञ्चलोके लिये पराक्रमपूर्वक कमर कसके पुत्र करो । हम भी तुन्हारा चीरम देशें । संसारमें अकस्पात् ही तुन्हारा बड़ा यश फैल गया 🖢। किनु आज मुझे मालूम हुआ कि बिन स्त्रेगोरे तुन्हें सिरापर चड़ा रखा है, वे वास्तवमें पुरुष-चिद्व धारण करनेवाले हिजड़े ही हैं। तुम फंसफे एक सेक्क ही तो हो । येरे-जैसे राजा-यहाराजीको तो तुम्हारे साथ युद्ध करनेके लिये संप्रायभूषिये आना भी उचित नहीं है।

"आ बिना मुझेक मर्ट, बहुभोजी, अज्ञानकी पृति, पृर्श धीमसेनसे तुम बार-बार बहुना कि तुम कौरवीकी समामें पहले जो प्रतिज्ञा कर चुके हो, उसे मिक्या मत कर देना। यदि इक्ति रखते हो सो दुःज्ञासनका खुन पीना। और तुमने जो बहुत बा कि 'मैं रणभूमिमें एक साथ सब पुत्तराष्ट्रपुत्रोंको मार छालुंगा', सो उसका समय भी अब आ गया है। फिर तुम मेरी ओरसे नकुलसे बजना कि अब इटकर युद्ध करो। इस तो तुम्हारा पुरुवार्थ देखें। अब तुम युधिश्चरके अनुराग, मेरे प्रति हेव और ब्रीमदीके ब्रेगको अच्छी तरह बाद कर लो। इसी ठाड सब राजाओंके बीचमें सहदेवसे भी कहना कि तुम्हें बो दुन्स सहने पड़े हैं, उन्हें याद करके अब सावधानीसे युद्ध करें।

"विराट और हुप्रदसे मेरी ओरसे कहना कि तुम सब इकट्ठें होंकर पुझे माननेके लिये आओ और अपने तथा पाण्डवोंके लिये मेरे साथ संप्राम करो। यृष्ट्युप्रसे कहना कि जब तुम ब्रेणाबार्यके सामने आओगे, तब तुन्हें मालूम होगा कि तुन्हारा हित किस बन्तमें हैं। अब तुम अपने सुहदोक सिहत मैदानमें आ जाओ। फिर झिसाप्डीसे कहना कि न्हाबाहु भीष्य तुन्हें की समझकर नहीं मारेंगे। इसक्तिये तुम निर्भय होकर युद्ध करना।"

इसके बाद राजा दुवाँधन खूब हैंसा और उल्क्रसे कहने लगा—'तुम कृष्णके सामने ही अर्जुनसे एक बार फिर कड्ना कि तुम या तो हमें परास्त करके इस पृथ्वीका शासन करो, नहीं तो हमारे हाथसे हारकर तुम्हे पृथ्वीपर शयन करना होगा। जिस कामके लिये क्षत्राणी पुत्र प्रसव करती 🗓 उसका समय आ गया है। अब तुम संघामभूमिमें बल, कीर्य, कीर्य, अखलायव और पुरुवार्थ दिलाकर अपने क्रोधको ठेक कर लो। हमने तुन्हें जूएमें हराया था, तुन्हारे सामने ही हम प्रीपदीको समामे प्रसीट लाये थे, फिर हमीने बारह वर्गके क्षिपे घरसे निकासकर तुन्हें वनमें रखा और एक वर्षतक विराटके परमें रहकर उनकी गुलामी करनेके लिये मजबूर किया। इन देशनिकाले, वनवास और प्रीपदीके ब्रेडरोको याद बरके जरा मर्द कर जाओ और कृष्णको साथ लेकर युद्धके मैदानमें आ जाओ । तुम बहुत बढ़-बढ़का बातें बनाया करते हो, सो यह व्यर्थ बकवाद छोड़कर जरा पुरुषार्थ दिसाओ । घला, तुम पितामह भीष्म, दुर्धर्व कर्ण, महाबली ऋत्य और आसार्थ ब्रोणको युद्धमें परास्त किये विना कैसे राज्य पाना बाइते हो 7 अजी । पृथ्वीपर पैर रखनेवाला ऐसा कीन जीव है, जिसे मारनेका भीव्य और द्वेज संकल्प करें तथा जिसे

इनके दारण शस्त्रोंका स्पर्श भी हो जाय और फिर भी वह जीता रहे। यह मैं जानता हूँ कि बीकृष्ण तुम्हारे सहायक हैं और तुन्हारे पास गाण्डीव धनुष भी है। तथा तुन्हारे समान कोई योखा नहीं है—यह बात भी मुझसे छिपी नहीं है। किंतु ल्पे, यह सब जानकर भी में तुम्हारा राज्य श्रीन रहा हूँ। पिछले तेख वर्षतक तुमने तो विलाप किया है और मैंने राज्य भोगा है। अब आगे भी बन्धु-बान्धकॉसहित तुम्हें मारकर में ही राज्य-शासन कर्मगा । अर्जुन ! जिस समय दासत्वके दाँवपर मैने तुन्हें जूर्मे जीता था, उस समय तुन्हारा गाण्डीव कहाँ था और भीमसेनका बत कहाँ चला गया था ? उस समय तो अनिन्दिता कृष्णाकी कृपाके किना गदाधारी भीमसेन और गाञ्चीवचारी अर्जुन भी उस दासत्वसे मुक्त नहीं हो सके थे। देखों, यह भी मेरा ही पुरुवार्य था कि विराटनगरमें भीयसेनको तो रसोई पकाते-पकाते क्षेत्र नहीं थी और तुन्हें सिरपर वेणी लटकाकर हिजड़ेका रूप बनाकर राजकन्याको नवाना पड़ता बा। मैं तुन्हारे या कृष्णके घवसे राज्य नहीं दूँगा। अब तुम और कृष्ण दोनों मिलकर युद्ध खरो। जिस समय मेरे अयोध बाण खूटेंगे, उस समय प्रजारों कृष्ण और सेकड़ों अर्जुन दातें दिशाओंचे भागते फिरेंगे। फिर तुम्हार सभी सगे-सम्बन्धी युद्धमें मारे जायेंगे। उस समय तुम्हें बड़ा संताय होगा और जिस प्रकार पुण्यहीन पुरुष सर्गप्राप्तिकी आशा क्रोड़ बैंडता है, उसी प्रकार तुम्हारी पृथ्वीका राज्य पानेकी आद्या दूट जायगी । इसलिये तुम द्यान्त हो जाओ ।"

# उलूकका पाण्डवाँको दुर्थोधनका संदेश सुनाना और फिर पाण्डवाँका संदेश लेकर दुर्थोधनके पास आना

सजम करते हैं—महाराज । इस प्रकार दुर्घोधनका संदेश लेकर उल्कूक पाण्डवोकी छावनीमें आया और पाण्डवोसे मिलकर राजा युधिष्ठिरसे कहने लगा, 'आप दूतके वचनोसे परिचित ही हैं। इसलिये जिस प्रकार मुझसे कहा गया है, उसी प्रकार दुर्घोधनका संदेश सुनानेपर आप क्रोध न करें।'

वृधिसिरं करा—अलूक । तुन्तारे लिये कोई भवकी बात नहीं है। तुम बेसाटके अदूरदर्शी दुर्योधनका विचार सुनाओ ।

उत्पन्ने करा—राजन् ! महामना राजा दुर्वोचनने सब कौरवींके सामने आपके लिये जो संदेश कहा है, वह सुनिये । उन्होंने कहा है—''पाण्डव ! तुम राज्यहरण, वनवास और प्रैपदींके उत्पीडनकी बात याद करके जरा मर्द बन बाओ । भीमसेनने सामर्खा न होनेपर भी जो ऐसी पार्त की बी कि 'मैं टु-फासनका रक पॉर्कगा,' सो यदि इनकी ताब हो तो पी लें। अख-क्कोजकी कोचड़ सूख गयी है और मार्ग चौरस हो गये हैं, इस्तिन्ये अब कृष्णके साथ संभामधूमिमें आ जाओ। तुम पितामह भीष्म, दुर्धर्व कर्ण, महाबली शल्य और आचार्य डोणको युद्ध्ये परान्त किये बिना किस प्रकार राज्य लेना चाहते हो? घटना, पृथ्वीपर पैर रखनेवाला ऐसा कौन प्राणी है, जिसे मारनेका भीष्म और होण संकल्य कर लें तथा जिसे उनके दासण सखोंका स्पर्श भी हो जाय और फिर भी वह जीता रहे।"



महाराज युधिहिरसे ऐसा कह उलुकने अर्जुनकी और युक्त करके कहा — 'अर्जुन । आपसे पहाराज दुर्योधन कहते हैं कि तुम बहुत बक्तवाद क्यों करते हो ? ये व्यर्थ बातें बनाना छोड़कर युद्धमें सामने आ जाओ। अब तो युद्ध करनेसे ही कोई काम बन सकता है, बातें बनानेसे कुछ नहीं होगा। मैं जानता है कि कृष्ण तुम्हारे सहायक है और तुम्हारे पास गाण्डीस धनुष भी है। तथा तुम्हारे समान कोई योद्धा नहीं है—यह बात भी मुझसे खिपी नहीं है। किंतु लो, यह सब जानकर भी मैं तुम्हारा राज्य छीन रहा है। विखले तेरह वर्षतक तुमने तो विलाप किया और मैंने राज्य घोगा है। अब आगे भी तुम्हें और तुम्हारे बन्धु-बान्धवॉक्टे मारकर में ही राज्यशासन कसँगा । धूतक्रीडाके समय जब तुम दासत्वमें वैध गये वे तो क्स समय अनिन्दिता ग्रेपदीकी कृपाके बिना गवाधारी भीम और गांप्डीवधारी अर्जुन तो उस दासत्वसे अपना कुटकारा भी नहीं करा सके वे। विराटनगरमें मेरे ही कारण तुन्हें सिरपर वेणी लटकाकर हिजड़ेका रूप बनाकर राजकन्याको नवाना पड़ा था। मैं तुन्हारे या कृष्णके भवसे राज्य नहीं दूँगा। अब तुम और कृष्ण देनों मिलकर हमारे साथ युद्ध करों। निस समय मेरे अमोघ बाण छुटेंगे, उस समय हजारों कृष्ण और सैकड़ों अर्जुन दस्ते दिशाओंमें भागते किरेंगे। इस प्रकार जब तुम्हारे सभी सगे-सम्बन्धी युद्धमें मारे जावेंगे तो तुन्हें बड़ा संताप होगा और तिस प्रकार पुण्यहोन पुरुष स्वर्गप्राप्तिकी

आरा। छोड़ बैठता है, उसी प्रकार तुन्हारी पृथ्वीका राज्य पानेको आशा टूट वाषगी। इसलिये तुम शान्त हो बाओ।'

पाण्डवलोग तो पहलेड़ीसे क्रोबमें भरे बैठे बे। उल्लाकी ये वातें सुनकर वे और भी गर्म हो गये और विषयर सपेंकि सम्पन एक-दूसरेकों और देखने लगे। तब श्रीकृष्णने कुछ मुसकराकर उल्लासे कहा, 'उल्ला ! तुम जल्दी ही दुर्पोधनके पास बाओ और उससे कहो कि हमने तुम्हारी बातें सुन ली है। तुम्हारा जैसा विचार है, बैसा ही होगा।'

चीमसेन कौरवोंके संकेत और भावको समझकर क्रोधसे आगबबुला हो गये और दाँत पीसकर उनुकसे कहने लगे, "मूर्ल ! दुवाँचनने तुपसे जो-जो वाते कही हैं, वे सब हमने सुन लीं। अब मैं जो कुछ कहता हूँ, सुनो। तुम सब शक्तियोंके सामने सुतपुत्र कर्ण और अपने पिता दुरात्या घासुनिके सुनते हुए दुर्वोधनसे यह कहना कि 'र दुरात्पन् । हम जो अपने प्येष्ठ भारत धर्मराज युधिहिरकी प्रसन्नताके लिये सदासे तेरे अपराधोंको सहते रहे हैं, मालूम होता है हमारे उन उपकारीका तेरे हृदयमें कुछ भी आदर नहीं है। धर्मराज अपने कुलके कल्याणके लिये ही आपसमें पेल कराना बाहते थे। इसीसे उन्होंने श्रीकृष्णको कौरवोंके पास घेजा या । किंतु अवस्य ही तेरे सिरपर काल नाम रहा है, इसीसे तू यमराजके घर जाना षाहता है। अच्छा तो अब निश्चय कल हमारे साथ तेरा संमाम होगा । मैंने भी तुझे और तेरे भाइयोंको मारनेकी प्रतिका कर ली हैं और ऐसा ही होगा भी । समुद्र भले ही अपनी मर्यादाको तोड़ दे और पहाड़ोके घले ही टुकड़े-टुकड़े दढ़ जायें, किंतु मेरा कवन सूठा नहीं होगा । अरे कुईदे ! साक्षात् यम, कुबेर और ख भी तेरी सहायता करें तो भी पाण्डवलोग अपनी प्रतिज्ञा पूरी करेंगे। मैं खूल जीभरकर दुःशासनका खून पीऊँगा। इस युद्धमें ऋषं भीष्मजीको आगे रखकर भी कोई क्षत्रिय मेरे सामने आवेगा तो उसे तुरंत यमराजके घर शेज दुँगा ।' इस अत्रियोक्ती सभामें मैंने ये जितनी बातें कही हैं, वे सभी सत्य होगी-यह मैं अपने आधार्की शपथ करके कहता है।"

भीमसेनकी बात सुनकर सहदेव भी क्रोधमें भर गये और इस प्रकार कहने लगे, ''पापी उल्लंक ! मेरी बात सुनी । तुम अपने पितासे जाकर कहना कि 'यदि राजा पृतराष्ट्रसे तुन्हारा सम्बन्ध न होता तो हममें यह फूट ही न पड़ती ।' तुमने तो बृतराष्ट्रके क्षेत्र और सब लोगोंका नाड़ा करानेके लिये ही जन्म लिया है। तुम साक्षात् शत्रुताकी मूर्ति, अपने कुलका उन्होद करानेवाले और बड़े पापी हो।' उल्लंक ! बाद रखो, इस संश्राममें में पहले तुन्हें मासैना और फिर तुन्हारे पिताके प्राण लूँगा ।"

भीम और सहदेवकी बात सुनकर अर्जुनने मुसकराकर भीमसेनसे कहा—'प्राईजी ! आपके साथ जिन लोगोका वैर है, उनके सम्बन्धमें तो आप यही समझिये कि वे संसारमें हैं ही नहीं । कितु उल्कसे आपको कोई कड़ी बात नहीं कड़नी चाहिये। दूत बेचारे क्या अपराध करते हैं; उनसे तो जैसा कहनेको कहा जाता है, वैसा ही वे सुना देते हैं।' श्रीयसेनसे ऐसा कहकर फिर उन्होंने पृष्टपुत्रादि अपने सम्बन्धियोसे कहा, 'आपलोगोने पापी दुर्योचनको बाते सुन ली ? इनपे विशेषकासमें मेरी और श्रीकृष्णकी हो निन्दा की गया है। इन बातीको सुनकर आप हमारे ही हिलको दृष्टिसे रोक्ये घर गर्प है। किंतु आपलोगोंकी सहायता और ब्रीकृष्णके प्रतायारे में सम्पूर्ण क्षत्रिय राजाओंको भी कुछ नहीं समझता। अतः आप सब आज़ा दें तो मैं उल्काको इन बातोका उत्तर दे हूँ । नहीं तो कल अपनी सेनाके मुहानेपर गाण्डीच धनुषसे ही इस बकवादका जवाब दूँगा। बातोंने तो नुपंसकत्येग हैं। जवाब दिया करते हैं।' अर्जुनकी यह बात सुनकर राजालोग उनकी प्रशंसा करने लगे।

किर महाराज पृथिहितने उन सकका उनके सम्मान और आयुके अनुसार सरकार किया और दुर्योधनको सदेशकायों सुनानेके लिये उन्नूकसे कहा — 'उन्नूक । तुम जाओ और शतुनाची मृति कुलकलेक दुर्योधनसे कहा कि माई ! तुम्हारी वही पापमृद्धि है । अब तुमने हमें पुद्धके लिये आमन्तित तो कर ही लिया है । किंतु तुम क्षत्रिय हो, इसल्ये हमारे माननीय भीष्मादिको और खेंडात्म्य लक्ष्मणादिको आगे रसकर हमसे युद्ध मत करना । बल्कि अपने और अपने सेमकोके पराकमके घरोसे हो पाष्ट्रकोंको मुद्धमे बुलाना । देखी, पूरा-पूरा स्वत्रियत्व निभाना । जो पुरुष दूसरोके पराकमका आग्रय लेकर शतुओंको संश्रमके लिये बुलाता है और खर्च उससे लोहा लेकी शक्ति नहीं रखता, उसीको नपुंत्रक कहते हैं।'

श्रीकृष्यने करा—अनुक ! इसके बाद तुम दुर्योधनसे मेरा संदेश कहना कि 'अब करा ही तुम रणपूष्पिमें आ बाओ और अपनी मर्दानगी दिसाओ । तुम वो ऐसा समझते हो कि कृष्य युद्ध नहीं करेगा; क्योंकि पाण्डबोने इससे अर्जुनका सारवि बननेके लिये कहा है—क्या इसोसे तुन्हें मेरा डर नहीं है ? सो पाद रखो, युद्धके अन्तमें कोई भी नहीं बबेगा; आग जैसे धास-फुसको जला देती है, उसी प्रकार अपने कोधसे में सबको धाम कर दूंगा । इस समय तो महाराज युधिहिरको आज्ञासे में युद्ध करते हुए अर्जुनका सारव्य ही करना । अब कल तो तुम तीनों लोकोमें यदि कहीं उड़कर जाना चाहोगे अबवा पूमिके पीतर युसनेका प्रवत्न करोगे, तो भी वहीं तुन्हें अर्जुनका रब दिलायों देगा। और तुम जो भीमसेनकों प्रतिज्ञकों मिख्या समझते हो, सो तुम समझ लो कि दु-दासनका खुन तो उन्होंने आज ही पी क्लिया। तुम व्यर्थ ऐसी जन्दी-उन्हों बातें बनाते हो; महाराज युधिष्ठिर, भीमसेन, अर्जुन और नकुल-सहदेव तो तुन्हें कुछ भी नहीं समझते।'

इसके बाद महत्पदात्वी अर्तुन बीकृष्णकी और देखकर ब्लूक्से कहने लगे—'जो पुरुष अपने पराक्रमके घरोसे शहुओंको संशामके लिये ललकारता है और फिर डटकर उनका पुकावरण करता है, मर्द तो वही है। जाओ, तुम दुर्योधनसे कहना कि सच्चसाची अर्जुनने तुम्हारी खुनौती स्वीकार कर ली है, अब आजकी रात बीतते ही युद्ध आरम्प हो कायगा। ये तुन्हारे सामने सबसे पहले कुरुवृद्ध वितामह भीष्यका ही संहार करूँगा। तुन्हारे अधर्मी धाई दुःशासनसं भीमसेनने क्रोंबर्धे भरकर सभामें जो बात कही थी, उसे भी तुन बोड़े ही दिनोने सत्य हुई देखोगे। दुर्योधन। अभियान, दर्प, क्रोध, कटुता, निष्ठुरता, अहंकार, क्रुस्ता, तीव्यता, धर्मतिहेच, युरुजनीकी बात न मानने और अधर्मधर तुले रहनेका दुष्परिणाम बहुत जान्द तुन्हारे सामने आ जायगा। भीष्य, होण और कर्णके युद्धस्वलमें काम आते ही तुम अपने जीवन, राज्य और पुत्रोंकी आज्ञा छोड़ बैठोंगे। जब तुम अपने प्राप्त और पुत्रोंकी मृत्युका संवाद सुनोगे और भीमसेन तुन्हें मारने रुगेंगे, तभी तुन्हें अपने कुकर्मीकी याद आवेगी। मैं तुमसे सच-सच कहता 🕻 ये सभी बाते सत्य होकर रहेंगी।'

तदनत्तर युधिहिरने फिर कहा—'भैया अपूक ! तुम दुर्योधनमें जाकर मेरी यह बात कहना कि मैं तो कीड़े-मकोड़ोंको भी कष्ट पहुँचाना नहीं बाहता, फिर अपने सगे-सम्बन्धियोंके नाझकी इच्छा कैसे कर सकता हूं ? इसीसे मैंने पहले ही केवल पाँच गाँव माँगे थे। किंतु तुम्हारा मन दुम्माने हुवा हुआ है और तुम मूर्लातासे ही व्यर्थ बकताद किया करते हो। देखों, तुमने श्रीकृष्णकी भी हितकारिणी विका ख्रण नहीं की। अब अधिक कहने-सुननेमें क्या रखा है, तुम अपने बन्धु-बान्धवोंके सहित मैदानमें आ जाओ।'

इसके बाद भीमसेनने कहा—उलूक ! दुर्योधन बड़ा ही दुर्वृद्धि, पापी, कठ, कृर, कुटिल और दुराबारी है। तुम मेरी ओरसे आसे कहना कि मैंने सभाके बीबमें जो प्रतिज्ञा की थी उसे मैं सत्यकी शपब करके कहता हैं, अवदय सत्य करूंगा। मैं रणमूचिमें दुःशासरको प्रश्नांकर उसका लोह पीकैंगा तथा तेरी जंपाको तोडूँगा और तेरे भाइयोको नष्ट कर डालूँगा। सब पान, मैं धृतराष्ट्रके सभी पुत्रोंका काल है। एक बात और भी सुन—मैं भाइबोंके सहित तुझे मारकर बर्मराजके सामने ही तेरे सिसपर पर सकुना।'

फिर नकुलने कहा—'उलूक ! तुम यूतराहके पुत्र दुर्योधनसे कहना कि मैंने तुन्हारी सब बातें अच्छी रुख सुन ली हैं। तुम मुझे जैसा करनेके लिये कह रहे हो, मैं बैसा ही कर्मगा।' सहदेव बोले, दुर्योधन ! तुम्हारा जो विभार है, वह सब वृक्षा हो जायगा और महाराज धृतराष्ट्रको तुन्हारे लिये प्रोक करना पड़ेगा।' इसके पशार शिलाबीने कहा, 'निःसंदेह विधाताने मुझे पितामह भीव्यके वधके लिये ही उत्पन्न किया है। इसलिये में सब धनुर्धरोके देखते-देखते उन्हें धरावाची कर हैंगा। फिर बृहसुप्रने भी कहा, 'मेरी ओरसे तुम दुर्वोचनसे कहना कि मैं प्रेणावार्यको उनके साथी और सम्बन्धियोके सहित भार डालुँगा।' अन्तमें महाराज युधिहिरने करणाज्या फिर कहा, 'में तो किसी भी प्रकार अपने कुटुन्बियोंका वस नहीं कराना चाहता । यह सब नौबत तो तुन्हारे ही दोषसे आयी है। और उल्का । अब तुम या तो जाओ या त्वलेकी इच्छा हो तो वहीं रहो । हम भी तुन्हारे सम्बन्धी ही हैं ।"

तब उत्क पहाराज युधिष्ठिरको आज्ञा पा राजा दुर्योधनके पास आवा और उसे अर्जुनका संदेश ज्यो-का-त्यों सुना दिया। तथा श्रीकृष्ण, भीमसेन और वर्मराज युधिप्रिरके पुरुवार्थका वर्णन कर नकुल, विराट, हुम्द, सहदेव, बृहसूप्र, शिलपडी और श्रीकृष्ण तथा अर्जुनने जो-जो बातें बजी बी, ब सब उसी प्रकार सुना दी। जनुककी कर्त सुनकर राजा दुर्घोधनने दुःशासन, कर्ण और शकुनिसे कहा कि 'सब राजाओंको तथा अपनी और अपने विजोकी सेनाको आजा दे दो कि कल सूर्योदय होनेसे पहले ही सब सेनायति तैयार हो जावै।' तब कर्णकी आज्ञासे दूतोंने सम्पूर्ण सेना और राजाओको दुर्योधनका यह आदेश सुना दिया।

इधर उत्क्रको बाते सुनकर कुन्तीनन्दन युधिक्तिरने भी धृष्टद्मप्रके नेतृत्वमें अपनी चतुरङ्गिणी सेनाका कृत करा दिया । महारथी भीम और अर्जुन आदि सब ओरसे उसकी



देशाचाल करते कलते थे । उसके आगे महान् धनुर्धर पृष्टगुप्र बे । उन्होंने जिस बीरका जैसा बल और जैसा उत्साह था, उसे डारी कोटिके प्रतिपक्षीमे युद्ध करनेकी आज्ञा ही। अर्जुनको कर्णके साथ, चीपसेनको दुर्वोधनके साथ, पृष्टकेतुको क्रम्पके साथ, उत्तर्याताको कृपाचार्यके साथ, नकुलको अस्त्रामाके साथ, शैव्यको कृतवयकि साथ, सात्पकिको क्यद्रवके साथ और शिलाण्डीको भीष्यके साथ युद्ध करनेके लिये नियुक्त किया। इसी प्रकार सहदेवको शकुनिसे, बेकितानको शलसे, ब्रैपदीके पाँच पुत्रोंको जिग्ले बीरोसे और अधियन्त्रको वृषसेन तथा अन्याना राजाओंसे भिष्ठनेका आदेश दिया; क्योंकि वे उसे संधामभूमिमें अर्जुनकी अपेक्षा भी अधिक शकिशाली समझते थे। इस प्रकार सब योद्धाओंका विचान कर उन्होंने अपने भागमें होणानार्यको रखा और किर पाण्यवोकी विजयके लिये रणाप्रुणमें सुसन्तित होक्त सहे हो गये।

### दुर्योधनका भीष्मजीके मुखसे अपनी सेनाके रथी और अतिरथियोंका विवरण सुनना

भीष्मका वस करनेके लिये प्रतिज्ञा की तो मेरे पूर्ल पुत्र दुर्पोधनादिने क्या किया ? मुझे तो अब ऐसा जान पड़ता है मानो श्रीकृष्णके साथी अर्जुनने संप्रायमें हमारे काका

राजा धृतराष्ट्रने पूरा—सञ्जय ! जब अर्जुनने राजधूमिमें | धीव्यजीको मार ही डाला हो । इसके सिवा यह भी सुनाओ कि महापराक्रमी भीष्पजीने प्रधान सेनापतिका पद पाकर फिर

सङ्ग्य बङ्गे लगे—यहाराज ! सेनाध्यक्षका पद पाकर

भारतनुनन्दन भीषाजीने दुवोंधनकी प्रसन्नता बढ़ाते हुए बढ़ा, 'मैं शक्तिपाणि धगवान् खामिकार्तिकेयको नमस्त्रार कर आज तुन्हारा सेनापति बनता हूँ। अब इसमें तुम किसी प्रकारका संदेह न करना। मैं सेनासम्बन्धी कार्यों और तरह-तरहकी व्यूहरचनाओंमें कुशल हूँ। मुझे देवता, पन्धर्व और मनुष्य—तीनोहीकी व्यूहरचनाका हान है; अब तुम सब प्रकारकी मानसिक किसा छोड़ हो। मैं शाकानुसार तुन्हारी सेनाकी ग्रंबोचित रक्षा करते हुए निकायटभावसे पाव्यवाँके साम मुद्ध करीगा।'

दुर्गोधननं कार-पितामह ! भय तो मुझे देखता और असुरोसे युद्ध करनेमें भी नहीं तगता। फिर जब आप सेनापित हो और पुरुवसिंह आवार्थ होण हमारी रक्षाके लिये खड़े हों, तब तो कहना ही क्या है ? आप अपने और विपक्षियोंके सभी रबी और अतिरक्षियोंको अच्छी तख जानते हैं। अतः मैं और ये सब राजालोग आपके पुलारे उनकी संख्या सुनना चाहते हैं।

मोष्पजीने कहा—राजन् ! तुष्हारी सेनामें जिलने रखी और महारथी हैं, उनका विकरण सुनो । तुष्हारे पक्षमें करोड़ों और अरबों रबी हैं। उनमें जो प्रधान-प्रधान हैं, उनके नाम सुनो । सबसे पहले तो दु:दरासन आदि अपने सौ भाइपोके सहित तुम ही बहुत बढ़े रथी हो । तुम सभी छेदन-धेदनमें कुलल और गवा, प्राप्त तथा बाल-तलकारके युद्धमे पारङ्गत हो । मैं तुन्हारा प्रधान सेनापति हूँ। येरी कोई बात तुमसे कियी नहीं है; अपने मुंद्रसे मैं अपने गुणीका वर्णन कर्त, यह बच्चित नहीं समझता । इस्त्रधारियोमें श्रेष्ठ कृतवर्मा भी तुन्हारी सेनामें एक असिरधी है। महान् बनुर्धर मद्रराज शाल्यको भी मैं अकिरबी मानता हूँ। ये अपने भानजे नकुरू और सहदेवको छोड़कर प्रेष सब पाण्डवांसे युद्ध करेंगे। रवयूव्यतियोके अधिपति भूरिश्रमा भी प्राञ्चओंकी सेनाका बढ़ा भीवण संहार करेंगे। सिन्धुराज जयहकको मैं हो रचियोंके बराबर समझता हूँ। वे अपने दुस्वज प्राणोंकी भी काजी लगाकर पाण्डवोंके साथ संप्राम करेंगे । काम्बोजनरेप्रा सुदक्षिण एक रक्षीके बराबर हैं । माहिष्मतीपुरीका राजा नील भी रबी कहा जा सकता है। इसका पहलेसे ही सहदेवसे वैर वैंबा हुआ है। इसलिये यह तुन्हारे लिखे पाण्डवाके साथ वरावर युद्ध करता रहेगा। अवस्तिनरेश विन्द और अनुविन्द बढ़े अन्ते रबी माने बाते हैं। ये दोनों पुद्धके बड़े प्रेमी हैं, इसलिये ये शतुसेनामें लेल-सा करते हुए कालके समान विचरेगे। मेरे विचारसे तिगत्तदेशके पाँच भाई भी बहुत अच्छे रबी हैं। उनमें भी सत्यरघ प्रधान है। तुन्हारा पुत्र लक्ष्मण और दुःशासनका

त्यका—ये दोनों यद्यपि तस्या अवस्थाके और सुकुमार हैं, तो भी मैं इन्हें अच्छा रखी समझता हूँ। राजा दण्डवार भी एक रखी है, अपनी सेनाके साथ वह भी संप्राममें अच्छा हाथ दिखावेगा। मेरे विचारसे बृहद्वार और कौसल्य भी अच्छे रबी है। कुमावार्य तो रखपूवपतिषोक्षे अध्यक्ष ही है। वे अपने प्यारे प्रामोकी भी बाजी तनाकर तुन्हारे शत्रुओंका संहार करेंगे। ये साक्षात् स्वामिकार्तिकेयक समान अजेय हैं।

तुम्हारं मामा इक्किन भी एक रबी है। इन्होंने पाण्डवांसे तैर ठाना है, इसालिये निःसंदेष्ठ ये उनसे घोर युद्ध करेंगे। होणाचार्यके पुत्र असत्वामा तो बहुत बढ़े महारबी हैं। किंतु इन्हें अपने प्राण बहुत म्यारे हैं। यदि इनमें यह दोष न होता तो इनके सनान योद्धा दोनों पशकी सेनाओंमें कोई नहीं या। इनके पिता डोणाचार्य तो बृहे होनेपर भी जवानोंसे अच्छे हैं। वे संधानमें बहुत बड़ा काप करेंगे—इसमें मुझे संदेश नहीं है। किंतु अर्जुनपर इनका बड़ा श्रेष्ठ है। इसकिये अपने आचार्यत्वको ओर देशकर ये उसे कभी नहीं मारेंगे; क्योंकि उसे तो वे अपने पुत्रसे भी बढ़कर समझते हैं। यो तो सम्पूर्ण देकता, गन्धर्य और मनुष्य मिलकर भी इनके सामने आवें तो ये अकेले ही रचपर सजार होकर अपने दिव्य अखाँसे उन्हें तहस-नहस कर सकते हैं। इनके सिवा महाराज पौरवको भी मैं महारबी समझता हूँ। ये पाळाल बीरोका संहार करेंगे। राजपुर बृहद्वार भी एक सबा रथी है। वह कालके समान तुन्हारे ऋडुओंकी सेनामें धूमेगा । मेरे किनारसे मनुवंशी राजा जलसन्ध भी रखी है। अपनी सेनाके सहित वह भी प्राणींका मोड़ त्यानकर युद्ध करेगा। महाराज बाह्नीक तो अतिरधी हैं, उन्हें मैं संप्रापमें साहात् यमराजके समान समझता है। वे एक बार युद्धमें आकर फिर पीक्षे कदम नहीं रहाते। सेनापति सत्वनान् भी एक महारबी है। उसके हाबसे बड़े अद्भुत कर्म होंगे। राक्षसराज अलम्बुष यो महारशी है ही। यह सारी राञ्चससेनामें सर्वोत्तम रखी और मायाची है तथा पाण्डवोसे इसकी बड़ी कडूर शत्रुता है। प्राप्न्योतिकपुरके राजा भगवत बड़े ही बीर और प्रतापी हैं। वे हाथीपर चढ़कर युद्ध करनेवालोमें सर्वक्षेत्र हैं और रचयुद्धमें भी कुवाल हैं। इनके सिका नान्यारोमें श्रेष्ठ अचल और वृषक—ये दो भाई भी अच्छे रबी है। ये दोनों मिलकर शतुओंका संहार करेंगे।

बह कर्ण, जो तुष्हारा प्यारा मित्र, सलाहकार और नेता हैं तबा तुष्हें सर्वदा ही पाण्डवोसे झगड़ा करनेके लिये उधारा करता है, बड़ा ही अभियानों, बकवादी और नीव प्रकृतिका है। यह न तो रबी है और न अतिरखी ही है। मैं इसे अर्थरबी समझता है। यह यदि एक बार अर्जुनके सामने बला गया तो उसके हावसे जीता बचकर नहीं लोटेगा।

इसी समय द्रोणाबार्यं भी बहुने लगे—'भीष्मद्रो ! ठोक है; आप जैसा कह रहे हैं, वैसी ही बात है। आपका कवन कभी मिथ्या नहीं हो सकता। इमने भी प्रत्येक युद्धमें इसे दोसी बधारते और फिर वहाँसे भागते ही देखा है। यह प्रमादी है, इसलिये में भी इसे अर्थरथी ही मानता हूँ।

भीष्य और द्रोणकी ये बातें सुनकर कर्णकी त्यारी बढ़ गयी और वह गुसोमें घर कहने लगा, 'पितामह ! मेरा कोई अपराय न होनेपर भी आप द्वेषका इसी प्रकार बात-बातमें मुझे वाग्वाणीसे बीधा करते हैं। मैं केवल राजा दुवीधनके कारण ही आपकी ये सारी वातें सह लेता हैं। आप पदि मुझे अर्धरथी मानेंगे तो सारा संसार भी या सम्याकर कि मीन्य सूठ नहीं बोलते मुझे अर्थस्त्री ही समझेगर। किंतु कुरुनन्दन । अधिक आयु होनेसे, बाल पक जानेसे अववा धन या बहुत-सा कुटुम्ब होनेसे किसी शक्तिपको पहारथी नहीं कहा जाता । क्षत्रिय तो बलके कारण ही श्रेष्ठ पाना जाता है । इसी प्रकार ब्राह्मण वेदमनोके ज्ञानसे, वैदय अधिक धनसे और चुद्र अधिक आयु होनेसे श्रेष्ठ समझे जाते हैं। आर राग-ब्रेथमे भी हैं, इसलिये मोहबदा मनमाने कासी रथी-अतिरक्षियोंका विभाग किया करते हैं। महाराज दुर्योधन । आप जरा अच्छी तरह ठीक-ठीक विचार कीनिये । शीव्यजीका चात बड़ा दूषित है और ये आपका अहित करनेवाले हैं, इसलिये आप इन्हें त्याग वीजिये । कहाँ तो नबी और अतिरधियोंका विचार और कहाँ ये आपवृद्धिकाले भीषा । इन्हें भला, इसका क्या विषेक हो सकता है। मैं तो अकेला ही सारी पाण्डवसेनाके पुँह फेर हूँगा। भीष्यकी आयु बीत बुकी है। इसलिये कालकी प्रेरणासे इनकी बुद्धि भी मोटी हो गयी है। ये घला, युद्ध, मार-काट और सत्परामशंजी बातें क्या समझें। बाळने केवल वृद्धोकी

बातपर ब्यान देनेको हो कहा है, अतिवृद्धोंकी बातपर नहीं; क्योंकि वे तो किर बालकोंके समान ही माने जाते हैं। यदापि में अकेला ही पाण्डवोंकी इस सेनाको नष्ट कर दूँगा, किंतु सेनायति होनेके कारण उसका यश तो भीष्मको ही मिलेगा। इसलिये जवतक ये जीते हैं, तवतक तो में किसी प्रकार पुत् नहीं कर सकता। इनके मरनेपर तो मैं सभी महारथियोंके साय सङ्कर दिखा देगा।'

मांकने बढ़ा—सुलपुत्र ! में आपसमें फूट इसवाना नहीं चाहता, इसीसे अकतक तू जीवित है। मैं बूझ है तो क्या हुआ, तू तो अधी वका ही है। फिर भी मैं तेरी मुज़की लालमा और जीवनकी आसाको नहीं काट गा। है। जमहीप्रनन्दन परशुरामजी भी बड़े-बड़े अख-कृत्व कासाकर मेरा कुछ नहीं बिगाइ सके तो तू भला, क्या कर लेगा 7 और कुलकलंक । यद्यपि चले आदमी अपने बलकी अपने ही पुँहसे बढ़ाई नहीं किया करते, तो भी तेरी करतूनोंसे कुड़कर मुझे ये वातें कहनी ही पड़ती हैं। देख, नब काशिराजके यहाँ लयंबर हुआ था तो मैंने वहाँ इकटुं हुए सब राजाओंको बोतकर काशिराजकी कन्याओंको हर रिध्या था। उस समय ऐसे-ऐसे इजारों राजाओंको मैंने अकेले ही युज्यपूमिमें परास कर दिया वा।

च्छ विवाद होता देखकर राजा दुर्योधनने भीष्मजीसे कहा, 'विलायह । आप येरी ओर देशिये । आपके सिरपर बड़ा भारी काम आ पड़ा है। अब आप एकमात्र मेरे हितपर ही दृष्टि रहों । येरे विचारसे तो आप दोनोंडीसे मेरा बढ़ा भारी उपकार होगा। अब मैं शतुओकी सेनामें भी जो रथी और अतिरबी हैं, उनका किंवरण सुनना जातता है। मेरी इच्छा है कि में शहुओंके कलाकसके विषयमें जानकारी प्राप्त का है; क्योंकि आजकी रात बीतते ही उनसे हमारा युद्ध क्षिक् कायगा।'

#### पाण्डवपक्षके रथी और अतिरथियोंकी गणना

अतिरबी और अर्थरबी तो सुना दिये; अब यदि तुन्हें पाण्डवपक्षके रथी आदि सुननेकी उत्सुकता है, तो वह भी सुनो। प्रथम तो राजा युविद्विर ही बहुत अच्छे रवी हैं। भीमसेन तो आठ रिक्षयोके बराबर है। बाण और गड़के युद्धमें उसके समान दूसरा कोई थोद्धा नहीं है। उसमें दस

गाँभवाने कहा—राजन् ! मैंने तुष्हारे पक्षके रखी, है। माडीके पुत्र नकुरा-सहदेव भी आन्छे रथी हैं। ये सब पाळ्ड बाल्पावरमार्थे ही तुपलोगोंकी अपेक्षा तेतीसे दोड़ने, लक्ष बेचने, मर्मस्वानोंको पीडित करने और पृथ्वीपर हालकर यसीटनेमें बढ़े-बढ़े थे। ये लोग रणचूमिमें हमारी सेनाको नष्ट कर डालेंगे, तुम इनसे युद्ध मत ठानो । अर्जुनको तो साक्षात् जीनारायणकी सहायता प्राप्त है। दोनों पक्षकी हजार हाथियोंका वल है तथा वह बड़ा ही मानी और तेवली | सेनाओंमें अर्जुन-कैसा रखी कोई भी नहीं है। इस समय ही नहीं, पैने तो पूतकालमें भी ऐसा कोई रवी नहीं सुना। वह यदि क्रोध करेगा तो तुम्हारी सारी सेनाको विब्बंस कर हालेगा। अर्जुनका सामना या तो मैं कर सकता है या आचार्य द्रोण। हमारे सिवा दोनों सेनाओंमें तींसरा कोई भी वीर उसके आगे नहीं दिक सकता। किंतु इम दोनों भी अब बूढ़े हो गये हैं, अर्जुन तो युवा और सब प्रकार कार्यकुराल है।

इनके सिवा डोपदीके पाँचों पुत्र महारबी है। जिसटके पुत्र कारको भी में अच्छा रबी मानता है। महाबाहु अभियन्यु तो रस्यूवर्णके यूबोका भी अध्यक्ष है। वह युद्ध करनेमें स्वयं अर्जुन और श्रीकृष्णके समान है। वृष्णिक्ती खीरोंमें परम शुरवीर सात्विक भी रवयुवयोका पूचप है। वह बड़ा ही असहनदील और निर्भय है। ज्लामीजाको भी मैं अच्छा रखीं मानता है तथा भेरे विचारसे युधानन्यु भी जनम रबी है। बिराट और हुप्त बूढ़े होनेपर भी युद्धमें अनेय हैं; मैं इन्हें बड़ा पराक्रमी और महारबी समझता है। हुम्बका पुत्र फिलच्छी भी वर सेनामें एक प्रधान रथी है। प्रोपाकार्यका जिल्ह बृहसूत्र तो उस सारी सेनाका अध्यक्ष है। उसे भी मैं स्वारको और अतिरथी मानता है। पृष्टपुत्रका पुत्र अवसमी असरयो है; क्योंकि बालक होनेके कराण अभी उसने विद्राप परिव्रय नहीं किया । तिस्पासका पुत्र चेदिराज मुक्तेतु बद्धा ही वीर और धनुर्धर है। यह पाण्यवाँका सम्बन्धा और महारबी है। इनके सिवा क्षत्रदेव, जयना, अधितीजा, सत्वजित, अज और फोज भी पाण्डवांके पक्षमें यहान् पराक्रमी और यहारखी 🖁 ।

केकच देशके पाँच सहोदर राजकुमार बड़े ही दृहपराक्रमी, तरह-तरहके अत्वांसे युद्ध करनेवाले और उच्च कोटिके रबी हैं। कोशिक, सुकुमार, नील, मूर्पदल, शंक और महिराश—ये सभी बड़े अच्छे रथी और युद्धकरामें निचात हैं। महाराज वार्द्धशेमिको भी मैं महारबी मानता 🐌 राजा | कुलीपुत्रोके प्राण नहीं लूँगा।

जिजायुव भी रवियोंमें क्षेष्ठ और अर्जुनका भक्त है। चेकितान, सत्यभृति, व्याप्रदत्त और चन्द्रसेन—ये पाण्डवसेनामें बढ़े अके रबी हैं। सेनाविन्दु वा क्रोबहत्ता नामका जो वीर है, वह तो ब्रीकृष्ण और अर्जुनके समान ही बलवान् है। उसे भी एक उत्तम रथी मानना चाहिये। काशिराज शस्त्र चलानेमें बड़ा फुर्तीला और शहुओंका संहार करनेवाला है। वह भी एक रबीके बराबर है। हुपदका युवा पुत्र सत्यजित् तो आठ रवियोके बराबर है। उसे पृष्टगुप्रके समान अतिरबी कहा जा सकता है। राजा पाण्डब भी पाण्डक्सेनामें एक महारबी है। वह बड़ा ही पराक्रमी और महान् धनुधेर है। इनके सिवा ओणिमान् और राजा वसुदानको भी मैं अतिरबी मानवा है।

याञ्डवोको ओर रोसमान भी एक महारबी है। पुरुतित कुल्डियोज बड़ा ही बनुर्थर और महाक्ली है। वह भीमसेनका मामा है। मेरे विचारसे वह अतिरथी है। भीमसेनका पुत्र राज्ञसराज पटोत्कव कहा ही मायाबी है। उसे मैं रावयूध-पतियोका भी अधिपति समझता 🕻। राजन् । मैंने तुष्टें ये पाण्डक्तेनाके प्रधान-प्रधान रसी, आंतरबी और अर्थरबी सुनाये । युक्ते ऑक्ट्राच्या, अर्जुन या दूसरे राजाओंमेंसे जो कोई वर्षों भी मिलेगा उसे में वहीं रोकनेका प्रमत करीगा। परंतु वदि हुम्हपुत्र शिलाबी मेरे सामने आकर युद्ध करेगा तो उसे में नहीं मार्गगा; क्योंकि मैंने सब राजाओंके सामने आजना ब्रह्मचर्चको प्रतिहा की है। अतः किसी सीको अथवा जो पहले की रहा हो, उस पुरुषको मैं कभी नहीं मार सकता। शायद तुमने सुना हो, यह शिक्षण्डी पहले खी बा। यह कन्याक्यमे रूपत होकर पीछे पुरुष हो गया है। इसलिये इससे मैं युद्ध नहीं करीया। इसके सिवा रणधूमियें और जो-जो राजा मेरे सामने आवेगे उन सबको मार्केया, किंतु

### भीष्मजीका शिखण्डीके पूर्वजन्मकी कथा सुनाना, अम्बाका भीष्मद्वारा हरण और शाल्वद्वारा तिरस्कार

रणक्षेत्रमें बाण चढ़ाकर आपके सामने आवेगा, तो भी आप उसका वध क्यों नहीं करेंगे ?

*पीपानी बोले—पुर्योधन । विश्वपद्मीको रणभू*मिमे अपने सामने देखकर भी जो मैं नहीं मासँगा, उसका कारण सुनो ।

दुर्वोधनने पूज-कदानी ! आलडायी जिल्लाको यदि | राजसिंदासनपर अधिकिक किया। जब उसकी घी मृत्यु हो गयी तो माता सत्ववतीको सलाहसे मैंने विचित्रवीर्यको राजा बनाया। विचित्रवीर्यको आयु बहुत छोटी थी, इसलिये राजकार्यमें उसे मेरी सहायताकी अपेक्षा रहती थी। फिर मुझे किसी अनुरूप कुलको कन्याके साथ उसका विवाह करनेकी जब भेरे जगहिल्यात पिता शान्तनुजी सर्गवासी हुए तो विन्ता हुई। इसी समय मैंने सुना कि काशिराजकी अन्वा, मैंने अपनी प्रतिकाका पालन करते हुए चित्राङ्गदको अम्बिका और अन्वालिका नामकी तीन अनुपम स्पवती

कन्याओंका स्वयंवर होनेवाला है। उसमें पृथ्वीके सभी एकाओंको बुलावा गया था। मैं भी अकेत्व ही रवमें बढ़कर कादिशावकी राजधानीमें पहुँचा। वहाँ यह नियम किया गया था कि जो सबसे पराक्रमी होगा, उसे ये कन्याएँ विवाही जावेगी। मुझे जब यह मालूय हुआ तो मैंने तीनों कन्याओंको अपने रबसे बैता दिया और वहाँ इकट्टे हुए सब राजाओंको बार-बार सुना दिया कि 'महाराज शानतुका पुत्र भीना इन कन्याओंको लिये जाता है, आपलोग पूरा-पूरा बल लगाकर इन्हें हुसानेका प्रयत्न करें।'

तब वे सब राजा अन्त-राज्य लेकर मेरे ऊपर टूट पड़े और अपने सारवियोंको रथ तैयार करनेका आदेश देने लगे। उन्होंने रबोपर चढ़कर मुझे बारों ओरसे घेर लिया और मैंने भी बाण बरसाकर उन्हें सब ओरसे डक दिया। मैंने एक-एक बाण मारकर उनके हाथी, धोड़े और सारकियोंको धराष्ट्राची कर दिया। मेरी बाण बलानेकी ऐसी फुर्ती देखकर ठनके मुँह पीछेको फिर गये और वे मैदान छोड़कर भाग गये। इस प्रकार उन सब राजाओको जीतकर में इस्तिनापुरमें चला आया और भाई विकित्रवीर्यके लिये वे तीनों कऱ्याएँ माता सत्यवतीको सौंप दी। येरी बात मुनकर सत्यवतीको बड्डा आनन्द हुआ और उसने कहा, 'बेटा ! बढ़े आनन्दकी बात है, तुमने सब राजाओपर विजय प्राप्त की।' फिर जब सायवतीकी सलाहसे विवाहकी तैयारी होने लगी तो कारिसक्की सबसे वड़ी पुत्री अञ्चाने बढ़े संकोचसे कहा, 'भीकाजी ! आप सम्पूर्ण शास्त्रोमें पारहुत और सर्पक रहस्यको जाननेवाले हैं। अतः मेरी धर्मानुकूल बात सूनकर फिर आप जैसा करना उचित समझें, बैसा करें। यहले मैं मन-ही-मन राजा शाल्यको तर चुकी हूँ और उन्होंने भी पिताजीको प्रकट न करते हुए एकान्तमें मुझे पत्नीकयसे स्वीकार कर लिया है। इस प्रकार मेरा मन तो दूसरी जगह फैस चुका है, फिर कुरुवंशी होकर भी आप राजधर्मको तिलाक्षालि देकर मुझे अपने घरमें क्यों रक्षना चाहते हैं ? यह बात मालूम करके आप अपने मनमें विचार करें और फिर जैसा करना उचित समझें, वैसा करें।'

तव मैंने सत्यवती, मन्तिगण, ऋतिक और पुरेहितोंकी ही है। मुझे उधित वा कि जब भीभाजीसे युद्ध है अनुमति लेकर अम्बाको जानेकी आज़ा दे दो। अम्बा कृद्ध समय मैं राजा शाल्वके लिये रखसे उतर जाती ब्राह्मण और धान्नियोंको साथ लेकर राजा शाल्वके नगरमे यह उसीका फल मिल रहा है। किंतु यह गयी। उसने शाल्वके पास जाकर कहा, 'महाजाहो ! मैं भीमाके ही कारण आयी है। अतः अब तपर आपकी सेवामें उमस्वित है।' यह सुनकर शाल्वने कुछ

मुसकराकार कहा—'सुन्दरि ! पहले तुन्हारा सम्बन्ध दूसरे पुरुषसे हो चुका है, इसलिये अब मैं तुन्हें पत्नीकपसे खीकार नहीं कर सकता। अब तुम भीव्यके ही पास कली नाओ। भीव्य तुन्हें बल्लत् इरकर से गया था, इसलिये मैं तुन्हें वहण करना नहीं कहता। मैं तो दूसरोंको धर्मका उपदेश करता हूं और मुझे सब बातोंका पता भी है। फिर पहले दूसरेके साथ सम्बन्ध हो जानेपर भी मैं तुन्हें कैसे रख सकता हूं। अत: अब तुन्हारी वहाँ इच्छा हो, वहाँ चली जाओ।'

अच्छने कहा—'हालुदमन ! धीष्मजी मेरी प्रसन्नतासे पुहों वहीं ले गये थे। मैं तो उस समय विस्तप कर रही थी। से बलात् सब राजाओंको हराकर मुझे ले गये। बाल्यराज । मैं तो निरपराध और आपकी दासी हैं। आप मुझे स्वीकार कीजिये। अपनी सेविकाको त्यागना धर्मशास्त्रोमें अच्छा नहीं कहा गया है। मैं चीच्यजीसे आहा लेकर तुरंत ही यहाँ आ गयी हैं। भीष्मजीको थी मेरी ऑफलाया नहीं थी। उन्होंने तो अपने माझि लिये ही यह काम किया था। मेरी छोटी बहिन अध्यक्ता और अन्यालिकाका विवाह उन्होंने अपने छोटे चाई विकित्रवीयेसे ही किया है। मैं तो आपके सिता और किसी थी बरका अपने मनमें कियान थी नहीं करती। व मैं पहले किसीको यती होकर ही आपके पास आयी हैं। मैं अभी कन्या ही है, इस समय स्वयं ही आपके पास अपनिवत हुई है और आपकी कृपा बाहती हैं।'

इस प्रकार तरह-तरहारे अध्वाने प्रार्थना की, किंतु शाल्यको उसकी बातमे विकास नहीं हुआ। तव उसके नेजोसे अस्तुओंकी धारा बहने लगी और उसने गत्गद कण्डमें कहा, राजन् । आय मुझे त्याग रहे हैं, अच्छी बात है। किंतु यहि सत्य अटल है तो मैं जहाँ-जहाँ भी जाऊँगी, वहाँ संतजन मेरी रहा करेंगे।' इस प्रकार उसने करुणापूर्वक बहुत विलाप किया, किर भी शाल्यने उसे त्याग ही दिया। जब वह नगरसे बाहर आवी तो उसने विचार किया कि 'इस पृथ्वीपर मेरे समान कुरिलनी कोई भी खुवती न होगी। अपने कुटुम्बियोसे मेरा सम्बन्ध टूट ही गया, शाल्यने भी मेरा तिरस्कार कर दिया और अब हास्त्रनापुर भी जा नहीं सकती। इसमें दोव तो मेरा ही है। मुझे उचित वा कि जब भीवाजीसे युद्ध हो रहा था, उस समय मैं राजा शाल्यके लिये रबसे उतर जाती। आज मुझे यह उसीका फल मिल रहा है। किंतु यह सारी आपत्ति भीवाके ही कारण आयी है। अतः अब तपस्य वा युद्धके हारा मुझे उनसे इसका बदला लेना चाहिये।'

### अम्बाका तपस्वियोंके आश्रममें आना, परशुरामजीका भीष्मको समझाना और उनके स्वीकार न करनेपर दोनोंका युद्ध करनेके लिये कुरुक्षेत्रमें आना

भीयाजीने कहा—ऐसा निश्चय कर यह नगरमे निकलकर तपित्वचीके आग्रमपर आयी। यह रात उसने वहीं व्यतीत की और उन प्रधियोंको अपना सारा वृताना सुना दिया। प्रधिकोग आपसमें यह किचार करने तमे कि अब इस कन्याके किये क्या करना चाहिये। उनमेंसे किन्होंने तो कहा कि इसे इसके पिताके यहाँ पहुँचा दो, कोई मेरे पास आकर समझानेका विचार प्रकट करने लगे और कोई बोले कि एवा शास्त्रके पास जाकर उन्हें ही इससे विवाह करनेकी आजा ही जाय। किंतु किन्होंने उसके विवाह अपनी सन्यति प्रकट की। फिर उन सब तपनिवर्षोंने कहा, 'तेरे लिये तो पिताके आजपमें रहना ही सकते। स्वीके तो पति चा पिता—दो ही आजप है।'

अन्याने कहा—मुनिनाण । अब में काशीपुरीमें अपने पिताके पर लौटकर नहीं जा सकती । इससे अक्ट्य हो मुझे कन्यु-बान्यबोका तिरस्कार सहना पड़ेगा । अब तो में तपस्या ही करीनी, जिससे अगले जन्यमें मुझे ऐसा दुर्भान्य प्राप्त न हो ।

भीमाजी सहते हैं—जे ब्राह्मणातीन इस प्रकार उस कन्याके विषयमें विचार कर ही रहे वे कि इतनेहीमें वहाँ परम तपावी राजर्षि होजवाहन आये। तपस्तियोने स्थापत, आसन और जल आदिसे उनका सरकार किया । जब वे आरामसे बैठ गये तो उनके सामने ही मुनिगरा फिन उस कन्याकी बातें करने लगे । अम्बा और काश्चिराजके विषयमें वे सत्र बातें सुनकर राजर्षि होजवाहनको बड़ा खेद हुआ । होत्रवाहन अञ्चाके नाना थे। इन्होंने उसे गोदमें बैठाकर डाइस वैभाषा और आरव्यसे ही इस आपतिका पूरा-पूरा वृत्तान्त पूछा । अन्वाने जैसा-जैसा हुआ बा, सब विस्तारसे सुना दिया। इससे राजविको बढ़ा दु:रह और शोक हुआ और उन्होंने मन-हो-मन उस विषयमें जो कर्तव्य था, उसका निश्चय कर उससे कड़ा—'बंटो ! में तेरा नाना हूँ। तू अपने पिताके घर मत जा। मेरे कहनेसे तू जमदप्रिनन्दन परशुरामजीके यास जा। वे तेरे इस महान् शोक और संतापको अवस्य दूर कर देंगे। वे सर्वदा महेन्द्र पर्वतपर त्वा करते हैं। वहाँ जाकर उन्हें प्रणाम करके तू मेरी ओरसे सब बातें कह देना। मेरा नाम लेनेसे वे तेरा जो भी अभीष्ट होगा, उसे पूरा कर देंगे। बस्ते ! वे मेरे बढे ही प्रीतिपात और स्रेही ससा हैं।'

किस समय राजाँषें होत्रवाहन अण्यासे इस प्रकार कह रहे | नहीं बी तो तुम इस काशिराजकी पुत्रीको क्यों हर से गये थे बे, उसी समय वहाँ परशुरामजीके क्रिय सेक्क अकृतवया | और फिर इसे त्याग क्यों दिया ? देखी, तुन्हारा स्पर्श होनेसे

आ गये। सब मुनियोंने उनका सत्कार किया और अकृतज्ञणजीने भी युनियोंका यथायोग्य अभिवादन किया। जब सब लोग उन्हें चारों ओरसे घेरकर बैठ गये तो महातमा होत्रवाहनने ठनसे मुनिवर परशुरामबीका समावार पूछा। अकृतव्रणजीने कहा कि 'श्रीपरशुरामजी आपसे मिलनेके लिये कल प्रात:काल ही पड़ों आ रहे हैं।' वह दिन उन मुनियोंको आपसमें तरह-तरहकी बातें करते हुए निकल गया। दूसरे दिन सबेरे ही शिष्योंसे घिरे हुए भगवान् परञ्चरामजी प्रधारे । वे ब्रह्मतेजसे दसक रहे थे । उनके सिरपर जटा और शरीरमें बौरवस सुशोधित थे। हाथोमें धनुष, सब्ग और पासु थे। उन्हें देखते ही सब तपस्थी, राजा होतवाहन और अम्बा हाव जोड़कर खड़े हो गये। उन्होंने परशुरामजीकी चलायोग्य पूजा की और फिर वे उन्हींके साथ बैठ गर्वे । राजा होत्रवाहन और परशुरामजीमें अनेकों बीती हुई बातोकी कर्वा होने लगी। बात-ही-बातमें राजाने कहा, 'परञ्चरानजी ! यह काशिराजकी कन्या मेरी बेबती है। इसका एक विदोष कार्य है, यह आप सुन लीजिये।'

तब परमुक्तमको अससे बका—'बंदी ! तेरा क्या काम है, क्या तो ।' इसपर अम्बाने जैसा-जैसा हुआ बा, वह सब सुना दिया । तब उन्होंने कहा, 'मैं तुझे फिर भीष्मक पास भेन हूँगा । वह मैं जैसा कहूँगा, जैसा ही करेगा । यदि असने मेरी बात न मानी तो मैं असके मन्त्रियोसहित असे भस्म कर दूँगा ।' अन्वाने कहा, 'आप जैसा उचित समझे, जैसा करें । मेरे इस संकटके मृत कारण तो ब्रह्मचारी भीष्मजी ही हैं । उन्होंने मुझे बतान अपने अधीन कर किया था । अतः आप उन्हें नष्ट कर इसिये।'

अन्वाके ऐसा कहनेयर बीयरशुरामणी उसे तथा उन बहुज़ानी व्यक्तियोंको साथ ले कुनक्तिमें आये। वहाँ वे सरस्क्ती नदीके तीरपर ठहर गये। तीसरे दिन उन्होंने मेरे पास यह संदेश मेजा कि 'मैं तुन्हारे पास एक विशेष कार्यसे आया है, तुम मेरा वह प्रिय कार्य कर दो।' अपने देशमें बीयरशुरामजीके प्रधारनेका समाचार सुनकर में तुरंत ही बड़े प्रेमसे उनसे मिलने गया। मेरे साथ अनेकों ब्राह्मण, ऋतिक् और पुरोहित भी से तथा उनके सरकारके लिये में एक गी भी ले गया था। प्रतापी मरशुरामजीने मेरी पूजा स्वीकार की और मुक्तसे कहा, 'भीषा ! जब तुन्हें स्वयं विवाह करनेकी इच्छा नहीं बी हो तुम इस काशिराजकी पुत्रीको क्यों हर ले गये से और फिर हमें त्यान क्यों तथा ? तेत्रों, तस्वारा सार्च होतेसे अब यह खोधर्मसे प्रष्ट हो गयी है। इसीसे राजा फाल्यने इसे स्वीकार नहीं किया। अतः अब अफ्रिको साक्षी बनाकर तुम ही इसे महण करो।'

तब मैंने उनसे कहा, "भगवन् ! अब मैं अपने भाईके साब इसका विवाह किसी प्रकार नहीं कर सकता; क्योंकि इसने खर्च ही पहले मुझसे कहा था कि 'मैं तो शाल्यकी हो चुकी हूँ।' तब मेरी आज्ञा लेकर ही यह शालको नगरमें गयी थी। मैं भय, निन्दा, अर्थलोम या किसी कामनासे अपने क्षात्रधर्मसे विचलित नहीं हो सकता।" मेरी बात सुनका परशुरामजीकी आँखें कोचसे चञ्चल हो डडी और वे बार-बार कहने लगे, 'बदि तुष मेरी यह अवहा पालन नहीं करोगे तो में तुष्हारे मन्त्रियोंके महित तुष्ट्वें नष्ट कर दूँगा।' मैंने भी बार-बार मीठी वाणीमें उनसे प्रार्थना की, किंतु वे झाल न हुए। तब मैंने उनके चरणोपर सिर रक्तकर पूछा, 'धगवन् । आप जो मुझसे मुद्ध करना चाहते हैं, इसका कारण क्या है ? बाल्याबस्वामे मुझे आपहीने बार प्रकारकी धनुर्विद्या सिसायी थी। अतः मैं तो आपका शिष्य 🗜।' परशुरामजीने कोबसे असिं लाल करके कहा, 'शीब ! तुम पुड़ी गुरु समझते हो, फिर भी मेरी प्रसन्नताके लिये इस काव्रिएककी कन्याको स्वीकार नहीं करते ! देशों, ऐसा किये किना तुन्हें शान्ति नहीं मिल सकती।'

तब मैंने कहा, ''ब्रह्मचें ! आप व्यर्ज ब्रम क्यों करते हैं ? ऐसा तो अब हो ही नहीं सकता । मैं पहले इसे त्याग चुका हूँ । भारत, जिसका दूसरे पुरुषपर प्रेम है उस स्रीको कोई किस प्रकार अपने घरमें रात सकता है 7 मैं इन्ह्रके भयसे भी धर्मका त्याग नहीं करूँगा । आप प्रसन्न हो अववा न हों; और आपको जो करना हो, बढ़ करें। आप मेरे गुरु हैं, इसलिप्टे मैंने प्रेमपूर्वक आपका सत्कार किया है। किंतु मालूम होता है आप गुरुओंका-सा बर्ताव करना नहीं जानते । इसलिये में आपके साथ युद्ध करनेके लिये भी तैयार है। मैं युद्धमें गुसका, विशेषतः ब्राह्मणका और उसमें भी तपोकृङ्का वच नहीं करता। इसीसे मैं आपकी बातोंको सह रहा हूँ। किंतु धर्मशास्त्रीने ऐसा निश्चय किया है कि जो अनिय अनियक समान ही हवियार उठाकर सामने आये हुए ब्राह्मणको — जब कि वह इटकर युद्ध कर रहा हो, मैदान छोड़कर भाग न खा हो—मार झलता है, उसे ब्रह्महत्या नहीं लगती। मैं भी कृत्रिय हैं और क्षात्रधर्ममें ही स्थित हैं। इसलिये आप प्रसन्नतासे मेरे

साथ इन्द्रपुद्ध करनेके लिये तैयार हो जारूये। आप जो बहुत दिनोंसे डॉंग हॉका करते हैं कि 'मैंने अकेरे ही पृथ्वीके सारे श्रांत्रय जीत लिये हैं सो सुनिये, उस समय भीष्य या भीष्यके समान कोई श्रांत्रय उत्पन्न नहीं हुआ होगा। तेजस्वी वीर तो पीछे उत्पन्न हुए हैं। आप तो चास-फुलमें ही प्रत्यलित होते से हैं। को आपके युद्धानियान और युद्धलियाको अच्छी तरह नष्ट कर सकता है, उस पीय्यका जन्म तो अब हुआ है।"

तब परश्रामजीने हैंसकर मुझसे कहा—'धीषा ! तुम संवामभूमिये मेरे साथ युद्ध करना वाहते हो—यह बड़ी प्रसन्नताको बात है। अच्छा, लो मैं कुरुक्षेत्रको जलना हैं; तुम भी बड़ी आ जना। वहाँ सैकड़ो बाणोंसे बींधकर मैं तुम्हें बराझायी कर हुँगा। उस दीन दशामें तुन्हें तुन्हारी माना गङ्गा-देवों मी देखेगी। चलो, रब आदि युद्धकी सब सामग्री ले काले।' तब मैंने परश्रामजीको प्रणाम करके कहा, 'जो आहा।'

इसके कद परशुरामजी तो कुरुक्षेत्र कले गये और पैने हाँकरापुरमें आकर सब बातें माता सत्यवतीसे कहीं । माताने मुझे आशीर्वाद दिया और मैं प्राह्मणोंसे पुण्याहवाचन एवं व्यक्तिवाचन करा इस्तिनापुरसे निकलकर कुरुब्रेत्रकी ओर कार दिया । उस समय ब्राह्मणसोग 'जय हो, जय हो' इस प्रकार आशीर्वाद देते हुए मेरी लुति कर रहे थे। कुरुक्षेत्रमें पहुँचकर इय दोनों युद्धके लिये पराक्रम करने लगे । मैंने परशुरामजीके सामने लड़े होकर अपना क्षेष्ठ शङ्क बजाया । कर समय ब्राह्मण, कनवासी, तपस्त्री और इन्ह्रके सहित सब देवता वहाँ आकर वह दिव्य युद्ध देखने लगे। बीच-बीचमें दिव्य पुष्पोंकी वर्षा होने लगी, बहाँ-तहाँ दिव्य बाजे जजने लगे और मेघोंका पान्द होने लगा। परशुरामजीके साथ जो तपस्त्री आपे थे, वे भी युद्धभूमिको धेरकर उसके दर्शक बन गये । इसी समय समस्त भूतोका दित बाहनेवाली माता यङ्गा मूर्तिमती होकर मेरे पास आयी और कड़ने लगी, ''बेटा ! यह तुमने क्या करनेका विचार किया है। मैं अभी परशुरामजीके पास जाकर प्रार्थना करती हैं कि 'भीव्य तो आपका शिष्य है, उसके साथ आप युद्ध न करें।' तुम परश्रुरामबीके साथ युद्ध करनेका इठ मत करों। क्या तुम्हें यह मालूम नहीं है कि वे क्षत्रियोंका नाश करनेवाले और साक्षात् श्रीमहादेवजीके समान शक्तिशाली है, जो इस प्रकार उनसे लोहा लेनेके लिये तैयार हो गये हो ?' तब मैंने दोनों हाब जोड़कर माताको प्रणाम किया और परशुरामजीसे जो करतृत थी, वह भी सुना दी।

तब माता गङ्गाजी परभुरामजीके पास गर्वी और उससे भीवाके साथ युद्ध न करें।' परशुरामजीने कहा, 'तुम । और उन्होंने युद्धके लिये युद्धे राजकारा।

मैंने जो कुछ कहा था, वह सब सुना दिया। साब ही अव्याकी | पॉव्यको ही रोको । वह मेरी एक बात नहीं मानता, इसीसे मैं युद्ध करनेके लिये आया हूँ।' तब गङ्गाजी पुत्रसंहके कारण किर मेरे पास आयी, किंतु मैंने उनकी बात खीकार नहीं की। क्षमा मौगती हुई कहने लगीं, 'मुने ! आप अपने शिष्य इतनेहीमें महातपत्वी परशुरामवी रणभूमिमें दिखायी दिये

# भीष्म और परशुरामका युद्ध और उसकी समाप्ति

भीषाजी कहते है—राजन् ! तब मैंने रणभूमिमें खड़े हुए परतारामजीसे कहा, 'मुने ! आप पृथ्वीपर लड़े हैं, इसलिये में रबमें चढ़कर आपके साथ युद्ध नहीं कर सकता। यदि आप मेरे साथ पुद्ध करना चाहते हैं तो रबपर चढ़ जाइये और कवच चारण कर लीजिये ।' परशुरामजीने मुसकराकर कहा, 'भीका । पूर्वा ही मेरा रख है, जेंद घोड़े हैं। व्ययु सारबि हैं और वेदपाता गायती, सावित्री एवं सरस्तती कवच हैं। उनके ग्रारा अपने शरीरको सुरक्षित करके ही मैं सुद्ध करोगा।' ऐसा कशकर परशुरामशीने भीषण बाणवर्षा करके मुझे सब ओरसे डक दिया। इसी समय मैंने देखा कि वे रवपर बढ़े हुए हैं। उसे उन्होंने मनसे ही प्रकाट किया था। यह बड़ा ही विकित और नगरके समान विद्याल वा। उसमें सब प्रकारके ज्ञाम-ज्ञाम अब्ब-इाम्ब रखें थे और दिव्य घोड़े जुते हुए थे। ठनके दारीरपर सूर्व और चन्त्रमाके विद्वासे सुद्योभित कवन वा, हावमें वनुष सुशोधित वा और पीठपर तरकस कैवा हुआ था। उनके सारविका काम उनका प्रियसका अकृतज्ञण कर सा था। ये मुझे हर्षित करते हुए युद्धके लिये पुकार रहे श्रे । इतनेहीमें उन्होंने मेरे ऊपर तीन बाण छोड़े । मैंने क्सी समय बोड़ोंको रुकवा दिया और धनुषको नीचे रख रचसे उत्तरकर पैदल ही उनके पास गया तथा उनका सरकार करनेके लिये विधिवत् प्रणाम करके कहा, 'मुनिवर । आप मेरे गुरु हैं, अब मुझे आपके साथ युद्ध करना होगा; अतः आप ऐसा आशीर्वाद दीनिये कि मेरी किनय हो।' तब परश्रुरामजीने कहा, 'कुरुबेष्ठ । सफलता चाइनेवाले पुरुषोको ऐसा ही करना चाहिये। अपनेसे बढ़ोके साथ युद्ध करनेवालोंका यही धर्म है। यदि तुम इस प्रकार न आते तो मैं तुम्हें शाय दे देता। अब तुम सावधानीसे युद्ध करो । मैं तुन्हें जपका आद्मीवदि तो नहीं दूंगा, क्योंकि यहाँ तुन्हें जीठनेके लिये ही आया हूं। जाओ, अब युद्ध करो; मैं तुन्हारे बर्तावसे बहुत प्रसन्न हैं।'

तब मैंने उन्हें पुनः प्रणाम किया और तुंत ही रवपर चड़कर शङ्क बजाया । इसके बाद हम दोनोंमें एक-दूसरेको

पराक्त करनेकी इच्छासे बहुत दिनोतक पुद्ध होता रहा। इस युद्धमें परशुरामजीने मेरे ऊपर एक सी उनहत्तर बाण छोड़े। तब मैंने भालेकी जातिका एक तीहण बाण छोड़कर उनके धनुषका किनारा काठकर गिरा दिया और सौ बाण छोड़कर ठनके शरीरको बींध दिया । उनसे पीढ़ित होकर वे असेत-से हो गये । इससे युक्ते बड़ी दया आयी और धैर्य धारण करके कहा, 'युद्ध और क्षात्रवर्णको विकार है।' इसके बाद मैंने डनका और बाण नहीं सोहे । इतनेहीमें दिन दलनेपर सुर्यदेश पृथ्वीको संतप्त करके अस्ताबलकी और चले गये और हमारा युद्ध बंद हो गया !

दूसरे दिन सूर्वोदय होनेपर फिर युद्ध आरम्भ हुआ। प्रतापी परञ्जुरामजी मेरे कमर दिव्य अस छोड़ने लगे । किंतु मैंने अपने साधारण अस्त्रोसे ही उन्हें रोक दिया। फिर मैंने परशुरामत्रीपर वायव्यास छोड़ा, पर उन्होंने उसे गुहाकाससे काट दिया। इसके बाद मैंने अधियन्तित करके आग्रेपाखका प्रयोग किया, उसे भगवान् परञ्चरामजीने वास्त्राखसे रोक दिया। इस प्रकार में परशुरामजीके दिव्य असांको रोकता रहा और शहुदमन परशुरामजी मेरे दिव्य असोंको विफल करते रहे। तब इन्होंने फ्रोधमें घनकर मेरी हातीमें बाण मारे। इससे मैं रक्यर गिर गया। उस समय मुझे अचेत देखकर तुरंत ही सारबि रजधूमिसे अलग ले गया। चेत होनेपर जब मुझे सब बातोंका पता लगा तो मैंने सारविसे कहा, 'सारवें ! अत्र में तैयार हैं, तू मुझे परशुरामजीके पास ले चल।' बस, सारबि तुरंत ही मुझे लेकर चल दिया और कुछ ही देरमें मैं पाञ्चरायजीके सामने पहुँच गया। वहाँ पहुँचते ही मैंने उनका अन्त करनेके विचारसे एक चमचमाता हुआ कालके समान करात बाण छोड़ा । उसकी गहरी चोट लाकर परशुरामजी अचेत होकर रणधूमिमें गिर गये । इससे सब लोग घवराकर ह्यहास्त्र करने लगे।

मूर्ज टूटनेपर वे खड़े हो गये और अपने धनुषपर बाण चढ़ा बड़ी विद्वस्तासे कहने रूगे, 'भीष्म ! खड़ा तो रह,

अब मैं तुझे नष्ट किये देता हूँ।' धनुषसे सूटनेपर वह बाज मेरे दावें कन्धेमें लगा । उसके प्रहारसे में झोंके साते हुए कुझके समान बड़ा ही विकत हो गया। फिर मैं भी बड़ी फुतास बाण बरसाने लगा। किंतु वे बाज अन्तरिक्षमें ही रह गये। इस प्रकार मेरे और परशुरामजीक वाणोने आकादाको ऐसा डॉप लिया कि पृथ्वीपर सूर्यका ताप पड़ना बंद हो गया और वायुकी गति रुक गयी। इस प्रकार असंख्य वाज पृथ्वीपर गिरने लगे। परशुरामजीने क्रोधमें भरकर मुझपर असंख्य बाण छोड़े और मैंने अपने सर्पके समान बाजीसे उन्हें काट-काटकर पृथ्वीपर गिरा दिया । इसी तरह अगले दिन भी हमारा घोर संग्राम होता रहा । परशुरामणी बडे शुर्जीर और विषय असामि पारदर्शी थे। ते रोज-रोज मेरे ऊपर दिख्य अव्योक्ता ही प्रयोग करते, किंतु में उन्हें अपने प्राणीकी वाजी लमाकर उनके विरोधी अस्त्रोंसे नष्ट कर देता था ! इस प्रकार जब मैंने अखोंसे ही उनके अनेको दिव्याखोको नष्ट कर दिया तो से बड़े ही कृषित हुए और प्राणपणसे मेरे साथ युद्ध करने लगे । दिनघर बड़ा ही धीवण युद्ध हुआ । आकाशमें शुरू छायी हुई थी, उसीकी ओटमें भगवान् भारता अल हो नये। संसारमें निशादेवीका राज्य हो गया। सुरक्तप्रद जीतल पवन चसने लगा। बस, हमारा युद्ध भी रुक यथा। इसी तरह वेईस दिनतक हमारा संघाम होता रहा । रोज सबेरे युद्ध ज्वरव्य होता और सार्यकाल होनेपर रुक जाता।

उस रात में ब्राह्मण, पितर और देवता आदिको नमस्कार कर एकान्तमें शब्यापर पद्म-पद्म विकारने लगा कि 'परशुरामजीसे मेरा भीषण युद्ध होते आज बहुत दिन बीत गये । परशुरामजी बड़े ही पराक्रमी हैं, सम्बद्धाः उन्हें मैं युद्धमें जीत नहीं सकता। यदि उन्हें जीतना मेरे किये सब्बद हो तो आज रात्रिमें देवतालोग प्रसन्न होका मुझे दर्शन दें।' इस प्रकार प्रार्थना कर में दायीं करकटसे सो गया। लक्क्रमें मुझे आठ ब्राह्मणोंने दर्शन दिया और बारों ओरसे घेरकर कहा—'भीषा ! तुम खड़े हो जाओ, हरो मत; तुम्हें किसी प्रकारका भय नहीं है। हम तुम्हारी रक्षा करेंगे, क्योंकि तुम हमारे अपने ही जारीर हो । परशुराम तुम्हें युद्धमें किसी प्रकार नहीं जीत सकते। देखों, यह प्रस्वाप नामका असा है; इसके देवता प्रजापति हैं। इसका प्रयोग तुम स्वयं ही जान जाओगे, क्योंकि अपनी पृथ्देहमें तुम्हें इसका ज्ञान था। इसे परशुरामजी अचवा पृथ्वीपर कोई दूसरा पनुष्य नहीं जानता । तुम इसे स्मरण करो और इसीका प्रयोग करो। यह स्मरण करते ही तुम्हारे पास आ जावगा । इससे परशुरामजीकी मृत्यु भी नहीं होगी। इसलिये तुन्हें कोई पाप भी नहीं लगेगा। इस

असकी पीड़ासे वे अचेत होका सो वार्यंगे। इस प्रकार उन्हें परास्त करके तुम सम्बोधनाक्षमे फिर जगा देना। बस, अब सबेरे उठकर तुम ऐसा ही करो । मरे और सीये हुए पुरुषको तो हम समान ही समझते हैं। परशुरामजीकी मृत्यु तो कभी हो ही नहीं सकती। अतः उनका सो जाना ही मृत्युके समान है।' ऐसा कङ्कर वे आठों ब्राह्मण अन्तर्धान हो गये। उन आटोंके समान क्या थे और सभी बड़े तेजस्वी थे।

रात बीतनेपर मैं जगा । उस समय इस स्वप्रकी पाद आनेसे मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई । बोड़ी देखें हमारा तुमुल मुख किड़ गया । उसे देखकर सकके रोगटे लड़े हो जाते थे । परशुरामजी मेरे ऊपर बाजोकी वर्षा करने रूने और मैं अपने बाणसमूहसे उसे रोकता रहा। इञ्चेहीमें उन्होंने अत्यन्त क्रोबमें भरकर मेरे क्यर एक कालके समान कराल बाण छोड़ा। वह सर्पके समान सनसनाता हुआ बाग मेरी प्रातीमें लगा। इससे मैं लोक्ष्मुकान होकर पृथ्वीपर गिर गया। थेत होनेपर मैंने एक वजके समान प्रन्तिक शक्ति होडी। वह उन विप्रवरकी क्रातीमें जाकर लगी । इससे वे तिलमिला उदे और कहसे कपिने लगे । सावधान होनेपर उन्होंने घेरे ऊपर ब्रह्मास छोड़ा । उसे नष्ट करनेके किये पैने भी ब्रह्मासका ही प्रचीन किया। ञ्जाने प्रन्ततिन होकर प्रतयकालका-सा दुष्य उपस्थित कर दिया। वे दोनों प्रद्वास बीलहीमें टकरा गये। इससे आकारामें बड़ा भारी तेज प्रकट हो गया। उसकी ज्वातासे सभी प्राणी विकल हो गये। तथा उनके तेजसे संतार होकर ऋषि-पुनि, गन्धर्व और देवताओंको भी बड़ी पीड़ा होने लगी, पृथ्वी डगमगाने लगी और सभी प्राणियोको बढ़ा कष्ट हुआ। आकतार्पे आग तन गयी, दसो दिशाओंमें धूओं घर गया तवा देवता, असुर और राष्ट्रस हाहाकार करने लगे। इसी समय मेरा विचार प्रस्वापास छोड्नेका हुआ और सेकल्प करते ही वह मेरे मनमें प्रकट हो गया।

उसे छोड़नेके लिये उठाते ही आकादामें बड़ा कोलाहरू होने लगा और नारदवीने मुझसे कहा, 'कुरुनन्दन ! देखो, आकाशमें खड़े ये देवतालोग तुम्हें रोकते हुए कह रहे हैं कि तुन प्रस्तापाळका प्रयोग यत करो। परशुरामत्री तपस्ती, बहुत, ब्राह्मण और तुन्हारे गुरु हैं; तुन्हें किसी भी प्रकार डनका अपमान नहीं करना चाहिये।' इसी समय मुझे आकाशमें वे आठों ब्रह्मचारी ब्राह्मण दिखायी दिये। उन्होंने मुसकराते हुए मुझसे धीरेसे कहा, 'भरतबेष्ठ ! जैसा नारदजी कहते हैं, वैसा ही करो । इनका कवन लोकोंके लिये बड़ा कल्याणकारी है। तब मैंने उस महान् असको धनुषसे उतार लिया और विधिवत् ब्रह्मासको ही प्रकट किया।

मैंने प्रस्तापासको उतार लिया है—यह देखकर परशुरामजी बड़े प्रसन्न हुए और सहसा कह उठे कि 'मेरी बुद्धि कुण्ठित हो गयी है, मीन्मने मुझे पराक्त कर दिया है।' इतनेहीमें उन्हें अपने पिता जमदिम्रजो और माननीय पितामह दिखायी दिये। ये कहने लगे, 'माई! अब ऐसा साहस फिर कभी मत करना। युद्ध करना क्षत्रियोका तो कुलवर्म है। बाह्मणोंका परम धन तो स्वाध्याय और ज़लवर्या है। मीन्मके साथ इतना युद्ध करना ही बहुत है। अधिक हठ करनेसे तुम्हें नीचा देखना पड़ेगा। इसस्यिये अब तुम रणभूमिसे हट जाओ। इस धनुषको त्यान कर घोर तपत्या करो। देखो, इस समय भीन्यको भी देवताओंने ही रोक दिया है।' फिर उन्होंने बार-जार मुझसे भी कहा, 'परशुराम तुन्हारे गुरु है, तुम उनके साथ युद्ध मत करो। संवाममें परजुरामको परासा करना तुन्हारे लिये उच्चित नहीं है।'

पितरोंकी बात सुनकर परशुरायजीने कहा—'मेरा यह निवय है, मैं युद्धसे पीछे पैर नहीं रख सकता। पहले भी मैंने कभी संप्राममें पीठ नहीं दिखायों। हों, यदि भीव्यकी इच्छा हो तो वह भले ही युद्धका मैदान छोड़ दे।' दुर्वोधन! तब वे ऋषीकादि मुनिगण नारदजीके साथ मेरे पास आये और कहने लगे, 'तात! तुम हाह्यण परशुरामका मान रखों और युद्ध बंद कर हो।' तब मैंने हाजधर्मका विकार करके उनसे

कहा, 'मुनिगण ! मेरा यह नियम है कि पीठपर बाणोंकी बौहार सहते हुए युद्धसे कभी मुख नहीं मोड़ सकता । मेरा यह निक्कित विचार है कि लोभसे, कृपणतासे, भयसे या धनके लोभसे में अपने सनातनधर्मका त्याग नहीं करूँगा।'

इस समय नारदादि मुनिनन और मेरी माता भागीरथी भी रणभूपिने विद्यमान श्री। मैं उसी प्रकार धनुष चढ़ाये युद्धका हुइ निश्चय किये सहा रहा। तब उन सबने परशुरामजीसे कहा, 'भुगुनन्दन ! ब्राह्मणीका हृदय ऐसा विनयशून्य नहीं होना बाहिये । इसस्तिये अत्र तुम शान्त हो जाओ । युद्ध करना बंद करो । न तो भीव्यका तुम्हारे हाधसे मारा जाना उचित है और न भीव्यको ही तुष्हारा वच करना चाहिये।' ऐसा कहकर उन्होंने परशुरामजीसे शत्क रत्नवा दिये । इतनेहीमें मुझे वे आठ ब्रह्मकदी फिर दिसायी दिये। उन्होंने मुझसे प्रेमपूर्वक कहा, 'महाबाहो । तुम परशुरामजीके पास जाओ और होकका मकुल करो ।' मैंने देखा कि परशुरामजी युद्धसे हट गये हैं तो मैंने लोकोंके कल्याणके रिव्ये चितुगणकी बात मान ली। परशुराधको बहुत धायल हो रावे बे । मैंने उनके पास जाकर **उन्हें प्रणाय किया और उन्होंने मुसकराकर बहे प्रेगपूर्वक** मुझसे कहा, 'भीव्य । इस लोकमें तुन्तारे समान कोई दूसरा क्षतिय नहीं है। इस चुद्धमें तुमने मुझे बहुत प्रसन्न किया है, अब तुम जाओ ।'

#### भीष्मजीका वध करनेके लिये अम्बाकी तपस्या

पीक्यों कहते हैं—दुर्योधन ! इसके बाद मेरे सामने ही
परसुरामजीने उस कन्याको युलाकर उन सब महाजाओंके
बीचमें बड़ी दीन वाणीमें कहा, 'धहे ! इन सब लोगोंके
सामने मैंने अपनी पूरी शक्ति लगाकर युद्ध किया है । मेरी
अधिक-से-अधिक शक्ति इतनी ही है, सो तूने देख ही ली ।
अब तेरी जहाँ इच्छा हो, वहाँ चली जा । इसके सिवा चला,
मैं लेश और क्या कार्य कर्ता ? मेरे विचारसे तो अब तू
भीव्यकों ही शरण ले । इसके सिवा तेरे लिये कोई और उपाय
तो दिलायी नहीं देता । मुझे तो भीव्यने बड़े-बड़े अब्बोका
प्रयोग करके मुद्धमें परास कर दिया है।'

तम उस कन्याने कहा—'भगवन् ! आपने जैसा कहा है, तीक ही है। आपने अपने बल और उसाहके अनुसार मेरा काम करनेमें कोई कसर नहीं रखीं। परंतु अन्तमें आप युद्धनें भीष्मसे बढ़ नहीं सके। तबापि अब मैं फिर किसी प्रकार भीष्मके पास नहीं वाजेगी। अब मैं ऐसी जगह वाजेगी, नहीं रहनेसे मैं सबं ही भीष्मका युद्धमें संहार कर सके।' ऐसा कड़का वह कन्या मेरे नाशके लिये तप करनेका विचार करके वहाँमें वली गयी। परशुरामती मुझसे कहकर सब मुनियोंक साथ महेन्द्रपर्वतपर चले गये और मैं रवपर सकार हो हलिनापुरमें चला आया। वहाँ मैंने सारा वृतान्त माता सन्यवतीको सुना दिया। माताने मेरा अभिनन्दन किया। मैंने उस कन्याके समाचार लानेके लिये कई बुद्धिमान् पुल्योंको नियुक्त कर दिया। वे मेरे हिठके लिये वहीं सावधानीसे मुझे नित्यत्रति उसके आवरण, भाषण और व्यवहारादिका समाचार सुनाते रहे।

कुतक्षेत्रसे चलकर वह कन्या यमुनातटपर एक आश्रममें गयी और वहाँ बझ अलौकिक तप करने लगी। वह छः महीनेतक केवल वायुभक्तण करती हुई काठके समान सदी रही। इसके बाद वह एक सालतक निराहार रहकर यमुनाजलमें रही। फिर एक वर्षतक अपने-आप झड़कर गिरा हुआ पत्ता साकर पैरके अंगुठेपर सड़ी रही। इस प्रकार बारह वर्ष तपस्था करके उसने आकाश और पृथ्वीको संतम कर दिया। इसके पश्चात् वह आठवें या दसकें नहीने बल पीकर निर्वाह करने लगी। फिर ठीवसेवनके त्येयसे इधर-उधर पूमती वह कत्सदेशमें पहुँची। वहाँ अपने त्तवके प्रभावसे वह आधे दारीरसे तो अब्बा नामकी नदी हो गयी और आये अक्रूसे वत्सदेशके राजकी कन्या होका

इस जन्ममें भी उसे तपका आश्रष्ट करते देख समस्त तपस्तियोंने उसे रोका और कहा 'कि तुझे क्या करना है ?' तथ उस कन्याने वन तयोवृद्ध ऋषियोसे कहा, 'भीकाने मेरा निरादर किया है और मुझे पतिथर्मसे भ्रष्ट कर दिया है। अतः मैंने कोई दिव्य लोक पानेके लिये नहीं, प्रत्युत पीव्यका वय करनेके लिये तपका संकल्प किया है। मेरा यह निक्क्य है कि भीव्यक्षे मारे वानेपर मुझे चालि मिल जावनी । मैं तो भीव्यसे बदाना लेनेके लिये ही तय कर रही हैं, अत: आयलोग मुझे इसमें रोकें नहीं।' तब उन सब महर्षियोंके बीचमें उमापति भगवान् इंकरने उस तपस्विनीको दर्शन दिया और वर । प्रवेश करती हैं ऐसा बदकर उसमें प्रवेश कर गयी।

मॉंगनेको कहा। उस कन्याने मेरी पराजय करनेका वर याँगा । इलयर श्रीयहादेवजीने कहा, 'तू भीष्यका नाश कर सकेगी।' तब उसने फिर कहा, 'भगवन् ! मैं तो स्त्री हैं, इसलिये येरा इट्य भी अत्यन्त शौर्वहीन है; फिर मैं युद्धमें भीष्यको कैसे जीत सर्वुगी ? आप ऐसी कृपा कोजिये, विससे मैं संप्राममें शान्तनुनदन भीष्मको मार सकूँ। भगवान् शंकर बोले, 'मेरी बात असत्य नहीं हो सकती; इसलिये तू अवडय ही भीष्मका वस करेगी, पुरुषत्व प्राप्त करेगी और दूसरी देह धारण करनेपर भी इन सब बातोंको वाद रखेगी। तु हुपदके यहाँ जन्म लेका एक वित्रयोधी, वीरसम्पत महारबी बनेगी। मैंने जो कुछ कहा है, वह सब वैसे ही होगा। तु कन्यारूपसे जन्म लेकर भी कुछ समय बोहनेपर पुरुष हो जायगी।' ऐसा कहकर भगवान् इंकर अन्तर्धांन हो गये । उस कन्याने एक बड़ी चिता बनाकर अग्रि प्रव्यक्ति की और 'मैं भीव्यका वध करनेके लिये अप्तिमें

### शिखण्डीकी पुरुषत्वप्राप्तिका वृत्तान्त

दुर्योधनने पूछा—पितामह । कृत्रचा यह बताइये कि दि।सच्छी कन्या होनेपर भी फिर पुरुष कैसे हो गया।

भीमाजी बोले—राजन् । महाराज हुपदकी रानीके पहले कोई पुत्र नहीं था। तब हुपदने संतान्त्रप्रक्षिके लिये तपस्या करके भगवान् शिवको प्रसन्न किया । तब महादेवजीने कहा, 'तुष्हारे एक ऐसा पुत्र उत्पन्न होगा, जो पहले स्त्री होनेपर भी पीछे पुरुष हो जायगा। अब तुम तम करना बंद करो; मैंने जो कुछ कहा है, वह कभी अन्यथा नहीं होगा।' तब राजाने नगरमें जाकर रानीको अपनी तपस्या और श्रीमहादेवनीके वाकी बात सुना दी। ऋतुकाल आनेपर रानीने गर्भ धारण किया और यवासमय एक रूपवती कन्याको जन्म दिया। किंतु लोगोंमें प्रसिद्ध यह किया कि रानीके पुत्र ज्यान हुआ है। राजाने उसे क्रियाचे रतकर पुत्रके समान ही सब संस्कार किये । उस नगरमें हुपदके सिवा इस रहस्पको और कोई नहीं जानता था। उन्हें महादेवजीकी जातमें पूर्ण विचास था, इसलिये उस कन्याको क्रिपाये रखकर वे उसे पुत्र ही बताते थे। लोगोंमें वह शिखण्डी नामसे विख्यात हुई। अकेले मुझे ही नास्त्रबीके कवन, देखताओंके वाक्य और अम्बाकी तपस्थाके कारण यह रहस्य मालूम हो गया था।

राजन् ! फिर राजा हुपद अपनी कन्याको लिखना-पड्ना तवा विराप्यकला आदि सब विद्याएँ सिखानेका प्रयत्न करने

लगे । बाणविद्याके लिये वह होणानार्यजीके शिष्यत्वमें रही । क्क बार राजीने कहा, 'महाराज । महादेवजीकी बात किसी भी प्रकार पिच्या तो हो नहीं सकती। इसलिये मैं जो बात कहती हैं, आपको भी पदि वह टबित जान पड़े तो कीजिये। आप विधिपूर्वक इसका किसी कन्यासे विवाह कर दीजिये। महादेवजीकी बात सत्य होकर तो रहेगी ही, इसमें मुझे कोई संदेह नहीं है।' उन दोनोंने वैसा ही निश्चय कर दशाण देशके राजाको कन्याको वरण किया । तब दशार्णराज हिरण्यवमनि जिल्लाकोके साथ अपनी कन्याका विवाह कर दिया। विवाहके बाद शिलवही काम्पिल्यनगरमें आकर रहा। वहाँ हिरण्यवर्धाकी कन्याको मालूम हुआ कि यह तो स्त्री है। तब जाने अपनी धाइयों और सर्तियोंके सामने बड़े संकोजसे यह बात खोल दी। यह सुनकर उन्हें बड़ा दु:स हुआ और उन्होंने गवाको यह समाचार सुनानेके तिये अपनी दूतियाँ भेजी। उन्होंने यह सब वृत्तान्त दशार्णराजको सुनाया। सुनते ही राजा बड़े कोधमें भर गया और उसने हुपदके पास अपना

टूतने राजा हुपदके पास आ उन्हें एकान्तमें ले जाकर **ब्हा**—'राजन् ! आयने दशाणंराजको धोला दिया है, इसिंठवे उन्होंने बढ़े क्रोधमें भरकर कहा है कि तुमने मोहवश अपनी कन्याके साथ मेरी कन्याका विवाह कराकर मेरा बड़ा अपमान किया है। तुन्हारा यह जिलार बड़ा हो लोटा वा। इसलिये अब तुम इस घोलेका फल भोगनेको तैयार हो जाओ। अब तुन्हारे कुटुम्ब और मन्त्रियोसहित तुन्हें नष्ट कर दूँगा।

राजन् ! कुतकी यह बात सुनकर पकड़े हुए बोनके समान हुपदका मुँह बंद हो गया। उन्होंने 'ऐसी बात नहीं है, यह कहकर उस दूतके हुरा अपने समधीके मनानेके लिये कहा प्रयत्न किया। कितु हिरण्यवसीने किर भी पक्का पता लगा लिया कि वह पञ्चालराजकी पुत्री ही है। इसलिये वह तुरंत ही पञ्चालदेशपर चढ़ाई करनेके लिये नगरसे बज़र निकल पड़ा। उस समय उसके साथी राजाओंने पही निक्षय किया कि 'यदि शिखण्डी कन्या हो तो हमलोग पञ्चालदेशमें दूसरे राजाको गहीपर बैठा देंगे। किर हुपद और शिखण्डीको मार हालेंगे।'

दशाणराजके पास दून भेजकर शोकाकुरू हुण्ड्ने एकान्तमें से जाकर अपनी खोसे कहा—''इस कन्याके विषयमें तो हमसे बड़ी मुन्तैता हो नयी। अब हम क्या करेंगे ? शिक्तपढ़ीके विषयमें अब सबको शहुन हो रही है कि यह कन्या है। यही संख्वकर दशाणराजने भी ऐसा सब्द्धा है कि 'मुझे थोला दिया गया।' इसलिये अब वह अपने मित्र और सेनाके साथ मेरा नाग करनेके लिये आ रहा है। अब सुन्हें जिसमें हित दिलायी देता हो, यह बात कताओ; ये कैसा ही करीगा।''

तथ राजीने वता—'सत्युक्तोंने देवताओंका पूजन करना सम्पत्तिशालियोंके लिये भी क्षेप्रकर माना है। किर को दुःसके समुद्रमें गोते सा सा हो, उसकी तो बात ही क्या है? इसलिये आप देवाराधनके लिये ही खाड़ाणोंका पूजन करें और मनमें ऐसा संकल्प करें कि दशाणराज युद्ध किये बिना ही लीट जाय। किर देवताओंके अनुम्बसे यह सब काम ठींक हो जायगा। देवताओंकी कृषा और मनुष्यका ख्योग—ये दोनों जब मिल जाते हैं तो कार्य पूर्णतया सिद्ध हो जाता है और यदि इनमें आपसमें विरोध खता है तो सकलता नहीं मिलती। अत: आप मनियोंके हारा नगरके शासनका सुप्रबन्ध कर देवताओंका प्रयोह पूजन कीनिये।'

अपने माता-पिताको इस प्रकार बात करते और शोकाकुल होते देशकर शिखण्डिनी भी लिंबत-सी होकर सोचने लगी कि 'ये दोनों मेरे ही कारण दुःखी हैं।' इसलिये उसने अपने प्राण त्यापनेका निखय किया। यह सोककर वह परसे निकलकर एक निजेंन क्नमें बली गयी। इस वनको रक्षा स्थूणाकर्ण नामका एक समृद्धिशाली यक्ष करता था। वहाँ उसका एक भवन भी बना हुआ बा। शिखण्डिनी उसी वनमें बली गया। उसने बहुत समयतक निराहार रहकर अपने शरीरको मुखा डाला। एक दिन स्मूणाकर्णने उसे दर्शन देकर पूछा, 'कन्ये! तेरा वह अनुष्ठान किस उदेश्यसे हैं ? तू मुझे अभी बता, में तेरा काम कर दूँगा।' शिखण्डिनीने बार-बार कहा कि 'तूमसे मेरा काम नहीं हो सकेगा,' किंतु यक्षने यही कहा कि 'मैं उसे बहुत कर्द कर दूँगा। मैं कुनेरका अनुचर हूँ और वर देनेके लिये ही आया हूँ। तुझे जो कहना हो, वह कह है; मैं तुझे न देनेकेग्य बस्तु भी दे दूँगा।' तब शिखण्डिनीने अपना सारा वृत्ताना स्मूणाकर्णसे कह दिया और कहा कि 'तुमने मेरा दुःख दूर करनेकी प्रतिहत की है, अतः ऐसा करों कि मैं तुन्हारी कृपासे एक सुन्दर पुरुष बन काई। ज्ञाक दशार्णराज मेरे नगरतक पहुँचे, उससे पहले ही तुम पुश्चार यह कृपा कर दो।'

नवनं कहा—'तुष्कारा यह काम तो हो जायगा। किंतु इसमें एक शर्त है। मैं कुछ समयके लिये तुष्हें अपना पुरुषत्व दे दूँचा। किंतु यह सस्य प्रतिक्षा कर जाओ कि फिर उसे लौटानेके नित्ये तुप यहाँ आ जाओगी। इसने दिनतक मैं तुष्कारे कींत्वको धारण करूँगा।'

शिक्तच्योंने कहा— 'ठीक है, मैं तुन्हारा पुरमत्व लौटा दूँगी; बोड़े दिनोंके किये ही तुम मेरा कॉल प्रकृण कर लो । जिस समय राजा हिरण्यवर्षा दशाण्टिशकों लौट जायगा, उस समय मैं जिर कन्या हो जाउँगी और तुम पुरम हो जाना।

इस प्रकार जब उन दोनोंने प्रतिज्ञा कर ली तो उन्होंने आयसमें प्रतीर बदल लिया । खुणाकर्ण यक्षने खील धारण कर शिया और दिस्तप्क्षीको यक्षका देदीप्यमान सम प्राप्त हो गवा। इस प्रकार पुरुषत्व पाकर ज्ञिरतपद्ये बहा प्रसन्न हुआ और पश्चालनगरमें अपने पिताके पास चला आया। यह घटना जैसे-जैसे हुई थी, वह सब वृत्तान्त उसने हुपदको सुना दिया । इससे दुपद्को खड़ी प्रसन्नता हुई । उन्हें और उनकी स्रोको भगवान् शंकरको बात याद हो आयी। तब उन्होंने दशाजराजके पास दूत भेजकर कहलाया, 'आप खर्च मेरे यहाँ आइये और देश लीजिये कि मेरा पुत्र पुरुष ही है । किसी व्यक्तिने आपसे जो झूठी बात कही है, वह माननेयोग्य नहीं है।' राजा हुपदका संदेश पाकर दशार्णराजने शिखण्डीकी परीक्षाके लिये कुछ युवतियोंको भेजा। उन्होंने उसके वालविक खरूपको जानकर बड़ी प्रसन्नतासे सब बातें हिरण्यवर्गाको सुना दी और कह दिया कि राजकुमार ज़िलपडी पुरुष ही है। तब राजा हिरण्यवर्मा बड़ी प्रसन्नतासे हुपदके नगरमें आचा और समधीसे मिलकर बड़े हर्षसे कुछ

दिन वहाँ रहा। उसने दिखाखीको हाधी, धोड़े, गो और बहुत-सी दासियाँ भेंट की। हुमदने भी उसका अच्छा सतकार किया। इस प्रकार संदेह दूर हो जानेसे वह बहुत प्रसन्न हुआ और अपनी पुत्रीको झिड़कका अपनी राजधानीको बला गया।

इसी बीचमें किसी दिन यक्षराज कुबेर यूमते-यूमते ल्यूणाकर्णके स्थानपर पहुंच गये। स्यूणाकर्णका घर रंग-बिरंगे सुगन्धित पुष्पोंसे सजा हुआ था। उसे देलकर पक्षराजने अपने अनुवारित कहा, 'यह सजा हुआ पवन स्थूणाकर्णका ही है; किंतु यह मन्द्रमति मेरे पास उपस्थित होनेके लिये क्यों नहीं निकला ?' यहाँने कहा, 'महाराज ! राजा हुमदकी विस्तपिडनी नामकी एक कन्या है, उसे किसी कारणसे स्थूणाकर्णने अपना पुरुषत्व दे दिया है और उसका स्त्रीत्व प्रहुण कर लिया है। अब वह खीसमये ही घरमें खुता है। अतः संकोजके कारण ही वह आपकी संवामें उपरिवत नहीं हुआ। यह सुनकर आप जैसा उचित समझें, वैसा करें।' तब कुबेरने कहा, 'अच्छा, तुम स्बूणको मेरे सामने हाजिर करो, मैं उसे दण्ड दूँगा।' इस प्रकार बुलाये जानेपा स्यूणाकर्ण ब्लीसपमें ही खड़े संकोचसे कुवेरके पास आकर सदा हो गया। उत्तपर क्रुद्ध होका कुबेरने शाय दिया कि 'अस यह पापी यक्ष इसी प्रकार खीकपमें ही रहेगा।' तब दूसरे पक्षोने स्थूणाकर्णकी ओरसे प्रार्थना की कि 'महाराज ! आप इस झापकी कोई अवधि निक्कित कर दें।' इसपर कुबेरने कहा—'अच्छा, जब शिसच्छी युद्धमें मारा जायगा तो इसे फिर अपना सक्तय प्राप्त हो जायगा।' ऐसा कड़कर धगवान् कुबेर सब यक्षोंके साथ अलकापुरीको चले गये।

इवर प्रतिकाका समय पूरा होनेपर शिखण्डी स्पूपाकणिक पास पाँचा और कहा कि 'भगवन् । मैं आ गया है।' ख्याकर्णने ज्ञिलच्डीको अपनी प्रतिक्राके अनुसार समयपर उपस्थित हुआ देख बार-बार अपनी प्रसन्नता प्रकट की और उसे सारा वृत्ताना सुना दिया। उसकी वात सुनकर शिक्तव्होंको बड़ी प्रसन्तता हुई और वह अपने नगरको लौट आया । शिरायडीका इस प्रकार काम बना देख राजा हुपद और सब बन्धु-कान्यवोको बड़ी प्रसन्नता छु । इसके बाद इस्टने उसे बनुर्विद्या सीसानेके लिये द्रोणालायंत्रीको सीप दिया । फिर जिलावडी और धृष्टगुप्रने तुन्हारे साथ ही प्रहण, बारण, प्रयोग और प्रतीकार—इन चार अङ्गोंके सहित बनुकेंद्रको शिक्षा प्राप्त को । मैंने मूर्स, बहरे और अंग्रे-से दोल पड़नेवाले जो गुप्तचर इन हुपदके पास नियुक्त कर रखे थे, उन्होंने ही पुत्रे ये सब बाते बतायी है।

राजन् ! इस प्रकार यह हुपदका पुत्र महारशी शिक्तपडी पहले की या और पीछे पुरुष हो गया है। यह पदि हाथमें धनुव लेकर मेरे साथने युद्ध करनेके लिये आवेगा तो न तो एक क्षण भी इसकी ओर देखेंगा और न इसपर शस्त्र ही हो।हुँगा । यदि भीका खोको हत्या करेगा तो साधुनन उसकी निन्दा करेंगे। इस्स्तिये इसे रणमें डपस्थित वेसकार भी मैं इसपर हाच नहीं छोडूगा।

वैराज्याचनची कवते हैं—भीव्यकी यह बात सुनकर कुरुराज दुर्योधन कुछ देशतक विचार करता रहा। फिर उसे थीव्यकी बात उत्तित ही जान पड़ी।

#### दुर्योधनके प्रति भीष्मादिका और युधिष्ठिरके प्रति अर्जुनका बल-वर्णन

प्रात:काल हुआ तो आपके पुत्र दुर्घोधनने रितामड भीष्मसे पूछा—'दादाजी ! पाण्डुनन्दन युधिद्विरकी जो यह असंख्य पंतल, हाथी, घोड़े और महारविधोसे पूर्ण प्रवल कहिनी हय-लोगोंसे युद्ध करनेके लिये तैयार हो रही है, इसे आप कितने दिनोंमें नष्ट कर सकते हैं ? तबा आबार्य होण, कुप, कर्ण और अञ्चलामाको इसका नावा करनेमें कितना समय लगेगा ? मुझे बहुत दिनीसे यह बात जाननेकी इच्छा है। कृपया बतलाइये ।'

मीयने कडा-राजन् । तुम वो शतुओंके बस्यवसके विषयमें पूछ रहे हो, सो उकित ही है। युद्धमें मेरा खे अधिक-से-अधिक पराक्रम, प्रस्त्रवल और भुवाओंका

सजयने कहा—महाराज ! वह रात बीतनेयर जब | सामर्थ्य है वह सुनो । धर्मयुद्धके तिये ऐसा विश्वय है सरल वोद्धाके साथ सालतापूर्वक और माबायुद्ध कानेवालेके साब मापापूर्वक युद्ध करना चाहिये। इस प्रकार युद्ध करके मैं प्रतिदिन पाण्डवसेनाके दस इतार योद्धा और एक इतार रवियोंका संहार कर सकता हूँ। अतः यदि मैं अपने महान् अव्योका प्रयोग करें तो एक महीनेमें समस्त पाण्डवसेनाका संहार हो सकता है।

> होणवापने कहा—'राजन् । मैं अब बहुत हो यथा है, तो मी मीम्पजीके समान मैं भी एक महीनेमें ही अपनी शसाजिसे पाण्डवसेनाको भाग कर सकता हूँ। मेरी बड़ी-से-बड़ी प्रक्ति

कृपाचार्यजीने दो महीनेमें और अश्वत्वामाने दस दिनमें

सम्पूर्ण पाण्डवदातका संहार करनेकी अपनी शक्ति बतायी। किंतु कर्णने कहा, 'मैं पाँच दिनमें हो सारी सेनाका सफावा कर दूँगा।' कर्णकी यह बात सुनकर भीव्यवी खिलखिलेकर हैंस पड़े और कहा, 'राथापुत्र। जबतक रणवृप्तिमें तेरे सामने श्रीकृष्णके सहित अर्जुन रचमें बैठकर नहीं जाता, तमीतक तू इस प्रकार अधिमानमें भरा हुआ है; इसका सामना होनेपर क्या तू इस प्रकार मनमाना बकवाद कर सकेगा ?'

जब कुन्तीनन्दन महाराज युधिश्चिरने यह समाधार सुना तो जहाँने भी अपने भाइयोंको बुज्जकर कहा— भाइयों। आज कौरवोंकी सेनामें मेरे जो गुप्तचर हैं, ज्होंने व्हांका सबेरेका ही यह समाधार भेजा है। दुवॉधनने भीक्जीसे पूछा वा कि 'आप पाण्डवोंकी सेनाका कितने दिनोंमें संहार कर सकते हैं?' इसपर ज्लोंने कहा, 'एक महीनेमें।' क्रेजावार्थन भी जतने ही समयमें नाता करनेकी अपनी शक्ति बनायी। कृपाबार्थने अपने लिये इससे दूस समय बताया। अखत्यामाने कहा, 'मैं इस दिनमें यह काम कर सकता है।' तथा जब कर्णसे पूछा गया तो असने पाँच दिनमें सारी सेनाका संहार कर सकतेकी बात कही। अतः अर्जुन ! अब मैं भी इस विषयमें तुन्हारी बात सुनना चाहता है। तुम कितने समयमें सब शहुओंका संहार कर सकते हो ?

पुधिष्ठिरके इस प्रकार पूछनेपर अर्जुनने श्रीकृष्णकी ओर

देखकर कहा—'मेरा तो ऐसा विचार है कि श्रीकृष्णकी सहावतामे मैं अकेला ही केवल एक रवपर चढ़कर क्षणभरमें देवताओंके सहित तीनों लोक और भूत, भविष्य, वर्तमान— सभी जीवोंका प्रतय कर सकता हूँ। पहले किरातवेषधारी मगवान् इंकरके साव युद्ध होते समय उन्होंने मुझे वो अत्यन्त प्रचण्ड पासुपतास दिवा था, वह पेरे ही पास है। भगवान् इंकर प्रलयकालमें सन्पूर्ण जीवोंका संहार करनेके लिये इसी अकका प्रयोग करते हैं। इसे मेरे सिवा न तो भीष्म जानते हैं और न डोण, कृप या अश्वत्यामाको ही इसका ज्ञान है; फिर कर्णकी तो बात ही क्या है ? तथापि इन दिल्याखोंसे संमाम-धूमिये मनुष्योको यात्ना अवत नहीं है; हम तो सीधे-सीधे युद्धने ही एकुओंको जीत लेगे । इसी प्रकार आपके सहायक ये अन्यान्य बीर भी पुरुषोमें सिंहके समान हैं। ये सभी दिव्य अक्षोंके ज्ञाता और युद्धके लिये उत्सुक हैं। इन्हें कोई जीत नहीं सकता । वे रणाङ्गणमें देवताओंकी सेनाका भी संहार कर सकते 🐉 शिखाओ, युवुधान, यृष्टयुत्र, भीमसेन, नकुल, सहतेष, युधामन्यु, उत्तमीजा, विराट, हुम्ब, इत्ति, प्रदोत्कच, उसका पुत्र अञ्चनपर्वा, अभिमन्यु और प्रीपदीके पाँच पुत्र तथा स्वयं आप भी तीनों खोकोको नष्ट करनेमें समर्थ हैं। इसमें रवेह नहीं कि यदि आप कोचपूर्वक किसीकी ओर देल भी देंगे तो वह तत्काल नष्ट हो जायगा।

#### कौरव और पाण्डव-सेनाओंका युद्धभूमिके लिये प्रस्थान

वैदान्यायनजी कहते है—एकन् ! बोड़ी ही देखें लख्ड प्रभात हुआ। तब दुर्वोधनकी आज्ञासे उसके पक्षके राजालोग पाण्डवॉपर चड़ाई करनेकी तैयारी करने लगे। उन्होंने खान करके श्रेत वस और हार धारण किये, हकर किया और फिर अख-शस धारण कर त्वसिवाचन कराते हुए युद्ध करनेके लिये वले । आरम्बमें अवन्तिदेशके राजा किन्द और अनुकिन्द्र, केकपदेशके राजा और बाड़ीक—ये सब होणाचार्यजीके नेतृत्वमें चले। उनके बाद अश्वत्वामा, भीष्म, जपद्रव, गान्धारराज शकुनि, दक्षिण, पश्चिम, पूर्व और उत्तरकी ओरके राजा, पर्वतीय नृपतिगण तथा शक, किरात, यवन, शिवि और वसाति जातिके राजालोग अपनी-अपनी सेनाके सहित दूसरा दल बनाकर चल दिये। उनके पीछे सेनाके सहित कृतवर्मा, त्रिगर्तराज, भाइयोसे चिरा हुआ दुर्योचन, जल, भूरिश्रवा, शल्य और कोसलराज बृहद्रथ—इन सबने कृष किया। महाबली यृतराष्ट्रपुत्र कवच धारण कर कुरक्षेत्रके पिछले आधे भागमें ठीक-ठीक व्यवस्थापूर्वक लड़े हो गये।

दुवाँधनने अपने शिविरको इस प्रकार सुसजित कराया वा कि वह दूसरे हॉलनापुरके समान ही जान पड़ता वा । इसलिये बहुत बतुर नागरिकोंको भी उसमें और नगरमें कोई भेद नहीं जान पड़ता था । और सब राजाओंके लिये भी उसने वैसे ही सैंकड़ों, हजारों डेरे डलवाये थे । उस पाँच पोजन भेरेके रणाङ्गुजमें उसने सैंकड़ों छावनियाँ डाली थीं । उन छावनियोमें राजालोग अपने-अपने बल और उत्साहके अनुसार ठहरे हुए थे । राजा दुवाँधनने उन आपे हुए राजाओंको उनकी सेनाके सिंहत सब प्रकारकी उत्तम-उत्तम भड़्य और भोज्य सामग्री देनेका प्रबन्ध किया था । वहाँ जो व्यापारी और दर्शकलोग आये थे, उन सब्बती भी यह विधिवत् देखभाल करता था । इसी प्रकार महाराज युधिष्ठरने भी पृष्टपुत्र आदि वीरोंको रणचूमिमें चलनेकी आजा दी । उन्होंने राजाओंके हाथी, भोड़े, वैदल और बाहनोंके सेवक तथा जिल्पपोंके लिये

अच्छी-से-अच्छी योजनसामग्री देनेका आदेश दिया। फिर

बृह्युप्रके नेतृत्वमें अधिमन्यु, बृहत् और डीपदीके पाँच पुत्रोंको

रणाङ्गणमें भेजा। इसके बाद भीमसेन, सात्यकि और अर्जुनको दूसरे सैन्यसमुद्धयके साथ चलनेको कहा। इन उसाही वीरोंका हर्षनाद अकादामें गूँउने लगा। इन सकके पीछे विराट, हुप्द तबा दूसरे राजाओंके साथ वे स्वयं चले। उस समय धृष्टापुत्रकी अध्यक्षतामें चलती हुई वह पाण्डव-सेना भरी हुई गङ्गाजीके समान मन्दगतिसे चलती दिखायी वेती थी।

शोड़ी दूर जाकर राजा युधिष्ठिरने धृतराष्ट्रके पुत्रोको अममें डालनेके लिये अपनी सेनाका दुवारा सङ्गठन किया। उन्होंने प्रैपदीके पुत्र, अधिमन्तु, नकुल, सहदेव और समस्त प्रभाक वीरोंको दस हजार पुड्सवार, दो हजार गजारोड़ी, दस हजार पैदल और पाँच सी रविचोंके साथ जीमसेनके नेतृत्वमें पहला दल बनाकर चलनेकी आजा दी। बीचके इलमें विराट,

जयत्मेन तथा पाञ्चालराजकुमार पुथामन्यु और उत्तमीजाको रखा। इसके पीछे मध्यभागमें ही श्रीकृष्ण और अर्जुन बले। उनके आमे-पीछे सब और बीस हजार युइसवार, पाँच हजार गजारोही तथा अनेकों रखी और पैदल बनुब, खड्ग, गदा एवं उच्छ-उरहके अस्त लिये चल रहे थे। जिस सैन्यसमुद्रके बीचमें कर्च राजा युधिहिर थे, इसमें अनेकों राजालोग उन्हें चारों ओसो पेरे हुए थे। महाबली सात्यिक भी लाखों रिधियोंके साथ सेनाको आगे बढ़ाये ले जा रहा था। पुरुषश्रेष्ठ क्षत्रदेव और ब्रह्मदेव सेनाके जयनस्थानकी रक्षा करते हुए पिछले भागमें चल रहे थे। इनके सिवा और भी बहुत-से छकड़े, कुकानें, सव्यक्ति तथा हाथी-धोड़े आदि सेनाके साथ थे। उस समय इस रणक्षेत्रमें लाखों थीर बड़ी उमंगमें भेरी और सङ्गोंकी ध्वनि कर रहे थे।

उद्योगपर्व समाप्त

# संक्षिप्त महाभारत

## भीष्मपर्व

## शिविरस्थापन तथा युद्धके नियमोंका निर्णय

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदौरपेत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्वस्य भगवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्य सखा नरस्वस्य नरस्त्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके बका महर्षि बेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्यक्तियोपर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना जातिये।

जनमेजयने कहा—सुने ! अब मैं यह सुनना चाहता हूँ कि कौरव, पाण्डब, सोमक तथा नाना देशोसे आये हुए अन्यान्य राजाओने किस प्रकार युद्ध किया।

वैदाम्ययनवी बोले—राजन् । कारत, पाळाव और सोमवंशी बीराने कुरुक्षेत्रमें जिस प्रकार पुद्ध किया, वह सुनिये । कुन्तीनन्दन राजा पुधिष्ठिरने वहाँ समन्तपञ्चक तीर्थसे बाहरके मैदानमें हजारों खेमें खड़े करवाये । वहाँ इतनी सेना इकट्ठी हो गयी थी कि कुरुक्षेत्रके सिवा सारी पृथ्वी सूनी लगती थीं । केवल बालक और वृद्ध ही बच गये थे, तलग पुरुष और घोड़ोंका नाम नहीं था तथा रख और हाथी भी कहीं नहीं बचे थे । पृथ्वीके सब देशोंसे कुरुक्षेत्रमें सेना आयी थी । सभी वर्णोंके लोग वहाँ एकजित हुए थे । सबने अनेकों योजनके मण्डलमें घेरा डाल रखा था । उनके घेरेमें देश, नदी, पर्वत और वन भी थे । राजा युधिष्ठिरने सबके घोजन-पानका उत्तम प्रबन्ध किया था । जब युद्धका समय उपस्थित हुआ तो वन्होंने इस पहचानके लिये कि वह पाण्डव-पस्थका खोदा है सबके नाम, आमुषण और संकेत निश्चित किये ।

दुर्योधनने भी समल राजाओंको साथ लेकर पाण्डवांके मुकाबलेमें व्युष्ट-राजना की। युद्धका अभिनन्दन करनेवाले पञ्चालदेशीय बीर दुर्थोधनको देखकर हवंसे घर गये और बड़-बड़े शङ्क तथा राणभेरियों कवाने लगे। तदनन्तर एक ही रवपर बैठे हुए भगवान् श्लीकृष्ण और अर्जुनने भी अपने-अपने दिव्य शङ्क बजाये। उन पाञ्चजन्य और देवदत्त नामक शङ्कोकी भयंकर आवाज सुनकर कौरव योद्धाओंके मल-पृत्र निकल पट्टे।



इसके बाद काँख, पाण्डव और सोमवंशी वीरोने मिलकर पुद्धके कुछ नियम बनाये और उन युद्धसम्बन्धी शार्मिक नियमोंका पालन सकके लिये अनिवार्य कर दिया। वे नियम इस प्रकार थे— 'प्रतिदिन युद्ध समाप्त होनेपर हमलोग पहलेको ही भाँति आपसमें प्रेमपूर्ण व्यवहार करें, कोई किसीके साब छल-कपट न करें। जो वाग्युद्ध कर रहें हों, उनका मुकाबला वाग्युद्धसे ही किया जाय। जो सेनासे बाहर निकल गये हों, उनके ऊपर प्रहार न किया जाय। रथी रथीके साब, हाथी-सवार हाथी-सवारके साथ, पुड़सवार पुड़सवार-के साथ और पैदल पैदलके ही साथ युद्ध करें। जो जिसके योग्य हो, जिसके साथ युद्ध करनेकी उसकी इच्छा हो, यह उसीके साथ युद्ध करे। जिसका जैसा जलाह और बल हो, उसके अनुसार ही यह लड़े। विपक्षीको युकारकर सावधान करके प्रहार किया जाय। जो प्रहार न होनेका विश्वास करके बेलबर हो अथवा ध्यभीत हो, उसपर आयात न किया जाय। जो किसी एकके साथ युद्ध कर रहा हो, उसपर दूसरा कोई शख न छोड़े। जो शरणमें आया हो

या पुद्ध छोड़कर भाग रहा हो, अथवा जिसके अख-शस और कक्क नष्ट हो गये हों—ऐसे निहत्योंका क्य न किया जाय। सृत, भार ढोनेवाले, जास पहुँचानेवाले तथा भेरी और सङ्क बजानेवालीयर भी किसी तरह प्रहार न किया जाय।' इस प्रकारके नियम बनाकर वे सभी राजालोग अपने सैनिकोंके साथ बहुत प्रसन्न हुए।

#### व्यासजीद्वारा सञ्जयकी नियुक्ति तथा अनिष्टसूचक उत्पातोंका वर्णन

येशमाधनओरं कहा—राजन् । तदनत्तर पूर्व और पश्चिम दिशामें आपने-सामने राजी हुई दोनों ओरकी सेनाओंको देखकर भूत, भविष्य और वर्तमान—तीनों कालोंका ज्ञान रखनेवाले धगवान् व्यासने एकान्तमें बैठे हुए राजा धृतराष्ट्रके पास आकर कहा, 'राजन् । तुष्तरे पुत्रो तथा अन्य



राजाओंका काल आ पहुँचा है; वे युद्धमें एक-दूसरेका संद्यर करनेको तैयार हैं। वेटा ! यदि तुम इन्हें संघायमें देखना बाहो तो मैं तुन्हें दिख्यदृष्टि प्रदान कन्हें। इससे तुम वहाँका युद्ध भलीभाँति देख सकोगे।'

भृतराष्ट्रने कहा जहारिकर ! युद्धमें मैं अपने ही कुटुन्कका बच नहीं देखना चाहता; किंतु आपके प्रभावसे युद्धका पूरा समाचार सुन सकूँ, ऐसी कृषा अवदय कार्विये।

धृतराष्ट्र युद्धका समाचार सुनना बाहता है—यह जानकर व्यासनीने सञ्जयको दिव्यदृष्टिका वरदान दिया। वे धृतराष्ट्रसे बोले—'राजन्! यह सञ्जय तुन्हें युद्धका वृत्तान्त सुनायेगा। सम्पूर्ण युद्धक्षेत्रमें कोई भी बात ऐसी न होगी, जो इससे द्वियो रहे। यह दिव्यदृष्टिसे सम्पन्न और सर्व्यन हो जायगा। सामने

हो या परोक्रमें, दिनमें हो या रातमें, अथवा मनमें सोबी हुई ही क्यों न हो, वह बात भी सक्षयको मालूम हो जायगी। इसे शक्त नहीं काट सकेंगे, परिवाम कष्ट नहीं पहुँचा सकेगा तथा यह इस युद्धमे जीता-जागता निकल आयेगा । मैं इन कीरबॉ और पाण्डवोकी कीर्तिका विस्तार करोगा, तुम इनके लिये शोक न करना। यह देवका विधान है, इसे टाला नहीं वा सकता। युद्धमें जिस ओर धर्म होगा, उसी पशकी जीत होगी। महाराज ! इस संवासमें बड़ा भारी संहार होता; क्योंकि ऐसे ही धयसूचक अपशकुन दिखायी देते हैं। दोनों संध्याओंकी देलामें विजली समकती है और सूर्यको तिरंगे बादल बक देते हैं, वे ऊपर-नीचे सफेद और ताल तथा बीचमें काले होते हैं। सूर्य, बन्हमा और तारे जलते हुए-से दीखते हैं। दिन-रातमें कोई असर नहीं जान पड़ता; यह लक्षण धय उत्पन्न करनेवाला है। कार्तिककी पूर्णिमाको नीलकमलके समान रंगवाले आकाशमें बन्द्रमा प्रभादीन होनेके कारण कम दीनता बा, उसका रंग अधिके समान बा। इससे यह सुचित होता है कि अनेको झुरबीर राजा और राजकुमार युद्धपे प्राणत्याग कर पृथ्वीपर प्रायन करेंगे । प्रतिदिन सुभर और जिलाज सब्हते हैं और उनका भयंकर नाद सुनाची पहता है। देवपूर्तियाँ काँपती, हैंसती और रक्त यमन करती है तथा अकस्पात् पसीनेसे तर हो जाती और गिर पड़ती हैं। जो तीनों लोकोंमें प्रसिद्ध है, उस परम साध्वी अरुवातीने इस समय वसिष्ठको आगेसे पीछे कर लिया है। इनिश्चर रोहिणीको पीडा दे रहा है, चन्द्रपाका मुगनिह मिट-सा गया है; इससे बड़ा भारी भय होनेवाला है। आजकल गौओंके पेटसे गधे उत्पन्न होते हैं। घोड़ीसे गाँके काउंडको उत्पत्ति होती है और कुत्ते गीटड़ पैदा कर रहे हैं। चारों ओर बड़े जोरकी आँधी चलती है. युत्पका उड़ना बंद ही नहीं होता । बारंबार भूकम्प होता है । राहु सूर्यपर आक्रमण करना है, केंत्रु चित्रापर स्थित है, धूमकेतु पुज्य-नक्षत्रमें स्थित है, यह महान् ग्रह दोनों सेनाओंका धोर अमङ्गल करेगा। यङ्गल वक्ती होकार मधा-नक्षत्रपर स्थित है। बृहस्पति सवण-नक्षत्रपर है और शुक्र पूर्वाभावपदापर स्थित है। पहले चौदह, पंद्रह और सोलइ दिनोंपर अमावस्य हो सुकी है; किंतु कभी पक्षके तेखवें दिन ही अमावस्या हुई हो-यह मुझे स्मरण नहीं है। इस बार तो एक ही यहीनेके दोनों पक्षोमें बयोदशीको ही मुर्चप्रहण और बन्द्रप्रहण हो गये हैं। इस प्रकार बिना पर्यका प्रहण होनेसे ये दोनो प्रद अवदय

ही प्रजाका संहार करेंगे। पृथ्वी हजारों राजाओंका रक्तपान करेगी। कैलास, मन्दराचल और हिपालय-जैसे पर्वतीसे इजारों बार बोर फ़ब्द होते हैं, उनके शिखर टूट-टूटकर गिर रहे हैं और चारों पहासागर अलग-अलग उफनाते तथा पृथ्वीपर इतबल पैदा काते हुए बहुकर मानो अपनी सीमाका उल्लह्नन कर रहे हैं।

#### व्यास-धृतराष्ट्र-संवाद और सञ्जयद्वारा भूमिक गुणौंका वर्णन

वैद्याप्यायनजी कहते हैं—धृतराष्ट्रसे ऐसा कड़कर पुनिवर व्यासनी क्षणभरके लिये ध्यानमप्र हो गये: इसके बाद किर कहने लगे, 'राजन् ! इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि काल सारे जगत्का संहार करता रहता है। यहाँ सदा खनेवाला कुछ भी नहीं है। इसरित्ये तुम अपने कुटुन्बी कीखों, सन्तन्थियों और हितेची मित्रोंको इस क्रूर कर्मसे रोको, उन्हें धर्मयुक्त मार्गका उपदेश करो; अपने कन्यु-बान्धवीका वच करना बड़ा नील काम है, इसे न होने हो । चुच रहकर मेरा अधिव न करो । किसीके कवको केदमें अच्छा नहीं कहा गया है, इससे अपना भला भी नहीं होता। कुलसर्म अपने चरीरके समान है: जो उसका नाश करता है, वह कुलकार्य भी उस पनुष्पका नात्रा कर देता है। इस कुलबर्यकी रक्षा तुम कर सकते हो, तो भी कालमे प्रेरित श्रोकर आयत्तिकाराज्ये समान अधर्य-पथमें प्रवृत्त हो रहे हो ! तुन्हें राज्यके क्यमें बहुत बड़ा अनर्ध प्राप्त हुआ है; क्योंकि यह समस्त कुलके तथा अनेकों राजाओंके विनाक्षका कारण वन गया है। ब्रह्मीय तुम धर्मका बहुत लोप कर बुके हो, तो भी मेरे कहनेसे अपने पुत्रोंको धर्मका मार्ग दिसाओ। ऐसे राज्यसे तुन्हें क्या लेना है जिससे पापका भागी होना पड़ा। धर्मकी रक्षा करनेसे तुन्हे यदा, कीर्ति और स्वर्ग मिलेगा। अब ऐसा करो, किससे पाणाव अपना राज्य पा सके और कौरव भी सुल-शानिका अनुमव करे।

*मृतराष्ट्रने कह* —तात । सारा संसार स्वार्यसे मोहित हो रहा है, मुझे भी सर्वसाबारणको ही भाँति समझिये। मेरी बुद्धि भी अधर्म करना नहीं चाहती, परंतु क्या करूँ ? मेरे पुत्र मेरे वडामें नहीं हैं।

व्यासनीने कहा—अन्ता, तुष्हारे यनमें यदि मुझसे कुछ पूछनेको बात हो तो कहो; मैं तुन्हारे सभी स्टिडोको दूर कर दूंगा।

्यतग्रहने कहा—भगवन् ! संज्ञायमे विजय पाने-

में सुनना चाहता हूँ।

व्यास्थीने कहा—इवनीय अग्रिकी प्रधा निर्मल हो. उसकी लपटें ऊपर उडती हों अथवा प्रदक्षिणक्रमसे घूमती हों, उनसे युओं न निकले, आसूति झलनेपर उसमेंसे परित्र गन्ध फैलने लगे, तो इसे भाषी विजयका चिद्र बताया गया है। भारत । जिस पक्षमें योद्धाओंक मुखसे हर्पभरे वसन निकलते हों, उनका वैर्य बना रहता हो, पहनी हुई मालाएँ कुन्हलाती न हों, वे ही युद्धक्यी महासागरको पार करते हैं। सेना बोड़ी हो या बहुत, खेळाओंका उत्सावपूर्ण हर्ष ही कितयका प्रवार सञ्चण मारा गया है। एक-दूसरेको अच्छी तरह जाननेवाले, उत्साही, स्त्री आदिमें अनासक्त तथा दुइनिक्क्यों प्रकास बीर भी बहुत बड़ी सेनाको रींद डालते हैं। यदि युद्धमे पीछे पैर न हटानेवाले पाँच-ही-सात योद्धा हो, तो वे भी विजय प्राप्त कर सकते हैं। अतः सदा सेना अधिक होनेसे ही जिजय होती हो, ऐसी बात नहीं है।



स प्रकार कड़कर भगवान् बेदच्यास चले गये और यह वालोंको जो शुभ शकुन दृष्टिगोचर होते हैं, उन सबको | सब सुनकर राजा धृतराष्ट्र विचारमें पड़ गये। बोड़ी देशतक

सोखकर क्होंने सहायसे पूछर, 'सक्तय ! वे युद्धप्रेमी राजालोग पृथ्वीके लोभसे जीवनका मोह छोड़कर नाना प्रकारके अख-शस्त्रोद्धारा जो एक-दूसरेकी हत्या करते हैं, पृथ्वीके ऐश्वर्यकी इच्छासे परस्पर प्रहार करते हुए यमलोककी जन-संख्या बहाते हैं और झान्त नहीं होते, इससे में समझता हूँ कि पृथ्वीमें बहुत-से गुण हैं। तभी तो इसके लिये वह नर-संहार होता है। अतः तुम मुझसे इस पृथ्वीका ही वर्णन करो।'

सजय बोत्य—धरतश्रेष्ठ ! जापको नमकार है। मैं आपकी आदाके अनुसार पृथ्वीक गुणोका वर्णन करता है, ध्यान देकर सुनिये। इस पृथ्वीयर से प्रकारके प्राणी है—कर और अकर। बरोंके तीन भेद हैं—अप्बान, खेदन और

जराबुव। इन तीनोमें करायुत्त ब्रेष्ठ हैं तथा जरायुकोमें मनुष्य और पशु प्रधान है। इनमेसे कुछ प्रामधासी और कुछ बनवासी होते हैं। ! प्रामधासियोमें मनुष्य ब्रेष्ठ हैं और बनवासियोमें सिंह। अबर या स्थावरोको उद्धान भी कहते है। इनको पाँच जातियाँ हैं—युक्ष, गुल्म, लता, कल्ली और स्वक्सार (जॉस आदि)। ये तृण जातिके अन्तर्गत है।

यह सम्पूर्ण जगत् इस पृथ्वीयर ही उरपन्न होता और इसीमें नष्ट हो जाता है। पूर्णि ही सम्पूर्ण भूतोकी प्रतिहा है, भूमि ही अधिक कालतक स्थिर रहनेवाली है। जिसका भूमिपर अधिकार है, उसीके बनामें सम्पूर्ण जगवर जगत् है। इसीकिये इस मूमिमें अञ्चल लोध रखकर सब राजा एक-दूसरेका प्राणधात करते हैं।

#### युद्धमें भीष्मजीका पतन सुनकर धृतराष्ट्रका विषाद तथा सञ्जयद्वारा कौरवसेनाके संगठनका वर्णन

नैशम्पायनभी करते हैं—राजन् ! एक दिनकी बात है, राजा प्रदाष्ट्र चिन्तामें निमन्न होकर बैठे थे। इसी समय शहसा संग्रापभूमिसे लीटकर सक्रय उनके पास आया और बहुत दुःसी होकर बोला, 'महाराज । मैं सक्क्य 🕻 आपको प्रामास करता है। शानानुनन्दन भीकाजी युद्धमें मारे गये ? जो समस योद्धाओंके ज़िरोमणि और बनुवरियोंके सहारे वे, वे कीरबॉके पितामह आज बाण-शब्बायर स्ते रहे हैं। जिन महारथीने करपीपुरीमें अकेले ही एकमात्र रककी सहायतासे वर्ता जुटे हुए समस्त राजाओंको युद्धपे परास्त कर दिया जा. जो निहर होकर युद्धके लिये परशुरामजीके साथ भी भित्र गये से और साक्षात् परशुरायजी भी जिन्हें मार नहीं सके थे, वे ही आज शिक्षण्डीके हाथसे मारे नये। जो शुरतामें इन्हरू समान, रिवरतामे हिमालयके सदुत, गञ्जीरतामें समुद्रके समान और सहनदाीलतामें पृथ्वीके कुन्य थे, जिन्होंने हजारों बाणोंकी तर्वा करते हुए इस दिनोंने एक अरब सेनाका संद्या किया था, ये ही इस समय आधीके उत्तरहे हुए बृक्तकी मॉनि पुष्तीपर पहे हैं। राजन् ! यह सब आपको कुमनागाका फल है; भीषाजी कदापि ऐसी दक्षाके योग्य नहीं वें।'

पृत्तरष्ट्र बोले—सञ्जय ! कौरवोचे श्रेष्ठ और इन्त्रके सपान पराक्रमी पितृवर भीष्मजी दिश्लावीके हाबसे कैसे मारे गये ? उनकी पृत्युका समाजार सुनकर मेरे इदयमें बड़ी पीड़ा हो रही है। जिस समय ने युद्धके लिये अपसर हुए ने, उस समय उनके पीछे कौन गये थे तथा आगे कौन ने ? उनके बनुष और बाण तो बड़े ही उस थे, रख भी बहुत उत्तम बा, ने अपने बाजोंसे प्रतिदिव राष्ट्रकोंके महत्तक काटते से तथा कालामिके सपान दुर्वर्ष से। उन्हें युद्धके तिथे उद्यत देखकर पाण्डलीकी बहुत बड़ी सेना कांच उठती थी। से दस दिनसे लगातार पाण्डल-सेनाका संद्यार कर रहे से। हाच ! ऐसा दुष्कर कार्य करके वे आज सूर्वके समान असत हो गये। कृपावार्थ और होणावार्य भी उनके पास ही थे, तो भी उनकी मृत्यु कैसे ही गयी ? जिन्हें देवता भी नहीं दवा सकते से और जी अंतिरबी वीर से, उन्हें पश्चालदेशीय दिख्यानि कैसे मार गिराया ? मेरे पक्षके किन-किन बीरोने अन्ततक उनका साथ नहीं छोड़ा ? दूर्योधनकी अकासे कीन-कीन कीर उन्हें बारों औरसे मेरे हुए थे ?

सक्तय ! सम्बन्ध ही मेरा हृद्य पत्थरका बना है, वहा ही कठार है; तभी तो भीम्मजीकी मृत्युका समाधार सुनकर भी वह नहीं छठता। भीष्मजीके सत्य, बृद्धि तथा नीति आदि सद्युजोकी तो बाह ही नहीं थी; वे युद्धमें कैसे मारे गये ? सख्य ! कताओ, उस समय पाण्ययोके साथ भीषाजीका कैसा युद्ध हुआ ? हाय ! उनके मरनेसे मेरे पुत्रोकी सेना पति और पुत्रसे हीन क्रीके समान असहाय हो गयी । हमारे पिता भीष्म संसारमें प्रसिद्ध बर्मात्मा और महापराक्रमी में, उन्हें मस्वाकर अब हमारे जीनेके रिप्ये भी कीन-सा सहारा रह गया है ? मैं समझता हूँ नदीके पार जानेकी इन्हावाले मनुष्म नावको पानीमें बूबी देखकर जैसे व्याकुल हो जाते हैं, उसी प्रकार भीष्मजीकी मृत्युसे मेरे पुत्र भी शोकमें हुआ गये होंगे। जान पहला है धैयों अववा त्यागके कलसे किसीका मृत्युसे

चुटकारा नहीं हो सकता । अधरूप हो काल बढ़ा बलवान् है, सम्पूर्ण जगत्में कोई भी इसका जलकुन नहीं कर सकता। मुझे तो मीव्यजीसे ही अपनी रक्षाकी बड़ी आहा थी। उनको रणमूमिमें गिरा देश दुर्पोधनने क्या विकार किया ? तवा कर्ण, प्राकुनि और दुःशासनने क्या कहा ? भीव्यजीके अतिरिक्त और किन-किन राजाओंकी हार-जीत हुई ? तबा कौन-कौन बाणोंके निशाने बनाकर मार गिराये गये ? सक्षय ! में दुर्वोधनके किये हुए दुःखदाधी कर्नीको सुनना चाहता हूँ। उस घोर संघामनें जो-जो घटनाएँ हुई हो, वे सब सुराओ । मन्दर्दद दुर्योधनकी मूर्जताके कारण जो भी अन्वाय अधवा न्यायपूर्ण घटनाएँ ह्यू हो तथा विजयकी इकासे भीष्मजीने जो-जो तेजस्वितापूर्ण कार्य किये हों, ते सन पुढ़ो सुनाओ । साथ ही यह भी बताओं कि कौरव और पाण्डवीकी सेनाओंमें किस तरह युद्ध हुआ ? तथा किस क्रमसे किस समय कीन-कीन-मा कार्य किस प्रकार घरित हुआ ?

सक्तवं करा—महाराज । आपका यह प्रस आपके योग्य ही है; परंतु यह सारा रोष आप दुर्योधनके ही मार्थ नहीं वह सकते । जो मनुष्य अपने ही दुष्कार्यके कारण अशूच फल भोग रहा है, उसे उस पापका बोहा हुसरेपर नहीं हालना काहिये । बुद्धिमान् पाण्डम अपने साथ किये गये कयह एवं अपमानको अस्त्री तरह समझते थे, तो भी उन्होंने केवल आपकी ओर देसकर अपने मन्त्रियोसहित विरकालक वनमें रहका सब कुछ सहन किया । अब विनकी कृपासे पुझे भूत-भविष्यत्-वर्तमानका ज्ञान तथा आकारामें विचरना और दिल्पदृष्टि आदि प्राप्त हुए हैं, उन पराहारनदन सगवान् व्यासको प्रणाम करके भरतवंदिग्योके रोमाञ्चकारी और अर्थुत संप्रापका विस्तारसे वर्णन करता है; सुनिये ।

तथ दोनों ओरकी सेनाएँ तैयार होकर व्यक्ति आकारमें लड़ी हो गयी, तब दुर्योधनने दुःगासनसे कहा— ''दुःशासन ! भोष्मजीकी रक्षाके लिये जो रख नियत है, उने तैसार कराओं । इस युद्धमें भीष्मजीकी रक्षासे बढ़कर हमस्त्रेगीके लिये दूसरा कोई काम नहीं हैं । शुद्ध हदयवाले पितामहने पहलेसे ही कह रखा है कि शिख्यजीको नहीं माझेगा; क्योंकि वह पहले सीक्यमें उत्पन्न हुआ था।' अतः मेरा विचार है कि शिख्यजीके हायसे भीष्मजीको जवानेका विशेष प्रथम होना चाहिये। मेरे सभी सैनिक शिख्यजीका वध करनेके लिये तैयार रहें। पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिणके जो चीर सब प्रकारके अन्तसंचालनमें कुशल हो, ये पितामहकी रक्षामें रहें। देखों, अर्जुनके रखके बाये वक्तको युधामन्तु रक्षा कर रहा है और दाहिने चक्रको उत्तयीजा। अर्जुनको ये दो रक्षक प्राप्त है और अर्जुन स्वयं शिखपडीकी रक्षा करता है। अतः तुम ऐसा प्रयक्त करो, जिससे अर्जुनके इस सुरक्षित और भीष्यसे उपेक्षित शिखपडी पितापहका वध न कर सके।"

तदनत्तर, जब रात कीती और सूर्योदय हुआ तो आपके पुत्रों और पान्कवोंकी सेनाएँ अख-शबोंसे मुसजित दिसापी देने लगी । लड़े हुए वोद्धाओंके हाथमें धनुष, ऋष्टि, तलवार, गदा, इंक्ति, तोवा तथा और थी ब्युत-से जमकीले इस्त दोभा पा रहे थे । सैकड़ों और हजारोंकी संख्यामें हाथी, पैदल, रथी और धोड़े शहुओंको फंट्रेमें फैसानेके लिये ब्यूलबद्ध होकर सब्दे थे। शकुनि, शल्य, जयहम, अवन्तिराज विन्द और अनुविन्द, केकयनरेश, कम्बोजराज सुदक्षिण, करिन्न-रोश शुरायुध, राजा जयतीन, बृहद्धान और कृतकर्मा—ये दस बीर एक-एक अक्षीदिनी सेनाके नायक थे। इनके सिवा और भी बहुत-से महारची राजा और राजकुमार दुर्वोधनके अधीन हो युद्धमें अपनी-अपनी सेनाओंक साथ खड़े विकासी देते थे। इनके अतिरिक्त म्यारहर्वी महासेना युवीधनकी थी। यह सब सेनाओंके आगे थी, इसके अधिनायक थे प्रान्तनुनन्तन धीव्यजी । यहाराज । उनके सिरपर सफेद पगद्री थी, दारीरपर सपेद करूब था और रचके घोड़े थी सफेद से। उस समय अपनी क्षेत्र कान्त्रिसे ये चन्द्रमाके समान हो।भा पा रहे थे। उन्हें देशकर बड़े-बड़े धनुत्र धारण करनेवाले सुक्रयशंत्राके और तका भृष्टगुत्र आदि पाञ्चाल वीन भी भवजीत हो उठे। इस प्रकार ये म्यारह अश्रोतियो सेनाएँ आपकी ओरसे लड़ी थीं। राजन् । कौरवीकी इतनी बड़ी सेनाका ऐसा संगठन न मैंने कभी देशा था, न सुना था।

पीषानी और ज्ञेणाणार्थ प्रतिदिन समेरे ठठकर यही
मनाया करते से कि 'पाण्डवोकी जय हो'; तो भी अपनी
प्रतिज्ञाके अनुसार ये युद्ध आपके ही लिये करते थे। उस दिन
भीषानीने सब राजाओंको अपने पास सुराकर उनसे इस
प्रकार कहा—'श्रांत्र्यो ! आपत्योगोंके लिये स्वर्गमें जानेका
यह युद्धस्पी महान् दरवाना खुल गया है, इसके हारा आप
इज्जोक और ब्रह्मलोकमें जा सकते हैं। यही आपका
सनावन मार्ग है, इसीका आपके पूर्वपुरुषोंने भी अनुसरण
किया है। रोगसे थरमें पड़े-पड़े प्राण त्यागना क्षत्रियके रिप्ये
अधर्म माना गया है। युद्धमें जो इसकी मृत्यु होती है—वहीं
इसका सनावन बर्म है।'

भीन्यजीकी यह बात सुनकर सभी राजा बहिया-बहिया रबोसे अपनी सेनाकी जोधा बढ़ाते हुए युद्धके लिये आगे बड़े। केवल कर्ण अपने मन्त्री और वन्यु-बान्यवोके सहित रह गया; भीष्मजीने उसके अख-शख रखवा दिये थे। समस्त कौरवसेनाके सेनापति भीष्मजी रचपर बैठे हुए सूर्यके समान सुशोधित हो रहे थे, उनके रचकी व्यजापर विशाल ताइ और पाँच तारोंके बिह्न बने हुए थे। आपके प्रकृषे जितने महान् धनुर्धर राजा थे, वे सब शान्तनुनन्दन भीष्मजीकी आशाके

अनुसार युद्धके लिये तैयार हो गये। आचार्य द्रोणकी जो व्या कहरा खी बी, उसमें सोनेकी वेदी, कमण्डलु और धनुक्के बिह्न थे। कृपाचार्य अपने बहुपूल्य रथपर बैठकर वृष्यके बिह्नवाली ब्याय फहराते चल रहे थे। राजन् । इस प्रकार आपके कृतेकी न्यारह अशीहिणी सेना यमुनामें मिली हुई गहुनके समान दिखायी देती थी।

#### दोनों सेनाओंकी व्यूह-रचना

वृतराष्ट्रने पृक्ष-सञ्जय । मीव्यजी तो पनुष्य, देवता, गञ्चर्य और असुरोक्षरा की जानेवाली व्यक्तरवना भी जानते थे। जब उन्होंने मेरी ग्यारह अक्षीहणी सेनाकी व्यक्तरवना की, तब पाण्डुनन्दन युधिष्ठिएने अपनी बोड़ी-सी सेनासे किस प्रकारका व्यक्त बनाया ?

सज्जपने कहा—महाराज ! आपको सेनाको व्याहरकना-पूर्वक सुस्राजित देस धर्मराज पूर्विहिरने अर्जुनसे कहा— 'तात ! पहार्षि बृहस्पतिके बचनसे यह बात ज्ञात होती है कि यदि प्राहुकी अपेक्षा अपनी सेना बोड़ी हो तो जसे समेटकर बोड़ी ही दूरमें रत्यकर युद्ध करना चाहिये और यदि अपनी सेना अधिक हो तो उसे इच्छानुसार फैलाकर लड़ना चाहिये। जब बोड़ी सेनाको अधिक सेनाके साथ युद्ध करना पड़े तो उसे सूचीमूख नामक ब्युड़की रचना करनी चाहिये। हम-लोगोंकी यह सेना प्राहुओंके मुकाबलेंने बहुत बोड़ी है, इसलिये तुम ब्युहरकना करो।'

यह सुनकर अर्जुनने युधिहिरसे कहा—'महराज ! मैं आपके लिये कड़नामक दुर्भेग्न व्युक्ति रचना करता हूँ यह इन्नका बताया हुआ दुर्जय व्युक्त है। जिनका देन वायुके समान प्रवल और शबुओंके लिये दुःसह है, वे योद्धाओंमें अप्रगण्य भीमसेन इस व्यूक्ति हमलोगोंके आगे खकर युद्ध करेंगे। उन्हें देखते ही दुर्जोधन आदि कौरण भयभीत होकर इस तरह भागेंगे, जैसे सिंहको देलका खुद्र मृग भाग जाते हैं।'

ऐसा कहकर धनक्रयने क्वळ्यूहकी रचना की। सेराको व्युहाकारमें रहि करके अर्जुन शीध ही श्रृजुओंकी जोर बढ़ा। कौरवोंको अपनी ओर आते देख पाण्डवसेना मी जलसे भरी हुई गङ्गाके समान धीरे-धीरे आगे बढ़ती दिखाणी देने लगी। भीमसेन, भृष्टदुष्ट, नकुल, सहदेव और भृष्टकेतु—ये उस सेनाके आगे बल रहे थे। इनके पीछे रहकर राजा विराट अपने भाई, पुत्र और एक अक्षीहिणी सेनाके साथ रक्षा कर रहे थे। नकुल और सहदेव भीमसेनके दार्थे- बावे खुकर उनके रक्के पश्चियोंकी रक्षा करते थे। श्रैपदीके पांची पुत्र और अधिमन्यु उनके पृष्ठभागके रक्षक थे। इन सक्के पीछे ज्ञित्वच्छी चलता या, जो अर्जुनकी रक्षामें खकर पीचाजीका विनाश करनेके लिये तैपार था। अर्जुनके पीछे पहचली सात्यकि या तथा पुधामन्यु और उत्तयीजा उनके बक्कोकी रक्षा करते थे। कैकेय भृष्टकेतु और बलजान् चेकितान भी अर्जुनकी ही रक्षामें थे।

अर्जुनने जिसकी रचना की थी, वह वसच्युह भयकी आह्युहारे चून्य था। उसके सब और मुख थे, देखनेमें बड़ा प्रधानक था। जीरोंके धनुष इसमें बिजलीके समान कमक रहे थे और लग्नं अर्जुन गाण्डीव बनुष हाथमें लेकर उसकी रक्षा कर रहे थे। उसीका आस्य लेकर पाण्डवलीग तुन्हारी सेनाके मुकाबलेमें डटं हुए थे। पाण्डवोसे सुरक्षित यह व्युह यानव-जगल्के लिये सर्वथा अनेय था।

इतनेयें सूर्योद्ध्य होते देश समात सैनिक संध्या-वन्दन करने लगे। उस समय क्यपि आकाशमें बादल नहीं थे, तो भी मेप्रकी-सी गर्जना हुई और हवाके साथ बूँद्रे पड़ने लगीं। किन बारों ओरसे प्रवापह आंधी ठठी और नीचेकी ओर कंकड़ बरसाने लगी। इतनी मूल उड़ी कि सारे जगत्में अधेरा-मा का गया। पूर्व दिशाकी ओर बड़ा भारी उल्कापात हुआ। वह उल्का उद्ध्य होते हुए सूर्यसे टकराकर गिरी और बड़े जोस्की आवाज करती हुई पृथ्वीमें जिलीन हो गयी।

संख्या-वन्दनके पश्चात् जब सब सैनिक तैपार होने लगे तो सूर्यकी जपा जीकी पड़ गयी तबा पृथ्वी भयानक शब्द करती हुई काँपने और फटने लगी। सब दिशाओं में बारस्वार कज्रपात होने लगे। इस जकार युद्धका अभिनन्दन करनेवाले पाळ्क आपके पुत्र दुर्योधनकी सेनाका सामना करनेके लिये व्यक्त-ग्राम करके पीयसेनको आगे किये खड़े थे। उस समय गदाबारी पीयको सामने देखकर हमारे योद्धाओंकी मजा सुख रही थी।

धृतरकृते पृक्ष-सञ्जय ! सूर्योदय होनेपर भीष्मकी

अधिनायकतामें रहनेवाले मेरे पक्षके वीरों और पीमसेनके सेनापतित्वमें उपस्थित हुए पाण्डवपक्षके सैनिकोमें पहले किनोने युद्धकी इन्छासे हर्ष प्रकट किया था।

सजयने करा—नरेन्द्र ! दोनों ही सेनाओकी समान अवस्था थी। जब दोनों एक-दूसरेक पास आ गयीं तो दोनों ही प्रसन्न दिलायी पड़ीं। हाथी, पोड़े और रखोसे भरी हुई दोनों ही सेनाओंकी विचित्र शोभा हो ग्री थी। कौरवसेनाका मुख पश्चिमकी ओर वा और पाण्डव पूर्वाधिमुख होकर कड़े थे। कौरवोकी सेना दैत्यराजकी सेनाके समान जान पड़ती थीं और पाण्डवोंकी सेना देवराज इन्द्रकों सेनाके समान शोभा था रहीं थी। पाण्डवोंके पीछे हवा चलने लगी और कौरवोंके पृष्ठभागमें मांसाहारी पशु कोलाहल करने लगे।

भारत ! आपको सेनाके व्याप्ते एक लालसे अधिक

हाबों थे, प्रत्येक हाबीके साथ सी-सी रख लाड़े थे, एक-एक रखके साथ सी-सी प्रोड़े थे, प्रत्येक प्रोड़ेके साथ दस-दस अनुधी सैनिक थे और एक-एक धनुधीरके साथ दस-दस कलवाले थे। इस प्रकार पीष्मजीने आपकी सेनाका प्रमु बनाया था। वे प्रतिदिन व्यूह बदलते रहते थे। किसी दिन मान्यव-व्यूह रखते थे तो किसी दिन दैय-व्यूह तथा किसी दिन गान्यव-व्यूह बनाते थे तो किसी दिन अतसुर-व्यूह। आपकी सेनाके व्यूहमें महारखी सैनिकोंकी घरमार थी। वह समुद्रके समान गर्जना करता था। राजन् ! ब्योरख-सेना यद्याय आसंस्य और घर्षकर है तथा पाण्डबोंकी सेना देसी नहीं है, तो भी मेरा यह विश्वास है कि वास्तवमें वहीं सेना दुर्धर्व और बड़ी है जिसके नेता घगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन है।

## युधिष्ठिर और अर्जुनकी बातचीत तथा अर्जुनद्वारा दुर्गांका स्तवन और वर-प्राप्ति

सजय काते हैं—कुलीनन्दन ! युधिहिरने जब भीवस्त्रीके रखे हुए अभेध ज्युहको देखा तो उदास होकर अर्जुनसे कहने लगे, 'यनहाय ! जिनके सेनापति पितामह भीव्यजी हैं, उन कर्में,खोंके साथ इमलोग कैसे युद्ध कर सकते हैं ? यहावेजन्सी भीव्यने शाखोक विधिसे जिस ज्युहका निर्माण किया है, इसका भेदन करना असम्बद्ध है। इसने तो हमें और हमारी सेनाको संशयमें डाल दिया है, इस महाज्युहसे हमारी रक्षा कैसे हो सकेगी ?'

तब प्रातुरमन अर्जुनने पुधिष्ठिरसे कहा, "राजन् ! जिस युक्तिसे थोड़े-से मनुष्य भी बुद्धि, गुण और संख्यामें अपनेसे अधिक वीरोको जीत लेते हैं, वह मुझसे सुनिये। पूर्वकालयें देवासुर-संप्रापके अवसरपर ब्रह्माजीने इन्हादि देवताओंसे बहा था—'देवताओ ! विजयकी इच्छा रखनेवाले बीर बल और पराक्रमसे भी वैसी विजय नहीं पा सकते जैसी कि सत्य, द्या, धर्म और ज्ञापके द्वारा प्राप्त करते हैं। इसलिये धर्म, अधर्म और लोभको अच्छी तरह जानकर अधियान-शून्य हो उत्साहके साथ युद्ध करो । जहाँ धर्म होता है, उसी पक्षकी जीत होती है।' राजन् ! इसी प्रकार आप भी जान लें कि इस युद्धपे हमारी क्विय निश्चित है। नारदजीका कहना है—'जहाँ कृष्ण हैं, वहाँ विजय है' विजय श्रीकृष्णका एक गुण है, वह सदा इनके पीछे-पीछे चलता है। गोविन्दका तेज अनन्त है, ये साक्षात् सनातन पुरुष हैं; इसलिये ये श्रीकृत्या जहाँ हैं, उसी पक्षकी विकय है। राजन् ! युद्धे तो आपके विकादका कोई कारण दिखायी नहीं देता; क्योंकि ये विश्वव्यर श्रीकृष्ण



भी आपको विजयको शुध कामना करते हैं।"

वदनचर, राजा वृधिष्ठिरने भीष्मका मुकाबला करनेके लिये व्यूह्यकारमें लड़ी हुई अपनी सेनाको आगे बढ़नेकी आज़ा दी। उनका रब इन्हर्क रखके समान सुन्दर था तथा क्रमपर युद्धकी सामग्री रसी हुई थी। जब वे उसपर सचार हुए तो उनके पुरोहित 'इायुओंका नाश हो'—ऐसा कहकर आर्झांग्रांद देने लगे तथा ब्रह्मीय और ब्रोडिय बिह्मन् जप, मन्त्र एवं ओषिययोंके ह्या सब ओरसे स्वस्तियायन करने लगे। राजा युधिष्ठिरने भी वस्त, गी, फल, फूल और स्वर्णमुद्राएँ हाह्यणोंको दान करके फिर युद्धके लिये यात्रा की। भीमसेनने आपके पुत्रोंका संहार करनेके लिये बड़ा भयानक रूप धारण किया था, उन्हें देखकर आपके योद्धा प्रकरा उठे और भयके मारे उनका साहस जाता रहा।

इधर पगवान् श्रीकृष्यने अर्जुनसे कठा—नरश्रेष्ठ ! ये जो अपनी सेनाके मध्यभागमें लड़े हो सिंहके समान हमारे सैनिकोकी ओर देख रहे हैं, ये ही कुरुकुत्यको ब्याग फहरानेवाले भीष्यजी हैं। जैसे मेथ सूर्यको हक देता है, उसी प्रकार ये सेनाएँ इन महानुभावको धेरे साही हैं। तुम पहले इन सेनाओंको मारकर फिर भीष्यजीके साथ युद्धकी इच्छा करना।

इसके बाद भगवान् श्रीकृष्णने कोरव-सेनाको ओर दृष्टिपात किया और युद्धका समय व्यक्तित देख अर्जुनके हितके लिये इस प्रकार कहा—'महाबाहो ! युद्धके आरम्बर्म शत्रुओंको पराजित करनेके लिये पवित्र होकर तुम दुगदियीकी सुति करो।' धगवान् वासुदेवके ऐसी अछा देनेपर अर्जुन रक्षमे नीचे उत्तर पड़े और हाच जोड़कर दुर्गाका स्तवन करने लगे—'यन्द्रशाबलपा निवास करनेवाली सिद्धांकी सेनानेत्री आर्थे ! तुन्हें बारम्बार नमस्कार हैं। तुन्हीं कुमारी, काली, कापाली, कपिला, कृष्यपिङ्गला, महकाली और महाकाली आदि नामोसे प्रसिद्ध हो; तुन्हें बारम्बार प्रणाम है। दुष्टीपर प्रचण्ड क्येप करनेके कारण तुम चल्ही कहलाती हो, भक्तोंको संकटमें तारनेके कारण तारिगी हो, तुष्हारे प्रशिरका विष्य वर्ण बहुत ही सुन्दर है; मैं तुम्हें प्रणाम करता है। महाधारों ! तुन्हीं सोम्य और सुन्दर समवाली कात्यायनी हो और तुन्हीं विकराल सपधारियों काली हो । तुर्खी विजया और जयाके नामसे विख्यात हो । मोरपंखकी तुम्हारी ध्यजा है, नाना प्रकारके आधूषण तुम्हारे अङ्गोकी शोषा बढ़ाते हैं। जिशूल, ऋड्ग और खेटक आदि आयुधीको धारण करती हो । नन्दगोपके वंज़में तुमने अवतार लिया था, इसलिये गोपेश्वर श्रीकृष्णकी तुम खोटी बहिन हो; गुण और प्रभाओंमें सर्वश्रेष्ठ हो । महिवासुरका रक्त बहाकर तुन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई थी। तुम कुदिक-गोत्रमे अवतार लेनेके कारण कोशिकी नामसे भी प्रसिद्ध हो, पीतास्वर धारण करती हो । जब तुम शत्रुऑको देखकर अङ्ग्रहास करती हो, उस समय तुम्हारा मुख चक्रके समान अहीप हो उठता है। युद्ध तुम्हें बहुत हो फ्रिय है; में तुन्हें बारच्वार प्रणाम करता हूं। उमा, झाकत्यरी, **क्रे**ता, कृष्णा, केटभनादिनी, हिरण्याक्षी, विकायाओं और सुधूमाओं आदि नाम धारण करनेवाली देवि ! तुन्हें अनेकों बार नमस्कार है। तुम बेदोंकी श्रुति हो, तुन्हारा स्वक्रय अस्यन्त पवित्र है; वेद और ब्राह्मण तुन्हें प्रिय हैं। तुन्हीं बातचेदा अग्निकी शक्ति हो; तम्बू, कटक और यन्दिरोमे तुन्हारा नित्य निवास है। तुम समस्त विद्याओंमे ब्रह्मविद्या और देहचारियोंकी महानिद्रा हो। भगवति ! तुम कार्तिकयको माता हो, दुर्गम स्वानोमे वास करनेवाली दुर्गा हो । स्वाहा, स्वधा, कला, काहा, सरस्वती, बेदपाल सावित्री तबा केदान्त—ये सब तुम्हारे ही नाम है। महादेवि । मैने विज्ञुद्ध इदयमे तुन्हारा लवन किया है, तुन्हारी कृपासे इस रणाङ्गणार्थे मेरी सदा ही जय हो। माँ ! तुम घोर जङ्गलमें, धवपूर्ण दुर्गम स्वानीम, भक्तीक घरमें तवा पातालमें भी नित्य निवास करती हो । युद्धमें दानवोंको हराती हो । तुन्हीं जम्मनी, मोहिनी, माचा, ही, भी, संध्या, प्रभावती, सावित्री और जननी हो । तृष्टि, पुष्टि, धृति तथा सूर्य-बन्द्रमाको बढ़ानेवाली दीप्ति भी तुन्हीं हो। तुन्हीं ऐन्नर्यवानोकी विभूति हो। पुद्रभूषिये सिद्ध और बारण तुन्हारा दर्शन करते हैं।"

सक्रय कहते हैं—राजन् ! अर्जुनकी चर्ति देख पनुष्योपर दया करनेवाली देखी चगवान् श्रीकृष्णके सामने आकाशमें प्रकट हुई और बोली, 'पाण्डुनन्दन ! तुम बोड़े ही दिनोमें राजुओपर विजय प्राप्त करोगे । तुम साक्षात् नर हो, नारायण तुम्हारे सहायक हैं: तुम्हें कोई दवा नहीं सकता । श्रमुओंकी तो बात ही क्या है, तुम युद्धमें बन्नधारी इन्द्रके लिये भी अनेय हो ।'

वह वरदायिनी देवी इस प्रकार कहकर क्षणभरमें अन्तर्धान हो गयी। वरदान पाकर अर्जुनको अपनी विजयका विश्वास हो गया। फिर वे अपने रचपर आ बंदे। कृष्ण और अर्जुन एक ही रचपर बंदे हुए अपने दिव्य दाङ्क बजाने लगे। राजन् ! जहाँ धर्म है, वहाँ ही सुनि और कान्ति है; जहाँ लजा है, वहाँ ही लक्ष्मी और सुजुद्धि है। इसी प्रकार जहाँ धर्म है, वहाँ ही श्रीकृष्ण है और वहाँ श्रीकृष्ण है, वहाँ ही जय है।

#### श्रीमद्भगव द्वीता

#### अर्जुनविषादयोग

पृतराष्ट्र बोले—सञ्जय ! धर्मभूमि कुरुक्षेत्रमें एकजित, युद्धकी इच्छावाले मेरे और पाण्डुके पुत्रोने क्या किया ? ॥ १ ॥



सज्जय बोले—उस समय राजा दुर्योधनने ब्यूहरबनायुक्त पाण्डवोकी सेनाको देखकार और द्वोणावार्यके पास जाकर यह वचन कहा—'आवार्य! आपके बुद्धिमान् शिष्य दुपद्युत्र भूष्टद्युज्ञद्वारा ब्यूहाकार रहाई की हुई पाण्डुपुत्रोकी इस बाई भारी सेनाको देखिये। इस सेनामें बहे-बाई बनुवीवाले तथा युद्धारें भीम और अर्जुनके समान शुरुवीर सात्यक्ति और



विराट तथा महारबी राजा हुपद, धृष्टकेतु और वेकितान तथा बलवान् काशिएक, युरुकित्, कुन्तिभोज और मनुष्योमें श्रेष्ट होच्य, पराक्रमी युधामन्यु तथा बलवान् उत्तमीजा, सुभद्रापुत्र अभियन्यु एवं होपदीके पाँचों पुत्र—ये सची महारथी हैं। ब्राह्मणबंधु ! अपने पक्षमें भी जो प्रधान हैं, उनको आप समझ लॉजिये। आपकी जानकारीके लिये मेरी सेनाके को-जो सेनापति हैं, उनको बतलाता है। आप--होणासार्य और पितामह भीव्य तबा कर्ण और संप्रामविजयी कृपाबार्य तका वैसे ही अञ्चलामा, विकर्ण और सोमदतका पुत्र भूरिकवा; और भी मेरे लिये जीवनकी आशा त्याग देनेवाले बहुत-से शुरवीर अनेक प्रकारके शकासोंसे सुसजित और सक-के-सक युद्धमें चतुर हैं। भीष्मपितामहद्वारा रक्षित हमारी वह जेना सब प्रकारते अजेथ है और भीमहारा रक्षित इन लोगोंकी यह संग जीतनेमें सुगम है। इसलिये सब मोरबॉपर अपनी-अपनी जगह विवत रहते हुए आपलोग सभी नि:संदेह भोषायितायहको हो सब ओरसे रक्षा करें ॥ २—११ ॥



कौरवोये वृद्ध बढ़े प्रतापी पितामह भीष्मने उस दुर्थोधनके इद्रवमें हवं उत्पन्न करते हुए उच्च स्वरसे सिंहको दहाइके समान गरनकर शङ्क बजावा। इसके पक्षात् सङ्क और नगारे तथा-बोल-मृदङ्क और नगीसेंगे आदि बाजे एक साथ ही बज उठे। उनका वह शब्द बड़ा भयंकर हुआ। इसके अनन्तर सफेद घोड़ोसे युक्त उतम रबमें बंठे हुए श्रीकृष्ण महाराज और अर्जुनने भी अलौकिक शङ्क बजाये। श्रीकृष्ण महाराजने पाञ्चजन्य नामक, अर्जुनने देवदत्त नामक और प्रधानक कर्मवाले भीमसेनने पोण्ड् नामक महादाङ्क बजाया । कुन्तीपुत्र राजा युधिष्ठिरने अनन्तविजय नामक और नकुल तबा सहदेवने सुधोष और मणिपुत्र्यक नामक शङ्क कजाये। ब्रेह धनुषवाले काशिराज और महारथी शिलाकी एवं पृष्टपुत्र तबा राजा विराट और अजेप सात्पक्ति, राजा दूपद एवं द्रीपदीके पाँचों पुत्र और बड़ी भुजावाले सुभद्रापुत्र अधिमन्यु—इन सभीने, राजन्! अलग-अलग सङ्ख कजाये। उस भयानक शब्दने आकाश उत्तेन पृथ्वीको भी गुजाते हुए धृतराङ्गपुत्री—आपके पुत्रोके हटम विदीर्ण कर दिये । राजन् । इसके बाद कपिध्वज अर्जुनने मोर्खा बाँधकर डरे हुए धृतराष्ट्रपुत्रोंको देलकर, शक्त चलनेकी तैयारीके समय धनुष उठाकर तब इषीकेश श्रीकृत्य महाराजसे यह वचन कहा—'अच्युत । मेरे रचको दोनों सेनाओंके बीचमें लड़ा क्रीजिये और जकतक कि मैं युद्धक्षेत्रमें डटे हुए युद्धके अभिस्ताची इन विपक्षी योद्धाओंको पसी प्रकार देख लै कि इस युद्धकम ज्यापारमें मुझे किन-किनके साथ युद्ध करना योग्य है, तबतक उसे सक्त रस्तिये। युद्धमे हुर्बुद्धि हुर्योधनका करुपाण चाहनेवाले जो-जो राजालोग इस सेनाये आये 🖁, उन युद्ध करनेवालीको में देखुगा' ॥ १२—२३ ॥

सक्रय शेले—धृतराष्ट्र ! अर्जुनद्वारा इस प्रकार कते हुए महाराज श्रीकृष्णचन्द्रने दोनों सेनाओंके बीचये भीना और द्रोणाचार्यके सामने तथा सम्पूर्ण राजाओंके सामने उत्तम रच-को लड़ा करके इस प्रकार कहा कि 'पार्च ! युद्धके लिये जुटे



हुए इन कौत्योंको देख ।' इसके बाद पृषापुत्र अर्जुनने उन दोनों हो सेनाओमें स्थित ताऊ-बाबोंको, दादों-परद्यवेंको, गुरुओंको, मामाओंको, भाइपोंको, पुत्रोंको, पौत्रोंको तथा मित्रोंको, ससुरोंको और सुहदोंको भी देखा। उन वपस्थित सम्पूर्ण बसुओंको देखकर वे कुलीपुत्र अर्जुन अत्यन्त करुगासे पुक्त होकर शोक करते हुए यह बचन बोले॥ २४—२७॥

अर्जुन बोले—कृष्ण । युद्धक्षेत्रमें इटे हुए युद्धके अभिलाषी इस क्वजनसमुदायको देलकर मेरे अङ्ग शिथिल हुए जा रहे हैं और मुख मुखा जा रहा है, तथा मेरे शरीरमें कम्प एवं रोमाश्च हो रहा है। हावसे राज्होंच धनुष गिर रहा है और त्वचा भी ब्बुत कल रही है तथा मेरा मन भ्रमित-सा हो रहा है, इसलिये में सक् रहनेको भी समर्थ नहीं है। केवाब ! में लक्षणीको भी विपरीत ही देख रहा 🛊 तवा पुद्धमें खजनसमुदायको मारकर करुयाण भी नहीं देखता । कृष्ण । में न तो विजय चाहता हूँ और न राज्य तथा मुख्तीको ही। गोबिन्द ! हमें ऐसे राज्यसे क्या प्रयोजन है अवका ऐसे घोगोंसे और जीवनसे भी क्या लाभ है ? हमें जिनके लिये राज्य, भोग और मुखादि अशीष्ट 🖁, वे ही ये सब धन और जीवनकी आशाको त्यागकर पुद्धमें सब्दे हैं। गुरुजन, ठाड-चाचे, लड़के और उसी प्रकार दाये, पाये, ससुर, नाती, साले तथा और भी सम्बन्धीलोग 🕻। मबुखूदन । पुढ़ो मारनेपर भी अथवा तीनो लोकोंके रात्सके लिये भी में इन सबको भारना नहीं बाइता; फिर पृथ्वीके लिये तो कहना ही क्या है ? जनार्दन ! धृतराष्ट्रके पुत्रोंको मारकर इयें क्या प्रसन्नता होगी ? इन आततायियोंको मारकर तो हमें पाप हो लगेगा। अतर्थ माधव ! अपने ही बान्धव धृतराष्ट्रके पुत्रोंको मारनेके किये हम योग्य नहीं हैं; क्योंकि अपने ही कुटुम्बको मारकर हम कैसे सुखी होंगे ॥ २८—६७ ॥

वद्यपि लोपसे प्रष्टिकत हुए ये लोग कुलको नाशसे अपन्न दोक्को और मिजोसे किरोस करनेमें पापको नहीं देखते, तो भी जनाईन ! कुलके नाशसे अपन्न दोषको जाननेवाले हुमलेगोको इस पापसे हटनेके लिखे क्यों नहीं विचार करना चाहिये ? कुलके नाशसे सनातन कुलबर्ध नष्ट हो जाते हैं, धर्मक नाश हो जानेपर सम्पूर्ण कुलको पाप भी बहुत दवा लेता है। कुच्या ! पापके अधिक वह जानेसे कुलको खियाँ अत्यन्त टूबित हो जाती हैं और वार्ष्मेय ! क्रियोंके अत्यन्त टूबित हो जानेपर वर्णसंकर उत्यन्न होता है। वर्णसंकर कुलव्यक्तियोंको और कुलको नरकमें ले जानेके लिये ही होता है। लुप्त हुई पिण्ड और जलकी क्रियावाले अर्थात् कार्ड और तर्पणसे विक्रित इनके पितरलोग भी अधीमतिको प्राप्त होते हैं। इन वर्णसंकरकारक दोषोसे कुल्प्यातियोके सनातन कुल-धर्म और जाति-धर्म नष्ट हो जाते हैं। जनार्दन! जिनका कुल-धर्म नष्ट हो गया है, ऐसे मनुष्योका अनिश्चित कालतक नरकमें वास होता है, ऐसा हम सुनते आमे हैं। इर शोक! हमलोग बुद्धिमान् होकर भी पहान् पाप करनेको तैयार हो गये हैं, जो राज्य और सुकके लोभसे अपने व्यवनोको मारनेके तिये ज्यत हैं। इससे तो, यदि मुझ शकरहित एवं सामना न करनेवालेको हाल हालमें लिये हुए धृतराष्ट्रके पुत्र राजमें मार डाले तो यह मारना भी मेरे लिये अधिक काल्याणकारक होगा।। ६८—४६॥

सक्रम बोले—राजधूनिमें शोकसे ब्रह्म पनवास्य अर्जुन इस प्रकार कहकर, बाणसहित धनुषको त्यापकर रावके पिछले भागमें बैठ गये॥ ४७॥



#### श्रीमद्भगवद्गीता-सांख्ययोग

सक्रय बोले—उस प्रकार करुणासे व्याप्त और अस्तुओंसे पूर्ण तथा व्याकुल नेत्रोवाले शोकपुता उन अर्जुनके प्रति धगवान् मधुसुदनने यह बचन कहा ॥ १ ॥

श्रीभगकान् कोले—अर्जुन ! तुझे इस असमयमें यह मोह किस हेतुसे प्राप्त हुआ ? क्योंकि न तो यह श्रेष्ठ पुरुषोद्धारा आचरित है, न लगंको देनेवाला है और न कोर्तिको करनेवाला ही है। इसलिये अर्जुन ! न्यूसकतको मत प्राप्त हो, तुझमें यह उचित नहीं जान पहती। परंतप ! हदपकी तुख पूर्वालताको स्थानकर युद्धके लिये सद्धा हो जा। २-३॥

अर्जुन बोले—वयुमुद्धन । में राजपूर्णिये किस प्रकार बाणोंसे धीष्मधितामह और द्रोजाबार्यके विरुद्ध लड्डूंगा ? क्योंकि अस्मिद्धन ! वे होनों ही पूजनीय है। इसलिये इन महानुषाय गुरुजनोंको न मारकर में इस त्येकये धिकाका अन्न भी लाना कल्याणकारक समझता है; क्योंकि गुरुजनोंको मारकर भी इस त्येकमें रुविरसे सने हुए अर्थ और कामरूप भोगोहीको तो घोणूँगा। इम यह भी नहीं जानते कि हमारे लिये युद्ध करना और न करना—इन दोनोंमेसे कौन-सा बेष्ठ है, अथवा यह भी नहीं जानते कि उन्हें हम जीतेंगे या हमको वे जीतेंगे और विनको मारकर हम जीना भी नहीं बाहते, वे ही हमारे आत्मीय धृतराष्ट्रके पुत्र हमारे मुकाबलेमें ताड़े हैं। इसलिये कायरतारूप दोवसे इस्हत हुए स्वभाववाला तथा धर्मके विषयमें मोहितवित हुआ में



आयसे पूछता हूँ कि जो साधन निक्षय ही कल्याणकारक हो, वह मेरे लिये कहिये; क्योंकि मैं आपका दिल्य हूँ, इसलिये आपके करण हुए मुझको दिखा दीजिये; क्योंकि भूमिये निष्कण्टक, धन-धान्यसम्पन्न राज्यको और देखताओंके स्वामीपनेको प्राप्त होकर भी मैं इस उपायको नहीं देखता हुँ, जो मेरी इन्द्रियोंके सुखानेवाले शोकको दूर कर सके। ४—८।।

सजय बोले—राजन् ! निहाको जीतनेवाले अर्तुन

अन्तर्यामी श्रीकृष्ण महाराजके प्रति इस प्रकार कड़कर फिर श्रीगोविन्द्रभगवान्में 'युद्ध नहीं कड़िमा' यह स्पष्ट कड़कर चुप हो गये। भरतवंशी भृतराष्ट्र ! अन्तर्यामी श्रीकृष्ण महाराज वोनों सेनाओंके बीचमें शोक करते हुए उन अर्जुनको ईसते हुए-से यह वचन बोले— ॥ १-१०॥

श्रीमगवान् बोलं—अर्जुन ! तू न सोक करनेयोच्य मनुष्योंके लिये शोक करता है और पण्डितोके-में वचनोकी कहता है। परंतु जिनके प्राण वले गये हैं, उनके लिये और जिनके प्राण नहीं गये हैं, उनके लिये भी पव्यितवन होक नहीं करते । न तो ऐसा ही है कि मैं किसी कालमें नहीं दा दा तू नहीं या अववा ये राजारहेग नहीं वे और न ऐसा ही है कि इससे आगे हम सब नहीं रहेंगे। जैसे जीवात्माकी इस देखाँ बालकपन, जवानी और वृद्धावस्त्रा होती है, वैसे ही अन्य शरीरकी प्राप्ति होती है; उस विषयमें धीर पुरुष मोहित नहीं होता । कुन्तीपुत्र ! सर्वी, गर्मी और मुख-दुःसको देनेवाले इन्द्रिय और विषयोंके संयोग तो उत्पत्ति-किनाहार्यील और अनित्य हैं; इसलिये भारत ! उनको तू सङ्गन कर; क्योंकि पुरुवारेष्ठ ! कुःश-सुराको समान समझनेवाले जिस धीर पुरुवको ये इन्द्रिय और विषयोके संयोग व्याकुल नहीं करते, वह मोक्षके योग्य होता है। असत् वस्तुकी तो सला रही है और सत्का अधाव नहीं है। इस प्रकार इन दोनोंका ही तत्व ज्ञानी पुरुषोद्वारा देखा गया है। नाक्षरक्षित तो तू उसको जान, जिससे यह सम्पूर्ण जगत्—दृश्यवर्ग व्याप्त है। इस अविनासीका विनास करनेमें कोई भी समर्थ नहीं है। इस नासरहित, अप्रमेच, नित्यतकस्य जीवात्याके ये सब वारीर नामवान् कहे गये हैं। इसलिये चालवंती अर्जुन ! तू युद्ध कर। जो इस आत्माको मारनेवाला समझता है तथा जो इसको यरा यानता है, वे दोनों ही नहीं जानते, क्योंकि यह आत्मा वास्तवमें न तो किसीको मारता है और न किसीके द्वारा मारा जाता है। यह आत्या किसी कालये भी न तो जन्मता है और न मरता ही है तथा न यह उत्पन्न होकर किर होनेवारण ही है; क्योंकि यह अक्न्या, नित्र, सनातन और पुरातन है; झरीरके मारे जानेपर भी यह नहीं मारा जाता। पृद्यापुत्र अर्जुन ! जो पुरुष इस आत्माको नाशरहित, नित्य, अजन्मा और अव्यय जानता है, वह पुरुष कैसे किसको मरवाता है और कैसे किसको मारता है ? वैसे मनुष्य पुराने क्खोंको त्यागकर दूसरे नये क्खोंको प्रहण करता है, वैसे हो नीवात्मा पुराने सरीरोको त्यागकर दूसरे नये सरीरोको प्राप्त होता है। इस आत्माको शब्द नहीं काट सकते, इसको आग नहीं जला सकती, इसको जल नहीं गला सकता और वायु

नहीं सुरता सकता; क्योंकि यह आत्मा अच्छेद्य है; यह आत्मा अदाह्य, अङ्गेद्धा और निःसंदेश अशोष्य है तथा यह आस्पा नित्य, सर्वेक्यापी, अचल, त्यिर खनेवाला और सनातन है। यह आत्या अव्यक्त है, यह आत्या अविनय है और यह आत्या विकारर्राहत कहा जाता है। इससे अर्जुन ! इस आत्माको ड्यपुक्त प्रकारसे जानकर तू शोक करनेके योग्य नहीं है और षदि तू इस आत्याको सदा जन्मनेवाला तथा सदा मरनेवाला मानता हो तो भी महाबाही ! तू इस प्रकार शोक करनेके योग्य नहीं है; क्योंकि इस मान्यताके अनुसार क्यो हुएकी मृत्यु निश्चित है और मरे हुएका जन्म निश्चित है। इससे भी इस विना उपायवाले विषयमें तू शोक करनेके योग्य नहीं है। अर्जुन ! सम्पूर्ण प्राणी जन्मसे पहले अप्रकट थे और मरनेके बाद भी अप्रकट हो जानेवाले हैं, केवल बीचमें ही प्रकट हैं; फिर ऐसी स्वितिमें क्या शोक करना है ? कोई एक महायुक्त ही इस आत्याको आक्रयंकी भाति देखता है और वैसे ही हुसरा कोई महापुरूव ही इसके तत्त्वका आश्चर्यकी घाँति वर्णन करता है तथा दूसरा कोई अधिकारी पुरुष ही इसे आक्रयंकी माति सुनता है और कोई-कोई तो सुनकर भी इसको नहीं जानता। अर्जुन । यह आत्या सत्तके सरीरोमें सदा ही अवन्य है। इसलिये सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये तु शोक करनेक योग्य नहीं है।। ११—३०॥

तवा अपने वर्मको देखकर भी तू भय करनेवोग्य नहीं है; क्योंकि श्रतिवके लिये वर्मपुत्त पुत्तसे बढ़कर दूसरा कोई कल्याजकारी कर्तव्य नहीं है। पार्थ ! अपने-आप प्राप्त हुए और खुले हुए कर्गके श्रारस्थ इस प्रकारके पुत्तको भाग्यवान् इतिवलोग ही पाते हैं; और बदि तू इस वर्मपुत्त पुत्तको नहीं करेगा तो स्वयम्ं और कीर्तिको खोकर पापको प्राप्त होगा; तवा सब लोग तेरी बहुत कालतक रहनेवाली अपकीर्तिका भी करून करेगे; और माननीय पुत्तको लिये अपकीर्तिका



मरणसे भी अक्कर है, और जिनको दृष्टिमें तू पहले बहुत सम्मानित होकर अब लयुनाको प्राप्त होगा, वे महारविलोग तुझे भयके कारण युद्धसे विरत हुआ मानेंगे; और तेरे वैरीलोग तेरे सामध्यंकी निन्दा करते हुए तुझे बहुत-से न कहनेयोग्य वचन कहेंगे; उससे अधिक दुःल और क्या होगा? या तो तू युद्धमें मारा जाकर स्वर्गको प्राप्त होगा अख्या संप्राममें जीतकर पृथ्वीका राज्य भोगेंगा। इस कारण अर्जुन ! तू युद्धके लिये निश्चय करके लड़ा हो जा। जय-पराजय, लाभ-हानि और सुल-दुःल समान सम्बक्तर, उसके बाद युद्धके लिये तैयार हो जा; इस प्रकार युद्ध करनेसे तू पापको नहीं प्राप्त होगा। ३१—३८॥

पार्ध ! यह बुद्धि तेरे लिये ज्ञानधोगके विषयमें कही गयी और अब तू इसको कर्मयोगके विषयमें सुन—जिस मुद्धिसे युक्त हुआ तू कर्मीक वन्धनको भर्ताचीत त्यग देगा। इस कर्मयोगमें आरम्पका—बीजका नाव नहीं है और उलटा फारस्य दोव भी नहीं है। बरिक इस कर्मवोगस्य धर्मका धोड्म-सा भी साधन जन्म-मृत्युस्य महान् भयसे उचार लेखा है। अर्जुन ! इस कर्मधोगमें निश्चयात्मका कुद्धि एक ही होती है; बित् अस्थिर विचारवाले जिवेकहीन सकाम पनुष्योंकी बुद्धियाँ निक्षय ही बहुत भेदीयाची और अनन होती हैं। अर्जुन । जो भोगोमें तन्पय हो रहे हैं, जो कर्यपत्तके प्रशंसक वेदवाक्योंमें ही प्रीति रतनेवाले हैं, जिनको बुद्धिये लगे ही परम प्राप्य वस्तु है और जो सर्गमे बक्कर दूसरी कोई वस्तु ही नहीं है—ऐसा कहनेवाले हैं, वे अविवेकीजन भोग तथा ऐश्रवंकी प्राप्तिके लिये नाना प्रकारकी बहुत-सी क्रियाओंका वर्णन करनेवाली और जन्मसप कर्मफल देनेवाली इस प्रकारकी जिस पुष्पित यानी दिसाऊ शोभायुक्त वाणीको कहा करते हैं, उस वाणीहररा हो हुए जिलवाले जो भोग और ऐंचर्चमें अत्यन्त आसक्त हैं, उन पुरुषोक्ती परपात्माके स्वरूपमें निश्चयास्पिका युद्धि नहीं होती। अर्जुन । सब बेद उपर्युक्त प्रकारसे तीनों गुणोंके कार्यरूप समस्त घोगों एवं उनके साधनोका प्रतिपादन करनेवाले हैं; इसकिये तू उन धोगों एवं उनके साधनोंमें आसक्तिहीन, हर्षशोकादि हन्होंसे रहित, नित्यवसु परमात्मार्मे स्थित, योगक्षेपको न चाइनेवास्य और जीते हुए मनवारण हो । सब ओरसे परिपूर्ण जलाशयके प्राप्त हो जानेपर छोटे जरवदायमें मनुष्यका जितना प्रयोजन रहता है, ब्रह्मको तत्त्वसे जाननेवाले ब्राह्मणका समस्त वेदीये काना ही प्रयोजन रह जाता है। तेरा कर्म करनेमें ही अधिकार है, उसके फलोमें कभी नहीं। इसलिये तू कमीक फलका हेनू नत हो तबा तेरी कर्म न करनेमें भी आसक्ति न हो। धनक्षय ! तू

आसक्तिको त्यागकर तथा सिद्धि और असिद्धिमें समान बुद्धिवाला होकर योगमें स्थित हुआ कर्तव्यकर्मीको कर; समल्य ही योग कहलाता है। इस समत्वरूप मुद्धियोगसे सकाम कर्य अत्यन्त ही निम्न क्षेणीका है। इसलिये धनक्षय ! तू समावबुद्धिमें ही रक्षाका उपाय हैंह; क्योंकि फलके हेतू बननेवाले अत्यन्त दीन हैं। समत्वनुद्धियुक्त पुरुष पुण्य और पाप दोनोंको इसी लोकमें त्याग देता है। इससे तू समत्वरूप योगके लिये ही चेष्टा कर; यह समत्वरूप योग ही कर्पीमें कुशलता है; क्योंकि समत्वबुद्धिसे युक्त ज्ञानीजन कमोंसे जपन्न होने-वाले फलको त्यागकर जन्मका बन्धनसे मुक्त हो निर्विकार परमण्डको प्राप्त हो जाते हैं। जिस कालमें तेरी बुद्धि मोहरूप दल्वहरूको धलीयाँति पार कर जायगी, इस समय तू सुनी हुई और सुननेमें आनेवाली इस लोक और परलोक-सम्बन्धी सभी बातोसे वैरान्यको प्राप्त हो कायगा । भाँति-भाँतिके वचनोको सुननेसे विचारित हुई तेरी बुद्धि जब परमात्माके स्वस्थामें अवल और विवर होकर ठहर जायगी, तब तू भगवद्याप्ति-ऋप योगको प्राप्त हो जायना ॥ ३५—५३ ॥

अर्जुर कंशे—केशव । समाधिमें विद्यत विवतप्रज्ञ पुरुषका क्या लक्षण है ? यह विद्याबुद्धि पुरुष केसे बोलता है, कैसे बैठता है और कैसे बलता है ? ॥ ५४ ॥

श्रीभगवान् बोले—अर्जुन ! जिस कालमें यह पुस्य मनमें क्रिक्त सम्पूर्ण कामनाओंको भलीभौति त्याग देता है और आत्यासे आत्यामें ही संतुष्ट खता है, उस कालमें वह स्विरप्रज कहा जाता है। यु:सोंकी प्राप्ति होनेपर जिसके मनमें उद्देश नहीं होता, सुलॉक्ट प्राप्तिमें जो सर्वचा निःस्पृष्ठ है तथा जिसके राग, घव और क्रोध नष्ट हो गये हैं, ऐसा मुनि स्थिरबुद्धि कहा जाता है। जो पुरुष सर्वत्र खेहरहित हुआ उस-उस शुभ या अञ्चन वन्तुको प्राप्त होकर न प्रसन्न होता है और न द्वेष करता है, उसकी बुद्धि स्थिर है और कक्कुआ सब ओरसे अपने अञ्चलको जैसे समेट लेता है, वैसे ही जब यह पुरुष इन्हिपोंके विषयोसे इन्द्रियोंको सब प्रकारसे हटा लेता है, तब उसकी बुद्धि ल्विर होती है। इन्हियोंके हारा विषयोंको प्रहण न करनेवाले पुस्त्रके भी केवल विषय तो निवृत्त हो जाते हैं; परंतु उसमें रहनेवाली आसक्ति निवृत्त नहीं होती। इस क्लिट्य पुरुषको तो आसक्ति भी परमात्पाका साक्षास्कार करके निवृत्त हो जाती है। अर्जुन ! क्योंकि आसक्तिका नाश न होनेके कारण ये प्रमहनस्वभावकारी इन्द्रियों यह करते हुए बुद्धिमान् पुरुषके मनको भी बलात् हर लेती हैं, इसलिये साधकको बाहिये कि वह उन सम्पूर्ण इन्द्रियोंको वशमें करके समाहितचित हुआ मेरे परायण होकर ध्यानमें बैठे; क्योंकि

जिस पुरुषको इन्द्रियाँ चन्नमें होती हैं, उसीकी बुद्धि स्थिर होती है। विषयोंका चिन्तन करनेवाले पुरुषकी उन विषयोंमें आसक्ति हो जाती है, आसक्तिमें उन विषयोंकी कापना उत्पन्न होती हैं और कामनामें विद्या पहनेसे कोध उत्पन्न होता है तथा क्रोधसे अत्यन्त पृष्टपात उत्पन्न हो जाता है, मृहपायसे स्मृतिये भ्रम हो जाता है, स्मृतिये भ्रम हो जानेसे बुद्धिका नाश हो जाता है और बुद्धिका नाहा हो जानेसे यह पुरुष अपनी स्थितिसे गिर जाता है। परंतु अपने अधीन किये हुए अन्त:करणवाला साधक बदायें की हुई, राग-देवसे रहित इन्डियोहारा विषयोपें विचरण करता हुआ अन्तःकरणकी प्रसन्नताको प्राप्त होता है। अन्तःकरणको प्रसन्तता होनेपर इसके सन्पूर्ण दुःलोका अभाव हो जाता है और इस प्रसन्न-वित्तवाले कर्मयोगीकी षुद्धि शीघ्र ही सब ओरसे हटकर एक परमाज्यामें ही धारी-प्रांति विचर हो जाती है। न जीते हुए मन और इन्डिपोकाले पुस्त्रमें निश्चयाध्यका बुद्धि नहीं होती; और उस अयुक्त पतुष्पके अन्तःकरणमें भावना भी नहीं होती; तबा प्राथनाहीन मनुष्यको आनि नहीं मिलती और ग्रान्तिरवित पनुष्यको सुल कैसे पिल सकता है; क्योंकि वायु जलमें **बलनेवाली नावको जैसे हर लेती है, बैसे ही विवयोगे** 

विवस्ती हुई इन्द्रियोपेसे मन विस इन्द्रिपके साथ रहता है, वह एक हो इन्द्रिय इस अयुक्त पुरुवकी बुद्धिको हर लेती है। इसलिये महाबाहो ! जिस पुरुषकी इन्त्रियाँ इन्त्रियोंक विक्योंसे सब प्रकार निवह की हुई हैं; उसीकी बुद्धि स्विर है। सन्पूर्ण प्राणियोंके लिये जो रात्रिके समान है, उस नित्य ज्ञानलकप परमानन्दकी प्राप्तिमें स्थितप्रज्ञ योगी जागता है: और जिस नाराणान् सांसारिक सुरूको प्राप्तिमें सब प्राणी ज्ञागते हैं, परमात्पाके तत्त्वको जाननेवाले मुनिके लिये वह राजिके समान है। जैसे नाना नहियोंके जल सब ओरसे परिपूर्ण, अवल प्रतिष्ठावाले समुद्रमें उसको विचलित न करते हुन् ही समा जाते हैं, वैसे ही सब भोग जिस रिवतप्रज पुरुवमें किसी प्रकारका विकार उत्पन्न किये किना ही समा जाते हैं वर्डी पुरुष परम ज्ञानिको प्राप्त होता है, भोगोको बाहनेवाला नहीं। जो पुरुष सम्पूर्ण कामनाओंको त्यागकर ममतारहित, आहेकाराहित और स्पृहारहित हुआ विचरता है, वही दानिको प्राप्त होता है। अर्जुन । यह ब्रह्मको प्राप्त हुए पुरुषकी स्थिति है: इसको प्राप्त होकर योगी कभी मोहित नहीं होता और अन्तकासमें भी इस ब्राह्मी स्वितिमें स्वित होकर ब्रह्मानन्त्रको प्राप्त हो जाता है ॥ ५५-७२ ॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता-कर्मयोग

अर्जुन बोले—जनाईन ! यदि आपको कमोंकी अपेका ज्ञान श्रेष्ठ मान्य है तो फिर केशव ! मुझे मर्यकर कमेंचे क्यों लगाते हैं ? आप मिले हुए-में बचनोंसे मानों मेरी बुद्धिकों मोहित कर रहे हैं । इसलिये उस एक बातको निक्षित करके कहिये, जिससे में कल्याणको प्राप्त हो बार्ड ॥ १-२ ॥

श्रीपणवान् बोते—निकाप ! इस लोकमें दो प्रकारकी
निष्ठा मेरेडारा पहले कही गयी है। उनमेरी सारव्ययोगियोकी
निष्ठा तो ज्ञानयोगसे होती है और योगियोकी निष्ठा कर्मयोगसे
होती है। मनुष्य न तो कर्मोंका आरम्म किये किना
निकार्मताको—योगनिष्ठाको प्राप्त होता है और न केवक
कर्मोंका स्वरूपसे त्याग करनेसे सिद्धिको—सार्व्यनिष्ठाको
ही प्राप्त होता है। निःसंदेह कोई भी मनुष्य किसी भी कालमे
क्षणमात्र भी किना कर्म किये नहीं रहता; क्योंकि स्वरा
मनुष्यसमुदाय प्रकृतिजनित गुणोंडारा मस्वत्र हुआ कर्म
करनेके लिये बाव्य किया जाता है। जो मृत्युद्ध मनुष्य
समस्त इन्द्रियोंको इत्यूर्वक ऊपरसे रोककर मनसे उन
इन्द्रियोंके विषयोंका चिन्तन करता रहता है, वह मिक्याकारी
कर्हा जाता है। किंतु अर्जुन ! जो पुरुष मनसे इन्द्रियोंको

कहमें करके अनास्ता हुआ दहाँ इतिपाँहारा कर्मधीयका आवस्य करता है, यहाँ श्रेष्ठ है। तू शास्त्रविद्धित कर्तव्यकर्म कर; क्योंकि कर्म न करनेकी अपेक्षा कर्म करना श्रेष्ठ है तथा कर्म न करनेके तेरा सरीर-निर्वाह भी नहीं सिद्ध होगा। यहके निर्मत किये जानेवाले कर्मोंसे अतिरिक्त दूसरे कर्मोंमें लगा हुआ ही यह मनुष्यसमुदाय कर्मोंसे बैबता है। इसलिये अर्जुन । तू आसक्तिसे रहित होकर उस यहके निर्मित्त ही प्रतीभावि कर्तव्यकर्म कर ॥ ३—९॥

प्रजापति ब्रह्माने कल्पके आदिमें यज्ञसहित प्रजाओंको रचकर उनसे कहा कि 'तुमलोग इस यज्ञके हारा वृद्धिको प्राप्त होओ और यह यज्ञ तुमलोगोंको इंच्छित भोग प्रदान करनेजाला हो। तुमलोग इस यज्ञके हारा देवताओंको उन्नत करो और वे देवता तुमलोगोंको उन्नत करें। इस प्रकार नि:स्वार्चभावसे एक-दूसरेको उन्नत करते हुए तुमलोग परम कल्याणको प्राप्त हो जाओगे। यज्ञके हारा बढ़ाये हुए तेवता तुमलोगोंको जिना माँगे ही इच्छित भोग निश्चय ही देते खेंगे।' इस प्रकार उन देवताओंके हारा दिये हुए भोगोंको जो पुरुष उनको जिना दिये स्वयं भोगता है, वह बोर ही है। यज्ञसे बचे



हुए अन्नको सानेवाले श्रेष्ठ पुरुष सब पापीसे पुरु हो जाते हैं। और जो पापीलोग अपना सरीरपोच्या करनेके लिये ही अन्न प्रकाते हैं, वे तो पापको ही खाते हैं। समूर्ण प्राची अन्नसे



उत्पन्न होते हैं, अन्नकी उत्पन्ति वृष्टिसे होती है, वृष्टि पहासे होती है और यह विद्वित कमीसे उत्पन्न होनेवातन है। कमसमुदायको तू वेदसे उत्पन्न और वेदको अविनाशी परमात्मासे उत्पन्न हुआ जात। इससे सिद्ध होता है कि सर्वव्यापी परम अहर परमात्मा सदा ही यहमें प्रतिद्वित है। पार्ष ! जो पुरुष इस लोकमें इस प्रकार परम्परासे प्रचलित सृष्टिचकके अनुकृत नहीं बस्तता—अपने कर्तव्यका पालन नहीं करता, यह इन्द्रियोंके द्वारा भोगोंमें रमण करनेवाता पापायु पुरुष व्यर्थ ही जीता है। परंतु जो मनुष्य आत्मामें ही रमण करनेवाला और आत्मामें ही तृप्त तथा आत्मामें ही संतृष्ट हो, उसके लिये कोई कर्तव्य नहीं है। उस महापुश्वका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न कर्मोंके न करनेसे ही कोई प्रयोजन रहता है तथा सम्पूर्ण प्राणियोमें भी इसका किश्चित्यात्र भी स्वार्थका सम्बन्ध नहीं रहता। इसलिये तू आसक्तिसे रहित होकर सदा कर्तव्यकर्मको भलीभौति करता रह; क्योंकि आसक्तिसे रहित होकर कर्म करता हुआ मनुष्य परमात्माको प्राप्त हो जाता है। १०—१९॥

जनकादि ज्ञानीजन भी आसक्तिरहित कर्महारा ही परम सिद्धिको प्राप्त हुए थे। इसलिये तथा लोकसंग्रहको देखते हुए भी तू कर्म करनेको ही योग्य है। श्रेष्ठ पुरुष जो-जो आकरण करता है, अन्य पुरुष भी वैसा-वैसा ही आकरण करते हैं। वह जो कुछ प्रमाण कर देता है, समस्त मनुष्य-समुदाय असेके अनुसार करतने लग जाता है। अर्जुन ! मुझे इन तीनों लोकोंमें न तो कुछ कर्ज़ब्य है और न कोई भी प्राप्त करनेयोग्य वस्तु



अप्राप्त है, तो भी में कर्ममें ही बरतता है; क्योंकि पार्थ ! यदि कटावित में सावधान होकर कर्मोमें न बरतूँ तो बड़ी हानि हो जाय; क्योंकि मनुष्यमात्र सब प्रकारसे मेरे ही मार्गका अनुसरण करते हैं। इसतित्ये यदि में कर्म न कहे तो में सब मनुष्य नष्ट-प्रष्ट हो जायें और मैं संकरताके करनेवाता होकें तथा इस समझ प्रजाको नष्ट करनेवाता बनूँ। भारत ! कर्ममें आसक्त हुए अज्ञानीजन जिस प्रकार कर्म करते हैं, आसक्तिरहित विद्यन् भी त्येकसंग्रह करना चाहता हुआ उसी प्रकार कर्म करे। परमात्माके स्वस्थ्यमें अटल स्वित हुए ज्ञानी पुरुवको चाहिये कि वह शास्त्रविद्या कर्मोमें आसक्तियाले

अज्ञानियोकी मुद्धिमें प्रम—कमीमें अश्रद्धा उपन्न न करे। कितु त्वयं शास्त्र-विद्वित समस्त कर्म भरतिमाँति करता हुआ उनसे भी वैसे ही करवावे। वास्तवमें सम्पूर्ण कर्म सब प्रकारसे प्रकृतिके गुजोद्वरा किये जाते हैं तो भी जिसका अन्तःकरण अहंकारसे मोहित हो रहा है, ऐसा अज्ञानी 'मैं कर्ता हूँ , ऐसा मान्ता है। परंतु महाबाहो ! गुणविभाग और कर्मविभागके तत्त्वको भतरेभाति जाननेवाला ज्ञानबोगी सम्पूर्ण गुण ही गुणोमें करत रहे हैं, ऐसा समझकर उनमें आसक्त नहीं होता। प्रकृतिके गुणोसे अत्वन्त मोहित हुए पनुष्य गुजोमें और कमोमें आसक रहते हैं, उन पूर्णतया न समझनेवाले मन्द्रकृद्धि अज्ञानियोको पूर्णतया जाननेवाला ज्ञानयोगी विचलित न करे। नुहा अन्तर्यामी परमात्मामें लगे हुए क्लिब्रास सम्पूर्ण कर्मीको मुखर्मे अर्पण करके आज्ञारहित, ममतारहित और संतप्परहित होका युद्ध कर । जो कोई मनुष्य दोषदृष्टिसे रहित और बद्धायुक्त होकर मेरे इस मतका सदा अनुसरण करते हैं, वे घी सम्पूर्ण कपीसे क्ट जाते हैं। परंतु जो पनुष्य मुझमें क्षेत्रारोपण करते हुए मेरे इस पतके अनुसार नहीं बलते, उन पूर्लीको तू सम्पूर्ण कानीमें मोतित और नष्ट हुआ ही समझ । सभी प्राणी अपने लमावके परवच्च हुए कर्म करते हैं। ज्ञानवान् भी अपनी प्रकृतिके अनुसार चेष्टा करता है। फिर इसमें किसीका इट क्या करेगा। अत्येक इन्द्रियके घोगमें राग और हेव किये हुए स्वित हैं। मनुष्यको उन दोनोंके बदायें नहीं होना चाहिये; क्योंकि से दोनों ही इसके कल्याणमार्गमें लिए करनेवाले महान् रात्रु 🖁 । अच्छी प्रकार आवरणाने त्यपे हुए दूसरेके धर्मसे गुजरत्रित भी अपना धर्म अति उत्तम है। अपने धर्ममें तो मरना भी कल्याणकारक है और दूसरेका यम भवको देनेवाला है ॥ २०—३५ ॥ ।

अर्तुन बोरो—कृष्ण । यह मनुष्य सार्थ न चाहता हुआ थी बलात् लगाये हुएकी भौति किससे प्रेरित होकर पापका आवरण करता है 7 ॥ ३६॥

श्रीभगवान् बोले - रजोगुणसे उत्पन्न हुआ यह काम ही क्रोध है; यह बहुत खानेवाला और बड़ा पापी है, इसको ही तू इस विषयमें वैरी जान। जिस प्रकार धूएँसे अग्रि और



मैलने दर्पण बका जाता है तथा जिस प्रकार जेरसे गर्भ बका रहता है, कैसे ही जस कामके हारा यह ज्ञान हका रहता है और अर्जुन । इस अफ्रिके समान कभी न पूर्ण होनेवाले कामकय ज्ञानियोंके नित्व वैरोके द्वारा मनुष्यका ज्ञान बका हुआ है। इन्डियाँ, मन और बुद्धि—ये सब इसके वासस्यान कई जाते हैं। यह काम इन मन, बुद्धि और इन्द्रियोंके हारा ही ज्ञानको आकादित करके जीवात्माको मोहित करता है। इसरिव्ये अर्जुन ! तू पहले इन्हिपोको यशमें करके इस ज्ञान और विकानका नाश करनेवाले महान् पापी कामको अवश्य ही बलपूर्वक मार झल । इन्द्रियोको स्थूल शरीरसे पर—श्रेष्ठ, बलवान् और सुझ्प कहते हैं; इन इन्द्रियोंसे पर पन है, मनसे भी पर बुद्धि है और जो बुद्धिसे भी अत्यन्त पर है वह आत्या है। इस प्रकार बुद्धिसे पर—सूक्ष्म, बलवान् और अत्यन्त ब्रेष्ठ आत्मको जनकर और युद्धिक प्ररा मनको क्यामें करके महाकाही ! तू इस कामरूप दुर्गय शतुको मार 重空 11 まる一大ま 11

### श्रीमद्भगवद्गीता—ज्ञान-कर्मसंन्यासयोग

श्रीभगवान् मोते—मैने इस अविनाशी योगको सूर्यसे कहा | यस्म्यरासे प्राप्त इस योगको राजवियोने जाना, किंतु उसके वा, सूर्यन अपने पुत्र वैवस्तत मनुसे कहा और मनुने अपने । बाद वह योग बहुत कालसे इस पृथ्वीत्रोकमें लुप्तप्राय हो पुत्र राजा इक्ष्वाकुसे कहा। परंतप अर्जुन ! इस प्रकार | गया। तू मेरा भक्त और क्रिय सला है, इसलिये वही यह



पुरातन घोण आज मैंने तुझको कहा है; क्वोंकि यह योग बड़ा ही जनम रहस्य है ॥ १ — ३ ॥

अर्जुन कोले-आपका जन्म हो अर्वाधीन-असी हालका है और सूर्यका जन्म कल्पके आदिमें हो बुका वा; तब मैं इस बातकों कैसे समझू कि आपहीने कल्पके आदिमें सूर्यंसे यह योग कहा वा ? ॥ र ॥

श्रीभगवान् बोले—परंतप अर्जुन ! घेरे और तेर बाहुत-सं जन्म हो सुके हैं। उन सकको तू नहीं जानता, किंतु मैं जानता हैं। मैं अजन्मा और अविनादीविकस्य होते हुए भी तका समस्त प्राणियोंका इंबर होते हुए भी अपनी प्रकृतिको अधीन करके अपनी योगमावासे प्रकट होता है। चारत । जब-जब बर्पकी हानि और अधर्मकी वृद्धि होती है, तक तक ही मैं अपने अधको रचता है, साधु पुरुवांका उद्धार करनेके लिये, पाप-कर्म करनेवालोंका जिनाश करनेके लिये और धर्मकी अर्खी तरहसे त्यापना करनेके लिये में युग-युगमें प्रकट हुआ करता हूँ। अर्जुन ! मेरे जन्म और कर्म दिव्य है—इस प्रकार जो पनुष्य तत्त्वसे जान लेता है, यह शरीनको त्यागकर किर जन्म प्रहुण नहीं करता किंतु मुझे ही प्राप्त होता है। पाले भी, जिनके राग, भय और क्रोध सर्वधा नष्ट हो नचे थे और जो मुझमें अनन्य-प्रेमपूर्वक स्थित रहते थे, ऐसे मेरे आखित रहनेवाले बहुत-से भक्त उपर्युक्त ज्ञानसाय तपसे पवित्र होका मेरे स्वस्थ्यको प्राप्त हो चुके हैं। अर्जुन ! जो मक्त मुझे जिस प्रकार भवते हैं, मैं भी उनको उसी प्रकार भवता है क्योंकि सभी मनुष्य सब प्रकारमे मेरे ही पार्गका अनुसरण करते हैं। इस मनुष्यलोकमें कमेंकि फलको चार्चनाले लोग देवताओंका पूजन किया करते हैं; क्योंकि उनको कमोंसे

क्यक होनेवाली सिद्धि सीम्र मिल जाती है। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय और सुद्र—इन कार वर्णोंका समृद्र, गुण और कर्मोंक विच्यागपूर्वक मेरे हारा रचा गया है। इस प्रकार उस



सुष्टिरचनादि कर्मका कर्ता होनेपर थी पुन्न अधिनाशी परमेकरको तु बारतकमें अकर्ता ही जान । कर्मिक फरूमें मेरी स्पृहा नहीं हैं: इस्तरिये मुझे कर्म रिव्स नहीं करते — इस प्रकार जो मुझे तरकसे जान लेखा है, यह भी कर्मोंसे नहीं श्रेयता । पूर्वकालके मुमुखुओंने भी इस प्रकार जानकर ही कर्म क्रिये हैं । इस्तरिये तु भी पूर्वजीद्वारा सदासे क्रिये जानेवाले कर्मोंको ही कर ॥ ५ — १ ५ ॥

कर्म क्या है ? और अकर्म क्या है ?—इस प्रकार इसका निर्णय कानमें बुद्धिमान पुस्त भी मोहित हो जाते हैं। इसलिये वह कर्मनत्व में तुझे अली-भीति समझाकर कहुँगा, जिसे जानकर तु अशुभसे—कर्मक्यनसे मुक्त हो जायगा। कर्मका त्वक्त भी जाननां चाहिये और अकर्मका सदस्य भी जानना चाहिये तथा विकर्मका स्वस्थ भी जानना चाहिये; क्योंकि कर्मकी गति गहन है। जो मनुष्य कर्ममें अकर्म देखता है और जो अकर्मयें कर्म देखता है, यह मनुष्योंमें बुद्धिमान है और वह योगी समझ कर्मोंको करनेवाला है। जिसके सम्पूर्ण शाकसम्मत कर्म बिना कामना और संकल्पके होते हैं तथा विसके सप्तत कर्म जानक्य अप्रिके हारा भस्म हो गये है, इस महापुल्यको ज्ञानक्य अप्रिके हारा भस्म हो गये है, इस महापुल्यको ज्ञानक्य भी पण्डित कहते हैं। जो पुस्य समझ कर्मोंमें और उनके फलमें आसक्तिका सर्वधा त्याग करके संस्तरके आक्रयसे रहित हो गया है और परमात्यामें नित्यतुप्त है, वह कर्मोंमें भली-भाँति वर्तता हुआ भी वास्तवमें कुछ भी नहीं करता। विसका अन्तःकरण और इन्द्रिबंके सहित शरीर जीता हुआ है और जिसने समल घोगोको सामग्रीका परित्याग कर दिवा है, ऐसा आशारहित पुरुष केवल शरीरसम्बन्धी कर्म करता हुआ भी पापको नहीं प्राप्त होता। जो बिना इच्छांके अपने-आप प्राप्त हुए प्रदावींने सदा संतुष्ट खता है, जिसमें इंग्यांका सर्वधा अभाव हो गया है, जो हर्परोक आदि इन्होंसे सर्वधा अतीत हो गया है—ऐसा सिद्धि और असिद्धिमें सम खनेवाला कर्मयोगी कर्म करता हुआ धी उनसे नहीं बैधता। जिसको आसित सर्वधा नष्ट हो गयी है, जो वेह्मिमान और ममतासे रहित हो गया है, जिसका कित निरन्तर परमात्माके ज्ञानमें स्थित खता है, ऐसे केवल बग्रसम्पादनके लिये कर्म करनेवाले सनुष्यके सम्पूर्ण कर्म मली-धाँति विलीन हो जाते हैं॥ १६—२३॥

विस यहमें अर्पण — सूचा आदि भी बहा है और हवन विस्ते जानेयोग्य इव्य भी बहा है तथा बहानय कर्वाके हारा बहानस्य अग्रिमें आहुति देनाक्षम क्रिया भी बहा है. इस बहानस्में स्थित रहनेवाले पुरुवहारा ज्ञान किये अनेवोच्य फल भी बहा ही है। दूसरे योगीजन देवताओंक पुजनक्य यहका ही मलीमाँति अनुहान किया करते हैं और अन्य योगीजन परवहा परमाधानय अग्रिमें अभेददर्शनक्य यहके हारा ही आत्माक्ष्य यहका हवन किया करते हैं। अन्य योगीजन औत्र आदि समल इन्हिपोंको संयमक्य अग्रिमोंमें हमन किया करते हैं और दूसरे योगीलोग शब्दादि सपल विषयोंको इन्हिपक्य अग्रिमोंमें हकन किया करते हैं। दूसरे योगीजन इन्हिपक्य अग्रिमोंमें हकन किया करते हैं। दूसरे योगीजन इन्हिपक्य अग्रिमोंमें हकन किया करते हैं। दूसरे



सम्बन क्रियाओंको ज्ञानसे प्रकाशित जात्मसंघपयोगरूप अप्रिमें हवन किया करते हैं। कई पुरुष इच्यसब्बन्धी यज्ञ करनेवाले हैं, किठने ही तपस्थारूप यज्ञ करनेवाले हैं तथा दूसरे कितने ही योगकप यज्ञ करनेवाले हैं और कितने ही अहिंसादि तीक्ना जतामे युक्त यजहाील पुरुष स्वाध्यायकप ज्ञानयत्र करनेवाले हैं ( दूसरे कितने ही योगीजन अधानवायुमे प्राप्तवायुक्ते हकन करते हैं, वैसे ही अन्य योगीजन प्राणवायुमें अपानवायुको हवन करते हैं तथा अन्य कितने ही नियमित आहार करनेवाले प्राणायामपरावण पुरुष प्राण और अपानकी गतिको ग्रेककर प्राणीको प्राणीमें ही हवन किया करते हैं। वे सधी साधक वज़ोद्धरा पापीका नावा कर देनेवाले और यजीको जाननेवाले हैं। कुराबोह अर्जुन ! यज्ञसे वर्षे हुए प्रसादकप अपृतको लानेवाले योगीजन सनातन परम्रह्म परमान्त्रको आप्त होते हैं और यज्ञ न करनेवाले पुरुषके लिये तो या मनुष्यत्येक श्री सुलदायक नहीं है, फिर परायेक फैसे सुरादायक हो सकता है ? इसी प्रकार और भी बहुत तरहके यञ्ज बेद्यको बाधीये विस्तारसे कहे गये हैं। इन सक्को तू मन, इन्त्रिय और शरीरकी क्रियाद्वारा सम्पन्न होनेवाले जान; इस प्रकार तत्त्वसे जानकर उनके अनुष्ठानद्वारा तू कर्मकश्चनसे सर्वता मुक्त हो जायगा ॥ २४—३२ ॥

परंतप अर्जुन ! क्रव्यमय यक्षकी अपेक्षा क्रान्यक अत्यन्त क्षेष्ठ है; क्योंकि यावऱ्यात्र सम्पूर्ण कर्म ज्ञानमें समाप्त हो जाते हैं। उस ज्ञानको तू समझ; ओजिय ब्रह्मनिष्ठ आवार्यके पास ज्ञकर उनको धलीधाँति हष्णवत् प्रणाय करनेसे, उनकी सेवा करनेसे और कथ्ट छोड़कर सरलतापूर्वक प्रश्न करनेसे परमात्मतत्त्वको घलीचीति जाननेवाले वे ज्ञानी पहात्मा तुझे ज्स तत्त्वज्ञानका उपदेश करेंगे, जिसको जानकर पिर त<u>ु</u> इस प्रकार मोहको नहीं प्राप्त होगा तथा अर्जुन ! जिस ज्ञानके हारा व् सम्पूर्ण भूतीको नि:शेवभातसे पहले अपनेथे और पीढ़े मुझ सक्किनन्द्रपन परमात्यामें देखेगा। यदि सू अन्य सब पापियोंसे भी अधिक पाप करनेवाला है तो भी तू ज्ञानसप नौकाद्वारा निःसंदेह सम्पूर्ण पायोको भलीभाँति लोघ जायगाः क्योंकि अर्जुन । जैसे प्रत्यलित अग्नि ईंधनको धरमपय कर देश है, वैसे ही ज्ञानरूप अप्रि सम्पूर्ण कर्मोंको भस्तमय कर देश है। इस संसारमें ज्ञानके समान पवित्र करनेवाला निःस्ट्रित कुछ भी नहीं है। उस ज्ञानको कितने ही कालसे कर्मयोगके इस शुद्धान:करण हुआ मनुष्य अपने-आप ही अञ्चाने पा लेता है। वितेन्द्रिय, साधनपरायण और ब्ह्यवान् मनुष्य ज्ञानको प्राप्त होता है तथा ज्ञानको प्राप्त होकर वह बिना विलम्बके—तत्काल ही मगवताप्रिसय

परम शास्तिको प्राप्त हो जाता है। क्लिकहीन तथा बद्धारीहर और संशयपुत्त पुरुष परमार्थसे प्रष्ट हो जाता है। उनमें भी संशयपुत्त पुरुषके लिये तो न यह लोक है, न परालेक है और न सुरत ही है। धनक्षय ! जिसने कर्मयोगको विधिसे समस्त कर्मोंका परमात्मामें अर्थण कर दिया है और जिसने क्लिकड्सर समस्त संश्वोका नाझ कर दिया है, ऐसे स्वाधीन अन्तः-करणवाले पुरुषको कर्म नहीं बाँधते। इसलिये भरतवंशी अर्जुन ! तृ हद्वमें स्वित इस अज्ञानजनित अपने संशयका विवेकज्ञानसम्य तलवारद्वारा छेदन करके समत्वसम्य कर्मयोगमें स्वित हो जा और युद्धके लिये लड़ा हो जा ।। ३३—४२ ।।

#### श्रीमद्भगवद्गीता—कर्मसंन्यासयोग

अर्जुन बोलं—कृष्ण ! आप कमेंकि संन्यासकी और फिर कमेंचेगकी प्रशंसा करते हैं। इसलिये इन दोनोंमेसे एक जो निश्चित किया हुआ कल्पाणकारक हो, उसको मेरे लिये कतिये ॥ १ ॥

श्रीभगवान् बोले — कर्मसंन्यास और कर्मचोग — वे दोनों ही पराव कल्बायके कानेवाले हैं. परंतु उन दोनोंमें भी कर्मसंन्यासमें कर्मयोग साधनमें सुगम होनेसे ब्रेष्ठ है। अर्जुन । जो पुरुष न किसीसे देख करता है और न किसीकी आकाहर करता है, व्यह कर्मधोगी सवा संन्यासी हो समझनेयोग्य है: क्योंकि राग-ब्रेवादि इन्होंसे रहित पुरुष सुलपूर्वक संसारबन्धनमें मुक्त हो जाता है। उपर्युक्त संन्यास और कर्मवोगको मूर्शलोग पृचक्-पृचक् फल देनेवाले कहते हैं, न कि पण्डितजन; क्योंकि दोनोंपेसे एकपे भी सन्यक् प्रकारसे स्थित पुरुष दोनोके फलस्य परपात्मको आहा होता है। शानवोगियोद्वारा जो परमधाम प्राप्त किया जाता है. कर्मयोगियोद्वारा भी वही प्राप्त किया जाता है। इसलिये जे पुरुष ज्ञानयोग और कर्मयोगको फलरायमें एक देखता है. यही प्रशार्थ देसता है। परंतु अर्जुन ! कर्मधोगक जिना संन्यास-पन, इन्द्रिय और शरीरद्वारा होनेवाले सम्पूर्ण कर्पीय कर्तापनका त्याग प्राप्त होना कठिन है और भगवलक्ष्माको पनन करनेवाला कर्मयोगी परब्रह्म परमाठ्याको शीव्र ही जात हो जाता है। जिसका मन अपने बदामें है, जो जितेन्द्रिय एवं विशुद्ध अन्तःकरणवासा है और सप्पूर्ण प्राणियोका आत्मान्य परपाता ही जिसका आत्मा है, ऐसा कर्मयोगी कर्म करता हुआ भी लिए नहीं होता । तत्त्वको जाननेवाला सांख्ययोगी हो देखता हुआ, सुनता हुआ, त्यर्ज करता हुआ, सूँचता हुआ, भोजन करता हुआ, गमन करता हुआ, सोता हुआ, श्वास लेता हुआ, बोलता हुआ, त्यागता हुआ, प्रहण करता हुआ तथा आंखोंको खोलता और पूँडता हुआ भी, सब इन्द्रियाँ अपने-अपने अर्थोंमें बरत रही हैं—इस प्रकार समझकर नि:संदेह ऐसा माने कि मैं कुछ भी नहीं करता । वो पुरुष सब क्रमोंको परमात्मामें अर्पण करके और आसक्तिको त्यागका कर्म करता है, वह पुरुष बाजरे कमलके परोकी भाँति पापसे लिए नहीं होता । कर्मचोगी ममत्वबुद्धिरहित केवल इन्तिय, यन, बुद्धि और शरीरक्कण भी आसक्तिको त्यागकर अन्तःकरणको शुद्धिके लिये कर्म करते हैं। कर्मयोगी कर्मांक यलको परमेश्वरके अर्पण करके भगवद्यासिक्य शान्तिको यास होता है और सकाम पुरुष कामनाकी प्रेरणासे फलमें आसक होकर बैंचता है ॥ २—१२ ॥

अन्तःकरण जिसके व्हामें है, ऐसा सांस्थ्ययंगका आवरण करनेवाला पुरुष न करता हुआ और न करवाता हुआ ही नवडातंवाले शतिरक्षय परमें सब कमीको मनसे त्यागकर आन-द्यूर्जंक सक्डियनन्द्यन परमाव्याके स्क्रपमें कित रहता है। परमेश्वर भी न तो भूतप्राणियोंके कर्तापनको, न कमीको और न कर्मोंक फरफ्के संयोगको ही वालवर्मे रकता है। कितु परमाव्याके सकाशसे प्रकृति ही वस्तती है। सर्वव्यापी परमाव्या न किसीके पायकर्गको और न किसीके शुभकर्मको



ही प्रतृण करता है; अज़ानके द्वारा ज्ञान बका हुआ है, उसीसे सब जीव मोहित हो रहे हैं। परंतु किनका वह अज़ान परमात्माके ज्ञानद्वारा नष्ट कर दिया गया है, उनका वह जान सूर्यके सद्भा उस संविद्यानन्द्रधन परमात्याको प्रकाशित कर देता है। जिनका मन त्व्यूप है, जिनको बुद्धि तद्भ्य है और संविद्यानन्द्रधन परमात्यामें ही जिनकी निरक्तर एकीभावसे स्थिति है, ऐसे तत्यरायण पुरुष ज्ञानके हारा पायरहित होकर अपुनरावृत्तिको प्राप्त होते हैं। वे ज्ञानीकन विद्या और जिनस्यूक्त ब्राह्मणमें तवा गी, हाबी, कुले और वाण्यालमें भी समदर्शी ही होते हैं। जिनका मन समत्वभावमें त्वित है, उनके हारा इस जीवित अवस्थापे ही सम्यूणं संसार बीत तिया गया है; क्योंकि सचिद्यानन्द्रधन परमात्या निर्दोष और सम है, इससे वे सचिद्यानन्द्रधन परमात्या निर्दोष और सम है, इससे वे सचिद्यानन्द्रधन परमात्यामें ही स्थित हैं। वो पुरुष विचको प्राप्त होकर हर्षित नहीं हो और अग्नियको प्राप्त होकर खहुक्र न हो, वह स्थिरजुद्धि संश्वपतित ब्रह्मचेता पुरुष सचिद्यानन्द्रधन परमह्म परमात्यामें एकीभावसे नित्य स्थित हैं।। १३—१०।

बाहरके विषयोंने आसक्तिरहित अन्य:करणवास्त साधक आत्मामें स्थित जो ध्यानजनित साव्यक आन्द है, उसको

नाश होनेसे पहले-पहले ही काम-कोधसे उत्पन्न होनेवाले पूर है और व्हीभावसे और वही सुली है। जो पुरुष निश्चपूर्वक अन्तरात्मामें ही मुख्याला है, आत्मामें ही ग्रमण करनेवाला है तथा जो आत्मामें ही जानवाला है, वह सचिदानन्द्रमन परम्राष्ट्र परमात्माके साथ एकीभावको जास सांस्थ्योगी शाना ब्रह्मको जा है, उनके जिन्मा गया महै, इससे



हितमें रत हैं और जिनका मन निक्कालभावसे परमात्मामें विवत है, वे ब्रह्मकंता पुरुष शान्त ब्रह्मको प्राप्त होते हैं। काम-क्रोधसे रहित, जीते हुए विश्वकाले, परब्रह्म परमात्माका साक्षात्कार किये हुए जानी पुरुषोंके लिये सब ओरसे शान्त परब्रह्म परमात्मा ही परिपूर्ण हैं। बाहरके विषयभोगोंको न बिनान करता हुआ बाहर ही निकालकर और नेजोंकी दृष्टिको पृजुटीके बीचमें विका करके तथा नासिकामें विवरनेवाले प्राच और अपान वायुक्ते सम करके, जिसकी इन्द्रियाँ, मन और बुद्धि जीती हुई हैं—ऐसा जो मोक्षपरायण मुनि इच्छा, प्रच और क्रोधसे रहित हो गया है, वह सदा मुक्त ही है। मेरा पक्त पुझको सब यह और तयोका भोगनेवाला, सम्पूर्ण लोकोंके ईवरोंका भी ईवर तथा सम्पूर्ण पूत-प्राणियोका सुद्ध अर्थात् स्वार्थरित दयालु और प्रेमी—ऐसा तत्वसे जानकर शान्तिको प्राप्त होता है। ११—२९॥



प्राप्त होता है; तदनन्तर वह सखिदानन्द्यन परज्ञहा परपान्याके स्थानसम्य योगमें अभिन्नभावसे स्थित पुरुष अक्षय आनन्दका अनुभव करता है। जो ये इन्द्रिय तथा विक्योंके संयोगमें उत्पन्न होनेवाले सब योग हैं, ये यदायि क्यियी पुरुषोको सुखक्रय भासते हैं तो भी दुःखके ही हेतु हैं और आदि-अन्तवाले हैं। इसलिये अर्जुन ! बुद्धिमान् विकेको पुरुष इनमें नहीं रमता। जो साथक इस मनुष्यक्षरीरमें, शरीरका

#### श्रीमद्भगवद्गीता-आत्मसंयमयोग

श्रीभगवान् बोले—जो पुरुष कर्मफलका आखय न लेकर करनेयोग्य कर्म करता है, वह संन्यासी तथा योगी है: और केंबल अधिका त्याग करनेवाला संन्यासी नहीं है तबा केवल क्रियाओका त्याग करनेवाला वोगी नहीं है। अर्जुन ! जिसको संन्यास ऐसा कहते हैं, उसीको तू पोग जान; क्योंकि संकल्पोंका त्याग न करनेवाला कोई भी पुरुष योगी नहीं श्रोता । समत्वनुद्धिरूप कर्मयोगमे आरूड होनेकी इच्छावाले मननद्गील पुरुवके लिये योगकी प्राप्तिमें निकामभावसे कर्म करना ही हेतु कहा जाता है और योगारूक हो जानेपर उस योगासक पुरुषके लिये सर्वसंकल्पोका अध्यव ही कल्पाजने हेतु कहा जाता है। जिस कालमें न तो इन्द्रियोंके धोगोंमें और न कर्मीमें ही आसक्त होता है, उस कालमें सर्वसंकल्पोका त्यांगी पुरुष योगारूड कहा जाता है। अपने हारा अपना संसार-समुद्रसे ढद्धार करे और अपनेको अधोयतिये न हाले; क्योंकि यह मनुष्य आप ही तो अपना मित्र है और आप ही अपना क्षप्र है। जिस जीवात्माद्वारा यन और इन्त्रियोसहित शरीर जीता हुआ है, उस जीवात्माका तो वह आप ही मित्र है; और जिसके द्वारा मन तथा इन्द्रियोसहित दारीर नहीं जीता गया है, उसके लिये वह आप ही शबुके सद्भा शबुताने कर्तना है। सरदी-गरमी और मुख-दु:कादिमें तथा मान और अपमानमें जिसके अना:करणको बुलियाँ मही-महित ग्राप्त हैं, ऐसे खाधीन आत्यावाले पुरवके ज्ञानमें सर्विदानन्द्रपन परमात्मा सम्यक्त्रकारसे विवत है—उसके ज्ञानमें परमात्माके सिवा अन्य कुछ है ही नहीं। तिसका अन्त:करण ज्ञान-विज्ञानसे तुप्त है, जिसकी स्विति विकाररवित 🕽, जिसकी



इन्द्रियाँ मत्योभाँति जीती हुई है और जिसके लिये मिट्टी, पायर और सुवर्ण समान है, वह घोगी युक्त—भगवत्-प्राप्त है, ऐसा कहा जाता है। सुद्धद्, मित्र, बैरी, उदासीन, मध्यस्थ, हेस्य और बन्धुगजोमे, धर्मात्याओंमे और पापियोमें भी समान भाष रक्षनेवाला अञ्चन श्रेष्ठ है। १—२॥

यन और इन्द्रियोसहित शरीरको वशमें रखनेवाला, आज्ञारहित और संप्रहरहित योगी अकेता ही एकान्त स्थानमें स्थित होकर आत्याको निरन्तर परमेश्वरके ध्यानमें लगावे। श्रुद्ध भूमिमें, जिसके अपर क्रमशः कुशा, मृगकाला और वस्त्र क्रिके हैं—ऐसे अपने आसनको, न बहुत ऊँता और न बहुत नीचा, स्थिर स्थापन करके-अस आसनपर बैठकर, विश और इन्द्रियोकी कियाओंको बदामें करके तथा मनको एकाप्र करके अनःकरणको चुद्धिके लिये योगका अध्यास करे। काया, सिर और गलेको समान एवं अवल धारण करके और स्थिर होकर, अपनी नासिकाके अप्रभागपर दृष्टि जवाकर, अन्य दिशाओंको न देखता हुआ—प्रवासीके इतमें स्थित, धयरहित तका भलीभाति ज्ञान अना:करण-वाला सावधान योगी यनको बदापें करके पुत्रमें वित्तवाला और मेरे पराचया होकर स्थित होते । लड़ामें किये हुए मनवाला योगी इस प्रकार आत्याको निरन्तर मुझ परमेश्वरके स्वरूपमें लगाता हुआ मुझमें खनेबाली परमानन्दकी पराकाश्चरूप शान्तिको प्राप्त होता है। अर्जुन । यह योग न तो बहुत सानेवालेका, न बिलकुल न सानेवालेका, न बहुत प्रयन करनेके लभाववालेका और न बहुत जागनेवालेका ही सिद्ध होता है। दुःखोंका नाश करनेवाला योग तो प्रवायोग्य आहार-विद्वार करनेवालेका, कर्मीमें यथायोग्य चेहा करनेवालेका और यबायोग्य सोने तथा जागनेवालेका ही सिद्ध होता है। अत्वन्त वडामें किया हुआ चित्त जिस कालमें परमात्यामें ही चररीचाँति स्थित हो जाता है, उस कालमें सम्पूर्ण जोगोसे स्पृहारहित पुरुष योगपुरु है, ऐसा कहा जाता है। जिस प्रकार वायुरवित स्थानमें स्थित दीपक चलायमान नहीं होता, वैसी ही उपमा परमात्माके ध्यानमें लगे हुए योगीके जीते हुए चित्तकी कही गयी है। योगके अध्याससे निरुद्ध चित्त जिस अवस्थामें उपराम हो जाता है, और जिस अवस्थाने परपात्माके ध्यानसे शुद्ध हुई सूक्ष्म बुद्धिहारा परमात्माको साक्षात् करता हुआ सचिदानन्द्रधन परमात्मामें ही संतुष्ट रहता है: इन्हियोसे अतीत, केवल शुद्ध हुई सूक्ष्य बुद्धिहरा प्रहण करनेयोग्य जो अनन्त आनन्द है, उसको जिस अवस्थामें अनुभव करता है और जिस अवस्थामें स्थित यह योगी परमात्माके स्वयंभसे विचलित होता हो नहीं; परमात्माकी प्राप्तिकप निस लाभको प्राप्त होकर उससे अधिक दूसरा कुछ भी लाभ नहीं मानता और परमाञ्च्याप्ति-रूप निस अवस्थामें स्थित योगी यह भारी दुःशसे भी चलायमान नहीं होता; जो दुःशस्त्र संसारके संयोगसे रहित है तथा निसका नाम योग है, उसको जानना चाहिये। यह योग न उकताये हुए—धैर्य और उत्सारपुक चित्तसे निक्षपपूर्वक करना कर्तव्य है। संकल्पसे उपन्न होनेवाली



सम्पूर्ण कामनाओंको नि:शेषकपसे त्यागकर और मनके द्वारा इन्द्रियोके समुद्ययको सभी ओरसे भलीभाँति रोकका-क्रम-क्रमसे अध्यास करता हुआ उपरामताको प्राप्त हो तथा **धेर्यमुक्त बुद्धिके द्वारा मनको परमात्वामें स्थित काके** परमात्माके सिवा और कुछ भी विनान न को । यह तिवर न रहनेवाला और बद्धल मन जिस-जिस शब्दादि विषयके निमित्तसे संसारमें विचाता है, उस-उस विचयसे रोककर इसे बार-बार परमात्पामें ही निरुद्ध करे; क्योंकि जिसका मन धली प्रकार पान्त है, जो पायसे रहित है और जिसका रजीगुण ज्ञान्त हो गया है, ऐसे इस सक्किनन्द्रधन ब्रह्मके साथ एकी पाव हुए योगीको उत्तम आनन्द प्राप्त होता है। यह पापरहित योगी इस प्रकार निरन्तर आत्माको परमात्मामें लगाता हुआ सुसपूर्वक परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिकय अनन्त आनन्दको अनुभव करता है। सर्वच्यापी अनन्त बेतनमें एकीभावसे स्थितिरूप योगसे युक्त आत्यावाता तथा सबमें समधावसे देखनेवाला योगी आत्माको सम्पूर्ण भूतोमे और सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें देखता है। जो पुरुष सम्पूर्ण



भूतोमें सबके आत्मकार मुझ बासुदेशको ही व्यापक देखता है और सम्पूर्ण भूतोको सुझ वासुदेशको अन्तर्गत देखता है, साके किये में अदृश्य नहीं होता और वह मेरे किये अदृश्य नहीं होता । जो पूक्त एकीभावमें रिवत होकर सम्पूर्ण भूतोमें आत्मकामें क्वित सुझ सकिदानन्द्रणन वासुदेशको भजता है, वह योगी सब प्रकारसे वरतता हुआ भी मुझमें ही बरतता है। अर्जुन ! जो योगी अपनी भाँति सम्पूर्ण भूतोमें सम देखता है और सुख अववा दुः खको भी सबसे सम देखता है, वह योगी पान बेड़ माना गया है।। १०—६२।।

अर्जुन कोले—यधुसूदन ! जो यह योग आपने समावभावसे कहा है, पनके सहात होनेसे मैं इसकी नित्य विवितको नहीं देलता है; क्योंकि श्रीकृष्ण ! यह मन बद्धा बहुत, प्रमावन स्वभावकारण, बहु युद्ध और बसवान् है। इसकिये उसका कहामें करना मैं बायुके रोकनेकी भारत अरवन दुष्कर मानता है। ३३-३४॥

ब्रांपणवान् बोर्त — महाबाह्ये ! निःस्टिह मन खळल और कठिनतासे बदाये होनेवाला है: परंतु कुलीपुत्र अर्जुन ! यह अध्यास और वैराग्यसे बदाये होता है। बिसका मन बदायें किया हुआ नहीं है, ऐसे पुरुषद्वारा योग दुष्पाप्य है और बदायें किये हुए मनवाले प्रपत्नसील पुरुषद्वारा साधन करनेसे उसका जास होना सहज है—यह येरा मत है। ३५-३६॥

अर्जुन बोले—श्रीकृत्या ! जो योगमें श्रद्धा रखनेवाला है, किंतु संययो नहीं है, इस कारण जिसका मन अनकालमें बोगसे क्रिकेटन हो गया है—ऐसा साधक योगको सिद्धिको न प्राप्त होकर किस गतिको प्राप्त होता है ? महाबाहो ! क्या वह भगवळामिके मार्गमें मोहित और आश्रयरहित पुरुष छिन्न-भिन्न बादलको भाँति दोनों ओरसे भ्रष्ट होकर नष्ट तो नहीं हो जाता ? श्रीकृष्ण ! मेरे इस संशयको सम्पूर्णलयसे छेदन करनेके लिये आप ही योग्य है; क्योंकि आपके सिवा दूसरा इस संशयका छेदन करनेवाला मिलना सम्भव नहीं है।। ३७—३९॥

औपगवान् बोले—पार्थ ! उस पुरुषका न तो इस लोकमे नाश होता है और न परलोकोमें ही; क्योंकि प्यारे ! आलोजारके लिये कर्म करनेवाला कोई भी मनुष्य दुर्गतिको प्राप्त नहीं होता । योगच्छ पुरुष पुरुषवानोंके लोकोंको प्राप्त होकर, उनमें बहुत वर्षोतक निवास काके किर शुद्ध आवरणवाले श्रीमान् पुरुषोके घरमें जन्म लेता 🛭। असवा वैराग्यवान् पुरुष डन लोकोंमें न जाकर ज्ञानवान् योगियोंके ही कुलमें जन्म लेता है। परंतु इस प्रकारका जो यह जन्म है, सो संसारमें निःसंदेश अत्यन्त दुर्लम है। वहाँ उस पहले हारीरमें संग्रह किये हुए बुद्धि-संयोगको—समत्वबुद्धियोगके संस्कारोंको अनायास ही प्राप्त हो जाता है और कुठनदन । उसके प्रभावने कह फिर परमात्मकी प्राप्तिकम सिद्धिके लिये प्रहारेसे भी बढ़कर प्रयक्त करता है। यह ऑयानोंके कामें जन्म लेनेवाला योगभ्रष्ट पराचीन हुआ थी उस पहलेके अच्याससे ही निसरेंद्र भगवान्की ओर आकर्षित किया जाता है, तवा समत्वनुद्धिका योगका जिलासु भी बेटमें कडे हुए सकामकर्मीके फलको जल्ह्यन कर जाता है। परंतु प्रयक्त-



पूर्वक अध्यास करनेवाला योगी तो पिछले अनेक जन्मोंके संस्कारकलमे इसी जन्ममें सीमद्ध होकर सम्पूर्ण पापोसे रहित हो तत्काल ही परमगतिको प्राप्त हो जाता है। योगी वर्णावयोसे बेह हैं, शास्त्रणनियोसे भी बेह माना गया है और सकामकर्म करनेवालोसे भी योगी बेह है; इससे अर्जुन ! तू योगी हो। सम्पूर्ण योगियोमें भी जो बद्धावान् योगी मुझमें लगे हुए अन्तरात्वासे मुझको निरनार भजता है, वह योगी मुझे परम बेह मान्य है। ४०—४७॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता-ज्ञान-विज्ञानयोग

वीभगवान् बोले—पार्थं । अनत्वप्रेमसे मुझमें आसक्तवित तथा अनत्यभावसे मेरे परायण होकर योगमें लगा हुआ तृ जिस प्रकारसे सम्पूर्ण विभूति-बल-ऐक्स्यांदि गुणोसे युक्त, सबके आत्मक्य मुझको संदायरहित जानेगा, उसको सुन । मै तेरे लिये इस विज्ञानसाहित तत्त्वज्ञानको सम्पूर्णत्या कर्तृगा, जिसको जानकर संसारमें फिर और कुछ भी जाननेयोग्य जेव नहीं रह जाता । हजारों मनुष्योमें कोई एक मेरी प्राप्तिके लिये यक करता है और उन यक करनेवाले योगियोमे भी कोई एक मेरे परायण होकर मुझको तत्त्वसे जानवा है । पृथ्वी, उल, अप्रि, वायु, आकाश, मन, बुद्धि और अहंकार भी—इस प्रकार यह आठ प्रकारसे विभाजित मेरी प्रकृति है । यह आठ प्रकारके भेदोवाली तो अपरा—मेरी जह प्रकृति है । यह आठ

महाबाही ! इससे वृसरीको, जिससे कि यह सम्पूर्ण जगत् धारण किया जाता है, मेरी जीवस्था परा—चेतन प्रकृति जान । अर्जुन ! तू ऐसा समझ कि सम्पूर्ण पूत इन दोनों प्रकृतियोसे ही उत्पन्न होनेवाले हैं और मैं सम्पूर्ण जगत्का प्रमन्न तथा प्रलय हैं। धनक्रय ! मेरे सिवा दूसरी कोई भी यस्तु नहीं है । यह सम्पूर्ण जगत् सूत्रमें सूत्रके मनियोके सदृश मुझमें गुँचा हुआ है । अर्जुन ! मैं जलमें रस हैं, बन्द्रमा और सूर्वमें प्रकास हैं, सन्पूर्ण केंद्रोमें ओड्ड्सर हैं, आकाशमें शब्द और पुरुषोमें पुरुषत्व हैं। मैं पुरुषीमें पवित्र गन्ध और अप्रिमें तेत्र हैं तथा सम्पूर्ण भूतों उनका जीवन हैं और तपस्थियोंने तप हैं। अर्जुन ! तू सम्पूर्ण भूतोंका सनातन बीज मुझको ही जान । मैं बुद्धिमानोकी बुद्धि और तेवस्थियोंका तेज हैं।



भरतबेष्ठ ! में जरुवानोंका आसत्ति और कायनाओंसे रहित भरत हूँ और सब धूलोंमें वर्षक अनुकूल काय हूँ। और भी जो सरवापुणसे अपन्न होनेवाले भाव हैं और जो रजोनुजाने तथा तमोगुणसे होनेवाले भाव हैं, उन सबको तू 'मुझसे ही होनेवाले हैं' ऐसा जान। परंतु वास्तवमें उनमें में और वे मुझमें नहीं हैं।। १—१२॥

्युणोके कार्यक्रय सालिक, राजस और नायस—इन तीनों प्रकारके भावांसे यह सब संसार मोहिन हो रहा है, इसीलिये इन तीनों गुणोंसे परे पुत्र अविनात्रीको नहीं जानता: क्योंकि यह अलीकिक विगुणमधी येरी माया बडी दुस्तर है; परंतु जो पुरुष केवल मुझको ही निरन्तर भजते हैं, थे इस मायाको अल्लङ्कन कर जाते 🖁 । मायाके द्वारा जिनका ज्ञान हरा जा चुका है—ऐसे आसुर-समावको धारण किये हुए, मनुष्योमें नीच, दूषित कर्म करनेवाले मुक्तकोग मुझको नहीं भनते। भरतयंत्रियोंने क्षेत्र अर्जुन । उत्तम कर्म करनेवाले अर्चार्थी, आर्त, जिज्ञासु और ज्ञानी—ऐसे चार प्रकारके भक्तजन मुझको भजते हैं। इनमें नित्य मुझमें एकीभावसे स्थित अनन्य प्रेमभक्तिवाला ज्ञानी भक्त अति उत्तम है; क्योंकि मुझको तत्त्वसे जाननेवाले ज्ञानीको मैं अत्यन्त प्रिय हूँ और वह ज्ञानी मुझे अत्यन्त प्रिय है। ये सभी क्दार हैं, परंतु ज्ञानी तो साक्षात् मेरा सकय ही है—वेसा मेरा मत है; क्योंकि वह मद्गत मन-बुद्धिवाला ज्ञानी घक्त अति उत्तम गतिस्वरूप मुक्तमें हो अच्छी प्रकार स्थित है। बहुत जन्मोके अन्तके जन्ममें तत्त्वज्ञानको प्राप्त पुरुष, सब कुछ वासुदेव ही है—इस प्रकार मुझको भवता है; वह महात्या

अञ्चल दुर्लम है। अपने स्वभावसे प्रेरित और उन-उन पोगोको कामनाद्वारा जिनका ज्ञान हरा जा खुका है, वे स्प्रेग उम-उस नियमको धारण करके अन्य देखताओको भजते हैं। खो-खो सकाम भक्त जिस-जिस देवताके स्वस्थाको अद्धासे पूजना बाहता है, उस-उस भक्तको मैं उसी देवताके प्रति अद्धाको स्थित करता है। यह पुरुष उस अद्धासे पुक्त होकर उस देखताका पूजन करता है और उस देखतासे मेरेद्वारा हो



विधान किये हुए उन इन्छित भोगोंको निःसंदेह प्राप्त करता है। परंतु उन अल्पबुद्धिकालोंका यह फल नाशवान् है तथा से देणताओंको पूजनेवाले देणताओंको प्राप्त होते हैं और मेरे भक्त बाहे जैसे ही भजें, अन्तमें वे मुझको ही प्राप्त होते हैं। बुद्धितिन पूज्य मेरे अनुसम अविनाशी परम भावको न जानते हुए मन-इन्हियोसे परे मुझ सक्तिवान्दयन परमात्माको मनुष्पकी भाँति जन्मकर व्यक्तिभावको प्राप्त हुआ मानते हैं॥ १३ — २४॥

अपनी योगमायासे किया हुआ में सकके प्रत्यक्ष नहीं होता, इसलिये यह अज़ानी जनसमुदाय मुझे जन्मरहित अविनाशी परमात्मा नहीं जानता। अर्जुन ! पूर्वमें व्यतीत हुए और वर्तनानमें स्थित तथा आगे होनेवाले सब भूतोंको में जानता हूँ, परंतु मुझको कोई भी श्रद्धा-भक्तिरहित पुरुष नहीं जानता। मस्तर्वशी अर्जुन ! संसारमें इच्छा और द्वेषसे उत्पन्न सुख-यु:न्हादि इन्द्रस्थ मोहसे सम्पूर्ण प्राणी अत्यन्त अञ्चताको प्राप्त हो रहे हैं। परंतु निकामभावसे श्रेष्ठ कार्मीका आवरण करनेवाले जिन पुरुषोका याप नष्ट हो गया है, वे राग-हेकननित इन्द्रस्थ मोहसे मुक्त दृहनिक्क्यी भक्त मुझको अध्यात्मको, सम्पूर्ण कर्मको और अधिमृत-अधिदैवके भी मुझको ही वानते हैं।। २५—३०।।

सब प्रकारसे भवते हैं। जो भेरे दारण होकर जरा और मरणसे | सहित एवं अधियक्तके सहित मुझ समयको जानते हैं; और जो कूटनेके लिये यह करते हैं वे पुरुष उस ब्रह्मको, सन्पूर्ण | युक्तवित्तवाले पुरुष इस प्रकार अन्तकालमें भी जानते हैं, वे

#### श्रीमद्भगवद्गीता—अक्षरब्रह्मयोग

अर्जुनने कहा-पुरायोत्तम ! वह ब्रह्म क्या है ? अध्यातम क्या है ? कर्म क्या है ? अधिभूत नामसे क्या कहा गया है और अधिदेव किसको कहते 🖁 ? मधुसूदन ! यहाँ अधियहा कॉन है ? और वह इस शरीरमें कैसे है ? तथा पुक-चित्तवाले पुरुषोद्वारा अन्तसमयमें आप किस प्रकार जाननेमें आते हैं ? ॥ १-२ ॥

ऑभगवान्ने कता—परम अक्षर 'ब्रह्म' है, जीवात्मा 'अध्यात्व' नामसे कहा जाता है तथा भूतोंके भावको उत्पन्न करनेवाला जो त्याग है, वह 'कर्म' नामसे कहा गया है। उत्पत्ति-विनाद्मधर्मवाले सब पदार्थ अधिभूत हैं, हिरण्यमय पुरुष अधिदेव है और देशधारियोंचे श्रेष्ठ अर्जुन ! इस शारियों में तासुदेव ही अन्तर्वामीरूपसे अधियत्र है। जो पुरुष अन्तकालमें भी मुझको ही स्मरण करता हुआ शरीरको त्यागकर जाता है, वह मेरे साक्षात् सक्यको प्राप्त होता है—इसमें कुछ भी संशय नहीं है। कुन्तीपुत्र अर्जुन ! यह पनुष्य अन्तकालमें जिस-जिस भी भावको स्मरण करता हुआ द्वारीरका त्याग करता है, उस-उसको ही प्राप्त होता है; क्योंकि वह सदा उसी भावसे भावित रहा है। यह नियम है कि मनुष्य अपने जीवनमें सदा जिस भावका अधिक विन्तन करता है, अन्तकालमें उसे प्राय: उसीका स्परण होता है और अनाकालके स्मरणके अनुसार ही उसकी गति होती है। इसलिये अर्जुन । तू सब समयमें निरन्तर मेरा स्वरण कर और युद्ध भी कर । इस प्रकार युद्धार्थे अर्पण किये हुए यन-बुद्धिले युक्त होकर तू निसंदेह मुझको ही प्राप्त होगा ॥ ३—७ ॥

पार्थ ! यह नियम है कि परमेश्वरके ध्वानके अध्वासस्य योगसे युक्त, दूसरी ओर न जानेवाले जिलसे निरन्तर जिन्तन करता हुआ पुरुष परम प्रकाशस्त्रकप परमेश्वरको ही प्राप्त होता है। जो पुरुष सर्वज्ञ, अनादि, सबके नियन्ता सूक्ष्यसे भी अति सूक्ष्म, सबके धारण-पोषण करनेवाले, अधिन्यलक्ष्य, सूर्यके सद्भा नित्य चेतन प्रकाशरूप और अविद्यासे अति परे, शुद्ध संविदानन्त्रयन परमेवरका स्मरण करता है, वह मक्तियुक्त पुरुष अन्तकालमें भी योगबलसे भृष्ट्रटीके मध्यमें प्राणको अच्छी प्रकार स्वापित करके, फिर निहरू मनसे स्परण करता हुआ उस दिव्यस्वरूप परम पुरुष परमात्माको ही प्राप्त होता है। वेदके जाननेवाले विद्वान् जिस सन्दिदानन्दवनकाय परमपदको अविनाशी कहते हैं, आसक्तिरहित यक्षशील संन्यासी महात्याजन जिसमें प्रवेश करते हैं और जिस परमपदको चाहनेवाले ब्रह्मचारीलोग ब्रह्मकर्यका आचरण करते हैं, उस परमपदको मैं तेरे लिये संक्षेपमें कट्टेगा । सब इन्द्रियोंके द्वारोंको रोककर तथा मनको हदेशमें रिवर करके, किर उस जीते हुए मनके द्वारा प्राणको मलकमें त्यापित करके, परमात्मा-सम्बन्धी योगधारणामें विका होकर जो पुस्त 'डेंन' इस एक अक्षरक्य ब्रह्मको उचारण करता हुआ और इसके अर्थ-खरूप मुझ निर्गुण



ब्रह्मका किन्तन करता हुआ शरीरको त्याग कर जाता है, वह पुरुष परम गतिको प्राप्त होता है ॥ ८—१३ ॥

अर्जुन ! जो पुरुष मुझमें अनन्यवित होकर सदा ही निरन्तर मुझ पुरुषोत्तमको स्मरण करता है, उस निरय-निरन्तर मुक्रमें युक्त हुए योगीके लिये में मुलध है। परम सिद्धिको प्राप्त महात्माजन युक्तको प्राप्त होका दुःस्रोके घर एवं क्षणबङ्गर पुनर्जन्यको नहीं प्राप्त होते। अर्जुन ! ब्रह्मत्केकपर्यन्त सब त्योक पुनरावर्ती है, परंतु कुन्तीपुत्र ! मुझको प्राप्त होकर पुनर्जन्य नहीं होता; क्योंकि मैं कालातीत हूँ और ये सब ब्रह्मदिके लोक कालके द्वारा सीमित होनेसे



अनित्य है। प्रद्वाका जो एक दिन है, उसको एक हजार बतुर्युगीतककी अवधिवाला और प्रक्रिको भी एक हजार बतुर्युगीतककी अवधिवाली जो पुरुष तत्क्से जानते हैं, वे मोगीबन कालके तत्क्को जाननेवाले हैं। सम्पूर्ण बराकर भूतगण प्रद्वाके दिनके प्रवेशकालमें प्रदाके सुरुपदारीरसे उरपत्र होते हैं और बद्धाकी राविके प्रवेशकालमें उस अध्यक्तनामक प्रदाके सुरुप प्रशिरमें ही लीन हो जाते हैं। पार्थ ! यही यह भूतसमुदाय उरपत्र हो-होकर प्रकृतिके वशमें हुआ राजिके प्रवेशकालमें लीन होता है और दिनके प्रवेश-कालमें फिर उरपत्र होता है। उस अव्यक्तस्में भी अति परे दूसरा —विलक्षण जो सनातन अध्यक्तभाव है, वह परम दिव्य पुस्य सब पुत्रोंके नह होनेपर भी नष्ट नहीं होता। जो अञ्चक 'अक्षर' इस नामसे कहा गया है, उसी अक्षर नामक अध्यक-भावको परम गति कहते हैं तथा जिस ससतन अध्यक-भावको परम गति कहते हैं तथा जिस ससतन अध्यक-

खान है। पार्व ! विस परमात्माके अन्तर्गत सर्वभूत है और विस सक्तिनन्द्यन परमात्मासे यह सब जगत् परिपूर्ण है, वह सनातन अञ्चल परम पुरुष तो अनन्यभक्तिसे ही प्राप्त होने खोन्य हैं॥ १४—२२॥

और अर्जुन ! जिस कालमें शरीर त्यागकर यथे हुए बोगीजन वापस न लौटनेवाली गतिको और जिस कालमें गये हुए बापस लॉटनेवाली गतिको ही प्राप्त होते हैं, अस कालको —जन दोनों मागीको कार्गुगा । उन दो प्रकारके मानोमिसे जिस मानीमें ज्योतिर्मय अग्नि अभिमानी देवता है, दिनका अभिमानी देवता है, शुक्रपक्षका अभिमानी देवता है और उत्तरायणके छ: महीनोका अधिमानी देवता है, उस मार्गमें माका गये हुए प्रदानेता योगीनन उपर्युक्त देवताओंद्वारा कमसे ले जाये जाकर ब्रह्मको प्राप्त होते हैं। जिस मार्गमें धूमाभिमानी देवता है, राप्ति-अधिमानी देवता है तथा कृष्णपङ्का अधिमानी देवता है और दक्षिणायनके छः महीनोका अधिमानी देवता है, उस मार्गमें माका गया हुआ सन्तामकर्प करनेवारण योगी उपर्युक्त देवताओंद्वारा क्रमसे ले गया हुआ बन्द्रमाको ज्योतिको प्राप्त होकर सानी अपने शुभकर्योंका फल घोगकर वापस आता है: क्योंकि जगत्के ये दो प्रकारके—शुक्र और कृष्ण मार्ग सनावन माने गये 🖁 । इनमें एकके द्वारा गया हुआ—जिसमें करमा नहीं लॉटना पड़ता, उस परम गतिको प्राप्त होता है और दूसरेके द्वारा गया हुआ फिर वापस आता है। पार्श ! इस प्रकार इन होनों मार्गोको तत्त्वसे जानकर कोई भी योगी मोहित नहीं होता । इस कारण अर्जुन ! तु सब कालमें समन्तवुद्धिक्य योगसे युक्त हो। योगी पुरुष इस रहस्यको तलाने जानकर बेटोंके पहनेमें तथा यहा, तप और दानादिके करनेमें जो पुण्यफल कहा है, उस सकको निःसंदेह कल्ल्यून कर जाता है और सनातन परम पदको प्राप्त होता है। ॥ २३-२८॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता-राजविद्या-राजगुह्ययोग

श्रीभगवान् बोले—तुझ दोबदृष्टिरवित मक्तके लिये इस परम गोपनीय विज्ञानसहित ज्ञानको भलोभाँति कर्तृगा, जिसको जानकर तृ दुःस्तक्ष्य संसारसे मुक्त हो जायगा। यह विज्ञानसहित ज्ञान सब विद्याओंका राजा, सब गोपनीयोका राजा, अति पवित्र, अति उत्तम, प्रत्यक्ष फलक्ष्य, धर्मपुक्त, साधन करनेमें बझ सुगम और अविनाजी है। परंतप ! इस उपर्युक्त धर्ममें अद्धारहित पुरुष मुझको न प्राप्त होकर मृज्यस्य संस्वरचक्रमें प्रमण करते रहते हैं। युझ निराकार परमात्यासे यह सब जगत् जलमें बरफके सदृश परिपूर्ण है और सब यूत मेरे अन्तर्गत संकरपके आधार स्थित हैं, इसलिये वान्तवमें मैं उनमें स्थित नहीं हैं और वे सब यूत मुझमें स्थित नहीं हैं; किंतु मेरी ईंग्डरीय योगशक्तिको देख कि यूबोंका धारण-योषण करनेवाला और यूबोंको उरपत्र करनेवाला भी मेरा आत्मा वान्तवमें यूबोंमें स्थित नहीं है। जैसे आकाशसे उत्पन्न सर्वत्र विचारनेवाला महान् वायु सदा आकाहाने ही
रिवत है, वैसे ही मेरे संकल्पदारा उत्पन्न होनेसे सम्पूर्ण पून
मुझमें स्वित हैं—ऐसा जान । अर्जुन ! कल्पोंक अन्तमे सब
भूत मेरी प्रकृतिको प्राप्त होते हैं और कल्पोंक आदिने उनको
में फिर रचता हूँ। अपनी प्रकृतिको अङ्गीकार करके
स्वभावके बतासे परतन्त्र हुए इस सम्पूर्ण भूतसमुद्धायको
बार-बार उनके कमोंके अनुसार रखता हूँ। अर्जुन ! उन
कमोंमें आसत्तिरहित और उदासीनके सदृश स्थित हुए मुझ
परमात्माको ये कमें नहीं बाँधते । अर्जुन ! मुझ अधिहाताके
सकाशसे प्रकृति कराजसमहित सर्वजग्त्को रचती है और इस
हेतुसे ही यह संसारजक सूम रहा है ॥ १—१०॥

भेरे परम भावको न जाननेवाल मुख लोग मनुष्यका दारीर धारण करनेवाले मुझ सम्पूर्ण भूतोक पहान् इंकरको तुळ समझते हैं। ये व्यर्थ आद्या, व्यर्थ कमें और व्यर्थ ज्ञानवाले विश्विप्तिचित्त अज्ञानीजन राक्षसी, आसूरी और मोहिनी प्रकृतिको हो धारण किये हुए है। परंतु कुल्लेपुत्र ! देवी प्रकृतिको सी धारण किये हुए है। परंतु कुल्लेपुत्र ! देवी प्रकृतिके आसित महाधारतन मुझको सब भूतोका सनावन बारण और नाद्यरहित अक्षरखब्य जानकर अनन्य मनसे पुत्र होकर निरन्तर भक्ते हैं। ये दुई निक्षपवाले भक्तजन



निरन्तर मेरे नाम और गुणोंका कौर्तन करते हुए तबा मेरी प्राप्तिके लिये यज्ञ करते हुए और मुझको बार-बार प्रणाम करते हुए सदा मेरे ध्यानमें युक्त होकर अनन्य प्रेमसे मेरी उपासना करते हैं। दूसरे ज्ञानयोगी मुझ निर्मुण-निराकार ब्रह्मका ज्ञानयज्ञके द्वारा अभिन्नभावसे पूजन करते हुए मेरी उपासना करते हैं और दूसरे मनुष्य भी देवताओंके लपमें क्वित मुझको भिन्न-भिन्न समझकर नाना प्रकारसे मुझ विराद्श्वस्य परमेक्षरकी ड्यासना करते हैं। क्वतु में हूँ, यह



में हैं, सब्बा में हैं, ओपधि में हैं, मन में हैं, पूत में हैं, अप्रि में 🖁 और इकनकार किया भी में ही है। इस सम्पूर्ण जगत्का धारण करनेवाला एवं कमेंकि फलको देनेवाला, पिता, पाता, पितामह, जाननेचींग्य, पवित्र, 'ओङ्कार' तथा ऋखेद, सामवेद और चनुर्वेद भी मैं ही हैं। आप होने ग्रोम्थ परमधाम, भरण-पोषण करनेवाला, सबका स्वामी, शुभाशुभका देखनेवाला, सबका वासस्वान, शरण लेने योग्य, प्रायुपकार न बाहकर हित करनेवासां, उत्पति-प्ररूपस्थ, सबकी स्वितका कारण, निधान और अविनाशी कारण भी मैं ही 🜓 में ही सूर्यरूपसे तवता है, क्वांको आकर्षण करता है और उसे बरसाता है। अर्जुर ! मैं ही अपूत और मृत्यु हैं और सत्-असत् थी मैं ही हूँ। तीनो वेदोंमें विधान किये हुए सकामकर्मोको करनेवाले, सोमरसको पीनेवाले, पापोके नाज्ञसे परित्र हुए पुरुष मुझको यज्ञीके द्वारा पूजकर स्वर्गकी जापि जातते हैं: वे पुरुष अपने पुण्योंके फलकाप सर्गलोकको प्राप्त होकर करीने दिव्य देवताओंके भोगोको भोगते हैं। वे उस विद्याल न्वर्गलोकको योगकर पुण्य शीण होनेपर मृत्युत्येकको प्राप्त होते हैं। इस प्रकार सर्गके साधनरूप तीनों बेदोमें कहे हुए सकाम-कर्मका आजय लेनेवाले और भोगोंकी कामनावाले पुस्त्र वार-वार आवागमन को प्राप्त होते हैं ॥ ११-२१॥

जो अनन्य प्रेमी भक्तकन मुझ परमेश्वरको निरक्तर किन्तन करते हुए निष्कामभावसे भजते हैं, उन निल्न-निरक्तर पेरा चिन्तन करनेवाले पुरुषोंका योगक्षेम मैं स्वयं प्राप्त कर देता हूँ। अर्जुन ! यद्यपि श्रद्धासे युक्त जो सकाम भक्त दूसरे देवताओंको पूजते हैं, वे भी मुझको ही पूजते हैं; किन्तु उनका वह पूजन अज्ञानपूर्वक है; क्योंकि सम्पूर्ण यज्ञोका पोक्ता



और स्वामी भी में ही हैं; परंतु वे मुझ अधियक्तसम्बर्ध परमेखरको तत्त्वसे नहीं जानते, इसीसे गिरते हैं। देवताओंको पूजनेवाले देवताओंको प्राप्त होते हैं, पितरोंको पूजनेवाले पितरोंको प्राप्त होते हैं, भूतोंको पूजनेवाले भूतोंको प्राप्त होते



हैं और मेरे फक मुझको ही प्राप्त होते हैं। इसीलिये मेरे फक्तोंका पुश्जीय नहीं होता। जो कोई फक्त मेरे तित्ये प्रेमसे एव, पुष्प, फल, जल आदि अर्पण करता है, उस शुद्धखुद्धि निष्काम प्रेमी फक्तका प्रेमपूर्वक अर्पण किया हुआ वह यव-पुष्पादि में सगुणकपसे प्रकट होकर प्रीतिसहित खाता है। अर्जुन! तू जो कर्म करता है, जो खाता है, जो हवन करता है, जो दान देता है और जो तय करता है, वह सब मेरे अर्पण कर। इस प्रकार, जिसमें समात कर्म पुक्त धरावान्के अर्पण



होते 🕯—येसे संन्यासदोगसे युक्त विश्ववाला तू शुभाशुभ फलका कर्मक्यनमें मुक्त हो जायगा और उनसे मुक्त होकर मुझको ही प्राप्त क्षेत्रा । मैं सन भूतोंमें समभावसे व्यापक है, न कोई मेरा अप्रिय है और न प्रिय है; परंतु जो भक्त मुझको प्रेमसे घनते 🖁, वे मुझमें 🖁 और में भी उनमें प्रत्यक्ष प्रकट 📳 यदि कोई अतिहाय दुराचारी भी अनन्यभावसे मेरा भक्त होकर मुझको भजता है तो वह साधु ही माननेयोग्य है: क्योंकि वह यक्षार्थ निश्चयवाला है। वह द्वीप्र ही धर्मात्मा हो जाता है और सदा सहनेवासी परम ज्ञान्तिको प्राप्त होता है। अर्जुन । तू निश्चयपूर्वक सत्य जान कि मेरा मक्त नष्ट नहीं होता । अर्जुन ! स्त्री, चैरूव, शुद्र तथा पापयोनि—साण्डालादि जो कोई भी हों, वे भी मेरे शरण होकर परम गतिकों ही प्राप्त होते हैं। फिर इसमें तो कहना ही क्या है, जो पुण्यशील ब्रक्टण तथा राजविं धक्तजन परम गतिको प्राप्त होते हैं। इसलिये तु सुखरहित और क्षणभङ्गर इस मनुष्पशरीरको प्राप्त होकर निरनार मेरा ही भवन कर । मुझमें मनवासा हो, मेरा मक्त बन, मेरा पूजन करनेवाला हो, मुझको प्रणाप कर । इस प्रकार आत्माको मुझमें नियुक्त करके मेरे परावण होकर तू मुझको ही प्राप्त होगा ॥ २२—३४ ॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता-विभूतियोग

श्रीभगवान् बोले — यहाबाहो । फिर घी मेरे परम रहत्व और | प्रभावयुक्त वचनको सुन, जिसे मैं तुझ अतिशय प्रेम रखने-वालेके लिये हितकी इच्छासे कहुँगा । मेरी उत्पत्तिको न देवता-लोग जानते हैं और न महर्षिजन ही जानते हैं; क्योंकि मैं सब प्रकारमे देवताओंका और महर्षियोका भी आदिकारण हैं। जो मुझको अरुपा, अनादि और लोकोका पहान् ईपर तत्वसे ज्ञानता है, वह पनुष्योपें ज्ञानवान् पुरुष सम्पूर्ण पापोसे युक्त हो जाता है। निश्चय करनेकी शक्ति, प्रवार्थ ज्ञान, असम्पृष्ट्या, क्षमा, सत्य, इन्द्रियोंका वशमें करना, मनका निप्रह तथा मुख-दु:ख, उत्पत्ति-प्रलय और भय-अभय तथा अहिता, समता, संतोष, तप, दान, कीर्ति और अपकीर्ति— ऐसे ये प्राणियोंके नाना प्रकारके पाव पुद्धारे ही होते हैं। सात महर्षिजन, चार उनसे भी पूर्वमें होनेवाले सनकादि तथा स्वायम्भुव आदि चौदह मनु—वे मुझपे पाववाले सब-के-सब मेरे संकल्पसे उत्पन्न हुए हैं, जिनकी संसारमें वह सम्पूर्ण प्रजा है। जो पुरुष मेरी इस परमेश्वर्यकार बिच्चतिको और बोगशक्ति-को तत्वसे जानता है, वह निश्चल धक्तियोगके द्वारा युहाने ही रिवन होता है—इसमें कुछ भी संदाय नहीं है। मैं वासुदेव ही सम्पूर्ण जगत्की उत्पत्तिका कारण है और मुक्तमें ही सब जगत् चेष्टा करता है-इस प्रकार समझकर बद्धा और पक्तिसे युक बुद्धिमान् भक्तजन मुझ परमेश्वरको ही निरन्तर भजते हैं।



निरत्तर मुझमें मन लगानेवाले और मुझमें ही प्राणीको अर्पण करनेवाले भक्तजन मेरी भक्तिकी चर्चाक हारा आयसमें मेरे प्रभावको जनाते हुए तथा गुण और प्रभावसहित मेरा कथन करते हुए ही निरत्तर संतुष्ट होते हैं और मुझ बास्ट्रेबमें ही निरन्तर रमण करते हैं। उन निरन्तर मेरे ध्यान आदिमें लगे हुए और प्रेनपूर्वक मजनेवाले भक्तोंको मैं वह तत्त्वज्ञानस्थ्य योग देता हैं, जिससे वे मुझको ही प्राप्त होते हैं। और अर्जुन ! उनके क्यर अनुष्यह करनेके लिये उनके अन्त:करणमें स्थित हुआ मैं स्वयं ही अज्ञानसे उत्पन्न हुए अन्यकारको प्रकाशमय तत्त्वज्ञानस्थ्य होयकके द्वारा नष्ट कर देता है।। १—११।।

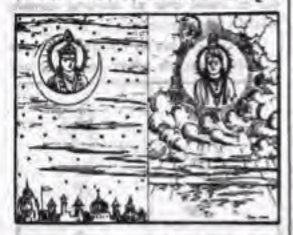
अर्जुन कंले—आप परम ब्रह्म, परम बाम और परम पवित्र हैं; क्योंकि आपको सब ऋषिगण सनातन दिव्य पुरुष



एवं देवोका भी आदिदेव, अजन्मा और सर्वव्यापी कहते हैं। बैसे ही देवर्षि नारद तथा ऋषि असित और देवल तथा महर्षि व्यास भी कहते हैं और खर्च आप भी मेरे प्रति कहते हैं। केशय । जो कुछ भी मेरे प्रति आप कहते हैं, इस सबको मैं सन्त पानता है। भगवन् ! आपके लीलायच स्वस्थको न तो दानव जानते हैं और न देवता ही। हे भूतोंको उत्पन्न करनेवाले । हे चुनोके ईका । हे देवोंके देव ! हे जगतुके स्वामी ! हे पुरुषोत्तम ! आप स्वयं ही अपनेसे अपनेको जानते हैं। इसलिये आप ही उन अपनी दिव्य विभूतियोक्ती सम्पूर्णतासे कहनेमें समर्थ हैं, जिन विभृतियोंके हारा आप इन सब त्येकोंको व्याप्त करके स्वित हैं। योगेश्वर ! में किस प्रकार निरत्तर चित्तन करता हुआ आपको जानू और धगवन् ! आप किन-किन भाषोंमें मेरे द्वारा विनान करने योग्य हैं। जर्नांदन ! अपनी योगशक्तिको और विश्वतिको फिर धी विस्तारपूर्वक कहिये; क्योंकि आपके अमृतमय क्यनोंको सुनते हुए मेरी वृद्धि नहीं होती ॥ १२ - १८ ॥

वीभगवान् बोते- कुरुशेष्ठ ! अव मैं जो मेरी दिख्य

विभृतियाँ हैं, उनको तेरे लिये प्रधानतासे कहूँगा; क्योंकि मेरे विस्तारका अन्त नहीं हैं। अर्जुन ! मैं सब भूतोंके हृदयमें स्थित सबका आत्मा हूँ तथा सम्पूर्ण भूतोंका आदि, मध्य और अन्त भी में हो हैं। मैं अदितिके बारह पुत्रोमें विच्यु और ज्योतियोंने किरणोवाला सूर्य हूँ तथा मैं उनवास वायु-देखताओंका तेन और नक्ष्मोंका अध्यति चन्नमा हैं। मैं



वेदोंमें सामवेद हैं, देवोंमें इन्द्र हैं, इन्द्रियोंमें मन हैं और भूतप्राणियोंकी जेतना है। मैं एकादश खोमें झंकर हैं और मक्ष तथा गक्षसोंमें धनका खामी कुबर है। मैं आठ बसुओंमें अग्नि हैं और शिक्तरवाले पर्वतोंमें सुमेह पर्वत हैं। पुरोशियोंमें उनके मुख्यिया बृहस्पति मुझको जान। पार्च । में मेनापतियोंमें



स्कन्द और जलाशयोंचे समुद्र है। ये महर्षियोंचे भृगु और शब्दोंचे ओङ्कार है। सब प्रकारके यज्ञोंचे जपपज्ञ और स्विर रहनेवालोंचे हिमालय पहाड़ है। ये सब बुखोंचे पीयलका बुध.



देववियोगे नारह मुनि, गन्धवीमे विकरच और सिद्धोमें कपिल मुनि है। योड्रोमें अपृतके साथ उत्पन्न होनेवाला उद्ये: अवा नामक योड्रा, श्रेष्ठ हावियोगे ऐरावत नामक हाथी और मनुष्योगे राजा मुहत्को जान। मैं प्रात्योगे वज्र और गीओमें कामधेनु है। प्रात्योक गीतिसे संतानकी उपतिका हेतु कामधेन है और लगेंगे सर्वराज वासुव्हि है। मैं नागोमें प्रेयनाग, जलकरों और जलदेवताओंमें उनका अधिपति क्या देवता है और पितरोमें अपंगा जामक पितरोका ईखर तथा ज्ञासन करनेवालोमें यमराज में है। मैं देखोंमें प्रहाद और गव्यरा करनेवाले ज्योतिषयोका समय है तथा प्रमुखोंमें



मुगराज सिंह और पक्षियोंमें में गरुड़ हैं। में पवित्र

करनेवालोमें वायु और शत्तव्यारियोमें श्रीराम हूँ तथा मछल्योमें मगर हूँ और नदियोमें श्रीधार्गारधी गङ्गाती हूँ।



अर्जुन । सृष्टियोका आदि और अन्त तथा मध्य भी मैं ही हूँ। मैं विद्याओंमें अध्यात्पविद्या और परस्पर विद्याद करनेवारोंका तत्वनिर्णयके लिये किया जानेवाला वाद हूँ। मैं अक्षरोमें अकार है और समासोमें हन्द्र नामक समास हैं। अक्षयकाल—कालका मी महाकाल तवा सब ओर पुरुवाला—विराद्वरूप सवका धारण-पोषण करनेवाला भी में हो है। मैं सबका नाश करनेवाला मृत्यु और पविष्यमें होनेवालोका उत्पत्तिस्वान हूँ तवा स्त्रियोमें कीर्ति, श्री, वाक्, स्पृति, मेधा, धृति और क्षमा हूँ एवं गायन करनेयोग्य बुतियोंमें में बुहत्साम और छन्दोंमें गायत्री छन्द हूँ तथा महीनोमें मार्गशीर्थ और ऋतुओमें वसन्त में हूँ। मैं कल करनेवालोपे जुआ और प्रधावशाली पुरुषोका प्रधाव हूँ। मैं जीतनेवालोका विजय 🐧 निश्चय करनेवालोका निश्चय और राजिक पुरुषोका साज्यिक भाव हैं। वृष्ट्यिवंशियोंमें में स्वयं तेश सला, पाण्डबोमें तू, मुनियोमें बेदव्यास और कवियोमें शुक्राचार्य कति भी में ही हैं। मैं दमन करनेवालोंका दण्ड हैं, जीतनेकी इच्छावालोकी नीति हूँ, गुप्त रसनेयोग्य भावींका रक्षक योन हैं और ज्ञानवानीका तत्त्वज्ञान में ही हैं। अर्जुन ! जो सब भूतोकी उत्पत्तिका कारण है, यह भी मैं ही है; क्योंकि ऐसा चर और अधर कोई भी भूत नहीं है, जो मुझसे रहित हो । प्रांतप ! येरी दिख्य विश्वतियोंका अन्त नहीं है, मैंने अपनी विश्वतियोका यह विस्तार तो तेरे रिव्ये संशोपसे बाहा 🕯 । जो-जो भी विभृतिषुक्त, कान्तिपुक्त और शक्तिपुक्त वातु है, उस-उसको नू मेरे तेजके अंत्राक्षी ही अधिरुपक्ति जान। अवना अर्जुन । इस बहुत जाननेसे तेरा क्या प्रयोजन है। प्रै इस सम्पूर्ण जगन्त्रो अपनी योगञ्जलिके एक अञ्चमाजसे कारण करके कित हैं।। १९-४२।।

#### श्रीमद्भगवद्गीता-विश्वरूपदर्शनयोग

अर्जुन बोले—मुझपर अनुमह करनेके लिये आपने को परम गोपनीय अध्यात्मविषयक बचन कहा, उससे पेरा यह अम्रान नष्ट हो गया है; क्योंकि कमलनेज ! मैंने आपसे भूतोंकी उत्पत्ति और प्ररूप विस्तातपूर्वक सुने हैं तथा आपकी अविनाशी महिमा भी सुनी है। परमेश्वर ! आप अपनेको जैसा कहते हैं, यह ठीक ऐसा हो है; परंतु पुरुषोत्तम ! आपके ज्ञान, ऐश्वर्य, प्रात्ति, बल, बीर्य और तेजसे युक्त ऐश्वरस्थकों मैं प्रत्यक्ष देखना वाहता हैं। प्रभु ! यदि मेरे हारा आपका वह स्थ देखा जाना सबय है—ऐसा आप मानते हैं तो खेगेश्वर ! उस अविनाशी खरूपका मुझे दर्शन करवृथे ॥ १—४ ॥

श्रीभगवान् बोले—पार्श ! अब तू मेरे सैकड़ों-हजारी नाना प्रकारके और नाना वर्ण तथा नाना आकृतिवाले अत्यैकिक रूपोंको देख । भरतवंत्री अर्जुन ! मुक्रमें अदितिके द्वादश पुत्रोंको, आठ वसुओको, एकादश स्टोंको, दोनों अधिनीकुमारोको और उनकास मरुद्गणोको देश तथा और भी बहुत-से पहले न देखे हुए आक्षर्यमय स्पांको देख। अर्जुन! अब इस मेरे शरीरमें एक जगह स्थित चराचरसहित सम्पूर्ण जगत्को देख तथा और भी जो कुछ देखना चाहता है, सो देख। परंतु मुझको तू इन अपने प्राकृत नेजोद्वारा देखनेमें निःस्टेह समर्थ नहीं है; इसीसे में तुझे विषय चक्षु देता है, इससे तू मेरी ईश्वरीय योगशक्तिको देख। ५—८॥

सञ्जय बोले—राजन् ! यहायोगेश्वर और सब पापीके नाझ करनेवाले भगवान्ने इस प्रकार कहकर उसके पश्चात् अर्जुनको परम ऐश्वर्ययुक्त दिव्य स्वरूप दिखलाया। अनेक पुस्र और नेत्रोसे युक्त, अनेक अद्भुत दर्शनीवाले, बहुत-से दिव्य पूषणोसे युक्त और बहुत-से दिव्य शस्त्रोको हाथोगे उदाये हुए, दिच्य माला और उन्होंको धारण किये हुए और दिव्य गन्धका सारे प्रशिरमें लेप किये हुए, सब प्रकारके आक्षयोंसे पुत्त, सीमारहित और सब ओर मुख किये हुए विराद्खरूप परमदेव परमेखरको अर्जुनने देखा। आकाशमे हजार सूर्योंके एक साथ उदय होनेसे उत्पन्न को प्रकाश हो, यह भी उस विश्वरूप परमात्माके प्रकाशके सदृश कदाकित हो हो। पाण्डुपुत्र अर्जुनने उस समय अनेक प्रकारसे विभक्त सम्पूर्ण जगत्वो देखेंके देव श्रीकृष्णभगवान्के उस शरीरमें एक जगह स्थित देखा। उसके अनन्तर वह आक्षयेंसे चकित और पुलकितशरीर अर्जुन प्रकाशमय विश्वरूप परमात्माको सद्धा-भक्तिसहित सिरसे प्रणाम करके हक बोडकर बोला—॥ १—१४॥

अर्जुन बोले-हे देव ! मैं आपके शरीरमें सम्पूर्ण देवीको तथा अनेक भूतोंके समुदायोंको, कमलके आसनपर विराजित ब्रह्माको, महादेवको और सम्पूर्ण ऋषियोंको तथा दिव्य सर्पोको देखता हूँ। सम्पूर्ण विश्वके खायिन् ! आपको अनेक मुजा, पेट, मुल और नेबोसे पुत्र तथा सब ओरसे अनन्त संघोषाला देशना हूँ। विश्वसम् । में आपके न अनको देखता 🖡 न मध्यको और न आदिको 🗗। आयको मै पुकुटपुक्त, गदायुक्त और चक्रयुक्त तथा सब ओरसे प्रकासमान तेजके पुत्र, प्रन्वतित अप्ति और मूर्वके सदृश ज्योतियुक्त, कठिनतासे देखे जानेयोग्य और सब ओरसे अप्रमेधस्तकाय देलता 🜓 आप ही जाननेयोग्य परक्रक परमात्मा है, आप ही इस जगत्के परम आक्रय हैं. आप ही अनादि धर्मके रक्षक हैं और आप ही अधिनाद्यों स्नातन पुरुष हैं। ऐसा मेरा यत है। आपको आदि, अन्त और मध्यसे रहित, अनन सामध्येसे युक्त, अनन युजावाले, चन्द्र-सूर्यस्य नेत्रोवाले, प्रज्वलित अधिस्य मुखवाले और अपने तेजसे इस जगत्को संतप्त करते हुए देशाता हूँ। महत्यन् ! यह त्यर्ग और पृथ्वीके बीचका सम्पूर्ण आकाश तथा सब दिशाएँ एक आपसे ही परिपूर्ण हैं; तथा आपके इस अलोकिक और भयंकर रूपको देखकर तीनों लोक अति व्यथाको प्राप्त हो रहे हैं। वे ही सब देवताओंके समूह आपमें प्रवेश करते हैं और कुछ भयभीत होकर हाथ जोड़े आपके नाम और गुणोंका उद्यारण करते हैं तथा महर्षि और सिद्धोंके समुदाय 'कल्याण हो' ऐसा कहकर उत्तम-उत्तम स्टोजोड्डारा आपकी स्तुति करते हैं। जो ग्यारह नद और बारह आदित्य तथा आठ वसु, साध्यगण, विश्वेदेव, अश्विनीकुमार तथा मस्र्गण और पितरोंका समुदाय तथा गन्धर्व, यक्ष, राक्षस और सिद्धोंके सपुराय है—वे सब ही विस्पित होका आपको

देलते हैं। महाबाही ! आपके बहुत मुख और नेत्रोंवाले, बहुत हाब, जड्डा और पैरोंवाले, बहुत ड्योंवाले और बहुत-सी दाड़ोंवाले, अतएव विकराल महान् सपको देखकर सब लोक व्याकुल हो खे हैं तथा मैं भी व्याकुल हो रहा है; क्योंकि विष्णो ! आकादाको स्पर्ध करनेवाले, देदीध्यमान, अनेक वर्षोंसे युक्त तथा फैलाये हुए मुख और प्रकाशमान विशाल नेत्रोसे युक्त आपको देखकर भयभीत अन्तःकरणवाला मैं धीरत और ज्ञानि नहीं पाता 🐌 आपके दावोंके कारण विकरात और प्रतयकातकी अग्निके समान प्रज्यतित पुलाको देलकर में दिशाओंको नहीं जानता हूँ और सुख भी नहीं पाता है। इसकिये है देवेश ! हे जगनिवास ! आप प्रसन्न हो । वे सभी बृतराष्ट्रके पुत्र राजाओंके समुदायसहित आपमें प्रवेश कर रहे हैं और भीव्यवितामह, ब्रेशाचार्य तथा वह कर्ण और हमारे पहले भी प्रधान योद्धाओंके सहित सब-के-सब कड़े बेगसे टौड़ते हुए आपके विकासल दाड़ीवाले भयानक मुक्तोचे प्रवेश कर से हैं और कई एक चूर्ण हुए सिरोसित आपके दनिके बीचमें लगे हुए दीसा रहे हैं। जैसे नदियोंके बहुत-में उलके प्रवाह स्वाधाविक ही समुद्रके ही सम्मुख दोइते हैं, बैसे ही वे नरलोकके बीर भी आपके प्रज्वलित मुलोमें प्रवेश कर रहे हैं। वैसे पर्तग मोहबश नष्ट होनेके लिये प्रज्वतित अभिने अति चेगसे दौड़ते हुए प्रवेश करते हैं, वैसे ही यह सब त्येग भी अपने नाशके लिये आपके मुखोमें अति वेगमे डेइते हुए प्रवेश कर रहे हैं। आप उन सम्पूर्ण लोकीको प्रव्यक्तित मुलोद्धारा बास करते हुए सब ओरसे बाट रहे हैं। विष्णो । आपका उप्र प्रकाश सम्पूर्ण जगत्को तेजके द्वारा परिपूर्ण करके तथा रहा है। मुझे बतलाइये कि आप उपस्पवासे काँन हैं ? देवॉपें ब्रेष्ट ! आपको नपस्कार हो । आप प्रसन्न होड्ये। आदिपुरुष आपको में विशेषरूपसे जानना चाहता है; क्योंकि मैं आपकी प्रयुत्तिको नहीं जानता ॥ १५-३१॥

बंधनवान् बोले—मैं लोकोंका नाझ करनेवाला बढ़ा हुआ महाकाल हूँ। इस समय इन लोगोंको नष्ट करनेके लिये प्रवृत्त हुआ हूँ। इसलिये जो प्रतिपक्षियोंकी सेनामें स्थित योद्धालोग है, वे सब तेरे बिना भी नहीं रहेंगे। अत्रय्य तृ उठ। यह प्राप्त कर और सब्बुओंको जीतकर धन-धान्यसं सम्यत्र राज्यको घोग। ये सब शुन्त्रीर पहलेहीसे मेरे ही हारा मारे हुए हैं। सव्यसाचिन् ! तृ तो केवल निमित्तमात्र बन जा। होणाचार्य और भीष्मियतायह तथा जयहथ और कर्ण तथा और भी बहुत-से मेरेहारा मारे हुए शुर्वार योद्धाओं-को तृ मार। भय मत कर। निःसंदेह तृ युद्धमें वैरियोंको जीतेगा । इसलिये युद्ध कर ॥ ३२—३४ ॥

सञ्जय बोले—केशवभगवान्के इस वचनको सुनकर मुकुटधारी अर्जुन हाथ जोड़कर काँपता हुआ नमस्कार करके, फिर भी अत्यन्त भयभीत होकर प्रणाम करके भगवान् श्रीकृष्णके प्रति गर्गद वाणीसे बोला— ॥ ३५ ॥

अर्जुन बोले—अन्तर्यापिन् ! यह योग्य ही है कि आपके नाय, गुण और प्रभावके कॉर्तनसे यह जगत् अति इर्णित हो रहा है और अनुरागकों भी प्राप्त हो रहा है। तबा अयभीत राक्षसत्त्रेग दिशाओंमें भाग रहे हैं और सब सिद्धगणोंके संमुदाय नमस्कार का रहे हैं। यहाल्पन् ! ब्रह्माले भी आदिकर्ता और सबसे बढ़े आपके लिये वे कैसे नमस्कार न करें; क्योंकि है अनन्त ! है देवेग़ ! है जगक्तिवास ! जो सन्, असत् और उनसे परे सचिवानन्दधन ब्रह्म है, वह आप ही हैं। आप आदिदेव और सनातन पुरुष हैं, आप इस जगत्के परम आश्रय और जाननेवाले तथा जानने योग्य और परम बाम हैं। अनन्तराय ! आपसे यह सब बगत् त्याप है। आप वायु, यमराज, आप्र, तस्यं, चन्द्रमा, प्रजाके स्वामी ज्वारा और अधार्क भी पिता है। आपके लिये हजारों कार नमस्कार | नमस्कार हो ! आपके लिये फिर भी बार-का नमस्कार ! नमस्कार !! है अनन्त सामध्येताले ! आपके लिये आगेरी और पीछसे भी नमस्त्रार । सर्वाचन् । आयके लिये स्व ओरसे ही नमस्कार हो; क्योंकि अनन पराक्रमप्रात्ती आप सब संसारको ज्याम किये हुए हैं, इससे आय ही सर्वरूप हैं। आपके इस प्रभावको न जानते हुए, आप घेरे शसा है—ऐसा मानकर प्रेमसे अथवा प्रमादसे भी मैंने 'कृष्ण !' 'यादव !' 'ससे !' इस प्रकार जो कुछ इटापूर्वक कहा है और अन्युत ! आप जो मेरेद्वारा विनोदके लिये विहार, शब्दा, आसन और भोजनादिमें अकेले अथवा उन सलाओंके सामने भी अपमानित किये गये है—वह सब अपराध अविनय प्रभाववाले आपसे में क्षमा करवाता हूँ। आप इस करावर जगत्के पिता और सबसे बड़े गुरु एवं अति पूजनीय है। हे अनुपम प्रभाववाले ! तीनों लोकोमें आपके समान भी दूसरा कोई नहीं है, फिर अधिक तो कैसे हो सकता है। अतव्य प्रभो ! में शरीरको धलीभाँति चरणोमें निवेदित कर, प्रणाम करके, स्तृति करने योग्य आप ईश्वरको प्रसन्न होनेके लिये प्रार्थना करता हूँ। देव ! पिता जैसे पुत्रके, सखा जैसे सखाके और पति जैसे प्रियतमा पत्नीके अपराध सहन करते हैं, वैसे

ही आप भी मेरे अपराधको सहन करने योग्य है। मैं पहले न देले हुए आपके इस आखर्षमय रूपको देलकर हर्षित हो रहा हूँ और मेरा मन भयसे अति व्याकुल भी हो रहा है; इसलिये आप उस अपने चतुर्भुज विष्णुरूपको ही मुझे दिखलाइये। है देवेश ! हे जगजिवास ! प्रसन्न होइये। मैं वैसे ही आपको मुकुट धारण किये हुए तथा गदा और सक्त हाथमें लिये हुए देखना बाहता हैं। इसलिये है विश्वस्वरूप ! हे सहस्रवाहो ! आप उसी चतुर्भुज रूपसे प्रकट होइये॥ ३६—४६॥

बीपराजन् बोलं—अर्जुन । अनुप्रहपूर्वक मैंने अपनी योगप्राक्तिके प्रध्यवसे यह मेरा परम तेजोमय, सबका आदि और सीमारहित जिएद रूप तुझको दिखलाया है, जिसे तेरे अतिरिक्त दूसरे किसीने पहले नहीं देखा था। अर्जुन ! यनुष्यलोकमें इस प्रकार विश्वकथवाला मैं न वेद और पत्नोंके अध्ययनसे, न द्यासे, न क्रियाओसे और न उम्र तपोसे ही तेरे आतिरिक दूसरेके हारा देखा जा सकता हूं। मेरे इस प्रकारके इस विकासक स्थको देखकर तुझको व्यायुक्तता नहीं होनी व्यक्तिये और पृक्तभाव भी नहीं होना चाहिये। तू भयरहित और प्रीतिष्ठक यनवाला असी मेरे इस सङ्ग-वक्त-गदा-परायुक्त व्यक्तिय क्रमको किर देखा। ४०—४५ ॥

सक्रम केले—बासुदेव भगवान्ते अर्जुनके प्रति इस प्रकार कडकर किर वैसे ही अपने चतुर्भुज क्यको दिखलामा और



किर पहारपा श्रीकृष्णने सौम्यपूर्ति होकर इस भयभीत अर्जुनको धीरज दिया॥ ५०॥

अर्जुर बोले—जनार्दन ! आपके इस अति शाना मनुष्यक्रमको देखकर अन्न में स्थितवित्त हो गया हूँ और अपनी स्वाधाविक स्थितिको प्राप्त हो गया हूँ ॥ ५१ ॥

ऑपण्यन् बोले-पेरा जो चतुर्पुत रूप तुपने देशा है,

इसके दर्शन बढ़े ही दुर्लभ हैं। देवता भी सदा इस समके दर्शनकी आकाक्षा करते खते हैं। दिस प्रकार तुपने पुत्रको देखा है, इस प्रकार चतुर्भुन रूसवाता मैं न वेदोसे, न तपसे, न दानसे और न पत्रसे ही देखा वा सकता है। परंतु परंतप अर्जुन! अनन्य भक्तिके द्वारा इस प्रकार चतुर्भुन रूपवाला मैं प्रत्यक्ष देखनेके तिये, तत्वसे जाननेके किये तवा प्रवेश करनेके लिये—एकोभावसे प्राप्त होनेके लिये भी शक्य हैं। अर्जुन ! जो पुस्त केवल मेरे ही लिये सम्पूर्ण कर्लब्बकमॉको करनेवाला है, मेरे पराचण है, मेरा भक्त है, आसक्तिरहित है और सम्पूर्ण भूतप्राणियोमें वैरभावसे रहित है—वह अनन्य-भक्तिपुक्त पुस्य मुझको ही प्राप्त होता है।। ५२—५५।।

#### श्रीमद्भगवद्गीता—भक्तियोग

अर्जुन मोले—जो अनन्य प्रेमी पक्तजन पूर्वोत्त प्रकारसे निरन्तर आपके भजन-ध्यानमें लगे खकर आप सगुणक्य परमेश्वरको और दूसरे जो केवल अविनासी सचिदानन्दधन निराकर ब्रह्मको ही अति श्रेष्ठ भावसे भजते हैं, उन दोनो प्रकारके क्यासकोमें अति उत्तम योगवेता कीन हैं ? ॥ १ ॥

शीभगवान् बोले—मुक्रमें मनको एकाप्र करके निरन्तर मेरे भजन-ध्यानमें लगे हुए जो भक्तजन अविदाय क्षेत्र ब्रद्धासे युक्त होकर मुझ समुकारत परमेकाको भावते हैं, वे मुझको योगियोंने अति उत्तम योगी मान्य हैं। प्रश्तु जो पुरू इन्द्रियोंके समुद्राप्रको भली प्रकार क्यामें करके मन-बुद्धिमें परे, सर्वेत्यापी, अकथनीयस्वरूप और सदा एकरस रहनेवाले, नित्य, अचल, निराकार, अधिनाशी, संविद्यनन्द्रपन ब्रह्मको निरन्तर एकीभावसे ध्यान करते हुए धजते हैं, वे सम्पूर्ण भूतोंके हितमें रत और सबमें समानभाषपाल योगी मुझ्को ही प्राप्त होते हैं। उन संखिदानन्दधन निराकार ब्रह्ममें आसक शिलवाले पुरुषोके साधनमें क्रेडा विशेष हैं: क्योंकि ज्ञाभिमानियोंके द्वारा अव्यक्तविषयक गति दृःसपूर्वक प्राप्त की जाती है। परंतु जो मेरे पराचण रहनेवाले भक्तजन सम्पूर्ण कर्मोंको मुझमें अर्पण करके मुझ सगुणक्य परमेश्वरको ही अनन्य प्रक्तियोगसे निरना किन्तन करते हुए प्रजते ै: अर्जुन । उन मुझपें चित्र लगानेवाले प्रेमी भक्तीका में शीप श्री मृत्युरूप संसारसमुद्रमे उद्धार करनेवाला होता है। युक्रये मनको लगा और मुझमें ही बुद्धिको लगा; इसके उपरान्त व् मुझमें ही निवास करेगा, इसमें कुछ भी संत्राय नहीं है। यदि तू मनको मुझमें अचल स्थापन करनेके लिये समर्च नहीं है तो अर्जुन ! अध्यासरूप योगके द्वारा मुझको प्राप्त होनेके लिये इन्छ। कर । यदि तू उपर्युक्त अध्यासमें भी असमर्थ है तो केवल मेरे लिये कर्म करनेके ही परायण हो जा। इस प्रकार मेरे निमित्त कर्मोंको करता हुआ भी मेरी प्राप्तिसय सिद्धिको ही प्राप्त होगा। यदि मेरी प्राप्तिरूप योगके आक्रित होकर उपर्युक्त साधनको करनेमें भी तु असमर्थ है तो मन-बुद्धि आदिपर विजय प्राप्त करनेवाला होकर सब कमोंके फलका



त्वाग कर । मर्थको न जानकर किये हुए अभ्याससे ज्ञान क्षेष्ठ है, जानसे युक्त परपेक्षको व्यक्तयका ध्यान ब्रेष्ठ है और ध्यानसे भी सक्ष कमेंकि फलका त्याग क्षेष्ठ है; क्योंकि त्यागसे तत्काल ही परम ज्ञान्ति होती है ॥ २—१२ ॥

वो पुरुष सब पूर्वाये हृषभावसे रहित, स्वार्थरहित, सबका प्रेमी और हेतुरहित द्वालु है तथा पमतासे रहित, अहंकारसे रहित, सुल-दुःलोकी प्राप्तिमें सम और क्षमावान् —अपराध करनेवालेको भी अभय देनेवाला है; तथा को योगी निरन्तर संतुष्ट है, मन-इन्डियोसहित प्रारीरको वहामें क्रिये हुए है और मुझमें दृह निश्चवाला है, वह मुझमें अर्पण क्रिये हुए मन-बुद्धिवाला मेरा भक्त मुझको प्रिय है। जिससे कोई भी जीव उद्देगको नहीं प्राप्त होता और वो लयं भी किसी जीवसे उद्देगको नहीं प्राप्त होता; तथा जो हवं, अमर्च, भय और उद्देगदिसे रहित है, वह भक्त मुझको प्रिय है। वो पुरुष आकाङ्कासे रहित, वाहर-भीतरसे शुद्ध, चतुर, पक्षपातसे रहित और दुःखोसे छूटा हुआ है, वह सब आरम्भोका त्यागी मेरा घक मुझको प्रिय है। जो न कभी हाँवेंत होता है न हेब करता है, न शोक करता है, न कामना करता है तबा जो शुध और अशुध सम्पूर्ण कमोंका त्यागी है, वह घक्तियुक्त पुरुष मुझको प्रिय है। जो शतु-मित्रमें और मान-अपमानमें सम है तथा सरदी, गरमी और मुख-यु:खादि ह्न्होंने सम है और आसक्तिसे रहित है, जो निन्दा-स्तुतिको समान समझनेवाला, मनन्द्रतील और जिस किसी प्रकारसे भी दारीरका निर्वाह होनेचे सदा हो संतुष्ट है और रहनेके स्थानमें ममता और आसक्तिसे रहित है, वह स्थिखुद्धि भक्तिमान् पुरुष मुझको क्रिय है। यांतु को अद्धायुक्त पुरुष मेरे परायण होकर इस अपर कहे हुए धर्ममय अमृतको निष्काम प्रेमभावसे सेवन करते हैं, वे भक्त पुरुको अतिहास प्रिय हैं। १६—२०।।

# श्रीमद्भगवद्गीता—क्षेत्र-क्षेत्रज्ञविभागयोग

श्रीमग्रवान् बोलं-अर्जुन । यह वारीर 'क्षेत्र' इस नापसे कहा जाता है: और इसको जो जानता है, उसको 'क्षेत्रज्ञ' इस नामसे उनको तत्त्वसे जाननेवाले जानीजन कहते हैं। अर्जुन ! तू सब क्षेत्रोमें क्षेत्रज्ञ—जीवाच्या भी पुत्रे ही जान और क्षेत्र-क्षेत्रहका—विकारसहित प्रकृतिका और पुल्तका जो तत्त्वमे जानना है, वह ज्ञान है—ऐसा मेरा मत है। वह क्षेत्र जो और जैसा है तथा जिन विकारोंकरण है और जिस कारणसे जो हुआ है तथा वह क्षेत्रज्ञ भी जो और जिस प्रभावचाला 🕯—बह सब संक्षेपये मुझसे सुन। यह क्षेत्र और क्षेत्रफाका तस्य प्रश्वियोद्वारा जहत प्रकारसे कहा गया है और विकिध बेट्-मनोद्वारा भी विभागपूर्वक कहा गया है तका मलोमाँति निश्चम किये हुए युक्तियुक्त ब्रह्मसुबके पटोद्वारा भी कहा गया है। पाँच महाभूत, आहंकार, बुद्धि और मूल प्रकृति भी; तता दस इन्द्रियाँ, एक मन और पाँच इन्द्रियोंके विवय-इच्च, स्पर्धा, रूप, रस और गन्ध तथा क्रका, हेव, सुता, कुता, स्कूल देशका पिण्ड, चेतना और धृति—इस प्रकार किकारोंके सहित यह क्षेत्र संक्षेपमें कहा गया । ब्रेह्मताके अधिमानका अभाव, दम्बासरणका अधाव, किसी भी प्राणीको किसी प्रकार भी न सताना, क्षमाचाव, मन-वाणी आदिकी सरहता, क्षद्धा-गुरुकी सेवा, बाहर-भीतरकी शुद्धि अनाःकरणकी स्थिरता और मन-इन्द्रियोमहित शरीरका निप्रह, इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोमें आसक्तिका अभाव और अहंकारका भी अभाव; जन्म, मृत्यू, जरा और रोग आदिमें दु:ल-दोवोंका बार-बार विचार करना; पुत्र, स्त्री, घर और धन आदिमें आसक्तिका अधाव, मयताका न होना तथा प्रिय और अप्रियको प्राप्तिमें सदा ही चितका सम रहना, पुत्र परमेश्वरमे अनन्य योगके द्वारा अव्यक्तिवारिणी यक्ति तथा एकाना और शुद्ध देशमें रहनेका स्वभाव और विषयासक मनुष्योंके समुद्रायमें प्रेमका न होना, अध्यात्पज्ञानमं नित्य स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थस्य परमात्माको ही देखना-यह मच ज्ञान है और जो इससे



क्रियरीत है, वह अज्ञान है-ऐसा कहा है। जो जाननेयोग्य है तवा जिसको जानकर मनुष्य परमानन्दको प्राप्त होता है, इसको चलोपाति कहैगा। वह आदिरशित परम ब्रह्म न सत् ही कहा जाता है, न असत् ही। वह सब ओर हाथ-पैरवाला, सब ओर नेत्र, सिर और पुखबाला और सब ओर कानवाला है: क्योंकि वह संसारमें सबको व्याप्त करके स्थित है। वह सन्दर्ण इन्द्रियोंके विषयोंको जाननेवासा है, परंतु वास्तवयें सब इन्डियोसे रहित है तथा आसक्तिरहित और निर्गृण होनेपर भी अपनी योगमायासे सबका धारण-पोषण करनेवाला और गुणोंको भोगनेवाला है। यह बराबर सब भूतोंके बाहर-भीतर परिपूर्ण है और बर-अबरस्य भी वही है। और वह सूक्ष्म होनेसे अविजेय है तबा अति समीयमें और दूरमें भी स्थित वही है। और वह विभागरहित एकसपसे आकाप्रके सद्भा परिपूर्ण होनेपर भी कराकर सम्पूर्ण मृतोमें विभक्त-सा स्थित ज्ञति होता है। वह जाननेवोग्य परमात्मा विष्णुसम्मे पूर्तोको बारण-पोषण करनेवाला और स्ट्रस्थमें संहार करनेवाला

तथा ब्रह्मासपसे सबको उत्पन्न करनेवाला है। वह ब्रह्म ज्योतियोंका भी ज्योति एवं मायासे अत्यन्त परे कहा जाता है। वह परमात्मा बोधस्वरूप, जाननेके योन्य एवं तत्त्वज्ञानसे प्राप्त करनेयोग्य है और सबके इदयमें विशेषकपसे स्थित है। इस प्रकार क्षेत्र तथा ज्ञान और जाननेयोग्य परमाध्याका स्वरूप संक्षेपसे कहा गया। मेरा यक्त इसको तत्कसे जानकर मेरे स्वरूपको प्राप्त होता है ॥ १—१८॥

प्रकृति और पुरुष, इन दोनोंको ही तु अनादि जान और राग-द्वेवार्षि विकारोको तथा जिनुणात्मक सम्पूर्ण पदार्थोको भी प्रकृतिसे ही उत्पन्न जान । कार्य और करणकी उत्पत्तिमें हेत् प्रकृति कही जाती है और जीवाला सुल-दु:स्रोंके भोगनेमें हेतू कहा जाता है। प्रकृतिमें स्थित ही पुरुष प्रकृतिसे उत्पन्न त्रिगुणात्मक पदार्थोंको भोगता है और इन गुलोका सङ्ग हो इस बीयात्माके अच्छी-बुरी योनियोचे जन्म लेकेका कारण 🛊 । पह पुरुष इस देशमें रिचत होनेपर भी पर ही है । केवल साक्षी होनेसे उपद्मत और बधार्थ सम्मति देनेवाला होनेसे अनुमन्ता, सकको धारण-पोपण करनेवाला होनेसे धर्ता, जीवसमसे घोता, ब्रह्म आदिका भी व्यामी होनेसे महेश्वर और शुद्ध संख्दिनन्द्रधन होनेसे परमात्मा—ऐसा कहा गया है । इस प्रकार पुरुषको और गुंजीके सहित प्रकृतिको जो यनुष्य तत्त्वसे जानता है, वह सन प्रकारमे कर्तव्यकर्म करता हुआ थी फिर नहीं जन्मता। र परमात्माको कितने ही मनुष्य तो शुद्ध हुई मूल्य बुद्धिने ध्यानके द्वारा हृदयमें देखते हैं; अन्य कितने ही ज्ञानयोगके द्वारा और दूसरे कितने ही कर्पयोगके हारा देखते हैं । परंतु इनसे दूसरे खर्प इस प्रकार न जानते हुए दूसरोसे सुनका ही तदनुसार उपासना करते हैं और वे अवजयरायण पुरुष भी मृत्युरूप संसार-सागरको निःसंदेष्ट तर जाते हैं। अर्जुन ! जितने भी स्थावर-जडूम प्राणी उत्पन्न होते हैं, उन सकको तू क्षेत्र और क्षेत्राके संयोगसे ही अपन्न जान । जो पुसव नष्ट होते हुए सब बराधर भूतोमें परमेश्वरको नाजरहित और समभावसे खित देखता है, वही यथार्व देखता है; क्योंकि वह पुरुष सक्यें समभावसे स्थित परमेश्वरको समान देखता हुआ अपने द्वारा अपनेको नष्ट

नहीं करता, इससे वह परम गतिको प्राप्त होता है और जो पुरुष सम्पूर्ण कर्मीको सब प्रकारसे प्रकृतिक द्वारा ही किये जाते हुए देखता है और आत्मको अकर्ता देखता है, वही यथार्थ देखता है। जिस क्षण यह पुरुष भूतोंके पृषक्-पृषक भावको एक परमात्याचे ही स्वित तथा उस परमात्मासे ही सम्पूर्ण भूतोंका विस्तार देखता है, उसी क्षण वह सचिदानन्द्रधन ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है। अर्जुन ! अनादि होनेसे और निर्गुण होनेसे यह अविनाशी परमात्या शरीरमें स्वित होनेपर भी वास्तवमें न तो कुछ करता है और ने लिए ही होता है। जिस प्रकार सर्वत्र व्यास आकाश सूक्ष्य होनेके कारण लिप्त नहीं होता, वैसे ही देवयें सर्वत्र सिव्त आव्या निर्मुण होनेके कारण देवके गुणोसे लिस् नहीं होता । अर्जुन । जिस प्रकार एक ही सूर्य इस सम्पूर्ण ब्रह्माञ्डको प्रकाशित करता है, उसी प्रकार एक ही आखा



सम्पूर्ण क्षेत्रको प्रकाशित करता है। इस प्रकार क्षेत्र और क्षेत्रज्ञके भेटको तवा कार्यसहित प्रकृतिके अभावको यो पुला ज्ञान-नेजोद्धारा राज्यसे जानते हैं, वे महात्याजन परम ब्रह्म परमात्याको प्राप्त होते हैं ॥ १९—३४ ॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता—गुणत्रयविभागयोग

में फिर कहुँगा, जिसको जानकर सब मुनिजन इस संसारसे मुक्त होकर परम सिद्धिको प्राप्त हो यथे हैं। इस ज्ञानको आश्रय करके भेरे स्वरूपको प्राप्त हुए पुरुष सृष्टिके आदिमे पुनः उत्पन्न नहीं होते और प्ररूपकालमें भी व्याकुल नहीं होते ।

श्रीभगवान् बोले—ज्ञानीमे भी अति उत्तम उस परम ज्ञानको | अर्जुन ! मेरी महद्वाह्यक्तम प्रकृति—अञ्चाकृत मावा सम्पूर्ण भूतोकी योनि है और मैं उस योनिमें बेतनसमुदायकप गर्भको स्थापन करता है। उस जड-चेतनके संयोगसे सब धृतीकी अपनि होती है। अर्जुन ! नाना प्रकारको सब योनियोमें जितने असरधारी जाणी जन्मन होते हैं, अव्याकृत माथा तो उन सबकी गर्भ बारण करनेवारण माता है और मैं बीजको स्वापन करने-बात्म चिता हूँ ॥ १—४ ॥

अर्जुन ! सत्त्वगुण, रजोगुण और तमोगुण—ये प्रकृतिसे उत्पन्न तीनों गुण अविनाशी जीवात्याको शरीरमें बाँधते हैं। हे निष्पाप ! उन तीनों गुणोमें सत्वगुण तो निर्मल होनेके कारण प्रकाश करनेवासा और विकाररहित है, वह सुसके सध्वन्यसे और ज्ञानके अधिमानसे बाँधता है। अर्जुन ! रागक्षय रजोगुणको कामना और आसक्तिसे उत्पन्न जान। वह इस जीवात्माको कमेकि और उनके फलके सम्बद्धने बॉधता है और अर्जुन । सब देहाभिमानियोंको मोहित करनेवाले तमोगुणको अज्ञानसे उत्पन्न जान । वह इस जीवातराको प्रसाद, आलस्य और निहाके हारा कीवना है। अर्जुन ! सन्तमुण सुरवसे लगाता है और रबोगुण कर्मने तथा तथोगुण तो ज्ञानको वककर प्रमादमें भी लगाता है। अर्जुन ! रजोयुज और तमोगुणको दवाकर सत्वगुण, सत्वगुण और तमोगुणको कमकर रजोगुण, वैसे ही सम्बन्त और रजोगुणको दबाकर तमोगुण लित होता है। जिस समय इस रेक्समें तथा अन्तःकरण और इन्द्रियोचे बेतनता और विशेकशक्ति उत्पन्न होती हैं, उस समय ऐसा जानना वाहिये कि सम्बगुण बहा है। अर्जुन ! रतोगुणके बक्नेपर सीच, प्रयुत्ति, सब प्रकारके कर्मीका सकायभावसे आरम्ब, अज्ञानि और विषयभोगोकी तालसा—ये सब अपत्र होते अर्जुन । समोगुणके चक्नेसर अन्तःकरण और इन्द्रियोगे अप्रकाश, कर्तव्य-कर्मीय अप्रवृत्ति और प्रयाद तथा निहादि अन्तःकरणकी मोहिनी वृतियाँ—ये सब ही उत्पन्न होते हैं। ज़ब यह जीवात्मा सत्वगुणकी वृद्धिमें पृत्वको प्राप्त होता है. तब तो उत्तम कर्म करनेवालोंक निर्मल दिव्य स्वगादि लोकोंको प्राप्त होता है। स्त्रोगुणके बढ़नेयर मृत्युको प्राप्त होकर मनुष्य कमेंकि आसक्तिवाले मनुष्योमे उत्पन्न होता है तका तमोगुणके बढ़नेपर यस हुआ पुरुष कोट, पशु आदि पूर्विनियोमें उत्पन्न होता है। सान्त्रिक कर्मका हो सालिक—सुस, ज्ञान और वैराग्यादि निर्मल फल कहा है; राजस कर्मका फल दुःस एवं तामस कर्मका फल अज्ञान कहा है। सत्त्वगुणसे ज्ञान उत्पन्न होता है और रजोगुणसे निसर्देह लोभ तथा तमोगुणसे प्रमाद और मोड उत्पन्न होते हैं और अज्ञान भी होता है। सत्त्वगुणमें स्थित पुस्व स्वरादि उच स्पेकोंको जाते हैं, स्त्रोगुणमें स्थित राजस पुरुष मध्यमें—मनुष्यलोकमें ही रहते हैं और तमोगुणके कार्यलय निद्या, प्रमाद और आलस्वादिमें क्थित तायस पुरुष अधोपतिको — काँट, पञ्च आदि नीच बोनियोंको तदा

नरकादिको प्राप्त होते हैं। जिस समय इष्टा तीनो गुणोंके अतिरिक्त अन्य किसीको कर्ता नहीं देखता और तीनो गुणोंसे अत्यन्त परे सचिदानन्दधनस्वस्थ मुझ परमात्माको तत्त्वसे बानता है, उस समय वह मेरे खन्नधको प्राप्त होता है। यह पुरुष स्कूल्याग्रेरकी उत्पत्तिके कारणस्थ इन तीनो गुणोंको जल्ल्यून करके कथ, मृत्यु, वृद्धावस्था और सब प्रकारके दु:लोंसे पुन्त होकर परमानन्दको प्राप्त होता है।। ५—२०।।

अर्जुन बोले इन तीनों गुणोंसे अतीत पुरुष किन-किन सक्षणोंसे युक होता है और किस प्रकारके आसरणोंवाला होता है तथा प्रचों ! सनुष्य किस उपायसे इन तीनों गुणोंसे अर्जीत होता है ? ॥ २१ ॥

स्रीमण्डान् सोते - अर्जुत् । जो पुरुष सत्तानुष्यके कार्यस्य प्रकारको और रजोपुणके कार्यस्य प्रवृतिको तसा



तमोनुगके कार्यक्र्य योडको भी न तो प्रवृत्त होनेपर बुरा समझता है और न निवृत्त होनेपर उनकी आकाङ्का करता है; जो साक्षोंके स्वृत्त स्थित हुआ गुणोंके द्वारा विचरित्त नहीं क्षिया जा सकता और गुण ही गुणोंमें बरतते हैं—ऐसा समझता हुआ तो सखिदानन्द्रधन परमात्मामें एकीभावसे स्थित एता है एवं उस स्थितिसे कभी विचरित्त नहीं होता; और जो निरन्तर आत्मभावमें स्थित, दुःस-सुसको समान समझनेवाला, निट्टी, पत्था और स्थांमें समान भावबासा,

[ 039 ] सं० म० ( खण्ड—एक ) २१

ज्ञानी, प्रियं तथा अग्रियको एक-सा याननेवाला और अपनी | पक्तियोगके द्वारा मुझको निरन्तर भजता है, वह इन तीनी निन्दा-स्तुतिमें भी समान भाववास्त्र है; वो मान और अपमानमें सम है एवं मित्र और वैरीके पक्षमें भी सम है. सम्पूर्ण आरम्भोमें कर्तापनके अभिमानसे रहित वह पुरुष गुणातीत कहा जाता है और जो पुरुष अव्यक्तिचारी | एकरस आनन्दका आक्रय में हूँ ॥ २२—२७ ॥

गुणोंको पहाँपाँति लाँधकर सांबदानन्दपन ब्रह्मको आप्त होनेके लिये योग्य बन जाता है; क्योंकि उस अविनाशी परब्रह्मका और अमृतका तथा नित्यधर्मका और अलएड

### श्रीमद्भगवद्गीता—पुरुषोत्तमयोग

प्रद्यारूप मुख्य शासावाले जिस संसारस्य पीपलके वृक्तको अविनाशी कहते हैं तथा वेद जिसके पत्ते कहे गये हैं—उस संसारकप वृक्षको जो पुरुष मूलसङ्घित तत्त्वसे जानता है, वह वेदके तात्पर्यको जाननेवाला है। उस संसारवृक्षको तीनी गुणोरूप जलके द्वार बड़ी हुई एवं विषयमोगरूप कॉपलोवाली देव, मनुष्य और तिर्वक् आदि योनिकय शासाएँ नीचे और ऊपर सर्वत्र फैली हुई हैं तथा मनुष्यपोनियें करोंकि अनुसार बॉथनेवाली अहंता, समता और वासनाकप जड़ें भी नीचे और ऊपर सभी लोकोंमें व्याप्त हो रही हैं। इस संसारपृक्षका स्वरूप जैसा बहा है, वेसा यहाँ विचारकालमें नहीं पाचा जाता; क्योंकि न तो इसका आदि है, न अन्त है तथा न इसकी अच्छी प्रकारसे स्थिति ही है। इसतिप्ये इस अहंता, ममता और वासनास्थ्य अति दुई मुलोवाले संसारस्य पीपलके वृक्षको दुव वरान्यरूप शत्कद्वारा काटकर, उसके पद्मात् उस परम पदकप परमेक्टको भलीभिति खोजना बाहिये, जिसमें गये हुए पुरुष फिर लोटकर संसारमें नहीं आते; और जिस परमेश्वरसे इस पुरातन संसारवृक्षकी प्रवृत्ति विस्तारको प्राप्त हुई है, उसी आदिपुरुष नारायणके मैं शरण हुँ—इस प्रकार दुव निश्चय करके उस परमेश्वरका मनन और निविध्यासन करना चाहिये । जिनका मान और मोह नष्ट हो गया है, जिन्होंने आसक्तिकय दोषको जीत किया है, जिनकी परमात्माके स्वरूपमें नित्य स्थिति है और जिनकी कामनाएँ पूर्णस्थासे नष्ट हो गयी हैं—वे सुख-दु:ल नामक इन्होंसे विमुक्त ज्ञानीजन उस अविनाजी परम पदको प्राप्त होते हैं। निस परम पदको प्राप्त होकर मनुष्य लौटकर संसारमें नहीं आते—उस खर्यप्रकाश परम पदको न सूर्व प्रकाशित कर सकता है, न चन्द्रमा और न अग्नि हो; वही मेरा परम धाम है।। १-६॥

इस देहमें यह जीवात्मा मेरा ही सनातन अंश है और वहीं इन त्रिगुणमयी माथामें क्षित मन और पाँचों इन्द्रियोंको आकर्षण करता है। बायु गन्धके स्थानसे गन्धको बैसे प्रहण

श्रीभगवान् श्रोतं—आदिपुरुष परमेश्वररूप मूलवाले और 🛭 करके ले जाता है, वैसे ही देहादिका स्वामी जीवात्पा भी जिस शरीरको त्याय करता है उससे इन मनसहित इन्द्रियोंको प्रहुण करके फिर जिस शरीरको प्राप्त होता है उसमें जाता है। यह जीवात्पा क्षेत्र, बक्षु और त्वचाको तदा रसना, प्राण और पनको आवय करके विषयोंको स्त्वन करता है। प्रशिको क्षोड़कर जाते हुएको अथवा शरीरमें स्थित हुएको और विषयोंको भोगते हुएको अववा तीनी गुणीसे युक्त हुएको थी अञ्चानीजन नहीं जानते, केवल ज्ञानकय नेहीवाले क्रानीजन ही तत्वसे जानते हैं। यह करनेवाले योगीजन भी अपने इदयमें स्थित इस आत्माको तत्त्वसे जानते हैं। किंतु जिन्होंने अपने अन्तःकरणको शुद्ध नहीं किया है, ऐसे अज्ञानीजन तो यज्ञ करते रहतेपर भी इस आत्माको नहीं कानते ॥ ७—११ ॥

सूर्वमें स्थित जो तेज सम्पूर्ण जगत्को प्रकाशित करता है तका जो तेज बन्द्रमामें है और जो अग्रिमें है, उसको तू मेरा ही ठेज जान । मैं ही पृथ्वीमें प्रवेश करके अपनी शक्तिसे सब भूतोको धारण करता है और रसस्वक्य-अमृतमय बन्द्रमा होकर सम्पूर्ण ओवधियोको—बनस्पतियोको पुष्ट करता है। में ही सब प्राणियोंके शरीरमें स्थित रहनेवाला प्राण और अपानसे संयुक्त वैद्यानर अधिकय होकर चार प्रकारके अञ्चलो प्रचाता हूँ और मैं हो सब प्राणियोंके हृदयमें अन्तर्पामीरूपसे स्थित हैं तथा मुझसे ही स्पृति, ज्ञान और अपोड़न होता है और सब बेदोंद्वारा में ही जाननेके योग्ध हैं तवा वेदानका कर्ता और वेदोंको जाननेवाला भी मैं ही हूं। इस संसारमें नाजवान् और अविनाज्ञी भी, ये दो प्रकारके पुरुष हैं। इनमें सम्पूर्ण भूतप्राणियोंके दारीर तो नादावान् और जीवाल्या अविनाशी कहा जाता है। इन दोनोंसे उत्तम पुरुष तो अन्य ही है, जो तीनों लोकोंमें प्रवेश करके सबका धारण-पोषण करता है एवं अविनाशी परमेश्वर और परमात्र्या—इस प्रकार कहा गया है; क्योंकि मैं नाग्नवान् जड़वर्ग क्षेत्रसे तो सर्वधा अतीत हूँ और मायामें स्थित अविनाशी जीवात्पासे भी उत्तम है, इसलिये लोकमें और

तावसे जो ज्ञानी पुरुष मुझको पुरुषोत्तम जानता है, वह सर्वज्ञ पुरुष सब प्रकारसे निरन्तर मुझ बासुदेव परमेखरको ही भजता | ज्ञानवान् और कृतार्थ हो जाता है ॥ १२—२० ॥

वेदमें भी पुरुषोत्तम नामसे प्रसिद्ध हूँ। भारत । इस प्रकार | है। निब्दाय अर्जुन ! इस प्रकार यह अति रहस्वयुक्त गोपनीय इतक मेरे द्वारा कहा गया, इसको तत्वसे जानकर मनुष्य

### श्रीमद्भगवद्गीता—देवासुरसम्पद्धिभागयोग

श्रीमगचान् बोले—भषका सर्ववा अभाव, अन्तःकरणको पूर्ण निर्मलता, तत्त्वज्ञानके किये ध्यानवोगमें निरन्तर दुव स्थिति और साविक दान, इन्द्रियोका दयन, धगवान, देवता और गुरुजनोकी पूजा तथा अग्निहोत्र आदि उत्तम कमीका आचरण एवं वेद-शासोंका पठन-पाठन तथा भगवान्के नाम और गुणोका कॉर्तन, साधर्मपालनके लिये कष्ट्रस्तान और इसीर तथा इन्द्रियोंके सहित अन्त:करणकी सरलता, यन, वाणी और शरीरसे किसी प्रकार भी किसीको कष्ट न देना, पद्मार्थ और प्रिय भाषण, अपना अपकार करनेवालेका भी क्रोचका न होना, कर्मीये कर्तापनके अभिमानका जाग, अन्तःकरणकी उपरति, किसीकी भी निन्दादि न करना, सब भूतप्राणियोपे हेतुरहित दया, इन्द्रियोका विश्वयोके साव संयोग होनेपर उनमें आसक्तिका न होना, कोयलता, लोक और वास्त्रमें विरुद्ध आबरणमें रूजा और व्यर्ज बेहाओंका अभाव, तेज, क्षया, धैर्य, बाहरकी शुद्धि एवं किसीयें भी प्रमुभावका न होना और अपनेमें पूज्यताके अधिमानका अभाव—ये सब तो अर्जुन ! देवी सम्प्रदाको प्राप्त पुरुषके लक्षण हैं। पार्थ ! दम्प, चर्मड और अभिमान तवा क्रोध, कठोरता और अज्ञान भी—ये सब आसुरी सम्पदाको लेकर उत्पन्न हुए पुस्त्रके लक्ष्मण है। देवी सम्पदा पुलिके लिये और आसुरी सप्पदा बॉबनेके लिये मानी गयी है। इसलिये अर्जुन ! तू शोक मत कर; क्योंकि तू देवी सम्प्रदाको प्राप्त है।। १-५॥

अर्जुन ! इस लोकमें मनुष्यसमुदाय दो ही प्रकारका है, एक तो देवी प्रकृतिवाला और दूसरा आसुरी प्रकृतिवाला। उनमेंसे देवी प्रकृतियाला तो जिल्लास्पूर्वक कहा गया, अब तू आसुरी प्रकृतिवाले मनुष्यसमुदायको भी विस्तारपूर्वक मुझसे मुन । आसुर-खमाखवाले मनुष्य प्रवृत्ति और निवृत्ति—इन दोनोंको ही नहीं जानते । इसलिये उनमें न तो बाहर-भीतरकी शुद्धि है, न श्रेष्ठ आखरण है और न सत्यनावण ही है। वे आसुरी प्रकृतिवाले परुष्य कहा करते हैं कि जगत् आश्रयरहित, सर्वधा असत्य और विना ईन्नरके, अपने-आप केवल सी-पुरुषके संयोगसे उत्पन्न है. अतएव केवल भोगोंक लिये ही है। इसके सिवा और क्वा है ? इस मिखा ज्ञानको अवसम्बन करके-जिनका खभाव नष्ट हो गया है तथा जिनकी बुद्धि पन्द है, वे सबका अपकार करनेवाले कुरकर्मी मनुष्य केवल जगत्के नावके लिये ही उत्पन्न होते हैं। ये दम्भ, मान और मदसे युक्त मनुष्य किसी प्रकार भी पूर्ण न होनेवाली कामनाओंका आक्षय लेकन, अज्ञानसे मिध्या सिद्धानोंको प्रहण कर और प्रष्ट आचरणोंको धारण करके संसारमें कियरते हैं तथा वे पृत्युपर्यन्त रहनेवाली असंख्य विन्ताओंका आज्ञय लेनेवाले, विषयघोगोंके घोगनेमें तत्वर रहनेवाले और 'इतना ही आनन्द हैं' इस प्रकार माननेवाले होते हैं। वे आशाकी सैकड़ो फॉसियोसे बैचे हुए पनुष्य काम-क्रोधके परापण होकर विषयभोगीके लिये अन्यायपूर्वक धनादि पदाबोंको संबद्ध करनेकी बेहा करते रहते हैं। वे सोबा करते 🖁 कि मैंने आज यह प्राप्त कर लिया है और अस इस



मनोरकको प्राप्त कर लूँगा । मेरे पास यह इतना धन है और किर भी यह हो जायगा। वह शत्रु मेरेड्डारा मारा गया और उन तुसरे प्राप्तुओंको भी मैं मार डालूँगा। मैं ईखर है, ऐक्वर्यको भोगनेवाला हूँ। में सब सिद्धियोसे पुक्त हूँ और वलवान् तवा सुरवी हैं। में बड़ा धनी और बड़े कुटुम्बवाला हैं। मेरे समान वूसरा कौन है ? मैं यज्ञ कर्केगा, दान हुँगा और आमोद-प्रमोद करूँगा । इस प्रकार अज्ञानसे मोहित रहनेवाले तवा अनेक प्रकारसे भ्रमित चित्रवाले, मोहरूप जालसे समावृत और विषयभोगोमें अत्यन्त आसक्त आसुरलोग महान् अपवित्र नरकमें गिरते हैं। वे अपने-आयको ही श्रेष्ठ माननेवाले घमडी पुरुष धन और मानके मदसे युक्त होकर केवल नाममात्रके यशोद्वारा पालण्डसे शास्त्रविधिसे रहित वजन करते हैं। वे अहंकार, बल, घमंड, कामना और कोचादिके परायण और दूसरोकी निन्दा करनेवाले पुत्रव अपने और दूसरोके शरीरमें स्थित मुझ अन्तर्यामीसे द्वेष करनेवाले होते हैं। उन द्वेष करने-वाले पापाचारी और क्रुरकर्षी नराधपोको में संसारमें बार-बार आसुरी योगियोंमें ही डालता हैं। अर्जुन । जन्म-जन्ममें आसुरी योनिको प्राप्त वे मृह मुझको न प्राप्त होकर, उससे भी अति नीय गतिको ही प्राप्त होते है—थोर नरकोमें पड्ते हैं। काम, क्षोध तथा लोध—ये आत्याका नाश करनेवाले—उसको अधोगतिमें ले जानेवाले तीन प्रकारके नरकके द्वार 🖁 । अतस्य



इन तीनोंको त्याग देना चाहिये। अर्जुन । इन तीनो नरकके इतिसे मुक पुस्च अपने कल्याणका आवरण करता है, इससे वह परमगतिको काता है—युझको प्राप्त हो जाता है। जो पुस्य हालाविधिको त्यागकर अपनी इच्छासे मनमाना आचरण करता है, वह न सिद्धिको प्राप्त होता है, न परमगतिको और न सुसको हो। इससे तेरे लिये इस कर्तव्य और अकर्तव्यकी व्यवस्तामें हाला ही प्रमाण है। ऐसा जानकर तू शास्त्रविधिसे नियत कर्म ही करनेयोग्य है।। ६—२४।।

#### श्रीमद्भगवद्गीता-श्रद्धात्रयविभागयोग

अपूर्त बोले—कृष्ण ! जो बद्धापुक्त पुरुष शास्त्रविधिको त्यागकर देवादिका पूजन करते हैं, उनकी रिवर्ति फिर कौन-सी है ? सान्त्रिकी है अववा राजसी किया तामसी ? ॥ १ ॥

श्रीभगवान् बोले सनुष्योकी वह सास्त्रीय संस्कारीसे रहित केवल स्वभात्रसे उत्पन्न श्रद्धा सान्त्रिको और राजसी तथा



तामसी—ऐसे तीनो प्रकारको ही होती है। उसको तू मुझसे सुन। भारत ! सभी मनुष्योकी झडा उनके अन्तःकरणके अनुष्य होती है। यह पुरुष अज्ञामय है: इसलिये जो पुरुष जैसी अद्धावाला है, वह लाये भी वहीं है। साल्विक पुरुष देवोको पूजते हैं, राजस पुरुष यह और राक्षसोंको तथा अन्य जो तामस मनुष्य है, वे प्रेत और भूतगणोंको पूजते हैं। जो मनुष्य शाखविधिसे रहित केवल मनःकलियत योर तथको तथते हैं तबा दम्प और अहंकारसे पुक्त एवं कामना, आसक्ति और बलके अधिमानसे भी पुक्त है, जो शारिरक्त्यसे स्थित भूतसमुद्धायको और अन्तःकरणमे स्थित मुझ अन्तर्यांभीको भी कृत करनेवाले हैं, उन अज्ञानियोको तू आसुर-व्यभाववाले जान। भोजन भी सम्बक्ते अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार तीन प्रकारका प्रिय होता है और वैसे ही यह, तप और दान भी तीन-तीन प्रकारके होते हैं। उनके इस पृथक-पृथक भेदको तू मुझसे सुन। २—७॥



आयु, बुजि, बल, आरोन्य, सुल और प्रीतिको बदानेवाले, रसयुक्त, विकने और स्विर खनेवाले तथा



स्वभावसे ही मनको प्रिय—ऐसे अलार सान्त्रिक पुरुषको प्रिय होते हैं। कड़वे, सहे, लवणयुक्त, बहुत गरम, तीखे, सन्ते, दाहकारक और दुःख, चिन्ता तथा रोगोंको उपन्न करनेवाले आहुर राजस पुरुषको प्रिय होते हैं। जो भोजन अध्यका, रसरहित, दुर्गन्थयुक्त, बासी और उच्छिष्ट है तथा जो अपवित्र भी है, वह भोजन तामस पुरुषको प्रिय होता है। जो शास्त्रविधिसे नियत यह करना ही कर्तव्य है—इस प्रकार मनको समाधान करके, फल न चाहनेवाले पुरुषोद्धारा किया जाता है, वह साल्किक है। परंतु अर्जुन ! जो यह केवल दुष्पाचरणके लिये अध्यवा फलको भी दृष्टिमें रक्तकर किया जाता है, इस यहाको तु राजस जान। शास्त्रविधिसे हीन, अन्नद्वासे रहित, बिना मजोंके, बिना दक्षिणाके और बिना अद्या किये जानेवाले यहको तामस यह कहते हैं। देवता, हारहज, गुरु और हानीकनोंका पूजन, पवित्रता, सरलता,



ब्रह्मचर्य और अहिमा—यह शरीरसम्बन्धी तप कहा जाता है। जो उद्वेगको न कानेवाला, प्रिय और हिनकारक एवं यथार्थ धावण है तथा जो वेद-जाखोंके यठन एवं परमेश्वरके नाम-जपका अध्यास है, वही वाणीसम्बन्धी तप कहा जाता है। यनको प्रसन्नता, ज्ञान्तमाव, भगविकतन करनेका खबाव, मनका निमह और अन्त:करणकी पवित्रता—इस प्रकार यह मनसम्बन्धी तप कहा जाता है। फलको न बाहनेवाले योगी पुरुवोद्वारा पाम श्रद्धासे किये हुए उस पूर्वोक्त ठाँन प्रकारके तपको सानिवक कहते हैं। जो तप सत्कार, मान और पूजाके लिये अयवा केवल पासप्डसे ही किया जाता है, वह अनिश्चित एवं क्षणिक फलवाला तप बहाँ राजस सहा गया है। जो तय मुहतापूर्वक हटसे, मन, वाणी और इशिरकी पाइके सहित अथवा इसरेका अनिष्ट करनेके लिये किया जाता है, वह तप तापस कहा गया है। दान देना ही कर्तव्य है—ऐसे धावसे जो दान देश, काल और पात्रके प्राप्त होनेपर उपकार न करनेवालेके प्रति दिया जाता है, यह दान सास्विक कहा गया है। किंतु जो दान हेशपूर्वक तथा प्रत्युपकारके



प्रयोजनसे अथवा फलको दृष्टिमें रक्षकर फिर दिया जाता है, यह दान राजस कहा गया है। जो दान बिना सत्कारके अथवा तिरस्कारपूर्वक अयोग्य देश-कालमें और कृपात्रके प्रति दिया जाता है, यह दान तामस कहा गया है।। ८—२२।।

३७, तत्, सत्—ऐसे यह तीन प्रकारका सक्दिनन्द्रधन

इहका नाम कहा है; उसीसे सृष्टिके आदिकालमें ब्राह्मण और केंद्र तका बज़ादि एवं गयं। इसलिये बेदमन्त्रीका उन्नारण करनेवाले श्रेष्ठ पुरुषोकी झालाविधिसे नियत यह, दान और तपस्य क्रियाएँ सदा 'ॐ' इस परमात्मके नामको उद्यारण करके ही आरम्य होती हैं। 'ठत्' नामसे वहे जानेवाले परमात्पाका ही यह सब है—इस भावसे फलको न बाहकर नाना प्रकारको यत्र-तपक्य क्रियाएँ तथा दानरूप क्रियाएँ कल्पाणकी इच्छाबाने पुनवोद्वारा की जाती है। 'सत्' यह परमात्पाका नाम सत्वभावमें और श्रेष्ट्रभावमें प्रवोग किया कता है तथा पार्थ ! उत्तम कर्ममें भी 'सत्' शब्दका प्रयोग किया जला है। तथा बज़, तप और दानमें जो स्थिति है, वह भी 'सत्' इस प्रकार कही जाती है और इस परमात्माके लिये किया हुआ कर्म निक्षयपूर्वक 'सत्'—ऐसे कहा जाता है। अर्जून ! बिना सद्धाके किया हुआ हवन, दिया हुआ दान एवं तया हुआ तप और जो कुछ भी किया हुआ कर्म है, वह समस्त 'असत्'—इस प्रकार कहा जाता है: इसलिये वह न तो इस लोकमें लामदायक है और न मरनेके बाद ही ॥ २३ — २८ ॥

#### श्रीमद्भगवद्गीता-मोक्षसंन्यासयोग

अर्जुन बोलं—हे महाबाहो । हे अन्तर्यापिन् । हे वासुदेव । मैं संन्यास और त्यागके तत्त्वको पृथक-पृथक जानना चाहता हैं ॥ १ ॥

श्रीधगकान् कोलं-कितने ही पण्डितजन तो काम्प्रकर्पकि त्यागको संन्यास समझते हैं तथा दूसरे विचारकुताल पुरुष सब कर्मकि फलके त्यागको त्याग कहते हैं। कई एक विद्वान् ऐसा कहते हैं कि कर्ममात्र दोषयुक्त हैं, इसलिये त्यागनेके योग्य है और दूसरे विद्यान् यह कहते हैं कि यह, दान और तपकब कर्य त्वागनेयोग्य नहीं है। पुरुषक्षेष्ठ अर्जुन ! संन्यास और त्याग, इन दोनोमेंसे पहले त्यागके किवयमें तू मेरा निश्चय सुन: क्योंकि त्याग सात्त्विक, राजस और तायसभेदसे तीन प्रकारका कहा गया है। यज्ञ, दान और तपक्षम कर्म त्याग करनेके योग्य नहीं है, बल्कि वह तो अवस्थकर्तव्य है; क्योंकि बुद्धिमान् पुरुषोके यश, दान और तप-ये तीनों हो कर्म अन्त:करणको पवित्र करनेवाले हैं । इसलिये पार्थ ! इन यह, दान और तपरूप कमोंको तथा और भी सम्पूर्ण कर्तव्य-कमोंको आसक्ति और फलोका त्याग करके अवश्य करना चाहिये—यह भेरा निश्चय किया हुआ उत्तम मत है। निविद्ध और काम्यकर्मीका तो स्वरूपसे त्याग करना उचित हो है, परंतु नियत कर्मका स्वस्यसे त्याग उचित नहीं है। इसलिये मोहके

कारण उसका त्वाग कर देना तामस त्याग कहा गया है। जो कुछ कर्प है, वह सब दु:सक्य ही है—ऐसा समझका पदि कोई शारीरिक ब्रेशके अवसे कर्तमांकर्मीका त्याग कर है, तो वह ऐसा राजस त्याग करके त्यागके फलको किसी प्रकार भी नहीं पाता। अर्जुन ! जो शास्त्रिमीत कर्म करना कर्तम्य 🕯 — इसी भावसे आसति और फलका त्याग करके किया काता है. वहीं सान्त्रिक त्याग माना गया है। जो मनुष्य अकुशल कर्ममें तो द्वेष नहीं करता और कुशास कर्ममें आस्तर नहीं होता, वह शुद्ध सत्वगुणसे युक्त पुरुष संज्ञायरहित, क्रानवान् और संद्या त्यागी है, क्योंकि इसीस्थारी किसी भी मनुष्यके द्वारा सम्पूर्णतासे सब कर्मीको त्याग देना शक्य नहीं है: इसलिये जो कर्मफलका त्यागी है, वही त्यागी है—यह कहा जाता है। कर्मफलका त्याग न करनेवाले यनुष्योंके कमोंका तो अच्छा, बुरा और मिला हुआ—ऐसे तीन प्रकारका फल मरनेके पश्चात् अवश्य होता है; किंतु कर्मफलका त्याग कर देनेवाले मनुष्योंके कमौंका फल किसी कालमें भी नहीं होता ॥ २—१२ ॥

महाबातो ! सम्पूर्ण कर्मोकी सिद्धिके ये पाँच हेतु कर्मोका अन्त करनेके लिये उपाय कालानेवाले सांस्थशासमें कहे गये हैं. उनको तू मुझसे मलीमाँति जान । कर्मोकी सिद्धिसे अधिष्ठान और कर्ता तथा भिन्न-भिन्न प्रकारके करण एवं
नाना प्रकारकी अलग-अलग चेष्ठाएँ और वैसे ही पाँचवां हेतु
देव है। मनुष्म मन, वाणी और शरीरसे शाखानुकुल अवका
विपरीत वो कुछ भी कर्म करता है, उसके ये पाँचों कारण
है। परंतु ऐसा होनेपर भी जो मनुष्म अशुद्धवृद्धि होनेके
कारण कर्मोंके होनेमें केवल—शुद्धव्याप आलगको कर्ता
समझता है। वह मिलन बुद्धिवाला अन्नानी यवार्च नहीं
समझता। जिस पुस्तके अन्तःकरणमें 'मैं कर्ता हैं ऐसा भाव
नहीं है तथा जिसकी बुद्धि सीसारिक पदार्वीमें और कर्मोंने
लिपायमान नहीं होती, वह पुस्त्य इन सब लोकोंको मास्कर
भी वास्तवमें न तो मास्ता है और न मामसे बैधना है।
जाता, ज्ञान और जेय—यह तीन प्रकारको कर्म-ग्रेशला
है और कर्ता, करण तथा क्रिया—यह तीन प्रकारका
कर्मराग्नह है। १३—१८॥

गुणोकी संख्या करनेवाले शास्त्रमें ज्ञान और कर्म तबा कर्ता भी गुणोंक भेदमें तीन-तीन प्रकारके कहें गये हैं. उनको भी तू मुझसे पलीपाति सुन। जिस ज्ञानसे पनुष पुषक्-पुषक् सब भूतोमें एक अविनाशी परमात्प्रभावको विभागादित समभावसे स्थित देखता है, वस ज्ञानको तो द् सांशिक जान और जिस ज्ञानके इस यनुष्य सम्पूर्ण मूत्रोने भिन्न-भिन्न प्रकारके नाना भावोंको अलग-अलग जानता है. उस ज्ञानको तू राजस जान और जो ज्ञान एक कार्यकप इसिरमें ही सम्पूर्णके सन्दर्ग आसक्त है तथा जो किना युक्तिवाला, तास्विक अर्थसे रहित और तुख है—वह तामस कहा.गमा है। जो कर्म शास्त्रविधिमो नियत किया हुआ और कर्तापनके अभिमानसे रहित हो तथा फल न चल्लनेवाले पुस्तद्वारा विना राग-देवके किया गया हो, वह माल्विक कहा जाता है और जो कर्म बहुत परिश्रमसे युक्त होता है तथा भोगोंको बाहनेवाले पुरुषद्वरा या अहंकारपुक्त पुरुषद्वरा किया जाता है, वह कर्म राजस कहा गया है। जो कर्म परिणाम, हानि, हिंसा और सामर्थ्यको न विचारकर केवल अज्ञानसे आरम्भ किया जाता है, वह तामस कहा जाता है। जो कर्ता आसक्तिसे रतित, आंकारके वचन न बोलनेवाला, धर्य और उत्साहसे युक्त तथा कार्यक सिद्ध होने और न होनेपें हर्ष-शोकादि विकारोंसे रहित है, वह सान्त्रिक बड़ा जाता है। वो कर्ता आसक्तिसे युक्त, कर्योंके फलको व्यहनेवाला और लोभी है तथा दूसरोको कष्ट देनेके स्वभाववाला, अञ्चलकारी और हर्ष-प्रोक्तमें लियाययान है, वह राजम कहा गया है। जो कर्ता अपुक्त, शिक्षासे गीतन, प्रमंडी, धूर्न और दूसरोकी श्रीविकाका नाम करनेवाला तथा शोक करनेवाला, आलसी

और दीर्पसूत्री है, वह तापस कहा जाता है। धनञ्जय ! अब तू बुद्धिका और धृतिका भी गुणोंके अनुसार तीन प्रकारका भेद मेरेड्डारा सम्पूर्णतासे विभागपूर्वक कहा जानेवाला सुन। पार्व ! जो बुद्धि प्रवृत्तिमार्ग और निवृत्तिमार्गको, कर्तव्य और अकर्तव्यको, भय और अभयको तथा बन्धन और मोक्षको वबार्थ जानती है वह बुद्धि सान्त्रिको है। पार्थ ! मनुष्य जिस बुद्धिके द्वारा धर्म और अधर्मको तथा कर्तव्य और अकर्तव्यको भी घवार्थ नहीं जानता, यह बुद्धि राजसी है। अर्जुन ! जो तर्मागुणसे थिरी हुई बुद्धि अधर्मको भी 'यह धर्म हैं ऐसा मान लेती है तका इसी प्रकार अन्य सम्पूर्ण पदार्थीको भी विपरीत मान लेती है, का बुद्धि तामसी है। पार्च ! जिस अव्यक्षिकारिणी धारणशक्तिसे मनुष्य ध्यानयोगके द्वारा मन, प्राण और इन्द्रियोकी क्रियाओको धारण करता है, वह पृति सालिकी है और पृथापुत्र अर्जुन ! फलकी इन्छावासा मनुष्य जिस धारणवात्तिके द्वारा अत्यन्त आसत्तिसे धर्म, अर्थ और कार्योको बारण किये जुता है, वह बारणशक्ति राजसी है। पार्थ । दुष्ट युद्धियाला मनुष्य जिस धारणशासिके द्वारा निहा, भय, चिन्ता और दुःसको तथा उत्पनताको भी नहीं छोड़ता वह धारणशक्ति तामसी है। भरतब्रेष्ठ । अब तीन प्रकारके सुकाको भी तू सुक्रासे सुन । जिस सुकार्ये साधक मनुष्य भजन, ध्यान और संबादिके अञ्चाससे रमण करता है और जिससे कुलांके अनको प्राप्त हो जाता है—जो ऐसा सुल है, वह प्रबम पदापि विषक्षे तुल्य प्रतीत होता है, परंतु परिणायमें अमृतके तुल्य है: इसवित्ये वह परमात्मविषयक सुद्धिके प्रसादसे जपत्र होनेवाला सुल सालिक कहा गया है। जो मुख विकय और इन्द्रियोंक संयोगसे होता है, वह पहले—पोगकालमें अमृतके तुल्य प्रतीत होनेपर भी परिकाममें विवक्त तुल्प है; इसलिये वह सुक्त राजस कहा गया है। जो भोगकालमें तथा परिणाममें भी आत्पाको मोहित करनेवाला है, वह निद्रा, आलस्य और प्रमादसे अपत्र हुआ सुरू तायस कहा गया है। पृथ्वीमें वा आकाश्चमें अखवा देवताओंने तथा इनके सिवा और कहीं भी ऐसा कोई भी सन्त नहीं है, जो प्रकृतिसे उत्पन्न इन तीनों गुणोसे रहित हो ॥ २९—४० ॥

परंतप । ब्राह्मण, श्रतिय और वेड्योंके तथा शुद्रोंके कर्म त्वभावमं उत्पन्न गुणोद्वारा विभक्त किये गये हैं। अन्तःकरणका निम्न करनाः इन्द्रियोंका दमन करनाः धर्मणालनके लिये कष्ट सहनाः बाहर-धीतरमे शुद्ध रहनाः दूसरोंके अपराधोंको क्षमा करनाः मन, इन्द्रिय और शरीरको सरक रहानाः वेद, ज्ञास, इंधर और परलोक आदिमें सदा रखनाः वेद-शास्त्रोका अध्ययन-अध्यापन करना और परमात्माके तत्त्वका अनुभव करना—वे सक-के-सब ही ब्राह्मणके स्वाभाविक कर्म हैं। शुरवीरता, तेज, धेर्य, बतुरता और युद्धमें न भागना, दान देना और स्वामिभाव—ये सब-के-सब ही क्षत्रियके सामाधिक कर्म हैं। खेती, गोपालन और क्रय-विक्रयसम्म सत्य व्यवहार—ये वैदयके स्वाभाविक कर्म हैं तथा सब वर्णोंको सेवा काना गुलका भी ह्वाभाविक कर्म है। अपने-अपने स्वाभाविक कर्मीमें तत्पतासे लगा हुआ मनुष्य भगवदाप्तिकय पाप सिद्धिको प्राप्त हो जाता है। अपने स्वाधाविक कर्पमें लगा हुआ प्रनुष्प जिस प्रकारने कर्म करके परम सिद्धिको प्राप्त होता है, उस विधिको तू सुन। जिस परमेश्वरसे सम्पूर्ण प्राणियोकी अपति हुई है और जिससे यह समस्त जवत् व्याप्त है, उस परमेश्वरकी अपने स्वाधाविक कर्मोद्वारा पूजा करके पनुष्प परम सिद्धिको प्राप्त हो जाता है। अच्छी प्रकार आवरण किये हुए दुसरेके धर्मसे गुणरहित भी अपना धर्म होत्र हैं। क्योंकि स्वधावसे नियत किये हुए सम्बर्धस्य कर्मको करता हुआ मनुष्य पापको नहीं प्राप्त होता । अतप्त्व कुन्तीपुत्र ! दोषपुक्त होनेपर भी सहज कर्यको नहीं त्यागना चाहिये; क्योंकि धूऐसे अप्रिकी भारत सभी कर्म किसी-न-किसी रोषमे वके पूर् हैं ॥ ४१—४८ ॥

सर्वत्र आसक्तिरहित बुद्धिबाला, स्पृहारहित और जीते हुए अन्तःकरणवाता पुरुष सांत्र्ययोगके प्रश भी परम नैकर्म्यमिदिको प्राप्त होता है। कुन्तीपुत्र ! अन्त:करणकी शुद्धिरूप सिद्धिको प्राप्त हुआ मनुष्य जिस प्रकारसे सरिदानन्दपन प्रकृको प्राप्त होता है, जो ज्ञानपोगको परा निश्चा है, उसको तू मुझसे संक्षेपमें ही जान । विशुद्ध बुद्धिसे युक्त तथा हरूका, सार्त्विक और नियमित भोजन करनेवाला, शब्दादि विषयोका त्याग करके एकाना और शुद्ध देशका सेवन करनेवाला, सान्विक धारणशक्तिके द्वारा अन्तःकरण और इन्द्रियोंका संयम करके मन, वाणी और शरीरको बशमें कर लेनेवाला, राग-ड्रेंपको सर्वथा नष्ट करके भलीभाँति दुई वैराम्वका आजय हेनेवाला तवा आहंकार, बल, घमंड, काम, क्रोध ओर परिप्रहका त्याग करके निरन्तर ध्यानयोगके परापण रहनेवाला, ममतारहित और शान्तिपुक्त 'पुरुष सचिदानन्द ब्रह्ममें अभिज्ञभावसे स्थित होनेका पात्र होता है। फिर वह संचिदानन्द्रधन ब्रह्ममें एकीभावसे स्थित, प्रसन्न मनवाला योगी न तो किसीके लिये जोक करता है और न किसीकी आकाङ्का ही करता है। ऐसा समस्त प्राणियोंमें समभाववाला योगी मेरी परा भक्तिको प्राप्त हो जाता है।

अस परा प्रक्तिके द्वारा वह मुझ परमात्माको, मैं जो हैं और जिल्ह्या हैं, ठीक वैसा-का-वैसा तत्त्वसे जान लेता हैं तथा उस प्रक्तिसे मुझको तत्त्वसे जानकर तत्काल ही मुझमें प्रविष्ट हो जाता है ॥ ४९—५५॥

मेरे परायण हुआ कर्मयोगी तो सम्पूर्ण कर्मीको सदा करता हुआ भी मेरी कृपासे सनातन अविनाशी परमपदको प्राप्त हो जाता है। सब कर्मीको मनसे मुझमे अर्पण करके तवा समत्वबुद्धिसप योगको अवलम्बन करके मेरे परावण और निरन्तर पुष्टमें चित्तवाला हो। उपर्युक्त प्रकारसे मुक्रमें वित्तवाता होकर तू मेरी कृपासे समल संकटोको अनापास ही पार कर जायगा और यदि आईकारके कारण मेरे चलनोंको न सुनेगा तो नष्ट हो जायना । जो मू अहङ्कारका आसय लेकर यह मान रहा है कि 'में युद्ध नहीं कर्तगा', तेरा यह निश्चय विच्या है; क्योंकि तेरा स्वधाव तुझे जबर्दस्ती युद्धपे लगा देगा । कुन्तीपुत्र ! किस कर्मको तू मोहके कारण करना नहीं बाहता, उसको भी अपने पूर्वकृत स्वाभाविक कर्मसे बैधा हुआ परवदा होकर करेगा । अर्जुन ! द्वारोरहाय यन्त्रमें आरूढ हुए सप्पूर्ण प्राणियोको अन्तर्याची परमेहर अपनी मायासे उनके कर्नाके अनुसार भ्रमण करता हुआ सब प्राणियोंके इदयमें विकार है। भारत ! तू सक प्रकारसे उस परमेखकारी ही शालाने जा। उस परमात्राकी कृपासे ही तू परम शान्तिको तवा सनातन परम धामको प्राप्त होगा। इस प्रकार यह गोपनीयसे भी अति गोपनीय ज्ञान मैंने तुझसे कह दिया। अब तू इस रहस्वपुक्त झानको पूर्णतया भारीभाँति विचारकर जैसे चाइता है जैसे ही बार । सम्पूर्ण गोपनीयोंसे अति गोपनीस मेरे परम रहस्त्रपुक्त क्षत्रको तू फिर भी सुन । तू मेरा अतिहास क्रिय है, इससे यह परम हितकारक वजन में तुहासे कहूँगा। अर्जुन । तू युद्धमें मनवात्व्य हो, मेरा भक्त बन, मेरा पूजन करनेवाला हो और मुझको प्रणाम कर । ऐसा करनेसे तू मुझे ही प्राप्त होगा। यह मैं गुहासे सत्य प्रतिज्ञा करता है; क्योंकि तू मेरा अत्यन्त प्रिय है। सम्पूर्ण कर्तव्यकर्मीको पुत्रामे त्यागकर तु केवल एक मुझ सर्वज्ञकिमान्, सर्वाधार परमेखरकी ही शरणमें आ जा। मैं तुझे सम्पूर्ण पापोंसे मुक कर दूंगा, तू झोक यत कर ॥ ५६—६६ ॥

तुने यह गीतारूप रहस्यमय उपदेश किसी भी कालमें न तो तपरहित मनुष्यसे कहना बाहिये, न भक्तिरहितसे और न बिना सुननेकी इच्छावालेसे ही कहना बाहिये तथा जो मुझमें दोषदृष्टि रखता है, उससे भी कभी नहीं कहना चाहिये। जो पुरुष मुझमें परम प्रेम करके इस परम रहस्यपुक्त गीता-शास्त्रकों मेरे घन्नोमें कहेगा, वह मुझकों ही प्राप्त होगा—इसमें कोई सन्देह नहीं है। मेरा उससे बढ़कर प्रिय कार्य करनेवाला मनुष्योंमें कोई भी नहीं है तबा मेरा पृथ्वीभरमें उससे बढ़कर प्रिय दूसरा कोई भविष्यमें होगा भी नहीं। तबा जो पुरुष इस धर्मभय हम दोनोंके संबादक्रय गीताझाखको पढ़ेगा, उसके हारा मैं जानप्यक्तसे पूजित होऊँगा—ऐसा मेरा मत है। जो पुरुष अद्धापुक और दोधदृष्टिसे रहित होकर इस गीताझाखका अवण भी करेगा, वह भी पापोंसे मुक्त होकर उत्तम कर्म करनेवालोंके केड लोकोंको प्राप्त होगा। पार्च । क्या मेरे हारा कर्द हुए इस उपदेशको तुने एकाप्र वित्तसे अवण किया ? और धनक्रय ! क्या तेरा अझानजनित मोह नष्ट हो गवा ? ॥ ६७—७२ ॥

अर्जुन बोले —अन्यूत ! आपकी कृपासे मेरा मोह नष्ट है। गया और मैंने स्मृति प्राप्त कर ली है; अब मैं संशयरहित होकर रिवत हैं, अतः आपकी आज्ञाका पालन कर्मगा ॥ ७३ ॥

सजय मेलं—इस प्रकार मैंने श्रीवासुदेवके और महाव्य अर्जुनके इस अद्भुत रहस्यपुत्त, रोमाञ्चकारक संवादको सुना। श्रीव्यासजीकी कृपासे दिव्य दृष्टि पाकर मैंने इस परम गोपनीय धोगको अर्जुनके प्रति कजते हुए लयं खेगेचर भगवान् श्रीकृष्णसे प्रत्यक्ष सुना है। राजन् । मगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनके इस खास्यपुत्त, कान्याणकारक और अद्भुत संवादको पुन:-पुन: स्मरण करके मैं बारम्बार हर्षित हो रहा है। राजन् । श्रीहरिके उस अत्यन्त विलक्षण स्मको



भी पुर:-पुर: त्यरण करके मेरे जितमे महान् आक्षर्य होता है और मैं बारच्यार हर्षित हो रहा है। राजन् । नहीं योगेखर बीकृष्ण भगवान् है और जहाँ गायदीय धनुषधारी अर्जुन हैं, वहींपर भी, विजय, विभृति और अवल नीति है— ऐसा मेरा मत है। ७४—७८॥

## राजा युधिष्ठिरका भीष्म, द्रोण, कृप और शल्यके पास जाकर उन्हें प्रणाम करके युद्ध करनेके लिये आज्ञा और आशीर्वाद माँगना

वैत्रम्ययनमां कहते हैं—राजन् ! गीता क्यं भगवान् कमलनाभके पुराकमलसे निकलों है, इसलिये इसीका अच्छी तरह खाध्याय करना चाडिये । अन्य बहुत-से इतखोंका संघड़ करनेसे क्या लाभ है ? गीतामें सक शाखोंका समावेद हो जाता है, भगवान् सबदेवमय हैं, गड्डामें सब तीबोंका वास है तथा मनुजी सकलवेदलक्य हैं । गीता, गड्डा, गावजी और गोतिन्द—इन गकारयुक्त चार नामोंके इदयमें स्वित होनेपर फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेना पहता । श्रीकृष्णने भारतामृत-के सारभूत गीताको बिल्लोकर उसे अर्जुनके मुख्ये होगा है ।

सञ्जयने कहा—तब अर्जुनको बाग और गाण्डीय बनुष धारण किये देखकर महार्राधयोने फिर सिंहनाद किया। उस समय पाण्डव, सोमक और उनके अनुवायी दूसरे राजालोग प्रसन्न होकर इङ्क्ष बजाने लगे तथा थेरी, येशी, कक्य और नरसिंगोंके अकस्मात् बज उठनेसे वहाँ बड़ा शब्द होने लगा। इस प्रकार दोनों ओरको सेनाको युद्धके लिये तैयार देल महाराज युधिहर अपने कवय और सम्बोको छोड़कर रखसे जार पड़े और हाथ जोड़े हुए वही तेजीसे पूर्वको ओर, जहाँ सनुकी सेना सड़ी छी, पितामह भोष्मकी ओर देखते हुए पैदल ही चल दिये। उन्हें इस प्रकार जाते देख अर्जुन भी रखसे कुट पड़े और सब भाइयोके साथ उनके पीछे-पीछे चल दिये। भगवान खोक्का तथा दूसरे पुरुष-मुख्य राजा भी बड़ी उस्तुकतासे उनके पीछे हो लिये। तब अर्जुनने कहा, 'राजन्! आपका क्या विचार है? आप हमें छोड़कर पैदल ही शहुकी सेनामें क्यों जा रहे हैं?' भीमसेन बोले, 'राजन्! प्रशुपक्षके सैनिक कव्य थारण किये युद्धके लिये तैयार खड़े हैं। ऐसी स्वितिमें आप भाइयोको छोड़कर तथा कवच और शख डालकर कहाँ जाना चाहते हैं?' नकुलने कहा, 'महाराज! आप हमारे बड़े भाई हैं. आपके इस प्रकार जानेसे हमारे



हदयमें बड़ा भय हो जा है। बताइये तो सही, आप कहाँ जायैंगे ?' सहदेवने पूछा, 'राजन्! इस महाभयावनी रणस्वलीमें आ जानेपर अब आप हमें छोड़कर इन शतुओंकी और कहाँ जा रहें हैं ?'

भाइपोंके इस प्रकार पूछनेपर भी पहाराज युधिश्विरने कोई उत्तर नहीं दिया। ये चूपचाप करते ही गये। तब अतुरखुड़ायणि श्रीकृष्याने हैसकर कहा, 'में इनका अध्यक्षय समझ गया है। ये भीष्य, होण, कृप और रक्षण आदि सक पुरुजनोंसे आजा लेकर राष्ट्रओंके साब पुद्ध करेंगे। येरा ऐसा मत है कि जो पुरुष अपने गुरुजनोंकी आजा लिये किना ही उनसे युद्ध करने लगता है, उसे वे स्पष्ट ही जाप दे देते हैं और जो साखानुसार उनका अभिवादन करके और उनसे आजा लेकर संप्राम करता है, उसकी अवदय किजय होती है।'

इधर जब श्रीकृष्ण ऐसा कह से से तो काँरवाँकी सेनामें बड़ा कांशाहल होने लगा और कुछ लोग दंग-में सकत पुपचाप लड़े रहे। दुर्योधनके सैनिकोंने राजा पुधिक्तिकों आते देखा तो से आपसमें कहने लगे, 'आहे! यही कुलकलंक पुधिष्ठिर है। देखी, अब यह इसकर अपने भाइपोंके सहित दारण पानेकी इच्छासे धीबाजोंके पास आ रहा है। अरे! इसकी पीठपर तो अर्जुन, धीम, नकुल, सहदेव-जैसे बीर हैं; फिर भी इसे भयने कैसे दवा लिया।' ऐसा कहकर फिर वे सैनिक कोरवोकों प्रशंसा करने लगे और प्रसन्न होकर अपनी ध्वजाएँ पहराने लगे। इस प्रकार पुधिष्ठिरको धिकार कर वे सब वीर यह सुननेके लिये कि देखें, यह भीष्मजीसे क्या कहता है और रणवाँकुरे भीमसेन तथा कृष्ण और अर्जुन इस मामलेमें क्या बोलते हैं—कुप हो गये। इस समय महाराज पुधिष्ठिरकी इस बेहासे दोनों ही पक्षोकी सेनाएँ बड़े संदेहमें पड़ गयी।

पहाराज पुधिष्ठिर इष्ट्रशोकी सेनाके बीचमें होकर

भीकाजीके पास पहुँचे और दोनों हाखोंसे उनके चरण पकड़का कहने लगे, 'अनेय पितापह ! मैं आपको प्रणाम करता हूँ। मुझे आपसे युद्ध करना होगा। आप मुझे आज़ा



रीजिये और माथ ही आशीर्वाद देनेकी कृपा भी कीशिये।'

भंकरें क्या—युधिद्विर । यदि इस समय तुम मेरे मास न आते तो मैं तुमारे पराजयके लिये तुम्हें शाम दे देता । किंतु अब मैं तुमार बहुत प्रसन्न हूँ । तुम सुद्ध करो, तुम्हारी जय होगी और इस युद्धमें तुमारों और सब इच्छाएँ भी पूरी होगी । इसके सिवा तुम्हें कोई वर मांगनेकी इच्छा हो तो माँग लो; क्योंकि ऐसा होनेपर किर तुमारी पराजय नहीं हो सकेगी । राज्य ! यह पुरुष अर्थका दास है, अर्थ किसीका भी दास नहीं है—यही सत्य है और इस अर्थसे ही करिबोने पुझे बाँध रखा है । इसीसे मैं तुम्हारे साथ नपुंसकोकी-सी बाते कर रहा है । बंदा ! युद्ध तो मुझे करियोकी ओरसे ही करना पड़ेगा । हाँ, इसके सिवा तुम और जो कुछ कहना चाहो, यह कहा ।

पृथितिते कहा—दादाजी ! आपको तो कोई जीत नहीं सकता । इसलिये यदि आप इमारा हित चाहते हैं तो बतलाइये, हम आपको युद्धमें कैसे जीत सकेंगे ?

श्रीम बोले — कुत्तीनदन ! संप्रामचूनिमें युद्ध करते समय पुझे जीत सके — ऐसा तो पुझे कोई दिखायी नहीं देता । अन्य पुरुष तो क्या, त्वयं इन्द्रको भी ऐसी प्रक्ति नहीं है । इसके सिवा मेरी मृत्युका भी कोई निक्षित समय नहीं है। इसकिये तुम किसी दूसरे समय मुझसे मिलना।

तब महाबाहु युधिष्ठिरने भीष्मजीकी यह बात सिरंपर धारण की और उन्हें फिर प्रणाम कर वे आवार्य द्वेणके रवकी ओर बले। उन्होंने आचार्यको प्रणाम करके उनको परिक्रया की और फिर अपने कान्याणके लिये कहा, 'बगवन् ! मुझे आपसे युद्ध करना होगा; मैं इसके लिये आवडी आजा बाहता



हैं, जिससे मुझे कोई पाप न लगे । आप यह भी बतानेकी कृषा करें कि मैं शतुओंको किस प्रकार जीत सकूँगा ।'

होणाबार्यने कहा—राजन् ! यदि तुम पुद्धका निश्चय करके
फिर मेरे पास न आते तो मैं तुन्हारी पराजयके लिये जाय दे
देता । किंतु तुन्हारो इस सम्मानसे मैं प्रसन्न हैं। तुम युद्ध करो,
तुन्हारी जय होगी । मैं तुन्हारी इच्छा पूर्ण कर्मगा । बताओ, तुम
क्या चाहते हो ? इस स्थितिमें अपनी ओस्से युद्ध करनेके
सिवा तुन्हारी और जो भी इच्छा हो, वह कट्टो; क्योंकि पुस्य
अर्थका दास है, अर्थ किसीका दास नहीं है—वही सत्य है और
इस अर्थसे हो कौरवॉन मुझे बौध लिया है। इसीसे मै
नपुंसककी तरह तुमसे कह रहा है कि तुम अपनी ओरसे युद्ध
करनेके सिवा और क्या चाहते हो। मैं युद्ध तो क्यांबोळी
ओरसे कर्मगा तो भी विकय तुन्हारों हो चाहता है।

युधिष्ठरने कार-ब्रह्मन् । आप कौरवीकी ओरसे ही युद्ध

करें । किंतु में वहीं वर माँगता है कि मेरी विजय चाहें और मुझे उनकोगी परामर्श दें ।

होजाजर्व बोले—राजन् ! तुम्हारे सलाहकार स्वयं श्रीकृष्य है, इसलिये तुम्हारी विजय तो निश्चित है। मैं तुम्हें युद्धके लिये आज्ञा चेता हैं। तूम रणाङ्गणमें प्रमुऑका संहार करोगे। जहाँ धर्म रहता है, वहीं श्रीकृष्ण रहते हैं और जहाँ श्रीकृष्ण रहते हैं, वहीं जय रहतों है। कुन्तीनन्दन ! अब तुम जाओ, युद्ध करो और तुम्हें जो पृक्षना हो, पृक्षो; मैं तुम्हें क्या सलाह हैं ?

युध्वितने पूका—आखार्य ! आपको प्रणाम करके मैं यही पूछता है कि आपके वधका क्या उपाय है।

होनाजनं नेते—राजन् ! संप्रामभूमिमे रथपर आस्त्र हो जब मैं क्रोधमें भरकर बाजोकी वर्षा करूँगा, उस समय पुझे मार सके—ऐसा तो कोई शतु दिखाणी नहीं देता । हाँ, जब मैं शक्ष छोड़कर अबेठ-सा लड़ा खूँ उस समय कोई पोद्धा मुझे मार सकता है—यह मैं तुमसे सच-सच कहता हूँ । एक सची बात तुन्हें बजाता हूँ—जब किसी विश्वासपात व्यक्तिके मुलसे मुझे कोई अस्यन्त अधिय बात सुनायी देती है तो मैं संप्रामभूमिमें अब्ब त्याग देता है।

होजावार्वजीकी यह बात सुनकर राजा युधिष्ठिर उनकी आज़ा हे आवार्व कृपके पास आवे और वर्षे प्रथाम



एवं प्रदक्षिणा करके कहने लगे, 'गुरुवी ! मुझे आपसे युद्ध करना होगा; इसके लिये में आपसे आज्ञा मौगता हैं, जिससे मुझे कोई पाप न लगे। इसके सिवा आपको आज़ा होनेपर मैं शत्रुओंको भी जीत सकुँगा।'

कृपावार्यने कहा—राजन् ! युद्धका निक्षय होनेपा बदि तुम मेरे पास न आते तो में तुणे झाप दे देता । पुरुष अर्थका दास है, अर्थ किसीका दास नहीं है—यही सत्य है और इस अर्थसे ही कौरवोंने मुझे बाँध रखा है; सो युद्ध तो मुझे उन्होंकी ओरसे करना पड़ेगा—ऐसा मेरा निश्चय है । इसीसे नपुंसककी तरह मुझे यह कहना पड़ता है कि अपनी ओरसे युद्ध करनेके लिये कहनेके सिवा और तुन्हारी जो इन्हा हो, वह माँग लो ।

मुधिशिने कहा—आचार्च ! सुनिये, इसीसे मैं आपसे पूछता है....... ।

इतना कहकर धर्मगत व्यक्ति होकर अधेत-से हो गये और कोई शब्द न बोल सके। तब उनका अभिज्ञाय समझकर कृपाबार्धजीने कहा, 'राजन् । युद्धे कोई भी गार नहीं सकता। किंतु कोई बिन्ता नहीं; तुम युद्ध कये, जीत तुम्हारी ही होगी। तुम्हारे इस समय वहाँ आनेसे युद्धे कही प्रसम्नता हुई है। मैं नित्यप्रति उठकर तुम्हारी किजयकामना कहाँगा—यह मैं तुमसे ठीक-ठीक कहाता है।

कृपाचार्यजीकी बात सुनका राजा पुचिद्धिर उनकी आज्ञा लेकर महराज फल्यके पास गये तथा उन्हें प्रणाम



और प्रदक्षिणा करके अपने हितके निये उनसे कहा, 'राजन् ! मुझे आपके साथ युद्ध करना है। इसके लिये में आपसे आज़ा माँगता हूँ, जिससे मुझे कोई पाप न लगे तथा आपको आज़ा होनेपर में शबुओंको भी जीत सकुँगा।'

शान्यने वहा—राजन् ! युद्धका निश्चय कर लेनेपर यदि तुम मेरे पास न आते तो मैं तुम्हारी पराजयके लिये तुम्हें शाप दे देता । इस समय आकर तुमने मेरा सम्मान किया है, इसलिये मैं तुमपर असन्न हैं । तुम्हारी इच्छा पूर्ण हो । मैं तुम्हें आज्ञा देता हैं; तुम युद्ध करों, जय तुम्हारी ही होगी । तुम्हारी कोई और अधिकाया हो तो मुझसे कहो । पुरुष अर्थका दास है, अर्थ किसीका दास नहीं है—पड़ी बात सत्य है और इस अर्थमें ही कौरवोने मुझे बीध लिया है । इसीसे मुझे नपुंसककी वाड पूछना पड़ता है कि अपनी औरसे मुझे करानेके सिवा तुम और क्या बाहते हो । तुम मेरे मानजे हो । तुम्हारी वो इच्छा होगी, वह मैं पूर्ण कर्मगा ।

कुथिएरने कड़ - यामाजी ! पैने सैन्यसंग्रहका उद्योग करते समय आपसे जो प्रार्थना की बी, वही मेरा बर है। कर्णसे हमारा युद्ध होते समय आप उसके तेजका नाज करते खे।

शस्य केलं —कुश्तीनव्दन । तुष्तारी यह इच्छा पूर्ण होगी। जाओ, निक्षिण होकर युद्ध करो। मैं तुष्तारी बात पूरी करनेकी प्रतिज्ञा करता है।

सक्क करते हैं—राजन् । महराज शल्यसे आहा लेकर राजा पृथिष्टिर अपने भाइयोसित उस विशास व्यक्तिसे बाहर आ गये। इस बीक्से ब्रीकृष्ण कर्णके पास गये और अस्से बाहा कि 'मैंने सुना है, भीषाजीसे हेव होनेके कारण तुस युद्ध नहीं करोगे। यदि ऐसा है तो जबतक भीष्म नहीं पारे जले, तबतक तुम हचारी ओर आ जाओ। उनके मारे जानेपर किर तुन्हें दुर्योधनकी सहायता करनी ही दिवत जान पड़ें तो फिर हमारे मुकाबलेमें आकर युद्ध करना।'

कर्णने कड़ा—केशव ! मैं दुर्वोधनका अप्रिय कभी नहीं करूना । आप मुझे प्राणयणसे दुर्वोधनका हितेशी समझे ।

कर्णको यह बात सुनकर लीकृष्ण वहाँसे लौट आये और पाण्डवोमें आ मिले। इसके बाद महाराज युधिष्ठिरने सेनाके बीचमें लड़े होकर उछस्वरसे कहा—'जो वीर हमारा साथ देना चाहे, अपनी सहायताके लिये में उसका खागत करनेकी तैयार है।' यह सुनकर युपुत्स बड़ा प्रसन्न हुआ। उसने पाण्डवोकों और देलकर धर्मराज युधिष्ठिरसे कहा, 'महाराज! यदि आप मेरी सेवा खीकार करें तो में इस महायुद्धमें आपकी ओरसे कौरवोके साथ युद्ध कसैगा।'

वृधिकिने करा—युपुत्तो ! आओ, आओ, हम सब मिलकर तुन्हारे मूर्ल भाडवोसे पुद्ध करेंगे। महाबाते ! मैं तुन्हारा स्वागत करता हूँ। तुम हमारी ओरसे संप्राम करो । मालुम होता है महाराज धृतराष्ट्रका बंदा भी तुमसे ही बलेगा और तुमसे ही उन्हें पिण्ड मिलेगा ।

राजन् ! फिर युयुत्सु दुन्दुभियोषके साथ तुष्हारे पुत्रोको छोड्कर पाण्डवीको सेनामे चला गया। तब धर्नराज युधिष्ठिरने अपने भाइयोके सहित प्रसन्नतापूर्वक पुनः कवच धारण किया। सब लोग अपने-अपने रबोपर चढ् गये और

किर सैकड़ों दुन्दुभियोंका घोष होने लगा और घोदालोग तरह-तरहसे सिंहनाद करने लगे। पाण्डवोंको रधमें बैठे देखकर धृष्टचुन्नादि सब राजाओंको बड़ा हर्ष हुआ। पाण्डवोंने माननीयोंका मान करनेका गौरव प्राप्त किया है—यह देखकर राजाओंने उनका बड़ा सत्कार किया तथा अपने बन्ध-बान्धजोंके प्रति उनकी सुहदता, कृपा और दपाकी बड़ी वर्षा करने लगे।

## युद्धका आरम्भ—दोनों पक्षोंके वीरोंका परस्पर भिड़ना

राजा पुतराष्ट्रने कहा—सङ्ख्य ! इस प्रकार जब मेरे पुत्र और पापडवॉकी सेनाओंकी व्याहरवना हो गयी तो उन वीनोमेसे पहले किसने प्रहार किया ?

सक्षयने कहा—राजन् ! तल चाइयोके सहित आयका पुत्र वुर्योधन भीषाजीको आगे रक्तकर सेनासलित बढ़ा ! इसी प्रकार भीगसेनके नेतृत्वमें सब पाणावलोग भी भीव्यसे युद्ध करनेके लिये प्रसन्तामें आगे आये। इस प्रकार होनी सेनाओंचे चोर युद्ध होने लगा। पाण्डवीने हमारी सेनापर आक्रमण किया और हमने उनपर धावा बोल दिया। दोनों ओरसे ऐसा भीषण राज्द हो रहा था कि सुनकर रॉगर्ट गाई हो जाते थे। उस समय महाबाहु भीयसेन तो साँडकी ताड़ गरज रहे थे। उनकी वहाइसे आपकी सेनाका इदय हिल उठा तथा सिंहकी बहाड़ सुनकर जैसे दूसरे जंगली जानवरोंका मल-मूत्र निकल जाता है, उसी प्रकार आपकी सेनाके हांबी-घोड़े आदि वाहन भी पल-पूत्र त्यागने लगे । भीयसेन विकट सप धारण करके आगे बढ़ने लगे। यह देलका आपके पुत्रीने उन्हें वाणीसे इस प्रकार बक दिया, जैसे मेध सूर्यको छिपा लेते हैं। इस समय दुर्योधन, दुर्मुल, दुःसह, शल, दु:शासन, दुर्मर्थण, विविद्यति, विवसेन, विकर्ण, पुरुषित्र, जय, भोज और सोम्ब्लका पुत्र मूरिजवा—ये सभी बढ़े-बड़े धनुष चड़ाकर विषधर सर्पेक समान बाण छोड़ रहे थे। दूसरी ओरसे द्रीपदीके पुत्र, अधियन्यु, नकुल, सहदेव और धृष्टतुम्र अपने बाणोंसे आपके पुत्रोको पीड़ित करते हुए बढ़ रहे थे। इस प्रकार प्रत्यञ्चाओंकी भीषण टंकारके साथ यह पहला संप्राम हुआ। इसमें दोनों पक्षोंके वीरोमेंसे किसीने पीछे पैर नहीं रखा।

इसके बाद गानानुनन्दन भोध्य अपना कालदण्डके समान भीषण धनुष लेकर अर्जुनके ऊपर झफ्टे और परम तेजसी अर्जुन भी अपना जगहिल्यात गाण्डीव धनुष बदाकर



मीकायर दृद्ध पड़े। वे दोनों कुलबीर एक-दूसरेको मारनेकी इच्छासं युद्ध करने लगे । भीष्यने अर्जुनको बीध डाला, फिर भी वे टस-से-यस न हुए। इसी प्रकार अर्जुन भी भीष्मजीको संज्ञयसे विचलित नहीं कर सके। इसी समय सात्यकिने कृतवर्मापर आक्रमण किया। उनका भी बद्धा भीषण और रोबाञ्चकारी युद्ध होने लगा। पहान् धनुर्धर कोसलराज वृहद्वलसे अभिमन्यु धिहा हुआ था। असने अधिमन्युके रवको ध्वताको काट दिया और सारधिको भी मार डाला। इससे अधियन्युको बड़ा क्षोध हुआ । उसने नी बाण झोड़कर बृहद्भलको बींध दिया तथा दो तीसे बाण छोड़कर एकसे उसकी ध्वजा काट दों और दूसरेसे सारथि और चक्ररक्षकको मार शिरावा । भीमसेनका आपके पुत्र दुवाँधनसे संघाम हो रहा था। ये दोनों महाबसी बोद्धा रणाङ्गणमें एक-दूसरेपर बाणोंको वर्षा कर रहे बे । उन चित्रपोधी सीरोंको देखकर सभीको बड़ा विस्मय होता था। इसी समय दु:शासन महाबली नकुलसे भिड़ गया और दुर्मुल सहदेवपर चढ़ आया और बाजोंकी वर्षा करके उसे व्यक्ति करने लगा। तब

सहदेवने एक बहुत ही तीला बाण छोड़कर उसके सारविको मार डाला। फिर चे दोनों बीर आपसमें बदला लेनेके विचारसे एक-दूसरेको भयंकर बाणोसे पीड़ित करने लगे।



स्वयं महाराज पुधिष्ठिर शक्यके सामने आये। महराज राज्यने उनके धनुषके हो दुकड़े कर दिये। धर्मग्रजने तुरंत ही दूसरा धनुष लेकर महराजको वाणोसे आखादित कर दिया। धृष्टद्वप्र द्रोणावार्यके सामने आया । द्रोणावार्यने कृपित होकर असके धनुषके तीन दुकड़े कर दिये और फिर एक कालदण्डके समान बड़ा भीषण बाण मारा, जो उसके इरीरमें पुस गया । तब धृष्टपुप्रने दूसरा धनुष लेकर चौदा बाण छोड़े और द्रेणाचार्यजीको बींध दिया। इस प्रकार वे दोनों बीर क्रोधमें भरकर बड़ा तुमुल युद्ध करने लगे । इंग्लने बड़े बेगसे सोमदलके पुत्र धूरिक्षवापर धावा किया और 'लड़ा रह, लड़ा रहें ऐसा कहकर उसे ललकारा। फिर उसने उसकी दाहिनी भुजा काट हाली। तब भूरिकवाने इंत्तकी गले और कंथेके बीचकी हड्डीपर प्रहार किया। इस प्रकार उन रणोन्यत वीरोंका बड़ा भीषण पुद्ध होने लगा। ग्रजा बाह्रीकको संप्राममें देखकर चेदिराज धृष्टकेतु सामने आया और सिंहके समान गरजकर उनपर बाण बरसाने लगा । उसने नी बाण छोड़कर राजा बाह्यीकको बीध दिया। फिर वे दोनों बीर क्रोधमें भरकर गर्जना करते हुए एक-दूसरेसे लड़ने लगे। राक्षसराज अलम्बुषके साब क्रूरकर्मा प्रदेतकच पिड् गया। घटोत्कवने नव्ये बाण मास्कर अलम्बुक्को छेद झला तथा अलम्बुक्के भी भीममुक्त घटोत्कवको झुकी मोकवाले बाणोंसे छलनी-छलनी कर दिया। महाबली शिक्तण्डीने बेणपुत्र अख्वतामायर आक्रमण किया। तब अख्वामाने तीले तीरोसे बीधकर शिलप्डीको अधीर कर दिया। फिर शिलप्डीने भी एक अल्यन्त तीले बाणसे ब्रेणपुत्रपर चोट की। इस प्रकार वे संधामभूमिमें एक-दूसरेपर तस्त-तरहके बाणोंसे प्रहार करने लगे।

सेनानायक विराद महावीर भगवतसे भिड़ गये और उनका चोर युद्ध होने लगा। मेच जिस प्रकार पर्वतपर जल बरसाता है, उसी प्रकार विराटने भगदत्तपर वाणींकी वर्षा की और पेप जैसे सूर्यको हक लेता है, वैसे ही भगदतने राजा विराटको अपने काणीसे आचादित कर दिया। आसार्थ कृपने केकपराज मुहत्कत्रपर बावा किया और अपने बाणोंसे उसे जिलकुल इक दिया। इसी प्रकार केकयराजने कृपाकार्यको काणोमें विलीन कर दिया। उन दोनोने एक-दूसोके घोड़ोंको मारकर चतुत्र कार डाले। इस प्रकार रवहीर होकर वे ऋड्यपुद्ध करनेके लिये आमने-सामने आ गर्थे। उस समय उनका बड़ा ही घीषण और कठोर युद्ध हुआ। राजा द्वपदने जयहचपर आक्रमण किया। जयहबने तीन काण क्षेत्रकर हुपदको वायल कर दिया और हुपदने जवड्यको बाजोसे बीध दिवा। आपके पुत्र विकर्णने मुक्सोमपर बाका किया । दोनोमें युद्ध ठन गया । उन दोनोने एक-दूसरेको बाणोसे बींच दिया, पांतु उनमेंसे किसीने भी पीक्षे पैर नहीं रखा । महारबी चेकितान सुप्तमांपर चढ़ आया, किंतु सुरापनि भीका बाणवर्षा करके उसे आगे बदनेसे रोक दिवा। तब चेकितानने भी गुसोपे भरकर अपने बाणोंसे मुख्यांको आत्कादित कर दिया। शकुनिने परमपराक्रमी प्रतिकिन्यपर आक्रमण किया। किंतु युधिष्ठिरकुमार प्रतिविज्यने अपने पैने बाणोंसे उसे क्रिन्न-भिन्न कर दिया। सहदेवके पुत्र शुरुकमनि काम्बोज महारबी सुदक्षिणपर धावा किया। सुदक्षिणने उसे अपने वाणोंसे बींघ दिया, फित भी वह युद्धसे दिया नहीं। फिर वह कोधर्मे भरकर अनेकों बाणोंसे सुदक्षिणको विदीर्ण-सा करता हुआ घोर युद्ध करने लगा। अर्जुनका पुत्र इरावान् शुतायुके सामने आया और उसके घोड़ोंको सार डाला। इसपर शुतापुने कुपित होकर अपनी गदासे इरावान्के घोड़ोंको नष्ट कर दिया। फिर उन देनोंका घोर युद्ध होने लगा।

पहारणी कुत्तिमोजसे अवस्तिरात विन्द और अनुविन्दका संघर्ष हुआ। वे अपनी-अपनी विद्याल वाहिनियोंके सहित संप्राप करने लगे। अनुकिन्दने कुलिभोजपर गदा कलावी और कुलिभोजने तुरंत हो उसे अपने बाजोसे इक दिया। कुलिभोजके पुत्रने वाण बरसाकर किन्दको व्यक्ति कर दिया। और विन्दने उसे अपने बाजोसे विदोणं कर दिया। इस प्रकार उनमें बड़ा अद्भुत युद्ध होने लगा। केकपदेशके पाँच सहोदा राजपुत्र गन्यारदेशके पाँच राजकुमारोसे युद्ध करने लगे। साथ ही उन दोनों देशोंकी सेनाएँ भी पिड़ गवी। आपका पुत्र वीरवाहु राजा विराटके पुत्र उत्तरसे लड़ने लगा और उसे अपने पैने बाजोसे बींग दिया। इसी प्रकार उत्तरने भी तीरसे-तीसे तीर छोड़कर उस वीरको व्यक्ति कर दिया। वेदिराजने अनुकपर धावा किया और बाजोंकी वर्षा करके उसे पीढ़ित करने लगा तथा उन्तकने भी उसे तीसे-तीसे बाजोसे बींगना आरम्य किया। इस प्रकार एक-दूसोको विदीणं करते हुए उनका वहा भीषण पुद्ध होने लगा। जस समय सब वीर ऐसे उपत हो रहे वे कि कोई किसीको पहचान नहीं पाता था। हाजी हार्थांके साथ, रथी रथीके साथ, पुइसकार पुइसकारके साथ और पैदल पैदलके साथ पिड़े हुए थे। इस प्रकार एक-दूसरेसे पिड़कर उन पोद्धाओंका बड़ा दुर्धर्ष और चमासान पुद्ध होने लगा। उस समय देवता, प्रार्थ, सिद्ध और चारण भी चहाँ आकर उस देवासुरसंग्रामके समान चोर युद्धको देसने लगे। राजन् ! उस संग्रामधूमिये लालो पद्मति मर्यादा छोड़कर युद्ध कर रहे थे। वहाँ पिता पुत्रकी ओर नहीं देखता बा और पुत्र पिताको नहीं गिनता बा। इसी प्रकार माई माईकी, भानजा मामाबी, मामा धानजेकी और मित्र पित्रको परवा नहीं करता बा। ऐसा जान पढ़ता था मानो से पुलोसे आविष्ट होकर युद्ध कर रहे हैं। इस प्रकार जब वह संख्यान प्रयोद्धांन और अत्यन्त ध्यानक हो गया तो धीषाके सामने पहते ही पालकोकी सेना कर्रा उदी।

### अभिमन्यु, उत्तर और श्वेतका संप्राम तथा उत्तर और श्वेतका वध

सङ्गणने वता—राजन् । इस दारुग विवसका पहला भाग बीतते-बीतते जब अनेको बाँकुरे वीरोका भीषण संद्वार हो गया; तब आपके पुत्र दुर्योधनकी प्रेरणासे दुर्मुख, कृतवर्या, कृप, सल्य और विविद्यति पिताम्ब्ह मीव्यके पास बले आये। इन पाँच अतिरवियोसे सुरक्षित होकर वे पाञ्चवाँकी सेनामें पुसने लगे । यह देशकर क्रोधातुर अभियन्यु अपने रक्षपर चड्डा हुआ भीष्पत्री और उन पाँचों महारचियाँके सामने आकर हट गवा। उसने एक पेने बाणसे भीष्मशिकी ठाइके विद्ववाली ध्वना काट दी और फिर उन सबके साथ संग्राम खेड़ दिया। तसने कृतवर्गाको एक, प्रात्यको पाँच और पितायहको नी बाणोंसे बीध दिया। किर एक झुकी हुई नोकवाले बाणसे दुर्मुसके सारविका सिर धड़से अलग कर दिया और एक बाणसे कृपाचार्यका सनुष काट हाला। इस प्रकार रणभूमिमें नृत्य-सा करते हुए उसने बड़े तीर्त बाजोसे सभी बीरोयर कर किया। उसका ऐसा इसलायक देखकर देवतालोग भी प्रसन्न हो गये तथा भीष्यादि महारवियोंने भी उसे साहात् अर्जुनके समान ही समझा। फिर कृतवर्मा, कृप और शल्पने भी अभिमन्युको बाणोंसे बीध दिया। परंतु वह मैनाक पर्वतके समान र पूर्णिसे वनिक भी विचलित नहीं हुआ वचा कौरव बीरोसे घिरे होनेपर भी उस वीर महारक्षीने उन पाँची अतिरवियोपर बाणोंकी इस्ही लगा दी और उनके हजारी बाणीको रोककर भीष्मजीपर बाण छोड़ते हुए वह भीवण सिंहनाद करने लगा।

राजन् । किर महावली भीष्यजीने बढ़े ही अद्भुत और घणनक दिष्यास प्रकट किये और अधियन्युपर हजारों बाण सोइकर उसे जिलकुल इक दिया। यह उनका बड़ा ही अद्भुत व्यापार हुआ। तब विराट, बृहचुन्न, हुपद, भीम, सात्यकि और र्याच केकच्देशीय राजकुमार—चे पाष्ट्रवपक्षके दस महारची बड़ी नेजीसे अध्ययन्युकी रक्षाके लिये दीड़े। उन्होंने जैसे ही धाषा किया कि शान्तनुनन्दन भीष्यने पाह्यालराज हुपदके तीन और सत्यक्तिके नौ बाण मारे तथा एक बाणसे भीमसेनकी ध्वजा काट हाली। तब भीमसेनने तीन बाणोसे भीष्पको, एकसे कृपाचार्यको और आठ बाणोसे कृतवर्याको बीध दिया । राजा किराटके पुत्र उत्तरने हाथीपर चढ़कर खड़े येगसे क्षान्यपर धावा किया । इत्थीको अपने रचकी ओर बढ़ी तेजीसे आता देसकर महराज शल्यने बाणोंद्वरा उसका वेग रोक दिया । इससे वह हाकी बिढ़ गया और उसने रचके जूएपर पैर रसकर उसके चारों घोड़ोंको मार डाला। घोड़ोंके मारे जानेपर लाली रबमें ही बैडे हुए शल्पने उत्तरके ऊपर एक भीषण शक्ति छोड़ी। उससे उत्तरका करूच फट गया, उसके हाधसे अंकुश और क्षेमर आदि गिर गर्चे और वह अचेत झेकर हावीसे नीचे गिर गया। फिर ऋल्य तलवार लिये रवसे कूद पड़े और उस हाबीकी सुँड काट दी । इससे वह भयंकर चीत्कार करता मर गया। यह पराक्रम करके राजा ज्ञान्य कृतवसकि रक्षपर

जब विराट्युत केतने अपने भाई उत्तरको मग्र हुआ और

प्राल्यको कृतवर्माके पास बैठा देखा तो वह स्रोधसे जल उठा और अपना विद्याल धनुष चक्कार शल्पको मारनेके लिये दौड़ा। यह बाणोंकी वर्षा करता हुआ शान्यके रचकी ओर बला। इस समय पदराजको मृत्युके मुँहमें पड़ा देशका आपके पक्षके सात महारवियोंने उन्हें बारों ओरसे घेर किया। कोसलराज बृहद्वल, मगधराज जयत्सेन, प्राल्यपुत्र रुक्तरब, काम्बोजनरेश सुदक्षिण, किन्द्र, अनुविन्द और जचड्रथ—ये सातों वीर श्रेतके सिरपर बाणोंकी वर्षा करने लगे । सेनापति श्रेतने सात बाणोंसे उन सातोंके बनुष काट डाले। उन्होंने आधे निमियमें ही दूसरे धनुष लेकर श्रेतपर सात बाण छोड़े। कितु महामना बेतने सात जाण छोड़कर किर उनके धनुव काट दिये। तब उन महारवियोंने शक्तियाँ लेकर भीषण गर्जना करते हुए उन्हें चेतपर छोड़ा। पांतु अखनियाके पारगामी श्रेतने सात ही बाणोंसे उन्हें भी काट दिया। फिर उसने एक भीषण बाण लेकर उसे स्वयरक्षपर छोड्न । उसकी गहरी बोट लगनेसे स्वमस्य अबेत होका रकके पिछले भागमें बैठ गया । उसे अर्थत देखकर उसका सारवि तुरंत ही सब त्येगोंके देखते-देखते रणधूमिसे अलग ते गया। किर श्रेतकुमारने छः काण चड़ाकर उन छहाँ महारचियोकी व्यजाओंके अप्रधाग काट दिये और उनके घोड़े तथा सार्राधयोको भी बीध द्वाला । इसके पश्चात् उर्ने बाणोसे आकादित कर स्वयं शल्यके स्थकी ओर कला। इससे आपकी सेनार्थे बड़ा कोलाहरू होने रूगा। तब सेनापति धेतको इस्त्यकी ओर जाते देश आपका पुत्र दुर्वोधन भीकाको आगे कर सारी सेनाके सहित श्रेतके रकके सामने आना और मृत्युके मुखर्मे पढ़े हुए राजा शल्यको उससे पुक्त किया। बस, बड़ा ही घोर और रोमाञ्चकारी युद्ध होने लगा तथा वितामह भीष्य अभिमन्यु, भीमसेन, सात्यकि, केकयराजकुमान, पृष्टगुप्त, हुम्द और बेदि तथा मतयदेशके राजाओंपर बाणोंकी वर्षा करने लगे।

राज मृतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! जब राजकुमार केत शाल्यके रावके सामने पाँखा तो कौरव, पाञ्चव और शालानुनन्दन भीव्यजीने क्या किया—यह मुझे बताओ ।

सजपने कहा—राजन् । उस समय लाखों इकिय कर राजकुमार श्रेतकी रक्षा कर रहे थे। उन्होंने पितायह मौजके रचकों धेर लिया। बड़ा ही धनधोर युद्ध होने लगा। मोक्सजीने मारकाट मचाकर अनेकों रखोंको सुना कर दिया। उस समय उनका पराक्रम बड़ा ही अद्भुत था। इधर राजकुमार श्रेतने भी हजारों रखियोंका सफाया कर दिया और अपने पैने बाणोंसे उनके सिर उड़ा दिये। मैं भी श्रेतके भयसे अपना रव प्रेरहेकर माग आया, इसीसे महाराजके दर्शन कर सका है। इस भीवण कटा-कटीके समय एकमात्र भीव्यती ही सुमेरुके समान अवल लड़े हुए थे। वे अपने दुस्पज प्राणीका मोह छोड़कर निर्मीकभावसे पाण्डवीकी सेनाका संहार कर रहे थे। जब उन्होंने देखा कि होत बड़ी तेजीसे कौरवसेनाको नष्ट कर रहा है, तो वे झटपट उसके सामने आ गये। किंतु क्षेत्रने भीवण बाणवर्षा करके उन्हें बिलकुल बक दिया। भीव्यजीने भी खेतपर बड़ी भारी बाणवर्षा की। उस समय यदि खेतने रहा न की होती तो भीव्यजी एक दिनमें ही सारी पाण्डवसेनाको नष्ट-प्रष्ट कर देते। जब पाण्डवीने देखा कि क्षेत्रने भीव्यजीका भी मुँह फेर दिया है तो वे बढ़े प्रसन्न हुए। यर आपका पुत्र दुर्वोधन डदास हो गया। वह आयन्त क्षेत्रमें भरकर अनेकों अन्य राजाओंक सहित सारी सेना लेकर पाण्डवीपर रहा पड़ा। उसीकी प्रेरणासे दुर्मुख, कृतवर्मा, कृपावार्य और शरूप भीव्यकी रहा कर रहे थे।

केतने जब देशा कि दुर्योचन तथा कई अन्य राजा मिलकार पाण्यवीकी संनका संदार कर रहे हैं तो वह भीष्मजीको होइकार कौरयोकी संनाका विश्वस करने लगा। इस प्रकार आपकी संनाको तितर-बितर करके वह पिर भीष्मजीके सामने आकर डट गया। फिर वे दोनों बीर इन्द्र और प्रकासके समान एक-दूसरेके प्राणीके प्राहक होकर लड़ने रूगे। डेतने खिलकिताकर हैंसते हुए नौ बाया छोड़कर भीष्मजीके धनुषके दस इकड़े कर दिये और एक बाणसे उनकी ब्याबा काट हाली। यह देखकर आपके पुत्रोंने समझा कि अब डेतके पंजेमें पड़कर भीष्मजी मारे जामेंगे तथा पाण्डकलेग प्रसन्न होकर हाड़ कजाने लगे।

तब दुर्वोधनने क्रोधित होकर अपनी सेनाको आदेश दिया, 'अरे ! सब लोग सावधान होकर सब ओरसे धीव्यजीकी रहा करो । देखो, ऐसा न हो हमारे सामने ही वे छेतके हाबसे मारे बावें । यह बात में तुमसे क्रोलकर कह रहा हूँ ।' राजाका आदेश सुनकर सब महारबी बड़ी फुर्तीसे चतुरहिणी सेनाको साब लेकर पीव्यजीकी रहा करने लगे । बाहीक, कृतवर्मा, व्राल, व्राल्प, कलसन्य, विकर्ण, चित्रसेन और विविश्वति—ये सब महारबी बड़ी शीष्रतासे भीव्यजीको चारों ओरसे घेरकर हेतके कार बड़ी भारी बाणवर्षा करने लगे । किंतु महामना हेतने अपने हाबकी सफाई दिखाते हुए उन सब धाणोंको रोक दिया । किर सिंह जैसे हाब्रियोको पीछे हटा देता है, वैसे ही उन सब वीरोको रोककर उसने अपने बाणोंसे पीव्यजीका धनुब काट दिया । तब भीव्यजीने दूसरा धनुब लेकर उसे बड़े तीले बाणोंसे बींच डाला । इससे सेनापति छेतने क्रोधमें

भरकर सबके देखते-देखते अनेकों लोहेके बाणोसे बींधकर भीष्मजीको व्याकुल कर दिया । इससे राजा दुर्घोधनको बड़ी व्यथा र्ख्न और आपकी सेनामें हाहाकार होने लगा। श्रेतके बाणोंसे घायल होकर भीष्मजीको पीछे हटे देखकर बहुत लोग तो यही समझने लगे कि अब छेतके हाबमें पड़का भीव्यजी मारे ही जायैंगे। भीव्यजीने जब देखा कि मेरे रखकी ध्वजा काट दी गयी है और सेनाके भी पैर उलाइ गये हैं तो उन्होंने क्रोधमें भरकर चार वाणींसे बेतके चारों घोड़ोंको मार डाला, दो बाणोंसे उसकी ध्वजा काट डाली और एकसे सारियका सिर काट दिया। सूत और पोझेंके मारे जानेपर श्वेत रथसे कृद पड़ा और वह कोबसे तिलमिता डठा । श्वेतको रबहीन देखकर भीष्मजीने उसपर सब ओरसे पैने बाजीकी बीछार की। तब उसने धनुषको अपने रखये फेककर एक कालद्रण्डके समान प्रचयह शक्ति ली और 'जरा पुरुवता धारण करके खड़े खो; मेरा पराक्रम देखों ऐसा कड़कर उसे भीष्मनीयर छोड़ दिया। उस भीषण शक्तिको आठी देख



आपके पुत्र हाहाकार करने लगे। किंतु भीष्मजी तनिक

भी नहीं प्रवराये । उन्होंने आठ-नौ बाण मास्कर उसे बीचहीमें काट दिया । यह देसकर आपकी ओरके सब लोग जय-जयकार करने लगे ।

तब विराटपुत्र होतने क्रोधकी हैंसी हैंसते हुए भीष्मजीका प्राणान्त करनेके लिये गदा उठायी और बढ़े वेगसे उनकी और दौड़ा। धीष्मजीने देखा कि उसके केंगको रोका नहीं जा सकता, अतः वे असका चार बचानेके लिये पृथ्वीपर कुद पड़े । श्रेतने उसे पुमाकर भीष्मजीके रचपर छोड़ा और उसके लगते ही उनका रख, सार्राध, ब्लजा और घोड़ोंके सहित बूर-बूर हो गया। भीष्मजीको रषद्दीन देखकर शल्य आदि दूसरे रबी अपने-अपने रब लेकर दीवे। तब वे दूसरे रबपर चक्कर हैंसते हुए फेतकी ओर बढ़े। उसी समय भीषाको आकत्त्रवाणी हुई—'महाबाहु भीष्य ! शीव्र ही इसे मारनेका उराय करो । विकुकर्ता विचाताने यही इसके वधका समय निक्षित किया है।' यह आकाशवाणी सुनकर भीष्य बड़े प्रसन्न हुए और उसे बार डालनेका निश्चय किया। उस समय **इतको रव्हीन देशकर सात्यकि, भीमसेन, धृष्टग्रुप्र, हुपर्**, ककवराजकुमार, शृष्टकेतु और अभिमन्यु एक साथ ही अपने रब लेकर बले। किंतु होणाचार्य, कृपाचार्य और शल्यके सहित चीव्यजीने उन्हें रोक दिया। उसी समय श्रेतने तस्तवार र्तीककर भीव्यजीका धनुष काट डाला । भीष्मजीने तुरंत ही दूसरा बनुष डठा लिया और बड़ी तेंगीसे श्रेतकी ओर बलें। बीचमें सामने आनेपर उन्होंने भीमसेनको साठ, अधिमन्युको तीन, सात्यकिको सी, धृष्टयुप्तको बाँस और केकघराजको याँच बाण मास्कर रोक दिया। फिर वे सीधे धेतके सामने पहुँचे और अपने बनुषपर एक मृत्युके समान बाण बढ़ाकर उसे ब्रह्मान्त्रसे अभियन्त्रित करके छोड़ा। यह बाण श्रेतके कवचको फोड़कर उसकी हातीमें पुस गया और फिर विजलीके समान चमककर पृथ्वीमें प्रवेश कर गया। इस प्रकार उसने चेतका प्राणान्त कर दिया। उसे पृथ्वीपर गिरते देख पाण्डव और उनके पक्षके क्षत्रियालीग बद्धा शोक करने लगे तथा आपके पुत्र और अन्य कौरवलोग बड़े जसज हुए। दुःशासन तो बाजा बजाता हुआ इधर-उधर

# युधिष्ठिरकी चिन्ता, कृष्णका आश्वासन और क्रौञ्चव्यूहकी रचना

पृत्रगृहने पूछा—सञ्जय ! सेनापति छेत कव युद्धमें इरबुऑके हाबसे मारा गया तो उसके पश्चात् महान् धनुधरे पाञ्चालवीरोने पाण्यवीके साथ मिलकर क्या किया ?

सक्रयने कहा—महाराज ! स्थिर होकर सुनिये—उस भयंकर दिनके पूर्वाह्मका अधिकांश माग बात नानेपर लगभग दोपहाके समय आपकी तथा शक्की सेनाओंने पुन: युद्ध होने लगा। विराटके सेनापति धेतको परा हुआ और कृतवर्माके साथ शल्यको युद्धके लिपे तेपार देलकर आकृति पड़नेसे प्रज्वतित हुई अधिके समान राजकुमार शेख कोससे जल उठा । उस बलवान् वीरने अपना महान् बनुष बढ़ाकर महराज राज्यको मार डालनेकी इच्छास उनपर आक्रमण किया। उस समय बहुत-से रब चारों ओरसे ईसकी रहा कर रहे थे। वह जाणोंकी वर्षा करता हुआ शल्पके रखके पास पहुँच गया। तब मीतके पुलमें पड़े हुए नहराज शान्यको बचानेके लिये आपकी सेनाके सात यहारबी—बुरहरू, जयसोन, रुक्मरथ, किन्त, अनुकिन्द, सुटक्किण और जयद्रम उन्हें बारों औरसे घेरकर रहते हो गये और इंग्लंक मस्तकपर बाणोकी वर्षा करने लगे । उन सातोको एक साथ प्रदार करते देश सेनापति इस्त कोधमें भर गया और भक्त नामके सात तीयं बाणोंसे उन सालोंके धनुष काटकर मिहनाट करने लगा। तब महाबाहु भीवा प्रेपके समान गर्जना काते हुए विद्याल धनुष हाबमें लेकर दांसपर बढ़ आये । उन्हें आते देख पाञ्चक्षी सेना भयसे शर्री उठी। इतनेहीमें भीत्मसे झेलकी रक्षा करनेके लिये अर्जुन उसके आगे आकर सब् हो गये; फिर तो भीव्यजीके साथ इन्होंका युद्ध किंद्र गया।

इधर, शल्यने हाथमें गदा ले अपने रखसे उतरकर शंसके बारों प्रोडोको मार डाला। जब पोड़े पर गये तो शंस भी तलवार हाबमें लेकर तुरंत रखसे कुछ शान्ति मिली। अब पीव्यजी पञ्चाल, मलय, केकय और प्रमद्धकदेशीय योद्धाओंको बाणोंसे मार-मारकर गिराने लगे। किर, उन्होंने अर्जुनका सामना छोड़कर पञ्चालराज हुन्द्यर थावा किया और उनकी सेना भीव्यजीके बाणोंसे दग्य होती दिसायी देने लगी। वे पाण्डव-पक्तके महारिक्योंको ललकार-ललकारकर मारने लगे। सारी सेना ज्यावित हो उठी, उसका ब्युड़ च्यूड़ हो गया। इसी बीचमें मूर्च थी अस्त हो गया; अतः अधेरेमे कुछ सुद्रा नहीं पड़ता था और भीष्यजी बड़े वेगसे कह रहे थे—यह देखकर पाण्डवाने अपनी सेनाको पीछे हटा लिया।

प्रथम दिनके युद्धमें वब पाण्डव-सेना पीछे हटा ली गयी

और कृपित हुए भोष्मका पराक्रम देखकर दुर्पोधन खुशी मनाने लगा, उस समय धर्मराज युधिष्ठिर अपने सभी पाइयाँ और सन्पूर्ण राजाओंको साथ लेकर तुरंत भगवान् श्रीकृष्णके पास गये और अपनी पराजयकी जिन्तासे बहुत दुःसी होकर कड़ने लगे—'श्रीकृष्ण ! देखते हो न ? गर्मीकी मौसममें सूखे हुए तिनकेकी बेरीको जैसे आग क्षणघरमें जला डालती है, उसी प्रकार चयानक पराक्रम दिलानेवाले भीषाजी अपने काणोंसे मेरी सेनाको भस्तमात् कर रहे हैं। क्रोधमें भरे हुए यमराज, वजधर इन्द्र, पाशधारी वरुण और गदाधारी कुबेरको तो कदाचित् युद्धमें जीता जा सकता है; किंतु इन महान् तेजस्वी भीष्मको जीतना असम्भव है। ऐसी दशामें में तो अपनी बुद्धिको दुर्बलताके कारण भीष्मरूपी अगाध जलमें नावके किना जूब रहा हूँ। अब इन राजाओंको में भोष्यकारी कालके मुखमें नहीं डालना चाहता । भीष्यजी बड़े भारी अञ्चलेता हैं; उनके पास जाकर मेरे सैनिक उसी प्रकार नष्ट हो जायेंगे, जैसे प्रजालित अग्निमें गिरकर पर्तगे। केंद्राव । अब मेरे जीवनके जितने दिन दोष हैं, उनमें बनमें रहकर कठोर तपस्या करूँगा; किंतु इन मित्रोको चुद्धमें मरने न हुँगा । श्रीव्यजी प्रतिदिन मेरे हजारों महारथियों और श्रेष्ट योद्धाओंका संहार कर रहे 🕯 । माधव ! तुन्हीं बताओं, अब क्या करनेसे हमारा हित होगा ?'

यह कडकर युधिहिर शोकसे बेसुध हो बहुत देरतक अधि के किये पन-ही-मन कुछ सोवते रहे। तब भगवान् श्रीकृष्ण उन्हें शोकसे पंकित जान समस्त पाण्यवोक्ते आनिद्यत करते हुए बोले—'भारत! तुन्हें इस प्रकार शोक नहीं करना वाह्यि। देखों तो, तुन्हारे धाई कैसे शुरवीर और विद्यविक्षात धनुर्धर है। मैं और महान् यहासी सात्यिक तुन्हारा प्रिय कार्य करनेमें लगे है। में विराट, हुएद, शृहसुम्न तवा अन्यान्य महावली राजालोग तुन्हारे कृषाकोशी और धक हैं। महावली पृहसुम्न तो सदा ही तुन्हारा हित्यिनाक और प्रिय कार्य करनेवारण है, इसने सेनापतित्यका भार क्रिया है और यह शिक्षण्डी हो निश्चय ही भीष्यका कार है।'

श्रीकृष्णको ये कार्ते सुनकर युधिष्ठिरने महारधी धृष्टग्रुप्रसे कहा, 'धृष्टग्रुप्र! में जो कुछ कहता हूँ, ध्यान देकर सुनो । आशा है, तुम मेरी बात टालोगे नहीं । तुम हमारे सेनापति हो । भगवान् वासुदेवने तुन्हें यह सम्मान दिया है । पूर्वकालमें जैसे कार्तिकेपजी देवताओं के सेनापति हुए थे, उसी प्रकार तुम भी पायदवों के सेनानायक हो । पुस्वसिंह ! अब अपना पराक्रम दिलाओं और कौरवोंका संहार करो । मैं, भीमसेन, अर्जुन, नकुल-सहदेव और प्रीपदीके सभी पुत्र तका और भी खें प्रधान-प्रधान राजा हैं, सब तुम्हारे पीछे बलेंगे।'

यह सुनकर पृष्टद्युप्रने वहाँ उपस्थित सभी लोगोंको प्रसन्न करते हुए कहा, 'कुन्तीनन्दन ! भगवान् इंकरने मुद्रो प्यक्तेसे ही द्रोणावार्यका काल बनाया है। आज मैं भीका, कृपाचार्य, द्रोणावार्य, प्रक्त्य और जयड्य-इन सभी अभिमानी वीरोंका मुकाबला कर्लमा।' शतुहन्ता भृष्टद्युप्त जब इस प्रकार सुद्धके लिये तैयार हुआ तो रणोन्यत पाण्यव वीर जय-जयकार करने लगे। तत्पद्धात् युधिष्ठिरने सेनायति भृष्टद्युप्रसे कहा, 'देवासुर-संशाममें बृहस्यतिजीने इन्द्रके लिये जिस क्रीक्षारुण नामक प्रमुक्ता उनदेश दिणा वा, उसीकी रचना हमलोग करें।'

दूसरे दिन युधिष्ठिरको आलाके अनुसार युष्टयुप्पने अर्जुनको सम्पूर्ण सेनाके आगे रखा। रखपर बैटे हुए अर्जुन अपनी रसम्रदित ब्बजा और गार्थ्यक बनुवसे ऐसी शोधा पा रहे थे, वैसे सूर्यको किरणोसे सुमेठमर्जत। राजा हुम्द बहुत बड़ी सेनाको साथ लिये उस क्रीक्टम्प्रके शिरोधागर्ने विकत हुए। कुन्तिभोज और वेदिराज—ये दोनों नेजोंक स्थानपर

रसे गये। दाशार्णक, प्रच्छक, अनूपक और किरातीका सन्तु त्रीवाके स्थानपर था। पटचर, पोण्डू, पोरवक और निवाहोंके साथ राजा पुधिष्ठिर उसके पृष्ठभागमें खड़े हुए। उसके दोनों पंस्तोंके स्थानमें भीमसेन और धृष्टग्रुप्न थे। डोपरीके पुत्र, अभिमन्यु, महारथी सात्यकि तथा पिशास, दरद, पुण्डू, कुन्डीजिय, मास्त, धेनुक, तङ्गण, परतङ्गण, वालिक, विलिर, बोल और पाण्ड्य देशोंके वीर दक्षिण पक्षमें स्थित हुए और अप्रिवेश्य, हुम्ब, मालब, दानभारि, प्रबर, उद्भार, बता तथा राकुलदेशीय बीरोके साथ नकुल और सहदेव बाम पक्षमें स्थित हुए। इस व्युष्टके दोनों पक्षोंमें दस हजार, त्रिरोधागमें एक लाख, पृष्ठधागमें एक अरब बीस इजार और प्रीवामें एक लाख सत्तर इजार रथ खड़े किये गये वे । दोनों पक्षोंके आगे, पीछे और सब किनारोंपर पर्वतके समान केंबे गजराजीकी कतारे थीं। विराट, केंकय, काश्चिरात और शैव्य—ये उसके जंघास्वानकी रक्षा करते वे। इस प्रकार उस महान्युक्ती स्वना करके पायडव अख-शब और कवच आदिसे सुसजित हो पुत्रके लिये सूर्योदयकी प्रतीका करने लगे।

# दूसरा दिन—कौरवोंकी व्यूहरचना और अर्जुन तथा भीष्यका युद्ध

सञ्जयने कहा—राजन् ! दुर्वोधनने जब उस दुर्वेद्य क्रीड्राम्युइकी राजना देशी और अञ्चल तेजसी अर्जुनको इसकी रहा करते पाया तो ब्रोणाकार्यके पास जाकर वहाँ उपस्थित सभी शुरवीरोंसे कहा—'वीरो ! आप सब लोग



नाना प्रकारके असर्सचालनकी विद्या जानते हैं और युद्धकी कलामें प्रवीण हैं। आपमेंसे एक-एक वीर भी युद्धमें पायडवोंको मारनेकी शक्ति रज्ञता है; किर वर्षि सभी महारखी एक साथ मिलका उद्योग करें, तब तो फहना ही क्या है ?'

असके इस प्रकार कहनेसे भीवा, होण और आपके सभी : पुत्र मिलकर पाण्डबोके मुकाबलेमें एक महान् ब्यूहकी रचना करने लगे । पीत्राजी बहुत बड़ी सेना साथ लेकर सबसे आगे बले । उनके पीके कुन्तल, दशार्ण, यगध, विदर्भ, मेकल तथा कर्णप्रायस्य आदि देशोंके बीरोंको साथ लेका पहाप्रतापी होणाबार्य सले । गान्यार, सिन्युसीबीर, शिक्षि और वसाति बीरोंके साथ शकुनि होणावार्यकी रक्षामें नियुक्त हुआ। इनके पीछे अपने सभी भावपोके साथ युपोंघन था। उसके साथ अञ्चातक, विकर्ण, अम्बष्ट, कोसल, दस्द, शक, शुद्रक और मालव देशके योद्धा थे। इन सबके साथ वह शकुनिकी सेनाकी रक्षा कर रहा वा। धूरिसवा, शल, शलब, भगदत और विन्-अनुविन्-ये ब्यूतके वाम भागकी रक्षा करने लगे । सोमदत्तका पुत्र, सुद्यार्मा, कम्बोजराज सुदक्षिण, शुतायु और अन्युतायु—ये दक्षिण भागके रक्षक हुए। अश्वत्थामा, कृपाचार्य और कृतवर्या—ये बहुत बड़ी सेनाके साथ व्यूहके पृष्ठभागमें खड़े हुए। इनके पृष्ठपोषक थे केतुमान, वसुदान, काशिएजके पुत्र तथा और दूसरे-दूसरे देशोंके राजालोग ।

राजन् ! तदनत्तर, आपके पक्षके सब योद्धा युद्धके लिये

तैयार हो गये और बड़े आनन्दकं साथ सङ्घ बनाने एवं सिंहनाद करने लगे। हर्वमें भरे हुए सैनिकोंके सिंहनाद सुनकर कौरवोंके पितामह भीष्मने भी सिंहके समान खाड़कर उच स्वरसे शङ्घ बनाया। तदुपरान्त शतुओंने भी अनेको प्रकारके शङ्घ, भेरी, पेशी और आनक आदि बाने बनाये; उनकी तुमुख ध्वनि सब और गूँजने लगी। श्रीकृष्ण, अर्जुन, भीमसेन, युधिहिए, नकुल और सहदेवने भी अपने-अपने शङ्घ बनाये तथा काशिरान, शैंब्य, शिखपढी, पृष्टपुप्र, विराट, सात्यिक, पश्चालदेशीय बीर और श्रीयदीके पुत्र भी बड़े-बड़े शङ्घ बनाकर सिंहोंके समान खाड़ने लगे। उनके शङ्कनादकी कैसी आवाज पृथ्वीसे लेकर आकाशनक गूँव वठी। इस प्रकार बौरब और पाप्सव एक-दूसरेको पीड़ा पहुँचाते हुए युद्धके लिये आमने-सामने खड़े हो गये।

मृतराष्ट्रने पूरा जन दोनों ओरकी सेना ब्यूहरबनायूर्वक साढ़ी हो गयी तो योद्धाओंने किस प्रकार एक-दूसरेयर प्रहार करना शुरू किया ?

सक्रमने कतः—जब दोनों और समानसम्बद्धे होनाओंकी व्यक्त-रचना हो गयी और सब और सुन्दर व्यवादे पहराने रुगी, तब दुर्वोधनने अपने घोडाओंको युद्ध आरम्ब करनेकी आज्ञा दी। कौरववीरोंने जीवनका योह छोड़कर पाण्डवीपर आक्रमण किया। फिर तो होनों ओरकी सेनाओंचे रोमाछकारी युद्ध होने रुगा। रखसे रद्ध और हाजींसे हाजी पिड़ गये। हाजी और खेड़ोंके प्रारीरोंने असंख्य बाज युसरे रुगे। इस प्रकार पमासान युद्ध आरम्ब हो जानेपर पिठामह भीम अपना बनुष उठाकर अभिमन्यु, भीमसेन, सारविद्ध, कैकेंघ, विराट और बृष्टसुम्न आदि वीरोपर तथा छेदि और मस्य देशके राजाओंचर बाणोंकी वर्षा करने रुगे। उनकी मारसे पाण्डवीका व्यक्त टूट गया, सारी सेना तिवर-बिवर हो गयी। कितने ही सवार और घोड़े यारे गये, रवियोंके होड़-के-सुंद्र भाग खरे।

अर्जुन महारबी भीष्यके ऐसे पराक्रमको देखकर कोष्ये भर गये और भगवान् ब्रीकृष्णसे बोले, 'जनादेंन । अब पितामह भीष्यके पास रख ले बलिये, नहीं तो ये हमारी सेनाका अवश्य ही संहार कर डालेगे । सेनाको बजानेके लिये आज मैं भीष्मका वस कर्मगा ।' श्रीकृष्णने कहा—'अच्छा, धनक्षय ! अब सावधान हो जाओ । यह देखो, में अभी तुन्हें पितामहके रखके पास पहुँचाये देता हूं।' ऐसा कहकर श्रीकृष्ण अर्जुनके रथको भीष्यके पास ले करे । भीष्यने जब

देशा अर्जुन अपने बाणोसे झ्रखीरोका मर्दन करते हुए बड़े केगसे आ रहे हैं, के आगे कहकर उनका सामना किया। उस समय अर्जुनके ऊपर भीष्यने सतहत्तर, द्रोणने प्रचीस, कृपाबार्यने प्रकास, दुर्योबनने चीसठ, शल्य और जयद्रथने नौ-नौ, शकुनिने पाँच और विकणिन दस बाण घारे। इस प्रकास बारों ओरसे तीखे बाणोसे विश्व जानेपर भी महाबाहु अर्जुन तिनक भी व्यक्ति या विवस्तित नहीं हुए। इन्होंने भीष्यको प्रचीस, कृपाबार्यको नौ, द्रोणाखार्यको साठ, विकर्णको तीन, शल्यको तीन और दुर्योधनको पाँच बाणोसे बॉचकर तुरंत बदला खुकाया। इतनेहीमें सात्यकि, विराट, भूडखुप्र, द्रीपदीके पाँच पुत्र और अधिमन्दु अर्जुनकी सरहापताके लिये आ पहुँचे और उन्हें बारों ओरसे घेरकर साढ़े हो गये।

तब मीकाने अस्ती बाण भारकर अर्जुनको बीध दिया।
यह देख कोरजपक्षके बोद्धा हर्षके मारे कोरतहरू मलाने
लगे। उन महारबी बीरोका हर्षनाद सुनकर प्रतापी अर्जुन
उनके बीवमें घुस गया और महारवियोको निवाना बनाकर
अपने धनुषके सेल दिलाने लगा। अपनी सेनाको अर्जुनसे
पीडित देख दुर्वोधन भीकाके पास जाकर खोला, 'तात!
बोक्जाके साथ यह बलवान् अर्जुन हमारी सेनाको जढ़ काट
रहा है। आप और आवार्य होणके बीते-जी यह दशा हो रही
है! कर्ण हमारा सदा हित बाहनेवाला है, मगर वह भी
आयहीके कारण अपने हथियार छोड़ बुका है; इसीरियों वह
अर्जुनसे लड़ने नहीं आता। पितासह! कृपया ऐसा उद्योग
कीडिये, जिससे अर्जुन पारा जाय।'

दुर्पोधनके ऐसा कहनेवर भीषाजी 'श्रृतियधर्पको थिकार है' यह कहकर अर्जुनके रश्वकी और वहे। अश्रत्वापा, दुर्योधन और किकर्णने भीषाका साथ दिया। उधर, पाय्यव भी अर्जुनको घेरकर लाई थे। फिर संप्राम खिड़ा। अर्जुनने बाजोका जार फैटाकर पोष्पकों सब ओरसे कक दिया। भीषाने भी बाज भारकर उस जालको तोड़ हाला। इस प्रकार धेनों एक-दूसरेके प्रवारको विफल करते हुए बड़े उत्साहसे लाइने लगे। भीषाके धनुषसे घूट हुए बाजोंके समृह अर्जुनके बाजोंसे किन-पिन्न होते दिखायी देते थे। इसी प्रकार अर्जुनके छोड़े हुए बाज भी भीषाके सायकोंसे कटकर पृथ्वीपर गिर जाते थे। दोनों ही बलवान थे, दोनों ही अन्नेय। देनों एक-दूसरेके खोग्य प्रतिहन्दी थे। उस समय कौरव भीषाको और पाय्यव अर्जुनको उनके ध्वजा आदि चिह्नोसे ही पहचान पाते थे। उन दोनों वीरोंक पराक्रमको देलकर सभी प्राणी आश्चर्य करते थे। जैसे धर्ममें स्थित खळर बर्ताव करनेवाले पुरुषमें कोई दोष नहीं निकाला जा सकता, उसी प्रकार उनकी रणकुशलतामें कोई मूल नहीं दोसती थी। उस समय कौरव और पाण्डवपहोंके खेडा तीली बारवाली

तलवारों, फरसों, बाजों तथा नाना प्रकारके दूसरे अन्त-शबोसे आपसमें मारकाट मचा रहे थे। इस प्रकार जब वह कठण संचाम बन्त रहा था, उसी समय दूसरी ओर पाञ्चाठ-राजकुमार बृष्टग्रुप्र और द्रोणाबार्यमें गहरी मुठभेड़ हो रही थी।

# धृष्टद्युम्न और द्रोणका तथा भीमसेन और कलिङ्गोंका युद्ध

पृत्रगङ्कने पृत्रा—सञ्जय ! महान् धनुर्धर द्रोणाचार्य और हुपदकुमार धृष्टगुप्रमे किस प्रकार युद्ध हुआ, सो मुझे बताओ !

सञ्जयने कहा—राजन् ! इस घयानक संप्रामका वर्णन सुरिधर होकर सुनिये। पहले डोणावार्यने धृष्टग्रुपको तीले बाणोंसे बीच दिया । तब सृष्ट्युप्रने भी हैंसकर डोणको नब्बे बाणोंसे बीध डाला। यह देल होणने पुनः बाणोकी वर्षा करके हुपराकुमारको ढक दिया और उसका प्राणाना करनेके लिये द्वितीय कालदण्डक समान एक भयेकर बाण द्वावये लिया। उसे धनुषपर चढ़ाते देल सारी सेनामें हाहाकार नव गया। महाराज ! उस समय वहाँपर पृष्टपुत्रका अद्भुत पुरुवार्ध मैंने अपनी अलिंगे देखा। उसने मृत्युके समान भर्यकर उस बाणको आते ही काट दिया । फिर डोयके प्राण लेनेकी इच्छासे उसने बढ़े वंगसे शालिका त्रहार किया। उस शक्तिको ब्रेणाचार्यने हैंसते-हैंसते काट दिया और उसके तीन दुकड़े कर डाले। यह देल उसने पुन: पाँच वाणीसे द्रोणको घायल किया। तब होणने हुपदकुमारका बनुष काट दिया, फिर सारशिको रक्तमे मार गिराया और उसके चारों घोड़ोको भी गार झला। सारथि और पोझेंके मर जानेरे जब बढ़ रबहीन हो गया तो हाबमें गदा लेकर रणमें कूद पड़ा और अपना पोरुष दिखाने लगा । इसी समय ब्रोजने एक अद्भुत काम किया; शृष्टद्वप्न अभी रवसे उत्तरा भी नहीं वा कि उन्होंने अनेकों बाण मास्कर उसके हाबसे यदा गिरा दी। तब यह बाल और तलवार लेकर बड़े वेगसे डोजके ड्यर झपटा, किंतु आचार्यने बाणोंकी झड़ी लगाकर उसे आगे बढ़नेसे येक दिया । यहापि उसकी गति रुक गयी तो भी वह बड़ी पुर्तीक साब ब्रोणके छोड़े हुए बाणोंको बालमे पीछे हटाने लगा। इतनेमें महाबली भीमसेन सहसा उसकी सहायताके लिये आ पहुँचे । भीमने आते ही सात तीखे बाण मास्कर ब्रेजाचार्यको बीच डाला और यृष्टद्मप्रको तुरंत अपने रचपर बिठा लिया। तब दुर्योधनने भी ब्रेणाचार्यकी रक्षके लिये कलिङ्गराज भानुमान्को बहुत बड़ी सेनाके साव भेजा। यहाराज !

आपके पुत्रकी आज्ञाके अनुसार करिष्ट्रोंकी वह महती सेना भीनसेनके ऊपर कड़ आयी। डोपाकार्य तो विराट और इपटके सामने जा डटे और धृष्टद्युप्त राजा युधिष्ठिरकी सहायताके किये बता गया। तदननार, धीमसेन और करिड्डोमें महाभयानक रोमाञ्जकारी युद्ध छिड़ गया।

भीयसेन अपने ही बाहुबलके भरोसे धनुष टेकारते हुए कतिङ्कराज्के साथ युद्ध करने लगे । कतिङ्कराजका एक पुत्र बा, उसका नाम वा शकदेव। उसने अनेको बाणोका प्रहार कर भीमसेनके घोड़ोंको मार डाला । भीमसेन विना रचके हो गर्वे—यह देलका उसने जोखार हमला किया और उनपर वर्षाकालके मेक्की भाँति वाणोकी इस्ही लगा दी। तब भीमने उसके उत्पर एक त्येहेकी गढ़ा फेकी । उस गढ़ाकी धोट लाकर वह सारविके साथ ही जमीनपर लुक्क गया। अपने पुत्रको मतो देख करिव्यूराजने हजारों रवियोकी सेना लेकर भीमको चारों ओरसे घेर किया । भीमसेनने वह गदा फेंककर हायोमें कल और तलवार ले सी। यह देख कलिङ्गराज क्रोबर्पे धर गया और उसने भीमसेनके प्राण लेनेकी इच्छासे उत्तपर एक सर्पके समान विषेता बाण छोड्रा। भीमसेनने अपनी तत्कवारसे उस तीखे वाणके दो टुकड़े कर दिये और उसकी सेनाको प्रथमीत करते हुए बड़े जोरसे हर्पनाद किया। अब तो कतिङ्गराजके क्रोधको सीमा न रही । उसने पत्वरपर रगड़कर तीरवे किये हुए जीवह तोमर भीमसेनके ऊपर फेके। भीमसेनने तुरंत तलवारसे उनके टुकड़े-टुकड़े कर दिये और कित भानुमान्पर बावा किया। भानुमान्ने बाणोंकी वर्षासे भीयसेनको हक दिया और उद्यस्तरसे सिंहनाद किया। भीयसेन भी बढ़े जोरसे सिंहके समान दहाड़ने लगे। उनका विकट नाद सुनकर कलिङ्गसेना बहुत हर गयी। उसने समझ लिया कि भीमसेन कोई साधारण मनुष्य नहीं हैं, देवता हैं। इतनेमें भीमसेन पुनः भवंकर सिंहनाद करके हाथमें तलवार ले अपने रबसे कूद पड़े और पानुपान्के हाथीके दोनों दाँत पकड़कर उसके मस्तकपर बड़ गये। उन्हें बढ़ते देख भानुमान्ने इक्तिका प्रहार किया; पर भीमसेनने अपनी

तलवारमे आके दो दुकड़े कर दिये और भानुमान्की कमरमें तलवारका एक ऐसा हाथ भारा कि उसके दो दुकड़े



हो गये। फिर भीमसेनने उसी तलवारमे उस हाबीके भी कंशेपर प्रतार किया । कंशा कट जानेसे हाथी विण्याहता हुआ जमीनपर गिर पड़ा। साथ ही भीमसेन भी कूदका ततवार लिये पृथ्वीपर साई हो गये। अब ने चहे-बढ़े हाकियोंको मारते-गिराते बारों ओर पूचने लगे । वे हाचीसवारोंकी सेनामें घुस जाते और तीसी धारवाली तलकारसे उनके शरीर तथा मसाक काट डालते थे। भीपसेन उस समय पैटान और अकेले थे तो भी कोधमें घरे हुए प्रलयकालीन यमराजके समान वे शबुऑका भय बढ़ा रहे थे। युद्धपृथिमें विचरते समय वे नाना प्रकारके पैतरे दिलाते थे—कभी मण्डलाकार बक्कर लगाते, कभी बक्के सहते हुए सब और पूमते, कभी **अवा**र्ड़से चलते, कभी कृदका आगे बढ़ते, कभी सब दिशाओंमें समान गतिसे अग्रसर होते, कभी एक ही दिशामें बढ़ते जाते, कभी किसीपर बढ़े केयसे बाका करते और कभी सकके ऊपर एक साथ ही चक्ई कर देते थे। वे कुट्कर रधोपर पहुँच जाते ओर कितने ही रवियोके महाक वलवारसे कारकर रचकी ध्वनाके साथ ही जमीनपर गिरा देते थे। उन्होंने फितने ही योद्धाओंको पैरॉतले कुक्लकर मार झला, कितनोंको ऊपर व्यालका पटक दिया, कितनोंको तलवारके घाट उतारा, कितनोको अपनी गर्जनासे इराकर भगाया और कितने ही वीरोंको अपने असहा केगसे घरादायी कर दिया। कितनोहीने तो इन्हें देखते ही भयके मारे प्राण त्याग दिये।

यह सब होनेपर भी कलिङ्गोंकी बहुत बड़ी सेना भीमसेनको चारों ओरसे घेरकर बड़ आयी। उसके मुहानेपर श्रुतायुको खड़े देश भीमसेन उसका सामना करनेको बड़े। उन्हें आते देश श्रुतायुने भीमकी खातीये नी बाण माने। भीमसेन कोधसे जल उठं। इतनेहीयें अशोक भीमसेनके लिये

एक सुन्दर रब से आया । उसपर आरूढ़ होकर उन्होंने तुर्रत करिङ्गवीर सुतायुपर घावा किया । सुतायुने पुनः भीमसेनपर काण करसाना आरम्भ कर विधा । उसके छोड़े हुए नी तीसे बाजोंसे पायल होकर भीम चोट खाये हुए साँपकी भाँति फुफकारने लगे। महाबली भीमने भी धनुष बढ़ाया और लोहेके सात बाणोसे श्रुतायुको बींच डाला। साथ ही दो बाजोंसे उसके पहियोंकी रक्षा करनेवाले सत्य और सत्वदेवको वयलोक भेज दिया। फिर तीन बाणोसे केतुमान्के प्राण ले छिये। यह देलकर करिव्ह्नवीर भुतायुको बद्ध कोच हुआ और उसकी सेनाके कई हजार क्षत्रियोंने भीनको घेर किया। फिर तो बारों ओरसे भीमसेनपर शक्ति, गदा, तलवार, तोमर, ऋष्टि और फरसोंकी वर्षा होने लगी। धीयसेन अन्त-शत्त्रोंकी वर्षाका निवारण करके हावमें गदा ले बड़े चेनसे कल्डिक्सेनामें चिता पड़े और सात सी पोद्धाओंको यमराजके घर भेज दिया। इसके बाद पुनः हो इकार कलिङ्गवीरोको उन्होंने फैतके घाट उतार दिया। भीमसेनका यह पराक्रम अद्भुत था। इसी प्रकार वे बारम्बार करिन्द्रीका संद्वार करने लगे। महाराज ! उस समय उन्हें देखकर आपके पक्षके योद्धा कारम्बार वहीं कहते थे कि साक्षान् काल ही भीमसेनका रूप धारणकर कलियुकि साध मुद्ध कर रहा है।

तदननार, चीत्र्यजीने अपने काणोंसे घीमसेनके घोड़ीको मार डाला । तब भीम नदा हाथमें लेकर रखसे कुद पड़े । इचा, सात्रकिने धीमसेनका प्रिय करनेके लिये धीष्मके सारविको मार गिराचा । सारविके गिरते ही घोड़े हवासे बातें करते हुए धीनाको रणधूमिसे बाहर भगा हो गये। भीनसेन कतिकृतिका संद्वार करके अकेले ही सेनाके बीचमें लड़े ये तो भी कौरवपक्षके किसी भी वीरको उनके पास जानेकी विस्पत नहीं हुई। इतनेने यृष्टद्वार वहाँ आया और उन्हें अपने रचपा बिठाकर सबके देखते-देखते अपने दलमें ले गया। भीमसेन पाळाल और मतस्यदेशीय कीरोसे मिले। सात्यकिने भीमसेनको प्रशंसा करते हुए कहा—'बड़े सौभाग्यकी बात है जो आपने कलिङ्गराज भानुमान, राजकुमार केतुमान, प्रकरंब तथा अन्य बहुत-से कलिङ्गवीरोंका संहार किया। करिद्धारेनाका व्युद्ध बहुत बड़ा बा; इसमें असंख्य हाबी, घोड़े और रख थे और बड़े-बड़े थीर, बीर उसकी रक्षा करते थे। पांतु आपने अकेले ही अपने बाहुबलसे उसका नाहा कर दिया !' इतना कहकर सात्यकिने भीपसेनको छातीसे लगा लिया और उन्हें अपने स्थमें बैटाकर उनका साहस बढ़ाता हुआ वह पुनः कोरववीरोंका संहार करने लगा।

### धृष्टद्युम्न, अभिमन्यु और अर्जुनका पराक्रम

सक्रमने कहा—उस दिन जब पूर्वाह्मका अधिक पाग व्यर्तात हो गया और बहुत-से रथ, हाथी, योड़े, येदल और सवार मारे जा चुके तो पाखालराजकुमार बृहद्युज अकेला ही अखत्यामा, शल्य और कृपाचार्य—इन तीन महारवियोके साथ युद्ध करने लगा। उसने अखत्यामाके विश्वविद्यात घोड़ोंको दस वाणोंसे मार हाला। बहनोंके मारे जानेपर अखत्यामा शल्यके रथपर यह गया और वहींसे बृहयुज्यर बाणोंकी वर्षों करने लगा। बृहयुज्ञको अखत्यामाके साथ थिड़े हुए देख सुभद्रानन्दन अधिमन्यु भी तीखे बाणोंकी वर्षों करता हुआ शीप्र ही आ पहुंचा। उसने शल्यको प्रचीस, कृपावार्यको नौ और अखत्यामाको आठ बाणोंसे खीध हाला। तब अखत्यामाने एक, शल्यने दस और कृपावार्यन तीन तीखे बाणोंसे अधिमनन्युको बीध दिया।

महाराज । इतनेहीमें आपका पीता कुमार लक्ष्णा अभिमन्युको युद्ध करते देख उसका सामना करनेको आ गया। फिर इत दोनोमें युद्ध होने लगा। क्रोपमें घरे हुए लक्ष्मणने अभिमन्युको अनेको बाणोसे बीधकर अञ्चल पराक्षम दिखाया। इससे अभिमन्युको बड़ा क्रोप हुआ और उसने अपने हाथकी पुत्ती दिखाते हुए पन्नस बाणोसे लक्ष्मणको बीध डाल्प। लक्ष्मणने एक बाण मारकर अभिमन्युके धनुषको काट दिया: यह देख बरैग्यपहाके बीरोने बड़ा हर्षनाद किया। अभिमन्युने एक दूसरा अन्यन्त सुदृढ़ धनुष हाथमें लिया। फिर वे दोनो एक-दूसरेका बार बचाते और भारते हुए परस्पर तीक्ष्म बाणोका प्रदृश करने लगे।

तदनकार, अपने महाराबी पुत्रको अध्ययन्युकं बाणोसे प्रकार सुर्वाह पीडित देख दुर्वीसन उसकी सहायताके तिन्ये आ पहुँचा । यह । त्वैट आयी ।

देल अर्जुन भी पुत्रको रक्षाके लिये बड़े वेगसे छुँड़े। तय भीक्ष और डोणाचार्य आदि भी अर्जुनका सामना करनेको बड़ आये। उस समय सभी प्राणी कोलाहल करने लगे। अर्जुनने इतने बाण करसाये कि अन्तरिक्ष, दिशाएँ, पृथ्वी और सूर्य भी डक गये, कुछ भी नहीं सुझता था। इस प्रमासान युद्धमें कितने ही रख, हाथी और मोड़े मारे गये। रक्षीलोग रख लोड़-कोड़कर भागने लगे। महाराज! उस समय आपकी सेनामें एक भी मोद्धा ऐसा नहीं दिलाबी देता था, जो शुर्वीर अर्जुनका सामना कर सके। जो-जो सामने जाता, बढ़ी-वहीं उनके तीखे बाजोका निज्ञाना होकर परालेकका अतिथि बन काता था।

जब आपकी सेनाके बीर बारों ओर धागने लगे तो जीकृष्ण और अर्जुनने अपने-अपने उत्तम शहू बजाये। उस समय धीष्मजीने होणाळाचीसे पुसकराते हुए कहा, 'धगवान् जीकृष्णके साथ यह पहाजती अर्जुन अकेते ही सारी सेनाका संहार कर रहा है। युद्धमें किसी तरह भी इसे जीतना असम्पव है। इस समय तो इसका क्य प्रक्रयकातीन यमराजके समान घर्षकर दिखायी दे रहा है। देखते हैं न, हमारी यह बहुत बड़ी सेना किस ठाड एक-दूसरेकी देखा-देखी तेजीके साथ भागी जा रही है; अब इसे लौटा लाना बड़ा मुश्कित है। इधर, सूर्य भी अलावलको जा रहा है; अतः इस समय तो सेनाको समेटकर युद्ध बंद करना ही मुझे ठीक जान पड़ता है। हमारे खेदा बके और डरे हुए हैं, अतः अब उत्सवके साथ युद्ध नहीं कर सकेने।' महाराज! आवार्य होणसे यह कहकर भीष्मजीने आपकी सेनाको युद्धभूमिसे लौटा लिया। इस प्रकार सूर्यालके समय आपकी और पाण्डवोंकी भी सेनाएँ लौट आयाँ।

# तीसरा दिन—दोनों सेनाओंकी व्यूह-रचना और घमासान युद्ध

सक्रयनं कहा—जब रात बीती और सबेरा हुआ तो धीडाने अपनी सेनाको रणपूमियें कलनेकी आहा है। वहाँ ज्ञाकर उन्होंने सेनाका गरुड-व्यूह रखा और उस ब्यूहके अग्रप्तारायें बोचके स्थानपर वे सबये ही खड़े हुए। दोनों नेत्रोकी जगह ग्रेणाचार्य और कृतवर्मा थे। हिरोधानमें अग्रत्वामा और कृपाचार्य खड़े हुए। इनके साथ त्रैगर्त, कैकेय और वाटधान भी थे। मड़क, सिन्धुसीवीर और पश्चनददेशीय वीरोके साथ भूरिश्रवा, राल, प्राल्य, भगदत्त और जयद्व —ये कव्दकी जगह खड़े किये गये थे। अपने माइयों और अनुवरोंक साथ दुर्वोधन पृष्ठभागमें स्थित हुआ। कथ्वेज, शक और शुरसेनदेशीय योद्धाओंको साथ लेकर विन्द तथा अनुविन्द जस व्यक्तके पुत्कभागमें स्थित हुए। मगध और करिस्ट्रदेशकी सेना तथा दासेरकगण उसके दायें पंत्रकों जगह खड़े हुए तथा कासम, विकुत, मुख्द, कुण्डीवृथ आदि योद्धा वृहद्वानके साथ बायें पंत्रके स्थानपर स्थित हुआ।

अर्जुनने कौरवसेनाकी वह व्यूह-रचना देखी तो धृष्टयुप्रको साथ लेकर उन्होंने अपनी सेनाका अर्धचन्त्रकार व्यूह बनाया। उसके दक्षिण ज़िखरपर मीमसेन सुत्रोभित हुए, उनके साथ अनेकों अख-शब्दोंसे सप्पन्न मिन्न-भिन्न देहोंके राजा थे। भीमसेनके पीछे महारथी विराट और हुम्द खड़े हुए। उनके बाद मील और नीलके बाद पृष्टकेतु थे। पृष्टकेतुके साथ चेदि, काणि और कव्य आदि देहोंके सैनिक थे। धृष्टदुम्न और जिलक्दी प्रकार एवं प्रभद्रकदेशीय योद्धाओंके साथ सेनाके मध्यभागमें स्थित हुए। हाथियोकी सेनाके साथ धर्मराज पृथिष्ठिर भी वहाँ हो थे। उनके बाद सारपंकि और होपदीके पाँच पुत्र थे। फिर अध्यस्य और इराधान् थे। इसके पश्चात् कैकेयवीरोंके साथ प्रयोक्तय था। अन्तमें व्यक्ति वाम शिक्तरपर अर्जुन स्थित हुए, जिनके रक्तक भगवान् श्रीकृष्ण थे। इस प्रकार पाण्यवाने इस महाव्यक्तकी रखना की।

तदनसर पुद्ध आरम्म हो गया। रखारे रख और हम्बोसे हाथी थिड़ गये। रखोंकी घरचराहटके साथ फिला हुआ दुन्तुभियोंका सर आकाशमें गूँज रहा था। उभवपदाके नरवीरोमें घमासान पुद्ध किया हुआ था। उसी समय अर्जुन कौरय-पक्षके रिवयोंकी सेनाका संद्वार करने लगे। कौरय-वीर भी प्राणींकी परवा न करके पाण्डवोंके पुक्तवलेंगें हटे रहे। उन्होंने एकाम किससे इतना धार पुद्ध किया कि पाण्डवसेनाके पैर उलाइ गये, उसमें घणदाइ यस गयी। तब भीमसेन, घटोलाब, सात्वांक, बेकितान और होयदीके याँचों पुत्र भी आपके पुत्रोंकी सेनाको इस प्रकार घणाने लगे, जैसे देवता दानवोंको। इस प्रकार आपसमें पार-काट करते हुए वे ज्युनसे लवपथ शत्रिपवीर बड़े प्रयंकर दिलायी देते थे।

महाराज । इसी समय दुर्योधन एक हजार रिवयोकी सेना लेकर पटोक्तबके सामने आया । इसी प्रकार पाण्डव भी बहुत बड़ी सेनाके साथ भीष्य और ग्रेणावार्यके मुकाबलेमें जा डटे । अर्जुन भी कोधमें भरकर समस्त राजाओंपर वह आये । उन्हें आते देख राजाओंने हजारों रखेंके हारा चारों ओरसे घेर लिया और वे उनके रचपर शक्ति, गदा, परिष, प्रास, फरसा एवं मुसल आदि अक-शब्बोकी वर्षा करने लगे । किंतु अर्जुनने टिड्डियोकी कतारके समान आती हुई शब्बोंकी उस वृष्टिको अपने बाणोंसे बीचमें ही रोक दिया । उनके इस अल्पेकिक हस्तलाधवको देखकर देव, दानव, गन्धर्व, पिशाच, सर्थ और राक्षस—सभी धन्य-धन्य कहने लगे।

अर्जुनके बाणोसे पीडित होकर कौरव-सेना विवाद और भयसे कौपती हुई भागने लगी। उसे भागती देख कोयमें घरे हुए भीष्म और द्रोणाचार्यने रोका। दुर्योधनको देखकर कुछ



योद्धा त्येटने लगे । उन्हें लौटते देश दूसरे भी संकोचयदा लौट आये । सबके लौट आनेपर दुर्योधनने भीष्मजीके पास जाकर कहा, 'पितामह । मैं जो निवेदन करता है, उसपर ध्यान दोजिये। जबतक आप और आबार्य होण जीवित है, अञ्चल्यामा, सुद्रहर्ग तथा कृपाचार्य जनतक भीजूद है, तनतक हमारी सेनाका इस तरह धामना आपलोगोंके लिये गौरवकी बात नहीं है। मैं यह कभी नहीं मान सकता कि पाण्डव आयत्वेगोके समान बोद्धा हैं । अवश्य ही आप उनपर कृपादृष्टि रकते हैं, तभी तो हमारी सेना मारी जा रही है और आप क्षमा किये बैठे हैं। यदि यही कात थी, तो मुझे पहारे ही कता देना डकित था कि 'मैं पाण्डवोसे, पृष्टवुप्रसे और सात्पक्रिसे युद्ध नहीं करूँगा।' इस समय आपकी, आवार्यकी तथा कृप महाराजकी बात सुनकर में कर्णके साथ अपने कर्तव्यपर विचार कर लेला और यदि कालवर्गे आप इस युवाहरू संकटके समय पुछो त्यागनेयोग्य न समझते हो तो आयलेगोको अपने पराक्रमके अनुसम युद्ध करना चाहिये।'

दुवाँचनकी यह बात सुनकर भीष्म वारम्वार ईसते हुए कोधसे अस्ति किराकर बोले—'राजन्! एक-दो बार नहीं, अनेकों बार मैंने तुमसे यह सत्य और हितकर बात बतायी है कि इन्द्रके सहित सम्पूर्ण देवता भी पाण्डवोंको युद्धमें नहीं जीत सकते। अब मैं बूदा हो गया; इस अवस्थामें जो कुछ कर सकता है, उसके लिये अपनी वाक्तिमर उठा न रखुगा। तुम अपने भाइयोंके साथ देखों, आज मैं अकेला ही सबके सामने पाण्डवोंको सेनासहित मींछे हटा दूंगा।

जब भीष्मने इस प्रकार कहा तो आपके पुत्र प्रसन्न होकर भेरी और शक्क आदि बार्ज बजाने लगे। उनकी आवाज सुनकर पाण्डव भी शक्क, भेरी और डोलका तुमुख नाद करने लगे।

### भीष्मका पराक्रम, श्रीकृष्णका भीष्मको मारनेके लिये उद्यत होना और अर्जुनका पुरुवार्थ

भूज्यष्ट्रने पूजा—सङ्गय ! जब मेरे दुःशो पुत्रने उकसाकर भीष्मको क्रोध दिलाया और उन्होंने भयंकर युद्धकी प्रतिज्ञा कर ली, तब भीष्मजीने पाण्डवोंक साथ और पाञ्चालवीरोंने भीष्मजीके साथ किस प्रकार युद्ध किया ?

सञ्जय कहने लगे—इस दिन जब दिनका प्रथम भाग बीत गया और सूर्यनारायण पश्चिम दिशाकी ओर जाने लगे तथा विजयी पायहव अपनी विजयकी खुशों मना रहे थे, उसी समय पितामह भीष्मजी तेज चलनेवाले घोड़ोंसे जुते हुए रबपर बैठकर पाण्डय-सेनाकी ओर बड़े । उनके साधमें बहुत बड़ी सेना थी और आपके पुत्र सब ओरसे घेरकर उनकी रक्षा कर रहे थे। उस समय हमलोगोमें और पाण्डवोमें रोमसङ्कारी संप्राम किङ्ग गया। बोडी ही देखें योद्धाओंक हजारों मस्तक और हाथ कट-कटकर जयीनपर गिरने और सङ्ग्यने लगे । कितनोंडीके सिर तो कटकर गिर गये, मगर चड़ धनुष-बाण लिये साढ़े ही रह गये। सूनकी नदी बह चली। इस समय कोरल और पाण्डलोमें जैसा चयानक युद्ध हुआ, वैसा न कभी देला गया और न सुना ही गया है। उस समय भीकाती अपने धनुषको मण्डलाकार करके विषयर साँपोक समान बाण बरसा रहे थे। रणभूमिमें वे इतनी शीधनासे सब ओर क्लिर रहे थे कि पाष्ट्रव उन्हें हतारों रूपोंमें देखने लगे । मानो भीव्यने माचासे अपने अनेकों कप बना लिये हों । जिन लोगीने उन्हें पूर्वमें देखा, उन्होंने ही उसी समय आँख फेरते ही पश्चिममें भी देखा। एक ही क्षणमें वे उत्तर और दक्षिणमें भी दिलायी पड़े। इस प्रकार उस युद्धमें सर्वत्र वे-ही-वे दिलायी देने लगे। पाण्डवोंमेंसे कोई भीष्यजीको नहीं देख पाता था, उनके धनुषसे घुटे हुए असंख्य बाण ही दिखायी पड़ते थे। लोगोंमें हाहाकार मन गया। भीव्यजी वहाँ अधानवक्रयसे विचर रहे थे; उनके पास हजारों राजा अपने विनाशके रिप्ये क्सी प्रकार आते थे, जैसे आगके पास पतिगे। उनका एक भी बार जाली नहीं जाता था।

इस प्रकार अतुल पराक्रमी भीव्यजीकी मार खाकर पुधिष्ठिरकी सेना हजारों टुकड़ोमें बैंट गयी। उनकी बाण-वर्षासे पीड़ित होकर वह काँप उठी और इस तरह उसमें भगदड़ मखी कि दो आदमी भी एक साथ नहीं भाग सके। इस युद्धमें दैववदा पिताने पुत्रको और पुत्रने पिताको मार हाला तथा मित्र मित्रके हाबसे मारा गया। पाण्डवोंके सैनिक अपने कवच उतारकर बाल खोले हुए राणभूमिसे मागते दिसायी देने लगे। पाण्डवसेनाको इस प्रकार विकरी देख भगवान् श्रीकृष्णने रखको रोककर अर्जुनसे कहा, 'पार्च!

जिसके लिये तुन्हारी बहुत दिनोंसे अभिलाषा थी, यह समय अब आ गया है। अब जोस्टार प्रहार करो, नहीं तो मोहवार प्राणोंसे हाथ थो बैठोंगे। पहले तुमने जो राजाओंके समाजमें कहा वा कि 'दुर्योधनकी सेनाके भीष्य-त्रोण आदि जो कोई भी वीर मुक्तसे युद्ध करने आयेंगे, उन सबको मार हालूँगा', अब उस प्रतिज्ञाको सहीं करके दिलाओं। अर्जुन ! देलों तो अपनी सेना किस तरह तितर-बितर हो गयी है और ये राजालोंग कालके समान भीष्यजीको देखकर ऐसे भाग रहे हैं, जैसे सिंहके हरसे छोटे-छोटे जंगली जीव भागते हों।''

श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अर्जुन बोले, 'अच्छा, अब आप योड़ोंको हॉकिये और इस सैन्यसागरके बीबसे होकर भीष्यजीके पास स्थ ले चलिये, मैं अभी उने युद्धमें मार निराता हूँ।' तब माधवने घोड़ोंको हाँक दिया और जहाँ भीव्यजीका रव सहा वा, उधर ही बढ़ने लगे। अर्जुनको धीष्पजीके साथ युद्ध करनेके लिये तैयार देश युधिष्ठिरकी घागी हुई सेना लोट आधी। अर्जुनको आते देख भीध्यजीने सिंहनाद किया और उनके रचपर बाणोंकी इस्ही लगा दी। एक ही क्षणांने अर्जुनका रच घोड़ों और सारधिके साथ काणोसे क्रिय गया, दिलाबी नहीं देता वा। परंतु भगवान् श्रीकृष्ण तो वहे वैर्यवान् थे; वे जरा भी विचलित नहीं हुए, घोड़ोंको बराबर आगे बहाये ही चले गये। इसी समय अर्जुनने अपना दिव्य धनुष उठाया और तीन बाणीसे भीष्यजीका धनुष काटकर गिरा दिया। भीष्यजीने पलक मानते हो दूसरा महान् धनुष लेकर उसकी प्रत्यक्का चढ़ा ली। किंतु उसे भी उन्होंने ज्यों ही खींचा अर्जुनने काट दिया। अर्जुनको यह फुर्ती देशकर भीष्पने उनकी प्रशंसा करते हुए कहा, 'महत्वाहो ! तुमने खुब किया, यह महान् पराक्रम तुन्हारे ही बोन्य है। बेटा ! मैं तुमपर बहुत प्रसन्न हैं; करो मेरे साथ युद्ध ।' इस प्रकार पार्थकी बढ़ाई करके दूसरा महान् धनुष हाचयें ले वे उनके रवपर बाणोकी वर्षा करने लगे। भगवान् श्रीकृष्णने भी अपने अश्व-संचालनकी पूरी प्रवीणता दिखायी। वे रचको शीवतापूर्वक मण्डलाकार चलाते हुए भीष्यके बाणोंको प्रायः विफल कर देते थे। यह देल भीष्यने तीलं बाणोंसे श्रीकृष्ण और अर्जुनको खुब घायल किया। फिर उनकी आज़ासे डोण, विकर्ण, जयद्रथ, भूरिक्षवा, कृतवर्मा, कृपाचार्य, श्रुतायु, अम्बष्टपति, विन्द, अनुविन्द और सुदक्षिण आदि वीर तथा प्राच्य, सौवीर, बसाति, क्षुत्रक और मालकदेशीय योद्धा तुरंत ही अर्जुनपर चढ़ आये। वे हजारों बोड़े, पैदल, रथ और हावियोंके झुंडसे घिर गये। उन्हें

उस अवस्थामें देश बीर सात्यिक सहसा उस स्थानपर आ पहुँचा और अर्जुनकी सहायतामें बुट गया। उसने युधिष्ठिरकी सेनाको पुन: भागती देखकर कहा, 'श्रक्तियो ! तुम कहाँ चले ? यह सत्युरुवाँका धर्म नहीं है। वीरो ! अपनी प्रतिज्ञा न छोड़ों, बीरधर्मका पालन करो।'

भगवान् श्रीकृष्णने देखा कि पाण्डवसेनाके प्रधान-प्रधान राजा भाग रहे हैं, अर्जुन पुद्धमें ठंडे पड़ रहे हैं और भीव्यजी प्रचण्ड होते जाते हैं। यह बात उनसे सही नहीं गयी। उन्होंने सात्पिककी प्रशंसा करते हुए कहा— 'शिनिवंद्रके बीर! जो भाग रहे हैं, उनको भागने दो; जो खड़े हैं, वे भी खले जायै। मैं इन लोगोंका भरोसा नहीं करता। तुम देखों, मैं अभी भीव्य और डोणावार्यकों रचसे मार गिराता है। कौरवसेनाका एक भी रथी मेरे हाबसे बचने नहीं पायेगा। अब मैं खर्च अपना उम बक्त उठाकर महाजती भीव्य और डोणके प्राण मृंगा तवा भूतराहके सभी पुत्रोंको मारकर पाव्यवोको प्रसन्न कर्नगा। कौरवपक्षके सभी राजाओंका वय करके आज में अजानवान् पुधिष्ठिरको राजा बनाउँगा।

इतना कहकर श्रीकृष्याने घोड़ोको लगाय छोड़ दी और हासमें सुदर्शन कक लेकर रक्षमें कृद पड़े। उस यकका



प्रकाश सूर्यके समान और प्रधात वजके सदृश अयोध वा । उसके किनारेका धाग छुरेके समान तीश्या वा । धरावान् कृष्ण बड़े बेगसे धीश्मकी और झप्टे, उनके पैरोकी धमकसे पृथ्वी काँपने लगी । जैसे सिंह मदान्य गजराजकी और दोड़े, उसी प्रकार वे भीषाकी और बढ़े । उनके श्याम विषयप हवाके बेगसे फहराता हुआ पीतास्थरका छोर ऐसा शोधित होता था, मानो मेघकी काली घटामें बिजल्पे चमक खी हो । हाथमें चक्र उठाये वे बड़े ओरसे गस्ज खे थे । उन्हें कोधमें भरा देख कौरबाँके संहारका विचार कर सभी प्राणी हाहाकार करने लगे । चक्रके साथ उन्हें देखकर ऐसा जन पड़ता था, यानो प्रतयकारीन संवर्तक नामक अप्ति सम्पूर्ण जगत्का संद्वार करनेको उद्यत हो ।

उन्हें बज्ञ लिये अपनी ओर आते देख भीव्यजीको तिनक भी भय नहीं हुआ। वे दोनों हावोंसे अपने महान् धनुषका टेकार करते हुए भगवान्से बोले, 'आइये, आइये, देवेश्वर ! आइये जगदाबार ! मैं आपको नमस्कार करता हूँ। बक्रवारी माधव ! आज बलपूर्वक मुझे इस रखसे मार गिराइये ! आप सन्यूर्ण जगत्के स्वामी हैं, सबको शरण देनेकले हैं, आपके हाबसे आज पदि मैं मारा जाऊँगा तो इहलोक और परलोकमें भी मेरा बलपाण होगा। भगवन् ! स्वयं मुझे मारने आकर आपने तीनों लोकोमें मेरा गौरव बहा दिया !'

भगवानुको आगे बढ़ते देख अर्जुन भी रवसे उत्तरकर उनके पीछे दोड़े और पास जाकर उन्होंने उनकी दोनों बाहें पकड़ लों । भगवान् रोषमें भरे हुए थे, अर्जुनके पकड़नेपर भी वे रूक न सके। जैसे आधी किसी वृक्षको खींचे लिये बली बाब, उसी प्रकार वे अर्जुनको चसीटते हुए आगे बढ़ने लगे। तब अर्जुन उनकी बाते क्रोड़कर पैरोमें यह गये। उन्होंने खुब बल लगाकर उनके चरण एकड़ लिये और दसवें कदमपर पहुँचते-पहुँचते किसी प्रकार उन्हें रोका । जब वे खड़े हो गर्च तो अर्जुनने प्रसन्न होकर उन्हें प्रणाप किया और बहा, केशव । अपना क्रोध शान्त कीजिये, आप ही पाण्डबोंके सहरो हैं। अब मैं भाइयों और पुत्रोंकी प्रथव खाकर कहता 👢 अपने कामचे डिलाई नहीं करूंगा, प्रतिज्ञाके अनुसार पुद कर्तगा ।' अर्जुनको यह प्रतिज्ञा सुनकर श्रीकृष्ण प्रसन्न हो गर्चे और उनका प्रिय करनेके लिये पुन: सकसहित रचपर जा बैठे। उन्होंने अपने पाक्करूव शहूको ध्वनिसे दिशाओंको निनादित कर दिया। उस समय कौरबोकी सेनामें कोलाहरू मच गया और अर्जुनक गायडीव धनुषसे सब दिशाओंसे तोङ्ग बाणोंकी वर्षा होने लगी।

तथ पुरिजयाने अर्जुन्यर सात बाण, युवांधनने तोमर, कल्यने गदा और घीष्मने शिकका प्रहार किया। अर्जुनने भी सात बाण मारका पुरिजवाके बाणोंको काट दिया, क्षुरसे दुवांधनका तोमर काट डाला तथा एक-एक बाण छोड़का राल्यको गदा और घीष्मकी शिकको भी टूक-टूक कर दिया। इसके बाद उन्होंने दोनो हाथोंसे गाणीय धनुषको लीचकर आकाशमें माहेन्द्र नामक अब प्रकट किया, देखनेमें वह बड़ा ही अर्भुत और घयानक था। उस दिव्य असके प्रमायसे अर्जुनने सम्पूर्ण कोरव-सेनाकी गति रोक दी। उस अकसे अप्रिके समान प्रत्यतित बाणोंकी वृष्टि हो रही थी और शहुओंके रब, ध्वना, धनुष तथा बाहुओंको काटकर वे बाण राजाओं, हावियों और खेड़ोंके दारीरोंने घुस जाते थे। इस प्रकार तेन धारवाले वाण्डेका जान विद्याकत अर्जुनने सम्पूर्ण दिशाओं और उपदिशाओंको आच्छन्न कर दिया और गाण्डीय धनुषकी टंकारसे दानुओंक मनमें अत्वन्त पीड़ा भर दी। रक्तकी नदी बहुने लगी। कौरव-सेनके प्रमुख बीरोंका नादा हुआ देशकर बेदि, प्रकाल, करून और मत्स्यदेशीय घोडा तथा समल पाण्डव हर्षनाद करने लगे। अर्जुन और सोकृत्यने भी हर्ष प्रकट किया।

तदनसर, सूर्यदेव अपनी किरणोको समेटने लगे। इयर कौरब-बीरोके सरीर अस-शब्दोसे शठ-विकत हो रहे थे, पुगानकालके समान सब और फैला हुआ अर्जुरका ऐड

अक भी अब सबके लिये असहा हो चुका वा—इन सब बातोका विचार करके संध्याकाल उपस्थित देख भीष्म, ब्रोण, दुर्योधन और बाह्रोंक आदि कीरवर्धार सेनापतिसहित दिवितको लीट आये। अर्जुन भी शतुओपर विजय और यश पाकर भाइयों और राजाओंके साथ छावनीमें सले गये। कौरवोंके सैनिक दिवितमें लौटते समय एक-दूसरेसे कहने लगे— 'अहो ! आज अर्जुनने बहुत बहा पराक्रम दिखाया है, दूसरा कोई ऐसा नहीं कर सकता। अपने ही बाहुबलसे उन्होंने अन्बहुपति, खुतायु, दुर्मर्पण, विजसेन, होण, कृप, जवहब, बाह्रीक, भूरिकवा, शल, शल्य और भीष्मसहित अनेकों योद्याओपर विजय पायी है।'

# सांयमनिपुत्र और कुछ धृतराष्ट्रपुत्रोंका वध तथा घटोत्कच और भगदत्तका युद्ध

सञ्जयने कहा-राजन् ! रात बीतनेपर चीचे दिन प्रात:काल ही भीवाजी बड़े क्रोयमें भरकर सारी सेनाके सहित शहुओंके सामने आये। इस समय होपाकार्य, दुर्गोधन, बाद्गीका, दुर्गर्षण, वित्रसेन, जयब्रच तवा अनेको दूसरे राजालोग उनके साब-साब चल रहे थे । घोष्पबीने सीधे अर्जुनपर ही धावा किया तथा उनके साथ द्रोणावाधींद्रे सभी वीर एवं कृपाबार्य, शल्प, विविदाति, तुर्पोधन और भूतिसवा भी उन्हरिय टूट पहें । यह देखते ही सर्वपासक अधियन्यु उनके सामने आया । उसने उन महारचियोंके सक अख-राख काट **डा**रे और रणाङ्गणमें शतुओंक खूनकी नदी बहा दी। भीष्मजीने अभिमन्युको छोड़का अर्जुनपर आक्रमण किया। किंतु किरीटीने मुसकराकर अपने गाण्डीव चनुषद्वारा छोड़े हुए बाणीसे उनके शस्त्रसमूहको नष्ट कर दिया और उनपर बड़ी फुर्तीसे वाण बरसाना आरम्य किया। तब भीव्यजीने अपने नाणोंसे अर्जुनके शक्तसमूहको नष्ट कर दिया। इस प्रकार कुरु और सञ्जयबीरोने भीषा और अर्जुनका वह अद्भुत इन्द्रयुद्ध देखा।

इधर अभिमन्युको होणपुत्र अश्वत्वामा, भूस्त्रिवा, शल्य, वित्रसेन और सांधमनिके पुत्रने घर लिया। उन पाँच पुस्रवसिहोंके साथ अकेला युद्ध करता हुआ अभिमन्यु ऐसा जान पड़ता था मानो कोई डोरका बचा पाँच हाथियोसे लड़ रहा हो। निशाना लगानेकी सफाई, शूलीरता, पराक्रम और पुत्रामि कोई भी चीर अभिमन्युकी बच्चरी नहीं कर सकता था। राजन्। जब आपके पुत्रोने देखा कि सेना बड़ी तंग आ गयी है तो उन्होंने अभिमन्युको बारों ओरसे घेर लिया। परंतु अपने तेज और बलके कारण अभिमन्युने तनिक भी हिम्मत नहीं हारी। यह निर्मय होकर कौरखोकी सेनाके सामने आकर इट गया। अनने एक बाजसे अखत्वामाको और पॉनसे इल्लाको घाषल कर आठ बाजोहारा सांवधनिक पुत्रकी इन्जा काट हो। फिर चुरिकवाकी छोड़ी हुई एक सर्पके समान प्रवच्च इत्तिको अपनी और आती देख इसे भी एक पैने बाजसे काट हाला। इस समय दाल्य बढ़े वेरासे बाज-वर्षा कर रहे थे। अधिमन्युने उसे रोककर उनके चारों घोड़े धार हाले। इस प्रकार चुरिकका, दाल्य, अश्वत्वामा, सांवमनि और दाल-इनमेंसे कोई भी अधिमन्युके बाहुवारके आरो नहीं टिक सका।

अब दुर्वोधनकी आज्ञासे त्रियलं, मद्र और केकय देशके प्रजीस इजार वीरोने अर्जुन और अधिपन्यु दोनोंको घेर क्रिया । यह देखकर पाम्रालराजकुमार धृष्टग्रुम अपनी सेना लेकर बड़े क्रोधसे यह और केकप देशके बीरोपर टूट पड़ा। उसने दस बाणोंसे दस महदेशीय कीरोको, एकसे कृतसपकि पृष्ठरक्षकको और एकसे कोरवके पुत्र दमनको मार झरता। इडनेहीमें सांचमनिके पुत्रने तीस बाणोसे भृष्टद्मुसको और दससे उसके सारविको वींच दिया। तब मृष्टग्रुप्रने अत्यन्त पीडित होकर एक पैने वाणसे सांयमनिपुत्रका धनुष काट द्याला तथा प्रचीस बागा छोड़कर उसके घोड़ोंको और रचके इचर-डधर रहनेवाले सारधियोंको मार गिराचा । सांवपनिपुत्र तलकार लेकर रखसे कृद पड़ा और बड़ी तेजीसे पैदल ही रखमें बैठे हुए अपने शत्रुके पास पहुँचा। यह देलकर धृष्टगुप्रने क्रोबर्मे भरकर गदाके प्रहारसे उसका सिर फोड़ दिया। गदाकी बोटसे ज्यों ही वह पृथ्वीमें गिरा कि उसके हाथसे वह तलवार और डाल भी छुटकर दूर जा पड़ी।

इस प्रकार उस महारथी राजकुमारके मारे जानेसे आपकी सेनामें बड़ा हाहाकार होने लगा। जब सांयमनिने अपने पुत्रको मरा हुआ देखा तो वह अत्यन्त क्रोधमें परकर धृष्टपुत्रकी और बला। ये दोनों वीर आमने-सामने आकर रणाडुणमें भिड़ गये तथा कौरव, पाण्डव और सपल राजालोग उनका युद्ध देखने लगे। सांयमनिने क्रोधमें परकर धृष्टपुत्रके तीन बाण मारे तथा दूसरी ओरसे शल्यने भी उसपर प्रहार किया। शल्यके नी बाण लगनेसे धृष्टपुत्रको बड़ी व्यवा हुई, तब उसने क्रोधमें परकर फौलादके बाणोंसे महराजकी नाकमें दन कर दिया। कुछ देशक उन दोनों पहारबियोंका पुद्ध समानक्यसे बतता रहा; उनमें किसीकी भी न्यूनाधिकता मालूम नहीं हुई। इतनेहीमें पहाराज शल्यने एक पैने बाणसे धृष्टपुत्रका धनुष काट डाला तथा उसे बाणोंसे आस्त्रादित कर दिया।

यह देशकर अभिमन्यु बड़े क्रोधमें भरकर महराजके रसकी ओर दोड़ा और बड़े तीले बाणोंसे उन्हें बौधने लगा। तब दुर्वोधन, विकर्ण, दुःशासन, विविद्यति, दुर्पर्वण, दुःसङ्ग, वित्रसेन, दुर्पुल, सत्यवत और पुरुचित्र—ये सब योदा पदराजकी रक्षा करने लगे । किंतु भीपसेन, शृहसुप्र, होपरीके पाँच पुत्र, अभिमन्यु और नकुल-सहदेवने इन्हें रोक दिया। ये सब बीर बड़े वत्साहसे आपसमें युद्ध करने लगे। इन दोनों पक्षोंके हस-दस रथियोंका घर्यकर युद्ध आरम्ब होनेपर उसे आपके और पाण्डवांक पक्षके दूसरे रखी दर्शकांकी तरह देखने लगे । तुर्वोधनने अत्यन्त क्रोधमें भरकर बार तीले बाणीले भृष्टद्मप्रको बींच दिया तथा दुर्गर्यणने बीस, विजसेनने पाँच, दुर्मुखने नी, दुःसहने सात, विविद्यतिने पाँच और दुःशासनने तीन बाण छोड़कर उसे प्राचल किया । तब पृष्टगुप्रने भी अपने हाथकी सफाई दिलाते हुए उनमेंसे प्रत्येकको पर्वास-पर्यास बाण मारे तथा अभिमन्तुने दस-दस बाजोसे सत्वात और पुराम्त्रिको बीध दिया। नकुल और सहदेवने अखरज-सा दिलाते हुए अपने मामा शल्यपर तीले-तीले बाज बलाये। सब शल्यने भी अपने भानजीपर अनेकों बाण छोड़े. किंतू मात्रीकुमार नकुल और सहदेव बाणोसे बिलकुल इक जानेपर भी अपने स्थानसे तिलभर नहीं दिये ।

भीपसेनने जब दुर्पोधनको अपने सामने देखा तो सारे इगाईका अन्त कर देनेके लिये एक गदा उदायी। भीमसेनको गदा धारण किये देख आपके सब पुत्र इरकर भाग गये। तब दुर्योधनने क्रोधमें भरकर मगधराजको उसकी दस हजार गजारोही सेनाके सहित आगे करके भीमसेनपर धावा किया। बस, भीमसेन रबसे कृदकर अपनी गदासे हावियोको कुन्नलते हुए रणक्षेत्रमें विकाने लगे। उस समय भीमसेनकी दिलको दहलानेवाली दहाइ सुनकर सब हावी सुत्र-से हो गये। तब

द्रैपटरेके पुत्र, अधिमन्यु, नकुल, सहदेव और धृष्टयुप्र—ये पाण्ड्रयक्षके वीर भीमसेनकी पीछेसे रहा करते हुए अपने पैने बाजोसे मागधी सेनाके गजारोही वीरोंके सिर काटने लगे। यह देखका मगधराजने अपने ऐरावतके समान विशासकाय हाबीको अधिमन्युके रचकी और पेल दिया। किंतु वीर अधिमन्युने एक ही बाजमें उस हाबीका काम तमाम कर दिया और एक ही बाजमें उस हाबीका काम तमाम कर दिया और एक ही बाजमें उस हाबीका काम तमाम कर दिया। धीमसेन भी उस गजारोही सेनामें घूम-घूमकर हाथिसोंको मारने लगे। उस समय हमने भीमसेनके एक-एक प्रहास्ते ही हाबिक्योंको लोट-योट होते देखा जा। कोधातुर भीमसेनकी



कोट जाकर वे हावों भयसे इधा-उधर भागकर आपकी ही सेनाको गीँद डालते थे। उस समय अपनी गदाको सब और युपाते हुए भीमसेन ऐसे जान पड़ते थे, मानो साक्षात् शंकर ही रणाङ्गणमें नृत्व कर रहे हों।

इसी समय हजारों रथियोंके सहित आपके पुत्र नन्दकने अत्यन्त कृत्यित होकर भीमसेन्यर आक्रमण किया । उसने भीम-सेनपर छः बाण छोड़े तथा दूसरी ओरसे दुर्योधनने नी बाणोंसे उनके वक्षःस्कलपा वार किया। तब महाबाहु भीम अपने रबपर बड़ गये और अपने सारधि विद्योकसे बोले, 'देखो, ये महारखी धृतराहुपुत्र मेरे प्राणीके पाहक होकर आये हैं, सो मैं तुष्हारे सामने ही इनका सफाया कर दूँगा। इसलिये तुम सत्वधानीसे मेरे घोड़ोंको इनके सामने ले बलो।' सारथिसे ऐसा कहकर उन्होंने तीन बाण नन्दककी स्नतीमें मारे। इधर दुर्वोधनने भी साठ बाणोंसे भीमसेनको और तीनसे उनके सारविको पायल कर दिया । फिर नीन पैने बाण छोड़कर उमने इसते-इसते उनका धनुष भी काट डाला। तब भीमसेनने एक दूसरा दिव्य धनुष लिया और उसपर एक तीला बाण बढ़ाकर उससे दुर्वोधनका धनुष काट डाला । दुर्वोधनने भी तुरंत ही एक टूमरा धनुष क्रिया और उससे एक भयंकर बाण छोड़कर भीम-सेनकी प्रातीपर बोट की । उस बाणसे व्यक्ति होकर भीमनेन

रश्रके पिछले भागमें बैठ गये और उन्हें मूर्खा हो गयी।

भीमसेनको मुर्चित देसका अभिमन्दु आदि पाण्डवपसके महारबी असहिष्णु हो उठे और दुर्वोधनके सिरपर पैने-पैने शस्त्रोकी भीवण वर्षा करने लगे । इतनेहीमें भीमसेनको जेत हो गया । उन्होंने दुर्योधनपर पहले तीन और फिर पाँच बाण छोड़े । इसके बाद पजीम बाण राजा शल्पको मारे । उनसे पापल होकर महराज मैदान छोड़कर कले गये । तब आपके चौदह पुत्र सेनापति, सुषेपा, जलसन्य, सुलोचन, उठ, घीमरब, घीम, वीरबाहु, अलोलुय, दुर्मुल, दुषाधर्व, विवित्सु, विकट और सम भीमसेनके ऊपर चड़ आये । उनके नेत्र क्रोधसे लाल हो रहे वे । उन्होंने एक साथ ही बहुत-से बाण बोइकर भीमसेनको प्राचल कर दिया। आपके पुत्रोको अपने सामने देशकर महाबली भीमसेन उनपर इस प्रकार टूट पड़े, जैसे भेड़िया पशुओपर टुटता है। फिर उन्होंने गरक्के समान लयककर एक पैने काणसे सेनापतिका सिर काट डाला, तीन बाजोसे जलसन्धको पायल करके वयपुर थेज दिया, सुर्वेणको मारकर मृत्युके हवाले कर दिया, उपका मुकुट और कुञ्बलोसे विभूवित सिर काटकर पृथ्वीपर गिरा दिया तथा स्तर बाजोसे वीरबाहुको उसके घोड़े, ब्रह्मा और सारक्षिके प्रहित धराझायी कर दिया। इसी तरह क्लोने भीम, भीमरथ और सुलोचनको भी सब सेनानियोंके देखते-देखते यमराजके घर भेज दिया । भीमसेनका ऐसा प्रवल पराक्रम देखकर आपके शेष पुत्र डाके मारे इधर-३धर धाग गये।

तब भीवस्त्रीने सब महारश्चियोंसे कहा, 'देशो. यह भीयसेन धृतराष्ट्रके यहारची पुत्रोको मारे डालता है। अरे ! इसे फीरन पकड़ लो, देरी यत करो ।' भीव्यजीका ऐसा आदेश पाकर कौरवपक्षके सभी सैनिक क्रोधमें भरकर महावर्ती भीमसेनके क्षपर दृष्ट पडे । उनमेंसे घगदत अपने मदोन्यत हाबीप्रर बडे हुए सहसा भीमसेनके पास पहुँचे । वहाँ पहुँचते हो उन्होंने वाणोकी वर्षा करके भीगसेनको बिलकुल इक दिया । अभिमन्तु आदि बीर यह सब नहीं देल सके। उन्होंने भी काम बरसाकर धगवतको जारों ओरसे आच्छादित कर दिया और उनके हाथीको पायल कर हाला । किंतु भगदतके हाँकनेपर वह हाथी उन महारश्चियोंके ऊपर ऐसे बेगसे होड़ा, मानो कालसे प्रेरित वमराज ही हो। उसके उस भीवण रूपको देखकर सब महार्रियोका साहस ठंडा पढ़ गया और उन्हें वह असदा-सा जान पड़ा। इसी समय भगदत्तने क्रोबर्मे भरकर एक बाग भीयसेनकी छातीये यारा। उससे घायल होकर भीयसेन अचेत-से हो गये और अपने रचकी ब्वजक इंखेका सहारा लेकर बैठ गये। यह देखकर महाप्रतापी पगदन वह जोरसे सिंहनाद करने लगे।

भीमसेनको ऐसी स्वितिमें देखकर प्रदोत्कचको बड़ा कोच हुआ और वह वहीं अन्तर्धान हो गया । फिर उसने ऐसी भीषण माया फेलप्रयो, जिसे देखकर करो-पक्के लोगोंका तो इदय बैठ गया। आधे ही क्रजमें वह बड़ा भयंकर रूप धारण किये अपनी ही माधासे रखे हुए ऐरावत हाथीयर बढ़कर प्रकट हुआ। उसने धगदतको उनके हाबीसहित पार हालनेके विचारसे उनपर अपना हाबी छोड़ दिया। वह चतुर्दन गजराज भगदतके हाबीको बहुत पीडित करने लगा, विससे कि वह अत्यन आतुर होकर वजपातके समान बड़े जोरसे चिग्धाइने लगा। उसका वह भीषण नाद सुनकर भीष्मजीने आचार्य होण और राजा दुवांधनसे कहा, 'इस समय महान् धनुधर राजा घगदत विकित्वाके पुत्र घटोतकवसे युद्ध करते-करते बड़ी आपत्तिमें फैस गये हैं। इसीसे पायहवोंकी हर्षध्वनि और अत्यन्त हरे हुए हाबीका रोदनहब्द सुनायी दे खा है। इसलिये बलो, हम सब राजा नगदतकी रक्षा करनेके लिये बले । यदि उनकी रक्षा न की गयी तो वे बहुत जस्द प्राण त्याग देंगे । देखी, वहाँ बढ़ा ही भीषण और रोमाळकारी संघाम हो रहा है। अतः बीरो । शीवता करो, देरी पत करो । आओ, अभी वहाँ चले ।"

भोज्यजीको बात सुनकर सभी बीर भगदलकी रक्षाके लिये भीज्य और डोजके नेतृत्वमें बले । उस सेनाको देखकर प्रतापी घटोत्कब विकलीको कड़कके समान बढ़े जोरसे गरजा । उसकी वह गर्जना सुनकर भीष्यजीने डोणावार्पसे कहा, 'मुझे इस समय दुराह्म घटोत्कबके साथ संघाम करना अच्छा नहीं



जान पड़ता; क्योंकि यह बड़ा वल-बीर्यसम्पन्न है और इसे अन्य बीरोसे सहायता भी मिल रही है। इस समय तो कड़बर इन्द्र भी इसे नहीं जीत सकेगा। अत: अब पाण्डवोंके साव युद्ध करना ठीक नहीं होगा; बस, आज यहीं युद्ध बंद करनेकी घोषणा कर दी जाय। अब दानुओंके साथ हमारा कल संग्राम होना।'

इसलिये भीकर्जीकी बात सुनकर उन्होंने युक्तिपूर्वक युद्ध बंद करनेकी पोषणा कर दी। सार्वकार हो रहा था। आज कौरवलोग पान्हजोसे पराजित होनेके कारण लिखत होकर अपने डेरेपर लीटे। पाण्डवत्सेग तो भीमसेन और चटेत्कबको कारों करके प्रसन्नतासे शङ्काध्वनिके साथ सिंहनाव करते हुए अपने शिविरपर आये; किंतु भाइयोंका क्य होनेके कारण कौरवलोग प्रयोक्तवके आतङ्क्तमे प्रवराचे हुए थे ही। राजा दुर्पोधन वहून ही बिन्तित और शोकाकुल हो रहा वा।

# सञ्जयका राजा धृतराष्ट्रको भीष्पजीके मुखसे कही हुई श्रीकृष्णकी महिमा सुनाना

राजा भृतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! पाण्डवीका ऐसा पराक्रम सुनकर मुझे बड़ा ही भय और विस्मय हो रहा है। सब ओरसे मेरे पुत्रोंका ही पराभव हो रहा है—यह सुनकर मुझे बड़ी चिन्ता होती है कि अब मेरे पक्षकी जीत कैसे होगी। निश्चय ही, विदुरके वाक्य भेरे हदयको भस्य कर हालेने ! घीन अवस्य ही मेरे सब पुत्रोंको पार डालेगा । मुझे ऐसा कोई बीर दिसायी नहीं देता, जो संधामधूमिमें उनकी रक्षा कर सके। सूत । में एक बात पूत्रता हैं; ठीक-ठीक बताओ, पाण्डवीमें ऐसी प्रक्ति बज़ीसे आ गयी ?

सञ्जयने कहा—राजन् । आप सावधानीसे सुनिये और सुनकर वैसा ही निक्षय कीजिये । इस समय जो कुछ हो रहा है, यह किसी भी गन या मायाके कारण नहीं है। बात यह है कि महाबली पाण्डवलोग सर्वदा धर्ममें तत्पर रहते हैं और जहाँ धर्म होता है, वहीं जय हुआ करती है। इसीसे युद्धमें डे अवध्य हो रहे हैं और उन्हींकी जीत भी हो रही है। आपके पुत्र दृष्टक्ति, पापपरायण, निष्ठुर और कुकर्यों 🕻 इसलिये वे युद्धमें नष्ट हो रहे हैं। इन्होंने नीख पुरुषोक्त समान पान्कवीक प्रति अनेकों कुरताएँ की हैं। अब उन्हें उन निरन्तर किये हुए पापकर्माका पर्यकर फल प्राप्त होनेका समय आया है। इसलिये पुत्रोके साथ अब आप भी उसे भोगिये। आपके सुहद् विदुर, भीष्म, ब्रोग और मैंने भी आपको बार-बार रोका; किंतु आपने हमारी बातपर कुछ ध्यान ही नहीं दिया। जिस प्रकार मरणासत्र पुरुषको औषध और पच्च अन्हो नहीं लगते, वैसे ही आपको अपने हितकी बात अच्छी नहीं मातूम हुई । अन्य आप जो मुझसे पाञ्डवोंकी विजयका कारण पूछते हैं, सो इस विषयमें मैंने जैसा सुना है वह बताता है। उस दिन अपने भाइयोको युद्धपे पराजित हुआ देखकर राजा दुर्योधनने राजिके समय पितामह मौत्यवीसे पूछा, 'दादाजी ! में समझता हूँ कि आप, ब्रेणावार्य, क्रान्य, कृथावार्य,

अस्त्वामी, कृतवर्मा, सुदक्षिण, भूरिक्षवा, विकर्ण और भगदत आदि महारबी तीनों लोकोके साथ संप्राय करनेमें समर्थ हैं। किंतु आप सब मिलका भी पाण्डवीके पराक्रमके सामने नहीं टिक पाते । यह देलकर मुझे बड़ा संदेह हो रहा है । कृत्या बताइये, पाणाबीये येसी क्या बात है जिसके कारण वे हमें क्षण-क्षणमें जीत रहे हैं ?'

भीमजेरे कहा—राकर् । इन उदारकर्मा पाण्डवीकी अवध्यताका एक कारण है; वह मैं तुम्हें बताता हैं, सुनो। तीनों लोकोमें ऐसा कोई भी पुरुष न तो है, न हुआ है और न होना ही जो ऑक्ट्रणसे सुरक्षित इन प्राप्तवोंको परास्त कर सके। इस विक्यमें पवित्रात्मा मुनियोंने मुझे एक इतिहास सुनाया है, यह मैं तुन्हें सुनाता हूँ। पूर्वकालमें गन्धमादन पर्वतपर समस्त देवता और मुनिगण पितामह ब्रह्माजीकी सेकार्ये उपस्थित थे। उस समय उन सबके बीधमें बैठे हुए ब्रह्मजीने आकाशमें एक तेतीयच वियान देखा। तब उन्होंने ब्यानद्वारा सब रहस्य जानकर असत्र चित्तसे परपपुत्व परमेक्टरको प्रणाम किया। प्रहानीको सब्दे होते देस सब देवता और ऋषि भी हाच ओड़े खड़े हो गये और वह अज़त प्रसङ्ख देखने लगे। जगत्व्यष्टा ब्रह्माने बड़े विधि-विधानसे भगवान्का पूजन किया और इस प्रकार स्तुति काने लगे—'प्रचो ! आप सम्पूर्ण विश्वको आखादित करनेवाले, विश्वतकल्य और विश्वके त्वामी हैं। विश्वमें सब ओर आपकी सेना है। यह विश्व आपका कार्य है। आप सबको अपने बज्ञमें रखनेवाले हैं। इसीलिये आपको विश्वेष्टर और वासुदेव कहते हैं। आप योगस्वरूप देवता है, मैं आपकी शर्णमें आया 🔋 विश्वरूप महादेव ! आपकी जय हो; लोकहितमें लगे रहनेवाले परमेक्टर ! आपकी जय हो। सर्वत्र व्याप्त खनेवाले योगीश्वर ! आपकी वय हो । योगके आदि और अन्त ! आपकी क्य हो। आपकी नामिसे लोककमलकी

उत्पत्ति हुई है, आपके नेत्र विशाल है, आप लोकेश्रोंके भी इंधर हैं: आपकी जय हो। मृत, मविष्य और वर्तमानके खामी आपकी जय हो। आपका खक्तम सौम्य है, मैं खबम्मू ब्रह्मा आपका पुत्र हैं। आप असंख्य गुणोंके आधार और सबको चरण देनेवाले हैं, आपको जय हो । इतर्कृष्यनुष धारण करनेवाले नारायण ! आपकी महिमाका पार पाना बहत ही कठिन है. आपकी जब हो । आप समस्त कल्याणमय गुणोसे सम्पन्न, विश्वपूर्ति और निरामय हैं; आपकी जय हो । जगतुका अधीष्ट्रसाधन करनेवाले महाबाह विशेषर ! आपकी जय हो। आप महान् लेबनाग और महावराह-सम्प धारण करनेवाले हैं, सबके आदि कारण हैं, किरणें ही आपके केटा है। प्रधो ! आपकी जय हो, जय हो। आप किरणोंके धाम, दिशाओंके लागी, किएके आधार, अप्रमेय और अविनाशी हैं। व्यक्त और अध्यक—सब आपडीबा सक्तम है, आपके क्रनेका स्थान असीम—अनन्त है। आप इन्द्रियोके नियन्ता हैं, आपके सभी कर्म शुभ-ही-शुभ है। आपको कोई इयला नहीं है, आप स्वभावतः गम्भीर और प्रक्रोंकी कामनाएँ पूर्ण करनेवाले हैं: आपकी जब हो। ब्रह्मन् ! आप अनन बोधसक्य है, नित्व है और सम्पूर्ण धृतीको उत्पन्न करनेवाले 🕅 । आपको कुछ करना बाकी नहीं है, आपकी बुद्धि पनित्र आप धर्मका तत्व जाननेवाले और विजयप्रदाता है। पूर्णबोगसकाय परमात्मन् ! आपका सकाय गृह होता हुआ भी स्पष्ट है। अवतक जो हो चुका है और जो हो रहा है, सब आपका ही सप है। आप सम्पूर्ण चुतीके आदि कारण और लोकतत्त्वके खामी हैं। भूतमाधन ! आवळी जय हो । आव श्वयम् है, आपका सीधान्य महान् है। आप इस कल्पका संहार करनेवाले एवं विशुद्ध परावद्य है। ब्यान करनेसे अन्तःकरणमे आपका आविर्धाय होता है, आप जीवमाजके धियतम परब्रह्म है: आपकी जय हो। आप स्वधावत: संसारकी सृष्टिमें प्रवृत्त रहते हैं, आप ही सम्पूर्ण कामनाओंके लामी परमेक्टर हैं। अमृतको उत्पत्तिके स्थान, सत्त्वकाय, मुकात्मा और किजब देनेवाले आप ही हैं। देख ! आप ही प्रजापतियोंके भी पति, पद्मनाभ और महावली है। आत्मा और पहाधुत भी आप ही हैं। सन्त्रसमय परमेश्वर ! आपकी जय हो । पृथ्वीदेवी आपके चरण है, दिशाएँ बाह् है और छुलोक मस्तक है। अहङ्कार आपकी मूर्ति, देवता इतीर और चन्द्रमा तथा सुर्य नेत्र है। तप और सत्य आपका बल है तथा धर्म और कर्म आपका स्वक्रय है। अग्नि आपका केंद्र, वायु साँस और जल पतीना है। अधिनीकुमार आपके कान और सरस्वतीदेवी आपकी जिल्ला है। वेद आपकी संस्कारनिष्ठा है।

वह जगत् आयहीके आधारपर टिका हुआ है। योग-योगीहर ! हम न तो आपकी संख्या जानते हैं. न परियाण । आपके तेज, पराक्रम और बलका भी हमें पता नहीं है। देव ! हम हो आपके मजनमें लगे रहते हैं। आपके नियमोका पालन करते हुए आपकी ही दारणमें पड़े रहते हैं। किच्छो ! सदा आप परमेश्वर एवं महेश्वरका पूजन ही हमारा काम है। आपहीकी कृपासे हमने पृथ्वीपर ऋषि, वेवता, गन्धर्व, यक्ष, गक्षम, सर्व, विद्याच, मनुष्य, मृग, पक्षी तथा कींद्रे-मकोडे आदिकी सृष्टि की है। पद्मनाथ ! विज्ञाललोचन । दुःसहारी भीकृष्ण ! आप ही सम्पूर्ण प्राणियोंके आजय और नेता 🖁, आप ही संसारके पुरू हैं। आपकी कृपादृष्टि होनेसे ही सब देवता सदा मुखी रहते हैं। हेब | आपके ही प्रसादसे पृथ्वी सदा निर्धय रही है, इसलिये विशालकोचन । आप पुनः पृथ्वीपर बहुवंशमें अवतार लेकर इसकी कोर्ति बढ़ाइये। प्रभो ! धर्मकी खापना, देखोंके क्य और जगतुकी रक्षाके किये हमारी प्रार्थना अवस्य स्रोकार क्रीजिये । भगवन् वासुदेव । आपका जो परम गुडा न्यस्य है, उसका इस समय आपकी ही कृपासे हमने कीर्तन हिया है।

तक दिव्यक्तय श्रीभगवान्ते अत्यक्त मधुर और गामीर काणीमें कहा, 'तात ! तुम्हारी जो इच्छा है, वह मुझे जोतकलसे मातृम हो गयी है; वह पूर्ण होगी।' ऐसा कहकर



वे वहीं अन्तर्धान हो गये। यह देखकर देवता, गन्धर्व और | ऋषियोंको बड़ा आश्चर्य हुआ और उन्होंने बड़े कौतुहतसे ब्रह्मानीसे पूछा, 'भगवन् ! आपने जिनकी ऐसे क्षेष्ठ शब्दोने सुति की, वे कीन थे ? उनके विषयमें हम कुछ सुनना चाहते हैं।' तब धगवान् ब्रह्माने मधुर वाणीमें कहा, ''वे कर्व परात्रा वे, जो समस्त भूतोंके आत्या, प्रमु और परमपदावस्य हैं। मैंने संसारके कल्यानके लिये उनसे प्रार्थना की है कि 'आपने जिन देख, दानव और राक्षसोंका संप्राममें वस किया था, वे इस समय मनुष्ययोजिमें उत्पन्न हुए हैं; अत: आप उनके वसके लिये नरके सहित मनुष्यरूपमें इत्पन्न होड़चे ।' सो अब वे नर-नारायण दोनो ही मनुष्यालेकमें जन्म लेगे, किंतु मुद्र पुरुष इन्हें पहचान नहीं सकेंगे। ये शङ्ख-बक्र-गदाधारी वासुदेव सम्पूर्ण खेळाेके महेश्वर है। वे मनुष्य हैं—ऐसा समझकर इनका तिरस्कार नहीं करना चाहिये। ये ही परम गुहा हैं, ये ही परसपद हैं, ये ही पराहरू हैं, ये ही परम यश हैं और ये ही अक्षर, अव्यक्त एवं सनातन तेज हैं। ये ही पुरुष-नामसे प्रसिद्ध है तथा ये ही परम सुत और परम सत्य है। अतः अपने सुहदोंकी अभय करनेवाले इन किरीट-कौस्तुचचारी बीहरिका जो तिसकार करेगा, वह घषंकर अन्यकारमे पहेला ।"

गीयाओं कहते हैं—देवता और ऋषियोंसे ऐसा कहकर भीमहाजी वन्हें विदा करके अपने लोकको बले गये और वे सब लगीं चले आये। एक बार कुछ पविज्ञाचा मुनिगन श्रीकृष्णके विषयमें चर्चा कर रहे थे; उन्होंके मुक्तरों मैंने यह प्राचीन प्रसङ्ग सुना था । यही बात मेंने जमहाजिनन्दन परशुराम, मतिमान् मार्कण्डेच और व्यास तथा नारदर्शसे भी सुनी है। यह सब जानकर भी हमारे लिये ब्रांकृष्ण वन्दरीय और पूजनीय क्यों नहीं हैं। हमें तो अवदय ही इनका पूजन करना चाहिये । मैंने और अनेकों वेदवेता मुनियोंने तो तुम्हें बार-बार श्रीकृष्ण और पाष्ट्रवोंके साथ युद्ध ठाननेसे रोका वा; कित् मोहबश तुमने इसका कोई तत्त्व हो नहीं समझा । मैं तुन्हें कोई कुरकर्मा राक्षम ही समझता हुँ; क्योंकि तुम बीकृष्ण और अर्जुनसे द्वेष करते हो । भला, इन साक्षात् नर और नारावणसे कोई दूसरा मनुष्य कैसे द्वेष कर सकता है? मैं तुपसे ठीक-ठीक कहता हूँ—ये सनातन, अविनात्री, सर्वत्येकमय, नित्य, जगदीश्वर, जगद्धतां और अविकारी है। ये हो युद्ध करनेवाले हैं, ये ही जब हैं और ये ही जीतनेवाले हैं। जहाँ श्रीकृष्ण हैं, वहीं धर्म है और जहीं धर्म है, वहीं क्य है। श्रीकृष्ण पाण्डवोंकी रक्षा करते हैं, इसलिये उन्हींकी जय भी होगी।

दुर्वोधनने पूर्य-दादाजी ! इन वसुदेवपुत्रको सम्पूर्ण

त्येकोमें महान् बताया जाता है। अतः मैं इनको उत्पत्ति और स्थितिके विषयमें जानना चाहता हूँ।



र्यानवं बेले—धातबेशः। वसुदेवनन्दन निःसंदेहः पहान् हैं। ये सब देवताओंके भी देवता हैं। कमलनयन श्रीकृष्यासे बड़ा और बोई भी नहीं है। मार्कण्डेयजी इनके विषयमें बड़ी अर्पुत वातें कड़ते हैं। ये सर्वपूतमय और पुरुषोत्तम है। सर्गक आरम्बमें इन्होंने सम्पूर्ण देवता और ऋषियोंको रखा बा तका ये ही सककी अपलि और प्रलयके स्थान है। ये सबये धर्मस्वक्रम् तका धर्मज्ञ, जादावक और सम्पूर्ण कामनाओंकी पूर्ति करनेवाले हैं। ये ही कर्ता, कार्य, आदिदेव और स्वयंप्रधु हैं। भूत, भविष्यत् और वर्तमानकी भी इन्होंने कल्पना की है तबा इन्होंने दोनों संध्याओं, दिशाओं, आकाश और नियमोको रखा है। अधिक क्या, ये अविनाशी प्रमु ही सम्पूर्ण जगत्की रचना करनेवाले हैं। इन परम तेजस्वी प्रमुक्ते केवल ध्यानयोगसे ही जाना जा सकता है। ये ब्रॉहरी ही बगह, नृसिंह और भगवान् त्रिविक्रम है। ये ही समस प्राणियोंके माता-पिता है। इन ब्रीकमलनपन धगवान्से बढ़कर कोई दूसरा तत्व न कथी था, न होगा ही। इन्होंने अपने मुक्तसे ब्राह्मणोको, मुजाओंसे क्षत्रियोको, जङ्गाओसे वैत्योको और पैरोसे शुद्रोको जपन्न किया है। पे ही सम्पूर्ण भूतोंके आक्रय हैं। जो पुरुष पूर्णिया और अमावास्थाके दिन

इनका पूजन करता है, वह परमपद प्राप्त करता है। ये परम तेज:स्वरूप और समस्त लोकोंक पितामह है। मुन्जिन इन्हें हथीकेश कहते हैं। ये ही सबके ससे आव्यार्थ, पिता और गुरु है। जिसपर ये प्रसन्न है, उसने मानो सभी अक्षयत्मेक जीत लिये हैं। वो पुरुष भयके समय मोकृष्णकी शरण लेता है और सर्वदा इस स्तुतिका पाठ करता है, वह कुशलसे रहता है और सुख पाता है। उसे कभी मोह नहीं होता। इन्हें यशावत्क्यसे सम्पूर्ण जगत्के स्वामी और समस्त घोगोंके प्रभु जानकर ही राजा पुषित्तिरने इनकी शरण ली है।

राजन् ! पूर्वकालमे ब्रह्मविं और देवताओंने इनका जो ब्रह्मस्य स्तोत्र कहा है, वह में तुनों सुनाता है; सुनो—'नारहजीने कहा है—आप साध्यगण और देवताओंके भी देवाधिदेव है तथा सम्पूर्ण त्येकोका पालन करनेवाले और उनके अन्त:करणके साक्षी हैं। मार्कप्येयवीने कक्षा है—आप ही धूत, भविष्यत् और वर्तमान हैं तथा आप यहाँके यह और तयोंके तय हैं। मृतुनी कहते हैं—आप देवीके देव हैं तथा भगवान् विष्णुका जो पुरातन परमक्य है. सह भी आप हो है। महर्षि क्षेत्रायनका कवन है—आप वसुओंचे वासुरेव, इन्हरूने भी स्वापित करनेवाले और देखताओंके परमवेज हैं। अङ्गिराजी कहते हैं—आप प्याले प्रजापतिसर्गर्मे दक्ष से तथा आप ही समल लोकोंकी रकना करनेवाले हैं। देवल पुनि कहते हैं — अध्यक्त आपके शरीरसे हुआ है, त्यक्त आपके मनमें स्थित है तथा सब देवता भी आपसे ही अपन्न हुए हैं। असित मुनिका कवन है—आपके सिरसे खर्गलोक व्याप्त है और भूजाओंसे पृथ्वी तवा आपके

व्हरमें तीनों त्येक हैं। आप सनातन पुरुष हैं। तपःशुद्ध महात्यालोग आपको ऐसे ही समझते हैं तथा आत्मवृत्त व्यक्तियोकी दृष्टिमें भी आप सर्वोत्कृष्ट सत्य हैं। मधुसूदन ! जो सम्पूर्ण वर्मोमें अप्रगण्य और संप्रामसे पीछे हटनेवारे नहीं हैं, उन उदारहृद्य राजविंगोंके परमाश्रय भी आप ही हैं।' योगकेताओं श्रेष्ट सनत्कुमारादि इसी प्रकार श्रीपुरुवोत्तम मगवान्का सर्वद्य पूजन और सावन करते हैं। राजन् ! इस तरह विकार और संक्षेपसे मैंने तुन्हें श्रीकृष्णका खरूप सुना दिवा। अस तुम प्रसन्तिकासे उनका भवन करें।

सक्रय करते हैं—सहाराज ! भीषाजीके मुससे यह पवित्र आख्यान सुनकर तुष्टारे पुत्रके हृदयमें श्रीकृष्ण और पाण्यांकोंके प्रति बड़ा आदरभाष हो गया । फिर उससे पितामह बढ़ने लगे, 'राजन् । तुमने महाला श्रीकृष्णकी महिमा सुनी तथा नरक्य अर्जुनका वासाधिक स्वस्थ्य भी जान लिया । तुम्हें वह भी मालूम हो ही गया कि इन नर-नारायण अर्थियोंने किस उदेश्यसे अवतार लिया है। ये युद्धमें अजेय और अवस्थ हैं तथा पाण्यावायोग भी युद्धमें किसीके ह्यार मारे नहीं जा सकते; क्योंकि श्रीकृष्णका इनपर बड़ा सुदृढ़ अनुराग है। इसल्ये घेरा तो यहां कहना है कि तुम्हें पाण्यायोके साथ सीध कर लिया चाहिये। ऐसा करके तुम आनन्दसे अपने भाइयोंके साहत राज्य भोगों। नहीं तो इन नर-नारायण भगवान्स्ती अवहा करके तुम जीवित नहीं रह सक्तेगे।'

राजन् । ऐसा कहकर आपके पितृत्व भीणजी मौन हो गये और दुर्वोक्तको जिदा करके डाव्यापर लेट गये । दुर्वोक्त भी उन्हें प्रणाप करके अपने ज्ञिजिरमें चला आया और अपनी शुभ्र डाव्यापर सो गया ।

## भीमसेन, अभिमन्यु और सात्यकिकी वीरता तथा भूरिश्रवाद्वारा सात्यकिके दस पुत्रोंका वध

सक्षयने कार - महाराज ! वह रात बीतनेयर जब सूर्योदय हुआ तो होनो ओरको सेनाएँ युद्धके लिये आपने-सामने आक्षर इट गर्थी। पाण्डय और कौरव दोनों ही अपनी-अपनी सेनाओंकी ब्यूहरचना कर परस्पर प्र्यार करने लगे। भीष्यवीने मकरव्युहकी रचना की और उसकी सब ओरसे स्वयं ही रक्षा करने लगे। फिर वे बहुत बड़ी सेना लेकर आगे बड़े। उनकी सेनाके रबी, पैदल, गजारोही और अश्वारोही अपने-अपने स्थानपर रहकर एक-दूसरेके पीड़े बलने लगे। पाण्डवीने उन्हें इस प्रकार युद्धके लिये तैयार देख अपनी सेनाको श्वीनव्युहके क्रमसे लड़ा किया। उसकी बोचके स्वानयर धीमसेन, नेत्रोंकी जगह धृष्टद्म और शिलव्ही, शिरोधानमें सात्यकि, गरदनकी जगह अर्जुन, वामप्रकृषे अर्थाहिणी सेनाके सहित हुम्द, दक्षिणपक्षमें अर्थाहिणीनायक केक्स्यराज तथा पृष्ठधानमें प्रेपदीके पाँच पुत्र, अभियन्त्र, राजा युधिष्ठिर और नकुल-सहदेव एवं हुए। तब धीमसेनने मुख-स्थानसे मकरव्युहमें धुसकर धीम्पजीके क्यर बाणोको वर्षा आरम्ब कर दी। धीम्पजी भी धीषण बाजवर्षा करके पाण्डवाँकी व्यक्तद्ध सेनाको चक्ररमें झलने लगे। अपनी सेनाको ध्वसाहरमें पड़ी देख अर्जुन झरपर आगे आ गये और हजारों वाण वरसाकर भीम्पजीको बीधने लगे। उन्होंने भीषाजीके वाणोंको रोक दिया और इससे प्रसन्न हुई अपनी सेनाके सहित युद्ध करनेके लिये आगे आ गये।

तब राजा दुर्वोधनने अपने माइयोके भवंकर संद्वारको बात याद करके आचार्य द्रोणसे कहा, 'आचार्य ! आप सदा ही मेरा हित चाहते हैं और इसमें संदेह नहीं, हम भी आपका और वितामह भीष्मका आश्रय लेकर संप्रापये परान्त करनेके लिये देवताओंतकको ललकारनेका साहस रखते हैं; किर इन हीनपराक्रम पाण्डवीकी तो बात ही क्या है ? अतः आप ऐसा कोनियं, जिससे ये पाण्डवलोग बीच्र ही मारे जायें।" दुर्घोधनके ऐसा कहनेपर आबार्य द्रोण सात्वकिके देखते-देखते पाण्डबोंका ब्युह तोड़ने लगे । तब सात्यकिने उन्हें रोका और फिर उन दोनोंका बढ़ा ही भीवण घोर खुद्ध होने लगा । आवार्यने क्रोधमें भरकर पैने-पैने बाशोसे सात्यकिकी हैसलीकी हर्रापर प्रहार किया । इससे भीमसेनको बड़ा क्रोध हुआ और वे सत्यक्तिकी रक्षा करते हुए आकार्यको वींघने रुगे । तब द्रोण, भीव्य और प्रास्थने भीवण बागवर्षा करके भीमसेनको बक्ष दिया । यह देशकर अभिमन्यु और क्रैपड़ीके पुत्रोने उन सक्षपर बार करना आरम्भ किया।

दिन चढ़ते-चढ़ते पुद्धने बड़ा भयंकर क्य बारण किया।

उसमें कीरल और पाण्डल होनों ही पक्षोंके अनेकी
प्रधान-प्रधान घीर काम आये। इस प्रमासान धीवण पुद्धमें
बड़ा ही घोर गगनमेदी एक्ट होने लगा। इस समय अपने
धाइयोंको तला दूसरे राजाओंको भी धीव्यजीसे ही उनके
पाड्यजन्य शहू और गाण्डील धनुषका शब्द सुनकर तथा
वानरी ध्वजाको देसकर हमारी ओरके सब सैनिकोंके एके
पूद गये। जिस समय अर्जुनने अपना ध्यानक अख लेकर
धीव्यजीपर आक्रमण किया, उस समय हमारे सैनिकोंको
पूर्व-पश्चिमका भी होश नहीं एहा। आपके पुत्रोक सिका वे
सब धवराकर घीव्यजीको ही शरणमें जाने लगे। उस समय
एकमात्र वे ही उनके आश्रय थे। सभी लोग ऐसे ध्यभीत हो
गये कि रक्षी रखमेंसे और घुड़सवार घोड़ोंकी पीठसे गिरने
लगे तथा पैदल भी पृथ्वीपर लोट-पोट हो गये।

भीष्मजीने तोमर, प्राप्त और नाराख आदि धारण करनेवाले योद्धाओंकी विद्याल बाहिनीके सहित अर्बुनका सामना किया। इसी प्रकार अर्बोत्तनरेश काश्विरावके साथ, भीमसेन जयद्रवके साथ, युधिष्ठिर शल्यके साथ, विकर्ण सहदेवके साथ, विज्ञसेन शिलाप्डीके साथ, मत्यराज विराट और उनके साथी दुर्योधन और शकुनिके साथ, दूप्ट, वेकितान और सात्यकि आचार्य द्रोण एवं अञ्च्यामाके

साब तबा कृपाचार्य और कृतवर्मा धृष्टपुप्रके साथ युद्ध करने लगे । इस प्रकार घोड़ोंको आगे बढ़ाकर तथा हाथी और रवोंको युमाकर सब योद्धा आयसमें भिड़ गये। युद्ध होते-होते मध्याह हो गया। सूर्यके तापसे आकाश जलने लगा । उस समय कौरव और पाव्हवोंमें आपसमें बड़ी भीवण मार-काट होने लगी। भीष्पजीने सब सेनाके देखते-देखते भीयसेनका आगे बढ़ना रोक दिया। उनके धनुषसे छूटे हुए तीसे बाणोने भीमसेनको बायल कर दिया। तब महाबसी भीमसेनने उनके ऊपर एक अत्यन्त बेगवती सक्ति छोड़ी । उसे आती देखकर भीष्मजीने अपने वाणोंसे काट डाखा तथा एक और बाण छोड़कर भीमसेनके धनुषके वो टुकड़े कर दिये। इतनेहीये सात्वकिने बही पुतासि सामने आकर भीषाजीके इवर बाण करसाना आरम्प किया। तब भीष्यवीने एक भीषण बाग चढ़ाकर सात्यकिके सारविको रघसे गिरा दिया । उसके यारे जानेसे सात्यकिके घोड़े इचर-उधर भागने लगे । इससे सारी सेनाये बड़ा कोरशहरू होने लगा ।

अब धीषाजीने पाण्डवसेनाका विश्वेस आरम्प किया।
यह देलका पृष्ट्युप्रादि पाण्डवपक्षके और आपके पुनेकी
सेनापर दृट पड़ें। इस प्रकार येनी ओरसे बढ़ा घोर पुद्ध होने
स्ना। यहारवी विराटने धीषाजीपर तीन बाण छोड़ें और तीन
बाणोंसे उनके चोड़ोंको घाषल कर दिया। तब घीषाजीने दस
बाणोंसे विराटको बाँच दिया। इसी समय अश्वत्वामाने छः
बाणोंसे अर्जुनको छातापर वार किया और अर्जुनने
अञ्चलामाके चनुक्को काट हात्सा। तब अश्वत्वामाने तुसरा
चनुक लेकर नावे बाणोंसे अर्जुनको और सत्तर बाणोंसे
बीक्ष्याको प्रयत्न कर दिया। अर्जुनने खड़े भयेकर बाण
ब्याय और बड़ी पुलीसे अश्वत्वामाको बीध दिया। वे बाण अश्वत्वामाका कव्यत्व भेदकर उनका रक्त पीने लगे। कित् इस
प्रकार प्रायत्न होनेपर भी उनमें क्यवाका कोई बिह्न दिसापी
नहीं दिया। वे पूर्ववत् भीमाजीकी रक्षाके तियो डटे रहे।

इसी बीचमें दुर्घोधनने इस बाणोंसे भीमसेनको बीध दिया। तथ भीमसेनने वह तीखे बाण छोड्कर कुरुराजकी छातीको बीध दिया। अधिमन्युने दस बाणोंसे विजसेनपर और सातसे पुर्खोमजपर चोट की तथा सत्यव्रत भीष्मजीको सत्तर बाणोंसे घायल करके वह रणाङ्गणमें नृत्य-सा करने लगा। यह देखकर उसपर विजसेनने दस बाणोंसे, पुरुमिजने सातसे और भीष्मजीने नौ बाणोंसे वार किया। बीर अभिमन्युने इस प्रकार घायल होकर चिजसेनके धनुषको काट हात्य तथा उसके कवचको काटकर छातीपर बाण छोड्य। अभिमन्युका ऐसा पराकम देखकर आपका पीत्र लक्ष्मण उसके सामने आया और बड़े तीले-तीले बाण छोड़कर उसे घायल करने लगा। तब सुम्छानन्दनने उसके घारी घोड़ों और सार्राधको मारकर अपने पैने काणोंसे अस्पर आक्रमण किया। इससे लक्ष्मणने अख्यस क्रोधमें घरकर अधिमन्युके रचपर एक शक्ति छोड़ी। उसे आती देखकर अधिमन्युने अपने पैने बाणोंसे उसके टूक-टूक कर दिये। तब कृपासार्थ लक्ष्मणको अपने रचमें बैठाकर रणक्षेत्रसे बाहर से गये।

इस प्रकार जब संप्राम बहुत धर्यकर हो गया तो आपके पुत्र और पाण्डवलोग अपने प्राणोंको संकटमें हालका एक-वृसरेपर प्रधार करने लगे । महत्वली भीव्यजीने अत्यन क्रोधमें भरकर अपने दिव्य असोसे पाव्यकोंकी सेनाका सफाया करना आरम्भ कर दिया। दूसरी ओर रण्डेन्यत सात्यकि अपना इस्तरराधव दिखलाते हुए एउओपर बाजवर्षा करने लगा। उसे बढ़ते देशकर दुर्पोधनने उसके मुकाबलेमें दस हजार रक्षीको भेजा । परंतु सत्यपराक्रमी सात्यक्रिने उन सभी धनुर्धर वीरोक्ये दिच्य अन्त्रोसे मार काला। इस प्रकार दारण पराक्रम करके वह बीर हासमें धनुव रिप्ये भूरिकवाके सामने आया । भुरिभवाने देखा कि सात्पक्तिने हमारी सेनाको मार निराया, तो वह फ्रोधमें भरकर दोड़ा और अपने महान् धनुषसे लक्षके समान बाणीकी वृष्टि करने लगा। वे बाज क्या में, साक्षात् पृत्यु में । सात्यक्तिके पीछे बलनेवाले घोडा उन बाणोंकी मार न सह सके; अतपूर्य उसका साथ होड़कर इसर-उधर भाग गये। सात्रकिके दस महारबी पुत्रोने भूरिक्षवाका यह पराक्रम देशा तो वे क्लोबमें भरे हुए उसके सामने आये और उसके ऊपर बार्वोकी वर्ष करने लगे। उनके छोड़े हुए बाण यमदण्ड और बड़के समान धर्यकर थे। किंतु महारथी भूरिप्रवाको उनसे तनिक भी भय नहीं हुआ। उसने अपने पास पहुँचनेसे पहले ही उन्हें काटकर गिरा दिया।

असे समय हमने उसका यह अजुत पराक्रम देखा कि यह अकेला ही निर्भय होकर दस महारचियोंके साथ युद्ध कर रहा था। उन दसों पहारचियोंने वाणवृष्टि करते हुए भूरिश्रवाको चारों ओरसे घेर लिया और वे उसे मार झालनेका उपक्रम करने लगे। यह देख पूरिश्रवा भी कोधमें भर गया और उनके साथ युद्ध करते-करते ही उसने उन सबके धनुष काट दिये। इस प्रकार धनुष कट जानेपर उसने अपने तीसे बाणोंसे उनके मलक भी काट हाले।

अपने पहाचली पुत्रोको मरा देख सात्यकि गरजता हुआ पुरिक्रवासे आकर भिड़ गया। दोनों महावली एक-दूसरेके रखपर प्रहार करने लगे। दोनोंने दोनोंके रथके घोड़ोंको मार डाला और रखहीन होकर हाबोंमें तलवार एवं डाल ले खालते-कुदते आमने-सामने आ पुद्धके लिये खड़े हो गये। इतनेमें भीमसेनने आकर सात्यकिको अपने रचपर खड़ा लिया। तब वुर्योधनने भी सबके देखते-देखते पुरिश्नवाको रखपा किटा लिया।

इस प्रकार इधर यह युद्ध कर रहा वा और दूसरी ओर पाष्ट्रकरोग कुद्ध होकर महारथी भीष्यजीसे भिड़े हुए थे। संध्याकाल आते-आते अर्जुनने बड़ी तेजीके साथ प्रवीस हजार महारक्षियोंको मार हासा। वे महारथी दुर्योधनकी आज्ञासे पार्थक प्राण सेनेको गये थे; परंतु जैसे अप्रिके पास जाकर पतिचे जल जाते हैं, उसी प्रकार में अर्जुनके पास जाकर नष्ट हो गये।

इसी समय सूर्य अस होने लगा, सारी सेना व्याकुल हो रही बी. भीष्यजीके रकके घोड़े भी वक गये थे; इसलिये उन्होंने सेनाको युद्ध कंद करनेकी आज़ा दी। अत्यन्त धवराधी ह्याँ दोनों सेनाएँ अपनी-अपनी छावनीमें बली गर्यी। सृष्टायोंके साथ पाण्डव और कौरव भी अपने-अपने फिविरमें बाकर कियाम करने लगे।

## मकर और क्रौञ्च-व्यूहका निर्माण, भीम और धृष्टद्मप्रका पराक्रम

सक्रयने वजा—राजन् ! जब कौरव-पायक विश्वाम कर चुके और रात्रि व्यतीत हो गयी तो पुनः सब-के-सब युक्के लिये निकले । तब राजा युव्यिष्ठिरने धृष्टयुक्रसे कहा—'महावाहो ! आज तुम शतुओंका नार करनेके लिये मकरव्युहकी रचना करो ।' उनकी आज्ञा पाकर महारबी धृष्टयुक्रने समस्त रवियोको व्युह्मकार लाई होनेकी आज्ञा दी । राजा हुपद और अर्जुन व्युहके जिरोभागमें निवत हुए । नकुल और सहदेव दोनों नेजोंके स्थानपर साई हुए । महावर्ली भीमसेन मुलस्कानमें थे। अधिमन्यु, डीयदीके याँच पुत्र, प्रदोतकव, सात्वीक और धर्मराज युधिष्ठिर—ये व्युक्ति रूप्टभागमें स्वित हुए। बहुत बड़ी सेनाके साथ सेनापति विराट और धृष्टदुन्न उसके पृष्ठभागमें खड़े हुए। केकयदेशीय याँच राजकुमार व्युक्तके वायभागमें तथा धृष्ठकेतु और वेकितान दक्षिणभागमें स्वित होकर व्यूक्ती रक्षा कर रहे थे। कुन्तिमोज और इतानीक पैरोके स्वानमें थे। सोमकोंके साथ शिलपदी और इरावान् उस मकरके पुक्तभागमें खड़े हुए। इस प्रकार व्यूह-रचना करके पाव्यवलोग सुर्योदएके समय कवच आदिसे सुस्रजित हो युद्धके लिये तैयार हो गये और हाथी, घोड़े, रथ तथा पैदल पोद्धाओंके साथ कौरवोंके सामने आ डटे।

राजन्! पाण्डव-सेनाकी व्यूह-रकना देखकर मीक्सने उसके मुकाबलेमें वहुत बड़े काँखव्युहका निर्माण किया। उसकी बॉलके स्थानपर महान् धनुर्धर ग्रेणावार्य सुशोधित हुए। अख्यामा और कृपावार्य उसके नेजस्थानमें थे। कम्बोज और बाह्रिकोंके साथ वृत्तवर्या व्यूहके शिरोधानमें स्थित हुआ। शुरसेन और अनेकों राजाओंके साथ दुर्वाधन कण्ठस्थानमें थे। मह, सौबीर तथा केकपोंके साथ प्रारच्योतिवपुरका राजा छातीके स्थानपर सद्दा हुआ। अपनी सेनासहित सुशमी व्यूहके वामधानमें और तुधार, पवन तथा शक्तदेशीय पोज्डा चुलुपोंको साथ लेकर दिखणधानमें सद्दे हुए। भुताप, प्रतापु और भूतिकवा—ये इस व्यूहकी अङ्गाओंके स्थानमें थे।

इस प्रकार व्यक्त-निर्माण हो जानेपा मूर्वोदयक पश्चात् दोनों सेनाओं में युद्ध आरम्य हो गया। कुन्नीनन्दन श्रीमसेनने होणाखार्यकी सेनापर बावा किया। होणाबार्य उन्हें देशले ही क्रोधमें भर गये और लोहेके बने हुए नौ बाजोंसे उन्होंने धीमसेनके मर्पस्थलमें आपात किया। उनकी करारी खेट खाकर धीमसेनने आवार्यक सार्यक्रये पमल्येक भेज दिया। सारधिके मरनेपर होणाखार्यन न्वर्ष ही खेड़ोकी खागडोर संभाली और जैसे आप रह्नकों हेरीको जलाती है, उसी प्रकार ये पाण्डवसेनाका विध्येस करने लगे। एक ओरसे भीष्यने भी मारना हुक किया। उन दोनोंकी मार पड़नेसे सुद्धय और केकपवीर भाग बले। इसी प्रकार भीषसेन तथा अर्जुनने भी आपकी सेनाका संहार आरम्य किया, उनके प्रहारस क्षत-विश्वत हो कौरवपक्षीय योद्धा मुख्येत होने लगे। दोनों वलोक ब्युह दूट गये और उभय-पक्षके योद्धाओंका परस्वर पोल-मेल-सा हो गया।

पृत्याहुने कहा—सञ्जय ! हमारी सेनामें अनेको गुण है, अनेको प्रकारके योद्धा है और शास्त्रीय रितिसे उसके व्यक्तका निर्माण भी हुआ है। हमारे सैनिक अत्यन्त प्रसन्न और हमारे इकानुसार चलनेवाले हैं; वे नम्न है, उनमें किसी भी प्रकारका दुर्वासन नहीं है। साथ ही हमारी सेनामें न अत्यन्त बूढ़े लोग हैं और न बालक हो। बहुत मोटे और बहुत दुर्बल तरेग भी नहीं हैं। सभी काम करनेमें फुर्तीले और नीरोग हैं। वे कवब और अस-शस्त्रोसे सुसजित है, शास्त्रोंका संग्रह भी उनके पास प्रयोग है। प्राय: सभी तलवार चलाने, कुश्ती लड़ने और गदायुद्ध करनेमें प्रवीण है। प्राप्त, ऋष्टि, तोमर, परिघ, मिन्दिपाल, इतिक और मूसल आदि शस्त्रोंका संचालन भी अच्छी तरह जानते हैं। इनको रहाका भार उन क्षत्रियोंके हाक्यें है, जो संसारभरमें सम्मानकी दृष्टिसे देखे जाते हैं। बे खेळासे ही अपने सेक्कॉसहित हमारी सहायता करने आपे है। द्रोणाधार्य, भीषा, कृतवर्मा, कृपाबार्य, दु:शासन, डवड्च, भगदत, विकर्ण, असत्वामा, शकुनि और बाह्रीक आदि यहान् बोरोसे ह्यारी सेना सुरक्षित है; तो भी यदि वह मारी जा रही है, तो इसमें हमलोगोंका पुरातन प्रारम्भ ही कारण है। यहलेके मनुष्यों अथवा प्राचीन ऋषियोने भी पुदका इतना बढ़ा उद्योग कभी नहीं देखा होगा। विदुरजी मुझसे नित्य ही हिलकी और लाभकों बातें कहा करते थे, किन्तु मूर्स दुर्वोधनने उन्हें नहीं माना। वे सर्वत्र हैं, उनकी बुद्धिमें आजका यह परिजाम अवश्य आया होगा; तभी तो उन्होंने मना किया वा। अववा किसीका दोष नहीं, ऐसी ही होन्द्रार थी। विधालाने यहलेसे जैसा लिख दिया है, वैसा ही होगा; असे कोई दाल नहीं सकता।

सक्रम बोलं—राजन् ! अपने ही अपराधमें आपको यह संकटका सामना करना पड़ता है। पहले जो जुएका सेल हुआ बा और आज जो पाण्डलेंके साथ युद्ध छेड़ा गया है—इन होनोंमें आपका हो होत है। इस लोकमें वा परलेंकमें पनुष्पको अपना किया हुआ कर्म लये ही भोगना पड़ता है। आपको भी यह कर्यानुसार अधित ही फल मिला है। इस महान् संकटको धैर्यपूर्वक सहन कीजिये और युद्धका सेष वृत्ताल सावधान होकर सुनिये।

योधसेन ती से बाजोंसे आपकी महासेनाका व्यूह तोड़कर दुर्वोधनके भाइयोंके पास जा पहुँचे। यद्यपि भीष्मजी उस सेनाकी सब ओरसे रहा कर रहें थे, तो भी दुःशासन, दुर्विषह, दुःसह, दुर्मेंद, जप, जपत्सेन, विकर्ण, विज्ञसेन, सुदर्शन, चार्टिक, सुकर्मा, दुष्कर्ण और कर्ण आदि आपके महारबी पुत्रोंको वहाँ पास ही देखकर वे उस महासेनाके भीतर पुस गये तथा हाथी, धोड़े और रबोपर बड़े हुए कौरव-सेनाके प्रधान-प्रधान वीरोंको मार डाला। कौरव उन्हें पकड़ना चाहते थे। उनका यह निक्षय भीमसेनको मालूम हो गया। तब उन्होंने वहाँ उपस्थित हुए आपके पुत्रोंको मार डालनेका विचार किया। बस, उन्होंने गदा उठायी और अपना रख छोड़ उस महासागरके समान सेनामें कृदकर उसका संहार करने लगे।

उसी समय पृष्टचुप्र भीमसेनके रचके पास आ पहुँचा। उसने देखा रच खाली है और केवल भीमका सारवि विशोक वहाँ मौजूद है। धृष्टद्युप्त मन-ही-मन बहुत दुःसी हुआ, उसकी बेतना लुप्त होने लगी, आँखोंसे आँसू छलक पड़े और उच्छवास लेते हुए उसने गद्गद कण्ठसे पूछा— विशोक ! मेरे प्राणोंसे भी बढ़कर प्रिय भीमसेन कहाँ हैं ?'

विशोकने हाच जोड़कर कहा— 'मुझे यहाँ ही खड़ा करके वे इस सैन्य-सागरमें घुसे हैं। जाते समय इतना ही कहा था, 'सूत ! तुम थोड़ी देरतक घोड़ोंको रोककर यहाँ ही मेरी प्रतीक्षा करों। ये लोग जो मेरा जब करनेको तैयार है, इन्हें मैं अभी मारे डालता हैं।'

तदनतार, भीमसेनको सम्पूर्ण सेनाके भीतर यदा तिये दौड़ते देख भृष्टपुत्रको बड़ी प्रसन्नता हुई। उसने विशोकसे कहा—'महाबली भीमसेन मेरे सला और सम्बन्धी हैं। मेरा क्रम्पर प्रेम हैं और उनका मुझपर। इसलिये नहीं वे गये हैं, वहाँ ही मैं भी जाता हूँ।' यह कड़कर भृष्टपुत्र वल दिया और भीमसेनने गदासे हाथियोंको कुबलकर जो मार्ग बना दिया था, उसीसे यह भी सेनाके भीतर जा पुत्ता। पृष्टपुत्रने देखा—जैसे आँधी वृक्षोको लोड़ डालती है, उसी प्रकार भीम भी हातु-सेनाका संहार कर रहे हैं तथा उनको गदाको बोटसे आहत होकर रथी, पुड़सवार, पदल और हाथीसवार आर्तनाद कर रहे हैं। तरपक्षात् उनके पास पहुँचकर पृष्टपुत्रने उन्हें अपने रक्षपर विठा लिया और छातीसे लगाकर आखासन दिया।

तब आपके पुत्र पृष्टगुन्नपर वाणोकी वर्षा करने लगे। पृष्टगुन्न अनुत प्रकारसे पुद्ध करनेवाला था, शबुओंकी बाणवर्षासे उसे तनिक भी व्यथा नहीं हुई; उसने सब बोद्धाओंको अपने वाणोसे बाँध डाला। इसके बाद भी



आपके पुत्रोंको बढ़ते देख महारथी हुमदकुमारने 'प्रमोहनाख' का प्रयोग किया। उसके प्रभावसे वे सभी नरवीर मृच्छित हो गये। होणावार्षने जब यह समाचार सुना तो शीव ही उस स्वानपर आये। देखा तो भीमसेन और धृष्टपुप्र रणमें क्वियर रहे हैं और आपके सभी पुत्र अवेत पड़े हुए हैं। तब आवार्षने प्रजासका प्रयोग करके मोहनाकका निवारण किया। इससे उनमें पुन: प्राण-शक्ति आ गयी और वे महारथी उठकर भीष और धृष्टपुत्रके सामने पुन: युद्धके लिये वा डटे।

इधर राजा युधिष्ठिरने अपने सैनिकोंको बुलाकर कहा, 'अधियन्यु आदि बाख यहारबी बीर कवब आदिसे सुसजित होकर अपनी शांकियर प्रयक्त करके भीम और धृष्टगुप्रके पास आप और उनका समाचार कानें, मेरा मन उनके लिये संदेशमें पहा हुआ है।'

पुणिष्टिरकी आजा सुनकर सभी पराक्रमी घोडा 'बहुत अच्छा' कहकर बल दिये। इस समय दोपहर हो खुका था। पृष्टकेतु, होपदीके पुत्र तथा केकपदेशीय थीर अधिमन्युको आगे करके बड़ी भारी सेनाके साथ बले। उन्होंने सुवीपुल नामक ब्युह बनाकर कौरव सेनाका भेदन किया और भीतर बले नये। कौरव-योडाओंको भीमसेन और पृष्टगुप्रने पहलेसे ही मध्यभीत तथा मुखित कर रखा था, इसीलिये थे इन लोगोंको सेकनेमें समर्थ न हुए।

भीयसेन और धृष्टदुष्टने जब अधिमन्यु आदि वीरोंको अपने पास आया देला तो वे बहुत प्रसन्न हुए और बड़े उत्सवसे आपकी सेनाका संहार करने लगे। इतनेमें हुन्दकुमारने अपने गुरु द्रोणाचार्यको सहसा वहाँ आते देला। तब उसने आपके पुत्रोको मारनेका विचार त्याग दिया और भीमसेनको केकपके रबमे विठाकर अखाँके पारगामी द्रोणाचार्यपर धावा किया। उसे अपनी ओर आते देख आचार्यने एक बाण मारकर उसका धनुष काट दिया और चार बाणोंसे उसके चारों घोड़ोको मारकर सारधिको भी यमराजके पर भेज दिया। तब महाबाहु धृष्टदुष्ट उस रबसे कूदका अभिमन्युके रचपर जा बैठा। उस समय पाण्डवसेना काँप उठी, आचार्य द्रोणने अपने तीखे बाणोंसे मारकर उसे खुळ कर दिवा। दूसरी ओरसे महाबारी भीमजी भी पाण्डकसेनाका संहार करने खगे।

# भीम और दुर्वोधनका युद्ध, अभिमन्यु तथा द्रौपदीके पुत्रोंका पराक्रम

सअपने कहा—तदनसर जब सूर्वद्रवपर संध्याकी त्याची छाने लगी तो दुर्योधनने भीपसेनका वध करनेकी इच्छासे अपर धावा किया। अपने पक्र वैरीको आते देख धीमसेनके कोधकी सीमा न रही। वे दुर्योधनसे कहने लगे, 'आज मुझे वह अवसर मिला है, जिसकी बहुत वर्षोसे प्रतीक्षा कर खा था। यदि तू युद्ध छोड़कर भाग नहीं गया, तो अवश्य हो इस समय तेरा वध कर डालूँगा। माता कुन्तोको जो कष्ट उठाने पड़े हैं. हमल्येगोने जो बनवास भोगा है तथा डीपदीको जो अपमानका पु:ल सहना पड़ा है, उन सकका बदला आज तुझे मारकर बुका लूँगा।' यह कहकर भीमसेनने धनुव चड़ाया और दुर्वोधनयर जलती हुई अधिकी विग्लाके समान चच्चीस वाण छोड़े। फिर स्त्रे वाणोंसे उसका धनुव काट दिया, दोसे उसके सारविको मार डाला, चार बाणोंसे चारों खेड़ोंको यमलेक भेज दिया और दो वाणोंसे छत्र तथा छ:से ध्यजाको काट डाला। इसके बाद



उसके सामने ही उच्च स्वरसे सिहनाद करने लगे।

इतनेमें कृपासार्यने आकर दुवाँधनको अपने रखपर खड़ा लिया। धीमसेनने अने बहुत ही प्रायल और व्यक्ति कर दिया था, इसलिये वह रखके फिछले भागमें बैठकर किम्राम करने लगा। तत्पक्षात् धीमको जीतनेके लिये कई हमार रखेके साथ जयहंचने आ धेरा। पृष्टकेत्, अधिमन्यु, हीपटीके पुत्र और केक्यदेशीय राजकुमार आपके पुत्रोसे युद्ध करने लगे। इसी समय चित्रसेन, सुचित्र, चित्राङ्गद, चित्रदर्शन, वारुचित्र, सुचार, नन्दक और उपनन्दक—इन आठ यशस्त्री बोरोंने अधिमन्युके रखको चारों औरसे धेर लिया। यह देख अधिमन्युके रखको चार्च औरसे बाण मारे। अधिमन्युके इस पराक्रमको में नहीं सह सके, अतः उसपर तीहण बाणोकी वर्षा करने लगे। फिर तो अधिमन्युने वह पराक्रम दिखाया, जिससे आपके सैनिक काँप उठे। मानो देवासुर-संमाममें काजाणि इन्द्र असुरोको भयभीत कर रहे हों। इसके बाद उसने विकाणपर खाँदह बाणोंका प्रहार करके उनके रशसे बजा काट गिरावी और सारबि तथा घोड़ोंको मार झला। फिर सानपर बड़ाये हुए कई तीले बाण विकाणको लक्ष्य करके छोड़े और वे उसके इसरेरको छेदकर पृथ्वीपर जा गिरे। विकाणको घायल देखकर उसके दूसरे-दूसरे भाई अधिमन्यु आदि महारक्षियोणर दृद्ध पड़े।

दुर्मुलने सात बाण भारकर श्रुतकर्माको बीच द्वारण, एक बाजसे उसकी ध्वजा काट दी, फिर सातसे सारविको और छ:से खेड़ीको मार गिरावा। इससे भुतकर्माको बड़ा कोध हुआ और बिना घोड़ेके रखपा ही लड़े होकर उसने दुर्मुसके क्रमर प्रज्वलित जन्काके समान शक्ति छोड़ी। वह दुर्मुलका कवच भेदकर दारीरको छेदती हुई पृथ्वीमें समा गयी। इधर बुनकर्माको रब्हीन देखका महारधी सुतसीयने उसे अपने रवपर बिठा लिया । राजन् ! इसके बाद आपके यहास्त्री पुत्र जयलोजको पार कलनेकी इच्छासे शुक्रकीर्ति उसके सामने आया । जयसोनने तनिक मुसकराकर श्रुतकीर्तिक धनुषको काट दिया। अपने पाईका धनुष कटा देखकर शतानीक बराम्बार सिंहनाद करता हुआ बहाँ पहुँचा । उसने अपने सुद्धव धनुषको तानका दस भागोसे जयतरेनको घायल किया। जवतोनके पास उसका धाई कुकर्ण भी मौजूद था; उसने नकुलपुत्र प्रातानीकके धनुषको काट दिया । प्रातानीकने दूसरा धनुष लेका उसपा बाणोका संधान किया और उन्हें कुळांको लक्ष्य करके छोड़ दिया। इसके बाद एक बाणसे उसके धनुषको काटकर, डांसे सार्गब और बारहसे घोड़ोंको मार डात्य । साथ ही उसे भी सात वाणोंसे घायल किया । इसके पहाल् एक चल्ल नामक बाणसे दुष्कर्णकी वालीमें प्रहार किया, उसकी बोट लाकर वह कियारीके आधातसे टूटे हुए वृक्षकी भाँति पृथ्वीपर गिर पड़ा । दुष्कर्णको व्यक्षित देखकर पाँच महारवियाने शतानीकको चारी ओरसे घेर तिया और उसे वाणोंके समूहसे आव्हादित करने लगे। यह देख पाँचों केकचराजकुमार क्रोधमें भरे हुए शतानीककी सहस्पताके लिये दोई । उन्हें आक्रमण करते देख दुर्मुख, दुर्जय, दुर्नवंग, प्रयुक्तय और प्रयुक्त आदि आपके महारश्री पुत्र उनके मुकाबलेमें आ डटे। एक-दूसरेको अपना दुश्मन माननेवाले इन राजाओंने सूर्यालके बाद दो पड़ीतक अपना भयंकर संग्रम जारी रखा। इजारों रथियों और घुड़सवारोंकी लाही बिछ गर्यो । तब शान्तनुनन्दन भीष्पत्नी भी महात्मा पाण्डवी

पाण्डवसेनाका संहार करके भीव्यजीने अपने योद्धाओंको | प्रसन्न हुए और उन दोनोका मसक सूँपने तगे। फिर बड़े पीछे स्वीटाया और स्वयं अपने दिवितमें चले गये। इधर | हर्षसे अपनी कावनीमें गये।

और पाञ्चालोकी सेनाको वगलोक पठाने लगे। इस प्रकार | धर्मराज युधिष्ठिर भी भीमसेन और बृहद्युप्रको देलकर बड़े

## छठे दिनके दोपहरतकका युद्ध

सञ्जयने कहा-महाराज ! तब सब योद्धा अपने-अपने शिविरोमें चले आये। राप्तिमें सबने विज्ञाम किया और एक-दूसरेका यक्षायोग्य सत्कार किया तथा दूसरे दिन फिर युद्ध करनेके लिये तैयार हो गये। इस समय आपके पुत्र दुर्योक्षमने अत्यना विनाप्रसा होका पितामह भीत्रमे पूहा, 'दादाजी ! आपकी सेना बड़ी धयानक है। इसकी व्यूहरवना भी बड़ी सावधानीसे की जाती है। किर भी पाण्डबपक्के महारबी उसे लोड़कर हमारे वीरोको मार हालते हैं। वे हमारे वीरोको सक्ररमें डालकर बड़ी कीर्ति पा रहे हैं। इन्होंने कड़के समान सुदृढ़ मकरव्यक्रको भी तोड़ डाला और उसके भीतर धुसकर भीमसेनने अपने मृत्युद्रष्टके समान प्रबच्ध बालीसे मुझे घायल कर दिया । भीमकी रोषपूर्ण मुर्तिको देशकर तो मेरे सारे होश-हवास उड़ गये थे। अधीतक मेरा जिल शाल नहीं हो पाचा है। महात्मन् ! आपकी स्तहाबतासे में तो युद्धमें जब प्राप्त करके पाध्यवांका काम तमाम कर देना बाहता है।

दुर्योधनकी यह बात सुनकर महात्वा भीषा मुसकराये और उससे इस प्रकार कड़ने लगे, 'राजकुमार । मैं सो अधिक-से-अधिक प्रयत्न करके पाण्डलोकी सेनाने पुसता 🦹। आगे भी मैं अपने प्राणोकी बाजो लगाकर सारी शक्तिसे पाण्डबसेनाके साथ संप्राप कर्मगा। तुन्हारे लिये में, यह शत्रुसेना तो क्या, सारे देवता और दैत्योंको मारनेमें भी



नहीं चुकुँगा। मैं पूरी शक्तिसे पाण्डवेकि साथ पुद्ध करूँगा और तुन्हारा सब प्रकार प्रिय करूँगा।

पितायहकी यह बात सुनकर दुर्पीयन बढ़ा प्रसन्न हुआ। प्रात:काल होते ही भीष्मजीने स्वयं ही व्यूहरखना की। उन्होंने तरह-तरहके शक्तोंसे सुसन्तित कारव-सेनाको मण्डरव्युहकी विधिसे राष्ट्र किया। उसमें प्रधान-प्रधान वीर, गजारोही, पदाति और र्याषयोको यवास्थान नियुक्त किया। इस प्रकार श्रीव्यजीको अध्यक्षतामें मोर्चेबंदीसे लड़ी होकर आपकी सेना युद्धके लिये तथा हो गयी। ये युद्धोत्सुक राजालोग ऐसे जान पड़ते थे, मानो सब-के-सब भीष्मजीको ही रक्षा कर रहे हैं और भीष्पनी उनकी रक्षामें तत्पर हैं। यह मण्डलक्पूह बड़ा ही दुर्भेद्य बा और इसका पुरा पश्चिमकी और रसा गया था।

इस परम दुर्जय मण्डालज्याको देखकर राजा युधिप्रिरने अपनी सेनाका क्लब्सूह बनाया। इस प्रकार जब व्यूक्ट्य होकर दोनों सेनाएँ अपने-अपने स्थानोंपर खड़ी हो गयी तो समल रही और अधारोही सिंहनाट करने लगे और युद्धके लिये उताबले होकर व्यक्त तोइनेके लिये आगे बढ़े। द्येपाचार्यजी विराटके सामने, अष्टत्यामा शिलपडीके आगे और कथं राजा दुर्वोधन धृष्टग्रुप्रके सामने आये । नकुरु और सहदेवने महरात झल्यपर और अवस्तिनरेश जिन्द और अपुर्विन्दने इरावान्पर धावा किया। और सब राजा अर्जुनसे युद्ध करने लगे । भीमसेनने युद्धके लिये बढ़ते हुए कृतवर्गाको तथा फिजानेन, विकर्ण और दुर्पर्यणको रोका । अर्जुनका पुत्र अधियन्यु आपके पुत्रोसे थिड़ गया, प्राग्न्योतिषनरेत्रा भगदतने घटोत्कवपा आक्रमण किया, राक्षस अलम्बुव रणोन्यन सात्योंक और उसकी सेनापर टूट पड़ा तथा भूरिश्रवा धृष्टकेतुके साव युद्ध करने लगा। धर्मपुत्र युधिष्टिर राजा **ब्**तायुमे, चेकितान कृपाचार्यमे तथा अन्य सब वीर भीव्यजीसे ही लड़ने लगे।

आपके पक्षके कई राजाओंने तरह-तरहके शक्ष लेकर बारों ओरसे अर्जुनको घेर लिया। तब अर्जुनने उनपर बाण बरसाना आरम्ब किया । दूसरी ओरसे राजालोग भी अर्जुनपर बाणोकी वर्षा करने लगे । इस समय श्रीकृष्ण और अर्जुनकी ऐसी स्थिति देखकर देवता, देवर्षि, गन्थवं और नागेको बढ़ा विस्मय हुआ। तब अर्जुनने क्रोधमें भरका ऐन्द्राख छोड़ा और अपने बाणोंसे शतुओंकी सारी बाणवर्षाको रोक दिवा। अर्जुनके इस पराक्रमने सभीको बकित कर दिया। उनके सामने जितने राजा, युइसवार और गजारोही आचे उनमेंसे कोई भी घायल हुए बिना न रहा। तब उन सबने भीव्यजीकी घरण ली। उस समय अर्जुनके बलकारी अगाध जलमें हुबते हुए उन वीरोंके भीव्यजी ही बहाज हुए। उनके इस प्रकार भाग आनेसे आपकी सेना विज्ञ-चित्र हो गयी और आँधी बलनेसे जैसे समुद्रमें क्षोध होने लगता है, उसी प्रकार उसमें सलकारी पढ़ गयी।

अब भीष्पत्री बड़ी फुर्तीने अर्जुनके मामने आये और उनसे पुत्र करने लगे। इधर द्वेणाचार्यने बाण मारकर मस्यराज विराटको धायल कर दिवा तथा एक बाणसे उनकी ष्णजाको और दूसरेसे धनुषको काट डाला। सेनानायक विराटने तुरंत ही दूसरा धनुष से लिया और कई बयबपाते हुए बाण किये । फिर उन्होंने तीन बाजोसे आबार्यको बीध दिया, चारसे उनके घोड़ोंको मार डाला, एकसे ध्वजा काट डाली, पौत्रसे सार्श्यको मार गिराया और एकसे धनुष काट हाला। इससे ब्रेणासार्थजी बड़े कुपित हुए। उन्होंने आठ वाणोसे बिराटके घोड़ोंको नष्ट कर दिया और एकसे उनके सारशिको मार बारत । विराट रथसे कूद पढ़े और अपने पुत्रके रबपर बढ़ गये। तब वे पिता-पुत्र दोनों ही भीवज बाजावर्षा करके. बलात् आचार्यको रोकनेका प्रयक्ष करने लगे । इससे विद्वकर आसार्यने राजकुमार इंस्तपर एक सर्पक समान विकेश बाग हमेहा। वह बाण दांसके हदयको वेचकर उसके सुन्ये लक्षपञ्च होकर पृथ्वीपर जा पड़ा। शेलके दावका धनुष उसके पिताके ही पास गिर गया और वह खर्च रणधूमिये लोट गया। पुत्रको परा हुआ देखकर राजा विराट इर गर्थ और प्रेणाचार्यको छोड़कर युद्धक्षेत्रसे बले गर्य। तब ब्रोणाबार्यजीने पाण्डवोकी विशाल वाहिनोको सेकड़ो-हतारो भागोंमें विभक्त का दिया।

रिग्तण्डीने अश्वत्वामाके सामने आकर तीन बाणीसे उनकी भृकुटिके बीचमें चोट की। इससे क्रोधमें भरकर अश्वत्वामाने बहुत-से बाण बरसाकर आधे निमेचमें ही शिखण्डीकी ध्वता, सारचि, घोड़ी और हविधारोंको काटकर गिरा दिया। घोड़ोंके मारे जानेपर वह रबसे कूट पड़ा और हाधमें डाल-तलवार तेकर बावके समान बड़े क्रोधसे इनपटा। रणाङ्गणमें तलवार लेकर पुमते हुए शिखण्डीपर वार करनेका अश्वत्वामाको अवसरतक नहीं मिला। फिर उन्होंने



जनपर सहस्तो वाण छोड़े। शिलाव्हीने उस सारी बाणवर्षाकी अपनी तलवारसे ही काट दिया। तब तो अवस्वामाने उसकी बाल और तलवारको ही टुकड़े-टुकड़े कर दिया और अनेकों फोलाटी बाणोंसे शिलाव्हीको भी बींध दिया। अब शिक्षाव्ही जादीसे साराकिके रवपर कह गया।

इधर वीरवर सात्यकिने अपने पेने बाजोंसे ग्रक्षस् अलम्बुक्को प्रायस कर दिया। इसपर अलम्बुक्ने भी अर्थक्ककार काल छोड़कर सारविकका धनुष काट दिया और उसे भी अनेको बाजोंसे प्रायस कर दिया। फिर उसने ग्रक्षसी माया करके उसपर बाजोंकी इस्ही लगा दी। इस समय सार्विकका बड़ा ही अजुन पराक्रम देखनेमें आया; क्योंकि ऐसे तीर्थ-तीर्थ बाजोंकी बोट खानेपर भी उसे रणभूमिये तिनक भी प्रवराहट नहीं हुई। उसने अर्जुनसे पिला हुआ ऐन्डाब बढ़ाया, उससे यह राक्षसी माया तत्काल भाम हो गयी। फिर उसने अनेको बाण बरसाकर अलम्बुक्को इक दिया। इस प्रकार सात्यिकके द्वारा पीड़ित होनेपर वह राक्षस अरका सामना छोड़कर रणभूमिसे भाग गया। सत्यपराक्रमी सात्यकिने अपने तीर्थ बाजोंसे आपके पुत्रोपर भी प्रहार किया और वे भी अवभीत होकर भाग गये।

इसी समय हमदके पुत्र महाबली धृष्टगुम्नने अपने तीले वीरोमें आपके पुत्र राजा दुर्योधनको वक दिया। किंतु इससे दुर्योधनको कोई धवराहट नहीं हुई और बड़ी फुर्तीसे वसने नक्षे बाण छोड़कर धृष्टगुम्नको बींध दिया। तब धृष्टगुम्नने कुरित होकर उसका धनुष काट डाला, चारों घोड़ोंको मार गिरापा और सात तीले बाणोंसे स्वयं उसे भी घायल कर दिया। घोड़ोंके मारे जानेपर दुर्घोधन रबसे कुट पड़ा और तलकार लेकर पैटल हो धृष्टगुम्नको ओर दौद्रा। इतनेहीमें सकुनिने आकर उसे अपने रखमें बैठा लिया। इस प्रकार दुवाँधनको परास्त कर घृष्टवुप्रने आपकी सेनाका संद्यर करना आरम्भ किया। इसी समय महारबी कृतवमनि भीमसेनको बाणोंसे आच्छादित कर दिया। तब भीमसेनने भी हैंसकर कृतवमांपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। उन्होंने उसके बारों घोड़ोंको मारकर ध्वजा और मारबिको भी गिरा दिया तबा कृतवमांको भी बहुत-से बाणोंसे प्रायत कर दिया। घोड़ोंके मारे जानेपर कृतवर्मा बड़ी फुर्तीसे आपके साले वृषकके रथपर बढ़ गया। फिर भीमसेन अत्यन्त क्रोधमें भरकर दण्डपाणि यमराजके समान आपको सेनाका संहार करने लगे।

महाराज ! अभी दोपहर नहीं हुआ बा कि अवन्तिनरेश विन्द और अनुविन्द इरावान्को आते देखकर उसके सामने आ गये। बस, उनका बड़ा रोमाञ्चकारी युद्ध किंद्र गया। इरावान्ने क्रोधमें भरकर उन दोनों भाइयोको अपने तीले काणोंसे बीध दिया। बदलेमें उन्होंने भी इराबान्को अपने बाणोंसे धायल कर दिया। फिर इरावान्ने बार बाणोंसे अनुविन्दके बारों प्रोड़ोको धरादात्यी कर दिया तवा दो तीहम बाणोंसे उसके धनुष और ध्वजाको काट गिराया। तब अनुसिन्द अपने रथसे उतरका किन्दके रखपर बढ़ गया। फिर उस दोनों वीरोंने एक ही रथपर बैठकर इरावान्पर बड़ी फुर्तीसे बाण बरसाना आरम्य किया । इसी प्रकार इरावान्ते भी क्रोधमें भरकर उन दोनों भाइयोपर बाणोकी झड़ी लगा दी तवा उनके सार्राधको पारकर गिरा विषा। तब उनके घोड़े भयमे चौककर उनके रचको लेकर इधर-उधर भागने लये। इस प्रकार उन दोनो वीरोंको जीतकर इग्रवान् अपना पुरुवार्च दिसाते हुए बड़ी रोजीसे आपकी सेनाको ध्वंस करने रूगा ।

इस समय राक्षसराज घटोत्कच रश्चपर बढ्कर भगदनके साथ युद्ध कर रहा था। उसने बाणोकी झड़ी लगका भगदनको बिलकुल डक दिया। तब उन्होंने उन सब बाणोको काटकर बड़ी फुर्तीसे घटोत्कचके समर्रखानोपर वार किया। किनु अनेको बाणोसे घायल होनेपर भी वह घकराचा नहीं। इससे कुपित होकर प्राप्न्योतिषनरेशने बौदह तोमर छोड़े, किनु घटोत्कचने उन्हें तत्काल काट झला और सत्तर बाणोसे मगदत्तपर वार किया। तब मगदतने उसके बारों घोड़ोको मार झला। घटोत्कचने अच्छीन रखमेंसे ही उनपर बड़े बेगसे शक्ति छोड़ी। किनु भगदत्तने उसके तीन दुकड़े कर दिये और वह बीचहीमें पृथ्वीपर गिर गयी। शक्तिको व्यर्थ हुई देखकर घटोत्कच भवभीत होकर रणाङ्गणसे भाग गया। घटोत्कचका बल-पराक्रम सर्वत्र विख्यात था, उसे संप्राम-धूमिमें सहसा यमराज और वरुण भी नहीं जीत सकते थे। उसीको इस प्रकार परास्त करके राजा भगदत्त अपने हाथीपर चढ़े पाण्डवीकी सेनाका संहार करने लगे।

इधर महराज शल्य अपनी बहिनके युगल पुत्र नकुल और सहदेवसे युद्ध कर रहे थे। उन्होंने उन दोनोंको अपने बाणोंसे एकदम बक दिया। तब सहदेवने थी बाण बरसाकर उनकी प्रगतिको गेक दिया। सहदेवने बाणोंसे आख्वादित होनेपर रक्ष्य उसके पराक्रमसे बढ़े प्रसन्न हुए तथा अपनी माताके सम्बन्धसे उन दोनों भाइयोंको भी अपने मामाका औहर देखकर बड़ी प्रसन्नता हुई। इतनेहीमें महारबी शल्यने बार बाण छोड़कर नकुलके बारों घोड़ोंको यमराजके घर भेज दिया। नकुल तुरंत ही रक्षमे कृदकर अपने भाईके रचपर बढ़ गया। इस प्रकार उन दोनों भाइयोंने एक ही रखमें बैठकर बढ़ी पुलोंसे बाण बरसाकर महराजको बक दिया। इसी समय सहदेवने कृपित होकर महराजपर एक बाण छोड़ा। बहु उनके शरीरको छेदकर पृथ्वीपर जा पड़ा। उसकी खोटसे महराज ब्याकुल होकर रखके पिछले भागमें बैठ गये और उसकी बेदनासे अखेत हो गये। उन्हें संज्ञाशुन्य देखकर



सार्राय रचको रणक्षेत्रसे बाहर हे गया। यह देलकर आपकी सेनाके सब वार उदास हो गये तथा महारथी नकुल और सहदेव अपने मान्यको परास्त करके हर्षध्वनि और शहूनाद करने हुगे।

### छठे दिनके दोपहरसे पीछेका युद्ध

सञ्जयने कहा—महाराज! जब सूर्यदेव आकाशके बीचोबीच आ गये तो राजा युचिष्ठिरने श्रुतायुको देलका उसकी ओर अपने घोड़े बढ़ा दिये तथा नो बाण छोड़कर उसे घायल कर दिया । श्रुतायुने उन बागोंको इटाकर युधिष्टिरपर मात बाण क्षोड़े। ये उनके कवचको फोड़कर उनका रक्त पीने लगे । इससे राजा युधिष्ठिर बहुत बिगड़े । उस समय उनका क्रोध देशकार सब जीवोंको ऐसा जान पढ़ने लगा मानो ये तीनों रहेकोंको भस्य कर देंगे। यह देखकर देवता और प्रापिलांग सब लोकोकी शास्त्रिके लिये खिलवाचन करने लगे । आपकी सेनाने तो अपने जीवनकी आशा ही छोड़ दी । किंतु पदास्वी युधिष्ठिरने धैर्य धारणकर अपने क्रोधको दबा दिया और भूतायुक्त धनुषको काटकर उसकी वातीको बीच विया । फिर सीघ्र ही उसके सारबि और घोड़ोंको भी मार श्राला । राजा पुधिष्ठिरका ऐसा पुरुवार्ध देशाकर भूतायु अपना अश्वहीन रथ छोड़कर भाग गया। इस प्रकार तक धर्मपुत्र युधिष्ठरने भुतायुको परास्त कर दिया तो राजा दुर्घोधनको सारी सेना पीठ दिलाकर भागने लगी।

दूसरी ओर बेकितान महारबी कृपावार्यको वाणोसे आच्छावित करने लगा। तब कृपाचार्यने उन सब बाणीको रोककर स्वयं अपने वाणींसे सेकितानको धायल कर दिया। फिर उन्होंने उसके धनुषको काट डाला, सारविको पार निराया तथा घोड़ों और होनों पाईरक्षकोंको याँ धरादावी कर दिया । तब चेकितानने रखसे कुदकर द्यक्षमें गद्य ले ली । उस गदासे उसने कृपाचार्यक घोड़ों और सारविको मार हाला । कृपासायने पृथ्वीपर खड़े-लड़े ही उसपर सोलङ् बाज छोड़े। वे बाण चेकितानको प्रायल करके धरतीमें पुस गये। इससे उसका क्रोध बढ़ गया और उसने अपनी गदा कृपाचार्यजीपर छोड़ी । आवार्यने उसे आती देखकर अपने सहस्रों बाणोंसे रोक दिया। तब बेकितान इस्बमें तलवार लेकर उनके सामने आया । इधर आचार्यने भी तलवार लेकर उसपर बड़े लेगसे धाला किया। अब वे दोनों बीर एक-दूसरेपर तीली तलवारोंके बार करते हुए पृथ्वीपर लोट-पोट हो गये। युद्धमें अत्यन्त परिश्रम पड़नेके कारण उन दोनोहीको पून्छां आ गयो । इतनेहीमें सोहार्दवत्रा वहाँ काकवं दोड़ आया और चेकितानकी ऐसी दशा देखकर उसे अपने रथमें बढ़ा लिया। इसी प्रकार शकुनिने बड़ी फुर्तीसे कृपाचार्यको अपने रचमें बैठा लिया।

पृष्टकेतुने नव्ये बाणोंसे भूरिक्षवाको पायल कर दिया। इसपर भूरिक्षवाने अपने जोले-चोले बाणोंसे नहारवी पृष्टकेतुके सार्राध और घोड़ोको मार डाला। तब महामना पृष्टकेतु उस रक्षको छोड़कर शतानीकके रखपर चड़ गया। इसी समय जित्रसेन, विकर्ण और दुर्मर्गणने अधिमन्युपर धावा किया। अधिमन्युने आपके इन सब पुत्रोको रखहीन तो कर दिया, किंतु भीमसेनकी प्रतिज्ञा याद करके उनका वध नहीं किया। किर सेनाके सहित पितामह भीष्मको अकेले बालक अधिमन्युकी ओर जाते देख अर्जुनने शीकुष्णसे कहा 'इयोकेश ! जिसर ये बहुत-से रख दिखायी दे रहे हैं, उधर ही आप अपने घोड़ोको भी बहाइये।'

अर्जुनके ऐसा कहनेपर श्रीकृष्णने, जहाँ संप्राम हो रहा चा, उस ओर रख हाँका । अर्जुनको आपके चीरोकी ओर क्वते देशकर आपकी सेना बहुत घवरा गयी। अर्जुनने भीव्यजीकी रक्षा करनेवाले राजाओंके पास पहुँचकर उनमेंसे सुशमसि कड़ा, 'में जानता हूँ कि तुम बढ़े उत्तम योद्धा हो और हमारे पुराने शहु हो। किंतु देखों, आज तुम्हें तुम्हारी अनीतिका कठोर फल पिलनेवाला है। आज मैं तुष्हारे परलोकवासी विज्ञामहोका दर्शन करा दूँगा।' सुशयनि अर्जुनके ऐसे कठोर वचन सुनकर भी भाषा-बुरा कुछ नहीं कहा । बल्कि बहुत-से राजाओंके संवित अर्जुनके आये आकर उन्हें सक ओरसे घेरकर काण बरसाना आरम्य कर दिया। अर्जुनने एक क्षणमें हों उन सबके धनुष काट झले और उन्हें नि:शेष करनेके लिये एक साथ ही सकको अपने बाजोंसे बीध दिया। अर्जुनकी मारसे वे खुनमें लबपव हो गये, उनके अङ्ग फिज-भिन्न हो गये, सिर धरतीयर लुवकने लगे, कवचोक धुर्रे ठड्ड गये और उनके प्राण शरीरोंसे कूच कर गये। इस प्रकार पार्चके पराक्रमसे पराभूत होकर वे एक साथ ही बराशायी हो गये।

अपने साथी राजाओंको इस प्रकार मारा गया देखकर विगर्तराज सुप्तमां बड़ी पुर्तीसे वर्ज हुए राजाओंको साथ लेकर आगे आया। यब शिखाब्दी आदि वीरोने देखा कि अर्जुन्यर राजुओंने पावा किया है तो वे उनके रसकी रक्षाके लिये तरह-तराजे अख-प्रख लेका उनकी और चले। अर्जुन्ने भी जिग्लेशको साथ अनेको राजाओंको आते देख अपने गाब्दीच धनुषसे अनेको तीखे बाण छोड़कर उन सम्प्रेका सफाया कर दिया। फिर दुर्घोधन और जपद्रथ आदि राजाओंको भी खदेड़कर ये भीष्मजीके पास पहुँच गये। महाराज युधिहिर भी महराजको छोड़कर भीमसेन तथा नकुल-सहदेवके सहित भीष्मजीसे ही युद्ध करनेके लिये आ गये। कितु भोष्मजी समल पाण्डुमुओंक सामने आ जानेयर भी घळराये नहीं। इस समय शिलाब्दी तो पितामहका वध करनेपर ही उतारू हो गया। उसे इस प्रकार बड़े वेगसे यावा करते देख राजा शल्य अपने भीवण शब्दोंसे रोकने लगे। किंतु इससे शिखण्डीकी गतिमें कोई अत्तर नहीं पड़ा। उसने वास्त्याख लेकर शल्यके सब अख्दोंको छित्र-पित्र कर दिया।

भीमसेन गदा लेकर पैदल ही जपहबकी और दौड़े। उनों अपनी ओर बड़े बेगमें आते देख जयद्रबने पाँच सौ तीले बाण छोड़कर सब ओरसे घायल कर दिया। किंतु भीमसेनने उनकी कुछ भी परवा नहीं की। वे और भी कोधमें भर गये और उन्होंने सिन्धुरज़के घोड़ोंको मार डाला। यह देखका आपका पुत्र विज्ञसेन भीमसेनको कालूमें करनेके लिये इत्यदा और इधरसे भीमसेन भी गरज़कर गदा पुमाने हुए उसपर दूटे। भीमकी वह पमदण्डके समान प्रवच्छ गदा देखकर सब कौरव उसके प्रहारसे वजनेके लिये आपके पुत्रको छोड़कर भाग गये। गदाको अपनी ओर आती देखकर भी विज्ञसेन घबराया नहीं। वह डाल-तलवार लेकर अपने रबसे कुद पड़ा और एक दूसरे स्थानपर बला गया। उस गदाने विज्ञसेनके रखपर गिरकर अमे सारिय और घोड़ोंक सर्वित बुर-बुर कर दिया। इतनेहीमें चित्रसेनको रबडीन देशकर विकर्णने उसे अपने रथपर बड़ा लिया।

इस प्रकार जब संघाम बहुत घोर होने लगा तो पीव्यजी राजा बुधिष्ठिरके सामने आये । उस समय पाण्डकपक्षके सक चीर काँपने लगे और उन्हें ऐसा मालूम हुआ मानो अव विधिष्ठित मृत्युके मैहमें पढ़ना ही बाहते हैं। इधर महाराज युधिष्ठिर भी नकुल-सहदेवके सहित भीष्मजीपर हुट पडे। उन्होंने भीभाजीपर सहस्रों बाण छोड़कर उन्हें बिलकुल दक दिया । कित् भीष्मजीने उन सबको सहकर आधे निमेषमें ही अपने बाणसमुदायसे पुचिष्ठिरको अदृश्य कर दिया। राजा यधिष्ठिरने क्रोधमें धरकर भीष्मजीपर नाराच बाग छोड़ा, पर पितामहने बीचहींमें उसे काटकर युधिश्चिरके थोडे भी मार बाले । धर्मपुत्र युधिष्ठिर तुरंत ही नकुलके रवपर बढ़ गये । भीष्मजीने सामने आनेपर नकुल और सहदेकको भी बाणोंसे आखादित कर दिया। तब राजा वृधिष्ठिर भीव्यजीका क्य करनेके लिये बहुत विचार करने लगे। उन्होंने अपने पक्षके सब राजाओं और सहदोंसे कहा कि सब ट्रोग मिलका भीष्मजीको मारो । यह सुनकर सब राजाओंने भीष्मजीको धेर हिया। किंतु भीषात्री सब ओरसे घिर जानेपर भी अपने

घनुष्यं अनेको महार्राष्ट्रयोको धराशायी करते हुए क्रीडा करने लगे !

जब वह वनचोर युद्ध बहुत ही भयानक हो गया तो दोनों ही ओरकी संराओंमें बड़ी खलबली पनी। दोनों ओरकी व्यक्तरसना ट्र गयी। इस समय शिक्तपडी बड़े चेगसे चितामहके सामने आया । किंतु भीमात्री उसके पूर्व स्तीतका विकार करके उसकी ओर कुछ भी ध्यान न दे सुक्षय वीरोंकी और चले गये। श्रीमको अपने सामने देखकर वे सब बडे हवीरे सिंहनाद और शङ्खान्यनि करने लगे। अब भगवान् धास्कर पश्चिमकी ओर चुलक चुके थे। इस समय युद्धने ऐसा प्रवासान तप धारण किया कि खेनों ओरके रथी और गजारोडी एक-इसरेमें भिल गये। पाकालराजकुमार धृष्टग्रुप्र और महारबी सात्यिक शक्ति और तोमरादिकी वर्षा करके कौरवोकी सेनाको पीडित करने लगे। इससे आपके पोद्धाओंमें बड़ा हाहाकार होने लगा । ठनका आर्लनाद सुनकर अवन्तिदेशीय किन्दु और अनुविन्द धृष्टवुप्रके सामने आये। उन दोनोंने उसके घोड़ोको मारकर उसे बाणोंकी क्यांसे बिलकार इक दिया। पाञ्चालकमार तुरंत ही अपने रक्षसे कुट्कर सात्यकिके रक्यर चढ़ गया । तब महाराज युधिष्ठिर बड़ी चारी सेना लेकर इन खेनों राजकुमारीपर टूट पहें। इसी प्रकार आपका पुत्र दुवाँचन भी पूरी तैयारीके साथ किन्दु और अनुधिन्दको धेरकर खड़ा हो गया।

अव सुप्देव अस्तावलके शिखरपर प्रशुक्कर प्रभारीन हो रहे थे। इधर पुद्धपृथिषे रककी भीषण नदी बहुने लगी थी तथा सब ओर राक्षस, पिश्ताच एवं अन्य मांसाहारी जीव दीखने लगे थे। इसी समय अर्जुनने सुशर्मा आदि राजाओंको परास्त कर अपने शिविएको कुच किया। धीरे-धीरे राजि होने लगी। यहाराज पुणिहिर और भीमसेन भी सेनाके सहित अपने शिविएको लौटे। इधर दुर्वोधन, भीष्म, होणाचार्य, अञ्चलामा, कृपाचार्य, शल्य और कृतवर्मा आदि कौरव वीर भी अपनी-अपनी सेनाके सहित अपने-अपने डेरोपर चले गर्थ। इस प्रकार रात होनेपर कौरव और पाण्डम दोनों ही अपनी-अपनी छावनियोंमें चले आये। वहाँ दोनों पक्षोंके वीर एक-दूसरेकी बीरताकी बड़ाई करने लगे। उन्होंने अपने शरीरोमेंसे जाय निकालकर तरह-तरहके बलोंसे सान किया तथा पहरा देनेके लिये विधियत चौकीदारोंको नियुक्त किया।

## सातवें दिनका युद्ध और धृतराष्ट्रके आठ पुत्रोंका वध

सज्ज्ञपने कहा—गतिमें सुलपूर्वक विभाग करके सकेग होनेपर कोरव और पाण्डवपक्षक राजालोग पुनः युद्धके लिये **छावनीसे बाहर निकले । जब दोनों सेनाएँ युद्धभूमिको ओर** चलीं, उस समय महासागरकी गच्चीर गर्जनाके समान महान् कोलाहरू होने लगा । तदनन्तर दुर्योधन, विज्ञतेन, विविद्यति, भीष्म और द्रोणाचार्यने एकत्र होकर बड़े यक्षसे कौरवसेनाका व्युष्ठ निर्माण किया। यह महाव्युष्ट सागतक समान वा, हाथी-घोड़े आदि वाहन ही उसकी तरङ्गमालाएँ थे। सपस्त सेनाके आगे-आगे भीव्यजी बले; उनके साथ मालवा, दक्षिण भारत तथा उर्जनके पोद्ध थे। इनके पीछे कुलिन्द, पारद, क्षुरक तथा पालकदेशीय वीरोके साथ आचार्य डोण थे। ब्रोफक पीछे घगध और कतिङ्क आदि देशोंके योद्धाओंको साथ लेकर राजा भगदत चले । उनके कद राजा ब्हद्रल था, उसके साथ पेकल तथा कुरुविन्द आदि देशोंके योद्ध) थे। युह्यलके पीछे जिमलेराज बल रहा था। उसके पीछे अश्वत्यामा या और उसके बाद शेव सेनाओंके साथ भाइप्रोसहित दुर्पोधन वा और सकसे पीछे कृपाबार्यजी बल क्ष थ।

महाराज ! आपके पोद्धाओंका वह महाव्यूत देशकर भृष्टद्युप्रने शृङ्गारक नामके व्यूतकी रचना की। वह देखनेमें अत्यन्त भयानक और प्रातुके व्यक्तको नष्ट करनेवाला छ। उसके होनों शृङ्गीके म्यानपर घीयमेन तथा सात्रांक विवन हुए। उनके साथ कई हजार रख, घोड़े और पेंटलॉकी सेना थी । उन दोनोंके मध्यमें अर्जुन, युधिद्विर, नकुल और सहदेव थे। इनके बाद दूसरे-दूसरे महान् धनुर्धर राजाओने अपनी सेनाओंके साथ उस व्यूहको पूर्ण किया। उनके पीछे अभिमन्यु, महारथी बिराट, ग्रंपदीके पुत्र और पटोकक आदि शे। इस प्रकार व्यूह-निर्माण कर पाण्डव भी विजयकी अभिलाषासे पुद्ध करनेके लिये इट गये। रणभेरी कर उठी, प्रहुनाद होने लगा। ललकारने, ताल ठोकरे और और जोरसे पुकारनेकी आवाज आने लगी। इस तुमुल नाइसे सारी दिशाएँ पूँज उठीं। कौरव और पाण्डव दोनों दलाँके योद्धा पास्पर नाना प्रकारक अन्त-शस्त्रोका प्रकार कर एक-दूसरेको यमलोक भेजने लगे। इतनेहीमें अपने रखकी धरधराहटमे दिशाओको गुँवाते और धनुवकी टंकारमे लोगोंको पुर्व्धित करते हुए भीष्पत्री आ पहुँचे। यह देख धृष्ट्युम् आदि महारबी भी भैरवनाद करते हुए उनका सामना करनेको दोई। फिर तो दोनों सेनाओंमें भर्यकर संप्राम छिड़ गया। पैटलसे पैटल, घोड़ेसे घोड़े, रक्षसे रख और हाजीसे हाबी भिद्र गये।

जैसे तपते हुए सूर्यको ओर देखना मुश्किल होता है, उसी ककार जब उस समरमें भीकाजी कुद्ध होकर अपना प्रताप प्रकट करने लगे तो पाण्डबोंका उनकी ओर देखना कठिन हो गवा। मीकाजी सोमक, सृक्ष्म और पाञ्चाल राजाओको बालोसे रणभूमिमें गिराने लगे। वे भी मृत्युका भय छोड़कर भीकापर ही दृद्ध पड़े। भीकाने बड़ी शीधातासे उन महारबी बीरोंकी भूजाएँ काट हालों, सिर डड़ा दिसे और रिश्योंको रखसे गिरा दिया। घोड़ोंपरसे पुड्सवारोंक ससक कटकर गिरते लगे। पर्वतके समान कैंबे-ऊबे गजराज रणभूमिमें माकर पड़े दिखाची देने लगे। उस समय पहाबसी भीमरोनके सिवा पाण्डब्यश्रका कोई भी बीर भीकाके सामने नहीं ठहर सखा। केंबल भीमसेन ही उनपर लगातार प्रहार कर रहे थे। भीका और भीमसेनमें पुद्ध होते समय सम्पूर्ण सेनाओमें धर्मकर कोलाइल एक गया। पाण्डब भी प्रसन्ततापूर्वक सिहनाद करने लगे।

जिस समय वह ना-संहार मवा हुआ बा, दुर्पीयन अपने भाइयोके साथ भीष्मजीकी रक्षाके लिये आ पहुँचा। इतनेमें महारखी भीमने भीष्मजीके सारविको मार डाला। सारविके गिरते ही घोड़े रख लेकर भाग गर्व । भीमसेन रणभूमिमें सब ओर विकान लगे। उन्होंने एक तीक्षण बाणसे आपके पुत्र सुनाभका सिर काट दिया। इसपर उसके भाइयोगेसे सात, को वहाँ उपस्थित थे, अमर्थमें भर गये और भीमसेनके ऊपर टूट पड़े। महोदरने नी, आदित्यकेतुने सत्तर, बह्वाझीने पश्चि, कुप्खधारने नष्णे, विज्ञालाक्षने पाँच, पाँचतकने तीन और अपराजितने अनेकों बाण मारकर महाबारी भीमको घायल कर विया। बाबुओंकी यह चोट धीमसेन नहीं सह सके। उन्होंने बायें हाबसे धनुषको दबाकर एक तीले बाणसे अपराजितका सुन्दर मस्तक काट डास्प । दूसरे बाणसे कुण्डधारको यमस्रोक भेज दिया। एक बाण पण्डितकके क्रपर छोड़ा, जो उसका प्राण लेकर पृथ्वीमें समा गया। फिर तीन बाजोसे विशालाक्षका मातक काट गिराया । एक बाण पहोदस्की छातीमें भारा । जाती फट गयी और वह प्राणशून्य होकर जमीनपर गिर पड़ा। इसके बाद एक बाणसे आदिव्यकेतुकी ध्वजा काटकर दूसरेसे उसका सिर भी उड़ा दिया। फिर क्रोधमें भरे हुए भीमने बह्राशीको भी यमलेकका अतिचि बनाया।

तदननार आपके अन्य पुत्र रणभूमिसे भाग चले। उनके मनमें यह भय समा गया कि भीमसेनने जो सभामें कीरवीकी मारनेकी प्रतिज्ञा की थी, उसे आज ही पूर्ण कर डालेगा। भाइयोके मरनेसे दुर्योधनको बड़ा हुआ हुआ। उसने अपने सैनिकोंको आज्ञा दी कि 'सब त्येग मिलकर इस घीमको मार डालो।' इस प्रकार अपने बन्धुओंको मृत्यु देखकर आपके पुत्रोंको विदुरनीको कही बात याद आ गयी। वे मन-ही-मन सोचने लगे—'विदुरनी बड़े बुद्धिमान् और दिब्यदर्शी है; उन्होंने हमारे हितको दृष्टिसे जो कुछ कहा था, वह इस समय सत्य हो सा है।'

इसके बाद दुर्वोधन भोष्मवितामहके यास आया और बड़े दु:सके साथ फूट-फूटकर रोने लगा । बोरश—'मेरे भाई बड़ी तत्परताके साथ लड़ रहे थे, उन्हें भीमसेनने मान डाला तथा दूसरे योद्धाओंका भी वह संहार कर रहा है। आप तो मध्यस्य वने बैठे हैं और हमलोगीको बराबर उपेक्षा करते जा रहे हैं। देखिये, मेरा प्रारब्ध कितना खोटा है ! सचमुख में बढ़े बुरे राक्तेपर आ गया।' यद्यपि दुर्योधनकी बातें कठोर बी, तो भी उन्हें सुनकर भीष्यजीकी आँखोमें आँसू मर आये। वे कहने लगे—''बेटा ! मैने, आचार्ष ग्रेंगले, विदुरने तबा तुन्हारी भाता बशस्त्रिनी गान्धारीने भी यह परिवास सुद्रराचा था; किंतु उस समय तुम नहीं समझे । मेंने यह भी कड़ा था कि 'मुझे और आचार्य द्येणको युद्धमें न लगाना,' पर तुमने ध्यान नहीं दिया। अस में तुपसे यह सभी बात बता रहा है। पुतराष्ट्रके पुत्रोपेसे जिस-तिसको भीषसेन अपने सम्पुक देखेगा, अवस्य मार डालेगा। इस संयानका बरम फल स्वर्गकी प्राप्ति ही मानकर स्थिर भावसे युद्ध करो । पाण्डवीको तो इन्द्र आदि देवता और असूर भी नहीं जीत सकते।"

शृतग्रहने पूक्त — सञ्जय ! अकेले श्रीमसेनने मेरे ब्यून-से पुशेको मार डाला — यह देखकर भीष्म, होणात्रार्थ और कृपावार्यने क्या किया ? तात ! मैंने, पीष्मने तथा किटुसने भी दुर्वोधनको बहुत मना किया; गान्धारीने भी बहुत समझाया; पगर उस मूर्खने पोहवझ एक न मानी । उसीका फल आज भोगना पड़ रहा है ।

सङ्गयने कहा-महाराज ! आपने भी उस समय पञ्चवाले बीरोंका विनाश आरव्य विदुरजीकी बात नहीं मानी भी। हिर्तिषयोंने बारम्बार दोनों सेनाओंका संहार जारी था।

कहा—'अपने पुत्रोंको जुआ खेखनेसे गेकिये, पाण्डवाँसे होह न कांजिये।' किंतु आप कुछ भी सुनना नहीं चाहते थे। जैसे मरनेवाले मनुष्यको दवा रोना बुरा लगता है, वैसे ही आपको वे बार्ते अर्चाः नहीं लगी । यहां कारण है कि आज कोरवांका विनाहा हो रहा है। अच्छा, अब सावधान होकर युद्धका समाचार सुनिये । उस दिन दोपहरके समय भयंकर संप्राम क्षिक्। बड़ा भारी जन-संहार हुआ। धर्मराज चुधिष्ठिरकी आज्ञासं उनकी सारी सेना क्रोधमें भरकर भीष्मके ऊपर खड़ आयी। बृष्टचुप्र, शिलप्डी, सात्यकि, समस्त सोमक योद्धाओंके साथ राजा हुपद और विशट केकपराजकुमार, पृष्टकेतु और कुन्तिभोजने एक साथ भीष्मपर ही चढ़ाई कर द्यं । अर्जुन, द्येपदीके पाँच पुत्र तथा चेकितान—ये दुर्पोधनके भेजे हुए राजाओंका सामना करने लगे तथा अभियन्यु, घटोत्कव और भीमसेनने कौरवीपर धावा किया । इस प्रकार तीन भागोमें विभक्त होकर पाण्डवलोग कौरव-सेनाका संहार करने लगे। इसी प्रकार कौरवोने भी अपने दावुओंका विनाहा आरम्भ कर दिया।

त्रेणाव्यर्पनं कुन्द् होकर सोमक और मुख्यपेपर आक्षमण किया और उन्हें यमलोक भेजने लगे। उस समय मुक्रयोमें हकाकार पत्र गया। दूसरी और महावली भीमसेनने कौरवोका संहार आरम्ब किया। होनों ओरके सैनिक एक-टूसरेको मारने और मरने लगे। खुनकी नदी वह वली। वह धीर संघाम यमलोककी यृद्धि कर रहा था। भीमसेन हावीसवारोकी सेनामें पहुँचकर उन्हें मृत्युकी भेंद कर रहे थे। बकुल और सहदेव आपके युक्तसवारोपर दूट पढ़े थे। इनके यारे हुए संकड़ों-हजारों चोड़ोकी लाजीसे रणभूमि पट गयी। अर्जुनने भी बहुन-से राजाओंको पार गिराया था, उनके कारण वहाँकी भूमि बड़ी भयंकर दीख पड़ती थी। जिस समय भीम, होण, कुप, अन्यत्यामा और कुलवर्मा आदि क्रोधमें भरकर युद्ध करने लगते थे तो पाण्डवी सेनाका संहार होने लगता था और पाण्डवीके कुपित होनेपर आपके पक्षवाले वीरोका विनादा आरम्ब हो जाता था। इस प्रकार दोनों सेनाओंका संहार जारी था।

## शकुनिके भाइयोंका तथा इरावान्का वध

सज्ञयने कहा—जिस समय बड़े-बड़े वीरोका विनाश करनेवाला वह भयंकर संप्राम बल रहा था, अकुनिने पाण्डवोपर धावा किया। उसके साथ ही बहुत बड़ी सेराके साथ कृतवर्मा भी था। इनका मुकाबला करनेके लिये अर्जुनका पुत्र इरावान् आया । इरावान्का जन्म नागकन्याके गर्मसे हुआ बा। वह बहुत ही बलवान् बा। जब अकुनि तबा गान्धार देशके अन्यान्य कीर पाण्डवसेनाका व्यूह तोड़कर उसके भीतर युग्न गये तो इरावान्ने अपने योद्धाओंसे कहा—'बीरो ! ऐसी युक्तिसे काम त्ये, जिससे ये कौरव योद्धा आज अपने सहायक और वाइनोंसहित मार डाले जाये।' इरावान्के सैनिक 'खुत अखा' क्वकर कोरवोकी दुर्जय सेनापर टूट पढ़े और उसके योज्ञाओंको मार-मारकर गिराने लगे। अपनी सेनाका यह विध्वंस सुवलके पुत्रोसे नहीं सहा गया । उन्होंने दोङ्कर इरावान्को कारों ओरसे घेर लिया और उसपर तीखे बाणोंका प्रहार करने लगे। इरावान्के इरीरपर आगे-पीछे अनेकों पाव हो गये, सारा बदन खोहुसे धीग गया। वह अकेला या और उसके ऊपर बारों ओरसे बहुतोंकी मार पड़ रही भी तो भी न तो वह अभीन हुआ और न व्यथासे व्याकुल ही। उसने अपने तीसे बाणोसे सबको बीधकर मुर्कित कर दिया। फिर अपने प्रारीरमें धैसे हुए प्रासोको सीचकर निकाला और उन्होंसे सुबल-पुरोपर बड़े बेगसे प्रहार किया । इसके बाद उसने अपने हाथमें बमकती हुई तलवार और डाल ली तथा सुबलके पुत्रोंको मार डालनेकी इच्छासे वह पैदल ही आगे बढ़ा । इतनेमें उनकी मूर्च्या दूर हो गवी और वे कोधमें भरकर इरावान्पर टूट पड़े। साब ही वे उसे केंद्र करनेका उद्योग करने लगे । परंतु न्याँ ही वे निकट आये, इराबान्ने तलवारका ऐसा हाथ मारा कि उनके शरीरके टुकई-टुकई हो गये। अस-इस्स, बाहु तथा अन्य अङ्गोक कट जानेसे से प्राणहीन होकर गिर पड़े। उनमेसे केवल वृष्टम नामक राजकुमार ही जीवित क्या ।

उन सबको गिरा देख दुर्योधनको बड़ा क्रोब हुआ और वह अलम्बुष नामक राक्षसके पास पहुँचा। वह राक्षस देखनेमें ब्रह्म भयानक और माधावी था तथा बकासुरका वध करनेके कारण भीमसेनसे वैर मानता वा। उससे दुर्वीधनने कहा 'बीरवर । देशो, यह अर्जुनका पुत्र इरावान् बहुत बरुवान् तथा मायाची है; ऐसा कोई उपाय करो, जिससे यह मेरी सेनाका संहार न कर सके। तुम इच्छानुसार जहाँ बाह्य जा सकते हो, मायास्त्रमें भी प्रवीण हो; अतः जैसे बने, इस इरावान्को तुम युद्धमें मार डालां।

वह भर्यका राक्षस 'बहुत अच्छा' कहका सिंहके समान गरजता हुआ इरावान्के पास आया और उसे मारनेके लिये आगे बढ़ा । इरावान्ते भी वध करनेकी इच्छासे आगे बढ़कर उसे रोका । उसे अपनी ओर आते देख राक्सने मायाका प्रयोग आरम्भ किया। उसने माचासे दो हजार घोड़े उत्पन्न किये तबा उनपर मायांके ही सवार विठाये । वे सवार भी राह्मस वे और हाबोंमें ज्ञून तथा पट्टिश लिये हुए से । उन मायामय राक्षसांका इरावान्की सेनाके साथ युद्ध होने लगा और दोनों ओरके योद्धा परस्पर प्रहार कर एक-दूसरेको यमलोक भेटने लगे।

सेनाके मारे जानेपर दोनों रणोन्पत वीर इन्ह्रपुद्ध करने ।

लगे । राक्षस इराबान्पर आक्रमण करता वा और वह उसका वार बचा बाता था। एक बार जब राह्म बहुत निकट आ गया तो इराजान्ने असके बनुष और भाषेको काट डाला । तब वह इंग्रवान्को अपनी मायासे मोहित-सा करता हुआ आकाशमें उद् गया। यह देख इग्रवान् भी अन्तरिक्षमें उद्मा और राक्षसको अपनी मापासे मोहित कर उसके अङ्गोको बार्णासे बीधने लगा । महाराज ! बाणोसे बारम्बार काटनेपर भी वह राक्ष्म नवीनरूपमें प्रकट हो जाता और मौजवान ही बना रहता था; क्योंकि राक्षसोमें माया स्वामाकिक ही होती है और उनका रूप भी उनके इच्छानुसार हुआ करता है। इस प्रकार उसका जो-जो अङ्ग कटता वा, वही पुनः उत्पन्न हो जाता था। इराबान् भी कोधमें भरा हुआ था, अतः वह उसपर फरसंसे बारम्बार प्रहार कर रहा था। उससे छिदनेक कारण अलम्बुवके प्रारित्से बहुत रक्त बहुने लगा और वह धोर चीत्कार करने लगा। शतुको इस प्रकार प्रवल होते देख अल-जुनके क्रोधकी सीमा न रही। उसने महाभयानक क्रव बराकर इरावान्को पकड़नेका प्रयत्न किया। उस राक्षसी मायाको देखकर इराकान्ने भी मायाका प्रयोग किया । इतनेमें इरावान्की पाताके कुरूका एक नाग बहुत-से नागोंको साथ लेका वर्डी आ पहुँचा और इरावान्को सब ओरसे घेरकर उसकी रक्षर करने लगा। इराबान्ते प्रीपनागके समान विराट्कप धारण करके अनेकों नागीसे उस गक्षसको वक दिया । तब आतम्बुच गरहका रूप धारण करके उन नागीको लाने लगा । उसने इरावान्के मातृकुरुके सब नागीको सक्षण कर लिया और उसे अपनी माथासे मोतित करके तलवारका बार किया। इरावान्का चन्द्रमाके समान सुन्दर मस्तक कटकर पृथ्वीपर जा गिरा। इस प्रकार जब असम्बुपने उस वीर अर्जुनकुमारको मार डाला तो समस्त राजाओंके साथ कोरबोको वड़ी प्रसन्नता हुई।

अर्जुनको अपने पुत्र इरावान्के मरनेकी सबर नहीं थी, ये घोत्रकी रहा करनेवाले राजाओंका संहार कर रहे से तथा धीवाजी भी मर्पभेदी बाणीसे पाण्डवीके महारवियोको कम्पित करते हुए उनके प्राण हे रहे थे। इसी प्रकार भीमसेन, पृष्टपुत्र और सात्यकिने भी बड़ा भयानक युद्ध किया था। ब्रेजाबार्यका वराक्रम देखकर तो पाण्डबोके मनमें बहुत भय समा गया। वे कहने लगे, 'अकेले द्रोणाचार्य ही सम्पूर्ण सैनिकोको मार डालनेकी शक्ति रसते हैं; फिर जब इनके साब पृथ्वीके प्रसिद्ध शुरवीर भी हैं तो इनकी विजयके लिये क्या कहना है ?' उस दारुण संप्राममें दोनों ओरके सैनिक एक-दूसरेका उत्कर्ष नहीं सह सके और आविष्ट-से होकर बड़ी

कठोरताके साथ लड़ने लगे।

### घटोत्कचका युद्ध

वृतराष्ट्रने करा—सञ्जय ! इरावान्को मरा हुआ देलकर महारथी पाण्डवोने उस युद्धमें क्या किया ?

सङ्गयने कहा—राजन् ! इराजान् मारा गया, यह देख भीमसेनके पुत्र घटोत्कचने बड़ी विकट गर्जना की। उसकी आयाजसे समुद्र, पर्वत और बनोंके साथ सारी पृथ्वी हगमगाने लगी। आकाश और दिशाएँ गूँज उठीं। उस भवंकर नादको सुनकर आपके सैनिकोंके पेरोमें काठ मार गया, वे थर-थर काँपने लगे और उनके अङ्गोसे पसीना सूटने लगा । संधीकी दत्ता अत्यन्त दवनीय हो गयी थी । घटोत्कव क्रोधके मारे प्रलयकालीन यमराजके समान हो उठा । उसकी आकृति बड़ी भर्पकर हो गयी। उसके हाचर्ये जलता हुआ त्रिशुल वा तथा साधमें तरह-तरहके हविपारोंसे लेख राक्षसोको सेना जल रही थी। दुर्वोधनने देखा भर्चकर एक्स आ रहा है और मेरी सेना उसके ढरसे पीट दिलाकर भाग रही है तो उसे बड़ा क्रोथ हुआ। बस, हाथमें एक विदाल धनुष ले बारम्बार सिंहनाद करते हुए उसने घटोलाबया धावा किया। उसके पीछे दस हजार हाथियोंकी सेना लेकर कंगासका राजा सम्रायताके लिये चला। आयके पुषको हाथियोंकी सेनाके साथ आते देश प्रदोक्तय भी बहुत कुधित हुआ। फिर तो गक्षसोकी और दुर्वोधनकी संन्छओंचे रोमासकारी युद्ध होने लगा । राक्षस बाग, शक्ति और ऋष्टि आदिसे चोद्धाओंका संहार करने लगे।

तब युर्वोधन भी अपने प्राणीका भय सोइकर राज्यसोपर दूर पढ़ा और उनके ऊपर तीक्ष्ण बाणीकी वर्षा करने लगा। उसके हाथसे प्रधान-प्रधान राक्षस मारे जाने लगे। उसने बार बाणोसे पहाचेग, महारोड, विद्युजिङ्क और प्रधानी—इन बार राक्षसोको मार डाला। तरपद्वात् वह पुनः राज्यसमेनापर बाण बरसाने लगा। आपके पुत्रका यह पराक्रम देलकर घटोलाख



क्रोधसे बल उठा और बड़े बेगसे दुर्योधनके पास पहुँचकर क्रोधसे लाल-लाल आँखें किये कहने लगा—'ओ नृशंस ! जिन्हें तुपने दीर्धकालनक बनोमें भटकाया है, उन माता-पिताके क्र्यसे आज तुझे मारकर उक्त्या होऊँगा।' ऐसा कड़कर पटोत्कवने दौतोंसे ओठ दबाकर अपने विद्याल धनुकसे बाणोंकी वर्षा करके दुर्योधनको ढक दिया। तब दुर्योधनने भी पद्यास बाण मारकर उस राक्षसको पायल किया। राक्षसने पर्वतोको भी विद्याण करनेवाली एक महाशक्ति हावमें लेकर आपके पुत्रको मार डालनेका विचार किया। यह देख बंगालके राजाने बड़ी उताबलीके साथ अपना हावी उसके आगे बड़ा दिया। दुर्योधनका रय हाथीके ओटमें हो गया और प्रहारका मार्ग रुक्त गया। इससे अत्यन्त कृपित होकर पटोत्कवने हाथीपर ही शक्तिका प्रहार किया। उसके लगते ही हाथी भूमियर गिरा और मर गया तथा बंगालका राजा उसपरसे कृदकर पृथ्वीपर आ गया।



हाथी मरा और सेना भाग बारी—यह देल युवीधनको बढ़ा कह हुआ; किंतु श्रविषधमंका स्वपाल करके वह पीछे नहीं हटा, अपनी जगहपर पर्वतके समान स्विरभावसे सब्हा रहा। किर उसने राक्षसपर कालामिक समान तीहण बाणका प्रहार किया। किंतु वह उसे बचा गया और पुन: बड़ी भयंकर गर्वना करके सम्पूर्ण सेनाको इराने लगा। उसका भैरवनाद सुनकर पीक्षपितामहने अन्य महारथियोंको दुर्वीधनकी सहापताके लिये भेजा। द्रोण, सोमदत्त, बाढ़ीक, जयद्रव, कृपाचार्य, भृश्विता, सल्य, उज्जैनके राजकुमार, वृहद्दल, अध्याया, विकर्ण, विवसेन, विविद्यति और इनके पीछे बालनेवाले कई हजार रखी—ये सब दुर्योधनकी रहाके लिये आ पहुँचे। घटाक्कब भी मैनाक पर्वतकी भाँति निभींक सब्हा रहा, उसके भाई-कन्यु उसकी रहा कर रहे थे। किर दोनों दलीमें रोमाञ्चकारी संप्राम शुरू हुआ। घटोत्कवने अर्थ-बन्द्राकार बाण छोड्कर होणाबायंका यनुत्र काट दिया, एक बाणसे सोमदत्तकी ध्वजा साध्वत कर दी और तीन बाणोसे बाह्रीककी छाती छेद डाली। फिर कृत्यबायंको एक और विप्रसेनको तीन बाणोसे घायल किया। एक बाणसे विक्रणंके कन्येकी हैसलीपर मारा, विकर्ण खुनसे लव्यख होकर रवके पिछले धागमें जा बैठा। फिर मून्जियाको पंडड बाण मारे; वे बाण उसका कवच भेदन कर नमीनमें पुस गये। इसके बाद उसने अखत्यामा और विविद्यातिके सार्राक्षयोपर प्रहार किया। वे दोनों अयने-अयने घोड़ोकी बागडोर छोड्कर रचकी बैठकमें जा गिरे। फिर जयद्रवकी ध्वजा और धनुष काट डाले। अवन्तिराजके बारों घोड़े मार दिये। एक तीले बाणसे राजकुमार बृह्हणको धायल किया और कई बाण मारकर राजा शल्यको भी बीच डाला।

इस प्रकार कौरवपक्षके सभी वीरोको विमुख करके वा पूर्वोधनकी ओर वड़ा। यह देस कौरव बीन भी उसको मारनेकी इच्छासे आगे वड़े। प्रटोत्कवपर चारो ओरसे वाणोंकी वर्षा होने लगी। जब वह बाल ही धायल और पीडित हो गया तो गरवकी भाँति आकारामें उड़ गया तथा अपनी भैरवगर्जनासे अन्तरिक्ष और दिशाओंको गुजाने लगा। उसकी आवाज सुनकर पुधिहिरने भीयसेनसे कहा, 'घटोत्कसके प्राण संकटमें है, जाकर असकी ग्वा करो।' भाईकी आज्ञा मानकर भीयसेन अपने सिंहनाइसे राजाओंको भयभीत करते हुए वड़े लेगसे चले। उनके पीछे सत्यपृति, सीधिति, श्रेणिमान, वसुदान, काचिराजका पुत्र अभिम्नू, अभिमन्यू, ग्रैपटीके पाँच पुत्र, काद्येत, क्षत्यधाँ तथा अपनी सेनाओंसिहत अनुपदेशका राजा नील आदि पहारशी भी चल विमे। में सभी बीर वहाँ पहुँचका घटोत्कचकी ग्रहा करने लगे।

इनके आनेका कोरणहरू सुनकर भीपसंत्रके भयसे कौरव सैनिकॉका मुख उदास हो गया। वे यटोत्कवको छोड़कर पेछे छौट पड़े। फिर दोनों ओरकी सेनाओमें पोर युद्ध होने लगा और कुछ ही देरमें कौरवोंकी बहुत बड़ी सेना प्राय: भाग खड़ी हुई। यह देख दुर्योधन बहुत कुपित हुआ और भीमसेनके सम्मुख जाकर उसने एक अर्थकदाकार बागमें उनका धनुष काट दिया। फिर बड़ी फुर्लीके साथ उनकी छातीमें बाण मारा। उससे भीमसेनको बड़ी पीड़ा हुई और असेत होनेके कारण उन्हें अपनी ध्ववाका सहारा लेना पड़ा। उनकी यह दशा देख घटोत्कव क्रोधमें जल उटा और अभिमन्यु आदि महारवियोंके साथ यह दुर्योकनपर टूट पड़ा।

तब ब्रेगाकार्यने कौरव-पक्षके नहारवियोसे कहा—'वीरो ! 'राजा दुर्वोधन संकटके समुद्रमें डूब रहा है, शीध जाकर असकी रक्षा करो ।'

आचार्यकी बात सुनकर कृपाचार्य, भूरिश्रवा, सल्प, अक्रत्यामा, विविशति, चित्रसेन, विकर्ण, जयद्रय, बृहद्वल तवा अवस्तिके रावकुमार—ये सभी दुर्वोधनको धेरकर साई हो गये । डोणावार्वने अपना महान् धनुष चढ़ाकर भीमसेनको छन्दोस बाण मारे, किर बाणोकी झड़ी लगाकर उन्हें आकादित कर दिया। तब भीमसेनने भी आवार्यकी बायी पसलीयर दस बाज मारे । इनकी करारी चोट पड़नेसे बयोज्द आवार्ष सहसा बेहोण होकर रचके विवले भागमें लुक्क गये। यह देख दुर्वोधन और अश्वत्थामा दोनों क्रोधमें भरकर चीयकी ओर दीई। उन्हें आते देख भीमसेन भी हासमें कारव्यक्रके समान गता लेकर रबसे कृद पहे और उन द्येनोंका सामना करनेको लाई हो गये। तदनकर, कीरव महारको भीनको मार इस्तनेकी इच्छासे उनकी छातीपर नाना प्रकारके अख-शक्तोकी वर्षा करने लगे। तब अधिमन्यु आदि पाण्डय महारबी भी भीमकी रक्षाके लिये जीवनका पोह छोड़कर दोड़े। अनुपदेशका राजा नील भीमसेनका श्रिय मित्र था, उसने अञ्चल्यामापर एक बाण छोड़ा। वह बाण उसके शरीरमें धैस गया, उससे खुन बहने लगा और उसे बड़ी पाँडा हुई। तब अश्वत्वाधाने भी कुन्द्र होकर नीतके जारी घोड़ोंको बार डाला, ब्लबा काटकर गिरा दी और एक भारत नामक बाणसे उसकी काती केंद्र डाली। उसकी केंद्रनासे युर्खित होका नील अपने रखके विद्यले भागमें जा बैठा। उसकी यह दशा देखकर यटोत्कचने अपने भाई-बन्धुओंक साच अस्त्वापापर बावा किया। उसे आते देख अस्त्वापा भी शीव्रतासे आगे बढ़ा। बहुतसे राक्ष्स पटोन्कचके आगे-आगे आ रहे थे, अञ्चलामाने उन सक्को मार डाला । ब्रेणकुमारके बाणोसे राक्षसोंको मस्ते देख प्रशेत्कत्तने घवंका माचा प्रकट की। उससे अग्रत्वामा भी मोहित हो गवा। कौरवपसके सभी योद्धा माणके प्रभावसे युद्ध छोड़कर भाराने लगे। उन्हें ऐसा दीखता था कि 'मेरे सिवा सधी सैनिक शस्त्रोसे किन्न-धिन्न हो खूनमें डूबे हुए पृथ्वीपा छटपटा रहे हैं। द्रोणाचार्य, दुर्योधन, शस्य, असत्वामा आदि महान् धनुर्धर, प्रधान-प्रधान कोरव तथा अन्य राजालोग भी मारे जा चुके हैं तचा हजारों घोड़े और धुड़सवार धराशायी हो रहे हैं।' यह सब देखकर आपकी सेना छावनीकी ओर भागने लगी। बद्यपि उस समय इस और भीष्मजी भी पुकार-पुकारकर कह रहे थे, 'वीरो ! युद्ध करो, भागो मत; यह तो बातपर विश्वास न कर सके। शतुकी सेनाको भागती देस | ध्वनिसे रणभूनि गूँव उठी। इस प्रकार सूर्यास्त होते-होते किजयी पाण्डव प्रटोतकचके साथ सिंहनाद करने लगे । चारों | दुरात्मा प्रटोत्कचने आपको सेनाको चारों और भगा दिया ।

राक्षसी माया है, इसपर विश्वास न करों ' तो भी वे हमलोगोको | और सङ्ख्यानि होने लगी। दुन्दुभि वजी। इन सककी तुमुरु

# दुर्योधन और भीष्मकी बातचीत तथा भगदत्तका पाण्डवॉसे युद्ध

सज्जयने बजा-उस महासंप्राममें राजा दुर्योचन भीष्मजीके पास गया और बड़ी जिनयके साथ उन्हें प्रणाम करके उसने घटोत्कलको विजय और अपनी पराजयका समाचार सुनावा । फिर कहा 'पितामा ! पाण्डवीने जैसे श्रीकृष्णका सहारा किया है, उसी प्रकार हमलोगीने आपका आजय लेकर प्रमुओक साथ चार युद्ध ठाना है। मेरे साथ न्यारह अक्षेत्रिणी सेनाएँ सदा आपकी आज्ञाका पालन करनेक लिये तैयार रहती हैं। तो भी आज पटोलासकी सहायता पांकर पाण्डवोने पुत्रे पुद्धवें हत दिया। इस अपनानकी आगमें में जल रहा हूँ और बाइता हूँ आपको सहायता लेका उस अधम राक्षसका त्वचं ही वच कके। अतः आप कुमा करके मेरे इस मनोरचको पूर्ण कॉलिये।

तव भीन्यजीने कहा—'राजन् । तुन्हें राजधर्मका लयात करके सदा पुचिष्ठिरके अवचा भीम, अर्जुन या नकुल-सहदेवके साथ ही युद्ध करना चार्छये; क्योंकि राजाको राजाके साथ ही युद्ध करना उचित है। और लोगोसे लड़नेके लिये तो हमलोग हैं हो। मैं, होणाबार्य, कृपाबार्य, अश्रतामा, कृतवर्मा, दाल्प, पुरिसवा तथा विकर्ण, दु:शासन आदि तुष्टारे भाई—ये सब तुष्टारे लिये उस महासली राक्षससे युद्ध करेंगे। अथवा उस सुरके साथ लड़नेके लिये ये इन्ह्रके समान पराक्रमी राजा भगदत बले जाये।' यह कहकर भीषाजी राजा भगदतसे बोले-'महाराज । आप ही जाकर घटोत्कवका मुकाबला कीजिये।'

सेनापतिकी आज्ञा पाकर राजा भगदत सिंहनव करते हुए बढ़े तेगमे शत्रुओंकी ओर बले। उन्हें आते देख पाण्डकोंके यहारशी भीमसेन, अधिमन्यु, घटोत्कच, ग्रेपदीके पुत्र, सत्यथृति, सहदेव, चेदिराज, वसुदान और दशाणीराज क्रोधये घरकर उनके सामने आ गये। घगदलने भी सुप्रतीक हाबीयर आसद हो उन सब महारवियोपा बावा किया। तदनचर, पाण्डवोंका भगदत्तके साथ भयेकर युद्ध छिड़ गया। महान् धनुर्धर भगदत्तने भीमसेनपर धावा किया और उनके ऊपर बाणोंकी वर्षा आरम्थ कर दी। भीमसेनने भी क्रोधमें भरकर भगदत्तके हाबीके पैरोकी रक्षा करनेवाले मोसे भी अधिक

कीरोको मार झला। तब भगवतने अपने उस गजराजको भीयसेनके रवकी ओर बढ़ाया। यह देख पाण्डजीके कई महारवियोंने काणोंकी वर्षा करते हुए उस हाबीको चारी ओरसे घेर लिया । किंतु भगदतको इससे तनिक भी भय नहीं हुआ : उसने अपर्यपूर्वक अपने हाचीको पुनः आगेकी ओर बलाया । अंकुश और अंगूठेका इसारा पाकर वह मत गकराज जर समय प्रत्यकात्त्रीन अग्निक समान भयानक हो उठा। उसने क्रोधमें भरकर अनेकी रबी, हाथियों और घोड़ोको उनके सवारोसहित रीद डाला। सेकड़ो-हमारो पैदारोको कुळल दिया। यह देश राक्षस घटोत्कसने कुपित होकर उस हार्योक्ये मार डालनेके लिये एक समसमाता हुआ विद्युत बलाया; किंतु भगदतने अपने अर्थवन्त्रकार वाणसे उसे काट दिया और अग्निशिक्ताके समान प्रन्यतित एक महाहालि प्रदोक्तवके उत्पर फेकी। अभी वह इति आकाशमें ही थी कि घटांत्कचने उपलब्ध उसे हाबमें पकड़ लिया और होनों घुटनोके बीचमें दबाकर तोड़ डाला। यह एक अनुभूत बात हुई। आकादामें सब्दे हुए देवता, गन्धर्व और मुनियोंको भी यह देखकर बड़ा आक्षर्य हुआ। पाञ्चवलोग उसे जाबाजी देते हुए रणधूमिमें अपनी हर्षस्वनि वैल्याने लगे। घगदलसे यह नहीं सहा गया। उसने अपना धनुव रतीवकर पाष्ट्रव महारवियोपर बाण बरसाना आरम किया तथा भीमसेनको एक, घटोत्ककको नौ, अभिमन्युको तीन और केकपराजकुमारोको पाँच बाणीसे बीध डाला। किर दूसरे बाजसे क्षत्रदेवकी दाहिनी बाँह काट डाली, पाँच बाजोसे द्रीयदीके पाँचो पुत्रोको घायल किया तथा भीमसेनके धोड़ोको मार गिराया, ध्वजा काट दी और सारधिको भी वयलोक भेज दिया। इसके बाद भीमसेनको भी बीच डाला। इससे पीड़ित होकर वे कुछ देशतक रचके पिछले भागमें बैठे रह गये। फिर हाबमें गदा लेकर वेगपूर्वक रथसे कृद पड़े। उन्हें गदा सिचे आते देख कौरव सैनिकोंको बड़ा भय हुआ। इतनेहीये अर्जुन भी प्राप्तुओंका संहार करते हुए वहाँ आ पाँचे और कौरवॉपर बाणोंकी वर्षा करने लगे। इसी समय भीनसेनने भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनको इरावान्के वधका समाचार सुनाया।

# इरावान्की मृत्युपर अर्जुनका शोक तथा भीमसेनद्वारा कुछ धृतराष्ट्रपुत्रोंका वध

समाचार पाकर अर्जुनको बड़ा खेद हुआ और वे ठंडी-ठंडी साँसे धरने लगे। तब उन्होंने बीकृष्णसे कहा, 'महापति विदुरजीको तो यह कोरव और पाण्डवोके भीषण संहारकी बात पहले ही मालूम हो गयी थी। इसीसे उन्होंने राजा धृतराष्ट्रको रोका भी या । मधुसूदन ! इस युद्धमें कोरवोक हाथसे हमारे और भी बहुत-से बीर मारे जा चुके हैं तबा हमने भी कौरवोंके कई वीरोंको नष्ट कर दिया है। यह सब कुकर्म हम धनके रित्ये ही तो कर रहे हैं। विकार है ऐसे धनको, जिसके लिये इस प्रकार बन्धु-बान्धवीका विनाश किया ज ह्या है । मला, वहाँ एकतित हुए अपने भाइयोको मारकर हमें मिलेगा भी क्या ? हाय ! आज दुर्वोधनके अपराध और शकुनि तथा कर्णके कुमन्त्रसे ही यह क्षत्रियोंका विश्लेस हो रहा है। यधुसूदन ! मुझे तो अपने सम्बन्धियोके साब युद्ध करना अच्छा नहीं लगता, परंतु ये क्षत्रियलोग मुझे युक्त्यें असमर्थ समझेंगे। इसलिये शीच्र ही अपने घोड़े कोरलोकी सेनाकी और बढ़ाइये, अब बिलम्ब करनेका अवसर नहीं है।'

अर्थुनके ऐसा कहते ही श्रीकृष्णने वे हवासे बात करनेवाले घोड़े आगे बदाये। यह देखकर आपकी सेनामें बड़ा कोलाहल होने लगा । तुरंत ही भीष्म, कृप, भगदत और सुप्तामी अर्जुनके सामने आ गये। कृतवर्मा और बाह्योकने सात्पक्तिका सामना किया तवा राजा अम्बद्ध अभियन्युके आगे आकर इट गया। इनके सिवा अन्य महारबी दूसरे योद्धाओंसे भिड़ गये। बस, अब अत्वन्त भीषण युद्ध हिड़ गया। भीमसेनने युद्धक्षेत्रमें आपके युत्रोंको देखा तो कोयसे उनका अङ्ग-प्रत्यङ्ग जलने लगा। इधर आपके पुत्रोने भी बाणोकी वर्षा करके उन्हें जिलकुत इक दिया। इसमे उनका रोष और भी भड़क उठा और वे सिंहके समान अपने ओठ चवाने लगे । तुरंत ही एक तीसे बाणसे उन्होंने व्यूडोरत्कपर बार किया और वह तत्काल निश्चाण होकर गिर गया। एक दूसरे तीसे तीरसे उन्होंने कुण्डलीको धराशाची कर दिया। फिर उन्होंने अनेकों पैने बापा लिये और उन्हें बड़ी तेजीसे आपके पुत्रोपर छोड़ने लगे । भीमसेनके दुर्दण्ड धनुषसे छुटे हुए वे बाण आपके महारधी पुत्रोंको रखसे नीचे गिराने लगे। अनाधृष्टि, कुण्डभेदी, वैगट, दीर्घलोचन, दीर्घवाद, सुबाह्

सङ्गयने कहा—राजन् ! अपने पुत्र इरावान्के मारे वानेका | और कनकष्टव—ये आपके बीर पुत्र पृथ्वीपर गिर कर ऐसे वान पहते थे मानो वसन्तक्ष्तुमें अनेको पृथ्वित आप्रवृक्ष से भरने लगे। तब उन्होंने बीकृष्णसे कहा, 'महापति कटकर गिर गये हो। आपके होष पुत्र भीमसेनको कालके समान समझकर रणक्षेत्रसे भाग गये।



जिस समय घोषांन आपके पुत्रोंका नाइ करनेमें लगे हुए थे, उसी समय द्रोणांचार्य उनपर सब औरसे बाण बासा रहे थे। इस अवसरपर धीमसेनने यह बड़ा ही अद्भुत कार्य किया कि एक ओर द्रोणांचार्यजीके बाणोंको रोकते हुए भी उन्होंने आपके उक पुत्रोंको गार हाला। इसी समय घीषा, मगदत और कृपांचार्यने अर्जुनको रोका। किंतु अतिरधी अर्जुनने अपने अखोंसे उन सबके अखोंको व्यर्थ करके आपके सेनाके कई प्रधान बीरोंको मृत्युके हवाले कर दिया। अधिमन्युने राजा अन्बहुको रखहीन कर दिया। तब उसने रखसे कृदकर अधिमन्युपर तलवारका बार किया और पुलांसे कृतवर्माक रखर चढ़ गया। युद्धकुद्धाल अधिमन्युने तत्स्वारको आती देख बड़ी पुलांसे उसका बार बचा दिया। यह देखकर सारी सेनामें 'वाह! वाह!' का दाख्द होने लगा। इसी प्रकार युष्ट्युप्रादि दूसरे महारखी भी आपकी सेनासे संज्ञाम कर रहे वे तथा आपके सेनानी पाण्डवांकी सेनासे भिड़े हुए थे। उस समय आपसमें मार-काट करते हुए दोनों ही पक्षोंके वीरोका बड़ा कोलाइल हो खा था। दोनों ओरके गर्वलि वीर आपसमें केश फ्कड़कर, नल और दौतोंसे काटकर तथा लात और पूँसोंसे प्रहार करके युद्ध कर रहे थे। अवसर मिलनेपर वे बच्चड़, उलबार और कोहनियोकों चोटसे भी अपने प्रतिपद्धियोको यमग्रवके घर भेज देते थे। पिता पुजपर और पुत्र पितापर बार कर छा था, दौरोंके अङ्ग-अङ्ममें जोजना भरी हुई थी। इस प्रकार बड़ा ही प्रमासान युद्ध हो रहा था। आपसके धोर संघर्षके कारण दोनों ओरखे दौर सक गये। उनमेंसे अनेकों भ्राग गये और अनेकों धरावायी हो गये। इतनेहीमें राजि होने लगी। तब कोरब-पाष्ट्रब दोनोंहीने अपनी-अपनी सेनाओंको लौटाया और यथासमय अपने-अपने डेरोमें जाकर विकाम किया।



## दुर्योधनकी प्रार्थनासे भीष्मजीका पाण्डवाँकी सेनाके संहारके लिये प्रतिज्ञा करना

सज्जयने कड़ा—महाराज ! दिवित्तमें महुँचकर राजा दुर्योधन, प्राकुनि, दुःपासन और कर्ण आपसमें मिलकर



विचार करने लगे कि पाष्प्रयोको उनके साथियोके सहित किस प्रकार जीता जाय। राजा दुर्योधनने कहा, प्रोणावार्य, भीष्म, कृपाचार्य, राज्य और भूरिक्रवा पाष्प्रयोकी प्रगतिको रोक नहीं रहे हैं। इसका क्या कारण है, कुछ समझमें नहीं भाता। इस प्रकार पाष्ट्रवोंका तो क्य हो नहीं पाता, किंतु वे मेरी सेनाको तहस-नसह किये देते हैं। 'कर्ण ! इसीसे मेरी सेना और पाकोंमें बहुत कमी हो गयी है। इस समय पाष्ट्रववीर तो देवताओंके लिये भी अक्वय हो गये हैं। इनसे रांग आकर मुझे तो बड़ा संदेह होने लगा है कि मैं किस प्रकार इनसे युद्ध करें।' कारी कहा—सरतानेष्ठ ! जिला न कीजिये, मैं आपका काम कारणा: अब भीष्मजीको कादी ही इस संघामसे हट जाना चाहिये। यदि वे युद्धारे हट जाये और अपने प्राप्त रख है जो मैं भीष्मजीके सामने ही पाण्डलोको समस्त सोमक जीरोके सहित नष्ट कर हैगा—यह सत्यकी प्राप्य करके कहता है। भीष्मजी तो पाण्डलोपर सदासे ही द्या करते हैं और उनमें इन महार्श्विपोंको संघाममें जीतनेकी प्राप्ति भी नहीं है। अत: अब आप शीप्त ही भीष्मजीके डेरेपर जाइये और उनसे अख-शक्त रख्नवा दीजिये।

दुर्वोचन केल-ऋदुरमन् । मैं अभी भीष्मजीसे प्रार्थना करके तुष्कारे पास आता हूँ। भीष्मजीके हट जानेपर फिर तुम ही युद्ध करना।

इसके बाद दुवांचन अपने धाइवांके सहित धीमजीके पास बाग । दुःशासनने उसे एक घोड़ेपर बढ़ाया । भीष्यजीके हैरेपर पहुँचकर वह घोड़ेसे उतर पड़ा और उनके बरगोंमें प्रणाम कर सब प्रकारसे सुन्दर एक सोनेके सिंहासनपर बैठ गया । किर उसने नेजोंमें ऑसू घर हाथ जोड़कर गर्गद कण्ठसे कहा, 'वाहाजी ! आपका आध्य पाकर तो हम इन्होंके सहित समस्त देवताओंको जीतनेका भी साइस रखते हैं, किर अपने मित्र और कशु-वान्यवोंके सहित इन पाण्डवोंको तो बात ही क्या है ? इसलिये अब आपको मेरे उतर कृपा करनी चाहिये । आप पाण्डवोंको और सोमक वीरोंको पारकर अपने क्यनोंको सत्य कीतिये और यदि पाण्डवोंचर दया एवं मेरे प्रति हुँच होनेसे अवता मेरे मन्द्रभाग्यसे आप पाण्डवोकी रक्षा कर रहे हों तो अपने स्वानपर कर्णको मुद्ध करनेकी आजा दीजिये। व्ह अवदय ही पाण्डवोको उनके सुहद् और बन्धु-बान्धवोके सहित परास्त कर देगा।' भीष्यजीसे इतना कहकर दुर्वोधन मौन हो गया।'

महामना भीष्मजी आपके पुत्रके वान्वाजीसे विद्व होकर बहुत ही व्यथित हुए, किंतु उन्होंने उससे कोई कड़वी बात नहीं कही। ये बड़ी देशतक लम्बे-लम्बे श्वास लेते रहे। उसके बाद वन्होंने क्षोधसे त्यारी बदलकर दुर्योधनको समझाते हुए कहा, 'बेटा दुर्योधन ! ऐसे वान्वाजींसे तुम मेरे हदवको क्यों छेट्ते हो ? मैं तो अपनी सारी शक्ति लगाकर युद्ध कर रहा हूँ और तुष्कारा हित करना बाहता है। तुष्कारा प्रिय करनेके लिये में अपने प्राणतक होमनेको तैयार हूँ। देखा, इस कीर अर्जुनने इन्द्रको भी परास्त करके स्नाण्डवयनमें अफ्रिको दूस किया था—यही इसकी अजेवताका पूरा प्रमाण है। जिस सचय गन्धर्वसोग तुम्बें बलात् पकड़कर से गये थे, उस समय भी तो इसीने तुग्हें खुड़ाया था। तब तुन्हारे ये द्युरवीर भाई और कर्ज तो मैदान छोड़का भाग गये थे। यह क्वा उसकी अञ्चन इतिस्का परिचायक नहीं है। विराटनगरमें इस अकेलेने ही हम सबके एके छुड़ा दिये से तथा मुझे और होणावार्यको भी परास्त करके योद्धाओंके क्या ग्रीन लिये थे। इसी प्रकार अश्वत्वामा, कृपाबार्य और अपने पुरुवार्शको ग्रींग हाँकने-वाले कर्णको भी नीचा दिखाकर उत्तराको उनके वस दिये थे। यह भी उसकी वीरताका पूरा प्रमाण है। घला जिसके रक्षक जगत्की रक्षा करनेवाले शङ्क-वक-गदावारी श्रीकृष्णचन्द्र है तस अर्जुनको संप्राममें कौन जीत सकता है। में श्रीवसुदेवनन्दन अनन्तशक्ति हैं; संसारकी उत्पत्ति, स्विति और अना करनेवाले हैं; सबके ईश्वर हैं, देवताओंके भी पूज्य हैं और स्वयं सनातन परमातमा हैं। यह बात नारदादि महर्षि कई बार

तुमसे कह चुके हैं। किंतु तुम मोहवश कुछ समझते ही नहीं हो। देखे, एक जिलाण्डीको छोड़कर मैं और सब सोमक तथा पाद्धाल बीरोको मार्सणा। अब या तो मैं ही उनके हाथसे मारा बाऊँगा या उन्हें ही संशाममें मारकर तुम्हें प्रसन्न कर्तना। यह जिलाण्डी राजा हुपदके घरमें पहले की-रूपसे ही उत्पन्न हुआ चा, पीछे बरके प्रभावसे यह पुरुष हो गया है। इसलिये मेरी दृष्टिमें तो यह शिकाण्डिनी की ही है। अतः इसपर तो मेरे प्राण्डेपर आ बनेगों तो भी मैं हाथ नहीं उठाऊँगा। अब तुम आनन्दसे जाकर शयन करो। कल मेरा बड़ा भीषण संप्राम होगा। अस युद्धकी लोग तबतक वर्षा करेंगे, जबतक कि पह पुन्नी खेगी।

राजन् । भीष्यजीके इस प्रकार कहनेपर दुर्योधनने उन्हें सिर हुकाकर प्रणाम किया । फिर वह अपने डेरेपर चला आया और सो गया । दूसरे दिन सबेरे ठठते ही उसने सब राजाओंको आक्रा दी कि 'आपलोग अपनी-अपनी सेना तैयार करें, आज भीष्यजी कृषित होकर सोमक वीरीका संहार करेंगे।' फिर दु-शासनसे कहा, 'तुम शीध ही भीकाजीकी रक्षाके रिध्ये कई रच तैवार करो । आज अपनी बाईसों सेनाओंको इनकी रक्षाके लिये आदेश दे हो । जिस प्रकार अरक्षित सिंहको कोई भाइण मार जाय, उस तरह भेड़ियेके समान इस दिखाण्डीके हाक्से इम पीवाजीका क्य नहीं होने देंगे। आज शकुनि, ज्ञान्य, कृपाचार्य, डोणाचार्य और विविद्यति खुव सावधानीसे भीष्यको रक्षा करें; क्योंकि उनके सुरक्षित रहनेपर हमारी अवस्य जय होगी।' दुवाँधनकी यह बात सुनकर सम योद्धाओंने अनेको रखोसे भीष्यजीको सब ओरसे घेर रिस्सा । भीकाजीको अनेको रखोसे थिरा देखका अर्जुनने पृष्टगुप्रसे ब्हा, 'आज तुम भीवाजीके सामने पुरुवसिंह शिखण्डीको रखों। उसकी रक्षा में कसेगा।

## भीष्मजीका पाण्डव वीरोंके साथ घोर युद्ध तथा श्रीकृष्णका चाबुक लेकर भीष्मजीपर दौड़ना

सजयने कहा—राजन् । अस भीकाजी अपनी विज्ञात वाहिनी लेकर चले और उन्होंने उसका सर्वतीभद्र नामक ब्यूह बनाया। कृपाचार्य, कृतवर्मा, डीब्य, सकुनि, जयहब, सुदक्षिण और आपके सभी पुत्र भीष्मजीके साथ सारी सेनाके आगे लाड़े हुए। होणाचार्य, भूरिकवा, शल्य और मगदन व्यूहके दाहिनी ओर रहे। अश्वत्वामा, सोमदन और दोनों अवन्तिराजकुमार अपनी विज्ञाल सेनाके साहत बार्यों ओर खड़े हुए। जिगलंबीरोसे चिंग हुआ राजा दुर्वोंधन ब्यूहके

मध्यमागर्थे रहा तबा महारबी अरुम्बुष और श्रुतायु सारी व्यक्तबद्ध सेनाके पीछे लड़े हुए। इस प्रकार आपकी सेनाके सभी वार व्यहरचनाकी रीतिसे लड़े होकर युद्धके लिये तैयार हो गये।

दूसरी ओर राजा चुधिष्ठिर, भीमसेन, नकुत और सहदेव—ये सारी सेनाके व्यूतके मुहानेपर साई हुए तथा पृष्ठपुत्र, विराट, सात्यिक, शिक्षण्डी, अर्जुन, घटोत्कव, वेकितान, कुन्तिभोज, अभियन्यु, हुपद, युधामन्यु और केकपराजकुमार—ये सब वीर भी कोखोके मुकाबलेनर अपनी सेनाका व्यूह बनाकर खड़े हो गये। अब आपके पश्चके चौर भीष्मजीको आगे करके पाण्डवोकी ओर बढ़े। इसी प्रकार भीमसेन आदि पाण्डब खेंद्रा भी संशानने किवय पानेकी लालसासे घीषाबीके साथ युद्ध करनेके लिये आगे आये। बस, दोनों ओरसे घोर युद्ध होने लगा। दोनों ओरके वीर एक-दूसरेकी ओर दोइकर प्रहार करने लगे । उस भीषण सब्दसे पृथ्वी इगमगाने लगी । बुलके कारण देरीव्ययान सूर्व भी प्रभावीन मालूम पड़ने लगा। इस समय भारी भयको सूचना देता हुआ बड़ा प्रचयह पतन चलने लगा। गीटड़ियें बड़ा भर्यकर चीत्कार करने लगी । इससे ऐसा जान पड़ता बा मानो बड़ा धारी संद्वारकाल समीप ठव गया है। कुले तरह-तरहके शब्द करके रोने लगे। आकाशमे बलती हुई बल्काएँ पृथ्वीकी ओर गिरने लगी। इस अञ्चन मुकूरीने आकर लड़ी हुई हाथी, पोड़ों और राजाओंसे पुक्त उन दोनों सेनाओंका शब्द बड़ा ही भवंकर हो उठा।

सबसे पहले महारबी अभिमन्दुने दुर्योबन्दाती संनापा आक्रमण किया। किस समय वह उस अनल सैन्यसमुद्रमें पुसने लगा, आपके बड़े-बड़े बीर भी उसे रोक न सके। उसके छोड़े हुए बाणीने अनेकी हाजिय बीगोको यमलोक भेज दिया। वह क्रीथपूर्वक यमदण्डके समान भयंकर बाण बरसाकर अनेको रख, रखी, घोड़े, युड्डसवार तथा हाथी और गजारोहियोंको विदीर्ण करने लगा। अभिमन्दुका ऐसा अन्तर पराक्रम देखकर राजारोग प्रसन्न होका अस्की प्रशंसा करने लगे। इस समय वह कृपालार्य, दीणावार्य, अवस्थाना,



बृहद्गल और जयद्रथ आदि वीरोको भी सकरमें डालता हुआ बड़ी सफाई और शीधताके साथ रणभूमिमें विचर रहा था। उसे अपने प्रतापसे शतुओंको संत्रा करते देशकर अधिय वीरोको ऐसा जान पड़ता था मानो इस त्येकमें दे अर्जुन प्रकट हो गये हैं। इस प्रकार अभिमन्युने आपकी विशास वाहिनीके पर उलाइ दिये और बड़े-बड़े महारथियोंको कप्यत कर दिया। इससे उसके सुहदोको बड़ी प्रसन्नता हुई। अधियन्युके हारा भगायी हुई आपकी सेना अत्यन्त आतुर होकर डकराने लगी।

अपनी सेनाका वह योर आर्तनाद सुनकर राजा दुर्योधनने राक्षम अलम्बुचसे कहा, 'महावाहो ! गुजासुरने जैसे देकताओंकों सेनाको तितर-वितर कर दिया वा, अर्त प्रकार यह अर्जुनका पुत्र हमारी सेनाको घना रहा है। संप्राममें इसे रोकनेवाला पुत्रे तुष्हारे सिया और कोई दिलायी नहीं केय; क्योंकि तुम सब विद्याओंमें पारंगत हो। इसलिये अब तुम शीध ही जाकर इसका काम तमाम कर वे। इस समय हम घोला-होणादि योद्धा अर्जुनका वस करेंगे।'

दुर्वोजनके ऐसा कहनेपर वह महाबली ग्रक्षसराज वर्षा-कालोन मेचके समान महान् वर्जना करता हुआ अधिमन्युकी और चला। उसका भीषण शब्द सुनकर पाण्डवीकी सारी सेनामें कालवाली पड़ गयी। इस समय कई पोद्धा तो हरके मारे अपने प्यारे प्राणीसे हाम धो बैंद्रे। अभिमन्यु तुरंत ही धनुष-बाज लेकर उसके सामने आ गया। उस राक्षसने अधियन्युके पास प्रशुंखकर उससे बोड़ी ही दूरीपर साही हुई उसकी सेनाको भगा दिया। वह एक साव पाण्यकोकी विद्याल काहिनीयर टूट पड़ा और उस राक्षसके उद्धारक्षे उस सेनामें बड़ा भीषण संहार होने लगा। फिर कह राक्षार पश्चि डीपडीपुत्रोके सामने आया। उन पश्चिन भी क्रोध्ये भरकर उसपर बड़े वेगमे धावा किया। प्रतिविन्ध्यने तीखे-तीखे तीर छोड़का उसे धायल कर दिया। वाणोंकी बोह्यासरे उसके कवचके भी टुकड़े उड़ गये। अब उन पाँचों चाह्रयोने उसे बीचना आरम्भ किया। इस प्रकार अत्यन बाजविद्ध होनेसे उसे मुद्धां हो गयी। किंतु थोड़ी ही देरमें सेत होनेचर इहोबके कारण जामें दूना कर आ गया। उसने तुरंत ही उनके धनुष, बाग और ध्वजाओंको काट हारत । फिर उसने मुसकराते हुए एक-एकके पाँच-पाँच बाण मारे तथा इनके सारवि और घोड़ोको भी मार हाला। इस प्रकार रब्रहीन करके उस राक्षसने मार डालनेकी इच्छासे उनपर बड़े वेगसे आक्रमण किया। उन्हें कष्टमें पड़ा देखकर तुरंत ही अधियन्यु उसकी ओर दौड़ा। उन दोनोंका इन्द्र और कुजासुरके समान बड़ा भीषण संप्राम हुआ। दोनों ही कोधसे तमतपाकर आपसमें भिड़ गये और एक-दूसरेकी ओर प्रलयाप्रिके समान यूरने लगे।

अधियन्यु पहले तीन और फिर पाँच वाणोंसे अलम्बुषको

बींध दिया। इससे क्रोधमें भरकर अलम्बुबने अभिमन्दुकी छातीमें नो बापा मारे । इसके जाद उसने हजारों बापा छोड़कर अभिमन्युको तंग कर दिया। तब अभिमन्युने कृपित होकर नी बाणोंसे उसकी छातीको छेद दिया। वे उसके शरीरको भेदकर मर्मस्थानोमें युस गये। इस प्रकार अपने रामुसे मार लाकर उस राक्षसने रणक्षेत्रमें बढ़ी तामसी माया फैलायों। उससे सब योद्धाओंके आगे अन्यकार छ। गया । उन्हें न तो अधिमन्यु ही दिस्तायी देता था और न अपने या प्राष्ट्रके पक्षके यीर ही दीलते थे। उस भीषण अन्यकारको देलका अभिमन्युने भारकर नामका प्रचण्ड अस्त्र छोड्रा ! उससे सब ओर उजाला हो गया। इसी प्रकार उसने और भी कई प्रकारकी मायाओंका प्रयोग किया, किंतु अभिमन्युने इन सभीको नष्ट कर दिया। मायाका नाज्ञ होनेपर जब बढ़ अभियन्युके बाणोंसे बहुत व्यक्ति होने लगा तो भयके पारे अपने रक्षको रणक्षेत्रमें ही क्षेत्रकर भाग गया । तस मायायुद्ध करनेवाले राक्षसको इस प्रकार परास्त करके अधिनन्यु आपकी सेनाको कुचलने लगा।

तब अपनी सेनाको भागते देखकर भीष्यती और अनेको कोरव महारथी उस अकेले बालकको चारों ओस्से घेरकर बाणोंसे बीधने लगे। किंतु बीर अभियन्यु बल और पराक्रममें अपने पिता अर्जुन और मामा श्रीकृष्णके समान बा और उसने रणभूषिमें उन खेनोंके ही समान पराक्रम दिसासाया । इतनेहीमें वीरवर अर्जुन अपने पुत्रकी रक्षाके लिये आपके सैनिकोंका संदार करने भीष्यजीके पास पहुँच गये । इसी तरह आपके पिता भीष्मत्री भी रणभूमिये अर्तुनके सामने आकर इट गये। तब आपके पुत्र रख, हाबी और चोड़ोके द्वारा सब ओरसे घेरकर धीष्पत्रीकी रक्षा करने लगे । इसी प्रकार पाण्डवलोग भी अर्जुनके आस-पास रहकर भीवण संप्रामके लिये तैयार हो गये। अब सबसे पहले कृपाबार्यजीने अर्जुनपर पश्चीस बाग छोड़े। इसके उत्तरमें सात्पक्तिने आगे बदकर अपने पैने काणीसे कृपासार्थको पायल कर दिया। फिर असने उन्हें छोड़कर अञ्चलापायर आक्रमण किया। इसपर अञ्चत्वामाने सात्यक्रिके बनुषके हे दुकड़े कर दिये और फिर उसे भी बाणोसे बींच दिया। सात्पकिने तुरंत ही दूसरा धनुव लेकर अवत्वामाकी छाती और भुजाओंमें साठ बाण मारे। उनसे अत्यन्त घाषल और व्यक्षित होनेसे उन्हें मूर्का आ गयी और वे अपनी व्यजाके डंडेका सहारा लेकर रचके पिछले भागमें बैठ गये। कुछ देरमें चेत होनेपर प्रतापी अञ्चन्यामाने कृपित होकर सात्यकियर एक नाराच छोड़ा । वह उसे घाषल करके पृथ्वीमें युस गया । किर

एक दूसरे बाणसे उन्होंने उसकी ध्वजा काट हाती और बड़ी गर्जना करने करे। इसके बाद वे उसपर बड़े प्रचण्ड वाणोंकी वर्षा करने लगे। सात्यकिने भी उस सारे शरसमूखको काट झला और तुरंत ही अनेक प्रकारके वाण बरसांकर अख्यामाको आच्छादित कर दिया।

तब महाप्रतापी द्वेणाचार्य पुत्रकी रक्षाके लिये सात्यकिके सामने आवे और अपने तीले बाणोंसे उसे छलनी कर दिया। सत्यकिने भी अश्रत्यामाको छोड़कर श्रीस वाणीसे आबार्यको बीच दिया। इसी समय परन साहसी अर्जुनने कोधमें भरकर द्रोणाचार्वजीपर धावा किया। उन्होंने तीन बाण क्रोड़कर ब्रेणाबार्यजीको पायल किया और फिर बाजोंकी वर्ष करके उन्हें डक दिया। इससे आबार्यकी कोबाबि एकदम भड़क बढी और उन्होंने बात-ही-बातमें अर्जुनको बाणोसे छा दिया। तब दुर्योधनने सुजर्माको संध्यमपे होणाचार्यजीकी सहायता करनेकी आज़ा दी। इस्तियं जिनलंशजने भी अधना धनुष चढ़ाकर अर्जुनको त्येहेकी नोकवाले बाणोसे आत्कादित कर दिया। तब अर्जुनने भी भीषण सिंहनाद करके सुदार्मा और उसके पुत्रको अपने बाजोसे बीध दिया तका वे दोनों भी मरनेका निश्चय काके उनपर टूट पर्व और उनके रचपर बाणोंकी वर्षा करने लगे । अर्जुनने उस बाजवर्षाको अपने बाजीसे रोक दिया । क्तका ऐसा इस्तरराचय देलका देवता और दानव भी प्रसम हो नये । किर अर्जुनने कुप्ति होकर बडेरबसेनाके अधभागमें व्हं हुए किंगर्स-बीरॉपर वायव्याख छोड़ा। उससे आकाशमें क्तकरी पेटा करता हुआ बड़ा प्रचप्द पवन प्रकट हुआ, जिसके कारण अनेको वृक्ष उलड़कर गिर गये तथा बहुत-से बीर बराजाची हो गये। तब होगासार्वजीने फैलास क्षेद्रा। उससे बायु रुक्त गयी और सब दिशाएँ खच्छ हो गर्यों । इस प्रकार पाण्डुपुत्र अर्जुनने जिगर्श-रक्षियोंका उत्साह ठंडा कर दिया और उन्हें पराक्रमहीन करके युद्धके मैदानसे भगा दिया।

राजन् ! इस प्रकार युद्ध होते-होते जब मध्याह हो गया तो गङ्गानन्त्र भीष्मजी अपने पैने बाणीसे पाण्डवपक्षके सैकड़ी-हजारों सैनिकोंका संहार करने लगे। तब युहसुप्र, जिलाव्ही, विराट और हुप्द भीष्मजीके सामने आकर उनपर बाणोंको वर्षा करने लगे। भीष्मजीने पृष्टपुप्रको बीधकर तीन बाणोंसे विराटको बायल किया और एक बाण राजा हुन्द्यर छोड़ा। इस प्रकार भीष्मजीके हाबसे घायल होकर वे धनुसंग्र बीर बड़े क्रोसमें भर गये। इतनेहीमें शिरमण्डीने पितामहको बीस दिया। कितु उसे स्त्री समझकर उन्होंने

उसपर वार नहीं किया। फिर पृष्टबुसने उनकी खाती ओर भुजाओंमें तीन बाण मारे तथा हुपदने पश्चीस, विराटने दस और शिलाण्डीने पर्शास बाणोसे उन्हें घायल कर दिया। भीष्मजीने तीन बाणोंसे तीनों वीरोंको बींघ दिया और एक बाणसे हुपदका धनुष काट हाला । उन्होंने ततकाल दूसरा धनुष लेकर पाँच वाणीसे भीव्यजीको और तीनसे उनके सारविको बीध दिया। अब हुपदकी रक्षा करनेके लिये भीमसेर, ब्रोपदीके पाँच पुत्र, केकयदेशीय पाँच भाई, सात्यकि, राजा युधिष्ठिर और बृष्टगुप्र श्रीव्यजीकी ओर दीड़े। इसी प्रकार आपकी ओरके सब वीर भी भीष्मजीकी रक्षाके लिप पाण्डवोकी सेनापर टूट पड़े। अब आपके और पाण्डवोके सेनानियोंका बड़ा घगासान युद्ध होने लगा। रखी रविवास भिद्र गये तथा पैदल, गजारोही और अश्वारोही भी आपसर्वे मिलकर एक-दूसरेको यमराजके घर घेजने लगे।

दूसरी ओर अर्जुनने अपने तीले बाणोंसे सुप्तामांके साबी राजाओंको वयराजके घर भेज दिया। तब सुरामां भी अधने काणोंसे अर्जुनको धायल करने लगा । उसने सत्तर बाजोसे श्रीकृष्णपर और नीसे अर्जुनपर कर किया । किंतु अर्जुनने टर्ने अपने बाणोंसे रोककर सुदामांके कई वीरोंको सार डाला। इस प्रकार कल्पानकारी कालके समान अर्जुनकी भारते भयभीत होकर वे महारबी मैदान छोड़कर भागने लगे । उनमेंसे कोई घोड़ोंको, कोई रखोंको और कोई हाखियोंको छोड़कर जहाँ-तहाँ भाग गये । जिगलराज सुप्तार्था तथा दूसरे राजाओंने उन्हें रोकनंका कहुत प्रयक्त किया, परंतु किर युद्धक्षेत्रमें उनके पर नहीं जमें। सेनाको इस प्रकार भागती देशकर आपका पुत्र दुर्योधन तिगर्तराजकी रक्षाके लिये सारी सेनाके संवित भीष्मजीको आगे करके अर्जुनको ओर बला । इसी प्रकार पाण्डवलोग भी अर्जुनकी रक्षाके लिये पूरी तैयारीके साथ भीव्यजीकी और चले ।

अस भीष्यजीने अपने सामोसे पाण्डवीकी सेनाको आच्छादित करना आरम्ब किया । दूसरी ओरसे सात्यकिने पाँच बाणीसे कृतवर्माको बींधा और फिर सहस्रों वाणीकी वर्षा करते हुए युद्धमें डटकर सहा हो गया। इसी प्रकार राजा हुपदने अपने पैने तीरोसे द्रोणाबार्यको बीयकर किर सत्तर बाण उनपर और पाँच उनके सारविपर छोड़े। भीमसेन अपने परदादा राजा बाङ्कीकको पायल करके बड़ा भीवण सिंहनाद करने लगे। अधिमन्तुको यद्यपि विषयोनने बहुत-से बाजोंसे षायल कर दिया था, तो भी वह सहस्रों बाणोंको वर्षा काला हुआ युद्धके मैदानमें इटा रहा । उसने तीन बाणोंसे चित्रसेनको बहुत ही घायल कर दिया और फिर नो बाणोंसे उसके चारों

घोड़ोंको मास्कर बड़े जोरसे सिंहनाद किया।

उधर आचार्य द्रोणने राजा हुपदको बीधकर उनके सार्गबको भी बायल कर दिया । इस प्रकार अत्यन्त व्यक्षित होनेसे वे संधामधूमिसे अलग चले गये। भीमसेनने बात-की-बातमें सारी सेनाके सामने ही राजा बाड़ीकके घोड़े, सारिक्ष और रक्षको नष्ट कर दिया। इसलिये वे तुरंत ही लक्ष्मणके रक्षपर बढ़ गये। फिर सात्यकि अनेको बाणीसे कृतवर्गाको रोककर पितामह मीष्मके सामने आया और उसने अपने विज्ञाल प्रनुबसे साठ तीसे बाण छोड़कर उन्हें घायल कर दिया। तब पितामहने उसके ऊपर एक लोहेकी इति फेकी। उस कालके समान करात इतिको आती देख उसने बड़ी फुर्तीसे उसका बार बचा दिया, इसलिये वह शक्ति सात्यकितक न पहुँचकर पृथ्वीपर गिरं गयी । अब सात्यकिने अपनी शक्ति धीष्पत्रीय छोड़ी। धीषात्रीने भी हो पेने वाणीसे उसके वे टुकड़े कर दिये और वह भी पृथ्वीपर जा पड़ी। इस प्रकार शांकको काटकर भीष्मतीने नी वाणीसे सात्यकिकी छातीपर प्रहार किया । तब रघ, हाथी और घोड़ोंकी सेनाके महित स्वा पाप्ययोंने सात्यक्रिकी रक्षा करनेके लिये भीष्यजीको चारों ओरसे घेर लिया। बस, अब कोरव और पाणकोंने बड़ा ही चमासान और रोमाझकारी युद्ध होने लगा।

वह देखकर राजा दुर्वीधनने दुःशासनसे कहा, 'वीरवर ! इस समय पाष्प्रकोंने पितायहको चारों ओरसे घेर लिया है, इसलिये तुन्हें उनकी रक्षा करनी वाहिये।' दुर्योधनका ऐसा आदेश पाकर आपका पुत्र दुःशासन अपनी विशाल वाहिनीसे भीव्यजीको धेरकर लड़ा हो गया। शकुनि एक लाख सुविक्षित युव्यसवारीको लेकर नकुल, सब्रदेव और राजा युधिहिरको रोकने रुगा तथा दुर्योधनने भी पाण्डवीको रोकनेके लिये इस हजार पुड्सवारोंकी एक कुमुक भेजी। तब राजा पुधिष्ठिर और नकुल-सहदेव बड़ी फुर्तीसे युद्रसञारीका जेग रोकने लगे तथा अपने तीले वाणीसे उनके सिर उद्याने लगे। उनके ध्यक्तधड़ गिरते हुए सिर ऐसे जान पड़ते बे मानो वृक्षोंसे फल गिर खे हो । इस प्रकार उस महासमरमें अपने जञ्जुओंको परास्त कर पाण्डवलोग शङ्क और भेरियोंक इस्ट करने सर्गे।

अपनी सेनाको पराजित देखकर दुर्योधन बहुत उदास हुआ। तब उसने महराजसे कहा, 'राजन्! देखिये, नकुल-सहदेवके सहित ये ज्येष्ठ पाण्डुपुत्र आपकी सेनाको भगाये देते हैं; आप इन्हें रोकनेकी कृपा करें । आपके बार और पराक्रमको हर कोई सहन नहीं कर सकता।' दुर्पोधनकी

यह बात सुनकर मद्राज शक्य रबसेना लेकर राजा
युधिष्ठिरके सामने आये। उनकी सारी विशाल वाहिनी एक
साथ युधिष्ठिरके ऊपर टूट पड़ी। किंतु बर्मराजने उस
सैन्यप्रवाहको तुरंत रोक दिया और दस बाण राजा शल्यकी
छातीमें मारे। इसी प्रकार नकुल और सहदेवने भी उनके
सात-सात बाण मारे। महराजने भी उनमेसे प्रत्येकके
तीन-तीन बाण मारे। फिर साठ बाणोंसे राजा युधिष्ठिरको
धायल किया और दो-दो बाण मादीपुत्रोपर भी छोड़े। बस,
दोनों ओरसे बड़ा ही धोर और कठोर युद्ध होने लगा।

अब सूर्यदेव पश्चिमकी ओर हरूने हुने हैं। अतः आपके पिता भीष्मजीने अस्यन्त कृषित होकर बढ़े तीले बाजोसे पापडव और उनकी सेनापर बार किया। उन्होंने बाद्ध बाजोसे भीसको, नीसे सात्यकिको, तीनसे नकुरूको, साठसे सहदेवको और बारहसे राजा पुषिष्ठिरके व्यक्ष:स्वरूको बीधकर बढ़ा सिंहनाद किया। तब उन्हें बद्धांचे नकुरूको बारह, सात्यकिने तीन, भृष्टपुत्रने सत्तर, भीयसेन्द्रने सात और पुषिष्ठिरने बारह बाजोसे पायक किया। इसी समय होजाबार्यने पांच-पांच बाजोसे सात्यकि और भीमसेनपर बोट की तथा भीम और सात्यकिने भी उनपर तीन-तीन बाण छोड़े।

इसके बाद पाण्डवाने फिर पितायहको ही घेर लिया। किंतु उनसे पिरकर भी अजेय भीव्य तनमें लगी हुई आगके समान अपने तेजसे शतुओंको जलाते रहे। उन्होंने अनेको रथ, हाथीं और धोड़ोंको मनुष्यक्षीन कर दिया। उनकी प्रत्यक्षाकी विजलींको कड़कके समान दक्कार सुनकर सब प्राणी काँच उठे और उनके अमोध शाण वलने लगे। भीव्यजीके धनुषसे हुटे हुए बाण बोद्धाओंके कज्वोमें नहीं लगते थे, वे सीधे उनके हारीस्को प्रोडकर निकल जाते थे। बेदि, काशी और कल्चय देशके बोद्ध हजार महारबी, जो संप्राममें प्राण देनेको तैयार और कभी पीछे पर नहीं रखनेवाले थे, घीव्यजीके सामने आका अपने हाथी, धोड़े और रखोंके सहित नष्ट होकर परलोकमें चले गये।

अब पाण्डवोंकी सेना इस भीषण मार-काटसे आर्तनाट करती भागने लगी। यह देखकर श्रीकृष्णने अपना रव रोककर अर्जुनसे कहा, ''कुत्तीन्दन ! तुम जिसकी प्रतीक्षामें थे, यह समय अब आ गवा है। इस समय यदि तुम मोहनल नहीं हो तो भीषाजीपर वार करो। तुमने विराटनगरमे राजाओंके एकतित होनेपर सञ्जयके सामने जो कहा था कि 'मुझसे संघामभूमिमें भीषा-ब्रोणादि जो भी धृतराष्ट्रके सैनिक युद्ध करेंगे, उन सभीको मैं उनके अनुपाणियोंसहित मार कर्तुमा', उस बातको अब सख करके दिला हो। तुम साज्यमंका विचार करके बेसटके युद्ध करो।'' इसपर अर्जुनने कुछ बेमनसे कहा, 'अच्छा, विधर भीष्मजी है, उधर घोड़ोको हाँक दीनिये; में आपकी आज्ञाका पालन कर्त्तमा और अजेच भीष्मजीको पृथ्वीपर गिरा हुँगा।' तब श्रीकृष्णने अर्जुनके सफेद चोड़ोको भीष्मजीकी और हाँका। अर्जुनको युद्धके लिचे भीष्मके सामने आते देल युधिष्ठिरको विशाल वाहिनी फिर लौट आयी।

भीष्मतीने तुरंत ही वाणोंकी वर्षा करके अर्जुनके रचको सारवि और घोड़ोके सहित डक दिया। उनकी धनघोर बागवर्षाके कारम उनका दीसना विस्त्कुल बंद हो गया। कितु श्रीकृष्ण इससे तनिक भी नहीं प्रकार्य, ये भीवाजीके बाजोते विथे हुए प्रोहोंको बराबर हाँकते रहे। तब अर्जुनने अपना दिव्य धनुष उठाकर अपने पैने बाणोंसे भीष्पजीका बनुष काटकर गिरा दिया। घीष्मजीने एक क्षणमें ही दूसरा बनुव लेकर बहाया। किंतु अर्जुनने क्रोधमें धरकर उसे भी काट डाला । अर्जुनकी इस पुर्तीकी भीषात्री भी बड़ाई करने लगे और कहने लगे, 'बाह ! महाबाहु अर्जुन, गावादा ! कुन्तीके बीर पुत्र प्राचाल !!' ऐसा कहकर उन्होंने एक दूसरा धनुष्य क्षिया और अर्जुनपर बाजोकी इस्त्री लगा हो। इस समय प्राह्मेकी चक्रस्टार चालसे भीषाजीके साणोंको व्यर्थ करके श्रीकृष्णने धोड़े हॉकनेकी कलाये अपना अञ्चल कीशल प्रदर्शित किया। किंतु युद्ध करनेये अर्जुनकी जिक्किक्त और घोष्पजीको युधिष्ठिरको सेनाके मुख्य-मुख्य बोरोंका संहार करके प्रतय-सी मचाने देखकर उन्हें सहन नहीं हुआ। वे इस्ट प्रोड़ीकी रास छोड़कर कुद पढ़े और सिंहके समान गरकते हुए पैदार ही चाबुक लेकर घीष्मजीकी और दोड़े। उनके पैरोकी धमकसे मानो पृथ्वी फटने लगी और कोयसे औरहें राज्य हो गयी। उस समय आपकी ओरके वीरोंके हदय तो सुन्न-से हो गये और सब ओर यही कोलाहल होने लगा कि 'धीकवी यरे।'

श्रीकृष्ण रेशमी पीताम्बर धारण किये थे। उससे उनका नीतमणिके समान श्यामसुन्दर शरीर विद्युल्हतासे सुरोधित श्यामयेथके समान जान पड़ता था। सिंह जिस प्रकार हाथीपर रूटता है, उसी प्रकार वे गरजते हुए बड़े बेगसे घीष्मजीकी और टीड़े। कमत्तनथन मगवान् कृष्णको अपनी और आते रेसकर पितामहने अपना विशास धनुष चढ़ाया और तस्कि भी न प्रकारते हुए उनसे कहने रूगे, 'कमललोचन ! आइये; देव ! आपको नमस्कार है ! चटुकेष्ठ ! अदश्य आज संग्राममें मेरा कथ कोजिये। युद्धाबरूमें आपके हाथसे मारे जानेसे मेरा सब प्रकार कल्याण ही होगा। गोक्निय ! आज आपके युद्धक्षेत्रसे उतरनेमें में तीनों लोकों में स्मानित हो गया है। आप इच्छानुसार मेरे क्यर प्रहार कीजिये, में तो आपका द्यस है। इसी समय अर्जुनने पीछेसे जाकर मगवान्को अपनी भुजाओं में भर लिया। किंतु इसपर भी ये अर्जुनको पसीटते हुए बड़ी तेजीसे आगे ही बढ़े चले गये। तब अर्जुनने जैसे-तैसे उन्हें दसलें कदमपर रोककर दोनों चरण पकड़ लिये और बड़े प्रेमसे दीनतापूर्वक कहा, "महाबाड़ो ! लौटिये; आप जो पहले कह चुके हैं कि 'में युद्ध नहीं कर्मगा,' उसे मिच्या न क्याजिये। यदि आप ऐसा करेंगे तो लोग आपको मिच्यावाटी कहेंगे। यह सारा भार मेरे ही क्यर रहने दीजिये, में पितामहका वध कर्मगा। यह बात में इक्कों, सत्यकों और पुष्पकी प्रथम करके कहता है।"

अर्जुनकी बात सुनका श्रीकृष्ण कुछ भी न कहकर क्रोधमें भरे हुए ही फिर रबधर बेंड गये। शानानुस्दन

प्रांच्यती किर इन दोनों पुरुवनेष्ट्रीयर बाणवर्षा करने लगे।
उन्होंने किर अन्यान्य घोद्धाओंके प्राण लेने आरम्य कर दिये।
यहले जिस प्रकार काँरवाँकी सेना भाग रही थी, उसी प्रकार
अब आपके पितृष्य घोष्यजीने पाण्डवोंके दलमें भगदह डाल
दी। उस समय पाण्डवपक्षके बीर सैकड़ों और हजारोंकी
संख्यामें मारे जा रहे थे। वे ऐसे निरुसाह हो गये थे कि
पण्डाहुकालीन सूर्यक समान तेजस्त्री भीष्मजीकों ओर ताक
भी नहीं सकते थे। पाण्डवलोंग घोषके-से होकर घीष्मजीका
वह अपानवींच पराक्रम देखने लगे। उस समय दलदलमें
फैसी हुई गायके समान मागती हुई पाण्डवसेनाको अपना
कोई भी रक्षक दिखायी नहीं देता था। इस प्रकार चल्नान्
भीष्मजी पाण्डवोंके बलहीन वीरोंको चीटीकी तरह मसल रहे
थे। इसी समय घगवान् सूर्य अस्त होने लगे, इसलिये
हिन्दपाके युद्धमें वकी हुई सेनाओंका युद्ध बंद करनेका मन
हो गया।

#### पाण्डवाँका भीष्मजीसे मिलकर उनके वधका उपाय जानना

सक्रयने कहा—दोनों सेनाओं में अभी मुद्ध हो ही रहा वा कि सुर्यदेव अस्तावलपर ना पहुँचे। संस्थाके समय त्याई केंद्र हो गयी। भीव्यके बाणोंकी मार खाकर पान्यवसेना भयसे व्याकुल हो हविधार फेककर भाग बली। इसर भीवाजी क्रोधमें भरकर महारविद्योंका संहार करते ही जा रहे के तथा स्रोमक क्षत्रिय हारकर अपना उत्साह को कैठे थे—यह सब देख और सोचकर राजा पुधिहिरने सेनाको पीछे लौटा तेनेका विचार किया और युद्ध बंद करनेकी आजा दे दी। इसके बाद आपकी सेना भी लौटा ली गयी। भीव्यके बाणोंसे पीढ़ित हुए पाण्डब जब उनके पराक्रमकी याद करते थे, तो उन्हें तिक भी ज्ञानि नाई मिलती थी। भीवाजी भी सुक्रय और पाण्डबाँको जीतकर काँरवाँके मुक्तमें अपनी प्रशंसा सुनते हुए शिविशमें बले गये।

राजिके प्रथम प्रहरमें पाण्डव, वृच्चा और सृज्योंकी एक बैठक हुई। उसमें सब लोग शाना माबसे इस बावका किवार करने लगे कि अब क्या करनेसे अपना भला होगा। बहुत देलक सोचने-विचारनेके बाद राजा युधिहरने भगवान् श्रीकृष्णकी ओर देलकर कहा—'श्रीकृष्ण ! आप बहुत्या भीषाजीका भयंकर पराक्रम देलते हैं न ? जैसे हाबाँ नाकुत्रके वनको ग्रेंद डालता है, उसी प्रकार ये हमारी सेनाको कुचल रहे हैं। ध्रधकती हुई आगके समान इन भीषाजीको ओर हमें और ठाकर देलनेतकका साइस नहीं



होता। क्रोबर्म धरे हुए यमराज, बत्रधारी इन्द्र, पादाधारी करूम और गदाधारी कुबेरको भी युद्धमें जीता जा सकता है; परंतु कुपित हुए भीष्मपर विजय पाना असम्भव जान पहता है। ऐसी क्वितिमें अपनी बुद्धिकी दुर्वस्थताके कारण भीष्मजीके साथ युद्ध ठानकर में शोषके समुद्रमें डूब रहा हूँ। कृष्ण ! अब मेरा विचार है, बनमें बसा जाऊं। वहाँ जानेमें ही अपना कल्याण दिखामी देता है। युद्धकी तो बिस्तकुल इच्छा नहीं है; क्योंकि भीष्म निरन्तर हमारी सेनाका संहार कर रहे हैं। जैसे जस्त्री हुई आगकी और दौड़नेवाला परंग मृत्युके ही युद्धमें जाता है, उसी प्रकार भीष्मके पास जानेपर इमलोगोंकी दशा होती है। वासुदेव ! हमारा पक्ष झीण ही चला है, हमारे भाई वाणोंकी बोटमें बेहद कह या रहे है; भातुस्त्रेहके ही कारण हमारे साथ में भी राज्यमें भट हुए, इन्हें भी वन-वन भटकता पड़ा तथा हमारे ही कारण हीयदोने भी कह भोगा। मधुसूदन ! मैं जीवनको बहुत मुल्यवान् मानता हूँ और वहीं इस समय दुलंभ हो खा है। इसलिये चाहता हूँ, अब जिंदगीके जितने दिन बाको हैं उनमें ज्ञाम धर्मका आखरण कहाँ। केशव ! यदि आय हमलोगोंको अपना कृपापात्र समझते हो तो ऐसा कोई उपाय बताइये, जिससे अपना हित हो और धर्ममें भी बाधा न आवे।'

पुधिप्रिरकी यह करुणाभरी जात सुनका भगवान् श्रीकृष्णने उन्हें सानवना देते हुए कहा, "धर्मराज ! आप विषाद न करें। आपके माई बड़े हो शूरवीर, दुर्वय और शतुओंका नाम करनेवाले हैं। अर्जुन और भीम तो वायु तया अग्निके समान तेजस्ती हैं। नकुल-सहदेव भी बढ़े पराक्रमी हैं। आप वाहें तो मुझे भी युद्धमें लगा दें, आपके खेहसे मैं भी भीष्मसे युद्ध कर सकता है। मला, आपके कड़नेसे में पुद्धमें क्या नहीं कर सकता ? यदि अर्जुनकी इच्छा नहीं है, तो में स्वयं भीष्मको ललकारकर कौरयोके देखते-देखते मार डालूँगा । भीष्मके मारे जानेपर ही यदि आपको अपनी विजय दिलायी देती है, तो मैं अकेले ही उन्हें मार सकता है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि जो पाण्डबोंका दानु है, वह मेरा भी शप्तु ही है। जो आपके हैं, वे मेरे हैं और जो मेरे हैं, वे आपके भी हैं। आपके भाई अर्जुन मेरे सरवा, सम्बन्धी तथा किया है: आवदयकता हो तो मैं इनके लिये अपने दारीरका मांस भी काटकर दे सकता है और ये भी मेरे लिये प्राण त्याग सकते हैं। हमलोगोंने प्रतिज्ञा की है कि एक-दूसरेको संकटसे वबायेंगे।' अतः आप आजा दीजिये, आजसे मैं भी युद्ध करीया। अर्जुनने उपप्रकामें जो सब लोगोंके सामने यह प्रतिज्ञा की वी कि 'मैं भीष्मका वच करूँगा,' उसका युद्धे हर सरहसे पालन करना है। जिस कामके लिये अर्जुनकी आज्ञा हो, वह मुझे अवस्य पूर्ण करना बाहिये। अवका धीवाको पारना करेन बड़ी बात है ? अर्जुनके लिये तो यह बहुत हतका काम है। राजन् ! यदि अर्जुन तैयार हो जायें तो असम्बन कार्य भी कर सकते हैं। देख और दानबोंके साब सम्पूर्ण देवता भी युद्ध करने आ जाये तो अर्जुन उन्हें भी मार सकते हैं; फिर भीष्मकी तो विसात ही क्या है ?"

युधिहिरने कहा—माधव ! आप जो कहते हैं, वह सब ठीक है। कौरवपक्षके सभी खेदा मिलकर भी आपका वेग नहीं सह सकते। जिसके पक्षमें आप-जैसे सहायक पौजूद हैं. उसके पनोरव पूर्ण होनेमें क्या संदेह है ? गोविन्द ! जब आप रक्षाके लिये तैयार हैं तो मैं इन्द्र आदि देवताओंको भी जीत सकता हूँ: पॉल्मको तो बात ही क्या है? किंतु अपने गीलको रक्षाके लिये मैं आपको अपना क्वन मिध्या करनेके लिये नहीं कह सकता। आप अपनी पूर्व प्रतिशाके अनुसार किना युद्ध किये ही मेरी सहायता करें। पील्मजी भी मेरे साब अर्त कर चुके हैं कि 'मैं तुम्हारे लिये युद्ध तो नहीं करूँगा, पर तुचे हिठकी सत्याह दिया करूँगा।' वे मुझे राज्य भी देनेवाले हैं और अच्छी सम्मति भी। इसलिये हम सब लोग आपके साथ पील्मजीके पास बते और उन्होंसे उनके वयका उपाय पूछे। वे अवश्य ही हमारे हितकी बात बतायेंगे। कैंसा क्वेंगे, उसीके अनुसार कार्य किया जायगा; क्वोंकि जब हमारे विता मर गये और हम लोग निरे बालक थे, उस समय इन्होंने ही हमें पाल-पोसका बड़ा किया था। माध्य ! वे हमारे विताके पिता है, युद्ध हैं; तो भी हम उन्हें मारना जाइते हैं। विकार है अवियोकी ऐसी वृत्तिकों!

तदनन्तर, भगवान् श्लीकृष्याने युधिष्टिरसे कहा— 'यद्वाराज । आयको राय मुझे परांद है। आपके पितामह देवका बड़े ही पुरुवारपा है। वे केवक दृष्टिभावसे सकको भस्य कर सकते हैं। अतः उनके पास वसका उपाय पूक्तनेक लिये अवश्य बक्तना चाहिये। विशेषतः आपके पूक्तनेपर वे सबी ही बात बतायेंगे। उनकी जैसी सम्मति होगी, उसीके अनुसार हमल्वेग युद्ध करेंगे।'

इस प्रकार सत्यह करके पाण्डय और भगवान् श्रीकृत्य भीककं विविश्ये गये। इस समय इन लोगोने अपने अल-कल और कवच उतार दिये थे। यहाँ पहुँचकर पाण्डवॉने भीक्यओकं वरणोयर मन्तक एतका प्रणाम किया और कहा कि 'हम आपकी प्ररण है।' तब भीक्यओने उन सबको देखकर कहा 'वासुदेव! मैं आपका स्वागत करता है। धर्मराज, धनस्रय, भीम, नकुल और सहदेवका भी स्वागत है। मैं तुमलोगोंका कीन-सा कार्य करो, विससे तुन्हें प्रसन्नता हो? यदि कोई कठिन-से-कठिन काम हो तो भी बताओ, मैं उसे सर्वका पूर्ण करनेका यह करोगा।'

पॉन्सरी अस्त्रताके साथ जब बारम्बार इस प्रकार कहने लगे, तो रावा युधिहिरने दौनतायुर्वक कहा—'प्रभो ! जिस व्यायसे यह अजाका संदार बंद हो जाय, वह बताइये। आप खयं ही हमें अपने वधका उपाय बता दीजिये। वीरवर! इस युद्धमें आपका वेग हमलोग कैसे स्त्र सकते हैं ? हमें तो आपमें तनिक भी असावधानी नहीं दिखायी देती। जब आप रय, योड़े, हाबी और मनुष्योंका विनादा करने लगते हैं, उस समय कीन मनुष्य आपपर विजय पानेका साहस कर सकता है ? दादाओं ! हमारी बहुत बड़ी सेना नष्ट हो गयी। अब बतलाइये, कैसे हम आपको जीत सकते हैं ? और किस प्रकार अपना राज्य पा सकते हैं ?'

तम भोमाओंने कहा—कुन्तीनन्दन ! मैं साथी बात कहता है; अबतक मैं जीवित हैं, तुन्हारी विजय किसी तरह नहीं हैं सकतों। मेरे परास्त होनेपर ही तुमलोग विजयी होगे। अतः यदि वास्तवमें जीतनेकी इच्छा है, तो जितनी जल्दी हो सके मुझे मार डालो। मैं अपने उधर प्रहार करनेकी आहा देता है। इससे तुन्हें पुष्प होगा। मेरे मर जानेपर सकको मरा हुआ ही समझो; इसलिये पहले मुझे ही मारनेका उद्योग करो।

युधिष्ठिर बोले - दादाजी ! तब आप ही वह उपाय बतलाइये, जिससे आपको हमलोग जीत सके । युद्धमें जब आप क्रोध करते हैं, तो दण्डधारी यमराजके समान जान पड़ते हैं। इन्द्र, बरुण और यमको भी जीता जा सकता है: या आपको तो इन्द्र आदि देखता तथा असुर भी नहीं जीत सकते ।

भीषाने कहा-पाष्ट्रानन्दन ! तुन्हारा काना सत्व है; पर जब में हथियार रस दूँ, उस समय तुन्हारे महारखी युझे मार सकते हैं। जो हविचार डाल दे, गिर जाय, कवच उतार दे, ध्वजा नीची कर दे, भाग जाय, इस हो, "मैं आपका हूँ यह कहकर शरणमें आ जाय, जो हो या खोक समान जिसका नाम हो, जो व्याकुल हो, जिसको एक ही पुत्र हो और जो लोकमें निन्दत हो-ऐसे लोगोंके साथ में युद्ध नहीं करना चाहता। तुम्हारी सेनामे जो जिलाच्छी है. वह पहले ऋकि सपमें उत्पन्न हुआ था, पीछे पुरुष हुआ है—इस बातको तुमलोग भी जानते हो । बीर अर्जुन दिल्लाखीको आगे करके मुझपर बाणींका प्रहार करें; यह जब मेरे सामने रहेगा तो मैं धनुष लिये रहनेपर भी प्रहार नहीं कर्मगा । मुझे मारनेके लिये यही एक छिद्र है। इस मौकेसे लाभ उठाकर अर्जुन शीवतापूर्वक मुझे बाणोसे घायल का दे। संसारवे घगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनके सिवा दूसरा कोई ऐसा नहीं दिखायी देता, जो मुझे सावधान रहते मार सके। इसलिये शिसप्रधी-जैसे किसी पुरुषको आगे करके अर्जुन मुझे मार गिरावें; ऐसा करनेसे निश्चय ही तुन्हारी विजय होगी। जैसा मैंने बताया है बैसा ही करो, तथी धृतराष्ट्रके समस्त पुत्रोंको मार सकोगे।

इस प्रकार भीष्मजीके पुलसे उनके मरणका उपाय जानकर याण्यजीने उन्हें प्रणाम किया और अपने शिविरको लीट गये। भीष्मजीको बात याद करके अर्जुन बहुत दुःखी हुए और संकोजके साथ भगवान् श्रीकृष्णसे बोले— 'माध्व ! भीष्मजी कुरुबंशके वृद्ध पुरुष हैं, गुरु हैं और हमारे दादा है; इनके साथ में कैसे युद्ध कर सकूगा। बधपनमें में इंग्ली गोदमे खेला था। अपने युरुधुसरित शरीरसे न जाने कितनी बार इनके शरीरको मैला कर चुका हूँ। यदापि ये हमारे पिताके पिता है, तो भी इनके अडूपे बैठकर में इन्हींको 'पिता' कहकर पुकारता था। उस समय ये समझाते 'बेटा! में तुष्तारा नहीं, तुष्तारे पिताका पिता हूँ।' जिन्होंने इतने ममलको पाला, उन्हीका वध में कैसे कर सकता हूँ? ये भले हो मेरी सेनाका नाश कर डाले, मेरी विजय हो या विनादा; कितु मैं तो इनके साथ युद्ध नहीं करीना। अच्छा, कृष्ण ! इसमें आपका क्या विकार है?''

ब्रोक्तमने कहा—अर्जुन ! पहले तुम भीष्मके वसकी प्रतिवा कर चुके हो, फिर क्षत्रियधर्ममें स्थित सते हुए अब इन्हें नहीं मारनेकी बात कैसे कह रहे हो ? मेरी तो यही सम्बद्धि है, उन्हें रखसे मार गिराओ; ऐसा किये बिना तुम्हारी विकय असम्बद्ध है। देवताओंकी दृष्टिमें यह बात पहलेसे ही आ बुकी है, भीष्मजीके परलोक-गमनका समय निकट है। नियतिका विधान पूरा होकर ही खेगा, इसमें उलट-फेर नहीं हो सकता। मेरी एक बात सुनो—कोई अपनेसे बड़ा हो, बुढ़ा हो और अनेको गुणोसे सम्बद्ध हो; तो भी यदि वह आततायी बनकर पारनेके लिये आ रहा हो तो उसे अवस्थ मार डालना बाहिये। युद्ध, प्रजाका पालन और यहका अनुहान—यह इतियोका समातन धर्म है।

अर्जुनने कार-श्रीकृष्ण ! यह निक्षय जान पड़ता है कि शिक्षण्डी भोष्मकी मृत्युका कारण होगा: क्योंकि उसे देखते ही भीष्मकी दूसरी ओर त्येंट जाते हैं। अतः शिष्मण्डीको इनके सामने काके ही हमलोग उन्हें रणभूमिमें गिरा सकेंगे। मैं दूसरे धनुवांस्थिको बाणोंसे मास्कर ग्रेक रखुँगा। भीष्मकी सहायताके लिये किसीको आने न दूँगा और शिख्याडी उनसे युद्ध करेगा। ऐसा निश्चय करके पाण्डवलोग धगवान् श्रीकृष्णके साथ प्रसन्तापूर्वक अपने शिविरमें गये।

### दसवें दिनके युद्धका प्रारम्भ

पृतग्रहने पूजा—सञ्जय ! शिकाण्डीने किस प्रकार भीष्मजीका सामना किया तथा भीष्मजीने किस प्रकार पाण्डवोके साथ युद्ध किया ?

सज्यमं कहा—जब स्वॉदय हुआ थेरी, मृद्यू और नगारे बजने लगे, चारों ओर राङ्क्यानि होने लगी, उस समय समल पाण्डव शिखण्डीको आगे करके पुद्रके लिये निकते। सेनाका व्युट्ट निर्माण करके विखण्डी सबके आगे क्वित हुआ। शीमसेन और अर्जुन उसके रचके पहिचोकी रक्षा करने लगे। उसके पिछले भागको रक्षाके लिये ग्रेपटीके पुत्र और अधिमन्यु लाई हुए। इनके पीछे साल्यांक और खेकितान थे। इन योनोंके पीछे पश्चालदेशीय योद्धाओंके साथ पृष्टपृत्र था। उसके पीछे नकुल-सहदेशसीहत राजा पुधिष्ठिर खाई हुए। इनके पीछे अपनी सेनाके साथ राजा विग्रट थे। इनके बाद हुमद, केकाय-राजकुमार और पृष्टकेतु थे। ये लोग पाण्डवसेनाके मध्यभागको रक्षा करते थे। इस प्रकार सेनाकी व्युट्ट रखना करके पाण्डवोंने अपने जीवनका योह छोड़का आपको सेनापर आक्रमण किया।

इसी प्रकार कारत भी महारची भीष्यको आगे करके पाण्यकोकी ओर बढ़े। पीछेसे आपके पुत्र उनकी रहा करते थे। इनके पीछे होण और अञ्चलामा थे। इन दोनोंके पीछे हाथियोंकी सेनाके साथ राजा भगदन बस्तता था। कृपाचार्य और कृतवर्मा भगदनके पीछे बस्त रहे थे। इनके अनन्तर कम्बोनराज सुदक्षिण, मगधराज जपनोन, बृहद्दन तथा सुद्रार्था आदि धनुर्धर थे। ये आपकी सेनाके मध्यभागकी रक्षा करते थे। भीष्मजी प्रत्येक दिन अपना ब्यूह बदादने रहते थे; वे कभी असुरोकी और कभी पिद्राचोंकी रीतिसे ब्यूहका निर्माण करते थे।

राजन् ! तदननार आपको और पाण्डवोको सेनाओमे युद्ध छिड़ गणा । होने पक्षके योद्धा एक-दूसरेपर प्रकार करने लगे । अर्जुन आदि पाण्डव जिल्ल्डीको आगे करके वाणोकी वर्षा करते हुए भीष्मके सामने आ हटे । महाराज ! उस समय आपके सैनिक भीमसेनके वाणोसे आहत हो रक्तकी धारामें महाकर परलोककी पात्रा करने लगे । नकुल, सहदेव और महारथी सात्यिक भी अपने पराक्रमसे आपको सेनाको कष्ट पहुँचाने लगे । आपके योद्धा वरावर मार पहनेके कारण पाण्डवाको विज्ञाल सेनाको रोक र सके । इस प्रकार जब पाण्डव महारथी आपको सेनाको कालका प्रास बनाने लगे, तो वह सब दिशाओंकी और भाग बली । उसे कोई रक्षा करनेवाला नहीं मिला । शत्रुओंके द्वार अपनी सेनाका यह संहार भीष्यजीसे नहीं सहा गया। वे प्राणीका लोभ छोड़कर पाण्डव, पाञ्चाल और सृक्षपीपर बाणवर्षा करने लगे। उन्होंने पाण्डवोंक पाँच प्रधान नहारविषोंको आगे बढ़नेसे रोक दिया और हजारों छवी तथा घोड़ोंको मार इत्ला। युद्धका दसवाँ दिन कल रहा था। जैसे टावानल सम्पूर्ण वनको वत्स डालता है, उसी प्रकार घोष्मजी शिलपदीकी सेनाको भस्पसात् करने लगे। तथ शिलपदीने पाँचकी छातीमें तीन बाण मारे। घीष्मजीको उन बाणोंसे अधिक बोट पहुँची, तो घी शिलपदीके साथ युद्ध करनेकी इच्छा न होनेके कारण थे उससे हैंसते हुए बेलं — तेरी जैसी इच्छा हो, मुझपर बाणोंका प्रहार कर



षा न कर: परंतु मैं तुझसे किसी तरह युद्ध नहीं करूँगा। विधानाने तुझे किस स्त्री-शरीरमें पैदा किया है, आज भी वहीं तरा शरीर है: इसलिये में तुझे शिकाध्वती ही मानता है।'

ज्यकी यह बात सुनकर शिलाण्डी क्रोधसे मृद्धित होकर बोला—'महाबाही! मैं तुन्हारा प्रधाव जानता है, तो भी पाण्डवोंका प्रिय करनेके लिये आज तुमसे युद्ध करोगा। मैं सत्यकी श्रप्य काकर कहता है, निख्य ही तुन्हारा वध करोगा। मेरी यह बात सुनकर तुम जो ठींबत समझो, करो। तुन्हारी वैसी इन्छा हो, बाणोंका प्रहार करो मा न करो; पर मैं दुन्हें बोवित नहीं छोड़ सकता। जीवनकी अन्तिम घड़ीमें एक बार इस संसारको अन्तो तरह देख लो।'

ऐसा कहकर जिल्लाफीने भीषाजीको पाँच वाणोसे बीध डाला। अर्जुनने भी शिलाफीकी वाते सुनी और पड़ी अवसर है, ऐसा सोकका उन्होंने उसे उत्तेतित किया। वे बोले, 'वीस्वर! तुम भीषाजीके साथ युद्ध करो। मैं भी शत्रुओंको दवाता हुआ बरावर तुन्हारे साथ रहकर लड़िंगा। यदि भीषाका क्य किये बिना ही लीटोगे, तो लोग तुन्हारी और मेरी भी हैसी करेंगे। अतः पूरा प्रयत्न करके पितामहको मार हाल्ये, जिससे हमलोगोंकी हैसी न होने पाये।'

पृतराष्ट्रने पूछा—दिस्तरण्डीने भीष्यजीपर कैसे यावा किया ? पाण्डवसेनाके कौन-कौन महारखी उसकी रहा करते थे ? तथा दसवें दिनके युद्धनें भीष्यजीने पाण्डवों और सुख्योंके साथ किस प्रकार युद्ध किया था ?

सञ्जयने कहा-राजन् ! भीष्मजी प्रतिदिनकी भाँति इस दिन भी पुद्धमें दावुओंका संहार कर रहे थे। अपनी प्रतिकाके अनुसार उन्होंने पाण्डवीकी सेनाका विश्वेस आरम्प किया। उस समय पाण्डव और पाञ्चाल मिलकर भी उनका तेन नहीं रोक सके। सेकड़ों और हजारों बाजोंकी वर्षा करके उन्होंने शत्रु-सेनाको तहस-नहस कर हाला । इतनेने वहाँ अर्जुन आ पहुँचे, उन्हें देखते ही कीरवसेराके रखी भवसे वर्ष उठे। अर्जुन जोर-जोरसे धनुष ठंकारते हुए बारम्बार सिंहनाद कर रहे से और बाणोंकी वर्षा करते हुए रणभूमिये कालके समान विकात थे। जैसे सिंहकी आवाज सुनकर हिस्न भागते हैं, वसी प्रकार अर्जुनकी सिंहगर्जनासे प्रयमीत हो आपकी सेनाके योद्धा भाग कले । यह देख दुर्योधनने भयसे व्याकुल होकर भीष्मजीसे कहा—'दादाजी । यह पाण्डुनन्दर अर्जुर पेरी सेनाको थस्प कर खा है। देशिये न, सधी पोद्धा इधर-उधर भाग रहे हैं। भीयके कारण भी सेनामें भगदह मती हुई है। सात्यकि, चेकितान, नकुल, सहदेव, अभियन्यू, पृष्टपुत्र और प्रदोत्कथ—ये सभी मेरे सैनिकोंको खटेड खे 🖁। अब आपके सिवा कोई इन्हें सहारा देनेवाला नहीं ै। आप हो इन पीड़ितोंकी प्राणरक्षा कॉकिये।'

आपके पुत्रके ऐसा कहनेपर चीमजीने बोड़ी देखक सोचकर पन-ही-मन कुछ निश्चय किया। इसके बाद उसे आश्वासन देते हुए कहा—''दुर्वोधन । मैंने तुमसे प्रतिज्ञा की है कि 'दस हजार महाबली क्षत्रियोंका संहार करके ही रणसे लौटूंगा। यह मेरा प्रतिदिनका काम होगा।' इसको अबतक निभाता आया है और आज भी वह महान् कार्य पूर्ण करूंगा। आज या तो मैं ही मस्कर रणचूमिमें अयन करूंगा या पाण्डबोंको ही मार हालूंगा।''

यह कहकर भीष्यजी पाष्ट्रव-सेनाके मास पहुँचे और अपने बागोसे क्षत्रियोंको गिराने लगे। उस दिन पाष्ट्रवलांग रोकते ही रह गये, परंतु भीष्यजीने अपनी अद्युत शक्तिका परिचय देते हुए एक लाख पोद्धाओंका संहार कर डाला। पाक्षालोंमें जो क्षेष्ठ महारथी थे, उन सबका तेत हर किया। कुल दस हजार हाथी और सवारोंसहित दस हजार घोड़ों तथा पूरे दो लाल पैटल सैनिकोंका विनाश करके वे धूमरहित अधिके समान देवीच्यमन हो रहे थे। उस दिन भीध्यजी उत्तरायणके सूर्यकी चाँति तप रहे थे, पाण्डब उनकी और आँख उठाकर देश भी नहीं सके।

तदनचर पितामहक उस पराक्रमको देखकर अर्जुनने ज्ञिलच्छीसे कहा—'अब तुम भीष्मजीका सामना करों, उनसे तनिक भी डरनेकी जरुरत नहीं है; में साथ 🕻 बाणोंसे मारकर उन्हें रक्षमें नीचे गिरा दूँगा।' अर्जुनकी बात सुनकर क्षित्रव्हीने धीष्पजीयर धावा किया । साथ ही धृष्टद्वुस्र और अधिवन्युने भी उनपर सहाई की। फिर विराट, हुपर, कुन्तियोज, नकुल, सहदेव, युधिष्ठिर तथा उनकी सेनाके समक्त बोद्धाओंने धीष्पर्कापर आक्रमण किया । तब आपके सैनिक भी इन महारवियोका मुकाबला करनेको आगे वर्षे । जिनको जैसी शक्ति और उत्साह था, उसके अनुसार उन्होंने अपना प्रतिद्वन्ती चुन लिया । विक्रसेन बेकितानसे जा धिड़ा । **पृष्ट्यप्रको कृतकानि रोक लिया। भीमसेनको भूरिसवाने** अटकाया । विकारीने नकुलका मुकाबला किया । सक्वेवको कृपाबार्यने रोका। इसी प्रकार घटोल्लबको दुर्मुखने, मान्यक्रिको दुर्योधनने, अभिमन्युको सुरक्षिणने, हुपदको अध्यामाने, युधिष्टिरको द्रोणाधार्पने तथा ज्ञिलच्छी और अर्जुनको दु:प्राप्तनने रोक लिया। इनके अतिरिक्त आपके अन्य योद्धाओंने भी भीत्मकी ओर बक्नेवाले पाण्डवन्डारबियोको रोका।

इनमेंने केवल महारधी धृष्टद्युव्र ही अपने विपक्षीको इजाकर आगे बड़ा और सैनिकोसे पुकार-पुकार कर कहने लगा—'कीरो ! क्या देखते हो; ये पाष्ट्रमन्दन अर्जुन भीष्मपर धावा कर रहे हैं, तुमलोग भी इनके साथ बढ़ो । डरो मत, चीच्य तुम्हारा कुछ ची नहीं बियाड़ सकते । इन्द्र भी अर्जुनका पुकाबला नहीं कर सकते, फिर भीष्मकी तो बात ही क्या है ?' सेनापतिके ये क्यन सुनकर पाण्डवोके महारथी बढ़े जलासके साथ भीष्यके रचकी और बड़े। यह देख पितामहके जीवनकी रक्षाके लिये दुःशासनने अपने प्राणीका भय छोड़कर अर्जुनपर धावा किया और उन्हें तीन बाणोंसे शायल करके श्रीकृष्णके क्या बीस बाणोंका प्रहार किया। तब अर्जुनने दु:शासनयर सी बाण छोड़े, वे उसका कवच भेटकर शरीरका रक्त पीने लगे। इससे दुःशासनको बहुत कोध हुआ और उसने अर्जुनके ललाटमें तीन बाण मारे। अर्जुनने उसका धनुष काटकर तीन वाणीसे रथ तोड़ दिया और फिर तीले बाणोंसे उसे भी बीच हाला। दुःशासनने दूसरा धनुष लेका पत्तीस बाजोंसे अर्जुनकी धुजाओं और

छातीयर प्रहार किया। तब अर्जुन क्रोधमें भर गये और दु:शासनके क्रमर यमदण्डके समान भयंकर बाणोंका ऋतर करने लगे। उस समय दुःशासनने अञ्चत पराक्रम दिखाया। अर्जुनके बाण उसके पास पहुँचने भी नहीं पाते कि वह उन्हें काटकर गिरा देता था। इतना ही नहीं, उसने तीहण बाण छोड़कर अर्जुनको भी घायल कर दिया। तब अर्जुनने सानपर रगइकर तीखें किये हुए अनेकों बाण चलाये, वे टु-शासनके शरीरमें येस गये। इससे उसको बड़ी पीड़ा हुई और वह अर्जुनका सामना छोड़कर भीष्मके रबके पोडे छिप गया। दुःसासन अर्जुनक्रयी अगाव महासागरमे कूब रहा बा, भीष्मजी उसके लिये द्वीपके समान आसय-दाता हुए।

## दसवें दिनके युद्धका वृत्तान

जाते देख अलम्बुच राक्षमने रोका । यह देख सात्यकिने हुन्द क्षेकर उसे नो जाण मारे। तब राक्षस भी क्रोबमें भर गया और नो बाण मारकर उसने उन्हें बड़ी पीड़ा पहुँचायी। फिर तो सात्यकिके क्रोधकी भी सीया न व्ही, उसने इस राक्ष्मपर बाणसपूर्वको वर्षा आरम्य कर हैं। तब राक्षस भी निरहनाद करता हुआ तीक्ष्ण बाणोंसे सात्यकिको बीधने लगा । स्तन्य ही राजा भगदत्तने भी उसपर तीले बाण बरसाने आरम्प कर दिये। इसपर सात्यकिने अलन्तुकतो बोड्कर फनदक्को ही अपने बाणोंका निशाना बनाया । भगदत्तने सात्यकिका धनुव काट दिया, किंतु वह पुनः हूसरा बनुव लेकर उन्हें तीसी बाणोंसे बीधने लगा । यह देखकर भगदत्तने सत्यक्रियर एक भयंकर प्रक्रिका प्रदार किया, किंतु सत्यकिने वाण मारका उस शक्तिके ये टुकड़े कर दिये।

इतनेमें पहारधी राजा विराट और हुम्द कोरव-सैनिकोको पीछे हटाते हुए भीव्यजीके ऊपर चड़ आये । इचरमे अन्द्रजामा आगे बढ़कर उन दोनोंसे युद्ध करने रूपा । विराटने दस और हुपदने तीन बाण मारकर द्रोणकुमारको प्रापल कर दिया। अञ्चल्यामाने भी इन खेनोपर बहुत-से बाण बरसाये, परंतु वहाँ इन दोनों बुड़ोने अद्भुत पराक्रम दिखाया। अग्रत्वामार्क भर्यकर बाणोंको इन्होंने प्रत्येक बार पीछे लोटा दिया। एक और सहदेवके साथ कृपाबार्य भिड़े हुए थे । उन्होंने सहदेवको सत्तर बाण मारे। तब सहदेवने उनका धनुष काट दिया और नौ बाणोंसे उन्हें बींध डाला । कृपाचार्यने दूसरा धनुष लेकर सहदेवकी छातीमें दस बाण मारे । सहदेवने भी कृपाचार्यकी छातीमें वाणोंका प्रहार किया। इस प्रकार इन दोनोंमें भयंकर संप्राप हो रहा था।

इसके अनन्तर, द्रोणावार्य महान् धनुष लिये पाण्डवोकी सेनामें युसकर उसे बातें ओर भगाने लगे। उन्होंने कुछ अशुभसूचक निमित्त देखकर अपने पुत्रसे कहा, 'बेटा ! आत हो वह दिन है, जब कि अर्जुन भीष्यको पार झलनेके

सक्य करते हैं—तदनत्तर, सात्यकिको भीष्यकीकी ओर िलये अपनी पूरी प्रतित लगा देगा; क्योंकि मेरे बाण उपल रहे 🖁, बनुष फड़क उठता है, अख अपने-आप धनुषसे संयुक्त हो जाते हैं और मेरे मनमें कुर कर्म करनेका संकल्प हो रहा है। बन्द्रमा और मूर्वके बारों और घेरा पड़ने लगा है। यह क्षत्रियोके भर्यकर विनाहकी सूचना देनेवाला है। इसके सिवा दोनों ही सेनाओंचे पाष्ट्रजन्य राष्ट्रकी स्वनि और गायकेव धनुषको टक्कार सुनावी प्रकृति है। इससे यह निश्चय जान पड़ता है कि आज अर्जुन समस्त योद्धाओंको पीछे हटकर घीष्मतक पहुँच जायगा। घीष्म और अर्जुनके संधासका विकार आते ही मेरे रोएँ खड़े हो जाते हैं और इयमा जलाइ जाता रहता है। देखता है, शिसपढीको आगे करके अर्जुन भीमके साथ युद्ध करनेको बढ़ता घरना जा रहा 🕯 । युधिष्ठिरका ब्रोध, भीष्य और अर्जुनका संघर्ष तथा मेरा इत्य सोड्नेका ज्योग—ये तीनों वाते प्रजाके रिस्से अपङ्गलको सूचना देनेवाली 🖁। अर्जुन मनस्वी, बरुवान्, जूर, अव्यक्तिज्ञाने प्रवीण, शीघ्रतासे पराक्तम दिसानेवाला, दुरतकका निज्ञाना बेचनेवासा तचा शुभाशुभ निमित्तीको जाननेवाला है। इन्द्रसंत्रित सम्पूर्ण देवता भी इसे युद्धमें नहीं जीत सकते । बेटा ! तुम अर्जुनका रास्ता छोड़कर शीध ही भीष्पजीकी रक्षाके लिये जाओ । देशते हो न, इस भयानक संज्ञमर्मे कैसा मक्कन् संक्षर मचा हुआ है। अर्जुनके तीले वालोंसे राजाओंके कवच क्रिन-भिन्न हो रहे हैं। ध्वजा, पताका, तोमा, धनुष और शक्तियोंके टुकड़े-टुकड़े किये जा रहे हैं। हमलोग भीष्मजीके आश्रयमें रहकर जीविका बलाते हैं; उनपर संकट आया है, अतः तुम विजय और पशकी अप्तिके लिये जाओ। ब्राह्मणोंके प्रति भक्ति, इन्द्रियसंयम, तप और सदाचार आदि सद्गुण केवल युधिष्ठिरमें ही दिखायी देते हैं, तभी तो इन्ते अर्जुन, भीम, नकुल और सहदेव-जैसे षाई मिले हैं। भगवान् वासुदेवने अपनी सहायतासे इन्हें सनाव किया है। दुर्वृद्धि दुर्घोधनपर जो युधिष्ठिरका कोप हुआ है, वही समल भारतकी प्रजाको दम्य कर रहा है। देखो,

भगवान् श्रीकृष्णकी शरणमें खनेवाला अर्जुन करेरवोकी सेनाको चीरता हुआ इधर ही आ रहा है। मैं युविद्धिरके सामने जा रहा है, यदापि उनके व्याक्त मीतर युसना समुद्रके अंदर प्रवेश करनेके समान कडिन है; क्योंकि युधिद्धिरके चारों और अतिरधी मोद्धा रहे हैं। सात्यांक, अभिमन्यु, युष्टदुष्ट, भीमसेन और नकुल-सहदेव उनकी रक्षा कर रहे हैं। यह देखों, अभिमन्यु दूसरे अर्जुनके समान सेनाके आगे-आगे चल रहा है। तुम अपने उत्तम अन्त्रोंको धारण करों और युष्टदुष्ट तचा भीमसेनसे युद्ध करने जाओ। अपने प्यारे पुक्का सदा है जीवित रहना कौन नहीं बाहता, तो भी इस समय श्रविप्रधर्मका स्वयाल करके तुन्हें अपनेसे अलग करता है।'

सक्रमने कहा—इस समय भगदन, कृपाचार्य, जन्द, कृतवर्षा, विन्द, अनुविन्द, जयहथ, विज्ञारेन, दुर्मर्थण और विकर्ण-ये दस योदा भीमसेनके साथ युद्ध कर रहे थे। भीमसेनपर शरूपने नी, कृतवमति तीन, कृपावाधीने नी तथा विज्ञसेन, विकर्ण और भगदत्तने इस-दस बाणीका प्रहार किया। साथ ही जयदवने तीन, जिन्द-अनुविन्दने पांत-पांच तथा दुर्पर्यणने बीस बाणोंसे उन्हें घायल कर दिया। भीमसेनने भी इन सब महारवियोंको अलग-अलग अपने बागोसे बीध हाला । उन्होंने पाल्पको सात और कृतवर्माको आठ वाणीसे बीधकर कृपाचार्यके धरुक्को बीचसे काट दिया; इसके बाद क्**हें** सात बाणोसे पायल किया । फिर किन्दु और अनुकिन्दको मीन-तीन, दुर्मर्थणको बीस, चित्रसेनको पाँच, विकर्णको दस तथा जयहबको पाँच बाण मारे। कृपाचार्यन दूसरा धनुष लेकर भीमसेनपर दस बाणोंसे बोट की। तब भीमरोनने क्षोधमें भरकर उनपर ब्यून-से वाणोकी वर्ष कर डाली। फिर जयहथके सारथि और घोड़ोंको तीन बाजोसे ययसोक भेन दिया। इसके बाद दो वाणोंसे उसका धनुष काट दिया। तब वह अपने रथसे कूदकर चित्रसेनके रबपर जा बंडा।

तदनत्तर, महारबी भगवतने भीमसेनपर एक शक्तिका प्रहार किया, जपद्रधने पश्चिम और तोमर जलाये, कृपाकार्यने सतप्रीका प्रयोग किया तथा सल्यने एक बाज मारा। इनके सिवा दूसरे धनुर्धर बीरोने भी भीमसेनको पाँच-पाँच बाज मारे । तब भीयने एक तेज बाणसे तोमतके टुकड़े-टुकड़े कर दिये, तीन बाणोसे पष्टिसको तिलके इंटलके समान काट डाला, नो बाण मारकर शतझी तोड़ डाली तथा शल्यके बाण और मगदनको शक्तिको भी काट दिया। साथ ही दूसरे योद्धाओंके वागोंके भी टुकड़े-टुकड़े कर डाले और उन सबको तीन-तीन बाणोंसे घायल कर दिया । इतनेहीमें यहाँ अर्जुन भी आ पहुँचे। भीम और अर्जुन दोनोंको वहाँ एकतित देख आपके खेडाओंको विजयको आज्ञा नहीं रही। तब दुर्वोधनने सुदार्मासे कहा, 'तुम अपनी सेनाके साथ शीध जाकर भीमारेन और अर्जुनका वध करो।' यह सुनकर सुक्तमनि इजारों रवियोंको साथ ले उन दोनों पाण्डवोंको चारों औरसे घेर लिया। यह देख अर्जुनने पहले राजा प्राल्यको अपने काणोंसे कक विया। इसके बाद सुवार्या और कृपावार्यको तीन-तीन बाणीसे बीध दिया। फिर भगदत्त, जयहब, विक्रमेन, विकर्ण, कृतवर्मा, दुर्मर्थण, विन्द और अनुकिद—इन महार्राक्षयोंमेंसे प्रत्येकको तीन-तीन काण मारे। जयहथ बिक्सेनके रथपर स्थित था, उसने अपने बाजोंसे अर्जुन और भीम दोनोंको प्रायल किया । शल्य और कृपाबार्यन भी अर्जुनपर मर्पवेशी बाणोका प्रहार किया तथा चित्रसेन आदि कौरवाँने भी दोनों पाष्ट्रचोको पौच-पाँच बाण मारे । इस प्रकार आहत होनेपर भी वे दोनों पापंडव प्रिगतीकी सेनाका संद्वार करने लगे । तथ सुशमनि नी बाणीसे अर्जुनको पीड़ित कर बढ़े जोरसे सिंहनाद किया । उसकी सेनाके दूसरे रबी भी इन होनी भाइबोको बींचने लगे। उस समय भीम और अर्जुन दोनोंने सैकड़ों बीरोंके धनुष और मसक काटकर उन्हें रणभूपियें मुला दिया । अर्जुन अपने बाणोंसे घोद्धाओंकी गति ग्रेककर यार डालते थे। उनका यह पराक्रम अद्भुत वा। वद्यपि कृपाकार्य, कृतवर्मा, जयद्रश तथा विन्द-अनुविन्द आदि चीर भीम और अर्जुनका डटकर मुकाबला कर रहे थे, तो भी इन दोनोने कौरबोकी महासेनामें भगदह मचा दी। तब कोरवसेनाके राजाओंने अर्जुनपर असंख्य बाणोंकी वर्षा अरम्य की, किंतु अर्जुनने उन सबको अपने बाणोंसे रोककर पृत्युके पुरुषे पहुँचा दिया।

#### भीष्मजीका वध

राजा धृतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! शान्तनुकुमार भीष्य और कौरवोंने दसवें दिन पाण्यवोंके साथ किस प्रकार पुढ़ किया ? उस महायुद्धका सब विवरण मुझे सुनाओ ।

सञ्जयने कता—राजन् । जब कौरखोंके सहित धीवा

और याञ्चाल-वीरोके सहित अर्जुन आपसमें युद्ध करने लगे तो कोई भी यह निश्चय नहीं कर सकता वा कि उनमें कीन जीतेगा। उस दसवें दिन तो इन दोनोंका समागम होनेपर बहुत ही सैन्य-संहार हुआ। भीष्यतीने उस संशाममें हजारी वीरोको धराज्ञाची कर दिया । धर्मातम भीव्य दस दिनतक पाण्डवोकी सेनाको संतप्त कर अब अपने जीवनसे उदासीन हो गये । उन्होंने चुद्ध करते हुए प्राणत्वाग करनेकी इच्छासे यह विचान किया कि अब मैं बहुत वीरोंको नहीं मार्नेगा और पास ही सब्दे हुए राजा मुधिष्ठिरसे कहा, 'बेटा जुधिष्ठिर ! मैं तुनसे एक धर्मानुकुल बात कहता है, सुनो । मैंचा ! इस झरीरसे मैं बहुत उदासीन हो गया है । इस संघाममें बहुत-से प्राणियोका संहार करते-करते मेरा समय बीता है । इसल्प्ये यदि तुम मेरा प्रिय करना बाहते हो तो अर्जुन और पाखाल तथा मुख्यवीरोंको आगे करके मेरे वधका प्रयक्त करो ।'

भीषाजीका ऐसा आशय सम्युक्तर सत्वदर्शी युविश्वितने सृक्षयवीरोको साथ लेकर उनपर आक्रमण किया और अपनी सेनाको आज्ञा दी 'आगे बढ़ो, युद्धमें डट जाओ; आज शामुओपर किजय प्राप्त करनेवाले वीर अर्जुनसे सुरक्तित होकर भीषाजीको परास्त कर दो। महान् यनुष्टेर सेनापति पृष्ट्युप्त और भीषानेन भी आवश्य तुन्हारी रक्षा करेंगे। सुक्रववीये ! आज तुम भीषाजीसे तनिक भी मत प्रवराना, हम शिकाप्रक्रीको आगे करके उन्हें अवश्य परास्त कर हेंगे।'

सस, अब सब योजा क्रोधातुर होकर रणक्षेत्रयें कदय बढ़ाने लगे और ज़िल्लाकी तथा अर्जुनको आगे रसकर भीष्यजीको बराशायी करनेका पूरा प्रयत्न करने लगे । इचर आपके पुत्रकी आज्ञासे देश-देशके राजा, डोजाबार्य, अश्वत्वामा तथा अपने सब भाइयोके सहित ट्रुगासन बहुत-सी सेना लेकर भीष्पत्रीकी रक्षा करने लगे । इस प्रकार भीषाजीको आगे रसकर आपके अनेको कीर शिकाओ आदि पाण्डलोके योद्धाओंसे लक्ष्मे लगे। बेदि और पाञ्चालवीरोके सहित अर्जुन शिक्तपडीको आगे रक्तकर भीष्मजीके सामने आये । इसी प्रकार सात्यकि अश्वत्यामासे, धृष्टकेतु पौरवसे, अधिमन्यु दुर्घोधन और उसके मन्त्रियोसे, सेनाके सहित विराट जयद्रथसे, राजा पुधिष्ठिर राजा शल्यसे और भीमसेन आपकी गवारोही सेनासे संप्राप करने लगे। आपके पुत्र और अनेकों राजा अर्जुन और शिख्यक्रीको मारनेके लिये टूट पड़े। इस थयानक मुटभेड़में दोनों सेनाओंके इघर-उधर दोड़नेसे पृथ्वी डगमगाने लगी और उनका भीवण ज्ञब्द सब ओर गूँजने लगा। रथी रथियोसे लड़ने लगे, पुड़सबार पुड़सवारोंपर टूट पड़े, गजारोडी गजारोहियोसे भिड़ गर्व और पैदल पैदलोंसे लोहा लेने लगे। दोनों ही पक्ष विजयके लिये जायले हो रहे थे, अतः एक-दूसरेको तहस-नहस करनेके लिये उनकी बड़ी करारी मुत्रभेद्ध हुई।

राजन् ! अष महापराक्रमी अभिमन्यु सेनाके सहित आपके पुत्र दुर्बोधनके साथ युद्ध करने लगा। दुर्घोधनने क्रोधमें धरकर नी बाणोसे अभिमन्युकी छातीपर चार किया और किर उसपर तीन बाण छोड़े। तब अभिमन्युने बड़े रोक्से उसपर एक भर्षकर झिकका चार किया। उसे आती देसकर आपके पुत्रने एक तेज बाणसे उसके दो टुकड़े कर दिये। यह देखकर अभिमन्युने उसकी छाती और भुजाओंमें तीन बाण मारे। इसके बाद उसने दस बाणोसे किर उसकी छातीपर चार किया। यह दुर्बोधन और अभिमन्युका युद्ध बड़ा ही भर्षकर और विचित्र हुआ। उसे देखकर सब राजा उनकी बड़ाई करने रहगे।

अञ्चलामाने सात्वकियर नी बाण छोड़कर फिर तीस काणोंसे उसकी काती और भुजाओंको बायल कर दिया। इस तरह अत्वन बाणविज्ञ होकर पदास्वी सात्यकिने अञ्चल्हामापर तीन तीर छोड़े। महारथी पौरवने धनुर्धर धृष्टकेतुको बाणीसे आच्छादित कर बहुत हो पायल कर दिया तवा धृष्टकेतुने तीस तीले तीरोसे पौरवको चीच दिया। फिर दोनोंने दोनोंके धनुष काट डाले और एक-दूसरेके घोड़ीको बारकर दोनों ही रच्छीन होका तलवारोंसे युद्ध करने लगे। होनोंने गेडेके चमड़ेकी डाल और चमचमाती हुई तलवारें ले ली तबा एक-दूसरेके साधने आका तरह-तरहसे पैतो बदलते हुए युक्के लिये ललकारने लगे। पौरवने बड़े रोपसे धृष्टकेतुके रूकाट्यर प्रहार किया तथा धृष्टकेतुने अपनी तीसी तलवासे पौरवकी हैंसलीपर छोट की। इस प्रकार एक-दूसरेके बेगसे अधिहत होकर थे पृथ्वीपर लोटने लगे । इसी समय आपका पुत्र जयसोन पौरवको और माद्रीनन्दन सक्देव धृष्टकेतुको स्थमें झारकर युद्धक्षेत्रसे बाहर ले गये।

दूसरी और श्रेणावार्यजीने पृष्टदुक्रका धनुष काटकर उसे पवास वाणोंसे बीध दिया। तब शतुरमन पृष्टदुक्रने दूसरा धनुष लेकर आवार्यके देखते-देखते बाणोंकी झड़ी लगा दी। किनु महारबी श्रेणने अपने बाणोंकी बीछारसे उन्हें काटकर पृष्टदुक्रपर पाँच तीर होड़े। तब घृष्टदुक्रने कोधमें भरकर आवार्यपर एक गद्य छोड़ी। उसे आवार्यने पवास बाण छोड़का बीचडीमें गिरा दिया। यह देखकर घृष्टदुक्रने एक शक्ति फेंकी। उसे श्रेणावार्यने नी बाणोंसे काट डाला और फिर संशामधूमिमें घृष्टदुक्रक दाँउ खड़े कर दिये। इस प्रकार यह श्रेण और घृष्टदुक्रका बढ़ा ही भीषण और घमासान युद्ध हुआ।

इयर अर्जुन मीष्पजीके सामने आकर उन्हें अपने तीखें बाजोसे व्यक्ति करने लगे। यह देखकर राजा भगदत अपने मतवाले हाथीपर बैठकर उनके सामने आ गये। उन्होंने अपनी बाणवर्षासे अर्जुनकी गति रोक दी। तब अर्जुनने अपने तीसे तौरोसे भगदत्तके हाथीको प्रायत कर दिया और दिस्तण्डीको आदेश दिया कि 'आगे बड़ो, आगे बड़ो; भीष्पत्रीके पास पहुँचकर उनका अन्त का क्षे ।' ऐसा कड़कर अर्जुन शिलप्डीको आगे रसकर बढ़े वेगसे भीव्यजीकी ओर चले । बस, दोनों ओरसे बड़ा घोर युद्ध होने लगा । आपके शूरवीर कोलाहल करते हुए बड़ी तेजीसे अर्जुनकी ओर टीड़े । किंतु अर्जुनने आपको उस विचित्र वाहिनीको कत-की-बातमें कुचल डाला। शिलव्ही इत्ययट मीव्यपितायहके सामने आया और बन्ने उत्पाहसे उत्पर काण बरसाने लगा। भीष्यतीने भी अनेको दिव्य अस छोड़कर सनुओको भस षारना आरम्य कर दिया। उन्होंने अर्जुनके अनुपायी अनेको सोमक वीरोंको मार डाला और पान्डवोकी उस सेनाको आगे बढ़नेसे रोक दिया। बात-की-बातमें अनेकों रच, हाबी और घोड़े बिना सकारोंके हो गये । इस समय भीष्मजीका एक भी बाण साली नहीं जाता था। ये किश्चनक्षी कालके समान हो रहे थे। अतः उनकी चपेटमें आकर चेदि, काफी और करूप देवाके औरह हजार चीर अपने हाथी, योड़े और रचीके सहित रणक्षेत्रमें घराचायी हो गये। सोमकोमेसे ऐसा एक मौ महाराधी नहीं था, जो उस समय संप्रामधुनिमें भीकाजीके सामने आकर अपने जीवनकी आद्या रक्तक हो । इसलिये उनके मुकाबलेपर जानेकी किसीकों भी हिप्पत नहीं होती थी। बस, केवल धीराप्रणी अर्जुन और अनुस्ति तेजस्ती विस्तपत्नी ही उनके आगे टिकनेका साहम र**ल**ने थे।

विक्तण्डीने भीष्यजीके सामने आकर उनकी हातीमें दस बाण मारे। किंतु भीष्यजीने उसके कीलका कियान करके उसपर बार नहीं किया। पर शिक्तण्डी इस बातको नहीं समझ सका। तब उससे अर्जुनने कहा, 'वीर! इटण्ट आणे बढ़कर भीष्यजीका वध करो। बार-बार पुत्रसे कहरूनेकी क्या आवश्यकता है? तुम महारबी भीष्यको फौरन मार डालो। मैं सब कहता है, युधिष्टिरकी सेनामें मुझे तुष्टारे सिवा और ऐसा कोई वीर दिखायी नहीं देता जो संज्ञापमें भीष्यजीके आगे उहर सके।' अर्जुनके ऐसा कहनेपर शिक्तण्डीने भूरत ही तरह-तरहके तीरोंसे पितामहको बीच दिखा। परंतु उन्होंने उन बाणोकी कुछ भी परवा न कर अपने बाणोसे अर्जुनको ग्रेक दिखा। इसी प्रकार उन्होंने बाणोकी जीवारसे खड़ा-सी पाण्डवसेनाको भी परालेक भेज दिखा। दूसरी ओरसे पाण्डवसेनाको भी परालेक भेज दिखा। दूसरी ओरसे

इस समय हमने आपके पुत्र दुःशासनका बड़ा अर्भुत

पराक्रम देखा । वह एक ओर तो अर्जुनके साथ युद्ध कर रहा या और दूसरी ओर पितामहकी रक्षा करनेमें भी तत्पर था। इस संप्राममें उसने अनेकों रवियोंको रथहीन कर दिया तथा अनेकों अश्वारोही और गजारोही उसके पैने बाणोंसे कटकर पृथ्वीपर लोटने लगे। यही नहीं, बहुतसे हाबी भी उसके बाजोंसे व्यक्ति होकर इधर-तथा भाग निकले। इस समय दुःग्रासनको जीतने या उसके सामने जानेका किसी भी महारबीको साहस नहीं हुआ। केवल अर्जुन ही उसके सामने आ सके । उन्होंने उसे परास्त करके फिर भीष्मजीपर ही भावा किया । इधर शिराबडी तो अपने कत्रतुल्य बाणोसे पितामहपर प्रदार कर ही रहा था। किंतु उनसे आपके पिताजीको कुछ भी कष्ट नहीं जान पड़ता था। ये उन्हें हैंसते हुए इस्त रहे थे। तथ आपके पुत्रने अपने समक्त पोद्धाओंसे कहा—'बीरो ! नुमलोग अर्जुनपर चारों ओरसे धावा करो । इसे मत, धर्मातम भीव्यजी तुम सब लोगोंकी रक्षा करेंगे। वदि सम्पूर्ण देवता भी एकप्र होकर आवें तो वे भीव्यके सामने नहीं टिक सकते, किर पाष्प्रयोकी तो बिसात ही क्या है ! इसलिये अर्जुनको सामने आते देख पीछे न भागो, में खर्च प्रयत्तपूर्वक इसका सायना कर्मना । आयलोग भी सावधानतापूर्वक येरी स्कायता करें।

आपके पुत्रकी जोशभरी बातें सुनकर सभी योदा आवेदामें भर गये। इनमें किंद्रह, करिंद्रह, दासेरक, निषाद, सोवीर, बाह्रिक, दरद, प्रतीच्य, मालव, अभीषाह, सुरसेन, जिबि, बसाति, शास्त्र, शक, त्रिगर्स, अम्बद्ध और केकय आदि देशोंके राजा थे। ये सब-के-सब एक साथ ही अर्जुनपर टूट पड़े। तब अर्जुनने विष्य बाणोका स्मरण करके धनुषपर डनका संधान किया और जैसे अग्नि पतंगोंको जला **हा**लती है. उसी प्रकार वे इन राजाओंको पस्प करने लगे। मक्कराज ! उस समय अर्जुनके बाणोंसे यायल होकर रधकी क्वजाके साथ रथी, पुड़सवारोंके साथ पोड़े और हाबीसवारोंके साथ हाथी गिरने हुने । सारी पृथ्वी बाणोंसे बक गयी । आपकी सेना चारों ओर भागने लगी । इस प्रकार सेनाको भगाकर अर्जुनने दु:शासनके ऊपर प्रहार करना शुरू किया, उनके बाज दु:जासनके जरीरको छेदकर पृथ्वीये समा वाले थे। श्रोड़ी देरमें उन्होंने उसके घोड़ों और सारधिको मार गिराया । किर बीस बाण मारकर विविद्यातिक रधको तोड् डाला और पाँच बाणोंसे उसे भी घायल किया। तत्पश्चात् कृपाचार्य, विकर्ण और शल्यको भी बीधकर उन्हें रक्षहीन कर दिया। तब तो वे सभी महारक्षी परावित होकर भाग बले। दोपहरके पहले-पहले इन सब योद्धाओंको हराकर अर्जुन धूमरहित अग्निके समान देदीप्यमान होने लगे। प्रकार किरणोंसे जगत्को तपानेवाले सूर्यकी भाँति वे अपने बाणोंसे अन्यान्य राजाओंको भी ताप देने लगे। सायकोको दर्जासे समल महार्रावियोंको भगाकर उन्होंने संत्रानने कौरव-पाण्डवोंके बीच रक्तकी एक बहुत बड़ी नदी बहा दी। इतनेहीमें अपने दिव्य अखोंका प्रयोग करते हुए भीव्यजी अर्जुनके कपर बढ़ आये। यह देखकर शिखन्डीने उनपर धावा किया। उसे देखते ही भीवने अपने अग्निके समान तेजस्वी अखोंको समेट लिया। तब अर्जुन फितान्हको मुर्जित करके आपक्षी सेनाका संहार करने लगे।

तदनन्तर सल्य, कृपाचार्य, वित्रसेन, दु:शासन और विकर्ण, देदीप्यमान रबोपर बैठकर पाण्डवोपर चढ् आये और उनकी सेनाको कैयाने लगे । इन शुरबीरोके शबसे मारी जाती हुई वह सेना सब ओर भागने लगी। इबर, वितायह भीवा भी सजग होकर पाण्डवोके मर्पपर आचात करने लगे। इसी प्रकार अर्जुनने आपकी सेनाके बहुत-से हावियोंको पार गिराया। उनके बाणोंकी मारसे इजारों मनुष्योंकी लाहे गिरती दिखाची देती थीं, योद्धाओंके कुष्कलोसहित मलकसे रणभूमि आखादित हो गयी थी। इस बीरविनाशक संप्राममें भीष्म और अर्जुन दोनों ही अपना पराक्रम दिखा रहे थे। इसी बीयमें पाण्डवीका सेनापति महारबी पृष्ट्युत्र वहाँ आकर अपने सैनिकॉसे बोला, 'सोमको ! तुमलोग सुक्रपोंको साथ लेकर श्रीक्यर धावा करो।' सेनायतिको आज्ञा सुनकर सोमक और सुक्षयवंत्री अत्रिय जाणवर्षासे पीड्नि होनेपर भी भीष्पजीपर वड़ आये। राजन् ! जब आपके पिता उनके बाणोसे बहुत घायल हो गये तो बड़े अमर्थमें घरकर सृक्षपोके साध युद्ध करने लगे। पूर्वकालमें परशुरामजीने जो उन्हें राष्ट्रसंहारिणी अस्तविद्या सिखायी थी, उसका उपयोग करके भीष्यजीने दापुरोनाका संहार आरम्य किया। वे प्रतिदिन, पाण्डवीके दस हजार घोद्धाओंका संहार करते थे। उस दसचे दिन भी भीष्मजीने अकेले ही मत्त्व और पञ्चाल देशके असंख्य हाबी-बोड़े मार डाले तथा उनके साथ महारवियोंको यमस्त्रेक भेज दिया । इसके बाद उन्होंने पाँच हजार रवियोका संहार किया; फिर बोदह इजार फेदल, एक हजार हाशी और दस हजार घोड़े मार डाले। इस प्रकार समक्त राजाओंकी सेनाका संहार करके भीष्मजीने विराटके भाई शतानीकको मार गिराया । इसके बाद एक हजार और राजाओंको मृत्युका प्राप्त बनाया । पाण्डवसेनाके जो-जो बीर अर्जुनके पीछे गर्य धे, वे सभी भीष्यके सामने जाते ही यमलोकके अतिथि बन गये। भीव्यजी यह महान् पराक्रम करके हावमें धनुष लिये

दोनों सेनाओंके बीचमें लड़े हो गये। उस समय कोई शजा उनकी ओर ऑस उठाकर देखनेका भी साहस न कर सका।

पीष्पत्रीके उस पराक्रमको देखकर भगवान् श्रीकृष्णने धनक्रवमें कहा-'अर्जुन ! देखो, ये शानानुनन्दन भीवाजी दोनों सेनाओंके बीचमें खड़े हैं; अब तुम जोर लगाकर इनका क्य करो, तथी तुम्हारी किजय होगी। जहाँ ये सेनाका संहार कर रहे हैं, वहाँ पहुँचकर जबर्दन्ती इनकी गति रोक दो। तुन्हारे सिवा दूसरा कोई बीर ऐसा नहीं है, जो भीष्मके बार्जीका आबात सह सके।' भगवान्की प्रेरणासे अर्जुनने का समय इतनी बाणवर्षा की कि भीवाती रथ, ध्वजा और घोड़ोंके साब उससे आखादित हो गये। परंतु पितामहने अपने बाग छोड़कर अर्जुनके बागोंके टुकड़े-टुकड़े कर दिये। तब विज्ञाच्छी अपने जाम अख-शाबीको लेकर बढ़े बेगसे भीष्यकी ओर होड़ा, इस समय अर्जुन उसकी रक्षा कर रहे थे। भीव्यके पीछे करानेवाले जितने योद्धा थे, उन सबको अर्जुनने पार शिराया और स्वयं भी भीष्यपर भावा किया। इनके साथ सात्यकि, बेकितान, धृष्टपुप्र, विराट, प्रूपर् नकुल, सहदेव, अभिमन्यु और डीपदीके पाँच पुत्र भी थे। ये सब लोग एक साथ श्रीष्मजीयर काणीकी वर्षा करने लगे। किंतु इससे उन्हें तनिक भी यवराहट नहीं हुई। उपर्युक्त योद्धाओंक बाजोंको पीछे लौटाकर ने पाण्डन-सेनामें पुस गर्थ और मानो सोल कर रहे हो, इस प्रकार उनके अख-इन्होंका उन्हेंद करने लगे। हिरलपहीके खी-भावका स्मरण करके वे बारम्बार मुसकराकर रह जाते, उसपर वाण नहीं मारते थे । जब इन्होंने हुपदकों सेनाके सात महारथियोंको मार डाला, तब रणभूमिये यहान् क्येलाहरू होने लगा । इसी समय अर्जुन शिलपडीको आगे करके भीष्मके निकट पहुँच गये।

इस प्रकार जिल्लाकों आगे रसकर सभी पाण्डवीने योष्यको बारो ओरसे घेर लिया और उन्हें बाणोसे बींधना आरम्म कर दिया। जनकी, परिष्ण, फरसा, मुन्दर, मूसल, प्रास, बाण, झर्कि, तोयर, कम्पन, नराच, कस्मदन्त और भुजुष्डी आदि अब-शब्दोंका प्रहार होने लगा। उस समय योष्य तो अकेले थे और उन्हें पारनेवालोंकी संख्या बहुत थी। इससे उनका कवल जिल-भिन्न हो गया। उन्हें विशेष कष्ट योचा तबा उनके पर्यस्कानोमें गहरी चोट लगी; तो भी थे विकलित नहीं हुए। वे एक ही क्षणमें रक्की पंक्ति तोड़कर बाहर निकल आते और पुन: सेनाके मध्यमें प्रवेश कर जाते थे। इनद और बृष्टकेतुको कुछ भी परवा न करके वे पाण्डवसेनामें चुस आये और अपने पैने वाणोंसे भीमसेन, सारविक, अर्जुन, हुपद, विराट और घृष्ट्युप्र—इन छः
महारवियोंको वीधने लगे। इन महारवियोंने भी उनके
बाणोंका निवारण करके पृथक्-पृथक् इस-दस बाजोसे
भीष्मवीको बीध दिया। महारखों शिल्ल्बाने बाणोंका प्रवल्ल
प्रहार किया, किंतु उससे उन्हें तनिक भी कष्ट नहीं हुआ। तब
अर्जुनने कृपित होकर भीष्मवीके बनुषको काट दिया। उनके
धनुषका काटना कौरव महारवियोंसे नहीं एका गया। उस
समय आवार्य होण, कृतवर्या, व्यव्य, भूष्टिका, हाल,
इस्त्य तथा भगदत—ये सात बीर क्रोधमें मरकर बन्डाव्यर
दूट पड़े और अपने दिव्य अखोंका कौशल दिवाते हुए उन्हें
बाणोंसे आवारित करने लगे। अर्जुनपर धावा करनेवाले इन
कौरव बीरोंने महान् कोलाइल महाया। उस समय उनके
रखके, पास, 'मारो, यहाँ लाओ, प्रकट्टो, हेद हालो,
टुकाई-टुकाई कर दो' आदिकी आवार्य सुनायों देने लगी।

वह आवाज सुनकर पाण्डबंकि महारची भी अर्जुनकी रक्षाके लिये डोड़े। सात्यकि, भीमसेन, बृह्युप्र, विराट, हुपद, चटोत्कच और अभिमन्तु—च सात बीर अपने-अपने विचित्र चनुष लिये क्रोबमें घरे हुए कौरखेंके स्टमने आ डटे। फिर तो दोनो वलीमें रोमाञ्चकारी तुमुल युद्ध किड़ गया । मानो देवता और दानव लड़ रहे हो। घोष्मजीका धनुव कट गया बा, उसी अवस्थामें शिलप्दीने उन्हें दस बाजोंसे बीध दिया। फिर दस बाणोंसे उनके सारविको मारकर एकसे रहकी ध्वना कार द्वाली । तब भोषाजीने दूसरा धनुष हासमें लिया, किंतु अर्जुनने उसे भी काट दिया। इस प्रकार भीष्यने अनेकों धनुष लिये, पर अर्जुन सबको काटते गये। बारकार धनुष कटनेसे भीष्मजीको बड़ा क्रोध हुआ और उन्होंने पर्वतोको भी विदीर्ण करनेवाली एक बहुत बड़ी दालि अर्जुनके स्वयर फेकी। यह देख अर्जुनने पाँच बाण मारकर उस इक्तिके युक्त हे-दुक हे कर दिये। **可见() 医水水**虫

इस्तिको कटी हुई देख भीव्यती मन-ही-यन विवासने लगे— यदि भगवान् श्रीकृष्ण रक्षा न कली होते, तो मैं एक ही धनुषसे सम्पूर्ण पाण्डवोंका वस कर सकता वा। इस समय मेरे सामने पाण्डवोंके साथ पुद्ध न करनेके दो कारण उमस्थित हैं— एक तो ये पाण्डकी संतान होनेके कारण मेरे लिये अवश्य है; दूसरे मेरे समझ विख्वकी आ गया है, जो पहले खी था। जिस समय मेरे पिताने माता सल्वकीसे विवाह किया, उस समय उन्होंने संतुष्ट होकर मुझे दो वर दिये थे— जब तुम्हारी इच्छा होगी, तभी परोगे तथा पुद्धमें कोई भी तुम्हें मार न सकेगा। जब ऐसी बात है, तो मैं इस समय अपनी सवकन्द मृत्यु ही क्यों न स्वीकार कर लुँ; क्योंकि अब उसका भी अवसर आ गया है।

भीव्यतीके इस निष्ठवको आकाश्चर्ये स्वित ऋषिगण और वसु देवता जान गये। उन्होंने भीष्मजीको सम्बोधित करके कहा—'तात ! तुमने जो विचार किया है, वह हमलोगीको भी बहुत क्रिय है। बस, अब वही करो, युद्धको ओरसे चित्रपृति हटा रहे।' उनकी बात पूरी होते ही सीतल मन्द-सुगन्ध वायु बरुने लगी, जलकी फुहारें पड़ने लगी, देक्ताओको दुर्दुपियाँ बन उठी और भीष्मतीपर फूलोकी वर्ष होने लगी। ऋषियोकी वह बात दूसरे किसीको नहीं सुनायी पड़ी, केवल भीष्यजी सुन सके और व्यासमुनिके प्रभावसे मैंने भी सुन किया । वसुओकी उपर्युक्त बात सुनकार विवासहने अपने ऊपर तीक्षण बाणोकी वर्षा होती खनेपर भी अर्जुनपर हाच नहीं बठाया। इस समय शिलावरीने कुपित होकर भीष्यको छातीये नौ बाण यारे, किंतु वे तनिक थी विचारित नहीं हुए। तब अर्जुनने मुसकराकर पितामहके ऊपर पहले पर्यास बाण मारे, फिर शीधनापूर्वक सी बाणोंसे उनके सारे अङ्गी तवा मर्पस्वानोको बीच हाला। इसी प्रकार दूसरे राजा भी भीष्यपर स्तालों बायोका प्रहार करने छने । भीष्यजी भी अपने वाणोसे डन राजाओंके अखोका निवारण कर उन्हें बीयने लगे । तत्पश्चात् अर्जुनने पुनः भीषात्रीके धनुषको काट दिया और नौ बाजोंसे उन्हें बीधकर एकसे उनके रथकी ध्वजा काट दी, फिर इस बाण मसकर उनके सारधिको पीहित किया। जब भीकजीने दूसरा धनुष लिया तो अर्जुनने उसे भी काट दिया । एक-एक क्षणमें वे बनुष डठाते और अर्जुन उसे कार देते थे। इस प्रकार जब बहुत-से धनुष कर गये तो मीव्यजीने अर्जुनके साथ युद्ध बंद कर दिया। तब अर्जुनने शिलप्कीको आगे करके पितामहको पुनः पद्यीस बाण मारे । उनसे अत्यन्त आहत होकर पितामहने दुःशासनसे कहा—'देखो, यह पहारबी अर्जुन आज कोधमें भरकर मुझे इजारों बाजोसे बीध बुका है। इसके बाण मेरे कवचका **छेटकर शरीरमें युस जाते हैं और मूसलके समान खोट करते** हैं। ये ज़िलाकीके बाण नहीं हैं। वजके सपान इन बाणोका स्पर्श होते ही शरीरमें विजली-सी दौड़ जाती है। ये ब्रह्मदण्डके समान भवंकर और कन्नके समान दुर्दम्य हैं तथा मेरे मर्मस्वानीको बिदीर्ण किये डासते हैं। अर्जुनके सिवा और किसीके बाण मुझे इतनी पीड़ा नहीं दे सकते।'

ऐसा कड़कर भीष्पत्री, यानो पाण्डवाँको भस्म कर डालेने, इस प्रकार क्रोधमें घर गये और अर्जुनके क्यर वन्होंने पुन: एक शक्ति छोड़ी; किंतु अर्जुनने उसके तीन दुकड़े कर दिये। तब भीष्पत्री दाल और तलदार हाथमें लेकर रखसे कारने लगे, अभी ऊपर ही थे कि अर्जुनने बाग मास्कर उनकी बालके संकड़ों दुकड़े कर बाले। यह देलकर सबको बड़ा विस्पय हुआ। अर्जुनने पैने बाणोंसे भीव्यजीका रोम-रोम बीच डाला था। उनके द्वारीरमें दो अङ्गूल भी ऐसा स्थान नहीं बचा था, जहाँ बाण न लगा हो। इस प्रकार कोस्वोंके देखते-देखते वाणोंसे छलनी होकर आपके पिताजी सूर्यातको समय रथसे गिर पड़े। उस समय उनका यसका पूर्व दिशाकी ओर था। उनके गिरते ही देवताओं और राजाओंमें हव्हाकार मच गया। महाराज ! महात्मा भीव्यको उस अवस्थाने देख हमलोगोंका दिल बैठ गया। पृथ्वीयर वजपातके समान शब्द हुआ। उनके शरीरमें सब ओर बाग विधे हुए थे; इसलिये वे उनपर ही टेंगे रह गये, धरतीसे उनका स्पर्श नहीं हुआ। वाण-दाव्यापर सोचे हुए भीष्मके दारीरमें दिव्यभावका आवेश हुआ। गिरते-गिरते उन्होंने देखा कि सूर्य तो अधी दक्षिणायनमें हैं, यह मरणका उत्तम काल नहीं है: इसलिये अपने प्राणोका त्याग नहीं किया, होश-हवास ठीक रता। उसी समय उन्हें आफाशमें यह दिव्य वाणी सुनायी ही. 'महात्मा भीष्मजी तो सम्पूर्ण शास्त्रवेकाओं श्रेष्ट हैं. उन्होंने इस दक्षिणायनमें अपनी मृत्यु क्यों खीकार की 7' यह सुनकर पितामहने उत्तर दिया—'मैं अभी जीवित 🕻।'

हिमालसकी पुत्री श्रीमङ्गाजीको जब यह मालूम हुआ कि कौरलोंके पितामह भीष्म पृथ्वीयर गिरकर भी अभी प्राणीको बचाचे हुए उत्तरायणकी बाट जोडते हैं, तो उद्योगे महर्वियोको हंसके कपमे उनके पास भेता। उन्होंने आकर प्राराज्यापा पड़े हुए भीष्मजीका दर्शन करके उनकी प्रदक्षिणा की। किर परस्पर कहने लगे 'भीष्यजी तो बढ़े महात्मा है। बे दक्षिणायनमें भरत, अपना छरीर क्यों छोड़ेंगे ?' यो कहकर जब वे जाने लगे तो भीष्यजीने उनसे कहा, 'इंसरण ! आपसे सत्य कहता है, मैं दक्षिणायनमें देह-त्याग नहीं कर्तना। उत्तरायण होनेपर ही अपने धामकी यात्रा कर्तना—यह मेरे पनमें पहलेसे ही निश्चित है। पिटाके बरदानसे मृत्यू मेरे अधीन है; इसलिये नियत समयतक प्राण धारण करनेमें मुझे बिशोध कठिनाई नहीं होगी।

वह कहकर वे पूर्ववत् इत-इत्व्यापर सोये रहे और हंसगण वलं गये। उस समय कौरव झोकसे मृष्टित हो रहे थे। कृपाकार्य और दुर्वोधन आदि आह भर-भरकर रो रहे थे। कितनोको विचादके मारे बेहोसी छा गयी थी, उनकी इन्हियाँ बहतत् हो गयी थीं। कुछ खोग नहरी कितामें हुवे हुए थे। पुद्धमें किसीका भी मन नहीं लगता था। कोई भी पाण्डबोपर बाबा न कर सका, मानो किसी महान् प्राहने उनके पर पकड़ लिये हों। उस समय सब लोग वही अनुमान लगाते थे, अब कौरवोके किनाश होनेमें अधिक हेर नहीं है।

पाण्डव विजयी हुए थे, अतः उनके दलमें सङ्गानत् होने लगा। मुझ्य और सोमक खुसीके मारे फूल उठे। भीमसेन ताल ठोंकते हुए सिंहके समान दहाइने लगे। कौरव सेनामें कुछ लोग बेडोगा थे और कुछ फूट-फूटकर में रहे थे। कितने हैं प्रसाद सा-साकर गिर रहे थे। कुछ लोग स्रतियम्प्रंथी निन्दा करते थे और कुछ भीमजीकी प्रशंसा। भीकाजी उपनिषदीमें बतायी हुई योगधारणाका आस्त्रम से प्रणवका क्य करते हुए उत्तरायणकारकी प्रतीक्षा करने स्त्रो।

#### भीष्मजीके पास जाकर सब राजाओंका तथा कर्णका मिलना

पृत्यकृते कहा— संख्य ! घोष्मको महाबली और देवताके समान थे, उन्होंने अपने पिताके लिये आजीवन इह्यचर्यका पालन किया था। इस समय रणपूर्विये इनके गिर जानेसे हमारे योद्धाओंको क्या गति हुई होगी ? घोष्मकीने अपनी द्यालुताके कारण जब विल्ल्प्योपर बाणोंका प्रदार नहीं करनेका निश्चय किया, तभी में समझ गया था कि अब पाष्मयोंके हाथसे कौरव अवदय मारे जायेंगे। हाय! येरे लिये इससे बड़कर दुःखको बात क्या होगी, जो आज अपने पिताके परणका समाचार सुन रहा हूं! वालवमें मेरा हृद्य तज्ञका बना हुआ है, तभी तो आज भीष्मजीको मृत्युकी बात सुनकर भी इसके सैकड़ों दुकड़े नहीं हो जाते। सख्य ! कुरुकेष्ठ भीष्मजी जिस समय मारे गये, उसके बाद यदि उन्होंने

कुछ किया हो तो वह भी मुझे बताओं।

सक्य बोवा—सार्वकालमें जब भीषाजी रणभूमिमें गिरे, उस समय कौरवोको कहा दुःल हुआ और पाखालदेशीय योद्धा आनन्द मनाने लगे। भीषाजी बाणोंकी शब्यापर सोये हुए थे। उस समय आपका पुत्र दुःशासन कहे वेगसे होणावार्यकी सेनामें गया। उसे आते देख कौरव-सैनिक मन-ही-मन यह सोबकर कि देखें, यह क्या कहता है? उसे वारों ओरसे घेरकर खड़े हो गये। दुःशासनने होणावार्यको घोष्मको मृत्युका समाचार सुनाया। यह अप्रिय संवाद सुनते ही आवार्य मुख्यित हो गये। बोड़ी देखें उस सचेत हुए तो उन्होंने अपनी सेनाको युद्ध बंद करनेकी आज्ञा दी। कौरवोको लौटने देख पाण्डवोंने भी पुड़सवार दुवोके हारा सब ओर फैली हुई अपनी सेनाको युद्धसे रोक दिया। क्रमशः सब सेनाके लीट जानेपर राजा अपने-अपने कवच और अख-शक उतारकर भीष्मजीके पास पहुँचे। कौरव और पाष्पव दोनों ही पक्षके लोग भीष्मजीको प्रणाम करके वहाँ लड़े हो गये। उस समय धर्मातम भीष्मजीने अपने सापने लड़े



हुए राजाओंको सन्त्रोधित करके कहा—'महान् सौधाण-शाली महारिथयो । ये आपल्येगोंका लागत करता (। देवोपम बीरो ! इस समय आपके दर्शनसे मुझे कहा संत्रोव हुआ है ।' इस तरह सबका अधिनन्दन करके भीक्जीने पुनः कहा—'मेरा मसक नीचे लटक रहा है, आपलोग इसके लिये कोई तकिया ला दीनिये ।' यह सुनकर राजालोग बहुत कोमल और उत्तम-ज्ञम तकिये ले आये, परंतु पितामहको वे पसंद नहीं आये । उन्होंने ईसकर कहा—'राजाओ ! ये तकिये वीरशस्थाके योग्य नहीं है।' इसके बाद उन्होंने अर्जुनको ओर देखकर कहा—'केटा धनद्वय ! मेरा मस्त्रक लटक रहा है, इसके लिये शीध ही इस बिछोनेके अनुस्थ एक तकिया ला दो । तुम सब धनुधरीमें श्रेष्ठ और शांक्तशाली हो । तुन्हें स्वत्रियधर्मका ज्ञान है और तुन्हारी बुद्धि निर्मल है, अतः तुन्हों यह कार्य कर सकते हो ।'

ं अर्जुनने भी 'बहुत अच्छा' कहकर इस आज़ाको स्वीकार किया और भीष्मजीकी अनुमति से अपना गाण्डीय धनुष उठाया। उसपर तीन अभिमन्तित बाणोंको रखकर उन्होंने उन्हें मारकर भीव्यजीका मस्तक ऊँचा कर दिया 'मेरा अभिप्राय अर्जुनको समझमें आ गया'—यह सोचकर भीष्पती बड़े प्रसन्न हुए। उनके दिये हुए इस वीरोबित तकियेको पाकर भीव्यजीने अर्जुनकी प्रशंसा करते हुए कहा—'पाष्ट्रनन्दन ! तुमने इस शम्याके योग्य तकिया लगा दिया। यदि ऐसा न करते तो मैं क्रोधमें आकर तुम्हें शाप दे देता। महाबाहो ! अपने धर्पमें स्थित रहनेवाले क्षत्रियको संप्रामधूमिमें इसी प्रकार ज्ञा-ज्ञच्याच्य ज्ञवन करना बाहिये। अर्जुनसे याँ कड़कर भीष्यजीने अन्य राजा और राजकुमारोंसे कहा-'देलिये आपलोग, अर्जुनने कैसा बढ़िया तकिया लगा दिया । अब मैं, जननक सूर्य उत्तरायणमें नहीं आते, तबतक इस शब्दापर पड़ा र्जुगा। उस समय जो लोग मेरे पास आवेंगे, वे मेरी परालेक-याता हेस सकेंगे। मेरे आस-पासकी भूमिमें लाई खुदवा देनी जातिये। इन सेकड़ों काण्येसे विधा हुआ ही यें सूर्यदेवकी उपासना करूँगा। राजाओ ! अन्तमें मेरी प्रार्थना यह है कि आपलोग अब आपसका कर छोड़कर युद्ध बंद कर दोलिये।'

तदनतर, शरीरसे बाण निकालनेमें कुशल सृक्षिक्षित कैंग्र अपने साज-सामानके साथ भीष्मजीकी विकित्साके लिये वहाँ उपस्थित हुए। उने देखका भीष्मजीने आपके पुत्रसे कहा—'दुर्योधन ! इन विकित्सकोको धन देकर सम्मानके साथ किंग्र कर दो । इस अवस्थाको पहुँच जानेपर अब मुझे कैग्रोसे क्या काम है ? शांविषधर्ममें जो सर्वोत्तम पति है, वह मुझे आह हुई है: व्याणशप्यापर शयन करनेके पक्षात् अब विकित्सा कराना मेरा धर्म नहीं है। इन बाणोंके साथ ही मेरा दाह-संस्कार होना बाहिये।'

पितामहको बात सुनकर तुर्योधनने वैद्योको धन आदिसे सम्पानित करके विदा कर दिया। नाना देशोंके राजा वहाँ जुटे हुए थे, वे भीकाजीकी यह धर्म-निष्ठा और साहस देशकर बहुत विस्थित हुए। इसके बाद कौरव और पाण्डवोंने बालश्रव्यापर सोचे हुए भीकाजीकी तीन बार प्रदक्षिणा करके कहें प्रणाम किया और उनकी रक्षाका प्रबन्ध करके वे सब खोग अपने-अपने दिविसमें लौट आये।

महारबी पाण्डव अपनी छावनीमें प्रसन्न होकर बैठे थे, इसी समय भगवान् श्रीकृष्णने आकर युधिष्ठिरसे कहा— 'राटन्! बड़े सीभाष्यकी बात है, जो आपकी जीत हो रही है। धन्य पाग, जो भीष्यजी मारे गये। ये महारबी सम्पूर्ण जाक्बोंके पारगामी थे। मनुष्योंसे तो ये अवध्य थे ही, देवता भी इन्हें नहीं जीत सकते थे। किंतु आपके तेजसे ये दग्ध हो गये।' वृधिहित्ते कहा—'कृष्ण ! विकय तो आपको कृपाका फल है। आप भक्तोंका मय दूर करनेवाले हैं और हमलोग आपकी ही शरणमें पड़े हैं। जितकी रक्षा आप करते हैं, उनकी पदि विजय हो तो इसमें कोई आहर्षकी बात नहीं है। मेरा तो ऐसा विष्णस है, जिसने सर्वधा आपका आश्रम लिया है उसके लिये कोई भी बात आहर्षजनक नहीं है।' उनके ऐसा कहनेपर भगवान मुसकराते हुए बोले—'महाराज ! यह कथन आपके ही अनुक्य है।'

संज्ञक्षने कहा—राजन् ! तब रात बीती और सबंध हुआ, तो कौरव और पाण्डव पितामह भीष्मक निकट ड्यस्कित हुए ! उन्होंने वीर-प्राध्यपर सोचे हुए पितामहको प्रणाम किया और संची उनके पास खड़े हो गये । हजारों कन्याओंने वहाँ आकर भीष्मके प्रशिरपर चन्दन, रोली, खील और पुलको मालाएँ चढ़ाकर उनकी पूजा की । दर्शकोंमें बी, बूढ़े, बालक, डोल पीटनेवाले, नट, नर्तक और फिल्पी आदि सभी अंजोंके लोग थे । सभी बड़ी ब्रह्मांसे उनका दर्शन करने आये थे । कौरव और पाण्डल भी युद्ध बंद करके कवच तथा हथियार अलग रख़कर परस्पर प्रेमके साथ अपनी-अपनी अवस्थांक कमसे पितामहके पास बैठे थे ।

वाणोंके पावसे भीव्यजीका प्राप्तर जल रहा वा, पीडासे उन्हें मुखां भा जाती वी; उन्होंने बड़ी कठिनाईसे राजाओंकी और देलकर कहा 'पानी वाडिये।' सुनते हो कडियलोग उठे और बारों ओरसे उत्तमोत्तम भोजनकी सामग्री तथा ठंडे जलसे भरे हुए यह लाकर उन्होंने भीव्यजीको अर्पण किये। यह देल भीव्यजी बोले—'अब मैं पहले भोगे हुए किसी पानवाप भोगको स्वीकार नहीं कसँगा; क्योंकि अब मैं पानवलोकसे अलग होकर बाणहाय्याप शयन कर रहा हूँ।' यह कहकर वे राजाओंकी बुद्धिकी निन्दा करते हुए बोले—'इस समय अर्जुनको देवना बाहता हूँ।'

यह सुनकर अर्जुन तुरंत उनके निकट पहुँचे और प्रणाम करके दोनों हाथ जोड़े हुए विनोत भावसे लड़े होकर बोले—'दादाजी! मेरे लिये क्या आजा है?' अर्जुनको सामने रहड़े देख धर्मात्मा भीष्मने प्रसन्त होकर कहा—'बेटा! तुष्हारे बाणोसे मेरा झरीर जल रहा है। मर्मस्वानोमें बड़ी पीड़ा हो रही है। मुँह सूखा जाता है। मुझे पानी दो। तुम समर्थ हो, तुष्हीं मुझे विधिवत् जल पिला सकते हो।'

अर्जुनने 'बहुत अच्छा' कहकर पिताम्हाको आहा स्वीकार की और अपने रबपर बैटकर उन्होंने गाण्डीत बनुष चक्रया। उस धनुषकी टङ्कार सुनकर सभी प्राणी वर्रा उठे और राजाओंको भी बहु भय हुआ। अर्जुनने रखके हुए। ही वितामहको परिक्रमा को और एक दमकता हुआ बाध निकाला, फिर मन्त पड़कर उसे पार्जन्य-अखसे संगोजित किया। इसके बाद सबके देखते-देखते उन्होंने भीष्मके बगलवाली जगीनपर वह बाग मारा। उसके लगते ही पृथ्वीसे अमृतके समान प्रधुर तथा दिव्य गन्ध और दिव्य रससे युक्त



हांतल क्लको निर्मल धारा निकलने लगी। उससे अर्जुनने दिव्य कर्म करनेवाले वितायह भीव्यको तुप्त किया । अर्जुनका यह अलोकिक कर्म देशकर वहाँ बैठे हुए राजाओंको बड़ा किसाय हुआ। वे सक-के-सब भयसे काँपने लगे। उस समय चारों ओर झङ्क और दुन्हमियोंकी तुमुल ध्वनि गूँज उठी। भोष्यजीने तुप्त होकर सबके सामने अर्जुनकी प्रशंसा करते हुए कहा — 'पहाबाहो ! तुममें ऐसा पराक्रम होना आश्चर्यकी बात नहीं है। युझे नारदर्जीने पहारेसे ही बता विया है कि तुम पुरातन ऋषि नर हो और इन घगवान् नारायणकी सहाचतासे बड़े-बड़े कार्य करोगे, जिन्हें इन्द्र आदि देवता भी करनेका साहस नहीं कर सकते । तुम इस भूमण्डलमें एकमात्र सर्वलेष्ठ धनुर्धर हो। इस युद्धको रोकनेके लिये मैंने तथा विदुर, द्रोजावार्य, परशुराम, भगवान् श्रीकृष्ण और सञ्जयने भी बार-बार कहा; किंतु दुर्घोधनने किसीकी नहीं सुनी। उसकी बुद्धि विपरीत हो गयी है; वह बेहोश-सा रहता है, किसीकी बातपर विद्यास ही नहीं करता। सदा शासके प्रतिकृत आकाण करता है। और, इसका फल इसे मिलेगा; भौमसेनके बलसे अपमानित होकर यह मारा जायगा और सदाके लिये रणधूमिमें सो खेगा।

धीष्पजीकी वह बात सुनकर दुर्थोधनका मन बहुत दुःसी हो गया। उसे देखकर यितायहने कहा—'राजन् ! कोध छोड़ दो और मेरी बातपर ध्यान दो। यह तो तुमने देखा न, अर्जुनने किस तरह शीतक, मधुर एवं सुगन्धित जलकी धारा प्रकट की है ? ऐसा पराकम करनेवाला इस जगत्में दूसरा कोई नहीं है। आप्रेय, वारुण, सोम्य, वायव्य, वैकाव, ऐत्र, पाञ्चपत, ब्राह्म, पारमेष्ठच, प्राजायत्व, धात्र, त्वाष्ट्र, साथित्र और वैवस्तत इत्यादि अस्तोंको इस संसारमें अर्जुन या धगवान् श्रीकृष्ण ही जानते हैं। तींसरा कोई भी इनका ज्ञाता मही है। अतः अर्जुनको किसी प्रकार भी युद्धमे जीतना असम्बद्ध है, इनके सभी कर्प अल्बेकिक हैं। इसकिये मेरी राच यही है कि तुम इनके साथ द्वीप ही संधि कर लो। जबतक भगवान् श्रीकृष्ण कोप नहीं करते, जबतक भीप, अर्जुन, नकुल और सहदेव तुशारी सेनाका सर्वनाश नहीं कर बालते, उसके पहले ही तुन्हारा पाण्डवोंके साथ मित्रभाव हो जाना में अच्छा समझता हूँ। तात । मेरे परनेके साथ ही इस युद्धकी समाप्ति कर दो, शान्त हो जाओ। मेरा कहा मानो, इसीमें तुष्हारा और तुष्हारे कुलका कल्याण है। अर्जुनने जो पराक्रम दिखाया है, यह तुन्हें सन्तेत करनेके लिये काफी है। अब तुमलोगोंमें परस्पर प्रेममात बढ़े और बचे-खुचे राजाओंके जीवनकी रक्षा हो । पान्हवीको आधा राज्य दे हो और पुषिष्ठिर इन्द्रप्रस्थ (दिल्सी) को चले जायै। सभी राजा प्रेमपूर्वक एक-दूसरेसे मिले। पिता पुत्रसे, माना चानजेसे और भाई भाईके साथ मिलकर रहें। यदि पोहवदा या मूर्खताके कारण तुम मेरी इस समयोखित बातपर ब्यान न दोगे तो अन्तमें पछलाना पड़ेगा, सकका नाज जायगा-पह तुमसे सबी बात कह रहा 📢

भीष्यजी सुद्धव्यावसे यह बात कहकर बुप हो गये। फिर उन्होंने अपना पन परमात्मामें लगाया। वुपॉयनको यह बात तीक बसी तरह पसंद नहीं आयी, जैसे मरनेवाले मनुष्यको दवा पीना अच्छा नहीं लगता।

तदनसर, भीष्मजीके माँव हो जानेपर सभी एजा अपने-अपने शिक्षिपे बले आये। इसी समय कर्ण भीष्मजीके मारे जानेका समाचार सुनकर कुछ भयभीत हो जल्दीसे उनके पास आया। इन्हें शर-श्रम्थापर पड़े देख उसकी आँखोंमें आँसू भर आये। उसने गद्गद कन्छसे कहा, 'महाबाहु भीषमजी! जिसे आप सदा हेजभरी दृष्टिमें देखते थे, वहीं मैं राधाका पुत्र कर्ण आपकी संवामें उपस्थित हैं।' यह सुनकर भीष्मजीने पत्नक उधाइकर धीरेसे कर्णकी और देखा। इसके बाद उस स्थानको सुना देख पहांदरोंको भी वहींसे हटा दिया। फिर जैसे पिता पुत्रको गत्ने लगाता है, ज्यां प्रकार एक हाथसे कर्णको सींचकर हदपसे लगाते हुए स्टेहपूर्वक कहा—'आओ, मेरे प्रतिस्पर्धी! तुम सदा मुझसे स्थाग-डाँट रखते आये हो। यदि मेरे पास नहीं आते तो निहाय ही तुम्हारा कल्याण नहीं होता। महत्वाहो ! तुम सधाके नहीं



कुन्तोकं पुत्र हो। तुन्हारे पिता अधिरवा नहीं, सूर्य है—यह बात मुझे ब्यासजी और नारदजीसे ज्ञात हुई है। यह बिलकुरु सबी बात है, इसमें तनिक भी संदेश नहीं है। तात ! मैं सब कहता 🕻, तुमने मेरा तनिक भी द्वेष नहीं है; तुम अकारण ही पान्कवोपर आक्षेप करते थे, अतः तुष्हारा दुःसाक्ष्म दूर करनेके लिये ही मैं कठोर क्यन कहता दा। नीच पुरुषोंका सङ्क करनेसे तुन्हारी बुद्धि गुणवानीसे भी द्वेत करने लगी है। इस कारणसे ही कौरवोकी सभामें मैंने तुम्हें अनेकों बार कटुक्कन सुनाये हैं। मैं जानता है, युद्धमें तुन्तारा पराक्रम शकुओंके लिये असदा है। तुम ब्राह्मणोंके चक्त हो, धूरबीर हो और दानमें तुन्हारी कही निष्ठा है। मनुष्योमें तुन्हारे समान गुजवान कोई नहीं है। बाधा मारनेमें, अखोंका संधान करनेमें, हाळकी फुलीमें और अखबलमें तुम अर्जुन और श्रीकृष्णके समान हो । तुम धैर्यके साथ मुद्ध करते हो, तेज और बलमें देवताके तुल्य हो। युद्धमें तुम्हारा पराक्रम मनुष्योसे अधिक है। पूर्वकालमें तुम्हारे प्रति जो मेरा क्रोध था, उसे मैंने दूर कर दिया है। अब मुझे निक्षम हो गया है कि पुरुवार्थसे देवके विधानको नहीं पलटा जा सकता। पापडव तुन्हारे सहोदर भाई हैं; यदि तुम मेरा प्रिय करना चाहो, तो उनके साथ मेल कर लो। मेरे ही साथ इस वेस्का अन्त हो जाव और धूमव्यक्रके सभी राजा आजसे सुसी हो।'

कार्ने कहा—पहाबाहों ! आपने जो कहा कि मैं सूतपुत्र नहीं, कुलोका पुत्र हैं—यह पुढ़ों भी मालूम है। किंतु कुलीने तो मुझे त्याग दिया और सूतने मेरा पारवन-पोषण किया है। आजतक दुर्योधनका ऐक्षर्य भोगता रहा हैं, अब उसे हराम करनेका साहस मुझमें नहीं है। जैसे वसुदेवनन्दन श्रीकृष्ण पाण्डवोंकी सहायतामें दृढ़ हैं, उसी प्रकार मैंने भी दुर्योधनके लिये अपने हरीर, बन, खीं, पुत्र और पशको निष्ठावर कर दिया है। जो बात अवश्य होनेवाली है, उसको परस्य नहीं जा सकता । पुरुषार्थसे देवके विधानको कौन मेट सकता है ? आपको भी तो पृथ्वीके नाशको सूचना देनेवाले अपराकुन जात हुए थे, जिन्हें आपने सभामें बताया था । मैं भी पाण्डवों और भगवान् श्रीकृष्णका प्रभाव जानता है, ये मनुष्पोंके लिये अजेय हैं। तो भी मेरे मनमें यह विधास है कि मैं पाण्डवोंको रणमें जीत लूगा । यह वैर बहुत बढ़ गया है, अब इसका छूटना कठिन हैं। इसलिये मैं अपने धर्ममें स्थित रहकर प्रसन्नतापूर्वक अर्जुनसे युद्ध कर्तना । युद्ध करनेके किये मैंने निश्चय कर लिया है, अब आप आजा है। आवतक अपनी खपलताके कारण मैंने जो कुछ कटुक्चन कहा हो या प्रतिकृत आवरण किया हो, उसे आप क्षमा करें।

भीषाओं बोले-कर्ण ! यदि यह दास्त्र वैर मिट

नहीं सकता तो ये तुन्हें युद्धके लिये आज्ञा देता हैं। तुम स्वर्गकों कामनासे ही युद्ध करो । क्रोध और छाइ छोड़कर अपनी झांक और उत्साहके अनुसार रणमें पराक्रम दिलाओं । सदा सत्पुरुषोंके आचरणका पालन करो । अर्जुनसे युद्ध करके तुम क्षत्रियधर्मसे प्राप्त होनेवाले लोकोंमें जाओंगे । अहंकार त्यागकर अपने बल और पराक्रमका घरोसा रलकर युद्ध करो । क्षत्रियके लिये धर्मपुक्त युद्धसे बढ़कर दूसरा कोई कल्याणका साधन नहीं है । कर्ण ! मैंने झान्तिके लिये महान् प्रयक्ष किया है, किंतु इसमें सफल न हो सका । यह तुमसे सब कह रहा हैं।

राजन् । भीन्तजीने जब ऐसा बहा तो कर्णने उन्हें प्रणाम किया और उनकी आता ले रचपर बैठकर आपके पुत्र दुर्योधनके पास जला गया।

भीष्मपर्व समाप्त

----

1 20

# संक्षिप्त महाभारत ब्रेणपर्व

# कर्णका युद्धके लिये तैयार होना तथा द्रोणाचार्यका सेनापतिके पद्पर अभिषेक

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदीरयेत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्त्रकय भगवान् श्रीकृष्ण, ठनके नित्य सक्ता नरस्त्रकय नरस्त्र अर्जुन, ठनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके बक्ता महर्षि वेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पलियोपर विजय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्वका पाठ करना चाहिये।

राजा जनमेजयने पूछा—ब्रह्मन् ! पितामह भीष्मको पाञ्चालराजकुमार शिलप्बरिके हावसे मारा गया सुनकर राजा यृतराष्ट्र तथा उनके पुत्र दुर्योधनने क्या किया ? वह सब प्रसंग आप मुझे सुनाइये।

वैशायायनवी बोले—राजन् ! भीमाजीकी मृत्युका
समाचार सुनकर राजा धृतराष्ट्र एकदम जिला और शोकमे
बूज गये। उनकी सारी शालि नष्ट हो गयी। रात-दिन उन्हें
दुःसहीका विचार रहने लगा। इतनेहीमें उनके पास
विशुद्धह्वय सक्षय आया। यह कौरवोकी झावनीसे रातहीमें
हितानापुर पहुँचा था। उससे भीष्मजीकी मृत्युका विवरण
सुनकर राजा धृतराष्ट्रको बद्दा ही लेद हुआ। वे आतुर होकर
रोने लगे और फिर पूछा, 'तात! महान्या भीष्मजीके लिये
अत्यन्त शोकातुर होकर फिर कौरवोने क्या किया? वीर
पाण्डवोकी विशाल और विजयिनी वाहिनी वो तीनों लोकोमें
अत्यन्त भय उत्पन्न कर सकती है। अब भला, दुर्योधनकी
सेनामें ऐसा कौन महारथी है, जिसकी उपस्थितिमें ऐसा महान्
भय सामने आनेपर भी वारोका धैर्य बना रहे।'

सञ्जयने कहा—राजन् ! भीष्मजीके मारे जानेपर आपके पुत्रॉने क्या-क्या किया, यह आप ध्यान देकर सुनिये । उनका



निधन होनेपर कौरव और पाण्डव दोनों ही अलग विचार करने लगे। उन्होंने झात्रधर्मकी निन्दा करते हुए महात्मा धीन्यजीको प्रणाम किया, फिर उनकी रक्षाका प्रबन्ध कर आपसमें उन्होंकी वर्षा करते रहे। तदनन्तर पितामहकी आज्ञा होनेपर उनकी प्रदक्षिणा करके वे फिर आपसमें युद्ध करनेके लिये कमर कसकर चल दिये। धोड़ी ही देखें तुरही और भीरिपोकी ध्वनिके साथ आपके पुत्रोंकी और पाण्डवोंकी संनाएँ युद्ध करनेके लिये निकल पड़ी।

राजन् ! आपके पुत्र और आपकी नासमझीके कारण तवा पीष्पजीका वस हो जानेसे अब कौरव और उनके पक्षके सब राजा मृत्युके समीप आ पहुँचे हैं। भीष्पजीको लोकर उन सभीको बड़ा शोक हुआ है। उनके न रहनेसे कौरवोंको सेना भी अनाध-सी हो गयों है। जिस प्रकार कोई आपति आ पड़नेपर अपने बन्युकी याद आने लगती है, उसी प्रकार अब कौरववीरोंका ध्वान कर्णकी ओर गया; क्योंकि वह धीधजीके समान ही गुणवान् तवा समस शक्तधारियोंने ब्रेष्ट और अग्निके समान तेजस्वी था। कर्ण दो रिक्योंके बरावर बा, किंतु भीष्मजीने बलवान् और पराक्रमी रिक्योंकी गणना करते समय उसे अर्थरथी ठहराया था। इसलिये दस दिन्तक, जजतक कि पितामहने युद्ध किया, महाप्रशस्त्री कर्णन संग्रामभूमिमें पैर नहीं रखा था। अब सत्वप्रतिक धीन्मजीके धरावायी होनेपर आपके पुत्रोंने कर्णको याद किया और दे 'अब तुम्हारे लड़नेका समय आ गवा है' ऐसा बढ़कर 'कर्ण! कर्ण!' पुकारने लगे।



अब पहारबी कर्ण समुद्रमें कुकी हुई नौकाके समान आपके पुत्रकी सेनाको इस आपित्रसे पार करनेके लिये तुरंत ही कौरवोके पास आया और उनसे कहने लगा, 'श्रीवाजी-में बैर्य, बुद्धि, पराक्रम, ओज, सत्य, स्पृति आदि सभी बीरोबित गुण बे। उनके पास अनेको दिव्य अस भी बे। साब ही नम्रता, रूजा, मधुर भाषण और सरावताकी भी उनमें कभी नहीं बी। वे दूसरोके उपकारोंको याद रखनेवाले और विप्रविद्वेषियोंके विरोधी बे। उनके शान्त हो जानेसे तो मुझे सब वीरोका अस हुआ-सा ही दिखायी देता है।' ऐसा कहकर तथा महाप्रतायी भीव्यतीके निधन और कौरवोकी पराज्यका विचार करके कर्णको बड़ा ही खेद हुआ और वह आँखोंमें औसू भरकर लम्बे-लम्बे साँस लेने लगा । कर्णके ये वचन सुनकर आपके पुत्र और सैनिक लोग भी आपसमें शोक प्रकट करने लगे और अत्यन्त आतुर होकर आँखोंसे औसू बहाते हुए डाढ़ मारकर रोने लगे । तब रक्षियोमें श्रेष्ठ कर्णने अन्य महारक्षियोंका उत्साह बढ़ाते हुए बढ़ा, 'धीष्मजीके गिर जानेसे कोई सेनापति न रहनेके कारण कौरवोंकी सेना बहुत घबरायी हुई है, शतुओंने इसे निष्ठताह और अनाव कर दिया है। किंतु अब मैं भीव्यजीको तरह ही इसको रक्षा करोगा । मैं अनुभव करता हूँ कि अब वह सारा भार मेरे डमा ही है। मैं रणभूमिमें यूप-यूपकर अपने वाणोंसे पाण्डवोंको यसराजके घर भेज दूँगा और सारे संसारमें अपना महान् यश प्रकट करके रहुँगा अववा शबुओंके हाबसे मरकर पृथ्वीपर शयन करींगा।' फिर अपने सारविसे कहा, 'सून ! तू मुझे कवन और प्रीर्थप्राण पहना तथा शीम ही मेरे रखको सोलह तरकस, दिव्य धनुष, तलकार, प्रांक, नदा और राष्ट्र आदि सभी सामप्रियोंसे सत्राक्तर घोड़े जोतकर ले आ।'

लक्ष्य करूवा है—राजन् ! ऐसा कहकर कर्ण युद्धकी सामग्रीसे घरे हुए, क्वजा-पताकाओंसे सुरोधित एक सुन्तर रबपर बढ़कर किजय प्राप्त करनेके लिये बला और सबसे पहले प्रारमस्मापर पीड़े हुए अतुलित तेजस्वी महान्मा धीमाजीके पास पहुँचा। उन्हें देसकर कर्ण ज्याकुल हो गया। उसने रबसे उनरकर हाथ जोड़कर भीमाजीको प्रणाम किया और किर बेजीमें जल धरकर लढ़कड़ती जवानसे कहा, 'मरतजेड़ ! मैं कर्ण हूं। आपका कल्पाण हो, आप अपनी प्रवित्र बृहिसे मेरी और निहारिये और अपने मङ्गलमय शब्दोंसे



मुझे अनुगृहीत कीजिये। मुझे धनसंघह, मन्त्रणा, व्युक्तकना और शाससंबालनमें आपके समान कीस्वोमें और कोई दिखायी नहीं देता। आपके सिवा ऐसा और कीन है, जो अर्जुनके साथ लोहा ले सके। बढ़े-बढ़े बुद्धिमानोका यही कथन है कि अर्जुनके पास अनेको दिव्य अन्ध है और बढ़ निवातकत्रवादि अमानवोसे तथा सर्व महादेकतीसे भी युद्ध कर चुका है। साथ ही उसने भगवान् शंकरसे अजिलेड्रिय पुरुषोंके लिये दुर्लभ दर भी जार किया है। तो भी आपकी अन्ना होनेपर तो मैं आज ही अपने पराक्रमसे उसे नष्ट कर सकता है।



राजन् ! कर्णके इस प्रकार कहनेपर कुरुक्द पितामानं प्रसाप होकर देश और कारके अनुसार कहा, 'कर्ण ! तुम सङ्ग्रोका मान मर्दन करनेवाले और पित्रोका आनन्द बढ़ानेवाले होओ । भगवान् जिष्णु जैसे देखताओं के अक्षय है, उसी प्रकार तुम कौरवां के आधार बनो । दुर्वोधनको कपको हकासे ही तुमने अपने बाहुक्तमें उक्तल, मेकल, पीष्यू, काल्ड्रि, अन्य, निचाद, जिगले और बाहुक्त मदि देशों के साजाओंको परास्त किया था । इनके सिवा जगह-जगह और भी अनेकों वीरोको तुमने नीवा दिखाया हा । पैया । देखी, जैसे दुर्वोधन सब कीरवोंका कर्णधार है, उसी प्रकार तुम भी उन्हें पूरा आक्षय देना । जाओ, मैं तुन्हें आफीवांद देश है तुम शाहुओंके साथ संप्राम करो, युद्धमें कौरवांके प्रयादांक बनो और दुर्वोधनको जब प्राप्त कराओ । दुर्वोधनको सद तुम भी मेरे पौत्रके समान ही हो । धर्मतः जैसे मैं उसका हितेबी है, वैसे ही तुन्हारा भी है।'

भीष्मजीकी यह बात सुनकर कर्णने उनके बरणोमें प्रणाम

किया और फिर वह सेनाको ओर करा गया और उसे क्साहित किया। कर्णको सब सेनाके आगे आता देखकर दुर्योधनादि समल कौरवोको भी बड़ा हुई हुआ। वे ताल ठोककर, डक्ल-ड्ल्स्कर, सिंहनाद करके और तरह-तरहरी धनुवोको टेकार करके कर्णका खागत करने लगे। फिर उससे दुर्वोधनने कहा, 'कर्ण! अब तुम हमारी सेनाके रक्षक हो, इसलिये में इसे सनाब समझता है। तुम इस बातका निर्णय करों कि क्या करनेसे हमारा हित हो सकता है।'

कार्ति कहा—राजन् ! आप तो बड़े बुद्धिमान् हैं, आप अपना विकार कहिये; क्योंकि तार्थ राजा कर्तव्यका जैसा

ठीक-ठोक निर्णय कर सकते हैं, वैसा कोई दूसरा पुरुष नहीं कर सकता। इसलिये हम आपकी ही बात सुनना चढते हैं।

दुर्योधनने क्या—पहले आपु, बल और विद्यापे बढ़े-बढ़े पितायह भीष्य हमारे सेनापति थे। उन्होंने सब पोन्याओंको साथ रसते हुए उन्होंका संहार किया और भीषण युद्ध करते हुए इस दिनलक हमारी रक्षा की। अब थे तो वर्गवासको तथारीमें हैं, अतः उनके स्थानपर तुम्हारे विचारमें किसे सेनापति बनाना उच्चित होगा ? नायकके बिना तो सेना एक मुहूले भी नहीं ठहर सकती। जिस प्रकार बिना मल्लाहको गोका और बिना सार्गिका रच चाहे जिथर चलने हमते हैं, उसी प्रकार बिना सेनापतिकी सेना

बंकाब् हो जाती है। इसलिये मेर पशके सब बीरोपर दृष्टि हालकर तुम यह निश्चय करों कि भीष्मजीके बाद कौन उपयुक्त सेनापति होगा। इस पहके लिये तुम किसे कहोंगे, उसीको हम सहवं अपना सेनापति बनायेंगे।

कर्न बेला—यहाँ जितने राजाकोग उपस्थित है, वे सभी वह महानुभाव है और निःसंदेश इस पदके योग्य है। ये सभी कुलोन, गठांते प्रारीस्वाले, युद्धकलामें कुशल तथा बल, पराक्रम और बुद्धिसे सम्यत्र हैं: सभी शासक, बुद्धिमान और युद्धमें पाँठ न दिलानेवाले हैं। किंतु एक साथ सभीको तो मेनानायक बनाया नहीं जा सकता। इसलिये जिस एकमें सबसे अधिक गुण हों, उसीको इस पदपर नियुक्त करना वाहिये। मेरे विचारसे तो समस्त शक्तवारियोमें श्रेष्ठ आव्यार्थ बोलको हो सेनापति बनाना उचित है: क्योंकि ये सभी खेद्धाओंके आवार्य और मुह है तथा वयोषुद्ध भी हैं। ये साक्षात् शुक्तावार्य और बृहस्पतिजीके समान है तथा इन्हें कोई परास्त भी नहीं कर सकता। अतः इनके रहते और कौन हमारा सेनापति हो सकता है? आपके ये गुरुदेव सभी सेनानायकोमे, सभी शखबारियोमें और सभी बुद्धिमानोमें श्रेष्ठ हैं। इसलिये जिस प्रकार देवताओंने त्यान्यकार्तिकजीको अपना सेनाध्यक्ष बनाया बा, उसी प्रकार आप इन्हें अपना सेनापति बनाइये।

कर्णकी यह बात सुनकर दुर्पोधनने सेनाके बीचमें सहे हुए आवार्य द्वेणके पास जाकर कहा, 'भगवन् ! वर्ण, कुल,



उत्पत्ति, विद्या, आयु, बुद्धि, पराक्रम, युद्धकौहाल, अनेयता, अर्थज्ञान, नीति, विजय, तपस्या और कृतज्ञता आदि सभी गुणोमें आप सबसे बढ़े-चड़े हैं। आपके समान राजाओं में भी हमारा कोई रक्षक नहीं है। अतः इन्द्र जिस प्रकार वैन्नताओंकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार आप हमारी रक्षा कीजिये। हम आपके नेतृत्वमें ही शतुओंपर विजय करना चाहते हैं। अतः आप हमारे सेनापति बननेकी कृपा करें। पदि आप हमारे सेनापति हो जायेंगे, तो हम अवश्य ही राजा मुधिष्ठिरको उनके अनुयायों और बन्धु-बान्यवोसहित जीत लेंगे।' दुर्योधनके इस प्रकार कहनेपर उसे हर्षित करते हुए सब राजाओंने द्रोणावार्षका जप-जपकार किया। वे सब द्रोणावार्षका उत्साह बढ़ाने लगे। तब आवार्यने दुर्योधनसे कहा, 'राजन्! में छहाँ अङ्गयुक्त वेद, मनुजीका कहा हुआ अर्थशास, भगवान् शंकाकों दी हुई बाणविद्या और कई प्रकारके अस-शस जानता हूँ। तुमने विजयको अभिलाषासे मुद्रामें जो-जो गुण बताये हैं, उन सभीको निभाता हुआ में पाण्डवीके साब संप्राय करूँगा। कितु में शुपदपुत्र धृष्टदपुत्र का यथ किसी प्रकार नहीं कर सकुँगा; क्योंकि उसकी उत्पत्ति तो मेरे ही बचके लिये हुई है।'



राजन् ! इस प्रकार आचार्यकी अनुपति मिलनेपर आपके पुत्र वूर्पोधनने उन्हें विधिपूर्वक सेनापतिक पद्गर अभिषिक किया । उस समय बाजोंके घोष और शङ्क्षोंकी ध्वनिसे सब लोगोंने हवं प्रकट किया तथा पुण्याहवाचन, स्वस्तिवाचन, सूत और मागधोंके सुतिगान और ब्राह्मणोंके जय-जयकारसे आचार्यका सम्पान किया गया । झेणके सेनापति होनेसे सब लोग यही सम्झाने लगे कि अब इमने पाण्डवोंको जीत लिया ।

#### द्रोणाचार्यकी प्रतिज्ञा तथा उनका पहले दिनका युद्ध

सञ्जयने कहा-राजन् ! सेनापतिका अधिकार प्राप्त करके महारधी ब्रेण अपनी सेनाकी व्यूहरवना कर आपके पुत्रोंके सहित युद्धक्षेत्रको बले । उनकी दाहिनी ओर सिन्युराज जयद्रथ, कर्लिगनरेहा और आपका पुत्र विकर्ण कल खे थे। उनकी रक्षाके लिये गन्यारदेशकी युइसवार सेनाके सहित शकुति उनके पीछे था। बायों ओर कृपाचार्य, कृतवर्मा, बिजसेन, विविद्यति और दुःशासन आदि वार थे। उनकी रक्षाका भार सुदक्षिण आदि काऱ्योजवीरीयर वा। उन्होंके साव शक और यवन-सेना भी करू रही थी। मड, त्रिगर्त, अम्बष्ट, मालव, सिबि, सुरसेन, शुद्र, मलद, सोबार, कितच तवा पूर्वी, पश्चिमी, जारी और दक्षिणी देशोंके सभी योद्धा आपके पुत्रोंके सहित दुर्योधन और कर्णके पीछे-पीछे चल खे थे। वे सब अपनी-अपनी सेनाओंके बल और उत्तरहको बब्रते जाते थे। समस्य योद्धाओं भेड़ कर्ण सेनाने प्रतिका संबार करता हुआ सबके आगे चल रहा दा। आज कर्नको देखकर किसीको भीव्यजीका अधाव धी नहीं सरस्ता था। सबके मुहपर यही बात थी कि 'आज कर्याको सामने देखकर पाष्ट्रवासोग रणक्षेत्रमें नहीं ठड़ा सकेने। अजी ! कर्ज तो देवताओंके सहित स्वयं इन्हको भी जीत सकते हैं, किर इन बल-पराक्रमहीन पाण्डवोकी तो बात ही क्या है ? योषाजी भी में तो बहुत पराक्रमी, परंतु वे पाव्कवीको बदाते रहते वे । सो अब कर्ण उन्हें अपने तीसे वाणीसे तहस-नहस कर देंगे।'

राजन् ! इस प्रकार वे सब सैनिक कर्णकी प्रशंसा कार्त और मन-ही-मन उसे आदा देते चल खे थे। रणकेज्ये पहुँचकर आचार्यने अपनी सेनाका इकटच्यू बनाया। इयर धर्मराजने पाष्ट्रवसेनाका क्रीकच्यू जना रखा था। उस व्युक्ते मुखस्थानपर पुरुषकेष्ठ श्रीकृष्ण और अर्जुन कार्ड हुए अपनी धानरके विज्ञवाली ध्वता कहरा खे थे। इयर आपकी सेनाके मुहानेपर कर्ण था। कर्ण और अर्जुन होनों ही एक-दूसरेपर विजय पानेके लिये उतावले हो खे थे और दोनों ही एक-दूसरेके प्राणोंके प्राहक थे। इसलिये दोनोहीकी एक-दूसरेपर टकटकी लगी हुई थी। इसी समय यकायक महारबी होण आगे बढ़े और सारी सेनाके बीचये आपके पुजसे कहने लगे, 'राजन् ! तुपने मांच्यकोके बाद मुझे सेनापतिके पदपर प्रतिष्ठित किया है, सो मै तुन्हें उसके अनुरूप फल देना बाहता है। बताओ, मैं तुन्हारा क्या काम कहा ? तुन्हारी को इच्छा हो, मुझसे वही वर माँग ल्ये।'

इसपर राजा दुवॉधनने कर्ण और दुःशासनादिसे सत्तव करके आचार्यसे कहा, 'यदि आप मुझे वर देना चाहते हैं, तो महारथी युधिहिरको जीता हुआ पकड़कर मेरे पास ले आइपे।' यह सुनकर आचार्यन कहा, 'तुम कुन्तीनन्दन पुधिहिरको केंद्र करना ही चाहते हो, उनका वस करानेके लिये तुमने वर नहीं माँगा; इसलिये वे धन्य हैं। किंतु दुर्योधन । तुन्हें उनको मरवा डालनेकी इच्छा वयों नहीं है ? पाण्डवोको जीतनेके पश्चात् फिर युधिहिरको ही राज्य सौपकर तुम अपना सीहार्द्र तो दिखाना नहीं चाहते ? धर्मराजपर तुन्हारा खेड है, इसलिये वे अवहय बड़े धान्यवान् हैं; उनका जन्म सफल है तथा उनकी अजातशहता धी सबी है।'

राजन् । आचार्यक ऐसा कहते ही आपके पुत्रके हर्यमें को मात्र सदा बना रहता था, वह सहसा बाहर प्रकट हो गया। वह प्रसन्न होकर कह उठा, 'आचार्यपाद ! युधिहिरके मारे कनेसे मेरी किकय नहीं हो सकती; क्योंकि यदि हमने इन्हें मार भी हाला तो दोष पाण्डल अवदय ही हमें नष्ट कर देंगे। तब पाण्डलोको तो देवता भी नहीं मार सकते; इसलिये इनमेंसे जो भी कब खेगा, वही हमारा अन्त कर देगा। यदि सनवप्रतिहा युधिहिर मेरे काबूमें आ गये तो मैं उन्हें फिर जूएमें जोत लुंगा और तब इनके अनुवाधी पाण्डलरोग भी फिर बनमें बाले जायेंगे। इस तरह स्पष्ट ही बहुत दिनोंके लिये मेरी जीत हो जायंगी। इसीसे में धर्मराज्ञका वस किसी भी अवस्थाने नहीं करना बाहता।'

होजाबार्य बहे व्यवहारकुशल है। वे युपेंधनका कृत अध्याय ताह गये, इसलिये उन्होंने उसे एक सर्तके साथ वर हेते हुए कहा— यदि वीर अर्जुनने युधिष्ठिरकी रक्षा न की तो तुन युधिष्ठिरको अपने काबूपे आया हुआ ही समझो। अर्जुनके अपर आक्रमण करनेका साहस तो इन्हके सहित देवता और असुर भी नहीं कर सकते। इसलिये यह काम मेरे वसका भी नहीं है। इसमें संदेह नहीं कि वह मेरा शिष्य है और उसने नुप्तासे अव्यव्हिता सीखी है, तथापि यह पुवा हैं और उसने नुप्तासे अव्यव्हिता सीखी है, तथापि यह पुवा हैं और पुज्यशील भी है। मेरे बाद वह इन्द्र और रहसे भी अख प्राप्त कर चुका है और तुम्हारे अपर उसका कोप भी है हो। इसलिये उसकी उपस्थितिमें में यह काम नहीं कर सकूरा। अतः नैसे बने, वैसे ही तुम उसे युद्धक्षेत्रसे दूर ले जाना। यस, अर्जुनके कानेपर तो धर्मराज एक मुहूर्त भी मेरे सामने हटे रहे तो में निःस्टेंड उन्हें अपने वसमें कर लूँगा।

राजन् ! ब्रोणाचार्यके इस प्रकार शर्तके साथ प्रतिज्ञा करनेपर भी आपके मूर्त्त पुत्रोंने युधिष्ठिरको केंद्र किया हुआ ही समझा। दुवॉधन यह जानता था कि झेजाबाव पाण्डवॉपर प्रेम रखते हैं, इसलिये उनकी प्रतिकाको स्वाणी बनानेके लिये उसने यह बात सेनाके सभी पाण्डवॉमें केवित करा दी। सैनिकोने जब सुना कि आचार्यने राजा बुधिहिरकों कैंद्र करनेकी प्रतिज्ञा की है तो वे सिहनाइ करते हुए तक

ठोकने लगे। अपने विश्वासपात्र गुप्तचरोसे प्रेणकी इस प्रतिज्ञाका समानार पाकर धर्मराज पुधिष्ठिरने सब भाइयोंको और दूसरे राजाओंको भी बुस्ताया। फिर अर्जुनसे कड़ा. 'पुठवसिंह! आचार्य जो कुछ करना चाहते हैं, वह तुमने सुना? अब किसी ऐसी नीतिसे काम लो, जिसमें उनका विचार सफल न हो। उन्होंने एक प्रतिके साव प्रतिज्ञा की है और उस प्रतिका सम्बन्ध तुन्हींसे हैं। अतः तुम मेरे पास रहकर ही युद्ध करो, जिससे कि दोणके हारा पुर्धोधनकी इच्छा पूरी न हो सके।'

अर्थुनने कडा—राजन् । जिस प्रकार में आचार्यका तथ नहीं करना वाहता, उसी प्रकार आपसे दूर होनेकी भी मेरी इच्छा नहीं है। ऐसा करनेमें भले ही मुझे पुदस्कानने

अपने प्राणीमें हाथ थोना पहें। मले ही नक्षतमित आकाश गिर पहें और पृथ्वीके दुकदे-दुकहें हो जाये, तथापि मेरे जीवित रहते स्वयं इन्द्रकों सहायता पाकर थी आचार्य आपकों केंद्र नहीं कर सकते। इसस्यिये ज्यातक मेरे हारोरने प्राण है, तथतक आप होणसे तनिक भी न हों। मैं दावेके साथ कहना है, मेरी यह प्रतिज्ञा टल नहीं सकती। व्यक्तिक पुद्रो स्परण है मैंने कभी झूठ नहीं बोला, कहीं पराजय प्राप्त नहीं की और न कभी कोई प्रतिज्ञा करके उसे लेड़ा ही है।

महाराज ! फिर पाण्डवीके दिखिरमें दाङ्का, घेरी, मृद्धु और नगारीका दाव्द होने लगा; पाण्डवलीम सिहनाद करने लगे तथा उनकी प्रत्यक्षाओंका टंकार और तालियोंका दाव्य आकादामें गूँजने लगा । यह देखकर आपकी सेनामें भी बाजे कजने लगे । फिर व्यूहरचनासे सड़ी हुई दोनों सेनाएँ धीर-धीर आगे वड़कर आपसमें युद्ध करने लगीं । सृद्धयवीतीने आचार्यकी सेनाको नष्ट-भ्रष्ट करनेका ब्यूत प्रथव किया, किंतु उनसे रिक्षत होनेके कारण वे वैसा कर न सके । इसी प्रकार दुर्योधनके महारथी योद्धा भी अर्जुनसे सुरक्षित पाण्डवी सेनापर काबू न पा सके । द्रोणाचार्यक छोड़े हुए भयंकर बाग पाण्डवीकी सेनाको संतप्त करते हुए सब ओर सनसना गई थे । इस समय उनमेंसे किसी भी वीरकी दृष्टि आचार्यपर ठहर

नहीं पाती थीं। इस प्रकार पान्छवोकी सेनाको मुर्च्छत-सी करके वे अपने पैने बाणोंसे पृष्टपुप्रकी सेनाको कुचलने लगे। उनके छोड़े हुए बाण अनेको रवियो, पुडसवारो, गजारोडियो और पैदलोका सफाया कर रहे थे। इससे सनुओको बहुत भय होने लगा। आचार्यने पूम-पूमकर



सेनाको जनराहटमें डाल दिया और उनके भयको कौगुना कर दिया। इस समय युद्धधूमिमें रक्तकी भीषण नदी वहने लगी, जो सेंकड़ों बीरोको जमराजके घर के जा रही थी और जिसे देखकर कायरोंके दिल दक्क जाते थे।

अब आकार्य होणपर तक ओरमें पुधिष्ठिगिद महार्थी दूर पड़े। परना आपके पराक्रमी वीरोने कहें बारों ओरमें धेर किया। बस, बड़ा ही रोमाङ्गकारी पुद्ध छिड़ गया। महामाधावी शकुनिने सहदेवपर धावा किया और अपने पैने वाणोसे उसके सार्ग्य, ब्यांग और रक्षको बीध विधा। इसपर सहदेवने अत्यन्त कृषित होकर शकुनिके रखकी ब्यांग और धनुषको काट डाला तबा उसके सार्ग्य और घोड़ोंको नष्ट करके साठ बाणोसे उसे बीध दिया। तब शकुनि गदा लेकर अपने रखसे कृद पड़ा और असेमें सहदेवके सार्ग्यको रखसे नीचे विश्व दिया। इस प्रकार रखदीन हो बानेपर वे दोनों बीर हावमें गदाएँ लेकर मुद्धके मैदानमें क्रीड़ा-सी करने लगे।

ब्रेणने एजा हुन्दको दस बाण मारे। उनका जवाब उन्होंने अनेको बाणोसे दिया। इसपर आबार्यने उनपर उससे भी अधिक बाण छोड़े। भीमसेनने विविद्यातिपर बीस जाणोंका बार किया, किंतु इससे वह बीर उससे मस भी न हुआ। यह देखकर सभीको बड़ा आश्चर्य हुआ। फिर उसने यकायक

भीमसेनके घोड़े मार डाले तथा उनके रथकी ध्वजा और धनुषको भी काट दिया। इससे सभी सेना 'बाह-बाह' करने लगी। भीमसेन शतुका ऐसा पराक्रम सहन न कर सके। इसलिये उन्होंने अपनी गदासे उसके सब घोड़े पार डाले। दूसरी ओर शल्यने हैंसते हुए अपने प्यारे भानजे नकुलको बीचना आरम्भ किया। प्रतापी नकुलने बात-की-बातने शल्यके घोड़े, छत्र, ध्वजा, सूत और धनुषको नष्ट कर डाला और फिर अपना शङ्क बजाया। पृष्टकेतुने कृपाचार्यके छोड़े हुए तरह-तरहके बाणोंको काटका सत्तर बाणोंने उन्हें बीध दिया और तीन तीरोंसे उनकी ध्वजा काट डाली। तब कृताबार्थने बड़ी वाणवर्षा करके यूहकेतुको ग्रेका और उसे अत्यन्त धायल का दिया। सात्यकिने अपने तीले तीरोसे कृतवर्गाकी वातीपर वार किया और फिर हैसते-ईसते सतर वाणांसे उसे पायल कर दिया। इसपर कृतवननि बड़ी पुर्तीसे सतहतर वाण छोड़े । किंतु उत्तरे घायल होकर भी सात्यकि पर्यतिके समान अवस्य बना रहा ।

राजा हुपद भगदत्तमे भिड़ गये। इनका बढ़ा ही अद्भुत युद्ध हुआ। भगदतने राजा हुपदको उनके सारश्विक सहित बीथ द्याता तथा उनके रथ और उसकी ध्वजामें भी वाण भारे। इसपर हुपदने कृपित होकर भगदनकी खातीमें बाण मारा। तूमरी और भूरिखवा और तिस्वव्यी बढ़ा भीवण युद्ध कर रहे थे। यहावली भूरिजवाने जागोकी भारी बीछारोसे महारथी शिखाबीको आखादित कर दिया। इसपर शिखाबीने कृपित होकर नक्षे बाणोसे भूरिकवाको अपने स्वानसे द्विमा दिया। कुरकमाँ राकस प्रदोत्क्य और अलम्बुष दोनों ही सैकड़ो अकारकी माथाएँ जाननेवाले थे और अधियानी होनेके कारण एक-दूसरेको नीवा दिसानेपर तुले हुए थे। ये सबको आहार्यचकित करते अन्तर्थान होकर युद्ध करने लगे। इसी प्रकार खेकितान और अनुविन्दका तथा सत्रदेव और लक्ष्मणका भी संघाम होने लगा।

इसी समय पौरव गर्जना करता हुआ अध्यमन्युकी और दौड़ा। दोनोंका बड़ा घोर युद्ध किंद्र गया। पौरवने वाणोंकी वर्षासे अभिमन्युको जिलकुल डक दिया। उब अध्यनन्युने उसके ध्वजा, उन और धनुष काटकर पृथ्वीपर गिरा दिये। फिर सात वाणोंसे उसने पौरवको और पाँचसे उसके सार्राध तथा घोड़ोंको पायल कर दिया। इसके बाद वह बाल-तलवार लेकर पौरवके रचके जूएपर कृद पड़ा और वहींसे उसके बाल पकड़ लिये; फिर एक लातसे सार्राधको रखसे गिरा दिया और तलवारसे ध्वजा उड़ा दी तथा पौरवको बाल पकड़कर झकोरने लगा। जयदबसे पौरवकी यह दुईशा

नहीं देली गयी। इसलिये वह बाल-तलवार लेकर अपने रक्षमें कूट पड़ा। जयद्रक्को आते देलकर अभिमन्तुने यीरक्को छोड़ दिया और बाजकी तरह तुरंत हो स्थमें इक्कार उसके सामने आ गया। जयद्रको उसपर प्राप्त, पाँहरा और तलवार आदि कई प्रकारके शखोकी वर्षा की; किंतु अभिमन्तुने उन सक्को तलवारसे ही काट बाला और बालसे एक दिया। उन दोनों वीरोकी पुताँ देखने लायक बी। उनकी तलवारोंके वायने, टकराने, रोकने तथा बाहर या भीतरको और पुमानेमें कोई अन्तर ही नहीं जान पहता था। दोनों ही कीर घीतर और बाहरकी ओर पुमते हुए पुद्धके अद्भुत पैतरे दिला रहे थे। इतनेहीमें अभिमन्युकी बालसे लगकर जयद्रक्की तलवार टूट गयी इसलिये वह तुरंत ही अपने रक्षपर बाइ गया। इसी समय असकाश पाकर अधिमन्तु भी अपने रक्षपर बा बैठा।

अधिमन्युको रखपर चहा देलका कौरवपश्के सब राजाओंने मिलका को धेर लिया। अतः उसने जयद्रथको छोड़कर अब सभी सेनाको संत्रप्त करना आरम्य किया। इसी समय जल्यने उत्तरर एक अधिधानाके समान देदीप्यमान पर्यकर जाति छोड़ी। अधिधान्युने उत्तरकार उसे बीखडीमें पकड़ तिथा और उसी शक्तिको अपने पूरे बाहुबलसे शल्यको ओर छोड़ा। उसने राजा दल्यके सारधिको मास्कर रखसे नीचे गिरा दिया। यह देखकर राजा विराट, हुपद, सृष्टकेत, पृथिष्ठिर, साल्यकि, केकयराजकुमार, भीमसेन, भृष्टसुप्त, दिख्यकी, नकुल-साहेव और ब्रैपदीके पुत्रोने व्यह-व्यहकी ध्वनिये आकाशको गुँजा दिया तथा से अधिधन्युका हर्ष कहाते हुए और-जोरसे सिंहनाइ करने समे।

सारिकको मरा हुआ देलका राजा इस्पने लोहेकी दोस गद्ध उटायी और कोयसे गर्जना करते हुए वे रयसे कृद पड़े। उन्हें इच्छ्यर यमराजके समान अधिमन्युकी ओर इपटते देल तृतंत ही मीमसेन अपनी मारी गदा लिये उनके सामने आ गये। संप्राममें भीमसेनकी गदाका प्रहार मदराजको छोड़कर और कोई सहन नहीं कर सकता था तथा मदराजकी गदाके वेगको सहनेकाला भी भीमसेनके सिवा और कोई नहीं था। वे दोनों हो बीर गदा घुमाते हुए मण्डलाकार काकर काटने लगे। दोनोंका समानकपसे युद्ध हो रहा था, कोई भी घट-बड़कर नहीं जान पड़ता था। आखिर, भीमसेनकी घोटोसे अल्यकी भारी गदाके दुकड़े-दुकड़े हो गये तथा इल्यके प्रहारोसे आगकी चिनगारियों उगलती हुई भीमसेनकी गदा वर्षाकालमें पद्धीजनोसे थिरे हुए वृक्षके समान दिलायों देने लगी। इस प्रकार वे दोनों ही गदाएँ आपसमें टकराकर बार-बार आग प्रकट कर देती थीं। देनों वीरोपर गदाओंके अनेकों प्रहार हुए, किंतु दोनों ही टससे मस न हुए। अन्तमें बहुत प्रायल हो जानेके कारण वे दोनों ही युद्ध-भूमिमें गिर गये। इल्य अत्यन्त ब्याकुल होकर लम्बी-लब्बी सोसें ले रहे थे। उन्हें तुरंत ही महारथी कृतवर्मा अपने रवमें बालकर ले गया। महाबाहु भीमसेनको भी बोड़ी देरमें चेत हो गया और वे लड़े होकर फिर हाथमें गदा लिये

मद्रराजको युद्धकं मैदानसे बाहर गया देशकर आपके पुत्र अपनी बतुरक्षिणी सेनाके सहित बर्रा उठे तथा विजयी पाण्डवोसे पीड़ित होकर भयसे इयर-उधर भाग गये। इस प्रकार कौरवोको जीतकर पाण्डवलोग हर्षमें भरकर बार-बार सिहनाद और हर्षव्यनि करने लगे तथा नरसिंगे, मृदङ्ग और नगारे आदि कजाने लगे। जब ब्रोणावार्यने देला कि इाहुओंके हाबसे अत्यन्त पीड़ित होनेके कारण बर्धस्थांकी विद्याल वाहिनीके पैर उसाइ गये हैं, तो उन्होंने पुकारकर कहा—'इएवीरो । मैदानसे भागी मत।' फिर वे क्रोधमें भरकर पाण्डवोकी सेनामें जा सुसे और राजा युधिहरके सामने

युद्धके मैदानमें दिलापी देने लगे ।

आये । युधिद्विरने अपने तीले बाणोंसे उन्हें घायल कर दिया । इसपर आवार्यने उनके धनुषको काटकर बड़ी तेजीसे आक्रमण किया। आज वे धर्मराजको पक्कना बाहते थे; इसलिये उन्हें रोकनेके लिये जो-जो फोद्धा सामने आये, उन्हींको उन्होंने प्रहार करके शुब्ध कर दिया। उन्होंने बारह बागोंसे शिसप्रधीको, बीससे उत्तपौजाको, पाँचसे नकुलको, सातसे सहदेवको, बारहसे पुधिष्ठिरको, तीन-तीनसे ह्रीपदोके पुत्रीको, पाँचसे सात्यकिको और दससे पतवराज विराटको प्राचल कर दिया । इतनेहीमें युगन्धरने उनकी गति रोक दी । तब आजार्यने राजा पुधिष्ठिरको और भी घायल काळे एक धालेसे युगनारको रबसे नीचे गिरा दिया। इसी समय धर्मराजको क्यानेके लिये राजा विराट, दूपट, केकयराजकुमार, सात्पक्रि, प्रिचि, व्याप्रदत्त और सिंहसेन-इन सब बीरोंने बहुत-से बाण बरसाकर आचार्यका रास्ता रोक दिया। पञ्चालदेशीय क्याप्रदत्तने पचास बाण मास्का ब्रोणको घायल कर दिया। इससे लोगोंमें बढ़ा कोलाहल होने लगा। सिंहसेनने भी आचार्यको बाणोसे बीध दिया और वह सब महारवियोंको भयभीत करके स्वयं हर्षसे अस्ट्रहास करने लगा। किंतु द्रोणाखार्यने क्रोधमें भरकर दो बाजोसे इन दोनों वीरोके सिर

उक् दिये तथा अन्य महाराधियोको बाणजातसे आव्यादित कर मृत्युके समान युधिष्ठिरके सामने जाकर इट गये। आवार्यका ऐसा पराक्रम देखकर सब सैनिक यही कहने लगे कि 'ये इसी समय युधिष्ठिरको पकड़कर हमारे महाराजको सौंप देंगे।'

जिस समय आपके सैनिक इस प्रकार चर्चा कर रहे थे,



क्यों समय अर्जुन बड़ी तेजीसे अपने रचके शब्दहारा सब विशाओंको गुँजाते हुए वहाँ आ पहुँचे । उन्होंने पुद्धके पैदानमें सुनको नदी बहा दी, जिसमें रच भैवरके समान जान पड़ते थे तदा जो शुरवीरोकी हड्डियोसे भरी हुई, शबक्य किनारोको बहा ते जानेवाली, बाणसमूहक्य फेनसे व्याप्त तथा प्राप्तकथ महाकियोसे भरी हुई थी । उस नदीको पार कर उन्होंने कौरव-वीरोको पुद्धके मैदानसे भगा दिया और फिर अपनी पनधोर बाणवर्षासे शदुओंको असेत करते हुए वे सहसा होणाबार्यकी संगके सामने आ गये । धनझयको बाणवर्षाके कारण दिशाएँ, अन्तरिक्ष, आकाश और पृथ्वी—कुछ भी दिखायी नहीं देता था; सब बाणमध-से जान पड़ते थे ।

इतनेहीये सूर्व अस्त हो गया और अश्वकार फैलने लगा। इसलिये राष्ट्र, मित्र, किसीका भी पता लगना कठिन हो गया। यह देखकर ब्रोणाचार्य और दुर्योधनने अपनी सेनाको युद्ध बंद करनेको अका दो तबा अर्जुनने भी अपनी सेनाको शिविरकी ओर मोहा। इस प्रकार शत्रुओंके दाँत खट्टे कर वे श्रीकृष्णके साथ बड़े आनन्दमें सारी सेनाके पीछे अपनी छावनीकी ओर बले। इस समय पाञ्चल और सुखयबीर उनकी उसी प्रकार प्रशंसा कर रहे थे, जैसे ऋषिलोग सुपंकी स्तृति करते हैं।

# अर्जुनके वधके लिये संशप्तक वीरोंकी प्रतिज्ञा और अर्जुनका उनके साथ युद्ध

सञ्जयने कहा—राजन् ! उन दोनों पक्तीको सेनाओंने अपने-अपने विविरमें वा अपनी-अपनी घोन्यता और सेनाविभागके अनुसार आराम किया। सेनाको तौठनेके पश्चात् आचार्य द्रोणने अत्यन्त सिन्न होकर बड़े संकोचसे दुर्योधनकी ओर देखते हुए कहा, 'मैंने यह पहले ही कहा बा कि अर्जुनकी उपरिवतिमें पुचिष्ठिरको देवतालोग भी कैद नहीं कर सकते। आज युद्धमें तुमरप्रेगोंके प्रयत्न करनेपर भी अर्जुनने यह बात करके दिखा दी । मैं जो कुछ कहता हूँ, उसमें शंका मत करना। ये कृष्ण और अर्जुन तो अर्जेय हैं। यदि तुम किसी उपायसे अर्जुनको दूर ते ना सको तो महाराज युधिष्ठिर तुम्हारे काबूमें आ सकते हैं। कोई वीर असे युद्धके क्तिये ललकारकर दूसरी ओर ले जाय तो वह उसे परास्त किये बिना कभी नहीं खोटेगा। इस बीचमें अर्जुनके न खनेपर तो में भृष्टसुप्रके सामने ही सारी सेनाको हटाकर पुथिश्विरको पकड़ लुगा। अर्जुनके न खनेपा यदि युधिष्ठिर मुझे अपनी ओर आते देखकर युद्धका मैदान छोड़कर भाग न गये तो उन्हें पकड़ा ही समझो।"

आचार्यकी यह बात सुनकर जिग्लंगज और उसके भाइयोने कहा, 'राजन् । अर्जुन हमें इमेदाा नीचा दिसाता छा है। उन बातोंको याद करके हम रात-दिन कोचकी ज्वालाने जरठा करते हैं । हमें रातमें नींदतक नहीं आती । इसलिये यदि सीभाग्यवदा वह हमारे सामने आ गया तो हम उसे अलग ले जाकर मार डालेंगे। इम आपसे सबी प्रतिज्ञा करके कड़ते हैं कि 'अब पृथ्वीमें या तो अर्जुन ही नहीं खेगा या जिगर्त ही नहीं होंगे। हमारे इस कवनमें कोई फेर-फार नहीं हो सकता।" राजन् ! सत्यरथ, सत्यवर्षा, सत्यवत, सत्वेषु और सत्यकर्मा—ये पाँची भाई ऐसी प्रतिज्ञा का दस हजार रखी सैनिकोंको लेकर वहाँसे चल दिये। इसी तरह तीस हजार रबोंके संवित मालव और तुष्टिकेर वीर तथा दस हजार रबी और माबेल्टक, लिख्य एवं पहकवीरोंको लेकर अपने भाइपोके सहित जिगलेदेशीय प्रत्यलेखर सुझर्मा भी रणक्षेत्रको चला। इसके बाद भिन्न-भिन्न देशोंके दस हजार चुने हुए रथी भी शपथ करनेके लिये आगे आये। उन्होंने अग्नि प्रम्बलित कर युद्ध करनेका नियम लिया और फिर उस अग्निको साक्षी करके दृढ़ निश्चयपूर्वक प्रतिज्ञा की। उन्होंने सब ल्येगोंको सुनाते हुए उच स्वरसे कहा, 'यदि हम संप्रामभूमिमें अर्जुनको न मारकर उसके हाथसे पोद्धित होनेपर पीठ दिसाकर लीट आवें तो वतहीन, ब्रह्मधाती, महाप, गुरुपत्नीसे संसर्ग करनेवाले, ब्राह्मणका यन बुरानेवाले,

राजका अब हरनेवाले, शरणायतकी डयेक्षा करनेवाले, याककपर प्रहार करनेवाले, यरमें आग लगानेवाले, गोहत्यारे, अपकारी, ब्राह्मणडोही, ब्राह्मके दिन भी मैथून करनेवाले, आत्मवक्कक, थरोहरको हक्ष्म जानेवाले, प्रतिश्चा भङ्ग करनेवाले, नयुंसकसे युद्ध करनेवाले, नीच पुरुषोंको अनुसरण करनेवाले, नास्तिक, माता-पिता और अग्नियोंको त्याग देनेवाले तथा अनेक प्रकारके पाय करनेवाले पुरुषोंको जो लोक मिलते हैं, वे ही हमें भी प्राप्त हो और वहि हम संशामजुमिमें अर्जुनका वयसम दुष्कर कर्म कर लें तो निःसंदेश इहलोंक प्राप्त करें।' राजन् ! ऐसा कहकर वे युद्धके लिये अर्जुनको ललकारते हुए दक्षिणकी और चल दिये।

उन वीरोके पुकारनेपर अर्जुनने उसी समय धर्मराज पुजिहित्से कहा, 'महाराज ! मेरा यह नियम है कि पुकारे जानेपर मैं पीछे कहम नहीं रखता और इस समय संशासक मोजा मुझे युक्के लिये लत्तकार खे हैं। वेशियो, अपने भाइयोंके सहित यह सुशर्मा मुझे युक्के लिये खुनौती दे रहा है। इसलिये आप मुझे सेनाके सहित इसका संहार करनेका आदेश दीजिये। मैं इनकी इस खुनौतीको सह नहीं सकता। आप सब मानिये, में सब मरनेहीवाले हैं।'

वृधिक्षाने कहा — भैया ! होणने जो प्रतिक्षा की है, वह तुम सुन ही चुके हो । अब तुम बही उपाय करो, जिससे वह पूरी न होने पावे । होणाचार्य बलवान् और शूरवीर हैं, वे सम्बक्तिसमें भी पारंगत हैं तथा युद्धमें परिश्रमको तो वे कुछ भी नहीं समझते । उन्होंने पुहो पकड़नेकी प्रतिक्षा की है ।

इसपर अर्जुन्ने कहा—राजन् । आज यह सत्यजित् संवाममें आपकी रक्षा करेगा । इस पाक्षालराजकुमारके रहते आवार्य अपना मनोरक पूर्ण नहीं कर सकेंगे । यह पुरुषसिंह युद्धणे काम आ जाय दो और सब वीरोंके आसपास रहनेपर भी आप संप्रामधूमिमें किसी प्रकार न टिके ।

तब महाराज युधिहिरने अर्जुनको जानेकी आझा दी, उन्हें गले लगाया और प्रेमधरी दृष्टिसे देशकर आशीर्वाद दिया। इस प्रकार उनसे बिदा होकर अर्जुन जिगलेंकी ओर बले। अर्जुनके बले जानेसे दुर्योधनकी सेनाको बड़ा हुई हुआ और यह बड़े उत्साहसे महाराज युधिहिरको पकड़नेका ज्योग करने लगी। फिर ये दोनों सेनाएँ वर्षाकालमें उसही हुई गङ्गा-वमुनाके समान बड़े देगसे आपसमें धिड़ गर्यी।

संशासकोने एक चौरस मैदानमें अपने रखोंको चन्त्राकार खड़ा करके मोर्चा जमाया। जब उन्होंने अर्जुनको अपनी ओर आते देखा, तो वे हुर्पमें घरकर बड़े ऊँचे स्वरसे कोलाहल करने लगे। वह शब्द सम्पूर्ण दिशा-विदिशा और आकाशमें फैल गया ! उन्हें आयन आह्वादित देखकर अर्जुनने कुछ मुसकराकर श्रीकृष्णसे कहा, 'देवकीनन्दन ! आज इन मरणासत्र जिगर्लकन्युओंको तो देखिये, ये वेनेके समय खुशी मनाने बले हैं।' श्रीकृष्णसे इतना कहकर महाबाहु अर्जुन त्रिगलॉकी व्यूहबद्ध सेनाके समीप पहुँचे। वहाँ पहुँचकर क्होंने अपना देवदल शङ्ख बनाकर उसके गम्भीर शब्दसे सारी दिशाओंको गुँजा दिया। इस शब्दसे भवचीत होकर संशप्तकोंकी सेना पत्यरको तरह निश्चेष्ट हो गयी। उनके घोड़ोंकी औंसे फट गयी, कान और केश खड़े हो गये, पैर सुन्न हो गये तथा वे बहुत-सा खुन उपादने और मूत्र त्यागने लगे । बोड़ी देखें उन्हें बेत हुआ तो उन्होंने सेनाको सैभालकर एक साथ ही अर्जुनपर बहुत-से बाण छोड़े। किंतु अर्जुनने अपने दस-पाँच बाणोंसे ही उन हजारों बाणोंको बीचहीमें काट डाला । फिर उन्होंने अर्जुनपर दस-दस बाण छोड़े और अर्जुनने उनमेंसे प्रत्येकको तीन-तीन बाणोंसे प्राचल किया। इसके पक्षात् उन्होंने अर्जुनको पाँच-पाँच बाणोसे बीधा और पराक्रमी अर्जुनने उन्हें हो-हो बाजोसे बीसकर जवाब दिया।

अब सुनाहने तीस बाणोंसे अर्जुनके मुक्टपर वार किया । इसपर अर्जुनने एक बाणसे सुनाहके दस्तानेको काट दिया और फिर बाणोंकी वर्षा करके उसे यानो बिलकुल वक दिया । तब सुनार्मा, सुरब, सुधर्मा, सुधन्या और सुनाहरे उनपर दस-दस बाणोंसे जोट की । उन बाणोंको अर्जुनने अलग-अलग काट डाला तथा इनकी ब्यनाओंको यी काटकर गिरा दिया । फिर उन्होंने सुधन्याके धनुवको काटकर उसके घोडोंको भी मार गिराया तथा उसका शोर्वजाग-

वहाम संगासक आर नार क्या । संगासकोको क्या । और कृष्णसं कछा, 'हर्ष पा । व्यार्थ । मालून हे क्या । व्यार्थ हे जो । आ दिया भूजाओका पराक संग्रार करते है, उसे अब नारापणी प्रति ओस्से वार्थ में प्री ओस्से वार्थ में प्रतिकार सहित अप्रतिकार सहित अप्रतिकार सहित

मुलोफित सिर मी काटकर धड़से अलग कर दिया। बीर सुचनाके मारे जानेसे उसके सब अनुवायी डर सर्थ और अल्बन भयभीत होकर दुर्योधनकी सेनाकी ओर भागने लगे। अर्जुन अपने पैने बाजोसे जिगलोंको नष्ट कर रहे थे। इसलिये वे मृगोको तरह डरकर जहाँ-के-तहाँ अस्ति हो जाते थे। तस जिगलंगाको कोसमें भरकर अपने महारचियोसे कहा, 'सूरवीरो ! बस, भागना बंद करो; डरो मत। तुमने सारी सेनाके सामने कठोर प्रतिहा की है। अब भता, तुर्योधनकी सेनाके मास बाकर इसी मुलसे क्या कहोगे ? संप्राममें ऐसी करतूत करनेपर भला, संसारमें तुम्हारी हंसी क्यों न होगी ? इसलिये लोटे, हम सब मिलकर अपनी शक्तिके अनुसार पराक्रम करे।' राजाके ऐसा बहनेपर ये बीर परस्पर हर्ष प्रकट करते हुए शङ्काव्यनि और ब्येलाहल करने लगे। फिर वे संशासक और नारायणसंशक गोप मरनेपर भी पीछे न हटनेका निक्रम करके मैदानमें आ गये।

संशासकोंको किर ताँटा हुआ देखकर अर्तुनने धरावान् कृष्णसे कहा, 'हचीकेश ! धोहोको किर संशासकोंकी ओर ले बल्पि । मालूम होता है, ये शरीरमें प्राण रहते युद्धका मैदान नहीं छोहेंगे । आज आप मेरा अस्वकल और धनुष तथा युगाओंका पराक्रम देखिये । घरावान् शंकर जैसे प्राणियोंका संहार करते हैं, उसी प्रकार आज में इन्हें धराशायी कर हुँगा ।'

अब नगापणीसेनाके वोरोने कायत्त कुद्ध होकर अर्जुनको जारी ओरसे वाणलालमे घेर दिया और एक क्षणमें ही श्रीकृष्णके सहित अर्जुनको अदृहय-सा कर दिया। इससे अर्जुनको क्रोधाप्रि पड़क गणी। उन्होंने गाण्डीत धनुष संचालकर राष्ट्रकानि की और फिर उनपर विश्वकर्माक

छोड़ा। उससे अर्जुन और श्रीकृष्णके अलग-अलग हजारों जय प्रकट हो गये। अपने प्रतिहृत्त्वियोंके उन अनेकों क्योंको देसकर नारायणीसेनाके बीर बड़े चक्ररमें पड़े और एक-दूसनेको अर्जुन समझकर 'यह अर्जुन है, यह कृष्ण है' ऐसा कहकर आपसमें ही मार-याह करने लगे। इस प्रकार इस दिव्य अस्को मायामें फैसकर वे आपसमें ही लड़कर मर गये। उनके छोड़े हुए हजारों बाणोंको भस्य करके वह अस्त उन समीको यमलोकमें से गया।

अब अर्जुनने हैंसकर अपने बाणोंसे रुक्तिन्य, मातव, माबेल्लक और प्रिगर्स-वीरोंको पीड़ित करना आरम्भ किया। तब



कालकी प्रेरणासे उन ब्रिजिय बीरोने भी अर्जुन्पर अनेक प्रकारके बाण छोड़े। उनकी भोषण बाणवर्षासे बिलकुल इक बानेके कारण वहाँ न अर्जुन दिखायी देते वे और न रच या श्रीकृष्ण ही दीख रहे वे। इस प्रकार अपना लक्ष्य सिद्ध हुआ समझकर वे वीर बढ़े इर्षसे कहने तने कि कृष्ण और



अर्जुन मारे गये तथा हकारों घेरी, मृदङ्ग और शङ्ग बजाकर भीवण सिहनाद थी करने लगे। इसी समय ऑक्नुष्णने पुकारकर कहा, 'अर्जुन ! तुम कहाँ हो ! मुझे दिलायी नहीं दे रहो हो।' झीक्नुष्णका यह वाक्य सुनकर अर्जुनने बड़ी पुलीसे वाय्य्याख छोड़ा। उससे उनकी बाणवर्षा छिज-पिछ हो गयी तथा वायुदेव संशासक वीरोंको भी उनके घोड़े, हाथी और रखोंके सहित सुखे पत्तीके समान उड़ा ले गये। इस प्रकार व्याकुल करके उन्होंने हजारों संशासकोंको अपने पैने बाजोंसे पार डाला। प्रलयकालमे जैसे घणवान् रहकी संहारलीला छोती है, उसी प्रकार इस समय संशासपृथिये अर्जुनकी मारसे व्याकुल होकर वियत्सेक हाथी, घोड़े और रख उन्होंकी ओर होड़ते थे और फिर संशासपृथिये गिरकर इन्होंके अर्तिथ हो जाते थे। इस प्रकार वह सारी पृथि मरे हुए पहाराबियोंके कारण सब ओर लोबोंसे घर गयी।

#### द्रोणाचार्यद्वारा पाण्डवॉका पराभव तथा वृक, सत्यजित्, शतानीक, वसुदान और क्षत्रदेव आदिका वध

सङ्गयने क्या-राजन् । इस प्रकार संशासकीके साथ लड़नेके लिये अर्जुनके चले जानेपा आचार्च होण अपनी सेंगाकी व्यक्तरसमा कर युधिद्विरको पकड़नेके विचारसे युद्धक्षेत्रकी ओर जले। महाराज युधिहारने आचार्यकी सेनाका गरुकायुह देलकर उसके मुकाबलेमें मण्डलार्थव्युह बनावा। कौरवोंके गरुवन्युहके मुक्तन्वानपर महारखी होण थे। शिरास्थानमें माइयोंके सहित राजा दुवाँधन हा, नेत्रस्थानमें कृतवर्मा और कृपाचार्य थे। प्रीवास्थानमें भूतञ्चर्मा, क्षेमदार्मा, करकाक्ष तथा कलिंग, सिंहल, पृष्टिश, शूर, आभीर, दशेरक, शक, यवन, काम्बोज, इंसपब, शूरसेन, दरद, मह और केकच आदि देशोंके वीर इकियारोसे लैस होकर हाथी, बोड़े, रथ और पदालिसेगके स्थमें लड़े बे। दायाँ ओर अक्षोद्विणी सेनाके सहित भूनिकवा, प्रान्य, सोमदत्त और बाड्डीक थे। बार्यी ओर अवन्तिनरेश किन्दु और अनुकिन्द एवं कम्बोजनरेडा सुदक्षिण से । इनके पीछे द्रोणपुत्र अञ्चलामा इटे हुए थे। पृष्ठत्वानमें कर्तिन, अम्बह्न, मनव, पीपबू, मह, गन्धार, शकुन, पूर्वदेश, पर्वतीय प्रदेश और बसाति आदि देशोंके वीर थे। पूँछकी जगह अपने पुत्र तथा

जात और कुटुम्बके लोगोके सहित पिज-पिज देशोकी सेना लिये कर्ज खड़ा था तथा इदय-स्थानमें जयहब, सम्पाति, स्वरूप, जय, पूपिक्रय, वृष, क्रांच और निषधराज बहुत बड़ी सेनाके साथ कड़े थे। इस प्रकार पदाति, अक्षारोड़ी, गजारोड़ी और रथीसेनासे आखार्य होणका बनाया हुआ वह गरुबच्युत वायुके इस्कोरोसे उक्तते हुए समुद्रके समान जान पड़ता था। इसके यस्त्रपाममें हासीपर जहें हुए पहाराज भगदत बालसूर्यके सथान सुशोधित हो रहे थे।

इस अजेच और अतिमानुष व्यूहको देखकर राजा युधिहरने बृहद्युससे कहा, 'बीर ! आज तुम ऐसा प्रयत्न करो, जिससे मैं डोजाचार्यके हाथमें न पहुँ।'

शृष्टपुत्रने कहां — यहाराज ! होणाचार्य कितना हो प्रयत्न करें, वे आपको अपने काबूमें नहीं कर सकेंगे। आज उन्हें और उनके अनुवाधियोंको में रोकूंगा। मेरे जीवित रहते आप किसी प्रकारको किन्ता न करें। होणाचार्य संप्रापमें मुझे किसी प्रकार नहीं जीत सकते।

ऐसा कहकर महाबली पृष्टग्रुप्त वाणीकी वर्षा करता हुआ सर्व ही डेंगावार्वके मुकाबलेमें आ गया। यह अपशकुन रे देसकर आवार्ष कुछ लिए हो गये। तब आपके पुत्र दुर्मुलने धृहसुप्रको रोका। बस, दोनों वीरोमें बड़ा भर्चकर पुद्ध होने लगा। जिस समय ये दोनों युद्धमें संलग्न थे, डोणावार्यने अपने बाणोंसे युधिष्ठिरकी सेनाको अनेक प्रकारसे किल-भित्र कर दिया। इससे कड़ी-कड़ीसे पाण्डवोंका व्यह दृद्ध गया। अब वह युद्ध पागलोंके समान मर्यादाहीन हो गया। उस समय आपसमें अपने-परायेका भी पता नहीं लगता वा। इस प्रकार जब बड़ा ही प्रमासान और भर्यकर युद्ध वल रहा था, आवार्यने सब वीरोंको बक्करमें डालकर युधिष्ठिरपर आक्रमण किया।

राजा युधिष्ठिर आचार्यको अपने समीप पहुँचा देखकर निर्धयतासे बाण बरसाते हुए उनका सामना करने लगे । इसी समय महाबली सत्यजित् इन्हें क्वानेके लिये आचार्यकी ओर बढ़ा। उसने अपना अक्रकोशल दिलाते हुए एक तीली नोकवाले वाणसे आचार्यको घायल कर दिया। फिर याँच बाण मारकर उनके सारविको मृष्टित किया, दस बार्गोसे धोड़ीको धायल कर डाला, दस-दस बाजोसे देनी पार्श्वरक्षकों कींच दिया और अन्तमें उनकी व्यजा भी काट **बाली । तब होपाने दस पर्यभेदी वाणीसे सत्यजिल्**को घायल करके उसके धनुष-वाण भी काट डाले । सत्यजित्ने तुरंत ही दूसरा धनुष लेकर आचार्यपर तीस बाणोंसे वार किया। इस प्रकार प्रोणको सत्यजित्के काबूमें पड़ा देख प्रज्ञालदेशीय वृक्तने भी उनपर सो जाणोंकी जोट की। यह देखकर पाण्डवरुपेग हर्षनाद करने लगे। इसी समय गुकने अत्यन क्रोधमें भरकर द्रोगकी जातीमें साठ वाण मारे। तब आसार्यने सत्यजित् और वृक्तके धनुषोको काटकर केवल छः बाणोंसे वृक्तको, उसके सारचि और घोड़ोंके सर्वित मार द्राला । इसपर सत्पनित्ने वृसरा धनुष लेकर ब्रोणाचार्यजीको उनके सार्राध और घोड़ोंके सहित घायल कर दिया तथा उनकी ध्वना भी काट हाली। जब सत्यजित्के हाथसे आचार्य बहुत पीडित होने लगे तो उन्हें सहन न हुआ और उन्होंने उसे मारनेके लिये बाणोंकी झड़ी लगा दी। उन्होंने उसके घोड़े, म्बना, धनुष, मूठ, सारवि और दोनों पार्श्वसकोपर हजारों बाण छोड़े। किंतु सत्यजित् बार-बार धनुष कट जानेपर भी आचार्यके सामने डटा ही रहा । युद्धभूमिमें उसका ऐसा उत्साह देसकर आवार्यन एक अर्द्धवन्त्राकार बाणसे उसका सिर उड़ा दिया। उस पाञ्चाल महारबीके मारे जानेपर धर्मराज ब्रेणाचार्यके भयसे अपने घोड़ोंको बहुत तेजीसे हैंकवाका युद्धके मैदानसे भाग गये।

अब आचार्यके सामने मत्स्यराज विराटका छोटा धाई

स्राजनीक आया। वह छः तीले वाणीसे सारिय और घोड़ोंके साहत डोणको बॉधकर बड़ी गर्जना करने लगा। फिर उसने उनपर और भी सैकड़ों बाण छोड़े। तब उसे बहुत गरजते देख आवार्यने बड़ी फुर्तीसे एक झुटा बाण मारकर उसका कुण्डतमण्डत मत्तक काट डाला। यह देखकर मत्त्रवेदमके सब बीर भागने लगे। इस प्रकार मत्त्रववीरोंको जीतकर छेणावार्यने वेदि, कस्त्रव, केकय, पाझाल, सुझय और पाण्डववीरोंको भी बार-बार परास्त किया। आग जैसे जंगलको जला डालती है, उसी प्रकार स्रोधमें भरे हुए आधार्यको सेनाओका विश्वंस करते देखकर सब सुझय बीर कांग्र उड़े।

जब युधिष्ठिर आदिने देखा कि आवार्य हमारी सेनाओंको बसम किये डालते हैं तो वे उनपर बारों ओरसे टूट पहे। फिर उनमेरे शिक्तपडीने पाँच, क्षत्रवसनि बीस, वसुदानने पाँच, ज्लपोजाने तीन, शब्देवने सात, सात्यक्रिने सो, युधायन्युने आठ, युधिष्ठिरने बारह, धृष्टयुप्रने वस और चेकितानने तीन बाजोंसे उनपर बोट की । तब होणने सबसे पहले वृतसेनको बराशस्यी किया। फिर नी बाणीसे राजा क्षेत्रको घायल किया। इससे वह मरकर रक्ष्मे नीचे गिर गया। इसके पक्षात् उन्होंने बारह बाजोंसे शिलप्हीको और बीससे जामीजाको पायल किया तथा एक भल्ल-बाणसे वसुदानको पमराजके घर भेज दिया। किर अस्ती वाणीसे क्षत्रवर्मापर और क्रमीससे सुरक्षिणपर वार किया तथा एक मल्लसे क्षत्रदेखको रक्षसे जीचे गिरा दिया। तदनन्तर चौसठ बाणोसे युधाय-युको और वीससे सात्यकिको बीधकर वे फुर्तीसे धर्मराज युधिष्ठिरके सामने आ गये। यह देखकर मुश्रिष्ठिर अपने पोझेको तेजीसे हैंकवाका युद्धक्षेत्रसे भाग गये और अब आवार्यके सामने एक पाञ्चालराजकुमार आकर इट गया। आचार्यने फोरन ही उसका धनुष काट दिया तथा सारबि और घोड़ोंके सहित उसका भी काम तमाम कर दिया। उस राजकुमारके मारे जानेपर सेनामें चारों ओरसे 'द्रोणको. मारो, ब्रेणको मारो' ऐसा कोलाहल होने लगा। किंतु उन अत्यन्त क्रोबातुर पाञ्चाल, मत्य, केकव, सुञ्जय और पाळववीरोंको द्रोगाबार्यने पबराहटमें डाल दिया। उन्होंने कौरवांसे सुरक्षित होकर सात्यकि, चेकितान, धृष्टद्युप्र, शिराण्डी, वृद्धक्षेम और वित्रसेनके पुत्र, सेनाविन्दु और सुवर्चा—इन सभी वीर और दूसरे राजाओंको युद्धमें परास्त कर दिया तथा आपके पक्षके दूसरे योद्धा भी उस महासमरमें विजय पाकर सब ओर पाष्ट्रवपक्षके वीरोंको कुचलने लगे ।

#### द्रोणाचार्यकी रक्षाके लिये कौरव और पाण्डव वीरोंका द्वन्द्वयुद्ध

सेनाने लीटकर द्रोणको धेर लिया और उनके पैरोसे उठी हुई धूलने आपकी सेनाको आच्छादित कर दिवा। इस प्रकार ऑस्त्रोंसे ओझल हो जानेके कारण हमने समझा कि आबार्य मारे गये। तब दुर्वोधनने अपनी सेनाको आज्ञा दी कि 'जैसे बने, वैसे पाण्डवोकी सेनाको रोको ।' यह सुनकर आपका पुत्र वुर्मर्पण भीमसेनको देखकर उनके प्राणीका प्यासा होकर बाज बस्साता हुआ उनके आगे आया। उसने अपने बाजोसे भीमसेनको इक दिया और भीमसेनने उसे वाजोंसे पायल कर दियां । इस प्रकार दोनोंका भीषण युद्ध होने लगा । लामीकी आक्रा पाकर कौरवपक्षके सभी बुद्धिमान् और शुरवीर घोडा अपने राज्य और प्राण जानेका भव छोड़कर शहुओंके सामने आकर इट गये । इस समय शूरवीर सत्यकि होनावार्यजीको पकड़नेके लिये आ रहा था; उसे कृतवननि रोका। क्षत्रवर्मा भी आचार्यकी ओर ही बढ़ रहा छा; उसे जयहबने अपने तीसे बाणोंसे रोक दिया। इसपर शत्रवर्माने कुपित होकर जयद्रवके धनुष और ध्यनाको काट डाला और दस नाराबोसे उसके मर्मस्वानीपर आधात किया। इसपर जयत्रबने दूसरा धनुव लेकर क्षत्रवर्मापर बाजोंकी बीकार आरम्भ कर दी।

महारबी पुपुत्तु भी द्रोणाचार्यजीके यस यहँचनेके ही प्रथलमें का। उसे सुबाहुने रोका। किंतु युपुन्तुने दो शूरप्र बाणोंसे सुवाहुकी दोनों भुजाएँ काट डाली। बर्मप्राण सुधिष्ठिरकी गति मद्रराज शल्धने रोक दी। बर्मराजने शल्पपर अनेकों मर्पभेदी बाण छोड़े तथा महनरेहाने भी उन्हें चीसठ बाणोंसे धायल करके बड़ी गर्जना की। तब पुधिक्रिएने हे बाणोंसे उनके घनुष और ब्वजाको काट डाला। इसी प्रकार अपनी सेनाके सहित राजा हुम्द भी द्रोणकी ओर ही कद न्हे थे। उन्हें राजा बाद्वीक और उनकी सेनाने बाण बरसाकर गेक दिया । उन दोनो वृद्ध राजाओका और उनकी सेनाओंका बड़ा षपासान युद्ध हुआ। अवन्तिनरेश विन्द और अनुविन्दने अपनी सेना लेकर मतवराज विराट और उनकी सेनावर धावा किया। उनका भी देवासुर-संप्रामके समान बढ़ा घोर युद हुआ। इसी प्रकार मत्तव वीरोकी केकचवीरोके साव भी करारी मुठभेड़ हुई, जिसमें अधारोही, गजायेही और रबी—सभी निर्भयतासे लढ़ रहे वे ।

एक ओर नकुलका पुत्र शतानीक भी वाणोंकी वर्षा करता हुआ आचार्यकी ओर बढ़ रहा वा । उसे पूतकमनि गेंका । तब शतानीकने अच्छी तरह सानपर बढ़ाये हुए ठीन बाणोसे भूतकर्माके सिर और बाहुओंको काट हाला । भीमसेनका पुत्र | अन्वष्ट अकेला ही आचार्यसे युद्ध करना चाहता था । उसे

सङ्गयने कहा—बहाराज ! फिर बोड़ी ही देरमें पाञ्डबोंकी | सुतसोम बाजोंकी झड़ी लगाता झेणाबार्यपर ही आक्रमण करना चाइता था। उसे विविदातिने रोका। किंतु सुतसोमने सीधे निकानेपर लगनेवाले बाणीसे अपने चाचाको बींध डाला और खर्थ निश्चल खड़ा रहा। इसी समय भीमरथने छः पैने बाणोंसे शाल्यको उसके सार्गब और घोड़ोंसहित यगराजके धर मेज दिया । शुरकर्मी भी रचमें चढ़कर होणकी ओर ही बढ़ रहा बा। उसे विवसेनके पुत्रने रोक दिया। आपके से दोनों पीत्र एक-दूसरेको मारनेकी इच्छासे बड़ा घोर युद्ध करने लगे । इसी समय अञ्चलामाने देला कि राजा मुचिष्ठिरका पुत्र प्रतिविन्ध द्रोणके सामने पाँच चुका है तो उन्होंने उसे बीचमें आकर रोक दिया । इसपर कुपित होकर प्रतिविन्धने अपने पैने बाणीसे अञ्चलामाको सायल कर दिया। अब डोपदीके सभी पुत्र बाजीको वर्षासे अञ्चन्वायाको आव्यादित करने रूगे। अर्जुनके पुत्र कृतकीतिको दुःशासनके पुत्रने ग्रेणकी ओर जानेसे रोका । किंतु वह अपने पिताके समान ही वीर था; उसने तीन तीले बाणीसे उसके धनुष, घटना और सारधिको बीध दिया और सार्व प्रोणके सामने जा पहेंचा।

> राजन् ! पटकर राख्नसका वध करनेवाला वह वीर दोनों ही सेनाओपे बहुत माना जाता था । ओ लक्ष्मणने रोका । उसने ह्यसम्बद्धे धनुष और ध्वजाको काटकर उसपर बड़ी बाणवर्षा की। हुम्दपुत्र शिक्तप्त्रीको महामति विकर्णने रोका। तब जिलान्द्रीने बाणोका जाल-सा फेरलकर उसे रोक दिया । कितु आपके बार पुत्रने उसे क्यान काट-कूट ग्राला। उत्तमीजा बराबर आकार्यकी ओर बढ़ता ना रहा था। उसे अंगदने ग्रेका । उन पुरुवसिद्येका जो घमासान युद्ध हुआ, उसे देशकर सभी सैनिक बाह-बाह करने लगे। महान् धनुर्धर दुर्मुलने पुंचीकर्को आचार्यकी ओर जानेसे रोका । इसपर पुरुजित्ने इसकी भोहोंके बोचमें बाण मारा। कर्णने पाँच ककम माइपोको रोका । उन्होंने बढ़े क्रोधमे भरकर कर्णपर बाण बरसाने आरब्ध कर दिये। कर्णने भी उन्हें कई बार अपने बाजजालसे बिएकुल आच्छादित कर दिया । इस प्रकार कर्ण और केक्पदेशीय पाँची एउकुमार आपसकी बाणवर्णासे क्रिय जानेके कारण अपने घोड़े, सारवि, ध्वजा और रवींके सहित दीसने भी बंद हो गये। आपके तीन पुत्र दुर्जय, विजय और जपने नील, कार्य और जपतानको बढ़नेसे रोका । इसी प्रकार क्षेमधूर्ति और वृहत्—इन दोनो भाइयोने डोणकी ओर बढ़ते हुए सात्यकिको अपने तीले तीरीसे घायल कर दिया। उन दोनोके साथ सात्यकिका बड़ा अद्भुत संग्राम हुआ। राजा

चेदिराजने बाणोकी वर्षा करके रोक दिया तक अन्वहुने एक अस्थिभेदिनी दालाकासे चेदिराजको चायल कर दिया। वृष्णियंत्रीय पुद्धक्षेपका पुत्र बहे क्रोधमें भरकर जा रहा छा। उसे आचार्य कृपने अपने छोटे-छोटे बाणोंसे रोक दिया। ये दोनों ही बीर अनेक प्रकारका युद्ध करनेमें कुदाल थे। उस समय जिन लोगोंने इनके हाच देखें, वे ऐसे तन्यय हो गये कि उन्हें और किसी बातका होश ही नहीं रहा। सोमदलके पुत्र भूरिश्रवाने होणकों और आते हुए राजा मांगमान्का मुकावला किया। पणिमानने बड़ी पुत्तींसे भूरिश्रवाके धनुष, तरकस, ध्वजा, सारिश और छजको काटकर रबसे नीचे गिरा दिया। तब भूरिश्रवाने अपने रबसे कुदकर बड़ी सफाईसे तलवार लेकर उसे उसके घोड़े, सारिश, ध्वजा और रखके सहित काट हाला। फिर वह अपने रवपर सड़ गया और दूसरा धनुष लेकर स्वयं ही घोड़ोंको हॉकता हुआ पाष्प्रवाको सेनाको कुचलने रूना। इसी तरह दुर्जय बीर पाष्प्रवाको अते देखकर उसे महाबती वृष्क्षेत्रने अपने बाणोकी बौधारसे रोक दिया।

इसी समय ब्रेणाकार्यपर वावा करनेके विचारसे घटोत्कच गदा, परिव, तत्स्वार, पट्टिश, लोहदण्ड, पत्थर, लाठी, पुतुच्छी, प्रास, तोमर, बाण, मुसल, मुद्गार, बक्र, चिन्दिपाल, फरसा, बूल, वायु, अग्नि, जल, भस्म, बेले, तुण और वृक्ष्यदिसे सारी सेनाको वायल और नष्ट करता तथा इचर-उचर मागता आगे आवा। उसपर राष्ट्रसराज अलन्त्यने तरह-तरहके हथियारोसे बार किया। उन राक्ष्मचीरोका बड़ा कोर बढ़ होने लगा।

इस प्रकार आपकी और पाण्डवोंकी सेनाके रथी, गजारोही, अबारोही और पदाति सैनिकोकी सैकड़ों जोटे बैध गयी। इस समय डोजको मरनेसे बचानेके लिये जैसा युद्ध हुआ, वैसा इससे पहले न तो देखा था और न सुना ही था। राजन्। यहाँ जहाँ-तहाँ अनेको युद्ध हो रहे थे; उसमें कोई घोर था, कोई घयानक था और कोई बढ़ा विश्वित्र था।

#### भगदत्तकी वीरता, अर्जुनद्वारा संशप्तकोंका नाश तथा भगदत्तका वध

्युतराहुनं पूरा-सम्राय । जब पाष्ट्रवस्त्रेग इस प्रकार लीटकर युद्धके लिये अलग-अलग बेंट गये हो मेरे पुराने और उन्होंने किस प्रकार सुद्ध किया ?

सक्रमने कहा—राजन् । जब सब लोग संप्रापके लिये सजकर तैयार हो गये, तो आपके युव दुर्योधनने गजारोहियोंकी सेना लेकर भीमसेनके क्यर बावा किया। किंतु युन्नकुशल भीमने खोड़ी ही देश्में उस गजसेनाके ब्युक्तों तोड़ दिया। उनके बाजीसे हाथियोंका सारा यह उतर गया



और वे मुँह फेरकर भागने लगे। इसी तरह भीपसेनने अस सारी सेनाको कुळल छला। यह देखकर वृद्धीयनका क्रोध यहक उठा और वह भीगसेनके सामने आकर उन्हें अपने पैने वालोसे बॉयने लगा। किंतु एक क्षणमें ही भीमसेनने बाण बरसाकर उसे पायल कर दिया तथा हो बाण छोड़कर उसकी ध्वजाने विक्ति गणिगय हाथी और धनुषको काट बाला। इस प्रकार दुर्धीयनको पीडित होते देख अंग्येशका राजा हाथीपर सवार हुआ भीगसेनके सामने आया। उसके हाथीको अपनी और आते देखकर भीमसेनने बाणोकी वर्षा करके उसके प्रकारको बहुत बायल कर दिया। इससे वह धनराकर पृथ्वीयर गिर गया। हाथीके गिरनेके साथ अंगराज भी जमीनपर गिर गया। इसी समय फुर्तीले भीमसेनने एक बायसे उसका सिर उड़ा दिया। यह देखते ही उसकी सेना प्रवासकर भाग गया।

इसके बाद ऐरावतके वंशमें उत्पन्न हुए एक विशालकाय गजराज्यर बढ़ प्राच्योतिषनरेश भगदलने भीमसेनपर आक्रमण किया। उनके हाथीने क्रोधमें भरकर अपने आगेके दो पर और मुँड्से भीमसेनके रश्च और घोड़ोंको एकदम कुछल डाला। भीमसेन अञ्चलिकावेश जानते थे। इसलिये

<sup>ः</sup> १. ग्राचीकं पेटपर एक स्थानविद्योगको हाथसे थपवपाना 'अञ्चातिवेध' कहताता है। यह हाथीको अच्छा तगता है और फिर महावतके हाँकनेपर भी वह आगे नहीं बहुता। ऐसा करके भीमसेनने अपने क्रपर बिगड़े हुए भगदतके हाथीको अपने कामूमें कर तिसा।

में भगे नहीं, बल्कि दौड़कर हाबीके पेटके नीचे किप गये और बार-बार उसे बपबपाने लगे। उस गवराजमें दस हजार हाबियोंके समान बल वा और वह भीमसेनको मार बालनेपर हुस्त हुआ था, इसलिये बड़ी तेजीसे कुन्हारके बाकके समान बक्कर लगाने स्वगा। तब भीमसेन नीचेसे निकलकर उसके सामने आ गये। हाथीने उन्हें मुँहसे गिराकर पुटनोसे मनलना



आरम्ब किया। तब भीमसेनने अपने शरीरको युमाकर उसकी मुँहसे निकाल लिया और वे किर उसके शरीरके नीचे क्रिय गये। कुछ देरमें वे उससे बाहर आकर बड़े नेगसे भाग गये। यह देशकर सारी सेनामें बड़ा कोलाइल होने लगा। पाण्डवोकी सेना उस हाथीसे बहुत हर गयी और उहाँ भीमसेन खड़े वे, वहीं पहुँच गयी।

तब महाराज युधिहितने पञ्चालवीरोको साथ लेकर राजा भगवतको सब ऑरसे धेर लिया और उनपर संक्वो-हजारो बाणोसे बार किया। किंतु भगवतने पाञ्चालवीरोक उस प्रहारको अपने अंकुशसे ही व्यर्थ कर दिया और किर अपने हाथीसे ही पाञ्चाल और पाञ्चलवीरोको गैंदने लगे। संप्रासभूमिमें भगवतका यह वहां ही अद्भुत पराञ्चन हा। इसके बाद दशाणदिशका राजा हाबीपर बढ़कर भगवतके सामने आया। अब दोनों हाबियोंका बड़ा भयंकर युद्ध छिड़ गया। भगवतके हाबीने पीछे इटकर किर एक साथ ऐसी टक्कर मारी कि दशाणराजके हाबीको पसलियों दूर गर्यो। यह तुरेत पृथ्वीपर गिर गया। इसी समय भगवतने सात बमबमाते हुए तोमरोसे हावीपर बैठे हुए दशाणीसमको यार डाला। अब युधिहितने बड़ी भारी रक्तमेना लेकर भगदत्तको बारों ओसो धेर लिया। परंतु प्रान्न्योतिषनरेशने अपने हाथीको यकायक सात्वकिक रक्तपर छोड़ दिया। हाथीने उसके रक्तको उठाकर बड़े वेगसे दूर फेंक दिया। किंतु सात्यकि रथमेंसे कुट्कर भाग गया। तब कृतीका पुत्र स्विपर्या भगदत्तके

सामने आया। वह एक स्थपर सवार था।

उसने कालके समान वाणांको वर्षा करनी

आरम्म कर दी। किंतु धगदतने

एक ही बाणसे उसे पमराजके घर भेज दिया।

वीर रुक्तिपविक मारे जानेपर अभिमन्यु,

डोपटीके पुत्र, लेकितान, सृष्टकेतु और युयुत्सु,

आदि वोद्धा पगदतके हावीको तंग करने

लगे। उसका काम तमाम करनेके लिये उन्होंने

उसपन बाजोंकी वर्षा आरम्म कर दी। किंतु

जब महाजलने उसे एड्डी, अंकुवा और अंगुठेसे

गुट्गुटाकर बढ़ाया तो वह सुढ़ फैलाकर तथा

कान और नेहोंको स्थिर करके प्राप्नुओंकी

ओर बला। उसने पुयुत्सुके घोड़ोंको पैरसे

दबाकर उसके सार्श्वको मार द्वाला। तम

युप्तसु तुरंत ही रक्षसे कृदकर धाग गया।

अब अध्ययन्तुनं बारह, युयुत्तुनं दस तथा हीपदीके पाँची
पुत्र और धृष्टकेतुनं तीन-तीन बाण मारका उसे घायल कर
दिया। अनुआंकी बाणवर्षानं उसे बहुत ही पीड़ा पहुँचायी।
पहानतने उसे फिर पुक्तिपूर्वक बढ़ाया। इससे कुपित होकर
वह राष्ट्रुओंको उठा-उठाकर अपने दाये-वाये फेंकने लगा।
इससे सभी बीरोंको भयने दबा लिया। गजारोही, अखारोही,
रखी और राजा सभी डरकर भागने लगे। उस समय उनके
कोलाहरूसे बढ़ा भीषण सब्द होने लगा। वायु बढ़े वेगसे
बह रहा था, इसलिये आकाश और समसा सैनिक धृलसे
इक गये।

इस प्रकार भगदतके अनेको पराक्रम दिखानेपर जब अर्जुनने आकाशमें पूछ उठतो देखी और हाथीको जिल्हार सुनी तो उन्होंने कीकृष्णसे कहा, 'मधुसुदन ! मालूम होता है, प्रान्न्योतिषनरेश भगदत आज हाथीपर बढ़कर हमारी सेनापर टूट पड़े हैं। निःसंटेड यह जिल्हार उन्होंके हाथीको है। मेरा तो ऐसा विचार है कि ये युद्धमें इन्द्रसे कम नहीं हैं। इन्हें गजारोहियोंमें पृथ्वीभरमें सबसे श्रेष्ठ कंडा जा सकता है। आज ये अकेले ही पाण्डवींकी सारी सेनाको नष्ट कर देंगे। हम दोनोंके सिवा इनकी गतिको ग्रेकनेमें और कोई समर्थ नहीं है। इसलिये अब जल्दी ही उनकी और चलिये।'

अर्जुनके ऐसा कहनेपर भगवान् कृष्ण उनके रचको उसी ओर ले चले, जिपर भगवल पाण्यवीकी सेनाका संदार कर रहे थे। उन्हें जाते देखकर जौदा हजार संदासक, दस हजार जिगलें और चार हजार नारायणी सेनाके बीर पीछेसे पुकारने लगे। अब अर्जुनका हवय द्विजवामें पड़ गया। वे सोचने लगे कि 'मैं संदासकोंकी ओर लोई या राजा युधिहिएके पास जाऊँ ? इन दोनोंसेसे कौन काम करना विशेष द्विजका होगा ?' अलामें उनका विचार संदासकोंका वस करनेके पक्षमें ही अधिक तिवर हुआ। इसलिये वे अकेले ही हजारों चीरोंका सफाया करनेके विचारमें फिर मंद्रासकोंकी और लीट पढ़े।

संशासक महारिवयोंने एक साव हजारों वाण अर्जुन्यर छोड़े। उनसे विलकुल इक जानेके कारण अर्जुन, कृष्ण तथा उनके घोड़े और रच सभी दीखने कद हो गये। तथ अर्जुन्ने बात-की-बातमें उनें ब्रह्माखसे नष्ट कर दिया। किर उनके बाणोंसे संप्रामभूमिमें अनेको ब्लजारे, छोड़े, सार्राय, हावों और महावत कट-कटकर गिर गये: अनेको वीरोकी भूजाएं, जिनमें बाहि, प्रास, तलवार, वयनस, मुद्गर और करसे आदि लगे हुए थे, कटकर इयर-उधर फैल गयी तथा उनके सिर वहाँ-तहाँ लुद्दकने लगे। अर्जुनका यह अद्भुत पराक्रम देखकर श्रीकृत्यको बड़ा आहार्य हुआ और वे कहने लगे, 'पार्थ ! आज तुमने जो काम किया है, मेरे विचारसे वह इन्द्र, यम और कुवेरसे भी होना कठिन है। मैंने युद्धमें प्रत्यक्ष ही सैकड़ो-हजारों संशासक महारिवयोंको एक साथ गिरते देखा है।'

इस प्रकार वहाँ जो संशासक बीर मौजूद थे, उनमेंसे अधिकांशको मारकर अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा—'श्रव भगदसकी ओर बलिये।' तक श्रीमाध्यने बड़ी फुर्लीसे पोझेंको ग्रेणाचार्यकी सेनाकी ओर मोद दिया। यह देसकर सुशमनि अपने भाइयोंको साच लेकर उनका पीछा किया। तब अर्जुनने श्रीकृष्णसे पूछा, 'अच्युत! देखिये, इघर तो अपने भाइयोंके सहित सुशमा मुझे युद्धके लिये तलकार खा है और उधर उत्तर दिशामें हमारी सेनाका संदार हो छा है। बताइये, इनमेंसे कीन काम करना हमारे लिये अधिक हितकर होगा ?' यह सुनकर झीकृष्णने जिगत्तीयन सुनार्माकी ओर रब मोड़ दिया। अर्जुनने तुरंत हो सात बाणोंसे सुनार्माको बॉधकर दो बाणोंसे उसके धनुष और ब्यवाको काट बाला। किर छः बाणोंसे उसके भाईको सार्राध और घोड़ोसहित दमराजके पास भेज दिया। तब सुनार्माने तककर अर्जुनपर एक लोहेकी जाति और श्रीकृष्णपर एक तोमर छोड़ा। अर्जुनने तीन-तीन बाणोंसे शक्ति और तोसर दोनोहीको काट बाला और किर बाणोंकी वर्षांसे सुनार्माको मृखित कर ब्रोणकी ओर लौट पड़े।

उन्होंने अपनी बाजवर्षासे कौरवीकी सेनाको छा दिया और जिर वे मगदतके सामने आकर बट गये। मगदत मेसके समान श्वापवर्षा हायोपर वादे हुए थे। उन्होंने अर्जुनपर वाजोकी वर्षा करनी आरम्भ कर दी। किंतु अर्जुनने बीजडीमें उन सब बाजोको काट डाला। इसपर बाजोकी चीट आरम्भ की। तब अर्जुनने उनके धनुकको काट डाला। अङ्गरकाकोको मानकर गिरा दिया और भगदतके साथ खेल-सा करते हुए पुद्ध करने लगे। भगदतके कर दिये। फिर उन्होंने मगदतके हाळीका कर्म्य काट डाला। तम भगदतने आकृत्यापर एक लोहकी शक्त छोड़ी, किंतु अर्जुनने उसके दो दुकड़े कर हाले तक भगदतके छत्र और भगदतको काटकर उन्हें दस माणोरी वाद्य भगदतके छत्र और भगदतको काटकर उन्हें दस माणोरी बाद्य भगदतके छत्र और भगदतको काटकर उन्हें दस माणोरी

इस प्रकार अर्जुनके बाणीसे बिथे हुए प्रगदनने भी क्रीधमें प्रगक्तर उनके प्रजक्षपर कई बाण मारे। इससे उनका मुकुट कुछ टेड्रा हो गया। मुकुटको सीधा करते हुए अर्जुनने प्रगदक्ते कहा—'राजन्। अब तुम इस संसारको जी



भरकर देख लो ।' यह सूनकर भगदल क्रोधमें भर गये और अर्जुन तथा श्रीकृष्णपर बाणोंकी वर्षा करने लगे। यह देख अर्जुनने बड़ी फुर्तीसे उनके धनुष और तरकसोको काट हाला तथा बहुत्तर बाणोंसे उनके मर्महवानोंको बींध दिया। इससे अत्यन्त व्यक्षित होकर भगदतने वैद्यावासका आवाहन किया और उससे अंकुशको अधिमन्तित करके उसे अर्जुनकी छातीपर चलाया । भगदत्तका वह अस सबका नाह काने-वाला था, अतः श्रीकृष्णने अर्जुनको ओटमें करके उसे अपनी ही क्षातीपर होल लिया । इससे अर्जुनके वित्तको बहा हेवा पहुँचा और उन्होंने श्रीकृष्णसे कहा, 'भगवन् ! आपने तो प्रतिहा की है कि 'मैं युद्ध न करके केवल सारविका काम कर्मेगा; किंतु अब आप अपनी प्रतिज्ञाका पातन नहीं का रहे हैं। यदि में संकटमें यह जाता या अन्त्रका निवारण करनेमें असमर्व हो जाता, उस समय आपका ऐसा करना डविट होता । आपको तो यह भी मालूम है कि यदि मेरे हाबमें धनुष और बाण हो तो मैं देवता, असुर और मनुष्योसक्ति सम्पूर्ण लोकोंको जीतनेमें समर्थ है।'

यह सुनकर भगवान् श्रीकृष्याने अर्जुनसे ये ख्राव्यपूर्ण बचान कहे, 'कुन्तीनन्दन ! सुनो; प्रै तुन्हें एक गुप्त बात बतायता 👢 जो पूर्वकारामें घटित हो खुकी है। मैं बार स्वरूप धारण कर सदा सम्पूर्ण लोकोंकी रक्षामें तत्पर रहता 🐌 अपनेको 🗓 अनेको रूपोमें विभक्त करके संसारका हित करता है। ['नारायण' नामसे प्रसिद्ध] मेरी एक मूर्ति इस घूमण्डलपर राकर तपस्या करती है। दूसरी मूर्ति जगत्के शुभाज्ञ कर्मोपर दृष्टि रक्ती है। तीसरी यनुष्यलोकमें आकर नाना प्रकारके कर्म करती है और चौथी वह है, जो हजार क्वॉतक जलमें शयन करती है। वह मेरा चौचा विग्रह जब हजार वर्षके पक्षात् शयनसे उठता है, उस समय वर पानेबोच्य धन्ती तथा ऋषि-महर्षियोको उत्तम कादान देता है। एक बार, जब कि वहीं समय प्राप्त था, पृथ्वीदेवीने जाकर नुवसे यह करदान माँगा कि 'मेरा पुत्र (नरकासुर) देवता तथा असरोसे अवध्य हो और उसके पास वैष्णवांख रहे।' पृथ्वीकी यह याच्या सुनकर पैने उसके पुत्रको अमोध वैद्यावास दिया और उससे कहा-'पृथ्वी । यह अमोच वैद्यावास नरकामुरकी रहाके लिये उसके पास रहेगा, अब इसे कोई नहीं बार सकेगा।' पृथ्वीकी मन:कामना पूरी हुई और वह 'ऐसा ही हो' कहकर चली गयी तथा वह नाकासुर भी दुईषं होकर शहओंको संतर्प देने लगा । अर्जुन ! वहीं मेरा वैष्णवास नरकासुरसे | योद्धाओंका भी संहार कर बाला ।

भगदत्तको प्राप्त हुआ था। इन्द्र और स्द्र आदि देवताओंसहित सम्पूर्ण लोकोंमें कोई भी ऐसा नहीं है, जो इस अखसे मारा न जा सके। अतः तुम्हारी प्राणरक्षाके स्थि ही मैंने इस असकी बोट स्वयं सह ली और इसे व्यर्थ कर दिया है। अब धगदतके पास वह दिव्य अस नहीं रहा, अतः इस महान् असुरको तुम मार हालो।'

महात्मा श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अर्जुनने सहसा तीक्ष्ण बागोंकी वर्षा करके भगदत्तको हक दिया और उनके हाथीके दोनों कुम्बत्यलोंके बीचमें बाज मारा। वह बाज पुँछमहित उसके मसकमें वैस गया। फिर तो राजा भगदतके बार-बार हॉकनेपर भी हाथी आगे न बढ़ सका और आतंत्वरसे चिन्यारते हुए उसने प्राण त्याग दिये । तब श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा-'पार्थ ! यह भगवन बहुत बड़ी उप्रका है, इसके सिरके बाल सफेद हो गये हैं। पलके कपर न उठनेके कारण इसकी असि प्राप: बंद रहती हैं; इस समय इसने अस्तिको खुल्चे रक्तनेके लिये कपहेंकी पड़ीसे पलकोंको लालाटमें बाँध रस्या है।'

मगवान्के कहनेसे अर्जुनने बाण मारकर भगदत्तके सिरको पट्टी काट दी, उसके करते ही भगदतको अशि बंद हो गयी। तत्पक्षात् एक अर्धचन्त्राकार बाण मारकर अर्जुनने राजा भगदतको छाती छेद दी। उनका इदर्प फट गया, प्राप्तपत्तंक ठा गर्व और हाक्से धनुष-वाण कुटकर गिर पड़े। पहले उनके पालकारे शिसकाकर पगाई। गिरी, फिर से सार्थ भी पृज्वीपर गिर गये । इस प्रकार अर्जुनने उस युद्धमें इन्द्रके



सला राजा भगदतका वय किया और कौरवपशके अन्यान्य

#### वृषक, अचल और नील आदिका वध; शकुनि और कर्णकी पराजय

सञ्जयने कहा—धगदतको मारकर अर्जुन दक्षिण दिशाकी और पूर्म । उपरसे गन्धारराज सुबलके दो पुत्र कृषक और अवल आ पहुँचे तथा दोनों भाई पुद्धमें अर्जुनको पीडित करने लगे । एक तो अर्जुनके सामने सहा हो गया और दूसरा पीछे; फिर दीनों एक साथ तीले वाणोंसे उन्हें बीधने लगे । ठव

श्चरप्र, नालोक, बस्सदत्त, अस्विसंधि, बक्क, बाण और प्रास आदि अब-राखोको वर्षा होने लगी। गदहे, डेंट, पैसे, सिंह, व्याह्म, चौते, रीड, कुत्ते, रिज्ञ, बंदर, सौंप तथा नाना प्रकारके राज्ञस और पत्नी भूसे तथा क्रोधमें भरे हुए सब ओस्से अर्जुनकी और टूट पड़े।



अर्जुन तो दिव्य अक्तोंके ज्ञाता थे ही,
सहस्य वाणोंकी वृष्टि करते हुए उन जीवोंको
पारने लगे। अर्जुनके सुदृढ़ सायकोंकी मार
पड़नेसे वे सभी प्राणी जोर-जोरसे वीतकार
करते हुए नष्ट हो गये। इतनेहीमें अर्जुनके
स्वयर अर्थरा का गया। इसमेंसे वड़ी कुर
वाणी सुनावी देने लगी। परंतु उन्होंने
'ज्योतिक' नामक अत्यन्त उत्तम अखका
प्रयोग करके उस भवंकर अन्यकारका
नाम कर दिया। अर्थरा दूर होते ही वहाँ
प्रयानक जलवाराएँ गिरने लगी। तब अर्जुनने
'आदित्याक' का प्रयोग करके वह सारा जल
सुका दिया। इस प्रकार इस्कृतिने अनेकों
प्रकारको सावाएँ रखीं, किन्नु अर्जुनने

अर्जुनने अपने पैने बाणोंसे वृषकके सार्श्वि, बनुव, छत्र, ध्वमा, रस और घोड़ोकी धिजयों उड़ा ही तथा नाना प्रकारके असों और बाणसम्तुरोसे बीधकर गन्धारदेशीय योज्यओंको व्याकुल कर डाला। साथ डी, कोधये घरकर उन्होंने पाँच सी गान्धारवीरोंको यमलोक भेज दिया। हैसते-हैसते अपने अस्वबालमें उन सकका नाश कर दिया। जब सम्पूर्ण मांचाका नाश हो गया और शकुनि अर्जुनके बाणोंसे विशेष अहत हो गया, तब वह भयभीत होकर रणभूमिसे भाग गया।

व्यवकते स्वकं चोड़े मारे जा बुकं थे, इसलिये उससे कृतकत वह अपने माई अवलके रचपर वा बैठा और उससे दूसरा धनुष हाबमें ले लिया। अब तो वे वृषक और अवल दोनों माई बाणोंको वर्षा करके अर्जुनको बीधने लगे। वे दोनों रखपर एक दूसरेसे सटकत बैठे थे, उसी अवलवामें अर्जुनने एक ही बाणसे दोनोंको मार झला। दोनों एक साध ही रबसे नीचे गिर पड़े। राजन् ! अपने दोनों मामाओंको मरा देख आपके पुत्र औसू बहाने लगे। भाइयोंको मृत्युके मुख्ये पड़ा देख संकड़ों प्रकारको माथा जाननेवाले शकुनिने श्रीकृष्ण और अर्जुनको मोहमें झलनेके लिये मायाको सकता की। उस समय समस्त दिशाओं और उपदिशाओंसे अर्जुनपर लोहेके गोले, पत्थर, इसझी, हालि, गदा, परिच, हलवार, शुल, मुद्रगर, पड़िश, ऋष्टि, नल, मुसल, फरसा, हुए, तरनचर अर्जुन कौरव-सेनाका विकास करने लगे। है बाजोंकी वर्षा करते हुए आने बढ़ते जले जा रहे हैं, किंतु कोई भी बनुषंत्र कीर उन्हें रोक न सका। अर्जुनकी मारसे पीड़ित हो आपकी सेना इक्स-उबर भागने लगी। उस समय प्रवराहटके कारण आपके बहुत-से सैनिकॉन अपने ही पक्षके पोड़ाओंका संहार का डाला। अर्जुन हाथी, घोड़े और पनुष्योपर उस समय दूसरा बाज नहीं छोड़ते थे, एक ही बाजसे आहत होकर वे प्राचारिन हो धराहाची हो जाते थे। मारे गये पनुष्य, हाथी और घोड़ोकी लाहोंसे भरी हुई उस राजपुनिकी अद्भुत होना हो रही थी। सभी योद्धा बाणोंकी मासे व्याकुल हो रहे थे, उस समय बाप बेटेको और बेटा बापको छोड़कर कल देता खा। मित्र-मित्रकी बात नहीं पूछता था। लोग अपनी सवारी भी छोड़कर भाग बले थे।

इचर, द्रोणाचार्च अपने तीक्ष्ण बाणोसे पाण्डवसेनाको

छिन्न-भिन्न करने लगे। अद्भुत पराक्रमों झेण जिस समय उन योद्धाओंको कुचल रहे थे, सेनायति थृहचुन्नने स्वयं आकर झेणके चारों ओर घेरा झल दिया। फिर वो झेणाचार्य और धृहचुन्नमें अद्भुत युद्ध होने लगा। दूसरी ओर अधिके समान तेजस्वी राजा नील अपने बाणोंसे कौरवसेनाको भस्म करने लगा। उसे इस प्रकार संहार करते देख अखरवामाने हैंसकर कहा—'नील! तुम अपनी बाणांत्रिसे इन अनेक योद्धाओं-को क्यों भस्म कर रहे हो, साहस हो तो केवल मेरे साब लड़ी।' यह ललकार सुनकर नीलने बाणोंसे अखरवामाको बीध दिया। तब उसने भी तीन बाण मारकर नीलके धनुष, ध्यजा और छन्नको काट डाला। यह देख नील हाकमे छाल-तलवार ले रुवसे कुद पड़ा और अखरवामाके सिरको काटना ही बाहता या कि उसने भाला मारकर नीलके कुण्डलसहित मस्तकको काट गिराया। नील पृथ्वीपर गिर पड़ा। उसकी मृत्युसे पाण्डलसेनाको बढ़ा दुःख हुआ।

इतनेहीमें अर्जुन बहुत-से संशप्तकोंको जीतकर, जहाँ होणावार्य पाण्डवसेनाका संहार कर रहे थे, वहाँ आ पहुँचे और कौरव योद्धाओंको अपने शक्षीको आगर्ने जलाने लगे। उनके सहस्रों वाणोंसे पीड़ित होकर कितने ही हाचीसवार, घुड़सबार और पैदान सैनिक घुमियर गिरने लगे। कितने ही आर्तस्वरसे कराहने लगे । कितनोने गिरते ही प्राण त्याग दिये । उनमेंसे जो उठते-गिरते भागने लगे, उन योद्धाओंको अर्जुनने युद्धसम्बन्धी नियमका स्मरण करके नहीं मारा। भागते हुए कौरव 'हा कर्ण ! हा कर्ण !" ऐसे पुकारने लगे। शरणार्थियोका वह करुण इन्दन सुनकर—'वीरो । हरो मत' ऐसा कहकर कर्ण अर्जुनका सामना करने चला। कर्ण अख-वेताओंमें क्षेष्ठ था, उसने उस समय आप्रेयाख प्रकट किया; परंतु अर्जुनने उसे शाना कर दिया । इसी प्रकार कर्णने भी अर्जुनके तेजस्वी बाणोंका अपने अससे निवारण कर दिया और बाणोंकी वर्षा करते हुए सिंहनाद किया। तब भृष्टग्रुप्त, भीम और सात्यकि भी वहाँ पहुँचकर कर्णको अपने बाणोंसे बींधने लगे। कर्णने भी तीन बाणोंसे उन तीनों वीरोंके धनुष काट डाले। तब उन्होंने कर्णपर शक्तियोंका | लोट गर्यी।

प्रहार करके सिंहोंके समान गर्जना की। कर्ण भी तीन-तीन वाणोसे वन शक्तियोंके दुकड़े-दुकड़े करके अर्जुनपर बाण बरसाता हुआ गर्जने लगा। यह देख अर्जुनने सात बाणोसे कर्णको बॉधकर उसके छोटे भाईको मार डाला, फिर उसके दूसरे भाई शब्दुक्रपको भी छः बाणोसे मौतके घाट कारा। उसके बाद एक भाला मारकर विपाटके भी मस्तकको काटकर उसे रक्षसे गिरा विधा। इस प्रकार कौरवोंके देखते-देखते कर्णके सामने ही उसके तीनो भाइयोंको अर्जुनने अकेले ही मार डाला।

तदनत्तर, भीमसेन भी अपने रखसे कृद पड़े और तत्त्वारसे कर्णपक्षके पंद्रह वीरोको मारकर फिर अपने रबपर बढ़ आये। इसके बाद दूसरा धनुष लेकर उन्होंने कर्णको दस तबा उसके सारवि और घोड़ोको पांच बाणोंसे बीध डाला। इसी प्रकार धृष्टपुष्ठ भी अपने रखसे उत्तकर डाल-तलवार लिये आगे बढ़ा और बजवमां तथा निषमदेशके राजा बृह्यक्षप्रको मारकर पुन: रखपर आ गया। फिर दूसरा धनुष इावमें ले उसने सिंहनाद करते हुए तिहत्तर बाणोंसे कर्णको बीध दिया। इसके बाद सात्विकने भी दूसरा धनुष उठाया और बीसठ बाणोंसे कर्णको बीधकर सिंहके समान गर्जना की। फिर दो बाणोंसे उसने कर्णका धनुष काट दिया और तीन बाणोंसे उसकी बाहुओं तथा छातीमें प्रहार किया।

कर्ण सात्यिकसयी समुद्रमें हुव रहा था; उस समय दुर्योधन, ब्रेणाचार्य और जबद्रथने आकर उसके प्राण बचाये। फिर तो आपकी सेनाके सैकड़ों पैटल, रथीं और हाबीसबार योद्धा कर्णकी रक्षाके लिये तौड़ पड़े। दूसरी ओर धृहचुप्र, भीमसेन, अभिमन्यु, नकुल और सहतेच सात्यिककी रक्षा करने लगे। इस प्रकार वहाँ समस्त धनुधाँरियोंका नाझ करनेके लिये महाभयानक संप्राम छिड़ गया। आपके और पाण्डवपक्षके वीरोमें प्राणोंका मोह छोड़कर युद्ध होने लगा। इतनेमें सूर्य अस्ताचलको जा धनुँखा। तब दोनों ओरकी बकी-माँदी एवं लोहुलुहान हुई सेनाएँ एक-दूसरेको देखती हुई धीरे-धीरे अपने शिविरको लीट गर्यी।

#### चक्रव्यूह-निर्माण और अभिमन्युकी प्रतिज्ञा

हमारी सेनाको पराजित कर युधिष्ठिरकी रङ्गा की और द्रोणासार्यका संकल्प सिद्ध नहीं होने दिया। दुर्योधन दूसरे दिन सबेरे ही उसने सब योद्धाओंके सामने प्रेम और | लिये हलकारा और वे उन्हें दक्तिन दिशाकी ओर हटा ले

अभिमानपूर्वक ग्रेणाचार्यसे कहा, 'द्विजवर ! निश्चय ही हमलोग आपके शतुओमेसे हैं, तथी तो कल आपने पुधिष्ठिरको निकट आ जानेपर भी नहीं केंद्र किया। राष्ट्र आपको आँखोंक सामने आ जाय और आप उसे पकड़ना चाहें तो सम्पूर्ण देवताओंको साब लेकर भी पाण्डवाहोग आपसे उसकी रक्षा नहीं कर सकते । आपने प्रसन्न होकर पहले मुझे बस्दान तो दे दिया, जितु पीछे उसे पूर्ण नहीं किया।"

दुर्वोधनके ऐसा कत्रनेपर आवार्य होणने बुक्त सिन्न होबार कहा, 'राजन् ! तुम्हें ऐसा नहीं समझना चाहिये । में तो सदा तुनारा प्रिय करनेकी ही चेष्टा करता हूँ। किंतु क्या कर्त रे अर्जुन जिसकी रक्षा करते हो, उसे देवता,

सञ्जय कहते हैं—राजन् ! उस दिन अधित केजली अर्जुनने | ऐसी नहीं है, जो अर्जुनको ज्ञात न हो अथया ये उसे कर न सके । उन्होंने युद्धका सन्पूर्ण विज्ञान मुझसे तथा दूसरोसे जान लिया है।





असुर गन्धर्य, सर्प, राक्षस तथा सम्पूर्ण लोक भी नहीं जीत सकते। जहाँ विश्वविधाता भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन हैं, वहाँ शंकरके सिवा और किसका बल काम दे सकता है ? तात ! इस समय तुमसे सत्य कहता हूँ, यह कभी अन्यवा नहीं हो सकता—आज पाण्डवपक्षके किसी एक श्रेष्ठ महारबीका नाश करूँगा। आज वह ब्युह बनाऊँगा, जिसे वेबता भी नहीं तोड़ सकते । लेकिन अर्जुनको तुम किसी भी उपायमें यहाँसे दूर हटा दो । युद्धके विषयकी कोई भी कला

गर्व । इस समय अर्जुनका शहुआंके साथ ऐसा घोर युद्ध हुआ, जैसा पहले न तो कभी देखा गया और न सुना ही गया था। ग्याराज ! इका, आखार्य द्रोणने सकल्युहका निर्माण किया; उसमें उन्होंने इन्ह्रके समान पराक्रमी राजाओंको सम्मिलित किया और उस व्यूहके अरोंके स्थानपर सूर्यके कुच तेजली राजकुमारोको सङ्ग किया। राजा दुर्वोधन इसके मध्यभागमें लड़ा हुआ; उसके साथ महारथी कर्ण, कृपावार्य और दुःशासन् थे ( व्यूतके अप्रभागमें प्रेणासार्य और जण्डब खड़े हुए; जयड़बके बगलमें अश्वत्वामाके साथ आपके तीस पुत्र, शकुनि, प्रान्य और भूरिव्रवा खड़े थे। ठटनन्तर कौरवों और पाण्डवोमें मृत्युको ही विकास मानकर रोमाञ्चकारो तुमुल युद्ध विद्ध गया ।

ब्रेनाचार्यद्वारा सुरक्षित उस दुईर्ष व्युह्नपर भीपसेनको आगे करके पाण्डवोंने आक्रमण किया। सात्विक, चेकितान, धृष्टद्युत्र, कुन्तिचोत्र, हुपद, अभियन्यु, क्षत्रवर्मा, बृहत्कत्र, चेदिराज, बृहकेतु, नकुल, सहदेव, घटोत्कव, युधामन्यु, दिरसम्ब्डी, उत्तमीजा, विराट, ग्रीपदीके पुत्र, हिन्दुपालका पुत्र, केकचरातकुमार और हजारों सुख्रयवंत्री इतिय—ये तवा और भी बहुत-से रणोन्यत्त योद्धा युद्धकी

इन्छासं सहसा होणावाधिक करा दूट पड़े। उन्हें अपने निकट पहुँचा देखकर भी आचार्य होण विचलित नहीं हुए, उन्होंने बाणोंकी वर्षा करके उन सब वीरोको आगे बढ़नेसे रोक दिया। इस समय इमलोगोने होणको धुकाओका अद्भुत पराक्रम देखा कि पाझाल और सृजय क्षत्रिय एक साथ मिलकर भी उनका सामना न कर सके। होणावार्यको क्रोथमें भरकर आगे बढ़ते देख युधिष्ठिरने उन्हें गेकनेके विषयमें बहुत विचार किया। होणका सामना करना दूसरोके लिये आयन्त कठिन समझकर उन्होंने इस गुठता कार्यका भार अधिमन्युपर रखा। अधिमन्यु अपने सामा बीकृष्ण और पिता अर्जुनसे कम पराक्रमी नहीं था, वह अजन्त वेजली तथा प्रानुपक्षके वीरोका संहार करनेवाला था। पुधिन्तिरने अससे कहा— 'बेटा अधिमन्यु! कक्रव्यक्रके भेदनका उपाय हमलोग विलक्तल नहीं जानते। इसे वो तुम, अर्जुन, बीकृष्ण अखवा प्रशुप्त ही तोड़ सकते हैं। योद्यवाँ कोई भी इप



कामको नहीं कर सकता। अतः तुम अस्त लेकर द्वीप्र ही

लेको इस व्यक्तको तोड ठालो, नहीं तो युद्धसे लौटनेपर अर्जुन इमलोगोको ताना देगे।

अध्यन्तुने कहा—आवार्य होणकी यह सेना यद्यपि अस्पन्त सुदृढ़ और भयंकर है, तबापि मैं अपने पितृवर्गकी विजयके लिये इस व्यूहमें अभी प्रवेश करता हैं। पिताजीने व्यूह्टको तोइनेका उपाय तो मुझे बता दिया है, पर निकलना नहीं कताया है। यदि मैं वहाँ किसी विपत्तिमें फैंस गया तो निकल नहीं सकुँगा।

कृषिक्र कंटे-बीरवर ! तुम इस सेनाको भेदकर इमलोगोंक लियं द्वार तो बनाओ । किर जिस मार्गसे तुम काओगे, तुन्तरे पीछे-पीछे हमलोग भी चलेगे और सब ओरसे तुन्हारी रक्षा करेंगे।

भीनने बडा—मैं, यृष्टयुत्र, सात्यकि तथा प्रकाल, मत्त्व, प्रयद्भक और केकप देशके योद्धा—चे सब तुमारे साथ खलेंगे। एक बार वहाँ तुमने व्युष्ट भङ्ग किया, वहाँके बड़े-बड़े बीरोंको मारकर हमलेंग व्युक्ता विश्वंस कर डालेंगे।

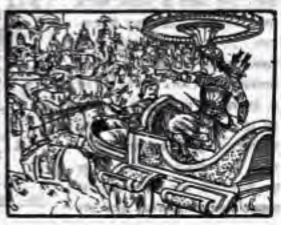
अध्यम्पुने क्या—अच्छा, तो अब ये ग्रेणकी इस दुईर्ष सेनाये प्रवेश करता है। आज वह पराक्रम कर दिखाऊँगा, किससे मेरे मामा और पिता दोनोंके कुलोंका हित होगा। इससे यामा भी प्रसन्न होंगे और पिताजी भी। यद्यपि में बालक है, तो भी सम्पूर्ण प्राणी देखेंगे कि ये किस तरह आज अकेले ही शहुसेनाको कालका पास बनाता है। यदि जीते-जी पुद्धमें मेरे सामने आकर कोई जीवित बच जाय तो में अर्जुनका पुत्र नहीं और माता सुभग्नके गर्भसे मेरा जन्म नहीं हुआ।

वृधिहरनं करा—सुध्वयनदन ! तुम ग्रेणकी दुर्दार्थ सेनाको तोइनेका उत्साह दिला रहे हो, इसलिये ऐसी बीरताधरी बातें करते हुए तुन्हारा कर सदा बढ़ता रहे।

# अभिमन्युका व्यूहमें प्रवेश और पराक्रम

सञ्जय करते हैं—धर्मराज युधिहिरकी बात सुनकर अभिमन्यूने सारधिको होणवी सेनाके पास रय ले बलकेको कहा। जब बारम्बार बलनेको आजा दो तो सारबिने उससे बहा—'आयुध्यन् ! पाष्ट्रवीने आपपर यह बहुत वहा भार रस दिया है; आप खोड़ी देर इसपर विवास कर लॉकिये, फिर युद्ध कॉकियेगा। आबार्य होण बड़े विहान् हैं, उन्होंने उत्तम अर्खावद्यामें बहुद परिध्रम किया है। इपर आप बड़े सुन्न और आराममें प्रते हैं तवा बुद्धविद्यामें उनके समान निपुण भी नहीं हैं।'

सारविकी बात सुनकर अधियन्युने उससे ईसकर कहा,



सृत ! यह ब्रोण अववा क्षत्रिय-समुदाय क्या है ? यदि साक्षात् इन्द्र देवताओं के साथ आ वार्ष अववा भूतगणों को साथ लेकर श्रृहर उत्तर आवे तो मैं उनसे भी युद्ध कर सकता है। इस क्षत्रियसमृत्रको देखकर आज मुझे आश्चर्य नहीं हो रहा है। यह सम्पूर्ण शत्रुसेना मेरी सोलहवीं कलके बरावर भी नहीं है। और तो क्या, विश्वविकाणी मामा श्रीकृष्ण और पिठा अर्जुनको भी अपने विपक्षमें पाकर मुझे भय नहीं होगा।' इस प्रकार सार्धिको बातको अवहेलना करके अभियन्युने उसे शीध ही ब्रोणको सेनाके पास बलनेको आजा है। यह सुनकर सार्रिय मनमें बहुत प्रसन्न तो नहीं हुआ, परंतु खेड़ोंको उसने ब्रोणको ओर बढ़ाया। पाष्ट्रव भी अभियन्युके पछि-पछि बले। उसको आते देख कौरवपश्चके सभी बोद्धा ब्रोणको आगे करके उसका सामना करनेके लिये इट गये।

अर्जुनका पुत्र अर्जुनसे भी बढ़कर पराक्रमी वा। यह पुत्रकी इच्छासे होण आदि यहार्यक्रयोके सामने इस प्रकार जा इटा, जैसे हाधियोंके आने सिहका बचा हो। अधियन्तु अभी ज्युहकी ओर बीस ही कदम बढ़ा था कि करेख खंद्धा उसके क्रमर प्रहार करने लगे। फिर तो एक-दूसरेका संहार करनेवाले उभय पक्षके योद्धाओं में योर संध्रम होने लगा। उस भवंकर पुत्रमें होणके देखते-देखते ज्युह भेदकर अभिमन्तु उसके भीता पुस गया। वहाँ जानेपर उसके क्रमर बहुत-से खेदह टूट पड़े। परंतु बीर अधियन्यु अख बल्यनेमें पुन्तीला हा। जो-जो बीर उसके सामने आये, सक्को अपने यमभेदी बाजोंसे मानने लगा। उसके पैने बाजोंकी मार पड़नेसे घायल हो बहुत-से योदा धराशायी हो गये। मरे हुए वीरोकी लाशों और उसके टुकड़ोसे वहाँकी भूमि डक गयी। धनुष, बाज, हाल, तलकार,

अंकुण, तोमर आदि बहुत-से शको और आपूरणोसे युक्त हजारों वीरोकी पुजाओको अधिसम्पूर्न कार डाला तथा रखोंको तोड़ डाला। उसने अकले ही भगवान् विच्युके समान अक्तिन्तनीय पराक्रम कर दिलाया। राजन्! उस समय आपके पुत्र और आपके पक्षके योद्धा दसों दिशाओंको ओर देखते हुए भागनेको राह दुँखने लगे। उनके मुँह मूल गये थे, नेज बञ्चल हो रहे थे, क्दनसे पसीना कर रहा था, रीएँ खड़े हो गये थे। वे शहुको जीवनेका साइस खो बैठे थे; अगर कुछ उसाइ था तो वहाँसे निकल भागनेका। मरे हुए पुत्र, पिता, भाई, बन्धु तथा सम्बन्धियोंको छोड़कर अपना प्राण क्यानेको इत्यासे घोड़े और हावियोंको उतावलीके साथ हाँकते हुए सब लोग भाग वले।

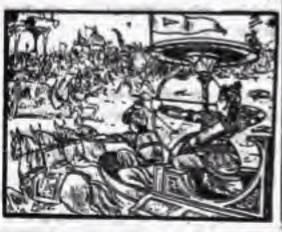
अस्ति तेजस्वी अधिमन्युके द्वारा अपनी सेनाको इस प्रकार तितर-कितर होते देख दुवाँचन अत्यन्त कोधमें भरा हुआ उसके सामने आचा । द्वेणाचार्यको आज्ञासे और भी बहुत-से योखा वहाँ आ पहुँचे और दुवाँचनको चारो ओरसे घेरकर उसकी रहा करने लगें । इसी समय द्वेण, अखत्वामा, कृपाचार्य, कर्ण, कृतवर्मा, अपूर्णि, बृहद्वल, सन्य, भूरि, भूरिश्रवा, सल, चैरव और वृक्तेनने सुमझकुमारपर तीसे बाणोंकी वर्षा करके उसे आच्चादित कर दिया । इस प्रकार अध्यय-पुको मोहित करके उन्होंने दुवाँचनको क्या लिया ।

नेसे पुष्का प्रास छिन नाय, उसी प्रकार दुर्थोधनका निकल नाना अधिमन्दुसे नहीं सहा गया। उसने बड़ी भारी बाणवर्षा करके घोड़े और सार्राधयोसहित उन सभी महार्राधयोको भार धन्मणा तथा सिंहके समान गर्नना की। होण आदि पहारबी उसका सिंहनद नहीं सह सके। वे रखोसे उसको घेरकर बाजसमूहोंको वर्षा करने लगे, किंतु अधिमन्दु उन सब बाणोंको आकाशये ही काट पिराता और तुरंत नीखे बाण यारकर सबको बीध झालता था। उसका यह पराक्रम अद्भुत या। उस समय अधिमन्दु और कारब योद्धा एक-दूसरेपर लगातार प्रहार कर यो थे। कोई भी पुद्धारे विभुत्न नहीं होता था। उस धोर संवाममें दु-सहने नो बाण मारकर अधिमन्दुको बीध दिया। किर दु-शासनने बारह, कृपावार्यने तीन, होणने सन्दा, विविश्वतिने सत्तर, कृतवमनि सत्त, वृहहरूने आठ, अक्टब्यामाने सत्त, पुरिक्रवाने तीन, इत्यपने छः शकुनिने दे। और राजा दुर्योधनने तीन बाण मारे।



पहाराज ! उस समय प्रतायी अभियन्यु जैसे नाच रहा हो, इस प्रकार सब और यूप-यूपकर सब महारवियोंको तीन-तीन बाणोंसे बेबता जाता था। फिर, आपके पुत्रोंने मिलकर जब उसे भय दिलाना आरम्प किया तो अभियन्यु कोबसे जल ब्ठा और अपनी अस्तविक्षाका महान् बल दिसाने लगा। इतनेमें अञ्चलनरेडाके पुत्रने बड़ी तेजीसे वहाँ आकर अभिमन्युको रोका और दस बाण मास्कर डास्को बीस बाला । तब अभिमन्युने पुसकराते हुए उसे दस बाण मारे और उनसे उसके घोड़ों, सारबि, व्यजा, धनुष, भुजाओं तजा मस्तकको काटकर पृथ्वीपर गिरा दिया।

अभिमन्युके हाबसे अस्मकराज्जुमारके मारे जानेजा सारी सेना विचलित होकर भागने लगी। तब कर्ण, कृपासार्य, होणासार्य, अस्त्रसामा, शकुनि, हाल, हल्य, पुरिजया, क्राय, स्तेमदत्त, विविद्यति, वृत्रसेन, सुकेण, कुण्डभेदी, प्रतदेन, कुदारक, लातित्व, प्रवाह, दीर्घलोखन और दुर्पोधन—इन सबने क्रोधमें घरकर अधियन्तुपर बारावर्षा आरम्भ की । इन बड़े-बड़े धनुधारियोंके बाजीसे नम्र अभिमन्यु नहुत यायल हो नया, हो उसने कवच और परिएको छेद डालनेवाला एक तीरता बाण कर्णके डायर मलाया । यह बाज कर्णका कवच छेदका बड़े बेगसे उसके शरीरमें पुस्त और उसे भी वेचकर पृथ्वीमें समा गया। अर दुःसह प्रहारसे कर्णको बड़ी व्यक्त हुई और वह व्याकुत होकर वस रणसूमियें काँप डठा। इसी प्रकार क्रोबर्य **धरे हु**ए



अभिमन्युने तीन बाणीसे सुवेण, दीर्घरोचन और कुण्डभेदीको भी मारा।

तब कर्णने पद्यास, अञ्चत्वामाने बीस और कृतवर्माने सात बाण मारकर अभिमन्युको घाषल किया। उसके सम्पूर्ण ऋरीरमें बाण खिदे हुए थे, फिर भी वह पासवारी यमरावके समान रणधूमिमें विचर रहा था। इल्यको अपने पास हो सहा देल अभियन्त्रने बाणोकी वर्षासे उन्हें इक दिया और आपकी सेनाको इराते हुए उसने भीवण गर्जना की। उसके पर्मभेदी बाजोंसे घायल हुए राजा शल्य रबके पिडले भागमें जा बैंडे और मूर्डित हो गये। इल्यकी ष्ट अवस्था देस सम्पूर्ण सेना आचार्य होणके देखते-देखते भाग चली। उस समय देवता, पितर, चारण, सिद्ध, यक्ष तचा सनुष्य अभिमन्द्रका वशोगान करते हुए उसकी प्रशंसा कारहे थे।

जल्पका एक छोटा भाई था। उसने सुना कि अभियन्तुने मेरे भाई महराजको रणमुखिये मुर्खित कर दिया है तो स्रोधमें भरकर बाजवर्षा करता हुआ वह उनके पास आया। आते ही इस बाण मतकर अने अभिमन्युको योहे और सारविसहित पावल कर दिया, फिर बढ़ें जोरसे गर्जना की। तब अर्जुनकुमारने बाणीसे उसके धोड़े, एव, ध्वजा, सारथि, बुआ, बैठक, पहिषा, सुरी, भावां, धनुष, प्रत्यक्का, पताका, पहिपाके रक्षक एवं रककी सब सामग्रीको अध्य-लय करके उसके हाब, पैर, गरन और मसक भी काट गिराये। तव तो उसके अनुचर अत्वना घषधीत हो सब दिशाओं पें भाग गर्य । अभिमन्दुके इस अद्भुत पराक्रमको देशकर सब लोग उसे शाकाशी देने लगें । उस समय वह दिव्य अखोसे राजु-सेनाका संकार करता हुआ चारों दिशाओंमें दिखायी हे का वा। उसके इस अर्खकिक कर्मको देख आपके सैनिक काँपने लगे। इसी समय आपका पुत्र दुःशासन बड़े जोरसे गरका और क्रोबर्ने भरकर बाणोंकी वर्षा करता हुआ सुष्याकुमारपर बढ़ आया। आते ही उसको अधिमन्युने इन्बोस बाण मारे। अभिमन्यु और दुःशासन दोनों ही रब-शिक्षामें कुएल बे। वे टावें-बावें विकार मण्डलाकार गतिसे बलते हुए युद्ध करने लगे।

#### दु:शासन और कर्णकी पराजय तथा जयद्रथका पराक्रम

दुःशासनसे हैंसकर कहा —'दुर्मते ! तूने मेरे पितृवर्गका राज्य इस्रोसे आज तुझे यह दिन देखना पड़ा है। आज उस पापका

सजय कहते हैं—राजन् ! उस समय अधिय-युने दुःसाहसके कारण महत्या पाण्डव तुझपर अत्यन्त कृपित हैं; हर तिथा है, उसके कारण तथा तरे खोभ, अज्ञान, डोह और अयंकर फल तू चोग। क्रोधमें भरी हुई माता ब्रीपदीकी तथा

बदला लेनेवाले पिता भीमसेनकी इच्छा पूर्ण करके आज में उनके ऋणसे उत्तरण हो जाऊँगा । यदि तू युद्ध छोड़कर भाग नहीं यचा तो मेरे हाबसे जीता नहीं बच सकता ।' यह कड़कर अभिमन्युने दुःशासनकी छातीमें कालाजिके सनान वेजसी षाण मारा। यह षाण उसकी छातीमें लगा और गरेकी हैंसली छेवकर निकल गया। इसके बाद धनुवको कानतक सीचकर पुनः उसने दुःशासनको पर्चास बाण मारे । इससे अच्छी तरह धायल होकर वह व्यथाके मारे रवके विछले धानमें जा बैठा और बेहोश हो गया। यह देश सार्राध तुरंत उसे रणसे बाहर ले गया। उस समय युधिश्वर आदि पाण्डव, प्रेपदीके पुत्र, सात्यकि, चेकितान, बृष्टदुग्न, शिक्तप्टी, केकय, बृष्टकेतु तथा मलव, पाञ्चाल और मुक्रय बीर बड़ी प्रसन्नताके साथ होणकी सेनाको नष्ट्र करनेकी इच्हरसे आगे बढ़े। फिर तो कौरवों और परणायोकी सेनायें गहान् युद्ध होने लगा। इचर कर्ण आवन्त क्रोधमें मस्कर अभियन्युके डयर तीक्ष्म बागोंकी वर्षा करने लगा और उसका तिरस्कार करते हुए उसके अनुकरोको भी बाणीसे बीधने क्रया । अधियन्तुने भी तुरंत ही उसे तिहतर बाणोंसे बींच डाला। उस समय आकी गति कोई नहीं रोक सका। तदनन्तर, कर्णने अपनी उत्तम अस-विद्याका प्रदर्शन करते हुए संकड़ों बाजोसे अधिमन्युको बींच डाला। कर्णके द्वरा पीड़ित होकर भी सुभक्रकुमार विश्विल नहीं हुआ; उसने तेल बाजीसे शुरवीरोंके धनुष काटकर कर्णको भी खूब प्रायल किया। साथ ही उसके क्रम, ध्वजा, सारचि और घोड़ोंको भी हैंसते-हैंसते पींच डाला । फिर कर्णने भी उसे कई बाण मारे, किंतु अभिमन्युने अधियत भावसे सवको होता किया और मुहूर्तभामें एक ही बाणसे कर्णके धनुष और धाजाको काटकर पृथ्वीयर निरा दिया। इस प्रकार कर्णको संबद्धपे



फेंसा देशका उसका छोटा पाई सुदृढ़ धनुष ले अभिमन्युका

सामना करनेको आ गया । उसने आते ही दस बाण पारकर अध्ययन्त्रको छड, ध्यना, सार्राथ और घोड़ोसहित बींच झला । यह देख आपके पुत्र बहुत प्रसन्न हुए । तब अधियन्त्रुने मुसकराकर एक ही बाजसे उसका यसक काट गिराया ।

राजन् । भाईको मरा देल कर्ण बहुत दुःसी हुआ। इधर सुभद्राकुपारने कर्णको विमुख करके दूसरे धनुर्धरोपर यावा किया। क्रोथमें भरकर वह हाबी, घोड़े, रब और पैदलोंसे पुक्त वस विचाल सेनाका संहार करने लगा । कर्ण तो उसके बाणोंसे बहुत पीड़ित हो सुका बा, इसलिये अपने शीप्रगामी घोड़ोंको हॉककर रणभूभिसे भाग गवा। इससे व्युह्न टूट गथा। उस समय टिक्कियों या जलकी घाराओंके समान अधिमन्युके बाणोसे आकाश आचारित हो जानेक कारण कुछ सुझ नहीं पढ़ता था। सिन्धुराज जपहथके सिवा दूसरा कोई रबी वहाँ टिक न सका। अधिमन्यु अपने बाणोंसे प्रकृतेनको दन्य करता हुआ व्यूक्तमें विकाने लगा। रथ, घोड़े, हावी और मनुष्योंका संहार होने लगा। पृथ्वीपर विना मलकको लाग्ने बिछ गयौँ। बरेख-योद्धा अभिमन्युके बाजीसे क्षत-विकृत हो प्राण बचानेके लिये चागने लगे । उस समय वे सामने लाई हुए अपने ही दलके लोगोंकी भारकर आगे बढ़ रहे में और अधियन्यु उस सेनाको सदेह-सदेहकर मार रहा था। ब्लूबर्क बीच तेजस्ती अभियन्यु ऐसा श्रील पहता बा, बैसे तिनकोंके हेरमें प्रत्वत्तित अप्रि ।

कुरुप्टूने पूळा—सञ्जय ! अधियन्युने जिस समय ब्यूहर्ये प्रवेश किया, उसके साथ युधिहिसकी सेनाका कोई और भी जीर गया बा या नहीं ?

सङ्गयरे कडा—बहाराज । चुचिहिर, घीमसेन, शिखव्ही, सात्विक, नकुल, सहदेव, यृष्टद्वप्र, विराट, द्वुपद, केकय, यृष्टकेतु और मत्त्व आदि चोद्धा व्यक्तकारमें संगठित होकर अधिम-चुकी रक्तके लिये उसके साथ-साथ घले । उन्हें धावा करते देश आपके सैनिक मागने लगे । तब आपके जासाता जयहबने दिव्य अख्डोंका प्रयोग करके पाण्डयोंको सेनासहित रोक दिया ।

कृतापुरे कहा—सञ्जय ! मैं तो समझता हूँ जयहबके क्यर यह बहुत बड़ा भार आ पड़ा, जो अकेले होनेपर भी उसने क्रोधमें भरे हुए पाण्डवोंको रोका। भला, जयहबने कौर-सा ऐसा महान् तप किया वा जिससे पाण्डवोंको रोकनेमें समर्थ हो सका ?

सङ्ग्यने कहा—जयद्रवने वनमें द्रौपदीका अपहरण किया था, उस समय भीमसेनसे उसे परास्त होना पड़ा। इस अपनानसे दुःसी होकर उसने भगवान् द्रांकरकी आराधना करते हुए बड़ी कठोर तपस्या की। यक्तवतारू मगवान्ते उसपर दया की और स्वप्नमें दर्शन देकर कहा — 'कप्टाब ! मैं तुझपर प्रसन्न हूँ, इच्छानुसार वर माँग है।' वह प्रणाम करके बोह्मा —'मैं बाहता हूँ अकेले ही समस्त पाण्यकोको युद्धमें

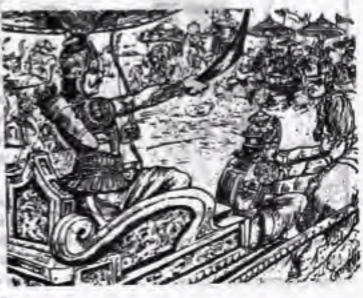


जीत सकूँ।' घगवान्ते कहा—'साँग्य ! तुम अर्जुनको छोड़ शेष चार पाण्डबोंको युद्धपे जीत सक्येगे।' 'अच्चा, ऐसा ही हो'—यह कहते-कहते उसकी नींद दूट गयाँ। उस वस्टानसे

और दिष्पासके बलसे ही जयहबने अकेले होनेपर भी पाण्डवसेनाको आगे नहीं बढ़ने द दिया। उसकी अत्यक्ताकी टंकार होते ही र शतुकीरोंपर भय छा गया और आपके द सैनिकोंको बड़ा हर्ष हुआ। उस समय सारा भार जयप्रवके ही क्या पड़ा देख आपके क्षत्रिय वीर कोलाहल करते हुए पुधिष्ठिरकी सेनापर टूट पड़े। अधिमन्युने ब्यूको जिस भागको तोड़ डाला था, उसे जयद्रवने पुनः । योद्धाओंसे भर दिया । फिर उसने सात्यकि-को तीन, भीमसेनको आठ, धृष्टगुक्रको साट और विराटको दस बाण मारे। इसी प्रकार हुपदको पाँच, शिलप्डीको सात, केकय-राजकुमारोंको पर्चीस, होपदीके प्रत्येक पुत्रको तीन-तीन और युधिहिसको सत्तर [ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) २४



कालोसे बीच हाला । साथ ही दूसरे योद्धाओंको भी वाणोंकी भारी क्वांसे पीछे हटा दिया । उसका यह काम अद्भुत ही हुआ । तब राजा पुथितितने हैंक्ले-हैंक्ले एक तीक्ष्ण बाणसे जयहथका धनुष काट हाला । जयहबने पलक मारते ही दूसरा धनुष लेकर पुथितितको दार और अन्य योद्धाओंको तीन-तीन वाणोंसे बीच दिया । उसके हामकी फुर्जी देशकर भीमसेनने तीन बायोसे उसके धनुष, ब्लाजा और छमको काट गिराया । जयहबने पुन: दूसरा धनुष उठाया और उसकी प्रत्यक्का सदस्कर



भीमके धनुष, ध्वजा और पोड़ोंका संद्वर कर द्वारा । घोड़ोंके मर जानेपर भीमसेन उस रथसे कृदकर सात्यकिके रखपर जा बैठे। जयहबका यह पराक्रम देख आपके सैनिक प्रसन्न होकर उसे शाबाशी देने लगे। इतनेमें अभिमन्यूने उत्तर दिशाकी और पुद्ध करनेवाले हाथीसवारोंको पारकर

पाण्डवोंके लिये मार्ग दिलाया, किंतु जयहबने उसे भी रोक लिया। मल्य, पाञ्चाल, केकय और पाण्डवबीरोने बहुत कोशिश की, पर वे जवड़बको हटा न सके। आपके शतुओंमेसे खे भी द्रोण-सेनाका ब्युष्ट तोड्नेका प्रयत्न करता, उसे जयद्रव बच्चानके प्रभावसे ग्रेक देता था।

# अभिमन्युके हारा कौरव-सेनाके कई प्रमुख वीरोंका संहार

सम्रय कहते हैं—तदनकर दुर्जुर्व वीर अधियन्युने उस सेनाके भीतर धुसकर इस प्रकार तहलका मजापा, जैसे बड़ा भारी मगर समुद्रमें हरूचल पैदा कर देता है। आपकी सेनाके प्रधान बीरोने रबोसे अधियन्तुको घेर रहा। बा तो भी उसने वृषसेनके सार्वधको मारकर उसके धनुकको भी काट कला । बलवान् वृषसेन भी अपने बाणोसे अभिनन्तुके योड्डोको वींचने लगा। योड़े रच लिये हुए वहाँसे हवा हो नये। वह बिग्न आ पढ़नेसे सारवि रचको दूर हटा ले गया। बोड़ी ही देरमें शप्तुओंको राँवते हुए अधिमन्युको पुनः आते देश बसातीयने तुरंत उनका सामना किया । अस्ने अभिमन्युको साठ बाजोसे धायल कर डाला । तब अधियन्युने बसातीयकी व्यतीमें एक ही बाण मारा, जिससे वह प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर पहा । यह देश आपकी सेनाके कई-वड़े शतियोंने जोधमें भरकर अभिमन्युको मार बालनेकी इच्छासे घेर लिया। उसके साध ठनका बड़ा भयंकर युद्ध हुआ। अभिमन्युने कुपित हो उनके

हुई सेनाको आश्वासन देता हुआ बोला—'वीरो ! इरो पत । मेरे जाते इस अभिमन्युकी कोई इस्ती नहीं है। संदेह न करो, मैं इसे जीते-जी पकड़ लुँगा।' यह कहकर वह अभिमन्युकी और देश और अस्की काती तथा दायीं-बायीं पूजाओं में तीन-तीन बाज मास्कर गजीन लगा । तब अधिमन्युने उसका बनुष काट विषा और शीष्र ही उसकी दोनों भुजाओं तथा मलकको भी काटकर पृथ्वीपर गिरा दिया।

राजकुमार क्रबमरधकं कई मित्र थे, वे भी रणमें उचल होका लड़नेवाले थे। उन्होंने अपने महान् धनुष खड़ाकर बाणोंकी वर्षांसे अधिमन्युको छक दिया । यह देख दुर्योधनको बड़ा हर्ष हुआ; उसने यही समझा कि बस, अब तो अधिमन्यु यमलोक्रमें यांच गया। जिल्लु अधिमन्यूने उस समय गन्धवांकका प्रयोग किया। वह अल वाणोकी वृष्टि करता हुआ युद्धमें कभी एक, कभी सी और कभी हजारकी संख्याचे दिखायी हेता हा । अधिमन्युने रक्षमंबालनकी कला

और गन्धर्वासकी मापासे उन राजकुमारीको मोहित करके उनके छरीरोंके सैकड़ों टुकड़े कर डाले। कितनोंके धनुष, ध्यवा, घोड़े, मार्गाध, भुजाएँ तथा मत्तक काट हाले। एक अभिमन्युके द्वारा इतने राजपुत्रीको मारा गया देख दुर्योधन भवभीत हो गया। रथी, हाथी, बोड़ों और पैंदलोंको रणचूमिमें गिरते देख वह क्रोधमें घरा हुआ अधिमन्युके पास आया। उन दोनोमें युद्ध छिड़ गवा। अभी क्षणभर भी पूरा नहीं होने पाया कि सैकड़ों वाणोंसे आहत होकर दुर्वोधन भाग गया।

वृतराष्ट्रने कहा—सूत ! जैसा कि तुम बता रहे हो, अकेले अधियन्युका बहुत-से योद्धाओंके साथ संप्राम हुआ तथा उसमें

होता । व्यस्तवमे सुभग्राकुमारका यह पराक्रम आश्चर्यजनक तत्पश्चात् मद्रराजका बलवान् पुत्र स्वमरव आया और हरी 🕴। किंतु जिन त्येगोंका धर्मपर मरोसा है, उनके लिये यह



प्रमुख और बाणोंके टुकड़े-टुकड़े करके कुम्बल और विकय भी उसीकी हुई-सहसा इस बातपर विश्वास नहीं मालाओंसे मण्डित मसक भी काट डाले।

कोई अद्भुत बात नहीं है। स्ख्रय ! जब दुर्योधन माग गया और सैकड़ों राजकुमार मारे गये, उस समय मेरे पुत्रोंने अभिमन्युके लिये क्या उपाय किया ?

सञ्जयने कड़ा—पहाराज ! उस समय आपके योद्धाओं के मुझ गये थे, आंसे कातर हो रही थीं, शरीरमें ग्रेमांब हो आया था और पसीने चू रहे थे। शतुको जीतनेका उत्साह नहीं रह गया था, सब धागनेकी तैयारीमें थे। मरे हुए थाई, पिता, पुत्र, सुहद, सम्बन्धी तथा बन्धु-बान्यकोंको छोड़-छोड़कर अपने हाथी-योड़ोंको कन्दी-कन्दी हीकते हुए, राजधूमिसे दूर निकल गये। उन्हें इस प्रकार हतोत्साह होकर धागते देख क्षेण, अश्वत्वामा, बृहहत, कृतावार्य, दुर्योधन, कर्ण, कृतवार्म और एकुनि—ये सब कोधमें धरे हुए समराविक्यों अधिमान्युकी और वीड़े। किंतु अधिमन्युने इन्हें किर अनेकों



बार रणसे बिमुल किया। केवल लक्ष्मण ही सामने बटा रहा। पुत्रके सेहसे उसके पीड़े दुर्यांचन भी लीट आया; किर -दुर्योचनके पीछे अन्य महारखी भी लीट पहे। अब सबने मिलकर अभिमन्तुपर बाण बरसाना आरम्म किया। परंतु अभिमन्तुने अकेले ही उन सब महार्शवियोको परास्त कर्त दिया और लक्ष्मणके सामने जाकर उसकी छाती और भुजाओपे तीक्षण बाणीका प्रहार किया। फिर लक्ष्मणसे कहा—'भाई! एक बार इस संसारको अच्छी तरह देख लो; वयोंकि अभी तुन्हें परलोककी पात्रा करनी है। अन्य तुन्हारे बखु-बान्यवीके देखते-देखते तुन्हें वमलोक भेज रहा है।' यह कहकर महाबाहु सुभद्राकुमारने लक्ष्मणकी और एक मन्त बलाकर उसके सुन्दर नासिका, मनोहर भुकृटि तथा पुँचराले बालोबारे कुम्बलमण्डित मस्तकको धड़से अलग कर दिया।

कुमार लक्ष्मणको परा देख लोगोमें हाहाकार मच गया। अपने प्यारे पुत्रके गिरते ही दुर्वोधनके क्रोधकी सीमा नहीं रही। उसने समस्त क्षत्रियोसे पुकारकर कहा—'मार डालो

इसे।' तब ग्रेण, कृप, कर्ण, अश्वत्वामा, बृहद्दल तथा कृतवर्ना—इन छः यहारवियोने अभियन्युको सारो ओरसे येर सिया । किंतु अर्जुनकुमारने अपने तीखे बाणोसे पायल काके व्य सकको पुनः भगा दिया और बढ़े वेगसे जयहबकी सेनाकी ओर बावा किया। यह देख कतिकू और निवाद-बीरोंके साव क्रावपुत्रने आकर हाथियोंकी सेनासे अभिनन्युका मार्ग रोक दिया। फिर तो उनके साथ बढ़ा पदानक युद्ध हुआ । अधियन्युने उस गज-सेनाका सेहार कर दिया । उदन्तर, क्राथ अर्जुनकुमारपर बाण-समुहोकी वर्षा करने लगा। इतनेमें भागे हुए होण आदि महारथी भी लीटे और अपने धनुषको टंकार करते हुए अधिमन्युपर बढ़ आये। किंदु उसने अपने बाणोंसे उन सब पहारशियोंको रोककर काच्युक्को पर्शिपाँति पाँदित किया । फिन असंस्य बार्गाकी क्यां करके उसके धनुष, बाण, केयूर, बाबू, मुकुट तथा मलकको भी काट डाला। साथ ही उसके छत्र, ध्वजा, सर्वि और बोहोको भी रणधुमिने गिरा दिया। ऋचिके



निरते ही सेनाके आंधकांक चोटा विमुख होकर भागने लगे।
तब होण आदि वः महार्राधयीन पुनः अभिमन्युको घेरा।
यह देल अभिमन्युने होणको पवास, बृहद्दलको बीस,
कृतवर्माको असरी, कृपाचार्यको साठ और अग्रत्वामाको दस
बाचोसे बीध इत्तर। सदननार, उसने कौरवोंको कीर्ति बढ़ानेवाले वीर वृन्दारकको आपके पुत्रोंके देखते-देखते मार झला।
तब अधिमन्युके उत्तर होणने सी, अग्रत्वामाने आठ, कर्णने
वर्ष्ट्रस, कृतवर्माने बीस, बृहद्दलने पवास और कृपाचार्यने दस
बाज मारे। इस प्रकार उनके हारा सब औरसे पीड़ित होते हुए
भी सुभद्राकुपारने उन सबको दस-दस बाजोंसे मारकर चायल
कर दिया। इसके बाद कोसलनरेशने अभिमन्युकी छातीमें
एक बाज मारा। अभिमन्युने भी उसके घोड़े, ध्वना, धनुष
और सार्राह्यको काटकर पृथ्वीयर गिरा दिया। रथसे हीन

अभिमन्त्रके कुण्डलपुक्त मसकको काट लेनेका विचार किया; इतनेहीमें अधियन्युने उसकी सातीमें बाज मारा । उसके 🛮 बातें निकाल रहे ये । इस प्रकार सुभद्रानस्त वाणोंकी वर्षासे लगते ही कोसलराजका हृदय फट गया और वे उस रण-चूमिये । आपके योद्धाओंकी गति रोककर रणचूमिये विवारने लगा।

होकर कोसलनरेशने बाल-तलबार हाबमें ले ली और | गिर गये। साथ ही अध्ययनुने वहाँ उन दस हजार महाबली गमाओंका भी क्य कर दिया, जो सड़े-सड़े अपङ्गलसूचक

#### अभिमन्युके द्वारा कौरववीरोंका संहार और छः महारथियोंके प्रयत्नसे उसका वध

सक्रय कहते हैं—तदनत्तर, कर्ण और अधियन्यु दोनों परस्पर युद्ध करते हुए त्येहलुहान हो गये । इसके बाद कर्णके छः मन्त्री सामने आपे। वे सधी विक्रित्र प्रकारसे युद्ध करनेवाले थे। किंतु अधिमन्द्रने उन्हें घोड़े और सारथियों-सहित नष्ट कर दिया तजा दूसरे धनुधारियोंको भी दस-दस बाण मारकर बीच डाला। उसका यह कार्य अब्भूत-सा हुआ। इसके बाद उसने यगवराजके पुत्रको छः बाणोसे मृत्युके युक्तमें धेनकर घोड़े और सारविसहित अञ्चकेतुको भी मार गिराया । फिर मर्तिकायतक देशके राजा भोजको शुरप्र नामक बाणसं मीतके बाट जारकर बाज्जवाँ करते हुए सिश्चनाद किया । इतनेचे दुःशासनके पुत्रने आकर चार बाणोंसे चार घोड़ोको, एकसे सारविको और दशसे अधियन्युको भी बीध दिया। तब अधियन्युने भी सात बाणोंसे दु:पासनके पुत्रको जायल करके बडा-'अरे ! तेरा विता तो कायरकी धाँति युद्ध छोड़कर ध्वम गया, अब त् रुक्ते बरात है ? सीधारपकी बात है कि तू भी रुक्ता जानता है, किंतु आज तुझे जीवित नहीं छोड़ेंगा ।' यह कहकर उसने दु:शासनके पुत्रपर एक तीका बाण बलाया, किंतु अवस्थामाने अपने तीन वाणीसे उसे काट दिया। तब अभिमन्द्रने अञ्चलामाकी जना काटकर तीन बाणोसे प्रात्यको पीडित किया । प्रात्यने भी उसकी प्रातीने नौ बाज मारे। अभिमन्तुने शल्यकी ध्वजा काटकर उनके पार्श्वरहाक और सारशिको भी मार डाला, फिर छ: बाजोसे शल्यको भी बीधा । प्राप्य उस रक्षसे भागकर दूसरे रखपर जा बैठे । इसके बाद सुमग्राकुमारने पातुक्रय, जन्नकेत्, मेघवेग, सुनर्वा और सूर्यभास—इन पाँच राजाओंका वय करके राजुनिको धी वाणोंसे यापल किया। प्रकृतिने भी तीन बाणोसे अभिमन्युको बीधकर दुर्वोद्यनसे कहा — देलो, वह पहलेसे एक-एक करके हमलोगोंको मार रहा है, अब हम सब लोग मिलकर इसको मार हाले।'

तदनत्तर, कर्णने डोणाचार्यसे कहा-'अभियन्य पहलेसे ही हम सब लोगोंको कुबल रहा है; अब इसके वधका कोई

उपाय हुये शीव्र बताइये !' तब महान् धनुर्धर होणने सब लोगोसे बड़ा—'इस पाण्डवनन्दनकी फुर्ती तो देखों, बाजीको कहाते और छोड़ते समय इस रबमार्गमें केवल इसका मण्डलाकार धनुष ही दिखायी पहता है; वह खर्प कहाँ है, इसका पता नहीं चरतता ! सुध्वानन्दन अपने बाणोंसे पुझे क्षत-विक्षत कर रहा है, मेरे प्राण मुर्कित हो रहे हैं; तो भी इसका परक्रम देलकर मुझे हर्ष ही होता है। अपने हाशोकी पुर्तीके कारण यह समस्त दिशाओंमें बाणीकी क्यों कर रहा है। इस समय अर्जुनमें तबा इसमें कोई अन्तर नहीं दिखायीं देता।' यह सुनकर कर्णने अधिमन्तुके बाणीसे आहत होकर पुनः डोणसे कहा, 'आचार्य । अभियन्यु युद्धे बहा कह दे रहा है ! जुड़ो साहारपूर्वक राहा रहना चाहिये—यही सोशकर अभीतक रहा है। इस तेजावी कुमारके तीखे बाण मेरे इटपको चीरे बास्त्रे 🖁 ।"

कर्णको बात सुनकर आबार्य होण हैंस पढ़े और धीरेसे बोले—'एक तो यह तरुण राजकुमार स्वयं ही शीव पराक्रम दिलानेवाला है, दूसरे इसका कचक अभेद्य है। इसके पिता अर्जुनको जो मैंने कवस-धारणकी विद्या सिशाची धी, निश्चय ही का सम्पूर्ण किसाको यह भी जानता है। अतः यदि इसका धनुष और प्रत्यक्षा काटी जा सकें, बागडोर काटकर थोड़े, पार्श्वरक्षक और सारचि मार दिये जा सकें, तो काम बन सकता है। राजानदन ! तुम बढ़े धनुर्धर हो; यदि कर सको तो वही करो । सब प्रकारते असहाय करके इसे रणसे भगाओं और पीछेसे प्रहार करो । यदि इसके हाचमें चनुष रहा तो देवता और असुर भी इसे नहीं जीत सकते।'

आचार्यकी बात सुनकर कर्णने बाणोंसे अधियन्युके धनुषको काट डाला। कृतवयनि उसके घोड़ोंको और कृपान्वायने पार्श्वरक्षक तथा सार्राधको मार डाला । उसे धनुष और रक्से हीन देख बाकी यहारधीलोग बड़ी फीप्रतासे उसपर बाण बरसाने लगे । एक ओर छः महारथी थे, दूसरी ओर असहाय अधियन्युः तो भी ये निर्देशी उस अकेले बालकपर बाजवर्षा कर रहे वे । धनुष कट गया, रहसे हान धोना पड़ा; तो भी उसने अपने धर्मका पालन किया। हाचमें हाल-तलवार लेकर वह तेजन्दी बालक आकाशमें उडल पड़ा। अपनी लियमा-शक्तिसे अभी वह गराउकी भाँति उपर महरा ही रहा था, तबतक होणावार्यने 'क्षुप्र' नामक बाणसे उसकी तलवारके टुकड़े-टुकड़े कर दिये और खणने हाल क्षित्र-भिन्न कर दी।

अब उसके हाथमें तलवार भी न रही, सारे अंगोमें बाज धैसे हुए थे; उसी दशामें वह आकाशसे उतरा और क्रोथमें भरकर चक्र हाथमें लिये होजाबार्यपर हायटा। उस समय वह चक्रभारी भगवान् विक्युकी मीति शोभायमान हो रहा था। वसे देखकर राजालीग बहुत डर गये और सबने मिलकर उसके चक्रके टुकड़े-टुकड़े कर दिये। तब महारशी



अभिमन्त्रने बहुत बड़ी गदा हाश्रमें ली और अश्वत्वामापर घरणथी। जलते हुए वजके समान उस गदाको आते देख



अख्यामा रचसे उत्तरकर तीन कदम पीछे हट गया। गदाकी कोटसे उसके घोड़े, पार्डरक्षक और सारिय मारे गये। इसके बाद अभिमन्दुरे सुकलके पुत्र काल्कियको तथा उसके अनुकर सतहत्तर गान्यारोको मौतके घाट उतारा। फिर दस करातीय महारियोंको तथा सात केकब महारिश्वयोंका संहार कर दस हाथियोंको मार डाला। तत्यक्षात् दुःशासनकुमारके रख और घोड़ोंको गदासे बूर्ण कर डाला। इससे दुःशासनके पुत्रको बड़ा कोथ हुआ और वह भी गदा उठाकर अभिमन्दुको ओर दौड़ा। फिर तो दोनों एक-दूसरेको मारनेकी इच्छासे परस्पर प्रहार करने लगे। दोनोंपर गदाके अग्रभागकी चोट पड़ी और दोनों साथ ही पृथ्वीपर गिर पड़े। दुःशासन-कुमार पहले उठा और अभिमन्दु अभी उठ ही रहा था कि

> ज्ञाने उसके मस्तकपर गदा मारी। उसके प्रवण्ड आधातसे बेचारा अधिमन्यू पुनः बेहोश होकर गिर पड़ा। महाराज! इस प्रकार उस एक बालकको बहुत लोगोने मिलकर मारा। आकाशसे टुटकर गिरे हुए बन्द्रमाकी प्रति ज्ञ चुरवीरको रणचुमिमें गिरा देश अन्तरिक्षमें

जस चुरवीरको रणजूषिये गिरा देश अन्तरिक्षये लड़े हुए प्राणी भी हाहाकार करने लगे। सबने एक स्वरसे कहा, 'होण और कर्ण-जैसे छ: प्रधान यहारविधोंने मिलकर इस अकेले बालकका वध किया है, इसे हमलोग धर्म नहीं मानते।' चन्द्रमा और सूर्यके तुल्य काण्तिमान् अधियन्युको इस प्रकार पद्म देश आपके खेळाओंको बड़ा हर्ष हुआ और पाण्डवोंके हदयमें बड़ी पीडा हुई। राजन्! अधिमन्य

अभी बालक था, युवावस्थामें उसका पदार्पण नहीं हुआ था। उस वीतके मरते ही युधिष्ठिरके देखते-देखते सम्पूर्ण पाष्ट्रकसेना भाग बली। यह देख युधिष्ठिरने उन वीरोसे



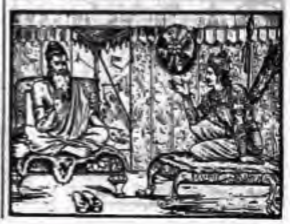
कहा—'वीरो ! युद्धमें मृत्युका अवसर आनेपर भी अधिमन्युने पीठ नहीं दिखायी है। तुम भी उत्तीकी भाति धीरता रखो, इसे मत। हमलोग निश्चय ही ऋतुओपर विजय पायेंगे।' ऐसा कहकर धर्मराजने अपने दुःखी सैनिकोंका शोक दूर किया। राजन् ! अधिमन्यु श्रीकृष्ण और अर्जुनके समान पराक्रमी था, यह दस हजार राजकुमारों और महारखी कौसल्यको मारकर मरा है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि यह पुण्यवानोंके अक्षय लोकोंचे गया है; अतः वह शोक करने योग्य नहीं है। महाराज ! इस प्रकार हमत्योग पाण्डवीके उस श्रेष्ठ वीरको मारकर और उनके बाणोंसे पीडित एवं त्येहतूहान हो सार्थकात अपनी छाजनीये चले आये। आते समय देखा, शत्रु मी बहुत दुःखी और उदास हो अपने शिविरको जा रहे हैं। उस समय श्रेष्ठ खेद्धाओंने रक्तकी नदी वहा दी थी, जो वैतरणीके समान पर्यकर और दुस्तर थी। रणभूमिके मध्यमें बहती हुई वह नदी जीवित और मुक्क सबको अपने प्रवाहमें श्राये वा रही थी। अनेको थड़ वहाँ नाच रहे थे; रणस्थलको देखनेमें हर मात्रुन होता था।

### युधिष्टिरका विलाप तथा व्यासजीके द्वारा मृत्युकी उत्पत्तिका वर्णन

सञ्जय कहते हैं—महाराज ! यहाबीर अधियन्युके मार जानेके पश्चात् सभी पाष्यव-योद्धा रथ छोड्, कदक उतार और धनुष फेंककर राजा युधिष्ठिरके चारों और बैठ गये तथा अभिमन्युको मन-ही-मन बाद करते हुए अरके युद्धका स्वरण करने लगे । भाईका पुत्र अधियन्यु-जैसा वीर मारा गया, यह सोचकर राजा युधिहिर बहुत दुःखी हो गये और विलाय करने लगे—'जैसे गौओंके झुंडमें सिंहका बचा प्रवेश कर जाय उसी प्रकार जो केवल पेरा प्रिय करनेकी इच्छासे होजांक **दुर्भेश ब्यूहमें जा पुसा, युद्धयें जिसके सामने आका बड़े-बड़े** धनुधर और अखबिद्यामें कुत्राल चीर भी भाग गये, जिसने हमारे कहर शहु दुःशासनको अपने बाणीसे द्वीप्र ही मार भगाया था, वह बीर अभियन्यु द्वीणसनास्थी बहासागरके पार होकर भी दुःशासनकुमारके पास जा मृत्युको प्राप्त हुआ। सुभडाकुमारके मारे जानेके बाद अब में अर्जुन अववा सुभग्रको केसे मुँह दिलाऊँगा ? हाय ! वह केवारी अव अपने प्यारे बेटेको नहीं देख सकेगी । श्रीकृष्ण ओर अर्जुनको यह दुःखद समाचार केसे सुनाडेगा 7 आह ! में कितना निर्देगी है; जिस सुकुमार वालकको भोजन और शयन काने, सवारीपर चलने तथा मूचण-क्ख प्रहननेमें आगे रहाना चाहिये था, उसे मैंने युद्धमें आगे कर दिया ! अभी तो वह तरुण कुमार युद्धको कलामें पूरा प्रवीण भी नहीं हुआ था, फिर कैसे कुशलसे लोटता ? अर्बुन बुद्धिमान, निलॉभ, संकोचशील, क्षमावान, रूपवान, बलवान, बढ़ोंको मान देनेवाले, वीर और सत्वपराक्रमी हैं, जिनके कर्नोंकी देवतासोग भी प्रशंसा करते हैं, जो अभय बाहुनेवाले शतुको भी अभय दान देते हैं, उन्होंके बलवान् पुतको भी हमलोग रक्षा न कर सके। वल और पुरुषार्थमें जो अपना सानी नहीं रसता धा, उस अर्जुनकुमारको मारा गया देखकर अव

विजयसे भी मुझे प्रसन्नता न होगी; इसके जिना पृथ्वीका राज्य, अमरता अवचा देवताओंके त्येकका अधिकार भी मेरे तिये किसी कामका नहीं है।"

कुन्तीनन्दन पुधिष्ठिर जब इस प्रकार विलाय कर रहे थे, उसी समय पहिंचे करकामजी वहाँ आ पहुँचे। युधिष्ठिरने उनका यथीकित सरकार किया और जब वे आसनपर विराजनान हुए हो अधिमन्युकी मृत्युके डोकसे संतप्त होकर उनसे कहा— 'युनिवर । युधडानन्दन अधिमन्यु युद्ध कर रहा था, उस समय उसे अनेको अधर्मी महारशियोंने घेरकर मार इस्त्रें है। मैंने उससे कहा था, 'हमलोगोंके लिये ज्युहरें पुसनेका दरवाजा बना दो।' उसने केसा ही किया। जब स्वयं भीवर युस गया, तब उसके पीछे हमलोग भी युसने लगे; किनु जवहश्यने हमें रोक दिया। योद्धाओंको अपने समान वीरसे युद्ध करना चाहिये; किनु शतुओंने जो उसके साथ व्यवहार किया है, वह निताना अनुचित है। इसी कारण मेरे हदयमें बड़ा संताय हो रहा है। वार-बार उसीकी विन्ता होने लगती है, निनक भी शान्ति नहीं मिसती'।



भ्यासनीने कहा—युधिष्टिर ! तुम तो महान् बुद्धिमान् और समस्त शास्त्रोके शता हो । तुन्हारे-जैसे पुरुष संकट पहुनेपर मोहित नहीं होते । अभिमन्यु युद्धमें बहुत-से वीरोको मारकर प्रौड़ योद्धाओंके समान पराक्रम दिखाकर स्वर्गलोकमें गया है। भारत ! विधाताके विधानको कोई टाल नहीं सकता। मृत्यु तो देवता, गन्धर्व और दानवोके भी प्राण से रहेती है। किर मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ?

युधिहरने कहा—मूने ! ये शूरवीर राजकुमार शाहुओंके वशामें पड़कर किनाशके मुखमें बले गये । कहते हैं, ये मर गये; किंतु मुझे संदेह होता है कि इन्हें 'मर गये' ऐसा क्यों कहा जाता है । मृत्यु किसकी होती है ? क्यों होती है ? और यह किस प्रकार प्रजाका संहार करती है ? तथा कैसे यह जीवको परलोकमें के जाती है ? पितामह ! ये सब बातें मुझे बताइये ।

ज्यसजीने कहा—राजन् ! जानकारत्येग इस जिक्यमें एक प्राचीन इतिहासका दृष्टान्त दिया करते हैं । इसको सुनकर तुम लेहकन्यनके कारण होनेवाले दुःलसे खूट जाओंगे । यह उपाच्यान समस्य पापोंको नष्ट करनेवाला, आयु बढ़ाने-वाला, शोकनाशक, अत्यन्त महत्त्वकारी तथा वेदाव्ययनके समान पवित्र है । आयुष्पान् पुत्र, राज्य और लक्ष्मी वाहने-वाले द्वित्रोंको प्रतिदिन प्रातःकातः इस आरुवानका अवण करना चाहिये ।

प्राचीन कालकी वात है। सत्ययुगमें एक अकायन नामके राजा है। उनपर राष्ट्रओंने आक्रमण किया। एकाके एक पुत्र आ, जिसका नाम था हरि। वह बलमें नारायणके समान था और युद्धमें इनके समान। उस युद्धमें दुक्कर पराक्रम विकाकर अन्तमें वह राष्ट्रओंके हावसे मारा गया। इससे एजाको वहा शोक हुआ। उसके पुत्र-राोकका समाचार जानकर देववि नास्त्रजी आये। राजाने उनका यखीचित पुत्र- करके वैठनेके पक्षात् उनसे कहा—"धायन् ! मेरा पुत्र इन्द्र और विष्णुके समान क्रान्तिमान् एवं महावली था। उसको बहुत-से शतुओंने मिलकर युद्धमें मार ग्राला है। अब मैं यह पृत्य क्या है ? इसका वीर्य, यह और पीराव कैसा है ?"

एजाकी यह बात सुरका नारवीने कहा—एजन् ! आदियें पृष्टिके समय पितायह ब्रह्माजीने जब सम्पूर्ण प्रजाकी सृष्टि की तो उसका संहार होता न देख उसके लिये वे विचार करने लगे । सोचते-सोचते जब कुछ समझयें न आपा तो उन्हें कोय आ गया । उनके उस कोयके कारण आकाशसे अप्रि प्रकट हुई और वह सम्पूर्ण दिशाओं में फैल गयी । प्रगवान् ब्रह्माने उसी अग्निसे पृथ्वी, आकाश एवं सम्पूर्ण चरावर जगत्को



जाराना आरम्य किया। यह देश रद्धदेवता सह्याजीकी शरणमें गये। इंकाजीके आनेपर प्रजाके हिठके लिये सह्याजीने कहा— बेटा ! तुम अपनी इच्छासे जपन्न हुए हो और मुझसे अभीष्ट वस्तु पाने योग्य हो। बताओ, तुम्हारी जीन-सी क्यमना पूर्ण कर्म ? तुम्हे जो भी अभीष्ट होगा, उसे पूर्ण कर्मणा।

स्त्रने क्या—प्रजो ! आपने नाना प्रकारके प्राणियोंकी सृष्टि की है, किन्तु वे सभी आज आपकी कोधाप्रिसे द्व्य हो रहें हैं। उनकी दशा देखकर मुझे दबा आती है। प्रगवन् ! अब जो उनपर प्रसन्न होडुचे।

बहुत कियार करनेपा भी जब कोई उपाय न सुझा तो मुझे बहुत कियार करनेपा भी जब कोई उपाय न सुझा तो मुझे बहुत क्रियार करनेपा भी जब कोई उपाय न सुझा तो मुझे बहुत क्रिया चढ़ आया.)

स्तरे कहा—भगवन् । संहारके लिये आप क्रोध न करें। प्रवापर प्रसन्न हों। आपके क्रोधसे प्रकट हुई आग पर्वत, कुछ, नदी, जलाहाय, तृष्य, पास आदि सम्पूर्ण स्थासर-वंगमकाय जगवको जला रही है। अब आपका क्रोध शान्त हो जाय—यही वरदान पुट्टो दीनिये। प्रवाके हितके लिये कोई ऐसा उपाय सोविये, जिससे इन प्राणियोंको जान बचे।

बरदर्ज करते हैं—झंकरजीकी बात सुनकर ब्रह्माजीने ब्रजाका कल्याण करनेके लिये उस अधिको पुनः अपनेमें लीन कर लिया। उसे लीन करते समय उनको सब इन्द्रियोसे एक खी प्रकट हुई। उसका रंग वा काला, लाल और पीला। उसकी जिह्ना, मुख और नेत्र भी लाल खे। ब्रह्मजीने उसे 'मृत्यु' कहकर पुकारा और बताया कि 'मैंने लोकोका संहार



करनेकी इच्छासे क्रोध किया था, अरीसे तुन्दारी उत्पक्ति हुई है; अतः तुम मेरी आज्ञासे इस सम्पूर्ण बरावा जगन्वा नाज्ञ करो । इसीसे तुन्दारा कल्याण क्षेता ।'

ब्रह्मानीकी ऐसी आजा सुनकर वह की अत्यन सोक्यें पड़ गयी, किर फूट-फूटकर रोने लगी। उसकी जॉकोंसे जो ऑसू झर रहे थे, उसे ब्रह्मानीने हाथोंमें ले लिया और उसे भी सानवना ही। तब मृत्युने कहा—'भगवन् ! आपने मुझे ऐसी की क्यों बनाया ? क्या में जान-बुझकर यह अहितकारक कठोर कमें कहा ? में भी पापसे डाती हूँ। येरे सताये हुए लोग रोयेगे; उन दु:स्वियोंक ऑसुओसे मुझे बड़ा भय हो रहा है, इसीलिये में आपकी शरणमें आधी हूँ। मुझे वर दीजिये, मैं आजसे धेनुकानमये जाकर आपकी ही आराधनामें संलग्न हो तीव तपन्या कड़ियी। रोते-वित्तकते लोगोंके प्राण लेनेका काम मुझसे नहीं हो सकेगा। मुझे इस पापसे बचाइये।'

नहरूतीने कहा—मूखों ! प्रताका संहार करनेके लिये ही तुम्हारी सृष्टि हुई है। नाओ, सब प्रताका नाश करती रही। इसमें कुछ विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। ऐसा ही

होगा, इसमें कभी परिवर्तन नहीं हो सकता। तुम मेरी आज़ाका पालन करो। इसमें तुम्हारी निदा नहीं होगी।

जहारनीके ऐसा कहनेपर यह कन्या प्रताके संहारकी प्रतिज्ञा किये जिना ही तप करनेकी इच्छासे धेनुकांशममें चली गया। वहाँसे पुष्कर, खेकणं, नैमिष और मलयाचल आदि तीओंमें जा-जाकर अपनी स्थिके अनुकृत कठोर निवयोंका पातन करती हुई शरीर सुखाने लगी। यह अनन्यधावसे केवल ब्रह्मातीयें ही सुदृह घत्ति रखती थी। उसने अपने धर्माबरणसे पितामहको प्रसन्न कर लिया।

तव ब्रह्मजीने प्रसंज मनसे उससे कहा—'मृत्यो ! बताओं तो सही, किसलिये वह अत्यन्त कठोर तम कर रही हो ?' मृत्यु बोली—'प्रयो ! में आपसे यही वर चाहती हूँ कि प्रज्ञका नाश न कहें । युझे अधर्मसे ब्रह्म मर्थ हो रहा है, इसीलिये तपने लगी हैं । घगवन् ! मुझ घयपीत अवलाकों आप अभयदान दें । मैं एक निरंपराध स्त्री हैं, बहुत दुःत पा रही हैं आपसे कृपाकों घोता घाँगती हैं, मुझे शरण दीजिये ।' ब्रह्मजीने कहा, 'कल्याणी ! इस प्रजावर्गका संहार कानसे तुम्हें पाप नहीं लगेगा । मेरी वात किसी तरह मिक्या नहीं हो सकती । इसलिये तुम चार प्रकारको प्रजाका नाश करों, सनातनसमें तुम्हें पवित्र बनाये रखेगा । खोकपाल, यम तथा तरह-तरहको व्यक्तियाँ तुम्होरी सहाधिका होगी । किर देवतालोग तथा मैं—सभी तुम्हें बस्दान हेंगे ।'

यह सुनकर पृत्युने ब्रह्माजीके चरणोमें मस्तक शुकाकर प्रत्याम किया और हाथ जोड़कर कहा, 'प्रभो ! यदि यह कार्य मेरे किया नहीं हो सकता तो आपकी आजा विशेषार्थ है। अब एक बात कहती है, उसे सुनिये। लोभ, क्रोध, असूया, इंग्यां, होड, मोड, निलंबाता तथा परस्पर कटूक्वम बोलना—ये नाना प्रकारके दोष ही प्राणियोंकी देहका नाड़ा करें।' ब्रह्माजीने कहा—'मृत्यो ! ऐसा ही होगा। तुन्हारे ऑस्ऑको बूट, जिन्हें मेने हाथमें ले लिया था, व्याधि बनकर गतायु प्राणियोंका नाड़ा करेगी। तुन्हें पाप नहीं लगेगा। अतः हरो मत ! तुम कामना और क्रोधका त्याम करके सम्पूर्ण बोकोंके प्राणोका अपहरण करो। ऐसा करनेसे तुन्हें अक्ष्य धर्मको प्राप्ति होगी। जो मिख्याके आवरणसे दके हुए हैं, उन बोबोको अथमं ही मारेगा। असत्यसे ही प्राणी अपनेको पापपकुमें हुवाते हैं।'

कराजों करते हैं — उस मृत्युनामधारिणी स्त्रीने ब्रह्माजीके उपदेशसे तथा विशेषतः उनके शापके भयसे 'बहुत अच्छा' कड़कर उनकी आज्ञा स्वीकार कर ही। तबसे वह काम और कोषको त्यापका अनासकभावसे प्राणियोंका अनासाल उपस्थित होनेपर उनके प्राणोंको हर लेती है। यही प्राणियोंकी मृत्यु है, इसीसे व्याधियोंकी उत्पत्ति हुई है। व्याधि कहते हैं रोगको, जिससे जीव रुग्ण हो जाता है। अन्तकाल आनेपर सभी प्राणियोंकी पृत्यु होती है, इसलिये राजन् ! तुम व्यर्थ जोक न करो । भरणके पश्चात् सभी प्राणी परलोकमें जाते हैं और वहाँसे इन्द्रियों तथा युलियोंके साथ ही यहाँ त्येट आते हैं। देवता भी परलोकमें अपने कर्यभोग पूर्ण करके फिर इस मर्त्यक्षोकमें जन्म केते हैं। इसलिये तुन्हें अपने पुत्रके लिये शोक नहीं करना चाहिये। वह वीरोको जाप्त होने योन्य रमणीय लोकोंचे पहुँबकर वहाँ स्वर्गीय आनन्दका उपघोग करता है। ब्रह्माबीने मृत्युको प्रजाका संहार करनेके लिये साथे ही उत्पन्न किया है; अतः यह समय आनेपर सबका संद्वार करती ही है। यह जानकर धीर पुस्त परे हुए प्राणियोंके लिये शोक नहीं करते। यह सारी सृष्टि विधाताकी बनायीं हुई है,

वे लेकानुसार इसका उपसंहार करते हैं; इसलिये तुम अपने मरे हुए पुत्रका शोक शीध ही त्याग दो।

व्यासनी कहते हैं—नारदर्शाकी यह अर्थभरी वात सुनकर राजा अकम्पनने उनसे कहा—'धगवन् ! मेरा शोक दूर हुआ, अब में प्रसन्न हूँ। आपके मुखसे यह इतिहास सुनका मैं कृतार्व हो गया, आपको प्रणाम है।' राजाकी ऐसी संतोषपूर्ण वाणी सुनकर देववि नारदत्री तुरंत नन्दनवनको बले गर्ये । राजा युध्यिष्ठर ! इस उपारुवानको सुनने-सुनानेसे पुरुष, यहा, आयु, धन तका स्वर्गकी प्राप्ति होती है। महारथी अधियन्यु युद्धमे धनुष, तलकार, गदा तका शक्तिसे प्रहार करता हुआ जृत्युको प्राप्त हुआ है। वह बन्द्रमाका निर्मल पुत्र वा और पुनः बन्द्रमायें ही लीन हुआ है। इसलिये तुम सैयं धारण करो और प्रमाद त्यागकर पाइयोको साथ ले शीध ही युद्धके लिये तैयार हो जाओं ।

## व्यासजीके द्वारा सृझय-पुत्र, मरुत, सुहोत्र, शिबि और रामके परलोकगमनका वर्णन

पुश्रिष्ठरने क्ला—मुनिवर । प्राचीन कालके पुण्यात्मा, सत्यवारी एवं गोरवसाली राजवियोके कमीका वर्णन करते हुए पुनः अपने यशार्थ क्लनोसे मुझे सान्वना दीजिये ।

व्यासनी बोले—पूर्वकालमें एक शैवा नामक राजा थे, उनके पुत्रका नाम वा सृक्षय। जब सृक्षय राजा हुआ तो उसकी देवर्षि नारद और पर्वत—दो ऋषियोसे मिलता हो गयी। एक समयकी बात है, वे दोनों ऋषि राजा सुक्रवसे मिलनेके लिये उसके घर आये। राजाने उनका विधिवत् आतिषय-सत्कार किया और वे भी बड़ी प्रसन्नताके साथ सुलपूर्वक वहाँ रहने लगे।

सुक्रवको पुत्रकी अधिलाया थी, उसने अपनी शक्तिके अनुसार ब्राह्मणीकी बड़ी सेवा की । वे ब्राह्मण वेद-वेदाहुके ज्ञाता एवं तप और साध्यायमें लगे रहनेवाले वे। राजाकी शुश्रुपासे प्रसन्न होका उन ब्राह्मणीने नारदजीसे कहा-'भगवन् । आप राजा सुम्रयको उनकी इच्छाके अनुसार पुत्र प्रदान करें।' नारदबीने 'तवास्तु' कड़कर सृष्ट्रयसे कहा— 'राजर्षे ! ब्राह्मणलोग आपपर प्रसन्न हैं और आपको पुत्र देना चाहते हैं। अतः आपका कल्पाण हो, आप र्वसा पुत्र चाहते हों, उसके लिये वर माँग लें।'

नारदतीके ऐसा कहनेपर राजाने हाथ जोड़कर कहा, 'भगवन् ! में ऐसा पुत्र बाहता हूँ तो यक्तस्वी, तेतस्वी और प्राप्नुऑको दवानेवाला हो तथा जिसके पल, मूत्र, यूक और पसीने भी सुवर्णमय हो।' राजाको ऐसा ही पुत्र हुआ। उसका

नाम पड़ा सुवर्णश्रीवी । ज्ञा बरदानसे राजाके घर निरन्तर धन व्यक्ते लगा। उन्होंने अपने महल, ब्यहारदिवारी, किले, ब्राह्मणोंके घर, पलग, किहाने, रख और धोजनपात्र आदि सभी आवश्यक सामप्रियोको सोनेका बनवां हिया। कुछ कालके पक्षात् राजाके पहलमे लुटी पुसे और राजकुमार सुवर्गद्वीबीको बल्प्युर्वक पकड्कर जंगलमें ले गये। सुवर्ण पानेका उराय तो उन्हें ज्ञात नहीं बा, इसक्तिये उन पूर्शाने राजकुमारको मार झला। फिर उसका दारीर फाइकर देखा, किंतु कुछ भी धन नहीं मिला। जब उसके प्राण निकल गर्ध तो वह धन प्राप्त करानेवाला वरदान भी नष्ट हो गया। वेवकृष इक् उस अञ्चन राजकुपारको पारकर स्वयं भी आपसमें लड़-भिड़कर नष्ट हो गये। अन्तमें वे पापी असम्बाच्य नामक नरकमें पड़े।

राजा अपने मो हुए पुत्रको देखकर बहुत दुःशी हुआ और बड़ी करणाके साथ विलाप करने लगा । यह समावार पाकर देववि नारदजीने वहाँ दर्शन दिया और कहा—'सुझय। अपनी अपूर्ण कामनाएँ लिये तुम भी तो एक दिन मरोगे, फिर दूसरेके लिये इतना शोक क्यों ? औरोंकी तो बात ही क्या है, अविक्षित्के पुत्र राजा मस्त भी जीवित नहीं रह सके। बृहत्पतिसे त्यगद्धीट होनेके कारण संवर्तने राजा मस्तसे यज्ञ कराचा वा। घगवान् शंकरने राजीर्व मरुतको सुवर्णका एक गिरिशिखर प्रदान किया था। इनकी यज्ञशालामें इन्द्र आदि देकता, बृहस्पति तथा समस्त प्रजापतिगण विराजमान थे।



यज्ञका सारा सामान सोनेका बना हुआ वा। इनके यज्ञीये ब्राह्मणोंको दूध, दही, थी, मधु, रुधिकर पह्यचेन्य तथा इच्छानुसार वस्त और आधूबण भी दिये जले थे। सकतके धरमें मकत (पवन) देवता रसोई परोसनेका काम करते थे और विधेरेव समासद थे। उन्होंने देवता, व्यवि और विवरोको हथिया, शाद्ध तथा साव्यायके द्वारा तुझ किया था। प्राच्या, आसन, जलपात्र तथा सुवर्णराज्ञि—यह अपार यन उन्होंने ब्राह्मणोंको संख्यारी दान कर दिया था। इन्द्र भी उनका भागा बाहते थे, उनके राज्यमें प्रजाको रोग-व्याधि नहीं सताती थी। थे बढ़े अद्यालु थे और प्राप्तकर्मीय नीते हुए अक्षय पुण्यत्सेकोको प्राप्त हुए थे। राजा मकतने करुयायक्तामें खकर प्रजा, मन्त्री, धर्मपत्नी, पुत्र और भाइयोके साथ एक हजार वर्षतक राज्यशासन किया था। सुख्य। ऐसे प्रतापी राजा भी, जो तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे बहुत बढ़-बढ़कर थे, यदि मृत्युसे नहीं वस्त सके तो तुन्हें भी अपने पुत्रके तिये शोक नहीं

नगदर्जनि पुनः कहः—सना सुहोजकी भी मृत्यु सुनी गयी

है। वे अपने समयके अदितीय वीर थे, देवता भी इनकी और
ऑस उठाकर नहीं देख सकते थे। वे प्रवाका पालन, धर्म,
दान, यज्ञ और शशुओपर विजय पाना—इन सकको
कल्पाणकारी समझते थे। धर्मसे देवताओंकी आराधना
करते, बाणोंसे रहतुओंपर विजय पाते और अपने गुजोंसे
समस्त प्रजाको प्रसन्न रखते थे। उन्होंने मलेखा और लुटेरोंका
नाश करके इस सम्पूर्ण पृथ्वीका राज्य किया था। उनको
प्रसन्नताके लिये बादलोंने अनेकों वर्षोतक उनके राज्यमे
सुवर्णकी वर्षा की थी। वहां सुवर्णसक्ती नदियां बहती थीं।

करना चाहिये।'

उनमें सोनेके मगर और महालियाँ रहती हाँ। मेय अभीष्ट बस्तुओंकी वर्षा करते हैं। राज्य-में एक-एक कोसकी रूप्यी-चौड़ी बावलियाँ हाँ, उनमें भी सुवर्णमय मगर और कहुए हैं। उन सबको देखकर राजाको आश्चर्य होता हा। उन्होंने कुरुवांगल देशमें यह किया और वह अपार सुवर्णराशि ब्राह्मणोंको बाँट दी। राजा सुहोत्रने एक हजार अध्यमेस, सी राजासूय तथा बहुत-सी दक्षिणावाले अनेको स्रात्रयकों और नित्य-तैमितिक यहाँका अनुहान किया हा। सुक्रय ! वे सुहोत्र भी तुमसे और तुम्हारे पुत्रसे सर्ववा क्षेष्ठ है, कितु मृत्युने उन्हें भी नहीं क्षेत्र । ऐसा सोककर तुम्हें अपने पुत्रके लिये हलेक नहीं करना बाहिये।

न्यस्त्रमा किर कहने तमी—राजन् । किन्होंने सम्पूर्ण पृथ्वीको चनवेको भाँति रूपेट लिया बा, वे दशीनस्पुत्र राजा क्षिकि भी परे थे। उन्होंने सम्पूर्ण पृथ्वीको जीतकर अनेकों अञ्चमेध यत्र किथे थे। उन्होंने दार अरब अदार्फिसों दान सी बी। साथ ही हाबी, घोड़े, पशु, बान्त, युग, गी, ककरे, बेंड आदिके सहित अनेकों भूलण्ड ब्राह्मणोंके अधीन किये थे। बरसते हुए मेधसे जितनी बाराएँ गिरती हैं, आकाशयें जितने नक्षत्र दिलाची देते हैं, गङ्गाके किनारे जितने बालुके कण हैं, येतपर्यंतपर जितने शिलाओंके दुकड़े हैं और समुद्रमें जितने रत एवं जलकर जीव हैं, उठनी गाँएँ दिखिने ब्राह्मणोंको दानमें दी थी। प्रजापतिने भी दिश्विके समान महान् कार्यभारको वहन करनेवाला कोई दूसरा महापुरूष भूत, भविष्य और वर्तमानमें भी नहीं देखा। उन्होंने कई यज्ञ किये, जिनमें प्रार्थियोकी सप्पूर्ण कायनाएँ पूर्ण की जाती थीं। उन यहाँभें यज्ञस्तव्य, आसन, गृह, बहारदिवारी और बाहरी दरकाता—ये सब वस्तुएँ सुवर्णको बनी थीं। यहके बाड्रेमें टूब-ट्योंके बढ़े-बढ़े कुच्छ भरे रहते थे तथा नदियाँ बहती रहती थीं । शुद्ध असके पर्वतोंके समान हेर लगे रहते थे । वहाँ सबके लिये योषणा की जाती बी कि 'सजनो ! जान करी और जिसकों जैसी रुचि हो, उसके अनुसार अन्नपान लेकर गाओ, पीओ ।' पगवान् शिवने राजा शिविके पुण्यकर्मसे प्रसन्न होकर यह वर दिया था—'राजन् ! सदा दान करते रहनेयर भी तुन्हास धन क्षीण नहीं होगा । इसी प्रकार तुन्हारी बद्धा, सुपन्न और पुण्यकर्म अक्षय होंगे। तुन्हारे कहनेके अनुसार ही सभी प्राणी तुमसे प्रेम करेंगे और अन्तमें तुन्हें क्तम त्येककी प्राप्ति होगी।



इन क्लम बरोंको प्राप्त करके राजा विकि समय आनेपर दिव्य लोकको चले गये। ये तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे भी बढ़कर पुण्यात्मा थे। जब वे भी मृत्युले नहीं कर सके ते तुन्हों अपने पुत्रके लिये शोक नहीं करना चाहिये।

सुद्ध्य । जो प्रजापर पुत्रके समान प्रेम रखते थे, वे दशरधनन्द्रन राम भी परमधामको छले गये। ने अल्पन तेजली थे और उनमें असंख्य गूण थे। अपने विद्याकी आदासे बन्दोने धर्मपत्नी सीता और भाई तब्द्यणके साथ बौद्ध वर्षत्रक वनवास किया था। जनखानमें रहकर तपली मुनियोंकी रक्षाके लिये उन्होंने चौद्ध हजार राक्ष्सोंका वध किया। वहाँ खते समय ही तब्दमणसहित रामको मोहमें हालकर रावण नामक राइसने उनकी पत्नी सीताको हर लिया। यद्याप रावण देवता और देवोसे भी अव्यय्य था, फिर भी साथ ही हाह्मण और देवताओंके लिये कच्छकस्य था, कितु रामने उसे उसके साथियोंसहित पार हात्ता। देवताओंने उनकी स्तृति की, सारे संसारमें उनकी कीर्ति फैल गयी, देवता और ऋषि उनकी सेवामें रहने लगे। उन्होंने विद्याल साम्राज्य पाकर सम्पूर्ण प्राणियोंपर दया की। धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करते हुए अध्यमेध नामक महायहका अनुहान किया।

श्रीरामसन्द्रजीने पूस और प्यासको जीत लिया था। सम्पूर्ण देहपारियोंके रोगोंको नष्ट कर दिया था। वे कल्पाणमय गुणोंसे सम्पन्न वे और सदा अपने तेजसे प्रकाश-मान रहते थे। सब प्राणियोंसे अधिक तेजसी थे। रायके शासनकालमें इस पृथ्वीपर देवता, जाव और मनुष्य एक साथ रहते थे। उनके राज्यमें प्राणियोंके प्राण, अपान और सम्पन आदि प्राण श्लीण नहीं होते थे। उस समय सबकी आयु बड़ी होती थी। कोई नीजवान नहीं मस्ता था। देवता और पितर येटोकी विधियोंसे प्रसन्न होकर हव्य-कव्यको बहुण करते थे। रामके राज्यमें डॉस-पच्छरोंका नाम नहीं था। जहरीते साँप नष्ट हो चुके थे। न कोई पानीमें इवकर मस्ता था और न असमयमें आग ही किसीको जलाती थी। उस समयके लोग अधर्ममें रुखि रखनेवाले, लोभी और मूर्स नहीं होते थे। सभी वर्णोंक लोग दिए, बुद्धिमान, और अपने कर्तव्यका पालन करनेवाले थे।

जनस्वानमें राक्षसोने जो पितरों और टेक्टाओकी पूजा नष्ट कर दी थी, उसे भगवान् रामने राक्षसोंको मारकर पुनः प्रवतित किया। इस समय एक-एक

मनुष्यके हजार-हजार संताने होती थीं और उनकी आयु भी एक-एक स्वास वर्षकी हुआ करती थी। बड़ोको अपनेसे बोटोंका जाड नहीं करना पड़ता था। थगवान् रामकी श्याप-सुन्दर छवि, ततवा अवस्था और बुख अस्त्याई किये विशास आंखें थीं। सुजाएँ सुन्दर तथा पुटनेतिक सम्बी थीं। सिंहके



समान कंग्रे वे । उनकी झाँकी सभी जीवोंका मन मोहनेवाली बी । उन्होंने म्यास्ट इजार वर्षठक राज्य किया था । उस अन्तमें अपने और भाइषोंके अंग्ररूप दो-दो पुत्रोंके द्वारा आठ प्रकारके राजर्वशको स्वापना करके उन्होंने बारों वर्णोंको | रह सके तो तुप अपने पुत्रके लिये क्यों शोक करते हो ?

समयके लोगोंकी जवानपर केवल रामका हो नाम था। प्रवाको साथ हे सटेह परमधामको गमन किया। सञ्चय ! तुमसे और तुमारे पुत्रसे सर्ववा श्रेष्ट वे राम भी यदि यहाँ नहीं

## भगीरथ, दिलीप, मान्याता, ययाति, अम्बरीघ और शशबिन्दुकी मृत्युका दृष्टान्त

होनेकी बात सुनी गयी है। उन्होंने यह करते समय गहुनके दोनों किनारोपर सोनेकी ईटोके घाट बनवाये से तथा सोनेके | तो बात ही क्या है ? इसलिये तुन्हें अपने पुत्रके लिये शोक

नारदर्शने पुनः कहा—सुक्रय ! राजा भगीरचकी भी मृत्यु | ब्रह्मलेकको प्राप्त हुए । सुक्रय ! वे तुमसे और तुम्हारे पुत्रसे सर्ववा बढ़े-बढ़े थे। बढ वे भी वहाँ वहीं रह सके तो औरोकी नहीं करना चाहिये।



इल्जिलाके पुत्र राजा दिलीप भी मरे थे, जिनके सी यहाँमें स्त्रस्तों तत्त्वज्ञानी एवं याजिक ब्राह्मण नियुक्त हुए थे। उन्होंने यज्ञ करते समय धन-धान्यसे सम्पन्न यह सारी पृथ्वी बाह्मणोंको दान कर दी थी। राजा दिलीपके वज़ोंमें मोनेकी सड़के बनाची गयी वीं। इन्द्र आदि देवता उन्हें धर्मके समान मानकर उनके पहुचे प्रधारे थे। उनका सुवर्णभय समामवन सदा देवीत्वमान रहता या । यहाँ रसकी नदियाँ बहती थीं, अन्नके पहाक लगे हुए थे । सोनेके कने हुए हजारों यूप थे। वर्ष गन्धर्वराज विश्वावस् बढी प्रसन्नता-के साथ वीणा बजाते थे। सभी प्राणी उन सत्यवादी राजाका सम्मान करते थे। एक

आधूमणोसे विधूपित दस लाग कन्याएँ ज्ञाह्यमोको दान को । थीं। सभी कन्याएँ रखोंमें बेटी थीं, सभी रखोंमें चार-चार

वात उनके वहाँ सबसे अद्भुत थी, जो अन्य राजाओंके पहाँ -राजा दिलीय बुद्ध करते समय जलमें भी जाते तो

घोड़े जुते थे। प्रत्येक रसके पीछे सी-सी हाथी सुवर्णकी मालाएँ पहने चलते थे। एक-एक हाथींके पीछे हजार-हजार घोडे, प्रत्येक घोडेके साथ सी-सी गीएँ और गौओंके पीछे बकरी और भेड़ोंके हुंड थे। इस प्रकार उन्होंने बहुत-सी दक्षिणा दी थी। गङ्काबी भीड़-भाइसे प्रवराकर 'मेरी रक्षा करो' कहती हाँ भगीरवकी गोदमें जा बैठीं। इससे वे उनकी पुत्री हुई और उनका नाम भागीरबी पहा। गङ्गादेवीने भी उन्हें पिता कहकर पुकास था। जिस ब्राह्मपाने जब-जब जिस-जिस अधीष्ट वस्तुकी इच्छा की, जितेन्द्रिय राजाने प्रसन्नतापूर्वक वह-वह वस्तु उसे तत्काल अर्पण की। राजा भगीरव ब्राह्मणोंकी कुमासे



उनके रक्षके पहिचे नहीं डूबते थे। उन सत्ववादी तथा उदार नरेशका जो दर्शन कर लेते थे, वे भी खर्गत्येकके अधिकारी हो जाते थे। एत्यांग (दिलीप) के घर ये पाँच प्रकारके शब्द कभी बंद नहीं होते वे-स्वाध्यायको आवान, धनुषकी रङ्कार और अतिथियोंक लिये 'लाओ, पीओ तवा भिक्षा अरुण करो'— इन तीन वाक्योंकी घोषणा । सृक्रय ! वे राजा तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे बहुत बढ़-खड़कर थे, किंतु वे भी नीवित नहीं रह सके। फिर तुम अपने पुत्रके लिये क्यों शहेक करते हो ?

युवनाश्रके पुत्र मान्याताकी भी मृत्यु सुनी गयी है। वे देवता, असुर और पनुष्य—तीनों लोकोमें विजयी थे। एक समयकी बात है, राजा युवनाच वनमें त्रिकार सेलने गये। वहाँ उनका घोड़ा थक गया और उन्हें भी बहुत प्यास लगी। इतनेमें उन्हें दूरसे सुओं दिलायी पड़ा, उसीको लक्ष्य करके वे यहमण्डपमें जा पहुँचे। वहाँ एक पात्रमें युव्यमिकत जल रक्ता हुआ था; राजाने उसे पी लिया । पेटमें जाते ही वह मन्तपूत जल बालकके सपमे परिणत हो गया। इसके लिये वैद्यक्तिरोमणि अश्विनीकुमार कुलाये गये। उन्होंने उस गर्यस बालकको निकाला । वह देवताके समान तेवावी दा । अमे अपने पिताकी गोदमें शयन करते देख देखताओंने आयसमें कहा — 'यह किसका दूध पियेगा ?' यह सुनकर इन्द्रने सकते पहले कहा—'मां धाता—मेरा दूध विषेता।'

तमी समय इन्ह्रको अंगुलियोसे घी और दूधकी धारा बहुने लगी। चुकि इन्द्रने दयावशीभृत होकर 'मां धाता' कहा था, इसलिये उसका नाम मान्याता यह गवा। इन्ह्रके हावसे धी और दूधको पीकर वह प्रतिदिन बढ़ने लगा। बारह दिनोंने ही यह बालक बारह वर्षका-सा हो गया। राजा होनेपर मान्याताने सम्पूर्ण पृथ्वीको एक ही दिनमें जीत किया या। वे धर्मात्मा, धेर्यवान, वीर, सत्यत्रतिज्ञ और जितेन्द्रिय हे । स्कृति जनमेजय, सुधन्ता, गय, पूर, बृह्यत, असित और नृगको भी जीत लिया द्या। सूर्य जहाँसे ख्यूय होते वे और जहाँ जाकर असत होते थे, यह सब-का-सब क्षेत्र युवनायके पुत्र मान्याताका राज्य कहलाता या।

मान्याताने सौ अश्वमेव और सौ राजसूय यज्ञ किये थे। उन्होंने सौ योजनोंके विस्तारका मलबदेश ब्राह्मणोंको दे दिया था। उनके यज़में मधु तथा दूध बहानेवाली नदियाँ अञ्चल पर्वतींको चारों ओरसे घेरकर बहती थीं। उन नदियोंके भीतर । अखयुद्धके ज्ञाता थे और राजांके प्रति अशुभ वचनोंका

पीके कई कुण्ड थे। दहीं उनके फेन-सा दिखायी देता था। गुडका रस ही उनका जल था। उस राजाके यहाँमें देवता, असुर, मनुष्य, वक्ष, गन्धर्व, सर्प, पक्षी, त्रष्टीय तथा श्रेष्ठ ब्राह्मण प्रधारे वे । मूर्ख तो वहाँ एक भी नहीं था । उन्होंने यन-धान्यसे सन्पन्न समुद्रतककी पृथ्वी ब्राह्मणोके अधीन कर दी थी और फिर समय आनेपर वे स्वयं भी इस लोकसे अस्त हो गये थे। सम्पूर्ण दिशाओंमें अपना सुपन्न फैलाकर वे पुरुषवानोंक लोकमें पहुँच गये। सुस्रय ! वे भी तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे सर्ववा श्रेष्ठ थे। जब वे भी मृत्युसे नहीं बच सके तो दूसरोकी क्या बात है । अतः तुन्हें अपने पुत्रके लिये शोक नहीं करना चाहिये।

नहुक्तन्दन वदातिकी भी मृत्यु सुनी गयी है। उन्होंने सी राजसूच, स्ते अन्त्रमेध, हजार पुण्डरिक याग, स्ते वाजपेय यत, इवार अतिरात्र याग तथा चातुर्मास्य और अग्निष्टोम आदि नाना प्रकारके यह किये वे और इनमें ब्राह्मणोंको बहुत दक्षिणा दी थी। परमपवित्र सरस्वती नदीने, समुद्रोने तथा पर्वतीसमित अन्यान्य सरिताओंने यज्ञ करनेवाले यथातिको यो और दूम प्रदान किया छ। नाना प्रकारके प्रशीसे परमात्राका पूजन करके उन्होंने पृथ्वीके सार धाग किये और उने ऋतिज, अध्वर्यु, होता तथा उत्गता—इन चारोको बॉट दिया । फिर देवयानी और शर्मिष्ठासे उत्तम संताने उत्पन्न की । का थोगोसे उन्हें ज्ञानि नहीं मिली तो निम्नाङ्कित गाधाका गानकर उन्होंने अपनी धर्मध्वीके साथ वान्त्रस्थ आश्रपमें ज्ञेश किया । वह गावा इस प्रकार है—'इस पृथ्वीपर मितने भी धान, जो, सुबर्ण, पशु और की आदि भोग्य परार्थ हैं, वे सब एक मनुष्यको भी संतोष करानेके लिये पर्याप्त नहीं 🕯 —ऐसा विचारकर मनको शान्त करना चाहिये।'

इस प्रकार राजा क्यातिने धैर्यके साथ कामनाओंका त्याग किया और अपने पुत्र पूरुको राजसिंहासनपर विठाकर वे वनमें बले गये। सुझय ! वे भी तुमसे और तुम्हारे पुत्रसे कड़े-चड़े थे। बत वे भी भर गये तो तुन्हें भी अपने मरे हुए पुत्रके लिये शोक नहीं करना वाहिये।

सुना है, नाचागके पुत्र राजा अम्बरीय भी मृत्युको प्राप्त हुए है। उन्होंने अकेले ही दस त्याल बोद्धाओंसे युद्ध किया था। एक समयको बात है, राजाके शहुओंने उन्हें युद्धमें जीतनेकी इकासे आकर चारों ओरसे घेर लिया। वे सब-के-सब



करेंगे।' सुक्रय ! वे तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे बहुत बढ़-बढ़कर थे; जब वे भी मृत्युके वहामें पढ़ गये, तो तुन्हें अपने मरे हुए पुत्रके किये होक नहीं करना वाहिये।

सुना है, किन्होंने नाना प्रकारक यहा किये थे, वे राजा साराबिन्दु भी भर गये। उनके एक लगत कियाँ भी और प्रलेक कीके गर्भसे एक-एक हजार संताने उत्पन्न हुई थीं। सभी राजकुमार पराक्रमी, वेदोंके विद्यान और उत्तम धनुष धारण करनेवाले थे। सबने अद्यमेध यहा किये थे। राजा साराबिन्दुने अपने उन कुमारीको अद्यमेध यहाँ किये थे। राजा साराबिन्दुने अपने उन कुमारीको अद्यमेध यहाँ हाइएणोंको दे दिया था। प्रतंक राजपुत्रके पीछे सुमर्गाधृत्वित सी-सी कन्याएँ थीं, एक-एक कन्याके पीछे सी-सी हाथी, प्रत्येक हाथीके पीछे सी-सी राव, हर एक राजके साथ, सी-सी घोड़े, प्रत्येक घोड़ेके पीछे हजार-हजार गीएँ तथा प्रत्येक गीके पीछे प्रवास-प्रवास भेड़ें थीं। यह अपार धन राजा दाशिबन्दुने अपने महायजने बाह्मणोंके लिये दान किया था। उस यहाँ कोसीतक प्रवंतिक समान अहके छेर लगे थे। राजाका अहमेथ यह पूरा हो जानेपर अहके तेरह पर्वत क्या गये थे।

प्रयोग कर रहे थे। तब अप्यरीवने अपने सरीरवल, अखबल, हस्तलायव और युद्धसम्बन्धी शिक्षाके हारा शहुअकि छत्र, आयुध, प्रवा और रखेंके दुकड़े-दुकड़े कर डाले। फिर तो वे अपने प्राण बचानेके लिये प्रार्थना करने लगे और 'हम आपको शरणमें हैं ऐसा कहते हुए इनके शरणागत हो गये। इस प्रकार उन शबुओंको वशीधून करके सम्पूर्ण पृथ्वीपर विजय पाकर उन्होंने शास्त्रविधिक अनुसार सो युगोंका अनुहान किया। उन युगोंने बेह बाह्मण तथा दूसरे लोग भी सब प्रकारसे सम्पन्न उत्तम अन्न भोजन करके अस्पना तुम हुए थे तथा राजाने भी सबका बहुत सकार

किया था। साथ ही उन्होंने बहुत अधिक पाजामें दक्षिणा दी । उनके राज्यकार थी। अनेकों मूर्धाभिषक राजाओं और सैकड्रों कोई विज्ञ नहीं राजकुमारोंको दण्ड तथा कोषसहित उन्होंने ब्राह्मणोंके अधीन राज्यका उपयोग कर दिया था। महर्षिलोग उनपर प्रसन्न होकर कहते थे कि पुज्रय ! वे तुपर असंख्य दक्षिणा देनेवाले राजा अन्वरीय जैसा यज्ञ करते हैं, वे भी नहीं रह वैसा न तो पहलेके राजाओंने किया और न आगे कोई । करना चाहिये।



उनके राज्यकालमें इस पृथ्वीपर हृष्ट-पुष्ट मनुष्य रहते थे, यहाँ कोई विज्ञ नहीं था, कोई रोग नहीं था। बहुत समयतक राज्यका उपयोग करके अन्तमें वे दिव्यक्षोकको प्राप्त हुए। सृक्षय ! वे तुपसे और तुन्हारे पुत्रसे बहुत बढ़-चढ़कर थे; जब वे भी नहीं रह सके तो तुन्हें अपने पुत्रके लिये शोक नहीं करना चाहिये।

## राजा गय, रन्तिदेव, भरत और पृथुकी कथा और युधिष्ठिरकी शोक-निवृत्ति

नारदर्जी कहते हैं—राजा अपूर्तरयके पुत्र गयकी भी मृत्यु सुनी गया है। उन्होंने सौ वर्षतक आंत्रहोत्र किया या और प्रतिदिन होपावशिष्ट अलका ही वे भोजन किया करते थे। इससे अग्निदेवने प्रसन्न होकर राजाको वर मांगनेके लिये कहा। तब गयने यह वरदान मांगा—'मैं तप, खड़ाचर्य, जत, नियम और गुरुजनोंकी कृपासे वेदोंका लान प्राप्त करना वाहता हूँ। दूसरोंको कष्ट पहुँवाये किना अपने धर्मके अनुसार बलकर अक्षय धन पाना वाहता हूँ। प्रतिदिन खड़ाजांको दान तूँ और इस कार्यमें मेरी अधिकाधिक अद्धा बढ़े। अपने पर्मकों कन्यासे मेरा विवाह हो, वह पतिज्ञता खे और उसके गर्मसे मेरे पुत्र उत्पन्न हो। अलदानमें मेरी ब्रद्धा बढ़े तथा धर्ममें ही मन लगा रहे। मेरे धर्मकार्यमें कभी कोई विज्ञ न आवे।'



'ऐसा ही होगा' यह कहकर अधिदेव अन्तर्धान हो गये। राजा गयको उनकी सभी अभीष्ट वस्तुएँ प्राप्त हुई और उन्होंने धर्मसे ही शतुओंपर विजय पायी। सी वर्षतक बड़ी श्रद्धाके साथ दर्श, पौर्णमास, आप्रपण तथा चातुर्मास्य आदि नाना प्रकारके यज्ञ किये और उनमें प्रचुर दक्षिणा वी। वे प्रतिदिन प्रातःकाल उठका एक लास साठ हजार गी, दस हजार घोड़े तथा एक लाल अशर्फियाँ दान करते थे । उन्होंने अश्वमेध यज्ञमें मणिमय रेतवाली सोनेकी पृथ्वी बनाकर ब्राह्मणोंको दान की थी। समुद्र, नदी, नद, बन, हीप, नगर, राष्ट्र, आकाश तवा त्वर्गमें जो नाना प्रकारके प्राणी रहते हैं, वे सब इस वज्रकी सम्पत्तिसे तूप्त होकर कहते थे-'राजा गयके समान

दूसरे किसीका यह नहीं हुआ है।' उन्होंने इसीस योजन लम्बी और तीस योजन बौड़ी बौबीस सुवर्णमंदी वेदियाँ बनवायी बी। वे पूर्वसे पश्चिमके क्रमसे बनी बी। वेदियाँपर मोती और हीरे विके हुए वे। ये सब वक्त और आधूषणोंके साम ब्राह्मणोंको दान की गर्यो। यहके अन्तमें भोजनसे बन्ने हुए अफ़के २५ पर्वत होय रह गये थे। यहमें रसकी नदियाँ बहती बी। कहीं बन्नोंके देर लगे थे तो कहीं आधूषणोंके। सुगन्धित पदाबोंकी साहित भी देखी जाती थी। उस पहाके प्रभावसे राजा गय तीनों लोकोंमें प्रसिद्ध हो गये। साथ ही पुण्यको अक्षय करनेवाला अक्रयकट तथा परित्र तीर्थ ब्रह्मसर भी उनके कारण विक्यात हो गये। सुझ्य ! वे राजा गय तुमसे और तुष्हारे पुत्रसे सर्वथा बढ़-बढ़कर थे; जब वे भी जीवित नहीं स्व सक्ते तो तुम भी पुत्रके किये होक न करें।

सुना है, संकृतिके पुत्र रागादेव भी जीवित नहीं रहे। उनके यहाँ वे त्याल रसोड्ड थे, जो परपर आये हुए अतिथि प्रदारागोको सुप्राके समान मीठी, कची और प्रकृत रसोड़ तैयार करके किमाते थे। राजा रागादेव प्रत्येक प्रकृते सुवर्गके साथ हजारों केल दान करते थे। एक-एक बैलके साथ सौ-सौ गाँएँ होती थी। साथ ही, आठ-आठ सौ लाणमुडाएँ दी जाती थीं। इनके साथ पत्र और अधिहोत्रके सामान भी होते थे। यह निषय उन्होंने सौ वर्षत्रक बलाया था। ये क्वियोंको कम्प्यक्तु, घड़े, वटलोई, पिठर, शब्या, आसन, सवारी, पहल, मकान, वृक्ष तथा अत्र-धन दिया करते थे। वे सब वस्तूएँ सोनेकी ही होती थीं। रागादेवकी यह



चोच्छ महामारत

अलोकिक समृद्धि देखकर पुराणवेताओंने इस प्रकार उनका प्रशोगान किया है—'हमने कुबेरके घरोमें भी रन्तिदेवके समान धनका भरा-पूरा घण्डार नहीं देखा, फिर मनुष्योंके यहाँ तो हो कैसे सकता ?' उनके यहाँ जो कुछ था, सब सोनेका ही था। उसे भी उन्होंने यहाये ब्राह्मणोको दान का दिया। उनके दिये हुए हच्य और कव्यको देवता तथा पितर प्रत्यक्ष प्रहण करते थे। ब्राह्मणोकी सब कामनाएँ उनके यहाँ पूर्ण होती थीं। सञ्जय ! वे भी तुमसे और तुम्हारे पुत्रसे श्रेष्ट



थे; जब उनकी भी मृत्यु हो गयी तो तुम्हें अपने पुत्रके लिये शोक नहीं करना चाहिये।

सुना है, दुष्यन्तके पुत्र भरत भी मृत्युको आह हुए हो। भरतने वनमें रहकर बचपनमें ही ऐसा पराक्रम दिलाया बा, जो दूसरोके लिये कठिन है। वे जब बच्चे थे, बड़े-बड़े सिंहोको बेगसे दबाकर बाँध लेते और उन्हें घसीटते रहते थे। अजगरोंके दाँत तोड़ लेले और भागते हुए हाथियोंके दाँत पकड़कर उन्हें अपने बशमें कर लेते थे। मी-मी सिहोंको एक साथ पकड़कर यसीटते थे। उन्हें सब जीवोंका इस प्रकार दमन करते देख ब्राह्मणोने इनका नाम 'सर्वदमन' रस्व दिया ।

राजा भरतने धमुना-तटपर सो, सरस्वतीके कुलपर तीन सौ और गङ्गाके किनारे बार सौ अब्रमेध यज्ञ किये थे। तदननर उन्होंने पुनः एक हजार अश्वमेथ और सी राजसूय यज्ञ किये, जिनमें उत्तम दक्षिणा दी गयी थी। फिर अधिष्टोम, अतिरात्र और विश्वजित् याग करके दस लाख बाजपेय यहाँका अनुष्टान किया। शकुत्तत्वनन्दनने इन सब यहाँमें ब्राह्मणोको बहुत-सा धन देकर संतुष्ट किया। सुक्षय ! भरत भी तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे सर्वधा क्षेष्ठ थे; जब वे भी भर गये, तो तुन्हें अपने पुत्रके लिये संताप नहीं करना जाहिये।

महर्षियोने राजसूच यज्ञचे जिन्हें 'सब्राद्' पदपर अभिविक किया था, वे महाराज पृत्तु भी मृत्युको प्राप्त हुए। उन्होंने बड़े कारते इस पृथ्वीको खेतीके योग्य बनाकर प्रशित (प्रसिद्ध) किया, इसलिये उनका नाम 'पृत्नु' हो गया। पृष्के लिये यह पृथ्वी कामधेनु बन गयी थी, इसपर बिना जोते ही सेती होती थी । उस समय सची गाँएँ कामधेनुके समान थीं । परो-परोसे मसुन्धी क्यों होती थी। कुछ सुन्तर्णयय होते थे, साथ ही सुसद और कोयल भी। इसलिये प्रजा उनके ही वस सुनकर पहनती और उन्होंपर ज्ञयन भी करती थी। वृक्षोंक फार अयुगके समान प्रसुर और स्वादिष्ट होते से । प्रजा इनका ही आद्यर करती । कोई भी भूला नहीं रहता था । सभी नीरोग वं, सकटी इच्छाएँ पूर्ण होती थीं और किसीको कर्तुसि भी थय नहीं वा। इसलिये त्येग अपनी रुविके अनुसार पेड़ोंके नीचे वा गुफाओंमें निषास करते थे। उस समय राष्ट्रों और नगरोका विधाग नहीं था। सभी मनुष्य सुस्री, संतुष्ट और प्रसम्ब हो।

राजा पृद् जब समुद्रमें यात्रा करते तो पानी धम जाता वा और पर्वत उन्हें मार्ग देते थे। उनके रचकी ब्वजा कभी नहीं दूरी। एक बार उनके पास वनस्पति, पर्वत, देवता, असुर, यनुष्य, सर्प, सप्तर्वि, यहा, गन्धर्व, अप्सरा तथा पितरीने आकर कहा—'महाराज ! आप ही हमारे सम्राट् हैं, आप ही हमें कड़ाने बचानेवाले हैं तथा आप ही हमारे राजा, रक्षक और पिता है। आप हमें अधीष्ट वस्तान दें, जिससे हमलोग अन्त कारतक वृद्धि और सुखका अनुभव करें।' यह सुनका राजाने बड़ा—'ऐसा ही होगा।'

तदनत्तर राजा पृथुने नाना प्रकारके यज्ञ किये और मनेवाञ्चित घोगोंके द्वारा समस्त प्राणियोकी कामनाएँ पूर्णकर उन्हें तुप्त किया। पृथ्वीपर जो कुछ भी पदार्थ है,



उनके ही आकारके सूचर्गके पदार्थ बनवाकर राजाने अक्रमेश यहाँमें अहें ब्राह्मणोंको दान किया । उन्होंने छाछ्ड हजार सोनेके हाथी बनवाकर ब्राह्मणोंको दान किये थे । सोनेकी पृथ्वी थी बनवाथी और उसे मणियोंसे विश्ववित करके दान कर दिया । एड्स्प । वे तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे बेह थे; किंतु जब थे थी मृत्युसे नहीं बन्न सके तो तुन्हें थी अपने पुत्रके किये होक नहीं करना बाहिये ।

लासर्जी करते हैं—पुधिद्विर ! इन राजाओंका ज्यास्थान सुनकर सुक्षय कुछ भी नहीं बोला, भीन रह गया ! उसे इस प्रकार सुपवाप बैठे देख नारदजीने कहा, 'राजन् ! मैंने जो कुछ कहा, उसे सुना न ? कुछ समझमें आया या नहीं ? जैसे सुद्र जातिकी बीसे सम्बन्ध रशनेवाले प्राह्मणको कराया हुआ साद-मोजन नष्ठ हो जाता है, उसी प्रकार मेरा यह सारा कड़ना स्मर्थ तो नहीं हो गया ?' उनके ऐसा कड़नेपर सुझयने हम्य जोड़कर कहा—'सुने ! प्राचीन राजवियोंका यह स्थाय उपास्थान सुनकर मेरा सम्पूर्ण जोक दूर हो गया ! अब मेरे हदयमें तनिक भी व्यथा नहीं है । बताइये, अब मैं आपकी किस अम्राका पालन करीं ?'

नारदर्जीने कहा—बड़े सौभाष्यकी बात है कि तुन्हारा होक दूर हो गया; अब तुन्हारी जो इच्छा हो, मुझसे माँग हो। स्वापने कळ-आप मुझपर प्रसन्न हैं, इतनेसे ही मुझे पूरा संतोष है। जिसपर आप प्रसन्न हों, उसके लिये इस जगत्में कोई वस्तु दुर्तिथ नहीं है।

बनदर्जने कहा सुटेरोने तुन्हारे पुत्रको पहाकी पाँति व्यर्थ ही भार झाला है, वह नरकारें पड़ा कहा पा रहा है; अवः मैं अने नरकारें निकालकर तुन्हें पुनः वापस दे रहा है।

व्यस्त्योने कहा इतना कहते ही, यह अञ्चल कान्त्रियाला सुद्धापका पुत्र वहाँ प्रकट हो गया। उससे मिलकर राजाको बड़ी प्रसन्नता हुई। सुद्धायका पुत्र अपने धर्मक पालनद्वारा कृतार्थ नहीं हुआ था, उसने उस्ते-इस्ते प्राणन्त्याम किया था;

इसलिये नार्ट्जीने को पुनः जीवित कर दिया। परंतु अधिमन्यु तो जुरवीर और कृतार्थ का उसने रणाङ्गणमें हजारो प्रमुजीको मौतके याट ज्ञारकर सामना करते हुए प्राणत्वाग किया है। योगी, निष्काम भावसे यह करनेवाले और तपस्वी पुस्त्र जिस क्तम गतिको पाते हैं, तुन्हारे पुस्ते भी वही अक्षय गति प्राप्त की है। अधिमन्यु कन्नमाके व्यक्तमको प्राप्त हुआ है, वह वीर अपनी अमुलम्पी किरणोंसे प्रकाशमान हो रहा है; उसके लिये सोक करना उकित नहीं है। इस प्रकार सोच-समझकर तुम वैर्य वारण करो। शोक करनेसे तो दुःख ही बबता है; इसलिये बुद्धिमान् पुरुवको वाहिये कि वह शोकका परित्याग करके अपने कल्याणके लिये प्रवत्न को। तुमने पृत्युकी अपति और उसकी अनुपम तपालको बात सुनी ही है। पृत्युके लिये सब प्राणी एक-से हैं। ऐक्वर्य बहार है। यह बात सुझपके पुत्रके मरण और पुन्तव्जीवनकी कवासे स्पष्ट हो जाती है। इसलिये एजा बुधिहर ! अब तुम शोक न करो।

यह कड़कर भगवान् व्यास बहाँसे अन्तर्धान हो गये। वदनचर, राजा यूधिहिरने प्राचीन राजाओंकी यहसम्पति सुनकर यन-ही-सन उनकी प्रशंसा की और शोक त्याग दिया। फिर यह सोचकर कि 'अर्जुनसे मैं क्या कहूँगा?' विन्तामें यह गये।

## अर्जुनका विषाद और जयद्रथको मारनेकी प्रतिज्ञा

संजय कहते हैं—पहाराज ! उस दिन जब सूर्यनारावण ! अस्त हो गये, प्राणियोका योर संहार बंद हुआ तवा सभी सैनिक अपनी-अपनी छावनीको जाने लगे, उसी समय अर्जुन भी अपने दिव्य अब्बोसे संज्ञानकोका वय करके रक्षपा बैठ जिविस्की ओर बले । बलते-बलते ही वे मणवान् श्रीकृष्णसे बोले—'केवव ! न जाने क्यों आज मेरा हृदय सङ्क रहा है,

सारा झरीर शिक्षिल हो रहा है। कोई अनिष्ट अवस्य हुआ है, यह बात हदपसे निकलती ही नहीं। पृथ्वीपर तथा सम्पूर्ण दिशाओं में होनेवाले घर्यकर उत्पात मुझे हरा रहे हैं। कहिये, मेर पृत्य आता राजा युधिष्ठिर अपने मन्त्रियोंसहित सकुशल तो होंगे ?'

अंकृष्णने कहा—द्योक न करो, मन्त्रियोसहित तुन्हारे



भाईका तो कल्पाण ही होगा। इस अपछक्तके अनुसार कोई दूसरा ही अनिष्ट हुआ होगा।

तयनतार दोनों बीरोने संब्वोपासना को और किर रखना बैठकर पुद्ध-सम्बन्धी वाले करते हुए आगे वहे। का छावनीक पास पहुँचे तो उसे आनन्दर्गका और श्रीकृत देता। तब वे चिनित होकर श्रीकृष्णसे कहने तने—'कनद्दर। आज इस शिविरमें पाङ्गलिक बाते नहीं कर दे हैं। न पुन्दुभिका निनाद है, न शङ्ककी ब्वार । आज बीरणा भी नहीं बजती, सङ्गलगीत नहीं गाये जाते। बंदीजन न लुलि करते हैं, न पाठ। मेरे सैनिक मुझे देखकर नीचे मुँह किये बल हेते हैं। इन खजनोंको व्यासुरुत देखकर मेरे इटपका खटका नहीं पिटता। आज प्रतिदिनकी भाँति सुभड़ाकुमार अभियन्त्र अपने भाइमोंके साथ हैसता हुआ मेरी अगवानी करने नहीं आ रहा है।'

इस प्रकार बाते करते हुए होनोंने शिकिएमें पहुँचकर देखा कि पाण्डव अत्यन व्याकुल और हतोत्साह हो रहे हैं। प्राइचों तथा पुत्रोंको इस अवस्थामें देख और सुपहानन्दन अभिमन्युको वहाँ न पाकर अर्जुन बहुत दुःखी होकर बोले, 'आज आप सब लोगोंके मुख्यर अप्रसन्नता दिखायी दे रही है। इघर, मैं अभिमन्युको नहीं देखता और आपखोग पुहासे प्रसन्ततापूर्वक बोलते नहीं; इसका क्या कारण है ? मैंने सुना था, आवार्य होणने व्यक्तव्यक्तकी रखना की थी, आपखोगोमेसे बालक अभिमन्युके सिवा दूसरा कोई उस व्यक्तका मेदन नहीं कर सकता था। अभिमन्युको भी मैंने इस व्यक्ति निकलनेका ईंग अभी नहीं बताया था। कहीं ऐसा तो नहीं हुआ कि आपलोगोंने उस बारुकको शतुके व्युहमें भेज दिया हो ? सुमझन्दन उस व्युहको अनेको बार तोड़कर चुडमें मारा तो नहीं गया ? वह सुमझ और झैपदीका प्यारा तथा बाता कुन्ती और श्रीकृष्णका दुलारा था; बताइये तो कालके वदामें पड़ा हुआ ऐसा कौन है, जिसने उसका वस किया है। हा ! वह कैसे हैस-हैसकर बातें करता था और सदा बड़ोंकी आज़ामें रहता था। बतायनमें भी असके पराक्रयको कहीं तुलना नहीं थी। विकती व्यारी-व्यारी बाते करता था। ईवा-देव तो उसे यू नहीं गया था। वह महान् उत्ताही था। उसकी पुनाएँ बड़ी-बड़ी और

असि कमलके समान विशाल थीं। अपने सेवकॉपर उसकी बड़ी दया थी, कभी नोब पुरुषोकी संगति नहीं करता था। व्ह कृता, ज्ञानी और अस्तविद्यामें कुञ्चल था; युद्धमें पीछे पैर नहीं हटाता वा । युद्धका तो वह अभिनन्दन करता था, प्राप्तु उसे देशाते ही घयणीत हो जाते थे। वह आत्मीय जनोंका क्रिय करनेवाला और पितृवर्गकी विजय चाहनेवाला या। प्रकुपर पहले कभी नहीं प्रहार करता था और युद्धमें सदा निर्मीक रहता था। रजियोकी गणना होते समय निसे महारबी गिना गया था, उस धीर अधिमन्युका पुरा देशे बिना अब मेरे इदयको क्या ज्ञान्ति मिलेगी 7 अपनेसे अधिक दु-स तो सुभाइके लिये हो रहा है, वह बेजारी बेटेकी मृत्यु सुनते ही जोकसे पीडित होकर प्राण त्याग देगी । अभिमन्युको न देखकर सुभद्रा और ब्रीपदी मुझसे क्या कहेंगी ? उन दोनोंको मैं क्या जवाब हूँगा ? सन्तमुख मेरा हृदय पत्रका बना हुआ है, तभी तो पुत्रबध् उत्तराके रोने-बिलसनेका ध्यान आते ही इसके हजारों टुकड़े नहीं हो जाते।

इस प्रकार अर्जुनको पुन्होक्त पीडित और उसीकी पार्ट्स और कहा—'मित्र । इतने व्याकुल न होओ । जो पुद्धमें पीठ नहीं दिखाते, उन सभी शुरवीरोको एक दिन इसी मार्गसे जाना पड़ता है। जिनको पुद्धसे ही जीविका कलती है, उन क्षत्रियोका तो विहोक्तः यही मार्ग है; उनके लिये सम्पूर्ण शाक्तोने यही गति निक्षित की है। पुद्धमें शतुका सामना करते हुए मृत्यु हो जाय—ऐसा तो सभी शुरवीर वाहते हैं। अधिनन्दुने कड़े-बड़े वीर एवं महावारी राजकुमारोको पुद्धमें मारा है और शतुके सामने डटे खकर वोरोंके लिये वाञ्चनीय मृत्यु प्राप्त की है। तुन्हें शोक करते देख ये तुन्हारे भाई और मित्र अधिक दुःखी हो रहे हैं। इन्हें सानवनामरी बातोसे आहासन दो। तुम तो जाननेचोच्य तत्कको जान चुके हो; तुन्हें शोक नहीं करना चाहिये।'

भगवान् कृष्णके इस प्रकार समझानेपर अर्जुनने अपने भाइयोसे कहा—'मैं अभिमन्युकी मृत्युका वृतान्त आरम्पसे ही सुनना चाहता हूं। आप सब लोग अक्तविद्यामें कुशल हैं, हाथोपें शक्त लिये वहाँ लड़े थे। ऐसे समयमें वह यदि इन्हारे भी युद्ध करता हो तो भी नहीं मारा जाना चाहिये; फिर आपके रहते कैसे उसकी मृत्यु हुई ? यदि मैं जानता कि पाण्डय और पाछाल मेरे बेटेकी रक्षा करनेमें असमर्थ हैं तो स्वयं ही उपस्थित होकर उसकी रक्षा करता।'

इतना कहकर अर्जुन चुप हो गये। उस समय पुचित्तिर असवा श्रीकृष्णके सिवा, दूसरा कोई भी उनकी ओर देखने या बोलनेका साइस नहीं कर सका। युधिष्ठिरने कहा—'महावाहो ! जब तुम संशप्तकोकी सेनासे रुद्धने चल गये, अभी समय प्रेणानायने मुझे पकदनेका धीर प्रका किया, वे रधोंकी सेनाका ल्यूह बनाकर बारम्बार उद्योग करते थे और हमलोग व्यूहरकारमें संगठित हो उनके आक्रमणको व्यर्ज कर रहे थे। किंतु ब्रेणाबार्च अपने ठीले बाजोंसे हुयें बहुत पीड़ा देने लगे। उस समय ब्यूह-पेट्न करना छे दूरब्री मात है, हम उनकी ओर ऑस उठाकर देश भी नहीं सकते थे। ऐसी स्थिति आ जानेपर हम सकने अधियन्युसे कहा—'बेटा ! तुम व्यूहको तोड़ डालो ।' हमारे कड़नेसे ही उसने इस असड़ा भारको भी वहनं करना स्वीकार किया और तुष्तारी वी हुई शिक्षाके अनुसार वह व्यूह तोवकर उसमें घुस गया । हम भी उसके बनाये हुए मार्गसे व्यूहर्मे प्रवेश करनेको क्य पीछे-पीछे चले तो नीच जयहबने इंकरजीके दिये हुए बरदानके बलसे हमें रोक लिया । तदनता होपा, कृप, कर्ण, अञ्चत्यामा, बृहद्दल और कृतवर्मा—इन छः महारवियोने उसे सन्न ओरसे घेर लिया। घिरे होनेपर भी उस बालकने अपनी सक्तिके अनुसार उन्हें जीतनेका पूर्ण प्रधास किया, किंतु उर सबने मिलकर उसे रबहीन कर दिया। जब वह अकेला और असहाय हो गया तो दुःशासनके पुत्रने संकटापत्र अवस्थामें उसे मार झला । उसने पहले एक हजार हाबी, घोड़े, रबी और मनुष्योंको मारा; फिर आठ इजार रची और नौ सी हाथियोंका संहार किया; तत्पश्चात् ये हजार राजकुमारों तवा अन्य बहुत-से अज्ञात वीरोंको मारकर राजा बृहद्वलको भी स्वर्गत्सेकका अतिथि बनाया। इसके बाद वह स्वयं मरा है

और यही इपलोगोंके रिज्ये सबसे बढ्कर शोककी बात हुई है।'

वर्गराजको यह बात सुनकर अर्जुन 'हा पुत्र !' कहते हुए करूम उच्छ्यास लेने लगे और अत्यन्त व्यक्षासे पीडित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । उस समय सबके मुख्यर विवाद का गया, सभी अर्जुनको घेरकर बैठ गये और निर्निमेष नेत्रीसे एक-दूसरेको देखने लगे । बोड़ी देर बाद अर्जुनको होस हुआ, तब वे क्रोबमें भरकर बोले— मैं आयरोगोंके सामने यह सबी प्रतिज्ञा करता है कि यदि जयद्रव कोरवोंका आसम कोड़कर भाग नहीं गया या हमलोगोंकी, भगवान् श्रीकृष्णकी अवचा महाराज पृथिष्ठिरकी द्वारणमें नहीं आ गया तो कल उसे अयद्य मार हालूंगा । कौरवोंका प्रिय करनेवाला पानी जयद्रव ही उस बालकके वधमें निर्मात बना है, अतः निश्चम ही कल औ चौतके बाद उतातेगा । अगर



कल उसे न पास तो माता-पिताको हाया करनेवाले,
गुरुबोगामी, चुगल्लार, साधुनिन्दक, दूसरोपर कल्ड्र्स् लगानेवाले, धरोहरको हृद्दप लेनेवाले और विद्यासघाती
पुरुवोकी जो गति होती है वही मेरी भी हो। जो वेदाध्ययन
करनेवाले उत्तम ब्राह्मणोका तथा बड़े-बुड़ों, साधुओं और
गुरुवचोका अनादर करते हैं, ब्राह्मण, गी और अग्रिका
चरणोसे स्पर्श करते हैं और जलमें मल-पुत्र या थूक डालते
हैं, उन्हें जो दुर्गीत प्राप्त होती है यही कल कपद्रथको न
मारनेपर मेरी भी हो। मेंगे नहानेवाले, अतिधिको निराश
करनेवाले, सुदलोर, मिख्यावादी, ठग, आत्मवञ्चक, दूसरोपर झुठे देच लगानेवाले तथा परिवारवालोको दिमे बिना
अनेको ही मिठाई उड़ानेवाले लोगोंको जो दुर्गीत भोगनी
पड़ती है, बड़ी जच्छबका वध न करनेपर मेरी भी हो। जो
प्ररणमें आये हुएका त्याग करता है तथा कहनेके अनुसार चलनेवाले सञ्जन पुरुवका पालन-योषण नहीं करता, उपकारीकी निन्दा करता है, पड़ोसमें रहनेवाले सुधोन्ध व्यक्तिको श्राद्धका दान न देकर अयोग्य व्यक्तियोंको देता है और शुद्र जातिकी सीसे सम्बन्ध रखनेवालेको आद्धान जिमाता है तबा जो शराबी, पर्यादा भग्न करनेवासा, कृतार और स्वामीका निन्दक है, उस पुस्त्रकों जो दुर्गीत होती है वही जयद्भवको न मारनेपर मेरी भी हो । जो बाये हावसे पोजन करते, गोंदमें रक्षकर काते, परवज्ञके पत्तेपर बैठते और तेंद्रकी दातून करते हैं, जिन्होंने धर्मका त्याग किया है, जो प्रात:काल सोते हैं, ब्राह्मण होकर शीतसे और क्षत्रिय होकर युद्धसे इरते हैं, शासकी निन्दा करते हैं, दिनमें नींद लेते था मैथून करते हैं, घरमें आग लगाते, अधिहोत्र और अतिबिसाकारसे वियुक्त रहते तथा गौओंके पानी पीनेमें विश बालते हैं, जो रजखलासे संसर्ग करते हैं, कीयत लेकर कन्याको बेचते हैं, बहुत लोगोंको पुरोहिती करते हैं. ब्राह्मण होकर दासवृतिसे जीविका बलले हैं, तबा जो ब्राह्मणको दानका संघरूप करके फिर लोभवदा नहीं खेते, उन सबकी जो दु: खदाचिनी गति होती है, बड़ी जयहमको न मारनेपर मेरी भी हो । क्रमर जिन पापियोका नाम मैंने गिनाया है तवा जिनका

नाम नहीं निनाबा है, उनकों जो दुर्गीत प्राप्त होती है वहीं भेरी भी हो—यदि करू जयहबका वस न कर सकूँ। अब मेरी यह दूसरी प्रतिज्ञा भी सुनिये—यदि करू सूर्य अस्त होनेके पहले पारी जयहब नहीं मारा गया तो मैं सब्ये ही जरूती हुई आगमें प्रयेश कर जाऊँगा। देवता, असुर, मनुष्य, पक्षी, नाग, पिठर, राक्षस, ब्रह्मर्थि, देवविं, यह चरावर जगत् तवा इसके परे जो कुछ है, वह भी—ये सब मिलकर भी मेरे राजुको रक्षा नहीं कर सकते। यदि जयहब पातालमें सुस जायगा वा जससे आगे वह जामगा अववा अन्तरिक्षमें, देवताओंके नगरमें या देवोंकी पुरीमें भागकर क्रियेगा तो भी मैं कहा अपने सैकड़ों खागोंसे अभिमन्युके उस शहुका सिर जातेगा ही।

वह कहकर अर्जुनने गार्थ्याय धनुवकी टङ्कार की, उसकी ध्वनि आकाशमें पूँज उठी। अर्जुनकी वह प्रतिका सुनकर भगवान् श्रीकृष्णने अपना पाञ्चलन्य शङ्क बजाया और कृपित हुए अर्जुनने टेक्ट्ल नामक शङ्क्षकी ध्वनि फैलायी। वह शङ्क्षनाद सुनकर आकाश-यातालसहित सम्पूर्ण जगत् कांप उठा। उस समय शिक्षिणे युद्धके बाते बन उठे और पाण्डल सिहनाद करने लगे।

## भयभीत हुए जयद्रथको द्रोणका आञ्चासन तथा श्रीकृष्ण और अर्जुनकी बातचीत

संजय करते हैं—महाराज ! दूतोंने आका जयद्रवसे अर्जुनकी प्रतिवा कह सुनायों। सुनते ही जयद्रव शोकसे विद्वल हो गया। बहुत सोख-विजारकर वह राजाओंकी संघामें गया और वहाँ रोने-विकलाने लगा। अर्जुनसे हर जानेके कारण उसने लजाते-लजाते कहा—राजाओं ! माण्यायोंकी हर्षध्वति सुनकर मुझे बड़ा भय हो रहा है। मरणासंख मनुष्यकी घाँति मेरा सारा शरीर शिविल हो गया है। निश्चय ही अर्जुनने मेरा वय करनेकी प्रतिद्वा की है, तभी तो शोकके समय भी पाण्यव हर्ष मना खे हैं। यदि ऐसी बात है तो अर्जुनकी प्रतिद्वाको देखता, गन्धर्व, असुर, नाग और राक्षस भी अन्यवा नहीं कर सकते; फिर नरेशोंकी तो बात ही क्या है? अत: आपलोगोंका भला हो, मुझे पड़ाँसे जानेकी आज़ा दीजिये। मैं जाकर ऐसी जगह क्रिय जाऊँगा, जहाँ पाण्डव मुझे देख नहीं सकेंगे।

जयद्रवको इस प्रकार भयसे व्याकुत हो किताय करते देख राजा दुर्योधनने कहा—पुरुषक्षेष्ठ ! तुम इतने भयभीत न होओ । युद्धमें सम्पूर्ण क्षत्रिय वीरोंके बीचमें खनेपर तुन्हें कीन पा सकता है ? मैं, कर्ण, विजसेन, विविद्यति, भृतिकवा,



शल, शल्य, वृषसेन, पुरुषित्र, स्वय, भोज, सुदक्षिण, सत्वव्रत, विकर्ण, दुर्मुख, दुःशासन, सुवाहु, करिक्रूराज, विन्द, अनुविन्द, ब्रोण, अध्यवामा, शकुनि—ये तथा और भी बहुत-से ग्रवालोग अपनी-अपनी सेनाके साथ तुम्हारी रक्षाके किये बलेंगे। तुम अपने मनकी विन्ता दूर कर दो। सिन्धुराज! तुम सर्थ भी तो श्रेष्ठ महारथी हो, शूरवीर हो; किर पाण्डवोसे इस्ते क्यों हो ? मेरी सारी सेना तुम्हारी रक्षाके किये सावधान खेगी, तुम अपना भय निकाल दो।'

राजन् ! आपके पुत्रने जब इस प्रकार आश्वासन दिया तब जयद्वय उसको साथ लेकर रातिमें द्वेणाचार्यके पास गया आचार्यके चरणोंने प्रणाम करके उसने पूछा-'मगवन् ! दस्का लक्ष्य बेधनेमें, हाबको फुर्तीमें तबा इह निशाना मारनेमें कौन वहा है-मैं या अर्जून ?'

होणाजपनि कहा- तात ! यद्यपि तुन्हारे और अर्जुनके हम एक ही आवार्य हैं, तबायि अध्यास और हेवा स्वनेके कारण अर्जुन तुपसे बढ़े-बढ़े हैं। तो भी तुष्हें उनसे डरना नहीं चाहिये: क्योंकि मैं तुन्हारा रक्षक हैं। मेरी मुजाएँ जिसको रक्षा करती हों, उसपर देवताओंका भी जोर नहीं बल सकता। मैं ऐसा च्या बनाऊँगा, जिसमें अर्जुन पहुँच ही नहीं सकेंगे। इसलिये डरो मत, जुब उत्सक्तमे युद्ध करो । तुन्हारे-जैसे बीरको ते मृत्युका इर होना ही नहीं चाहिये; क्योंकि तपसीलोग तप करनेपर जिन लोकोंको पाते हैं, श्रवियद्यर्यका आध्य लेनेवाले चीर पुरुष उन्हें अनाधास पा जाते ैं।

इस प्रकार आश्वासन बिलनेपर जयद्रवका भय दूर हुआ और उसने युद्ध करनेका विचार किया । उस समय आयकी सेनामें भी हर्ष-व्यति होने लगी।

अर्जुनने जब जयद्रध-वधकी प्रतिज्ञा कर ली, उसके बाद भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा-'धनलय । तुमने न तो भाइयोंकी सम्मति ली और न मुझसे ही सलता पूछी, फिर धी खेगोको सुनाकर जयद्रथको मारनेकी प्रतिज्ञा कर **डा**ली— यह तुम्हारा दुःसाहस है ! क्या इससे सब लोग हमारी हैंसी नहीं उदावेंगे ? मैंने कौरबोंकी छावनीमें अपने गुलबर मेजे थे, वे अभी आकर बढ़ीका समाचार बता गये हैं। जब तमने सिन्ध-राजके वधकी प्रतिज्ञा की थीं, उस समय यहाँ रणधेरी बजी बी और सिहनाद किया गया था। उसकी आवान कौरवीने सनी, उन्हें तुन्हारी प्रतिज्ञा मालूम हो गयी। इससे दुर्योधनके पन्ती ब्दास और भवभीत हो गये। जयहब भी बहुत दुःखी हुआ और राजसभाषे जाकर दुवाँधनसे बोला— 'राजन् ! अर्जुन मुझे ही अपने पुत्रका घातक यानता है, इसलिये उसने अपनी सेनाके बीच सदे होकर मुझे मार डालनेकी प्रतिज्ञा की है। यह सव्यसाबीकी प्रतिज्ञा है; इसे देवता, गन्धर्व, असूर, नाग और राध्यस भी अन्यथा नहीं कर सकते । तुन्हारी सेनामें मुझे ऐसा कोई धनुर्धर नहीं दिलायों देता, जो महायुद्धमें अपने असोसे अर्जुनके अखोंका निवारण कर सके। मेरा तो ऐसा विश्वास है कि बीकृष्णकी सहायता पाकर अर्जून देवताओं-सबित तीनों लोकोंको नष्ट कर सकता है। इसलिये मैं यहाँसे बले जानेकी आज्ञा चाहता हैं। अध्या यदि तुम ठीक समझो तो अश्रत्याया और द्वेणाचार्यमे मेरी रक्षाका आकासन



दिलाओ ।' तब कुर्वोधनने स्वयं जाकर द्रीणाचार्यसे बहुत प्रार्थना को है। जवहायकी रक्षाका पूरा प्रवन्ध कर रिस्मा गया है. रब भी सजा दिये गये हैं। कलके पुद्धमें कर्ण, पुरिस्रवा, अकताया, त्यसेन, कृपाबार्य और शहय-में छः प्रहारश्री आगे रहेंगे । होणाचार्यने ऐसा व्यह बनाया है, जिसका अगला आधा थाग प्राचटके आकारका है और पिछला कमलके समान । कमलव्यक्तके मध्यकी कर्णिकाके बीच मुखी-व्यक्तके पास जयहब खड़ा होगा और बाकी सधी वीर चारों ओरसे उसकी रक्षामें रहेंगे। ये ऊपर बताये हुए छ: महारथी धनुष, बाज, पराक्रम और ज्ञारीरिक बतमे दुःसङ्ग हैं। इनमेंसे एक-एकके पराक्रमका विचार करो । जब ये छः एक साथ होंगे, उस समय इनका जीतना सहज नहीं होगा। अब अपने हितका स्रयाल रसका कार्य सिद्ध करनेके लिये में राजनीतित मन्त्रियों और विवेषियोंसे चलकर सरवाह करीया ।'

अर्दुन्ने कहा-यबुसूदन ! कौरबोंके जिन महारिवयोंको आप बलमें अधिक मानते हैं, उनका पराक्रम मैं अपनेसे आधा भी नहीं समझता। यदि साध्य, रुद्ध, तस, अधिनोकुमार, इन्द्र, वायु, विश्वेदेव, गन्धर्व, पितर, गरुड, समुद्र, यह पृथ्वी, दिशाएँ, दिक्याल, गाँवोंक लोग, जंगली जीव तवा सम्पूर्ण बराबर प्राणी सिन्युराजकी रक्षाके लिये आ जायें तो भी मैं सत्य और आयुधोंकी शपथ खाकर कहता है कर आप जबद्रथको मेरे बाणोसे मरा हुआ देखेंगे।

मैंने यम, कुबेर, वरुण, इन्द्र और स्वसे जो प्रयंकर अस प्राप्त किये हैं, उन्हें कालके युद्धमें लोग देखेंगे। जयव्यके रक्षक ओ-जो अस छोड़ेंगे, उन्हें मैं ब्रह्माससे काट गिराकैंगा। केशव ! कार इस पृथ्वीपर मेरे वाणोंसे कटे हुए राजाओंके मताक विछ जायेंगे, सो आप देखेंगे हो। हवीकेश ! गाएडीव-जैसा दिख्य धनुष हैं, मैं चोद्धा हूं और आप सारिध हैं; यह सब होते हुए मैं किसे नहीं जीत सकता ? मगवन् ! आपकी कृपासे इस युद्धमें मुझे क्या दुर्लघ है ? आप तो जानते ही हैं कि शहु मेरा वेग नहीं सह सकते तो भी क्यों मुझे लिक्त कर रहे हैं ? ब्राह्मणमें सत्य, साधुओमें नम्रता और व्योपे लक्ष्मीका होना जैसे निक्षित है, उसी प्रकार जहाँ नारायण हो वहाँ किया भी निक्षित है। करा सबेस होते ही मेरा रख तैयार हो जाय, ऐसा प्रवन्ध कर लीजिये; क्योंकि हमलोगोयर बहुत भारी काम आ पड़ा है।

## श्रीकृष्णका आश्वासन, सुभद्राका विलाप तथा दारुकसे श्रीकृष्णका वार्तालाप

सञ्जय कहते हैं—तदनत्तर अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा, 'भगवन् । अब आप सुमग्रा और उत्तरको बाकर समझाइये; जैसे भी हो, उनका शोक दूर कीकिये।' तब श्रीकृष्ण बहुत उदास होकर अर्जुनके शिक्शिये गये और पुत्रशोकसे पीडित अपनी दुःखिनी बहिनको समझाने लगे।



ठन्होंने कहा — 'बहिन ! तुम और बहु जारा — दोनों ही होक न करो । कारुके हारा सब प्राणियोंकी एक दिन यही स्थिति होती है । तुम्हारा पुत्र जब बंदामें उत्पन्न, धीर, बीर और श्रविध बा; यह मृत्यु उसके योग्य ही हुई है, इसलिये प्रोक ल्या दो । देखों ! बड़े-बड़े संत पुरुष तपस्था, ब्रह्मचर्च, शास्त्रज्ञान और सद्युद्धिके हारा जिस गविको प्राप्त करना बाहवे हैं, वही गवि तुकारे पुत्रको भी मिली है। तुम बीरमाता, वीरपजी, बीरकन्या तका बीरकी बहिन हो; कल्याणी। तुकारे पुत्रको बहुत जलम गति प्राप्त हुई है. तुम उसके लिये शोक न करो। बातककी हत्या करानेवाला पाणी जम्मय यदि अमनावतीमें जाकर किये तो भी अब अर्जुनके हायसे उसका मुख्यारा नहीं हो सकता। कल ही तुम सुनोगी कि जम्मयका मसक कटकर समनायहाकसे बहर जा गिरा है। शुरबीर अभिमन्धुने श्रविषयमंका पालन करके सत्पुत्रमोंकी गति पाणी है, जिसे हमलोग तथा तुसरे शक्यारी श्रविष भी पाना बाहते हैं। रानी बहिन । जिन्हा छोड़ो और बहुको भीरज बैधाओ। अर्जुनने जैसी प्रतिशा की है, वह तीक ही होगी; उसे कोई पलट नहीं सकता। तुकारे स्वामी जो कुछ करना चाहते हैं, यह निष्कल नहीं होता। यदि मनुष्य, नाग, पिशाब, राहम्स, पश्ची, देवता और असुर भी मुद्धमें जबद्धक्की सहायता करें तो भी वह कल जीकत नहीं सा सकता।

क्रीकृष्णकी बात सुनकर सुभारका पुत्रशोक उमइ पड़ा और वह बहुत दुःली होकर विरुप्त काने लगी—'हा पुत्र ! तुमारे किना आज में मन्द्रभागिनी हो गयी। केटा ! तुम तो अपने पिताके समान पराक्रमी थे, फिर युद्धमें जाकर मारे कैसे गये ? पाव्हव, वृष्णवंशी तथा पाञ्चालवीरोके जीते-वी तुम्हें किसने अनावकी भाँति मार डाला। हाय ! तुम्हें देशनेके लिये तरसती हो रह गयी। आज भीमसेनके बलको धिकार है! अर्जुनके धनुष-धारणको और वृष्णि तथा पासाल-धीरोके पराक्रमको भी धिकार है! केकम, सेदि, मत्स्य और सुख्योंको भी बारम्बार धिकार है। केकम, सेदि, मत्स्य और सुख्योंको भी बारम्बार धिकार है, जो में युद्धमें जानेपर तुम्हारी एका न कर सके। आज सारी पृथ्वी सुनी और सीहीन दिलायी देती है। मेरी शोकाकुल और अध्यान्यको भीत सीहीन है, पर देख नहीं पाती। हाय! ब्रोकृष्णके भानवे और गाव्हीकथारी अर्जुनके अतिरखी पुत्र होकर भी तुम रणभूमिमें

पढ़े हो, में कैसे तुम्हें देख सर्वांगी ? बेटा ! कहा हो ? आओ, मेरी गोदमें बैठो; तुन्हारी अभागिनी माता तुन्हें देखनेको तरस स्त्री है। हा बीर ! तुम सपनेकों सम्पत्तिक समान दर्शन देकर कहाँ छिप गर्थे ? अहो ! यह मनुष्यजीवन पानीके बुलबुलेके समान कितना कञ्चल है। बेटा ! तुम असमयमें ही बले गये; तुम्हारी यह तसणी पत्नी शोकमें दूबी हुई है, इसे केसे धीरज बंधाकँगी ? निश्चय ही, कालकी गतिको जानना विक्रनोंके लिये भी कठिन है; तभी तो श्रीकृष्ण-जैसे सहायकके जीतें-जी तुम अनाचकी घाँति मारे गये। बत्त ! यत्र और दान करनेवाले आत्पज्ञानी ब्राह्मण, ब्रह्मचारी, पुरुवतीचीप ब्रान करनेवाले, कृतज्ञ, उदान, गुरुसेवक तवा सहस्रों गोदान करनेवाले जिस गतिको प्राप्त होते हैं, वही तुन्हें भी मिले । पतिकता स्त्री, सदाचारी राजा, दीनोंपर दया करनेवाले, चुगररीसे अलग रहनेवाले, धर्मद्रील, बर्ती और अतिथि-सत्वार करनेवाले लोगोंको जो गति मिलती है, वही तुन्हें भी प्राप्त हो । बेटा ! आपत्ति और संकटके समय भी जो प्रियंपूर्वक अपनेको सँभाले रहते हैं, सदा माता-पिताकी होवा करते हैं और अपनी ही खीसे संतुष्ट रहते हैं, उनकी को गति होती है, वही तुष्हारी भी हो । जो मालायेंसे रहित हो सब प्राणियोको सान्त्रनापूर्ण दृष्टिसे देशते हैं, क्षणधाव रखते हैं, किसीको चोट पहुँचानेवाली वात नहीं कहते, जो मछ, मांस, मद, दम्भ और मिध्यासे दूर रहते हैं, दूसरोको कष्ट नहीं पहुँचाते, जिनका स्वचाय संकोधी है, जो सम्पूर्ण प्रास्त्रीक ज्ञाता, ज्ञानानन्द्रसे परिपूर्ण और जितेन्द्रिय हैं. डन साधु पुरुवोकी जो गति होती है, वही तुष्हारी भी हो।'

इस प्रकार शोकसे दुर्बल एवं दीनभावसे विलाप करती हुई सुमझे पास होपदी और उत्तरा भी आ पहुँची। अब तो उनके दुःसकी सीमा न रही। सब पुट-पुटकर रोने लगीं और उपलकी तरह पृथ्वीपर गिरकर बेहोड़ा हो गयी। उनकी यह दसा देश भगवान् श्रीकृत्या बहुत दुःसी हुए और उन्हें होड़ाये लानेकी तरकीय करने लगे। उन्होंने जल छिड़ककर उन्हें सचेत किया और कहा—'सुमझे! अब पुत्रके लिये शोक न करो। होपदी! तुम उत्तराको भीरक बैधाओ। अधियन्युको बड़ी उत्तम गति प्राप्त हुई है। हम तो यह बाहते हैं कि हमारे संशमें जो भेष्ठ पुरुष है, वे सब यहाती अधियन्युको हो गति प्राप्त करे। तुम्हारे पहारथी पुत्रने अकेले को काम कर दिखाया है, वही हम और हमारे सब सुहुद् भी करे।

सुभन्ना, ब्रोपदी और उत्तराको इस प्रकार आखासन देकर भगवान् कृष्ण पुनः अर्जुनके पास गये और मुसकराते हुए बोले—'अर्जुन ! तुम्हारा कल्याण हो, अब बाकर सो रहो।



मैं भी काता हैं।' यह कहकर उन्होंने अर्जुनके शिविरपर हात्पालोको सब्ध किया और कई शक्षवारी रक्षक तैनात कर दिये । फिन ये दासकको साथ ले अपनी छावनीये गये और ब्युल-में कार्यके विषयमें विचार करते हुए शब्यापर होट गये। आधी राजके समय ही उनकी नींद टूट गयी; तस वे अर्जुनकी प्रतिज्ञाका स्मरण करके दारुकसे बोले—'पुत्र-शोकसे व्यक्ति होनेके कारण अर्जुनने यह प्रतिज्ञा कर बाली है कि 'में कल कपद्रवका वध करूँगा।' किंतु द्रोणकी रक्षामें रहनेवाले पुरस्को इन्द्र भी नहीं मार सकते । इसलिये कल पै ऐसी व्यवस्था कर्मगा, जिससे अर्जुन सूर्य अस्त होनेके पहले ही जयद्रकको मार हाले । दारुक । मेरे लिये स्त्री, मित्र असवा भाई बन्धु—कोई भी कुन्तीनन्दन अर्जुनसे बहकर प्रिय नहीं है। इस संसारको अर्जुनके बिना में एक क्षण भी नहीं देख सकता। ऐसा हो हो नहीं सकता। अर्जुनके लिये में कर्ण, दुर्योधन आदि सभी महारशियोको उनके योड् और हाक्योंसहित मार डालूँगा। कल सारी दुनिया इस बातका परिचय या जायगी कि मैं अर्जुनका मित्र हूँ। जो उनसे द्वेय रकता है, वह मुझसे भी रखता है; वो उनके अनुकृत है, वह मेरे भी अनुकूल है। तुम अपनी बुद्धिमें इस बातका निश्चय कर त्ये कि अर्जुन मेरा आधा शरीर है। सबेरा होते ही मेरा रव सजाकर ठेपार कर देना । इसमें सुदर्शन चक्र, कीमोदकी गदा, दिख्य प्रांकि और शाई धनुषके साथ ही सधी

आवश्यक सामग्री रख लेना। योड्रे जोतकर प्रतीका करना: ज्यों ही मेरे पाञ्चजन्यकी ध्वनि हो, बढ़े बेगसे मेरे पास रच ले आना। मैं आशा करता हूँ—अर्जुन जिस-जिस वीरके बयका प्रयक्ष करेंगे, बहाँ-बहाँ उनकी अवश्य विजय होगी। इल्क्ने कहा — पुरुषोत्तम ! आप बिसके सारिध है उसकी विजय तो निक्कित है, पराजय हो ही कैसे सकती है? अर्जुनको विजयके स्थिप आप पूछो जो कुछ करनेकी आज्ञा दे रहे हैं, उसे सबेरा होते ही मैं पूर्ण करूँगा।

## अर्जुनका स्वप्न, श्रीकृष्णका युधिष्ठिरको आश्वासन तथा सबका युद्धके लिये प्रस्थान

सञ्चय काते हैं—राजन् ! अर्जुन अपनी प्रतिज्ञाको रकाके विषयमें विचार करते हुए सो गये । उन्हें विच्ता करते जान स्वप्रमें ही भगवान् श्रीकृष्णने दर्शन दिया । भगवान्को देसते ही अर्जुन उठे और उन्हें बैठनेको आसन दे त्वयं चुपवाप सबै रहे । श्रीकृष्णने उनका निश्चय जानकर कहा—'धनक्य !



तुन्हें संद किसिलये हो रहा है ? बुद्धिमान् पुरुषको सोच नहीं करना चाहिये, इससे काम बिगड़ जाता है। वो करनेयोग्य कार्य आ पड़े, उसे पूर्ण करो। ज्योगडीन चनुष्यका शोक ती उसके लिये शतुका काम देता है।'

भगवान्के ऐसा कहनेपर अर्जुनने कहा— केराव । पैने कल अपने पुत्रके घातक जयद्रवको मार झलनेकी भारी प्रतिज्ञा कर झली है; किंतु सोचता हूँ कि मेरी प्रतिज्ञा तोइनेके लिये कौरव निक्षय ही जयद्रवको सबके पीछे लड्डा करेंगे। सभी महारबी उसको रक्षा करेंगे। ग्यारह अर्ज्जोडियों सेनामेसे जो लोग मरनेसे बच गये हैं, उन सबसे पिरा हुआ बयद्रव कैसे मुझे दिलायों देगा ? यदि नहीं दीला तो प्रतिज्ञाका पालन नहीं हो सकेगा और प्रतिज्ञा यह होनेपर मुझ-जैसा मनुष्य कैसे जीवन-धारण कर सकता है ? अब तो सारा ज्याय केवल दुःख देनेवाला है, इसलिये मेरी आशा निराजाके कामें परिपात हो रही है। इसके सिवा आयकल सूर्य जानों हो अस्त होता है। इन्हीं सब कारणोंसे मैं ऐसा कहता है।

अर्जुनके शोकका कारण सुनकर श्रीकृष्णने कहा— 'पार्थ । शंकरजीके पास 'पाशुप्त' नामक एक दिव्य सनातन अब्ब है, जिससे उन्होंने पूर्वकालये सम्पूर्ण दैव्योका संहार किया था। यदि तुन्हें उस अस्वका ज्ञान हो तो अवश्य ही कल ज्यद्रवका ग्रथ कर सकोगे। यदि उसका ज्ञान न हो तो यन-ही-यन भगवान् शंकरका ध्यान करो। ऐसा करनेपर उनकी कृपासे तुम उस महान् अस्वको पा जाओगे।

भगवान् ब्रोक्ट्राकाकी बात सुनकर अर्जुन आसमन करके चुनियर आसन बिखाकर बैठ गये और एकाम बिलसे डांकरजीका ध्यान करने रुगे। तदनत्तर ध्यानावस्थामें शुध ब्राह्मपुरुकि समय अर्जुनने श्रीकृष्णके साथ ही अपनेको आकाशमें ब्यूते देखा। इस समय उनकी वायुके समान गति क्षो । भगवान् कृष्ण उनकी दाहिनी बहि पकडे चल रहे थे । उत्तर दिशामें आगे बढ़कर उन्होंने हिमालयके पावन प्रदेश और पणियान् पर्वत देखा, जहाँ दिव्य ज्योति छिटक रही थी और सिद्ध तथा चारणगण क्चिर खे थे। मार्गमें अद्भुत भावोंको देखते हुए जब वे आगे बढ़े, तो श्वेतपर्वत दिखायी दिया। पास ही कुनेरका विहारवन था, उसके सरोवरोंमें कपत सिले हुए थे। बोड़ी ही दूरपर अगाध जलमें भरी हुई गङ्गा लहरा रही थी; उसके तटपर ऋषियोंके पवित्र आश्रम शे । उसके आगे यन्दराखलके रमणीय प्रदेश दृष्टिगोचर हुए, उड़ाँ किज़रोंके संगीतकी स्वर-सहरी सुनायी देती थी। इस प्रकार अनेको दिव्य स्थानोको पार करनेके बाद उन्होंने एक पाम प्रकाशमान पर्वत देखा; उसके शिखापर भगवान् शंकर विराजपान थे, जो हजारों मुचेंकि समान देवीप्यपान हो रहे थे। उनके हाथमें त्रिशुरू था, मसकपर बटाब्ट शोधा पा रहा था। गौर शरीरपर वत्कल और मृग्चर्मका वस लपेटे भगवान् भूतनाथ पार्वतीदेवीके साथ बैठे थे। तेजस्वी भूतगण उनकी सेवामें उपस्थित थे। ब्रह्मवादी ऋषि दिव्य स्तोजोसे उनकी सुनि कर रहे थे।

उनके पास पहुँचकर भगवान् कृष्ण और अर्जुनने पृत्वीयर मस्तक टेककर उन्हें प्रणाम किया। उन दोनों ना और नारायणको आधा देख भगवान् शिल बढ़े प्रसन्न हुए और हैंसते हुए बोले— 'वीरवरो ! तुम दोनोंका स्वागत हैं: उठो. विश्राम करो और शीप्र बताओ तुन्हारी क्या इका है। तुम जिस कामके लिये आये हो, उसे मैं अवश्य पूर्ण करूँगा।'



भगवान् दिवकी यह बात सुनकर ब्रीकृष्ण और अर्जुन दोनों हाथ जोड़े सड़े हो गये और उनकी सुनि करने लगे—'भगवन् ! आप ही भव, दार्व, स्त्र, वस्त्र, पद्मुपति, डम, कपर्टी, महादेव, भीम, ज्यम्बक, द्यान्ति और ईद्यान आदि नामोसे प्रसिद्ध हैं; आपको हम बारम्बार नमस्कार करते हैं। आप मक्तोपर दया करनेवाले हैं, प्रभो ! इमारा मनोरध सिद्ध किजिये।'

तदनत्तर अर्जुनने मन-ही-मन भगवान् विषय और श्रीकृष्णका पूजन किया तथा संकरतीसे कहा—'भगवन् ! मैं दिव्य अस चाहता हूं। यह सुनकर भगवान् संकर मुसकराये और कहने लगे—'श्रेष्ठ पुरुषो ! मैं तुम दोनोका स्वागत करता हूँ। तुन्हारी अभिस्ताया मालुम हुई; तुम जिसके तिये आये हो, यह बन्तु अभी देता हूँ। यहाँसे निकट ही एक अमृतमय दिव्य सरोवर है, उसीमें मैंने अपने दिव्य धनुष और बाण रक्ष दिये हैं; वहाँ जाकर बाणसहित धनुष ले आओ।'

'बहुत अच्छा' कहकर दोनों चौर शिवजीके पार्थदोंके साथ उस सरोवरपर गये। वहाँ जाकर उन्होंने दो नाग देखे; एक सूर्यपण्डलके समान प्रकाशमान वा और दूसरा हजार पसकवाला था, उसके मुखसे आगकी लपटे निकल रही थीं। ब्रॉक्स्प और अर्जुन दोनों उस सरोवरके जलका आचमन करके उन नागोंके पास उपस्थित हुए और हाथ नोइकर शिवजीको प्रणाम करते हुए शतरुदियका पाठ करने लगे। तथ भगवान् शंकरके प्रभावसे वे दोनों महानाग अपना सक्थ ब्रोडकर धनुष-वाण हो गये। इससे वे दोनों बड़े प्रसन्न हुए और उन देखेंप्यमान धनुष-वाणको लेकर शंकरजीके पास आये। यहाँ आकर उन्होंने थे अरब शंकरजीको अर्पण कर



दिषे। तब घगवान् शंकरकी पसलीमेंसे एक ब्रह्मचारी निकला। उसने वीरासनसे बैठकर उस धनुषको उठा लिया और उसपर विधिवत् बाण चड़ाकर उसे खींचा। अर्जुन यह सब ध्यानपूर्वक देखता रहा और उस समय शिवजीने जो यन्त पड़ा, उसे भी उसने यद कर लिया। तब उस ब्रह्मचारीने उन धनुष-बाणको पुनः सरोवरमें फेंक दिया। तरपश्चात् शंकरबीने प्रसन्न होकर अपना पाशुपत नामक घोर अख अर्जुनको दे दिया। उसे पाकर अर्जुनके हर्षकी सीमा न रही, उनके दारीरमें रोमाञ्च हो आया। अब वे अपनेको कृतकृत्य मानने लगे। फिर श्रीकृष्ण और अर्जुन दोनोने भगवान् दिवको प्रणाम किया और उनको अला हे वे अपने त्रिविरमें चले आये। [यह सब कुछ अर्जुनने क्यामें ही देखा था।]

सजय कहते हैं—इधर ऑक्ष्मण और दास्क बातें करते ही रहे, इतनेमें रात बीत गयी। दूसरी ओर राजा युधिष्ठिर भी जग गये। ये उठकर स्नान-पृहकी ओर गये। यहाँ स्नान करके खेत वख पहने एक सौ आठ युवा स्नातक जलसे भरे हुए ओनेके पड़े लिये लड़े थे। युधिष्ठिर एक महीन वस्न पहनकर लेड आसनपर बैठ गये और उस मचयूत जलसे सान करने लगे।



ये सान-पूजन आदिसे निवृत्त होकर बैठे ही थे कि द्वारामाने आकर साबर दी— 'महाराज । भगवान् ब्रोकृष्ण प्रधान गर्ड हैं।' राजाने कहा— 'क्ज्रे सागतपूर्वक ले आओ ।' स्टनन्सर भगवान् श्रीकृष्णको एक सुन्दर आसन्त्रपर विराजमान कर राजा युधिहरने कनका विधिवत् पूजन किया । इसके बाद अन्य दरवारी स्त्रेगोंके आनेकी सूचना मिली । राजाको आज्ञासे द्वाराम उन्हें भी भीतर ले आया । विराट, भीमसेन, पृष्टसुम् , सात्यिक, चेदिराज बृष्टकेतु, हुन्द, जिल्लाकी, नकुल, सहदेव, चेकितान, केक्यराजकुमार, युकुत्य, लसमीजा, युधामन्यु, सुवाहु और द्वीपदीके पाँचों पुत्र—चे तथा अन्य बहुत-से क्षत्रिय महात्मा युधिहरकी सेकामें

व्यक्तित हो उत्तम आसनोपर विराजमान हुए। श्रीकृष्ण और साव्यक्ति एक ही आसनपर बैठे थे। तब राजा युधिष्ठिरने उन सबके सुनते हुए श्रीकृष्णसे कहा—'भक्तवासल ! जैसे देवता इन्हों आज्ञयमें रहते हैं, उसी प्रकार हमलोग आपकी ही



प्रस्ताने रहका चुन्नमे किजय और स्थापी सुरा बाहते हैं। सर्वेष्टर ! हमारा सुरा और हमारे प्राणीकी रक्षा—सब अराजे हैं अधीन है; आप ऐसी कृपा कीजिये, जिससे हमारा मन आपमें लगा रहें और अर्जुनकी की हुई प्रतिज्ञा सत्य हो । इस दुःसक्त्यों महासागरसे आप ही हमारा उन्हार करें। पुरुश्तिनम ! आपको हमारा वारम्बार प्रणाम है। देवर्षि नास्त्रजीने आपको पुरातन ऋषि नारायण बतलाया है, आप हो बरदायक विष्णु है; इस बातको आज सत्य करके दिखाइये।

परवान् अंकृत्य बोर्त अर्जुन बलवान्, अखिवाके जाता, पराक्रमी, युद्धमें चतुर और तेजस्वी हैं; वे अवदय ही आपके शहुओंका संहार करेंगे। मैं भी ऐसा प्रयक्त करूँगा जिससे अर्जुन पृतराष्ट्रके पुत्रोकों सेनाको उसी प्रकार जत्य हालेंगे, जैसे आग ईंधनको । अधिमन्युकी हत्या करानेवाले पायी जयद्रक्को अर्जुन अपने बाणीसे मारकर आज ऐसी बगह भेड देंगे, वहाँ जानेपर मनुष्यका पुनः यहाँ दर्शन नहीं होता। यदि इन्त्रके साथ सन्पूर्ण देवता भी उसकी रक्षाके लिये जार आये, तो भी आज युद्धमें प्राण त्याग कर उसे प्रमकी राजधानीमें जाना पड़ेगा। राजन् ! अर्जुन आज जयडबको मास्कर ही आपके निकट उपस्थित होंगे, इसलिये शोक और चिन्ता दूर कीजिये।

इन लोगोंमें इस प्रकार वातचीत वल ही रही थी कि अर्जुन अपने मित्रोंके साथ राजाका दर्शन कानेके लिये वहाँ आ पहुँचे। मीतर आकर युधिष्ठिरको प्रणाम करके वे सामने लड़े हो गये। उन्हें देखते ही युधिष्ठिरने उठकर बड़े प्रेमसे गले लगाया। फिर उनका मलक सुधकर मुसकराते हुए बहा—'अर्जुन! आज तुमारे मुखकी जैसी प्रसन्न कालि है तथा भगवान श्लीकृष्ण जैसे प्रसन्न हैं, उससे जात होता है युद्धमें तुम्हारी विजय निश्चित हैं।' अर्जुनने कहा, 'मेया। रातमें मैंने केशककी कृपासे एक पहान् आश्चर्यजनक खप्न देखा था।' यह कहकर अर्जुनने अपने हित्रवियोके आग्रासनके लिये वह सब वृत्तान्त कह सुनाया, जिस प्रकार स्वप्रमें प्रांकरजीका दर्शन हुआ था। यह सुनकर सभी लोगोंने विस्तित हो प्रांकरजीको प्रणाम किया और कहने लगे—'यह तो बहुत ही अच्छा हुआ।'

तदननार सब लोग धर्मराजकी आज़ा ले, कवच आदिसे सुसब्जित हो बड़ी शोधताके साथ युद्धके लिये निकल पड़े। सबके मनमें हर्ष था, उत्साह था। सात्यिक, श्रीकृष्ण और अर्जुन भी युधिष्ठिरको प्रणाम कर प्रसन्नतापूर्वक युद्धके अर्जुन भी युधिष्ठिरको प्रणाम कर प्रसन्नतापूर्वक युद्धके

लिये उनके दिविरसे बाहर निकले । सात्यकि और श्रीकृवा एक ही रवपर बैठकर अर्जुनकी छाधनीमें गये। वहाँ जाकर श्रीकृष्यने सार्राधकी भौति अर्जुनके रद्यको सब सामप्रियोसे संबाकर तैयार किया। इतनेमें अर्जुन भी अपना दैनिक कर्म पूरा करके धनुष-बाग लिये बाहर निकले और रधकी परिक्रमा करके उसपर सवार हो गये। फिर सात्यकि और श्रीकृष्ण अर्जुनके आगे जा बैठे । श्रीकृष्णने घोड़ोंकी वागडोर हाबमें हे ली । अर्जुन उन दोनोंके साथ युद्धको चल दिये । उस समय विजयकी सूचना देनेवाले नाना प्रकारके शुभ शक्तुन होने लगे । कोरवॉकी सेनामें अपशकुन हुए । शुभ शकुनोंको देलकर अर्जुन सारयकिसे बोले—'युपुधान । जैसे ये निर्मिश दिसायी दे रहे हैं, उनसे जान पड़ता है आज पुद्धमें निश्चय ही मेरी विजय होगी । अतः अब मैं वहाँ जाऊँगा, यहाँ जयद्रश्च मेरे पराक्रमको प्रतीक्षा कर रहा है। इस समय राजा युधिप्तिरकी रक्षाका भार तुमारे कपर है। इस संसारमें कोई भी ऐसा बीर नहीं है, जो तुम्हें चुद्धमें हरा सके; तुम साक्षात् श्रीकृष्णके समान हो । तुमपर या प्रसुप्रपर ही मेरा अधिक भरोसा रहता है । मेरी चिन्ता छोड़कर सब तरहसे राजाकी ही रक्षामें रहना। जहाँ भगवान् वासुदेव हैं और में हैं, वहाँ किसी विपलिकी सञ्जावना नहीं है।' अर्जुनके ऐसा कहनेपर सात्यकि 'बहुत

#### धृतराष्ट्रका विवाद तथा सञ्जयका उपालम्थ

पुराण्ड्रने कहा—सञ्जय ! अधिमन्युके मारे जानेसे दु:स-शोकमें इसे हुए पाण्डमोने सबेरा होनेपर क्या किया ? तथा मेरे पक्षमाले योद्धाओंमेसे किस-किसने युद्ध किया ? अर्जुनके पराक्रमको जानते हुए भी उन्होंने उनका अपराध्य किया, ऐसी दशामें ये निर्भय कैसे रह सके ? जब मगवान् श्रीकृष्ण सब प्राणियोपर दथा करनेके लिये क्येरव-पाण्डमोमें संधि करानेकी इच्छासे यहाँ आये थे, उस समय मैंने मूर्स दुर्योधनसे कहा वा कि 'बंटा! जासुदेवके कथनानुसार अवस्थ संधि कर लो। यह अच्छा मौका हाब आया है, दुर्योधन ! इसे टालो मत। श्रीकृष्ण तुन्हारे हितकी बात कहते हैं, स्वयं ही संधिके लिये प्रार्थना करते हैं; यदि इनकी बात न मानोगे, तो युद्धमें तुन्हारी विकय असम्बन्ध है।'

श्रीकृष्णने स्वयं भी अनुनवपूर्ण करें कहाँ, परंतु उसने अस्तीकार कर दीं। अन्यायका आश्रम लेनेके कारण हमारी बातें उसे ठीक नहीं जैवीं। वह दुर्बुद्धि कालके वसीभूत बा, इसीलियें उसने मेरी अवहेलना करके केवल कर्ण और

कुशासनके ही मतका अनुसरण किया । जो जुआ सेला गया बा, उसके लिये भी मेरी इच्छा नहीं थीं। विदुर, भीष्मजी, शल्य, धूरिलया, पुरुषित्र, जय, अश्वत्वामा, कृप और होण—ये त्येग भी कुआ होने देना नहीं खाहते थे। यदि मेरा पुत्र इन सबकी राय लेकर बसता तो अपने जाति-धाई, मित्र-सुहर्—सबके साथ विस्कालनक सुरूपूर्वक जीवन व्यतीत करता। मैंने यह भी कहा वा—'पाण्डव सरल स्वभाव, मधुरभावी, भाई-बन्धुका प्रिय करनेवाले, कुलीन, आदरणीय और बुद्धिमान् हैं; इसलिये उन्हें अवश्य सुल मिलेगा । धर्मका पालन करनेवाला मनुष्य सदा और सर्वत्र मुल पाता है। मरनेपर उसे कल्याण एवं आनन्दकी प्राप्ति होती है। पाण्डव पृथ्वीका राज्य भोगनेके योग्य हैं, उसे प्राप्त करनेकी शक्ति भी रखते हैं। पाण्डवोंसे जैसा कहा जायगा, केसा ही करेंगे। वे सदा धर्ममार्गपर स्थित रहेंगे। शरूय, सोमदत, भीव्य, डोण, विकर्ण, बाह्रीक, कृप तथा अन्य बड़े-बूढ़े लोग जो तुम्हारे हितकी बात कहेंगे, उसे पाण्डव

अवस्य मान लेगे। श्रीकृष्ण कभी धर्मको छोड नहीं सकते और पाण्डब श्रीकृष्णके ही अनुवायी हैं। मैं भी चहि धर्मयुक्त वचन कर्तृगा तो वे दात नहीं सकेंगे; क्योंकि पाष्ट्रय धर्मात्या है।

सञ्जय ! इस प्रकार पुत्रके सामने गिडगिक्कर मैंने बहुत कुछ कहा, किंतु उस मूखने मेरी एक न सुनी। जिस पक्षमें भीकृष्य-जैसे सारबि और अर्जुन-सरीखे योजा है, उसकी पराजय हो ही नहीं सकती। पा क्या कर्त, दुर्वोधन मेरे रोने-बिलसनेकी ओर बिलकुल ध्यान नहीं देता। अच्छा, अब आगेकी बात सुनाओ । दुर्पोधन, कर्ण, दुःशासन और शकुनि—इन सक्तने मिलकर क्या सामाह की ? मूर्व दुर्योधनके अन्यायके संप्राममें एकत्र हुए मेरे सभी पुत्रोने कौन-सा कार्य किया ? लोभी, मन्दवृद्धि, क्रोची, राज्य हरूपनेकी इच्छावाले और रागान्य दुर्योधनने अन्याय अवक न्याय जो कुछ भी किया हो, सब बताओ।

सजयने कहा—पहाराज ! यैने सब कुछ प्रत्यक्ष देखा है: आपको व्योरेबार बताईँना, स्थिर होकर सुनिये। इस क्रिक्यमे आपका भी अन्याय कम नहीं है। नदीका पानी सूक जानेपर पुल बॉधनेक समान अब आपका यह रोना-योगा व्यर्थ 🖁 । इसलिये शोक न कीनिये। जब युद्धका अवसर आपा, अरी समय यदि आपने अपने पुत्रोंको रोक दिया होता अवता

कोस्वोको यह आज़ा दी होती कि ' इस उदण्ड दुर्पोधनको कैद कर लो,' या त्वयं पिताके कर्तव्यका पालन करते हुए पुत्रको सन्पार्यमें स्वापित किया होता, तो अस्त्र आपपर यह संकट कदापि नहीं आता। आप इस जगत्में बढ़े बुद्धिमान् समझे जाते हैं; वो भी सनातनधर्मको तिलाञ्चलि देकर आपने दुर्वोधन, कर्ज और शकुनिकी हॉ-में-हॉ मिला दी। इस समय जो आपने यह जिलाप-कलाय सुनाया है, यह सब सार्थ और लोमके बदामें होनेके कारण है। विष मिलाये हुए प्रहादकी भारति यह ऊपरसे मीठा होनेपर भी इसके भीतर चातक कटुता है। मगवान् श्रीकृष्णने जबसे जान लिया कि आप राजधर्मसे श्रष्ट हो गये हैं, तबसे वे आपके प्रति आदर-बुद्धि नहीं रक्ते। आपके पुत्रोने पाण्डवोको गालियाँ सुनायौँ और आपने उन्हें रोका नहीं । पुत्रोको राज्य दिलानेका लोच आपको ही सबसे अधिक बा; उसीका तो अब फल मिल रहा है ! पहले आपने उनके बाय-दादोका राज्य छीन किया; अब पाण्डव स्वयं सम्पूर्ण पृथ्वी जीन लेले हैं, तो आप उसका उपभोग कीजियेगा । इस समय जब युद्ध सिरपर गरज रहा है, तो आप पुरोके अनेको क्षेत्र बताकर उनकी निन्दा करने बैठे हैं: अब ये बातें द्योच्या नहीं देतीं। सीर, जाने दीजिये इन बातोंको; पाण्यकोके साथ कोरवॉका जो घमासान युद्ध हुआ, उसका ठीक-ठीक वृत्ताना सुनिये।

# द्रोणाचार्यजीका शकटब्यूह और कई वीरोंका संहार करते हुए अर्जुनका उसमें प्रवेश

सब सेनाको शकटब्युहमें सङ्ग किया। उस समय वे शङ्ख बजाते हुए बड़ी तेजीसे इचर-उधर घूम रहे थे। जब बहु सारी सेना युद्धके लिये उत्साहित होकर लड़ी हो गयी तो आचार्यन जवद्वसे कहा, 'तुम, मृतिबवा, कर्ण, अञ्चल्वामा, प्रान्य, वृषसेन और कृपाचार्य एक लाख युड्सचार, साट इनार रखी, चौदह हजार गजारोड़ी और इक्सीस हजार पैदल सेना लेकर हमारे छ: कोस पीछे रहो । वहाँ इन्द्रादि देवता भी तुन्हारा कुछ नहीं बिगाइ सकेंगे, फिर पाण्डवोंकी से बात ही क्या है ? वहाँ तुम बेशटके रहना।'

होणाबार्यके इस प्रकार डाइस वैधानेपर सिन्धुराज जयद्रव गान्धार महारक्षियों और युद्धसवारोंके साळ चला। ये दस हजार सिन्युदेशीय घोड़े बड़े सथे हुए और धीमी चालसे बलनेवाले थे। इसके बाद आपके पुत्र दु:शासन और विकर्ण सिन्धुराजकी कार्यसिद्धिके लिये सेनाके अप्रधागमें आकर हट गये। द्रोणाचार्यजीका वनाया हुआ यह सक-शकटब्यूह

राजपने कहा—बह रात बीतनेपर आसार्थ ब्रेप्पने अपनी | चौबीस कोस लम्बा और पीछेकी ओर दस कोसतक फैला हुआ था। उसके पीछे पद्मगर्थ नामका अधेश व्युह्न वा और अत पद्मगर्भन्युहर्षे स्**वी**मुख नामका एक गुप्त व्युह बनाया गया था। इस प्रकार इस महत्वयूहकी रखना करके आबार्य ज्यके आगे लड़े हुए। सूचीव्यूहके मुखभागपर महान् धनुर्धर कृतवर्माको नियुक्त किया गया । उसके पीछे काम्बोजनरेता और जलसन्ध तथा उनके पीछे दुर्वोधन और कर्ण खड़े थे। शकटण्डके अप्रधागको रहाके लिये एक लाख योदा तैनात किये गये थे। इन सबके पी**ले सूचीव्यक्तके पार्श्वभागमें** बड़ी भारी सेनाके सहित राजा जयहब खड़ा था। द्रोणानार्पनीके बनाये हुए इस शकटब्युहको देलकर राजा दुर्पोधन बहा प्रसन्न हुआ।

> इस प्रकार उब कौरवसेनाकी व्यूहरचना हो गयी तथा भेरी और मृदङ्कोंका शब्द एवं वीरोका कोलाहल होने लगा, तो रोडमुहूर्तमें रणाङ्गणमें वीरवर अर्जुन दिखायी दिये। इसर नकुलके पुत्र शतानीक तथा सृष्ट्युप्रने पाण्डवसेनाकी

म्ब्रुहस्त्रना की थी। इसी समय कुपित काल और क्वयन इन्द्रके समान तेजमी, सत्यनिष्ठ और अपनी प्रतिज्ञाको पूरी करनेवाले, नारायणानुपाची नरपूर्ति वीरवर अर्जुनने अपने दिख्य रसपर व्हकर गाण्डीच धनुषकी टङ्कार करते दूर पुद्धभूमिमें पदार्पण किया। उन्होंने अपनी सेनाके अप्रधानमें लाई ग्रेकर शङ्काव्यनि की। उनके साथ ही श्रीकृष्णचन्द्रने भी अपना पाञ्चलन्य शङ्क बजाया। उन दोनोंके शङ्कनादसे आपके सैनिकोंके रोगटे लाई हो गये, शरीर कायने लगे और वे अचेत-से हो गये तथा उनके जो हाथी, धोई आदि वज्नन थे,



वे मल-मून छोड़ने लगे। इस प्रकार आपकी सारी सेना व्याकुल हो गयी। तब उसका उत्पाह बढ़ानेके लिये किर पद्ध, भेरी, मृदङ्ग और नगारे आदि बजने लगे।

अब अर्जुनने अत्यन्त हर्षित होकर बीक्कासे कहा, 'हषीकेश ! आप घोड़ोंको दुर्गर्थणकी ओर बहाइये । मैं उसकी हस्तिसेनाको भेवकर शांदुके दलमें प्रदेश करूँगा ।' यह सुनकर बीक्काने दुर्गर्थणकी ओर रश हाँका । बस, अब दोनों ओरसे बड़ा तुमुल संप्राम छिड़ गया । आपकी ओरके सभी रथी बीक्का और अर्जुनपर बाणोकी वर्षा करने लगे । तब महाबाहु अर्जुनने भी क्रोथमें भरकर अपने बाणोसे उनके सिर उहाने आरम्भ कर दिये । बात-की-बातमें सारी रणभूमि चीरोके मस्तकोंसे छा गयी । यही नहीं, घोड़ोंके सिर और हाशियोंकी सुँहें भी सर्वत्र पड़ी दिखायी देने लगी । आपके सैनिकोंको सब ओर अर्जुन ही दिखायी देता था। वे बार-बार 'अर्जुन यह है!' 'अर्जुन कहाँ है?' 'अर्जुन यह सब्दा हुआ है!' इस प्रकार बिल्ला उठते थे। इस प्रममें पड़कर उनमेंसे कोई-कोई तो आपसमें और कोई अपनेपर ही प्रहार कर बैठते थे। उस समय कालके वशीभृत होकर वे सारे संसारको अर्जुनमय ही देखने लगे थे। कोई लोहुनुहान होकर मरणासत्र हो गये थे, कोई गहरी वेदनाके कारण बेहोश हो खें थे और बोई पड़े-पड़े अपने भाई-बन्धुओंको पुकार खें थे

इस प्रकार अर्जुनने अपने वाणीसे दुर्मर्थणकी गजसेनाका संद्वार कर डाला। इससे आपके पुनकी नवी हुई सेना पवर्थात होकर भागने लगी। अर्जुनकी मारके कारण यह उनको ओर मुँह फेरकर देल भी नहीं सकती थी। इस प्रकार सभी बार मैदान छोड़कर भाग गये। उन सभीका उत्साह नष्ट हो गया। तब अपनी सेनाको इस प्रकार छिन्न-भिन्न होते देलकर आपका पुत्र दु:द्वासन बड़ी भारी गजसेना लेकर अर्जुनके सामने आया और उन्हें बारों ओरसे घेर लिया। इस समय एक छणके लिये दु:द्वासनने बड़ा ही उपस्प धारण कर लिया। इयर पुत्रवसिंह अर्जुनने बड़ा भीषण सिहनाद किया और वे अपने बाणोंसे शबुओंकी हस्तिसेनाको कुमलने लगे। वे हायी गाव्यति-धनुनसे छुटे हुए हजारों तीले बाणोंसे धायल होकर भयंकर बीतकार करते पट-पट पुत्रवीपर गिरने हारो। उनके कन्योपर जो पुरुष बैठे थे, उनके मस्तक भी



अर्जुनने अपने बाणोसे ठड़ा दिये। उस समय अर्जुनको पुत्ती देखनेयोग्य थी। वे कब बाण चड़ाते हैं, कब धनुषको डोरी सीचते हैं, कब बाण छोड़ते हैं और कब तरकसमेंसे नया बाण निकालते हैं—यह जान ही नहीं पड़ता बा। वे मण्डलाकार धनुषके सहित नृत्य-सा करते जान पड़ते थे। इस प्रकार अर्जुनके हाबसे व्यक्ति होकर दु:शासनको सेना अपने नायकके सहित पाग डठी और बड़ी तेजीसे होणाकार्यसे सुरक्षित होनेकी आकाङ्कासे शकटब्युहमें घुस गयी।

अब महारथी अर्जुन दुःशासनकी सेनाका संदार कर जयद्रथके समीप पहुँचनेके विचारसे द्रोणावार्यकी सेनापर दूट पड़े। आचार्य व्यक्तक द्वारपर लड़े थे। अर्जुनने उनके सामने पहुँचकर श्रीकृष्णकी सम्मतिसे हाय जोड़कर चड़ा, 'ब्रह्मन् ! आप मेरे लिये कल्याणकामना कीनिये। मेरे लिये आप पिताके समान हैं। किस तरह अञ्चन्तामाकी रक्षा करना आपका कर्तका है, अर्थी प्रकार आपको मेरी भी रक्षा करनी चाहिये। आज आपकी कृपासे में सिन्धुराज जयद्रथको चारना चाहता हैं। आप मेरी प्रतिज्ञाकी रक्षा करें।'

अर्जुनके इस प्रकार कहनेपर आचार्यने मुसकराकर बजा,
'अर्जुन ! मुझे परास्त किये किना तुम जयद्रवको नहीं जीव
सकोगे।' इतना कहकर उन्होंने हैंसले-हैंसले अर्जुनको उनके
रथ, प्रोहे, ध्वजा और सारधिके सहित पैने वाकोसे
आच्छादित कर दिया। तब तो अर्जुनने भी द्रोणाचार्यके
बाणोंको रोककर अपने अत्यन्त भीषण बाजोसे उनपर
आक्रमण किया। द्रोणने तुरंत उनके बाण काट द्राले और
अपने विचाशिके समान धयकते हुए बाणोंसे श्रीकृष्ण और
अर्जुन द्योनोहीपर बोट की। इसपर धनक्रम लागो बाण
छोड़कर आचार्यकी सेनाका संहार करने लगे। उनके बाजोसे
कट-कटकर अनेको पोद्धा, घोड़े और हाथी धराद्याणी होने
लगे। अब द्रोणने पाँच बाजोसे श्रीकृष्णको और तिहत्तरसे
अर्जुनको पायल कर द्राला तका तीन बाजोसे उनकी
ध्वनाको बीध दिया। फिर एक क्षणमें ही बाजोको वर्षा
करके अर्जुनको अदृहर कर दिया।

प्रेण और अर्जुनके युद्धको इस प्रकार बढ़ता देख श्रीकृष्णने उस दिनके प्रधान कार्यका विवार किया और अर्जुनसे कहा, 'अर्जुन ! 'अर्जुन ! देखो, हमें यहाँ समय नष्ट नहीं करना चाहिये। आज हमें बहुत बढ़ा काम करना है। इसलिये प्रेणाचार्यको छोड़कर आगे बढ़ना चाहिये।' अर्जुनने कहा, 'आपकी जैसी इच्छा हो, वही कीर्किये।' तब अर्जुन आचार्यकी प्रदक्षिणा कर बाण छोड़ते हुए आगे कढ़ने लगे। इसपर होणने कहा, 'पार्थ! तुम कड़ाँ जा रहे हो ? संजाममें शक्तुको परास्त किये जिना तो तुम कभी नहीं हटते थे।' अर्जुनने कहा, 'आप मेरे शत्रु नहीं, गुरु हैं। मैं भी आपका शिष्य और पुत्रके समान हूं। संसारमें ऐसा कोई पुरुष नहीं है, जो युद्धमें आपको परास्त कर सके।' इस प्रकार कहते-कहते अर्जुन जयहबके कथके लिये उत्सुक होकर बड़ी तेजीसे कौरखोंकी सेनामें मुस गये। उनके पीछे-पीछे उनके कहारक्षक प्राम्चालराजकुमार युवामन्यु और उत्तमीजा भी बाले गये।

अब जय, कृतवर्गा, काम्बोजनरेश और शृतायुने उन्हें आगे बढ़नेसे रोका। उन विजयाभिसावी धीरोके साथ अर्जुनका घोर संप्राम होने लगा। कृतवर्माने अर्जुनको दस बाव्य परे। अर्जुनने उसके एक सौ तीन बाण मारकर उसे अर्वेत-सा कर दिया। तब उसने हंसकर श्रीकृष्ण और अर्जुन दोनोहोपर पर्वास-पर्वास बाण छोड़े। इसपर अर्जुनने उसका धनुब बड्टकर उसे तिहत्तर बाणोंसे प्रायल कर दिया। कृतवर्माने तुरेत ही दूसरा धनुष लेकर पाँच बाणोंसे अर्जुनकी छातीपर बार किया। तब श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा, 'पार्च! तुम कृतवर्माण दया पत करो। इस समय सम्बन्धका विचार छोड़कर बलात् इसे मार डास्ते। इसपर अर्जुन अपने बाणोंसे कृतवर्माको अर्थेत कर काम्बोजवीरोको सेनाकी और चले।

अर्जुनको इस प्रकार बढ़ते देखकर महापराक्रमी राजा बुतायुध अपना विद्याल धनुष बढ़ाता बढ़े क्रोधसे उनके सामने आया। उसने अर्जुनके तीन और श्रीकृष्णके सत्तर बाज मारे तथा एक तेज बाणसे उनकी ध्वजापर बार किया। अर्जुनने तुरंत ही उसका धनुष काटकर तरकसके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये । तब उसने दूसरा धनुष लेकर अर्जुनकी छाती और भुजाओंने नी बाण मारे । इसपर अर्जुनने हजारों बाज छोड़कर ब्रुतायुधको तंग कर डाला और उसके सारथि एवं घोड़ोको भी मार डाला । तब महाबली शुतापुध रचसे ज्ञराकर हाथमें गदा के अर्जुनकी ओर दीड़ा। यह वस्पाका पुत्र का। महानदी पर्णाञा इसकी माता थी। उसने अपने पुत्रके खेहवज्ञ वरुणसे कहा था कि 'मेरा पुत्र संसारमें शतुओंके लिये अवध्य हो ।' इसपर वस्त्राने प्रसन्न होकर कहा बा, 'में तुझे यह वर देता हूं और साथ ही यह दिव्य अस्त्र भी देता है। इसके कारण तेरा पुत्र अवध्य हो जायगा। परंतु संसारमें मनुष्यका अबर होना किसी प्रकार सम्बव नहीं है। जो उत्पन्न हुआ है, उसे अवश्य मरना होगा।' ऐसा कहकर करणने बुतायुक्को एक अभिमन्त्रित गढ़ा दी और कहा, 'यह गदा तुन्हें किसी ऐसे व्यक्तियर नहीं छोड़नी चाहिये, जो युद्ध न कर रहा हो । ऐसा करनेपर यह तुमपर ही गिरेगी ।' किंतु

इस समय शृतायुवके मलकपर काल मेडरा छ। या। इसिलये उसने वरुणको बातपर कोई ध्यान नहीं दिवा और उससे श्रीकृष्णपर वार किया। भगवान्ते उसे अपने विद्याल वक्षःस्थलपर लिया और उसने व्हाँसे लीटकर सुतायुवका काम तमाम कर दिया। शृतायुवने युद्ध न करनेवाले श्रीकृष्णपर गदाका वार किया था। इसलिये उसने लीटकर उसीको नष्ट कर दिया। इस प्रकार बरुणके कथनानुसार ही सुतायुवका अन्त हुआ और वह सब पोद्धाओंके देखने-देखने प्राणकीन होकर पृथ्वीपर गिर गया।

शुतायुक्को मरा देशकर कोरबोकी सारी सेना और उसके नायकोके भी पैर उसाइ गये। इसी समय काव्योजनरेहका शुनवीर पुत्र सुदक्षिण अर्जुनके साथने आवा। अर्जुनने इसके कपर सात वाण संदे । वे उस वीरको धायल करके पृथ्वीमें पुस गये । तब सुदक्षिणने तीन बागोंने श्रीकृष्णको बीचकर पाँच बाण अर्जुनपर छोड़े। अर्जुनने उसका धनुत काटकर ध्वजा भी काट डाली और दो आवन्त पैने बाणोंसे उसे भी पापल कर दिया। अब सुरक्षिणने अञ्चल कुपित होकर धनक्षयके क्यर एक अर्थकर शक्ति होड़ी। वह उन्हें वायल करके चिनगारियोंकी वर्षा करती पृथ्वीपर गिर गयी। प्रक्रिकी छोटमें अर्जुनको गहरी मूर्खा आ गयी। बेत होनेपर उन्होंने कंतरपत्रवाले चौदह बागोसे मुदक्षिणको तथा आके घोड़े, ध्वजा, धनुव और सारविको भी बायल का दिया। फिर और भी जहूत-में बाण छोड़कर उसके रकके टुकड़े-टुकड़े कर दिये । इसके पश्चात् एक तीली धारवाले बाजसे क्त्रोंने सुरक्षिणकी क्रांती फाड़ कलो। इससे उसका कवक टूट गया, अङ्ग किन्न-भिन्न हो गये और मुकुट तथा अङ्गदादि आधूषण इधर-उधर बिसार गये। फिर एक कर्णी नामके बाणसे उन्होंने उसे भी बराजायी कर दिया।

राजन्! इस प्रकार बीर श्लायुव और सुवक्षिणके मारे जानेपर आपके सैनिक क्रोवमें भरकर अर्जुनवर टूट पढ़े तवा अभीषाइ, शूरसेन, शिक्ष और कसाति खातिके वीर उत्पर बाणोकी वर्षा करने लगे। अर्जुनने अपने बाणोसे उनमेंसे छः हजार बोद्धाओंका सफावा कर विषा। तब उन्होंने वारों ओरसे अर्जुनको घेर लिया। किंतु वे बैसे-बैसे धनकुषकी ओर गपे, वैसे ही उन्होंने अपने गाव्यकि बनुकसे हुटे हुए बाणोंसे उनके सिर और मुजाओंको उड़ा दिया। उनके कटे हुए सिरोसे सारी रणपूमि पट गयी। किस समय वीर धनकुष उनका इस प्रकार संहार कर रहे थे, पहाबली खुनायु और अब्युतायु उनके सामने आकर युद्ध करने लगे। उन दोनों बीरोने उनकी दार्यों और बार्यों ओरसे बाण बरसाना आस्मा किया और हजारों बाण छोड़कर उन्हें बिस्स्कुल हक दिया।

इसी समय शुनायुने अत्यन्त क्रोधमें भरकर अर्जुनपर बहे जोरसे तोयरका बार किया। उससे धायल होकर वे एकदम अबेत हो गर्व । इतनेहीमें अच्युतायुने उनके क्रयर एक आयन्त तीक्ष्य त्रिञ्चन फेका । उसकी चोटने अर्जुनके घाषपर नमकका काम किया और वे बहुत घायल हो जानेके कारण अपने रक्की क्वज़के डेडेका सहारा लेकर बैठे रह गये। तब अर्जुनको मरा हुआ सम्झकर आपको सारी सेनामें बड़ा कोलाहरू होने लगा। अर्जुनको अवेत देखकर श्रीकृष्ण बढ़े बिन्तित हुए और अपनी मधुर वाणीसे उन्हें सबेत करने लगे। क्रममें बल पाकर वे धीरे-धीर होतामें आने लगे। इस प्रकार मानो उनका यह नया जन्म ही हुआ। उन्होंने देखा कि श्रीकृष्ण और उनका रथ कागोंसे बके हुए हैं तथा दोनों शबु सामने डटे हुए हैं। बस, उन्होंने तुर्तत ही ऐन्हाक प्रकट किया। उससे हजारों बाग निकलने लगे । उन्होंने उन दोनों योग्रोपर बार किया और उनके छोड़े हुए बाग भी अर्जुनके बाणोंसे विदीर्ण होकर काकाशमें उद्धने करो । बात-की-बातमें उनके बाणीसे मस्तक और पुजार्रे कट जानेके कारण वे दोनों महासबी धराशायी हो गर्य । इस प्रकार सुताबु और अच्युताबुका क्य हुआ देखकर सभी लोगोको बड़ा आहार्च हुआ। इसके प्रशात अर्जुन उनके अनुवादी पत्तास रिश्चोंको मारकर और भी अर्छ-अले मीरीका संदार करते कौरवीकी सेनाकी ओर बहे ।

बुतायु और अव्युतायुक्त क्य हुआ देखकर उनके पुत्र नियतायु और दीवांचु कोवमें भरकर बाणोकी वर्षा करते अर्जुनके सामने आये। किंतु अर्जुनने अत्यन्त कृपित होकर अपने बाजोसे एक मुहुर्वमें ही उन्हें चमराजक पास भेज दिया। हाथी जिस प्रकार कमलवनको खूँद डालता है, उसी प्रकार ग्याचीर अर्जुन कौरवोक्ती सेनाको कुलल रहे थे। उस समय कोई भी क्षत्रिपदीर उन्हें रोक नहीं पाता था। इतनेहीये गजसेनाके सर्वित अङ्गदेशीय, पूर्वीय, दाक्षिणात्य और कलिबूदेशीय एकाओंने दुर्योचनकी आक्रासे उनपर आक्रमण किया । किंतु अर्जुनने गाण्डीवसे छोड़े हुए बाणोंसे तत्काल ही उनके तिस और पुजाओंको उड़ा दिया। इस पुद्धमें अनेकों गनारोही म्लेख धनस्रवके बाणोसे विधकर धरायाची हो गर्व । अर्दुनने अपने बाणबालसे सारी सेनाको आच्छादित कर दिया और मुख्तित, अर्धमुख्ति, जटाबारी एवं व्यक्तीवाल आचारहीन परेच्छोको अपने शककोशलसे काट-कूट हाला। उनके काणोसे विश्वकर वे सैकड़ों पर्वतीय योद्धा भयभीत होकर संज्ञनभूमिसे भाग उठे। इस प्रकार खेड्रे, हाथी और रबोंके सहित अनेको वीरोका संहार करते हुए बीर धनञ्जय

रणभूमिमें विचर रहे थे।

अब राजा अम्बष्टने उनकी गतिको रोका। अर्जुनने बड़ी पुर्तीसे अपने तीसे वाणोंसे उसके घोड़ोंको पार डाला और धनुषको भी काट गिराया। अम्बष्ठ एक मारी गदा लेकर | प्रकार वह मरकर धमाकसे पृथ्वीपर जा पड़ा।

कर-बार अर्जुन और बीकृष्णपर चोट करने लगा। तब अर्जुनने दो बाणोसे गदाके सहित उसकी दोनों भुगाएँ काट हाली और एक बाणसे उसका यसक भी उड़ा दिया। इस

## दुर्योधनके उलाहना देनेपर द्रोणाचार्यका उसे अभेद्य कवच पहनाकर अर्जुनके साथ युद्ध करनेके लिये भेजना

सञ्जयने कता—राजन् ! इस प्रकार जब अर्जुन सिन्धुराज जयद्रवका वध करनेकी इकासे द्रोणाचार्य और कृतकर्याकी सेनाओंको चीरकर व्यूहर्मे युस गर्चे तथा उनके हावसे सुदक्षिण और भुतापुत्रा वध हो गया, तो अपनी सेनाको भागती देखकर आपका पुत्र दुर्वोधन अकेला ही अपने रबपर चवा हुआ बड़ी फुर्तीसे ब्रोणाचार्यके पास आया और बाहरे लगा, 'आवार्य ! पुरुवसिंह अर्जुन हमारी इस विद्याल वाहिनीको कुवलकर भीतर पुस गया है। अब आप विचार करें कि हमें उसके नाशके लिये क्या करना बाहिये। हमें खे आपहीका सबसे बढ़कर घरोसा है। आग जिस प्रकार पास-फूसको जला डालती है, असे प्रकार अर्जुन हमारी सेनाका संहार कर रहा है। इस समय जयत्रणकी रक्षा करनेवाले बड़े संक्षेत्रमें पड़ गये हैं। हमारे पक्रके राजाओंको पूरा विश्वास था कि अर्जुन जीते-जी आपको लॉपकर सेनापें नहीं पुस सकेगा। परंतु में देखता है वह आपके सामने ही व्यूज़में चुस गया है। आज मुझे अपनी सारी सेना विकल और विनष्ट-सी जान पढ़ती है। सिन्युराज तो अपने धरको जा रहे थे। यदि आप मुझे यह वर न देते कि मैं अर्जुनको रोक लूँगा तो मैं कहें कभी न रोकता। मैंने मूर्खवासे आपकी रक्षायें विश्वास करके सिन्धुराजको भी समझा-बुझा दिया। येरा विश्वास है कि मनुष्य यमराजकी दाबोंने पड़कर चले ही बच जाय, किंतु रणभूमिये अर्जुनके हाचये आकर जचहबके प्राण किसी प्रकार नहीं वस सकते। अतः अब आय कोई ऐसा ठपाच कीनिये, जिससे सिन्धुराजकी रक्षा हो सके। मैंने पनराहटमें कुछ अनुषित कह दिया हो, तो उससे कुपित न होकर आप किसी प्रकार इन्हें बचाइये।'

डोगाकर्यने कहा—राजन् ! मैं तुन्हारी बातको बुरा नही मानता । मेरे लिये तुम अश्वजामाके समान हो । किंतु जो सन्नी बात है, वह मैं तुमसे कहता है; ब्यान देकर सुने । अर्जुनके सारवि श्रीकृष्ण हैं और उनके घोड़े भी बड़े तेज हैं। इसलियें

सभी धनुर्वरोके सामने युचिहिरको पकड़नेकी प्रतिद्वा की थी। इस समय अर्जुन उनके पास नहीं है और वे अपनी सेनाके आगे कड़े हुए हैं। इसरिये अब मैं च्यूहके हारको ब्रोड़कर अर्जुनसे रुड़नेके लिये नहीं जार्कना । तुम फुल और पराक्रममें अर्जुनके समान ही हो और इस पृथ्वीके खामी हो । इसलिए अपने सहायक्तीको लेकर तुन्हीं अकेले अर्जुनसे पुद्ध करों, किसी बातका पय पत मानों।

दुर्योधनने बड़ा—आवार्यवस्या ! जो आवको भी लॉब गया, उस अर्जुनको मैं कैसे रोक सकुंगा। यह तो सभी शक्तभारियोपे बड़ा-बढ़ा है। मेरे किजारसे संप्राममें कन्नभर इन्टरको जीत लेना तो आसान है, किंतु अर्जुनसे पार पाना सङ्ज नहीं है। जिसने कृतवर्मा और आपको भी परास्त कर दिया, शुतायुध, सुदक्षिण, अम्बष्ट, शुतायु और अध्युतायुको नक्त कर बाला और सहस्रों म्लेक्सेंका संदार कर दिया, उस शक्तकुदाल दुर्जंप और अर्जुनके मुकावलमें में कैसे युद्ध कर सकृगा ?

होनावर्ग बोते कुमराज ! तुम ठीक कहते हो, अर्जुन अवस्य दुर्वय है: किंतु मैं एक ऐसा उपाय किये देता हैं, किससे तुम उसकी टक्कर इसेल सकोगे। आज श्रीकृष्णके सामने ही तुम अर्जुनसे चुद्ध करोगे। इस अद्भुत प्रसङ्गको आज सभी वीर देखेंगे। मैं तुन्हारे इस मुवर्णके कवचको इस प्रकार बाँध ट्रैगा कि जिससे बाण या दूसरे प्रकारके अखाँका तुष्हारे क्रयर कोई असर नहीं होगा। यदि मनुष्योंके सहित देख्ता, असुर, यक्ष, नाग, राक्षस और तीनो लोक भी तुमसे युद्ध करनेके लिये सामने आयेंगे, तो भी तुन्हें कोई भय नहीं होगा । इसलिये इस कवचको बारण करके तुम स्वयं ही क्रोबातुर अर्जुनके साथ युद्ध करनेके लिये जाओ।

ऐसा कड़का आवार्यने तुरंत ही आवयन कर शास-विधिसे मन्त्रोचारण करते हुए दुर्वोधनको वह चमचमाता हुआ कवच पहना दिया और कहा, 'परमात्मा, ब्रह्मा और थोदा-सा रास्ता मिलनेपर भी वे तत्काल पुस जाते हैं। मैंने | ब्राह्मण तुम्हारा कल्पाण करें।' इसके बाद वे फिर कहने

लगे, 'भगवान् इंकरने यह मन्त्र और कवच इन्द्रको दिया | मैं तुन्हारे ज्ञरीरकी रक्षाके लिये मन्त्रोचारणपूर्वक तुन्हें था, इसीसे उन्होंने संधापमें कुत्रासुरका कथ किया था। किर इन्द्रने यह मन्त्रमय कवच अङ्गिराजीको दिया। अङ्गिराने इसे अपने पुत्र बृहस्पतिको और बृहस्पतिजीने अञ्चिदयको बताया । अग्निवेश्यजीने यह कवच युद्धो दिवा था, सो आज | रवियोंको साथ ले बाजे-गाजेके साथ अर्जुनकी ओर चला ।

पहनाता है।

आचार्य द्रोणके हावसे इस प्रकार युद्धके रिव्ए तैयार हो राजा दुर्वोधन त्रिगर्चदेशके सहस्रों रबी और अनेकों अन्य महा-

## द्रोणाचार्यके साथ धृष्टद्वप्न और सात्यकिका घोर युद्ध

सक्रपने कहा—राजन् ! जब कार्जुन और श्रीकृष्ण कौरबोकी सेनामें पुस गये और उनके पीछे हुवाँधन भी बला गपा, तो पाण्डवॉने सोमक वीरोंको सत्व ले बढ़ा कोलग्रल करते हुए प्रोणाचार्यंपर बाजा बोल दिया । बस, दोनों ओरसे बड़ी घगसान लगाई किंद्र गयी। उस समय जैसा पुद्ध हुआ. वैसा हमने न तो कभी देखा है और न सुना ही है। पुरुषतिह धृष्टगुष्ट्र और पाण्डकलोग बार-बार आचार्यपर प्रकार कर गई थे; और जिस प्रकार आवार्य उनपर वाणोंकी वर्षा करते थे । तसी अकार चूहसुप्रने भी बाणोंकी प्रामी लगा दी बी। ब्रोण पाण्डलोकी जिस-जिस रच-सेनापर बाल छोड़ते थे, उसी-उसीकी ओरसे बाण करसाकर धृष्टबुष्ट उन्हें हटा देता या । इस प्रकार बहुत प्रयत करनेपर भी बृहतुप्रसे सामना होनेपर उनकी सेनाके तीन भाग हो गये। पाञ्चवांकी मारसे प्रवराकर कुछ योदा तो कृतवर्गाकी सेनायें जा पिले, कुछ जलवान्यकी ओर सले गर्ने और कुछ ब्रेजासार्वजीके पास हो रहे । पहारबी झेश तो अपनी सेनाको संघटित करनेका प्रयक्त करते थे, किंतु पृष्टचुप्र उसे बराबर कुलरू रहा था। अन्तर्ने आपकी सेना उसी प्रकार किन्न-भिन्न हो गयी जैसे दुष्ट राजाका देश दुर्भिन्न, महामारी और लुटेरोंके कारण उनद जाता है।

इस प्रकार जब पाण्डबोकी मारसे सेनाके तीन भाग हो गये तो आसार्य क्रोधमें भरकर अपने बाजोंसे पाञ्चलोंको पायल करने लगे। इस समय उनका स्वसम्य प्रन्यक्तित प्रक्रवादिके समान भयानक हो गया। आचार्यके बाणोसे संतप्त होकर पृष्टगुप्रकी सेना पामसे तपी शुई-सी होकर इधर-उधर भटकरे लगी । इस प्रकार झेणाचार्च और धृष्टयुक्के बाजोसे व्यक्ति होनेके कारण दोनों ओरके चीर प्राणीकी आज्ञा छोड़कर सक ओर पूरी शक्ति लगाकर युद्ध करने लगे।

इसी समय कुन्तीनन्द्रन भीमसेनको विविद्यति, चित्रसेन और विकर्ण—इन तीनों भाइयोंने घेर लिया। जिक्कि पुत्र राजा गोषापानने एक इवस योद्धाओंको सावमें लेकर काशिराव अभिमृके पुत्र पराकान्तको रोक दिया। महराज राजा प्रान्यने महाराज युधिष्ठिरका सामना किया। दुःशासन [ 039 ] सं० म० ( खण्ड-एक ) २५

क्रोचमें भरकर सात्वकियर टूट पड़ा। मैंने अपनी चार सौ वीरोकी सेना लेकर चेकितानकी प्रगति रोक दी। शकुनिने सात सी गन्धारदेशीय योद्धाओंके साथ नयुरूका मुकाबला किया । अवनिदेशीय विन्दु और अनुषिन्द मत्त्यराज विराहके सामने आकर डट गये। महाराज बाह्वीकने दिलामधीको रोका । अवन्तिनरेशने प्रभाक और सौ वीरोंको साथ लेकर पृष्टदुष्टका सामना किया तथा क्रुरकर्मा राक्षस प्रदेखकपर असमपुषने जवाई कर दी।

महाराज ! इस समय सिन्धुराज जयहथ सारी सेनाके पीछे बा और कृपावार्य आदि महान् धनुर्धर तसकी रक्षाके रिव्ये हैनात थे । अस्की दाविनी ओर अञ्चलामा और बापी ओर कर्ण से तथा भूरिज्ञवा आदि उसके पृष्ठरक्षक थे। इनके सिवा कृपाचार्य, क्वसेन, दाल और दाल्य आदि अनेको रणबाँकुरे वीर भी उसीको रक्षाके लिये युद्ध कर रहे थे।

ब्यूहके मुहानेपर उक्त वीरोका इन्द्रयुद्ध होने लगा । मादीपुत्र नकुल और सहदेवने बाजोकी वर्षा करके अपने प्रति वैरमाव रक्तनेवाले शकुनिका नाकमें दम कर दिया। उस समय उसे कुक भी उपाय न सुद्धा पड़ता था, वह सारा पराक्रम खो बैठा था । जब बाजोकी कोटसे वह बहुत ही तंग आ गया तो बड़ी तेनीसे अपने खेड़ोंको बड़ाकर होणाबार्यजीकी सेनामें जा मिला। इस समय बृह्युप्रके साथ लक्ते हुए पहाबली होजानार्पतीने जैसी काणवर्षा की, वह बड़ी ही असम्पेपे क्रक्नेवाली थी। द्रोण और बृष्टशुप्त दोनोहीने अनेको सीरोके सिर उक् दिये । जब बृष्टकुप्तने देखा कि आचार्य बहुत समीप आ गये हैं, तो उसने धनुष रक्षकर हाथमें डाल-तलवार ले लिये और उनका वध करनेके लिये वह अपने रवके जूएसे उनके रवपर कृद गया । आकर्षने सौ बाग मारकर उसकी बालको और दस बाणोंसे उसकी तलवारको काट-कूट हाला। फिर चौसठ बाणोंसे उसके बोड़ोका काम तथाम का दिया तथा दो बागोंसे ब्लजा और इत्र काटकर उसके पार्श्वरक्षकोंको भी षराज्ञायों कर दिया। इसके पक्षात् उन्होंने धनुषको कानतक लीवकर धृष्टदुप्रपर एक प्राणानक बाण छोड़ा। किंतु

सात्पकिने चौदह तीखे बाणोंसे उसे बीचड़ीमें काट डाला और आवार्यके चंगुलमें फैसे हुए पृष्ट्यप्रको बचा लिया। इस प्रकार जब होणके मुकाबलेपर सत्यकि आ गया तो पाञ्चाल बीर पृष्टशुप्रको रबमै चढ़ाकर तुरंत ही दूर ले गये।

अब आचार्यने सात्यकिके जयर बाण बरसाना आरम्प किया। सात्यकिके पोड़े भी बड़ी फुर्तीसे ग्रेणके सामने आकर डट गये। तब वे दोनों वीर परस्पर हजारों बाण छोड़ते हुए घोर युद्ध करने लगे। उन दोनोने आकादामें बाजोका जाल-सा फैला दिया और दसों दिशाओंको बाजोंसे म्याप्त कर दिया। बायोंका जाल फैल जानेसे सब ओर घोर अन्यकार छा गया तथा सूर्वका प्रकाश और बादुका कलना भी बंद हो गया । दोनोंके शरीर खूनमें सबयब हो गये । इनके छत्र और ध्वजाएँ कटकर गिर गयी। वे दोनों ही प्राणानक बाणोंका प्रयोग कर रहे थे। उस समय इमारे और राजा युधिष्ठिरके पक्षके बीर लाई-लाई होण और सालकिका संप्राम देख रहे थे। विमानीयर चढ़े हुए बद्धा और कड़ता आदि देवता तथा सिद्ध, चारण, विद्याबर और नागगण भी जन पुरुवसिहोके आगे बढ़ने, पीछे इटने स**बा तरह-त**रहके शक्तरंचालनके कौशलको देखकर बड़े आश्चर्यमें पड़े हुए श्रे । इस प्रकार वे दोनों बीर अपने-अपने इावकी सफाई दिलाते हुए एक-दूसरेको बाजांसे बीध रहे थे। इतनेहीने सान्यक्रिने अपने सुरुष वाणोसे आचार्यके बनुष-बाण काट कारे। क्षणभरतीमें द्रोणने दूसरा धनुष बद्धाया । किंतु सात्यकिने उसे भी काट डाला। इसी प्रकार होण जो-जो धनुष चड़ाते गये, सात्यकि उसीको काटता गया। इस तरह उसने उनके सी । यक्षका भी ज्ञार नहीं रहा।

धनुष काट हाले। यह काम इतनी सफाईसे हुआ कि आचार्य कव धनुत्र बड़ाते हैं तवा सात्यकि कव उसे काट डास्प्ता 🕯—यह किसीको जान ही नहीं पहता था। सात्यकिका यह अतिमानुव कर्म देखकर प्रेणने मन-ही-मन विचार किया कि जो असकत परशुराम, कार्राणीर्थ, अर्जुन और भीष्ममें है बही सात्वकिमें भी है।

इसके बाद द्रोणावार्यने एक नया धनुष रिव्या और उसपर कई अस बहाये। किंतु सात्यकिने अपने अस-कोशलसे उन सब अस्तोको काट डाला और आचार्यपर तीखे बाणोंकी क्वा आरम्प कर है। इससे सचीको कहा आक्रयं हुआ। अन्तर्ने आचार्यने अस्त्रन्त कुचित होकर सात्यकिका संदार करनेके लिये दिव्य आहेयात छोड़ा । यह देसकर सात्यकिने दिष्य करुणासका प्रधेग किया। उस समय दोनों घीरीको दिव्य अस्तांका प्रयोग करते देशकर बड़ा हाहाकार होने लगा । यहाँतक कि आकादामें पश्चियोका उद्ग्या भी बंद हो गचा । तब राजा युधिक्तिर, भीमसेन, तकुल और सहदेव सब ओरसे सायकिकी रहर करने लगे तथा बृष्टद्वप्रादिके साथ राजा विराट और केकचनरेत्रा मत्त्व और शाएवदेवीय सेनाओंको लेकर होणके सामने आकर हट गये। दूसरी ओर **दुःशासनके नेतृत्वमें हजारों राजकुमार द्येपाको शासुओंसे सिरा** देशका उनकी प्रकायताके लिये आ गये। बस, दोनों ओरके चीरोमें बड़ा तुमुल युद्ध किड़ गया। डस समय धृति और बागोंकी क्वकि कारण कुछ भी दिलायी नहीं देता या; इसलिये वह युद्ध मर्यादाहीन हो गया—उसमें अपने वा पराधे

### विन्द, अनुविन्दका वध तथा कौरवसेनाके बीचमें श्रीकृष्णकी अश्वचर्या

सजयने कहा—राजन् ! अब सूर्यनारायण द्वार चुके से । कोरवपक्षके योद्धाओमेसे कोई तो युद्धके मैदानमें इटे हुए थे, कोई लौट आये थे और कोई पीठ दिसाकर घाग रहे थे। इस प्रकार भीरे-भीरे यह दिन बीत रहा था। किंतु अर्जुन और श्रीकृष्ण बराबर जपहचकी ओर ही वह रहे थे। अर्जुन अपने बाणोंसे रथके जानेयोग्य रास्ता बना सेते वे और ब्रीकृष्ण उसीसे बढ़ते जले जा रहे थे। राजन्! अर्जुनका स्थ निस-जिस ओर जाता वा, उसी-उसी ओर आपकी सेनामें दरार पढ़ जाती थी। उनके बाँम और लोहेके बाण अनेकों शतुओंका संहार करते हुए उनका रक्तपान कर रहे थे। वे रघसे एक कोसतकके शतुओंका सफाया का देते थे।

इन्द्र, स्त्र और कुबंस्के रधोंको भी मात कर दिया था।

जिस समय वह रच रवियोकी सेनाके बीचमें पहुँका, उसके घोड़े भूक-धाससे ब्याकुल हो उठे और बढ़ी कठिनकासे रख व्यक्तिने लगे । उन्हें पर्वतके समान सहस्रों मरे हुए हाथी, घोड़े, पनुष्य और रखेंके ठपर होकर अपना मार्ग निकालना पड़ता था। इसी समय अवनिदेशके दोनों राज्कुमार अपनी सेनाके सहित अर्जुनके सामने आ इटे। उन्होंने बढ़े उल्लासमें भएकर अर्जुनको चीसठ, श्रीकृष्णको स्तर और घोड़ोंको सौ बाणोंसे घायल कर दिया। तब अर्जुनने कृपित होकर नी बाणोंसे उनके मर्मखानीको बींघ दिया तदा दो बाजोसे उनके बनुष और ध्वजाओंको भी काट अर्जुनका रथ बड़ी तेजीसे चल रहा वा। उस समय उसने सूर्य, | डाला। वे टूसरे धनुष लेकर अत्यन्त क्रोधपूर्वक अर्जुनपर बाण बरसाने तमे । अर्जुनने तुरंत ही किर उनके बनुत काट हाले तथा और बाण छोड़कर उनके थोड़े, सार्राय, पार्डरक्षक और कई सावियोंको मार हाला । किर उन्होंने एक झुछ बाणसे बड़े भाई किन्दका सिर काट हाला और वह मरकर पृथ्वीपर जा पड़ा । किन्दको मरा देखकर महाबली अनुविन्द हाथमें गदा लेकर रथसे कृद पड़ा और अपने थाईकी मृत्युका स्मरण करते हुए उससे ऑक्ट्रणके लालटपर खोट की । किनु श्रीकृष्ण उससे तनिक भी विकलित न हुए । अर्जुनने तुरंत ही छः बाणोंसे उसके हाथ, पैर, सिर और गाहन काट हाले और वह पर्वतिक्षासके समान पृथ्वीपर गिर गया ।

किन्द और अनुविन्दको मरा देखकर उनके साथी अञ्चल कृषित होकर सहस्रों बाण बरसाते अर्जुनकी ओर दोड़े। अर्जुनने बड़ी फुर्तीसे अपने बाणोद्धरा उनका सफाया कर दिया और वे आगे बड़े। किर उन्होंने धीरे-धीर स्रोकृष्णसे कहा, 'पोड़े बाणोंसे बहुत कावित हो रहे हैं और बहुत कक गये हैं। जयह्य भी अभी दूर है। ऐसी ल्वितियें इस समय आपको क्या करना उचित जान पहता है ? मेरे विचारसे जो बात ठीक जान पहती है, यह मैं कहता है सुनिये। आप मजेसे घोड़ोंको खोड़ दीजिये और इनके बाज निकाल दीजिये।' अर्जुनके इस प्रकार कहनेयर श्रीकृष्णने कहा, 'पार्थ ! तुम जैसा कहते हो, मेरा भी घड़ी विचार है।' अर्जुनने



कहा, 'केजव । मैं कौरवोंकी सारी सेनाको रोके रहुँगा। इस बीचमें आप यथावत् सब काम कर लें।' ऐसा कहकर अर्जुन रबसे उतर पढ़े और बड़ी साबबानीसे धनुष लेकर पर्वतके समान अनिचल भावसे लडे हो गये। इस समय विजयाधिलाची क्षत्रिय उन्हें पृथ्वीपर खड़ा देखकर 'अब अच्छा मौका है' इस प्रकार जिल्लाते हुए उनकी ओर दौड़े। उन्होंने बड़ी धारी रबसेनाके हारा अकेले अर्जुनको घेर लिया और अपने धनुब चड़ाकर तरह-तरहके शस्त्र और बाणोंसे उन्हें वक दिया। किंतु वीर अर्जुनने अपने अस्तोंसे उनके अस्तोंको सब ओरसे रोककर उन सभीको अनेको बाणीसे आखादित कर दिया। कौरवोकी असंख्य सेना अपार समुद्रके समान वी । उसमें बाणकय तरहें और बाबाक्य पैवरे पह रही वी, हाधीसम् नाक तैर रहे थे, पदातिसम् मछलियाँ कल्लोल कर रही भी तथा शहा और दुन्हुभियोंकी व्यति उसकी गर्जना थी। अगणित रक्षावति उसकी अवन्त तरहुमाला बी, पगड़ियाँ कळूए थे, एव और पताकाएँ फेन थे और हावियोंके शरीर मानो ज्ञिलाएँ थीं। अर्जुनने तटकप होकर उसे अपने वाणोसे रोक रला वा।

भृत्यहरे पूक सञ्जय । जब अर्जुन और ब्रीकृष्ण पृथ्वी-पर लड़े हुए थे, तो ऐसा अवसर पाकर भी कौरवाओग अर्जुनको क्यों नहीं नार सके ?

सक्रमने बढा-राजन् । जिस प्रकार लोच अकेला ही सारे गुणोंको रोक देता है. ज्ञाी प्रकार अर्जुनने पृथ्वीपर खडे होनेका भी रखोंका चढ़े हुए समस्त राजाओंको रोक रहा। था। इसी समय जीकृष्णने प्रवराकर अपने प्रियससा अर्जुनसे हत्त, 'अर्जुन ! यहाँ रणधुमिमें कोई अच्छा जलादाय नहीं है । हारे घोड़े फर्नी पीना नहीं बाहते हैं।" इसपर अर्जुनने तुरंत ी असद्वारा पृथ्वीको फोड़कर घोड़ोके पानी पीनेघोग्य एक सुन्दर सरोवर बना दिया। यह सरोवर बहुत विस्तृत और न्छ जलसे घरा हुआ **या। एक क्षणमें ही तैयार किये हुए** उस सरोवरको देखनेके लिये वहाँ नारद यूनि भी प्रधारे। इसमें अद्भुत कर्म करनेवाले अर्जुनने एक बाणोंका घर बना दिया, जिसके खम्बे, बाँस और उत बाणोहीके थे। उसे हर श्रीकृष्य हैंसे और बोले 'खुब बनाया !' इसके कद तुरंत ही रक्से कूट पड़े और उन्होंने वाणोंसे विधे हुए होंको स्रोत दिया। अर्जुनका यह अधूतपूर्व पराक्रम क्तकर सिद्ध, चारण और सैनिकलोग 'वाह ! वाह !' की



व्यनि करने लगे। सबसे बद्कर आश्चर्यको बात यह हुई कि बड़े-बड़े महारथी भी पैदल अर्जुनसे युद्ध करनेपर भी उन्हें पीछे न हटा सकें। कमलनयन श्रीकृष्ण, मानो क्रियोंके बीचमें लड़े हो, इस प्रकार मुसकराते हुए घोड़ोंको अर्जुनके बनाये हुए बाणोंके घरमें ले गये और आपके सब सैनिकांके सामने ही निर्भय होकर उन्हें लिटाने लगे। वे अञ्चलपामें उस्ताद तो हैं ही। बोड़ी ही देरमें उन्होंने घोड़ोंके क्रम, ग्लानि, कम्प और घावोंको दूर कर दिया तथा अपने करकमलोसे उनके बाण निकालकर, मालिझ करके और पृथ्वीपर लिटाकर उन्हें जल पिलाया। इस प्रकार जब वे नहाकर, जल पीकर और घास साकर ताजे हो गये तो उन्हें फिर रचमें जोत दिया। इसके बाद वे अर्जुनके साथ फिर उस रचपर चड़कर बड़ी तेजीसे चले।

इस समय आपके पक्षके बोद्धा कहने लगे, 'अहो ! देककर सनुपक्षके श्रीकृष्ण और अर्जुन हमारे रहते निकल गये और हम उनका कुछ भी न बिगाड़ सके । हमें श्रिकार है ! श्रिकार है ! बालक जैसे खिलीनेकी परवा नहीं करता, उसी प्रकार वे एक ही भी नहीं पाते थे।

रबमें बड़कर इपारी सेनाको कुछ भी न समझकर आगे बढ़ गये।' उनका ऐसा अद्भुत पराक्रम देखकर उनमेंसे कोई-कोई राजा कहने लगे, 'अकेले दुर्वोधनके अपराधसे ही सारी सेना, राजा धृतराष्ट्र और सम्पूर्ण भूमण्डल नाशकी और बढ़ रहे हैं। किंतु राजा धृतराष्ट्रकी समझमें यह बात अभीतक नहीं बैठती।'



कौरवपहरूके चीर जब इस प्रकार बातें कर रहे थे, सूर्यनारायण अस्ताबलकी ओर बल चुके थे। इसलिये अर्जुन बड़ी तेजीसे जयहबकी ओर बढ़ रहे थे। कोई भी चोद्धा उन्हें रोक नहीं पाता था। उन्होंने सारी सेनाके पैर उस्ताइ दिये थे। श्रीकृष्ण सेनाको रौदते हुए बड़ी तेजीसे घोड़ोंको हाँक रहे थे और अपने पाझकन्य सङ्ख्यकी ध्वनि करते जाते थे। यह देसकर सनुपक्षके रखी बहुत उदास हो गये। शूलके कारण इस समय सूर्यदेव भी बहुत उक गये थे तथा वाणोंसे व्यथित होनेके कारण सैनिकलोग श्रीकृष्ण और अर्जुनकी ओर देस भी नहीं पाते थे।

## अर्जुनका दुर्योधन तथा अश्वत्थामा आदि आठ महारथियोंसे संप्राम

संख्यने कहा—राजन् ! अब ब्रीकृष्ण और अर्जुन निर्भय होकर आपसमें जयहबका वय करनेको बात करने लगे । उन्हें सुनकर शतु बहुत मयभीत हो गये । वे दोनों आपसमें कह रहे थे, 'जयहबको छः महारथी कौरवोंने अपने बीचमें कर लिया है; किंतु एक बार उसपर दृष्टि पढ़ गयी, वो वह हमारे हाबसे छूटकर नहीं जा सकेगा । यदि देवताओंके सकित स्वयं इन्द्र भी उसकी रक्षा करेंगे, तो भी हम उसे मारकर ही छोड़ेंगे।' उस समय उन दोनोंके मुखकी कान्ति देखकर आपके पक्षके बीर यही समझने लगे कि ये अवस्थ जयहबका वय कर हेंगे।

इसी समय श्रीकृष्ण और अर्जुनने सिन्युराजको देसकर हर्षसे बड़ी गर्जना की। उन्हें कड़ते देखकर आपका पुत्र दुर्वोधन जयहथकी रज्ञाके लिये उनके आगे होकर निकल गया। आबार्य प्रेण उसके कवन बॉब चुके थे। अतः वड अकेला ही रचपर चड़कर संधानभूनियें आ कृदा। किस समय आपका पुत्र अर्जुनको लॉयकर आगे बढ़ा, आपकी सारी सेनामें लुड़ीसे बाजे बजने लगे। तब ब्रीकृष्णने बड़ा, "अर्जुन ! देखों, आज दुर्योधन हमसे भी आगे कड़ गया है। मुझे यह बड़ी अद्भुत बात जान पड़ती है। मालूम होता है इसके समान कोई दूसरा रखी नहीं है। अब सममानुसार उसके साथ युद्ध करना में उचित ही समझता है। आज यह तुन्हारा लक्ष्य बना है—इसे तुम अपनी सपलजा ही समझो; नहीं तो यह राज्यका लोची तुषारे साथ संप्राय करके यानेके लिये क्यों आता ? आज सीमान्यसे ही यह तुन्हारे काणीका विषय बना है; इसलिये तुम ऐसा करो, जिससे यह शीप्र ही अपने प्राण त्याग दे। पार्च । तुन्हारा सामना तो हेवता, असुर और मनुष्योंके सहित तीनों त्येक भी नहीं कर सकते; किर इस अकेले दुर्योधनकी तो बात ही क्या है ?' यह सुनकर अर्जुनने कहा, 'ठीक है; यदि इस समय मुझे यह काम करना ही बाहिये, तो आप और सब काम छोड़कर दुर्योजनकी ओर श्री चलिये।'

इस प्रकार आपसमें बातें करते हुए श्रोकृष्ण और अर्जुनने प्रसन्न होकर राजा दुर्योधनके पास पहुँचनेके लिये अपने सफेद घोड़े बढ़ाये। इस महासंकटके समय भी दुर्योधन हरा नहीं, उसने उन्हें अपने सामने आनेपर रोक दिया। यह देखकर उसके पक्षके सभी क्षत्रिय उसकी बड़ाई करने लगे। राजाको संप्रामधूमियें लड़ते देखकर आपकी सारी सेनामें बड़ा कोलाहल होने लगा। इससे अर्जुनका क्रोध बहुत बढ़ गया। उक्ष दुर्योधनने हैंसते हुए उन्हें पुद्धके लिये ललकारा। श्रीकृष्ण

और अर्जुन भी जलासमें भरकर गरबने और अपने प्रक्ल कर्जाने तरों। उन्हें प्रसन्न देखकर सभी कौरव दुर्योधनके जीवनके विषयमें निराश हो गये और अत्यन्त भयभीत होकर कहने लगे, 'हाय! महाराज मौतके पंजेमें जा पड़े, हाय! महाराज मौतके पंजेमें जा पड़े।' उनका कोलाहल सुनकर दुर्योधनने कहा, 'हरो मत, मैं अभी कृष्ण और अर्जुनको मृत्युके पास थेवे देता हैं।'

ऐसा बज्रकर उसने तीन तीसे तीरोसे अर्जुनपर वार किया और बार बागोंसे उनके चारों घोड़ोंको बींच दिया। फिर दस बाज श्रीकृष्णकी क्रातीयें भारे और एक भल्तसे उनके कोड़ेको काटका पृथ्वीयर गिरा दिया । इसपर अर्जुनने बड़ी सावधानीसे उसपर चौदह बाण चोड़े; किंतु वे उसके कवचसे टकराकर पृथ्वीपर गिर गये। उन्हें निष्पत्त हुआ देशकर उन्होंने चौदह बाण फिर छोड़े, किंतु वे भी दुर्योधनके कवससे लगकर जयीनपर जर यहे । यह देशकर श्रीकृत्याने अर्जुनसे बदा, 'आज तो मैं यह अनोसी बात देस रहा हूँ। देसो, तुन्हारे बाण जिल्लाका छोड़े हुए तीरोंके समान कुछ भी काम नहीं कर रहे हैं। पार्थ । तुष्हारे वाण तो वक्रपातके समान मर्चकर और प्राञ्जेक प्रारीरमें मुख जानेकाले होते हैं: परंतु यह कैसी विडम्बना है, आज इनसे कुछ भी काम नहीं हो रहा है।' अर्जुनने कहा, 'क्षीकृष्ण ! मालूम होता है, दुर्योधनको ऐसी डालि आचार्य होणने ही है। इसके कवच धारण करनेकी जो रीली है, वह मेरे अस्तोंके लिये भी अभेदा है। इसके करकार्य तीनों लोकोकी शक्ति समाची हुई है। इसे एकमात्र आचार्य ही जानते हैं या उनकी कृपासे मुझे इसका ज्ञान है। इस कवकको बाणोद्वरा किसी प्रकार नहीं भेदा जा सकता। यही नहीं, अपने कब्रह्मरा त्वर्थ इन्द्र भी इसे नहीं काट सकते। कृष्ण ! यह सब रहस्य जानते तो आप भी हैं, फिर इस प्रकार प्रश्न करके युझे मोहमें क्यों डालते हैं ? तीनों लोकोमें जो कुछ हो बुका है, जो होता है और जो होगा—वह सभी आपको चिदित है। आपके समान इन सब वातीको जाननेवाला कोई नहीं है। यह ठीक है, दुर्वोधन आसार्थक पहनाये हुए कवकको धारण करके इस समय निर्मय हुआ खड़ा है; किंतु अब आप मेरे धनुष और भुजाओंके पराक्रमको भी देखें। मैं कक्बसे सुरक्षित होनेपर भी आज इसे परास्त कर दूँगा।'

ऐसा कहकर अर्जुनने कवचको तोइनेवाले मानवाससे अभिमन्त्रित करके अनेको बाण बढ़ाये। किंतु अध्यसमाने सब प्रकारके अल्बोको काट देनेवाले बाणीसे उन्हें धनुषके उपर ही काट दिया। यह देख अर्जुनको बड़ा आश्चर्य हुआ और उन्होंने श्रीकृष्णसे कहा, जनार्दन ! इस असका में दुवारा प्रयोग नहीं कर सकता; क्योंकि ऐसा करनेपर यह अस मेरा और मेरी सेनाका ही संहार कर डालेगा।' इतनेहीमें दुर्योधनने नो-नो बाणोंसे अर्जुन और श्रीकृत्यको यावल कर दिया तथा उनपर और भी अनेकों बार्योकी वर्षा करने लगा। उसकी भीषण बाणवर्षा देखकर आपके पक्षके वीर बढ़े प्रसन्न हुए और बाजोंकी ध्वनि करते हुए सिंहनाद करने लगे। तव अर्जुनने अपने कालके समान कराल और तींखे बाणोंसे दुर्योधनके घोड़े और दोनों पार्श्वरक्षकोंको मार शाला। किर उसके धनुष और दस्तानीको भी काट दिया। इस प्रकार उसे रवहीन करके दो बाणोंसे उसकी हथेलियोंको बींबा तवा उसके नखोंके भीतरी मांसको छेदकर उसे ऐसा व्याकुल का दिया कि वह भागनेकी चेष्टा करने लगा। दुर्योचनको इस प्रकार आपत्तिमें पक्ष देशकर अनेको धनुर्धर बीर आकी रक्षाके लिये दौड़ पड़े। उन्होंने अर्जुनको वारों ओरसे धेर किया। जनसमूहसे पिर जाने और भीवण बाणवर्षाके कारण उस समय न तो अर्जुन ही विज्ञायी देते वे और न श्रीकृष्ण ही । यहतिक कि उनका रव भी आँकोंसे ओड़ाल हो गया वा ।

तम अर्तुनने गाण्डीय सनुव लीचकर भीवण दङ्कार की और भारी बाणवर्षा करके राष्ट्रशोका संदार करना जारव्य कर दिया। श्रीकृष्ण उद्य खरसे पाझजन्य सङ्क वजाने लगे। अर सङ्कके नाद और गाण्डीयकी दङ्कारसे भवभीत होकर बलतान् और पुर्वल सभी पृथ्वीयर लोटने लगे तथा पर्वत, समुद्र, द्वीप और पातालके सहित सारी पृथ्वी गूँज उठी। आपकी ओरके अनेको वीर श्रीकृष्ण और अर्जुनको मारनेके लिये बड़ी फुर्तीसे दोड़ आये । पुरिश्रवा, शल, कर्ण, वृषसेन, जयद्रय, कृपाचार्य, शल्य और अश्वत्यामा—इन आठ वीरोने एक साथ हो उनपर आक्रमण किया । उन सबके साथ राजा हुर्योधनने जवहबकी रक्षाके उद्देश्यमे उन्हें बारों ओरसे धेर लिया । अञ्चन्धामाने तिष्टतर वाणीसे श्रीकृष्णपर और तीनसे अर्जुनपर वार किया तवा पाँच बाणोंसे उनकी ध्वजा और घोड़ोचा भी चोट की। इसपर अर्जुनने अत्यन्त कुपित होका अब्रज्ञामापर छ: सौ बाण छोड़े तथा दस बाणोंसे कर्ण और तीनसे वृषसेनको बीधकर राजा शल्यके बाणसहित धनुषको काट हाला। प्राच्यने तुरंत ही दूसरा धनुष लेकर अर्जुनको प्रायल कर दिया। किर उन्हें भूरिशवाने तीन, कर्णने बतीस, वृषसेनने सात, जयद्रवने तिक्ता, कृपावार्यने दस और यहराजने दस बाणोंसे बीध द्वाला। इसपर अर्जुन हैसे और अपने शायकी सफाई दिखाते हुए उन्होंने कार्णपर बारा और वृषसेनपर तीन बाण छोड़कर शल्पके बाणसतित धनुषको काट हाला। फिन आठ वाणोंसे अधन्यामाको, पक्षीससे कृपाचार्यको और सीसे जयहचको घायल कर दिया । इसके बाद उन्होंने अश्वत्वामापर सत्तर बाग और मी छोड़े। तब पुरिसवारे कृपित होका श्रीकृष्णका कोड़ा काट हाला और अर्जुनपर विज्ञतर बाणोसे वार किया। इसपर अर्जुनने सी बाणीसे उन सब राष्ट्रओको आगे बहुनेसे

### शकटव्यूहके मुहानेपर कौरव और पाण्डवपक्षके वीरोंका संप्राम तथा कौरवपक्षके कई वीरोंका वध

राम भृतराष्ट्रने पूजा—सञ्जय । जब अर्जुन वयद्रवको ओर सहप्र गया, तो आबार्य होणद्वारा रोके हुए पञ्चात बीरोने कौरवोके साथ किस प्रकार युद्ध किया ?

सङ्गयने कहा—राजन् ! उस दिन दोपहरके बाद कौरव और पाञ्चालीमें जो रोपाञ्चकारी युद्ध हुआ, उसके प्रधान लक्ष्य आचार्य द्वोण ही थे। सभी पाञ्चाल और पाण्डव वीर द्वोणके रशके पास पहुँचकर उनकी सेनाको क्रिन्न-भिन्न करनेके लिये बड़े-बड़े शक्त चलाने लगे। सबसे पहले केकप पहारथी बृहत्कन्न पैने-पैने बाण बरसाला हुआ आचार्यके सामने आया। उसका मुकाबला सैकड़ों बाण बरसाते हुए क्षेमधृत्तिने किया। फिर चेदिराज पृष्टकेतु आचार्यपर रूट पद्म। उसका सामना वीरधन्याने किया। इसी प्रकार

सहदेवको दुर्युलने, सात्यकिको व्याप्रदत्तने, ग्रीपदीके पुत्रोको सोमदत्तके पुत्रने और भीमसेनको राक्षस अलम्मुपने रोका।

इसी समय राजा युधिष्ठिरने होणाबार्यपर नम्बे बाण छोड़ें। तब आचार्यने सारबि और घोड़ोंके सहित उनपर पंचीस बाजोंसे दार किया। परंतु धर्मराजने अपने हाबकी फुर्ती दिसाते हुए उन सब बाणोंको अपनी बाणवर्षासे रोक दिया। इससे झेणका कोध बहुत बढ़ गया। उन्होंने महात्या युधिष्ठिसका धनुष काट डाला और बड़ी फुर्तीसे हजारों बाण बरसाकर उन्हें सब ओरसे बक दिया। इससे अत्यन्त सिन्न होकर धर्मराजने वह दूटा हुआ धनुष फेंक दिया तथा एक दूसरा प्रचण्ड धनुष लेकर आधारके छोड़ें हुए सहस्त्रों बाणोंको काट डाला। फिर उन्होंने झेणके ठ्यर एक अत्यन्त



प्रचानक गद्य छोड़ी और जलासमें भरकर गर्जन करने लगे। गदाको अपनी ओर आते देख आचार्यन बद्धाल प्रकट किया। यह गदाको परम करके राजा पुधिष्ठरके रकको और चला। तब धर्मराजने बद्धाक्षमे ही उसे प्रान्त कर दिया तथा पाँच वाणोंसे आचार्यको बींधकर उनका धनुष काट डाला। तब होणने वह दूटा हुआ धनुष फेंककर धर्मपुत्र पुधिष्ठितपर गद्य फेंकी। उसे अपनी और आते देख धर्मराजने भी एक गद्य उठाकर चरप्रची। वे गदाएँ आपसमें टकरा उठी, उनसे किनगारियाँ निकलने लगीं और फिर वे पृथ्वीपर जा पहें। अब होणाचार्यका क्रोध जहुत ही बढ़ गदा। उन्होंने चार पैने वाणोंसे युधिष्ठिएके पोड़े भार बाले। एक भारको उनका धनुष काट दिया, एकसे धना काट डाली और तीन बाणोंसे सब्दे उन्हें भी बहुत पीड़ित कर दिया। घोड़ोंक पारे जानेसे महाराज युधिष्ठिर बड़ी फुर्तीसे रबसे कूद पड़े और सहदेक्के राज्य घड़कर घोड़ोंको तेजीसे बड़ाकर खुद्धके मैदानसे करने गये।

दूसरी और महापराक्रमी केकपराज बृहत्सको आते देता क्षेमपूर्तिने बाजोड्डारा उसकी छातीपर कोट की। तब बृहत्सको बड़ी पुर्तीसे क्षेमपूर्तिक नब्बे बाज मारे। इसपर क्षेमपूर्तिने एक पैने पत्त्वसे केकपराजका बनुष काट झाला और साथ उसे भी एक बाजसे बायल कर दिया। केकपराजने एक दूसरा बनुष लेकर इंसते-इंसते महारबी क्षेमपूर्तिके घोड़े, सारिब और सबको नष्ट कर डाला तबा एक पैने भारतमें उसके कुण्डलमण्डित मसकको धड़से अलग कर दिया। इसके बाद यह पाण्डवोंके हितके लिये अकस्मात् आपको सेनापर टूट पड़ा।

चेदिराज पृष्टकेतुको वीरधन्ताने रोका जा। ये दोनों वीर आयसमें भिड़कर सहस्रों जाणोसे एक-दूसरेको धायल कर खे थे। तब वीरधन्ताने कुपित होकर एक भल्लसे पृष्टकेतुके धनुषके दो टुकड़े कर दिये। चेदिराजने उसे फेंककर एक लोडेको शक्ति उठायी और उसे दोनों हाणोसे चीरधन्तायर फेंका। उसकी भवंकर चोटसे वीरधन्ताकी हाती फट गयी और वह रकसे पृथ्वीयर गिर गया।

दूसरी और दुर्मुलने सहदेक्पर साठ बाण छोड़े और बड़ी धारी गर्जना की। इसपर सहदेक्ने हैंसते-हैंसते उसको अनेकों तीले बाणोसे बीच डाला। दुर्मुलने उसके में बाण मारे। तब सहदेक्ने एक ध्वल्लसे दुर्मुलकी ध्वजा काट डाली, चार पैने बाणोसे चारो चोड़े मार दिये और एक अस्यन तीले तीरसे उसका धनुष काट डाला। इसके बाद उसने उसके सारधिका सिर भी उड़ा दिया तथा पाँच बाणोसे स्वयं उसको घायल कर दिया। तब दुर्मुल अपने अब्रहीन रचको छोड़कर निर्दामित्रके स्वयर खड़ गया। इसपर सहदेवने कुपित होकर एक भालसे निर्दामक्षय प्रदार किया। इसपर विगत्तराजका पुत्र निर्दामित्र रचकी बैठकसे नीके गिर गया। राजपुत्र निर्दामित्रको परा देसकर जिग्लदेशको सेनामें बड़ा हाहाकार होने लगा। इसी समय दूसरी आझर्यको बात यह हुई कि नकुलने एक झणमें हो आयके पुत्र विकर्णको परास कर दिया।

संगके दूसरे भागमें व्यासवत अपने तीले वाणीसे सात्यकिको आव्यादित कर रहा था। सात्यकिने अपने हावको सफाईसे उन सकको रोक दिया तवा अपने वाणोद्वारा ध्वजा, सार्ग्य और घोड़ोंके सहित व्यासदत्तको भी धराशायी कर दिया। उस मगप्रगजकुमारका वस होनेपर मगध्येताके अनेको वीर सहको बाण, तोगर, भिन्दिपाल, प्रास, मुस्पर और मुसल आदि शकोंका वार करते हुए सात्यकिके साथ युद्ध करने तने। किंतु सात्यिकने हैसते-हैसते अनायास ही उन सकको परास्त कर दिया। महाबाहु सात्यकिकी पारसे भयभीत होकर धारो हुई आपको सेनामेसे किसीका भी साहस उसके सामने उहरनेका नहीं हुआ। यह देलकर डोजावार्यजीको बड़ा क्रोध हुआ और वे खर्च ही उसपर टूट यहे।

इधर शतने डॉपदीके फुर्नोमेसे प्रत्येकको पहले पाँच-पाँच और किर सात-सात बाणोसे बींच दिया। इससे उन्हें बड़ी ही पाँड़ा हुई, वे चक्करमें यह गये और अपने कर्तव्यके विषयमें कुछ निद्धय नहीं कर सके। इतनेहीमें नकुलके पुत्र सतानीकने दो बाणीसे शलको बींधकर बढ़ी धारी नर्जन की। इसी प्रकार अन्य हीपटीकुमारोने भी तीन-तीन बाणीसे उसे धायल किया। तब शलने उनमेंसे प्रत्येकपर पाँच-पाँच बाण छोड़े और एक-एक बाणसे प्रत्येककी डातीपर खेट की। इसपर अर्जुनके पुत्रने बार बाणीसे उसके घोड़े मार बाले, भीमसेनके पुत्रने उसका धनुष काटकर बड़े जीरसे गर्जना की। मुधिष्ठिरकुमारने उसकी ध्वजा काटकर गिरा दी, नकुलके पुत्रने सारधिको रखसे नीचे गिरा दिया तथा सह्येककुमारने एक पैने बाणसे उसके सिराको धड़से अलग कर दिया। उसका सिर कटते देवकर आपके सैनिक भागीत होकर इधर-उधर भागने लगे।

एक ओर महाबली भीमसेनके साथ अलब्युका युद्ध हो रहा था। भीमसेनने नौ बाजोसे उस राक्षसको प्रायत कर द्राला । तब वह भयानक राज्ञस भीवत गर्जना करता हुआ भीमसेनकी और दौड़ा। उसने उन्हें पाँच बाजोसे बींचकर उनकी सेनाके तीन सौ रवियोका संहार कर दिया। फिर बार सौ वीरोंको और भी मारकर एक कांगसे भीनसेनको पायल कर दिया। उस बाणसे महाबली भीमके गहरी बोट लगी और वे असेत होकर रचके पीतर ही गिर गये। कुछ देर बाद क्यें भेत हुआ तो वे अपना भंधकर चनुत्र बहाकर बारों ओरसे अलब्बुक्को बाणोंसे श्रींघने लगे । इस समय उसे बाद आया कि भीमसेनने ही उसके भाई बकको पारा वा । आः डारने भयानक रूप धारण करके उनसे कहा, 'दुष्ट चीम ! तुने जिस समय मेरे महावली भाई बकाको मारा वा उस समय मैं वहाँ उपस्थित नहीं था; आज तू उसका फल बक्त ले।' ऐसा कहकर वह अन्तर्धान हो गया तथा भीगरोनके ऊपर बड़ी भारी वाणवर्षा करने लगा। भीपसेनने भी सारे आकाशको वाणोसे व्याप्त कर दिया । उनसे पीड़ित होकर क राक्षस अपने रचपर आ बैठा, फिर पृथ्वीपर कारा और छोटा-सा रूप धारण करके आकाशमें उड़ गया। व क्षण-क्षणमें जैसे-नीचे, अणु-बृहर् तथा स्यूल-सूक्ष्म विधित्र प्रकारके रूप बारण कर लेता वा तबा मेघके समान गरवने लगता था। उसने आकाशमें चढ़कर शक्ति, कणप, प्रास, शुरु, पहिश, तोमर, शतशी, परिष, चिन्दिपाल, परश् शिला, खड्ग, गुड, ब्राष्ट्र और वड़ आदि अनेको अख-शस्त्रोकी वर्षा की। उससे धीयसेनके अनेकों सैनिव नष्ट हो गये। इसपर भीमसेनने कुपित होकर विश्वकर्यात छोड़ा। उससे सब ओर अनेको बाज प्रकट हो गये। इनसे पीड़ित होकर आपके सैनिकोमें बड़ी धगदड पड गयी। उस

अखने राक्षसको सारी गायाको नष्ट करके उसे भी बहुत पीड़ा पहुँचायो । इस प्रकार भीपसेनद्वारा बहुत पीड़ित होनेपर वह उन्हें छोड़कर होणाचार्यजीकी सेनामें चला आया । उस पहांचली राक्षसको जीतकर पाण्डवलोग सिंहनाद करके सब दिशाओंको गुँजने लगे ।

अब इंडिन्बाके पुत्र घटोत्कवने अलम्बुषके सामने आकर असे तीले बाणीसे बींचना आरम्म किया। इससे अलम्बुषको क्रोप स्कृत वह गया और उसने घटोत्कवपर धारी बींट की। इस प्रकार उन दोनों राध्यसीका बड़ा धीषण संप्राम छिड़ गया। घटोत्कवने अलम्बुषकी छलीमें बीस बाण मारकर बार-बार सिंक्के समान गर्वना की तवा अलम्बुचने रणकर्कश घटोत्कवको पायल करके अपने धारी सिंहनादसे आकाशको गुँजा दिया। दोनों ही सैंकड़ो प्रकारकी पायाएँ रचकर एक-दूसरेको मोहमें डाल रहे थे। मायायुद्धमें कुहाल होनेके ब्यारण अब उन्होंने उसीका आजय लिया। उस युद्धमें घटोत्कवने जो-जो साथा दिखायी, उसीको अलम्बुपने नष्ट कर दिया। इससे घीमसेन आदि वह सहारवियोंका क्रोप बहुत बहु गया और ने थी अलम्बुपपर दृह पहे।

आलन्तुपने अपना कड़के समानं प्रवाद यनुष सङ्ग्रकर भीनसेनपर पर्चास, यटोत्कलपर पाँच, युधिक्षिरपा तीन, सक्टेकपर सात, नकुत्वपर तिक्षतर और डीपदीपुत्रोंपर पाँच-पाँच बाण डोड़े तथा बड़ा भीवण सिंहनाद किया। इसपर डोरे



भीपसेनने नी, सहदेवने पाँच, युधिष्ठिरने सी, नकुरुने चौसठ और ग्रैपदीके पुत्रोने पाँच-पाँच बाणोसे बीच दिया तथा प्रदोस्कचने उसपर पद्मास बाण छोड़कर किर स्तर बाणोका बार करते हुए बड़ी गर्जना की। उस भीषण सिंहनादसे पर्वत, बन, वृत्र और जलाशयोके सिंहत सारी पृथ्वी डगमगाने लगी। तब अलम्बुचने उनमेंसे प्रत्येक बीरपर पाँच-पाँच बाणोसे बोट की। इसपर घटोन्सच और पाञ्चवीने अल्पन कोजित होकर उसपर चारों ओरसे तीले-तीले तीरोकी वर्षा भी। जिन्नपी पाञ्चवोकी सारसे अधमरा हो जानेसे वह एकद्य किकलेव्यविष्टु हो गया। उसकी ऐसी स्थिति देखकर युद्धपूर्यंद्र यटोत्कवने उसका तथ करनेका विचार किया। वह अपने रवसे अलम्बुवके रवपर कृद गया और उसे दबोच लिया। किर उसे हत्वोसे उपर उठाकर बार-बार युगाया और युव्विपर पटक दिया। वह देखकर उसकी सारी सेना भयमीत हो गयी। बार यटोत्कवके प्रहारसे अलम्बुवके सब अङ्ग फट गये और उसकी हाड़ियाँ चूर-बूर हो गयी। इस प्रकार यहाबली अलम्बुवको सरा देखकर पाण्यवलोग हर्षसे सिंहनाद करने हमें तथा आयकी सेनामें हाड़ाकार होने लगा।

## सात्यिक और द्रोणका युद्ध तथा राजा युधिष्ठिरका सात्यिकको अर्जुनके पास भेजना

\_\_

भृतराहुने पूरा-सञ्जय । अत्र तुम मुझे यह कृताना ठीक-ठीक सुनाओं कि संत्रामधूमिमें ग्रेणाकार्यजीको सात्यकिने केसे रोका या।

सक्रयने कहा—राजन् ! जब आचारनि देशा कि महापराक्रमी सात्पकि ह्यारी सेनाको कुचल खा है, तो वे स्वयं ही उसके सामने आकर इट गये। उन्हें सहस्य अपने सामने आया देशकर सात्वकिने उनपर पत्तीम बाज छोड़े। तब आवार्यने बड़ी फुर्तीसे उसे पाँच तीने बाणोंसे बीच विया । वे उसके कवचको फोड़कर फिर पृथ्वीपर जा पड़े । इससे सात्पकिने कृपित होकर होणको पचास बाजोसे पायल कर दिया तथा आचार्यने भी अनेको बागोसे उसे बीच बाला । इस समय आचार्यकी बोटोसे वह ऐसा व्याकुल हो गया कि उसे अपना कर्तव्य भी नहीं सुझना था। उसका ब्रेहरा उतर गया । यह देखकर आपके पुत्र और सैनिक प्रसन्न होकर बार-बार सिंहनाद करने लगे। उनका भीवण नाट सुनकर और सात्वकिको संकटमें देलकर राजा युधिहिरने धृष्टद्युप्रसे कहा, 'ब्रुपदपुत्र ! तुम मीमसेन आदि सभी वीरोको साथ लेकर सत्यक्तिके रचकी ओर जाओ । तुन्हारे पीडे मैं भी सब सैनिकोंको लेकर जाता हूँ। इस समय सात्यकिकी उपेक्षा मत करो, यह कालके गालमें पहुँच चुका है।'

ऐसा कहकर राजा युधिष्ठिर सात्विकती रक्षाके लिये सारी सेना लेकर ब्रोणाचार्यपर बढ़ आये। किंतु आवार्य अपनी बाणवर्षासे उन सभी महारिक्योंको पीड़ित करने लगे। उस समय पाष्ट्रज और सुक्रय वीरोंको अपना कोई भी रक्षक दिलायी नहीं देता था। ब्रोणाचार्य पाद्धाल और पाष्ट्रजोंकी सेनाके प्रधान-प्रधान बीरोंका संद्रार कर रहे थे। उन्होंने सैकड़ी-हजारों पाद्धाल, सुक्रय, मत्त्व और केकय वीरोंको

परास्त कर दिया। उनके बाणोंसे बिधे हुए घोद्धाओंका बड़ा आर्तनाद हो रहा था। उस समय देवता, गन्धर्व और पितरोंके मुक्तसे भी ये ही शब्द निकल रहे वे कि 'देखों, ये पाखाल और पायव पहारबी अपने सैनिकोंके सहित भागे जा खे हैं।'

जिस समय यह वीरोंका भीषण संहार हो रहा था, उसी समय राजा युधिहिरके कानोमें पाक्कतन्य शङ्ककी स्वनि पड़ी। इससे वे बदास होकर विचारने लगे, 'जिस प्रकार यह पाळ्ळान्यकी व्यनि हो रही है और कौरयरहोग ह**र्ष**में भरकर बार-बार कोस्सहार करते हैं, उससे मालूम होता है कि अर्जुनपर कोई आपति आ पड़ी है।' इस विचारके उठनेसे उनका इदय व्याकुल हो उठा और उन्होंने गर्गवकण्ठ होकर सात्यांकसे कहा, 'शिनिपुत्र ! पूर्वकालमें सत्युस्त्यांने संकटके समय निजका जो धर्म निश्चय किया है, इस समय उसे दिखानेका अवसर आ गया 🕯। मैं सब पोद्धाओकी ओर देलकर विचार करता है, तो तुमसे बढ़कर मुझे अपना कोई हितू दिखायी नहीं देता और मेरा ऐसा विचार है कि संकटके समय उसीसे काम लेना चाहिये, जो अपनेसे प्रीति रसता हो और सर्वदा अपने अनुकृत भी रहता हो। तुम श्रीकृष्णके समान पराक्रमी हो और उन्होंकी तरह पाण्डवोंके आश्रय भी हो । अतः मैं तुम्हारे कपर एक भार रखना चाहता है, उसे तुम प्रहण करें । इस समय तुन्हारे बन्धु, सत्ता और गुरु अर्जुनपर संकट है; तुम संज्ञमभूमिमें उनके पास जाकर सहायता करो । जो पुरुष अपने मित्रके लिये नुझता हुआ प्राण त्याग देता है और जो ब्राह्मणोंको पृथ्वीदान करता है, वे दोनों समान ही हैं। मेरी दुष्टिमें मिलोको अभय देनेवाले एक तो श्रीकृष्ण हैं और दूसरे तुम हो । वे भी मित्रोंके लिये अपने प्राण समर्पण कर

सकते हैं। देखों, जब एक पराक्रमी बीर विजयओंकी लालसासे संप्राममें जुड़ाने लगता है तो बीर पुरुष ही उसकी सहायता कर सकता है, अन्य साधारण पुत्रपोंका यह काम नहीं है। अतः ऐसे भीषण युद्धमें अर्जुनकी रका करनेवाला तुम्हारे सिवा और कोई नहीं है। अर्जुनने भी तुम्हारे सेंकड़ों कमोंकी प्रशंसा करते हुए मुझसे कई बार कहा वा कि 'सात्यकि मेरा मित्र और शिष्य है। मैं उसे प्रिय हैं और वह मुझे प्यारा है। भेरे साथ शकर वड़ी कौरवोंका संदार करेगा। उसके समान मेरा सहायक कोई दूसरा नहीं हो सकता ।' जिस समय में तीर्षाटन करता हुआ द्वारका पर्वृत्वा का, उस समय भी मैंने अर्जुनके प्रति तुन्हारा अद्भुत भक्तिभाव देला था। इस समय प्रेणसे कवच बैधवाकर दुर्पोधन अर्जुनकी ओर गया है। दूसरे कई महारबी तो वहीं महारे ही पहुंचे हुए हैं। इसलिये तुम्हें बहुत जल्द जाना चाविये। धीमसेन और हम सम्र लोग सैनिकोंके सहित तैयार लड़े हैं। यदि होणावार्यने तुष्हारा पीछा किया तो हम उन्हें यहीं रोक लेंगे। देखो, हमारी सेना संप्रामधूमिले भागने लगी है। रबी, खुइसवार और पैदल सेनाके इचर-उधर भागनेसे सब ओर चूक डड़ रही है। मालूम होता है अर्जुनको सिन्धुसोजीर देशके श्रीरॉन् घेर किया है। ये सब जयहबर्क लिये अपने प्राण देनेको तैयार हैं, इसलिये इन्हें परास्त किये लिना जयद्रशको भी नहीं जीता जा सकेगा। आज महाबाहु अर्जुनने सूर्योदयके समय कौरवोकी सेनाये प्रवेश किया था। अब दिन धल खा है। यहा नहीं, अबतक यह जीवित भी है या नहीं। कौरवोंकी सेना समुझके समान अपार है, संप्राममें एकाएकी वेचतालोग भी इसके सामने नहीं टिक सकते। इसमें अर्जुनने अकेले ही प्रवेश किया है। उसकी चिन्ताके कारण आज युद्ध कानेमें मेरी बुद्धि हुछ धी काम नहीं कर रही है। जगत्पति श्रीकृष्ण तो दूसरोकी भी रक्षा करनेवाले हैं। इसलिये उनकी मुझे कोई किया नहीं है। मैं तुमसे सच कहता है, यदि तीनों लोक मिलकर भी ब्रीकृष्णते सबने आयें तो उन्हें भी वे संप्रामयें जीत सकते हैं; किर इस धृतराष्ट्रपुत्रकी अत्यन्त बलहीन सेनाकी तो बात ही बचा है ? किंतु अर्जुनमें यह बात नहीं है। उसे यदि बहुत-से योद्धाओंने मिलकर पीड़ा पहुँचायी तो वह तो प्राण छोड़ देगा। अतः जिस मार्गसे अर्जुन गवा है, उसीसे तुम भी बहुत जल्द उसके पास जाओ । आजकल वृष्णिवंदी बीरोमें तुम और महत्वाह् प्रशुप्र—दो ही अतिरथी समझे जाते हो । तुम अवासंचालनमें साक्षात् नारायणके समान, बलमें श्रीवलरामजीके समान और पराक्रममें खर्य अर्जुनके समान हो । अतः मैं तुन्हें जो काम सौंप रहा है, उसे पूरा करो । इस समय प्राणोकी परवा

कोड़कर संधानभूमिमें निर्मय होकर विवये। मैया ! देखो, अर्जुन तुष्हारा गुरु है और श्रीकृष्ण तुष्हारे और अर्जुन देनोड़ोके गुरु हैं। इस कारणसे भी मैं तुष्हें जानेका आदेश दे रहा हूँ। तुम मेरे कबनको दाल मत देना; क्योंकि मैं भी तुष्हारे गुक्का गुरु हूँ और इसमें श्रीकृष्णका, अर्जुनका और मेरा एक ही मत है। इसलिये तुम मेरी आज्ञा मानकर अर्जुनके पास जाओ।!

धर्मराजके इस प्रेमयुक्त, मधुर, समयोखित और युक्तियुक्त कथनको सुनकर सात्यकिने बहा, 'राजन् ! आपने अर्जुनकी सहायताके लिये मुझसे जो न्याययुक्त बात कही है, वह मैंने सुनी । वैसा करनेसे मेरा यदा ही बढ़ेगा । अर्जुनके लिये मुझे अपने प्राणीको बचानेका तनिक भी लोभ नहीं है और आपको आज्ञा होनेपर तो इस संप्रामचूमिमें ऐसा कौन काम है, जो मैं न करते। इस दुर्बल सेनाकी तो बात ही क्या; आपके कहनेपर तो मैं देवता, असुर और मनुष्योंके सहित तीनों लोकोंसे संप्राम कर सकता है। ये आपसे सब कहता हैं, आज इस दुर्वोधनकी सेनासे में सभी ओर युद्ध करोगा और इसे परान कर दूँचा। मैं कुएलपूर्वक अर्जुनके पास पहुँच काऊँगा और जयहथका क्य होनेपर फिर आपके पास त्पैट आञ्जग । किंतु मतियान् अर्जुन और श्रीकृष्णने मुझसे जो कल कह रसी है, वह भी मैं आपकी सेवामें अवस्य निवेदन कर देना चाइता हूँ। अर्जुनने सारी सेनाके जीसमें क्रीकृष्णके सामने ही मुझसे बहुत जोर देकर कहा था कि 'लक्तक में जवहबाको मारकर आहे, तकतक तुम बड़ी साववानीसे महाराजकी रक्षा करना । में तुमपर या महारबी प्रयुप्रपर ही महाराजकी रक्षाका भार सौंपकर निश्चिनतासे कप्यक्रके पास जा सकता है। तुम होणको जानते ही हो। से कौरकपक्षके सभी कीरोंमें क्षेष्ठ हैं। उन्होंने धर्मराजको पकड़नेकी प्रतिज्ञा कर रखी है; अतः वे इसी ताकमें हैं और उन्हें पकड़नेकी उनमें शक्ति भी है। पांतु याद रकता, यदि किसी प्रकार सत्ववादी युधिहिर इनके हाक्से पढ़ गये तो हम सकको अवदय ही पुनः कनमें जाना पहुंगा। इसलिये आज तुम किजय, कीर्ति और मेरी प्रसन्नताके लिये संप्रामधूमिये यद्वराजकी रक्षा करते रहना ।' राजन् ! इस प्रकार सध्यसाची पार्थने ब्रेणाचार्यसे सर्वदा सर्वक रहनेके कारण आज आपकी रक्षाका भार मुझे सौंपा वा । मुझे भी संप्रामभूमिमें उनका सामना करनेवाला प्रद्युप्रके सिवा और कोई दिखाधी नहीं देता। यदि आज यहाँ कृष्णकुमार प्रश्नुप्रजी होते, तो मैं *उन्हें* आपकी रक्षाका भार सींप देता और वे अर्जुनके समान ही आपको रक्षा कर लेते; किंतु अब यदि में चला जाउँगा

तो आपकी रक्षा कौन करेगा ? और अर्जुनकी ओरसे तो आप कोई चिन्ता न कों। वे कोई भी भार अपने ऊपर लेकर फिर उससे कभी नहीं घबराते। आपने जिन सौवीर, सिन्धुदेतीय, क्तरीय और दाक्षिणात्य योद्धाओंको बात कही है तथा जिन कर्ण आदि रशियोंका नाम लिया है, वे सब तो रणाङ्गणमें कृपित हुए अर्जुनके सोतहर्वे अंशके बरावर भी नहीं है। यदि पृथ्वीभरके देवता, असुर, मनुष्य, राक्षस, किञ्चर और नाग आदि चराचर जीव पार्थसे युद्ध करनेको तैयार हो जायै, तो वे सब भी उनके सामने नहीं ठहर सकते । इन सब बातोपर विचार करके आपको अर्जुनके विजयने कोई आशंका नहीं करनी चाहिये। जहाँ यहायराकमी बीरवर श्रीकृष्ण और अर्जुन हैं, वहाँ काममें किसी प्रकारको अइवन नहीं पड़ सकती। आप अपने मार्गकी देवी शक्ति, प्रसाकुदालता, योग, सहनदीलता, कृतकता और द्यापर ध्यान दीजिये और जब मैं उनके पास बला जाऊँगा तो उस समय प्रेणाचार्य जिन विचित्र असोका प्रयोग करेंगे, उनके विषयमें भी विचार कर लीजिये । राजन् ! अपनी प्रतिक्राकी रक्षाके लिये आचार्य आपको पक्षत्रनेको बहुत उत्सुक है। अतः आप अपने क्याकका उदाय कर लीजिये। यह सोच लीजिये कि धेरे जानेपर आपकी रहा। कौन करेगा । यदि इस बातका मुझे पूरा घरोसा हो जाय तो मैं अर्जुनके पास जा सकता है।"

गुभिष्ठिर मोले—सात्यकि । तुम जैसा बहते हो, ठीक ही है: किंतु जब मैं अपनी रक्षाके रिच्ये तुन्ते रक्तने और अर्जुनकी सहायताके लिये फेजनेके विषयमें विचार करता 🖁 तो मुझे तुम्हारा जाना ही अधिक अच्छा पालुम होता है। अतः अव तुम अर्जुनके पास पहुँचनेका प्रयत्न करो । मेरी रक्षा तो भीमसेन कर लेंगे। इनके सिवा भाइपोके सहित युह्यप्र, अनेको पहाबली राजालोग, डीपदीके पुत्र, पाँच केकय-राजकुमार, राक्षस घटोल्डल, विराट, हुपट, पहारची शिसप्त्री, महाबली धृष्टकेतु, कुलिमोत्र, नकुल, सहदेव तवा पाखाल और मुखय बीर भी सावधानीसे मेरी रक्षा करेंगे। इनके कारण अपनी सेनाके सहित द्रोण और कृतवर्मा मेरे पासतक पहुँचने या मुझे कैट करनेपें समर्थ नहीं होगे। किनारा जैसे समुद्रको रोके रहता है, वैसे ही यूह्युड़ आवार्यको रोक देगा। इसने कवच, बाग, लड्ग, धनुष और आपूषण धारण किये द्रोणका नाहा करनेके लिये हैं जन्म लिया है। इसलिये तुम इसके ऊपर पूरा घरोसा रलकर चले जाओ, किसी प्रकारकी चिन्ता मत करो।

खारकेने कहा—यदि आपके विचारसे आपकी रक्षाका प्रबन्ध हो गया है तो मैं अर्जुनके पास अवश्य जाउँगा और आपको आहाका पालन कर्तमा । मैं सब कहता है-तीनों लोकोंने ऐसा कोई व्यक्ति नहीं है, जो मुझे अर्जुनसे अधिक द्रिय हो तथा मेरे लिये जितना उनका क्यन मान्य है, उससे भी अधिक आपकी आज़ा शिरोधार्य है। श्रीकृष्ण और अर्जुन-ये दोनों भाई आपके हितमें तत्पर रहते हैं और मुझे आप उनके जियसाधनमें तत्पर समक्रिये। मैं अभी इस दुर्पेश सेनाको चीरकर पुरुषसिंह पार्वके पास जाडैगा। जिस स्कानपर उनसे चयचीत होकर जयहब अपनी सेनाके सहित अब्रादामा, कृप और कर्णकी रक्षामें खड़ा है तथा पार्श उसके क्य करनेके लिये गये हुए हैं, उसे मैं यहाँसे तीन घोजन तूर रामकाता है के भी मुझे पूरा भरोसा है कि मैं जयहबका वध होनेसे पहले ही उनके पास पहुँच जाऊँगा । जब आप आसा हे से हैं तो मुझ-सरीका कीन पुरुष है, जो युद्ध न करेगा ? राजन् । जिस स्वानपर मुझे जाना है, उसका मुझे अच्छी तरह पता है। में इस, शक्ति, गदा, प्रास, बाल, तलवार, ऋष्टि, तोपर, बाण तथा अन्याना अस-शस्त्रों भरे हुए इस सैन्यसमुद्रको झकोर डास्ट्रेगा ।

इसके पक्षात् महाराज युधिष्ठिरकी आझासे सात्सक अर्जुनसे मिलनेक लिये आपकी सेनामें युस गया।



#### सात्यिकका कौरवसेनामें प्रवेश

समयने कहा-राजन् ! जब सात्यकि युद्ध करनेके लिये आपकी सेनामें धुसा तो अपनी सेनाके सहित महाराज स्थिप्तिने सात्पकिका पीछा करते हुए द्रोणाचार्वजीको रोकनेके लिये उनके रवपर आक्रमण किया। उस समय रणोत्पत्त धष्टद्यप्र और राजा वसुदानने पाण्डवोंकी सेनाको पुकारकर कहा, 'अरे ! आओ, आओ, जाटी दीहो । इात्रओपर चोट करो. जिससे कि मात्यकि सहवडीये आगे बह जायै । देखी, अनेको महारची इन्हें परास करनेका प्रयक्त कर रहे हैं।' ऐसा कहते हुए अनेकों महारखी बड़े बेगमें हमारे ऊपर टट पड़े तथा उनों पीछे इटानेके विचारसे हमने भी उनपर आक्रमण किया। इसी समय सात्यकिके रक्षकी और बडा कोलाहरू होने लगा। उस महारबीके बाणोंकी बोहारोंसे आपके पुत्रकी सेनाके सैकड़ों टुकड़े हो गये और वह तितर-बितर हो इधर-उधर धागने लगी। उसके क्रिप्र-धिप्र होते ही सात्यकिने सेनाके मुहानेपर खडे हुए सात वीरोंको मार द्वाला। इसके बाद और भी अनेको राजाओंको अपने अग्रिसद्द्रम बाणोंसे यमराजके घर भेज दिया। वह एक बाणसे सैकड़ों चीरोंको और सैकड़ों बाणोंसे एक-एक धीरको बीध देता था । जिस प्रकार प्रशुपति पशुओंका संहार करते हैं, उसी प्रकार वह हाथीसवार और हावियोंको, पहसवार और घोड़ोंको तबा सारशि और घोड़ोंके सहित रशोंको चौपट कर रहा था। इस प्रकार फुरीले सात्यकिने बाणोंकी इस्त्री लगा दी थीं, उस समय आएके सैनिकोमेसे किसीको भी उसके सामने जानेका साहस नहीं होता या। उसकी वाणवर्षामें यापल होकर वे ऐसे हर गये कि उसे देखते ही मैदान छोड़कर भागने लगे । सात्र्यक्रिके तेजसे छे ऐसे बक्करमें पड़ गये कि उस अकेलेको ही अनेक कारोमें ऐसने रूपे । वे जिधर जाते थे, उधर ही उन्हें सात्पकि दिलाची वेता था।

इस प्रकार आपके बहुत-से सैनिकोको मारकर और सेनाको अत्यन्त छिन्न-धिन्न करके वह उसमें घुस गया। फिर जिस मार्गसे अर्जुन गये थे, उत्तीसे उसने भी जानेका जिचार किया। किंतु इतनेतीमें डोणने उसे आगे बढ़नेसे रोका और पाँच मर्मभेदी बाणोंसे घायल कर दिया। इसपर सात्यकिने भी आचार्यपर सात तीले बाणोंसे बोट की। तब डोणने सारिय और घोड़ोके सर्वित सात्यकियर छः बाण छोड़े। आचार्यका यह पराक्रम सात्यकि सह न सका। उसने भीवण सिंहनाद करते हुए उन्हें क्रमशः दस, कः और आठ बाणोसे प्रायक कर दिया। इसके बाद दस बाण और छोड़े तथा एकसे उनके सार्शकको, चारसे चारों पोड़ोंको और एकसे उनकी क्रजाको बींच दिया। इसपर डोणने बड़ी फुर्तीसे टिड्डॉदलके समान बाणोंकी वर्षा करके डसे सार्राव, रथ, प्रजा और पोड़ोंके सिंहत एकदम कक दिया। तब आवार्यने कहा, 'अरे! तेरा गुरु तो कायरोंकी तरह मेरे सामनेसे युद्ध करना छोड़कर मान गया था। मैं तो युद्धमें लगा हुआ था, इतनेहीमें वह मेरी प्रदक्षिणा करने लगा। अब तू यदि मेरे साथ युद्ध करता रहा तो जीता क्ष्मकर नहीं जा सकेगा।'सार्याकने कहा, 'ब्रह्मन्! आयका कल्याण हो। मैं तो धर्मराजकी आहारो अर्जुनके पास ही जा रहा है। इसलिये यहाँ मेरा समय नष्ट नहीं होना चाहिये। शिष्मलोग तो सर्वदा अपने गुरुओंके पार्नका हो अनुसरण करते आये हैं। अतः जिस प्रकार मेरे गुरुओं गये हैं, उनी प्रकार मैं भी अभी जाता है।'

गरुत् ! ऐसा कहकर सात्वकि प्रेणाचार्वतीको छोड्कर तुरंत ही वहाँसे चल दिया। उसे बढ़ते देख आजार्यको बद्धा कोच हुआ और वे अनेकों काण छोड़ते हुए उसके पीछे होडे । किन सात्वकि पीछे न लौटा । ब्यू अपने पैने बाणोंसे कर्णकी विकाल बाहिनीको बीधकर कोरबॉकी अपार सेनामें धुस गया । जब सेना इबर-उधर भागने लगी और सात्यकि उसके थौतर प्रस गया तो कृतवर्गाने उसे घेरा । उसे सामने आया देख सात्यकिने चार बाणोसे उसके चारों घोड़ोंको घायल कर विधा और फिर सोल्ड बाणीसे उसकी छातीपर वार किया। इसपर कृतवर्गाने कृपित होकर सात्यकिकी छातीमें यसादन्त नामका एक बाग मारा। वह असके कवन और प्रशेरको छेदकर खुनसे लक्ष्यक हो पृथ्वीमें पुस गया। फिर उसने अनेकों बाणोंसे सात्यकिके धनुष और बाण भी काट डाले । सात्यकिने तुरंत ही इसरा धनुष बढ़ाया और उससे सहस्रों बाण छोड़कर कृतवर्गा और इसके रचको बिलकुल इक दिया। फिर एक चालमें उसके सारविका सिर भी उड़ा दिया। सारवि न रहनेसे घोडें माग उठे । इससे कृतवर्गा भी घवराहटमें पड गया । किंतु बोड़ी ही देरमें सावधान होकर उसने खर्य ही घोड़ोंकी बागडोर सैचाल ली और निर्धयतापूर्वक झड़ओंको संतप्त करने लगा। इतनेहीये सात्यकि कृतवर्याकी सेनासे निकलकर काम्बोज-सेनाको ओर बढ गया। कहाँ भी अनेको वीरोने उसे आगे

### कौरवसेनाके पराभवके विषयमें राजा धृतराष्ट्र और सञ्जयका संवाद तथा कृतवर्माक पराक्रमका वर्णन

प्रकारके गुणोसे सम्बन्न और सुव्यवस्थित है। उसकी व्यष्टरचना भी विधिवत् की जाती है। हम सर्वदा उसका अच्छी तरह सत्कार करते रहते हैं तथा उसका भी हमारे प्रति बद्धा अच्छा भाव है। उसमें कोई अधिक बूढ़ा या बालक, अधिक दुक्ता या मोटा अवना बौना पुरुष भी नहीं है। सभी सबल और खाब प्रशिखाले 🗓। हमने किसीको भी फुसलाकर, उपकार करके अववा सम्बन्धके कारण पती नहीं किया। इनमें ऐसा भी कोई नहीं है, जो बिना कुलाये अबवा बेगारमें पकड़कर लाया गया हो। हमने अनेकी महारक्षी चोद्धाओंको चुन-चुनकर ही भर्ती किया है तथा इनमेरे किन्हींको चयाचीन्य बेतन देकर और किन्हींको छिय भाषण करके संतुष्ट किया है। हमारी सेनामें ऐसा खेळा एक भी नहीं है, जिसे बोड़ा बेतन मिलता हो अवका बेतन मिलता ही न हो । मैंने, मेरे पुत्रोने तथा हमारे बन्धु-बान्यचीने सभीका दान, पान और आसनादिसे सत्कार किया है। किंतु किर भी श्रीकृष्ण और अर्जुन सही-सलायत हमारी सेनामें युश नये, कोई उनका बाल भी बाँका नहीं कर सका। यहाँतक कि सात्यकिने भी उन्हें कुवल डाला । इसमें भाग्यके सिवा और किसे होच दिवा जाय ?

अखा, जब दुर्वीयनने अर्जुनको जयहको सामने सहा देशा और सात्यकिको निर्भवतासे अपनी सेनाचे चुनले पाचा, तो उसने उस समयपर अपना क्या बर्तक्य निश्चय किया ? मैं तो वही समझता 🕻 कि अर्जुन और सात्यक्रिको अपनी सेना लीपते और कौरव-योद्धाओंको युद्धसालसे भागते देखकर मेरे पुत्र बड़ी किन्तामें पड़ गये होंगे। इस समय सालकिके सहित ऑकृष्ण और अर्जुनके अपनी सेनामें प्रवेशकी बात सुनकर मैं भी बढ़ी धनराइटमें पड़ गया है। अन्छा, रूप ब्रेणावार्यने पाण्डवोको व्यक्ति हारपर रोक लिया तो वहाँ उनके साथ किस प्रकार युद्ध हुआ—यह मुझे सुनाओ और यह भी बताओं कि अर्जुनने सिन्धुराज जयद्रवका वध करनेके लिये क्या उपाय किया।

सक्रयने कहा-राजन् ! यह सारी किपति आपके अपराधसे ही आवी है; इसलिये अन्य साधारण पुरुषोंके समान आप इसके लिये चिन्ता न करें। यहले जब आपके बुद्धिमान् सुद्वद् विदुर आदिने कहा वा कि आप पाञ्चवीको राज्यसे चुत न करें, तो आपने उनकी बातपर कोई ध्यान नहीं दिया। जो पुरुष अपने वितेषी सुहदोको बातपर ध्यान नहीं

राजा भूतराष्ट्रने कहा—सञ्जय ! हमारी सेना अनेक | केता, वह भारी आयत्तिमें पड्डकर आपहीकी तरह चिन्ता किया करता है। श्रीकृष्णने भी संचिके लिये आपसे बहुत प्रार्थना की बी; किंतु आपसे उनका भी मनोरथ सिद्ध नहीं हुआ। इससे आपकी गुणहीनता, पुत्रोंके प्रति पक्षपात, धर्मपर अविद्यास, पाण्डवीके प्रति यस्तर और कुटिल भाव जानकर तवा आपके मुक्तसे बहुत-सी बेबसीकी-सी बाते सुनकर ही सर्वलोकेकर श्रीकृष्णने जीरव-पाण्डवोने यह भारी युद्ध लड़ा किया है। यह पाँका संहार आपके ही अपरायमे हो रहा है। युक्ते तो आगे-पीक्षे या मध्यमें भी आपका कोई पुज्यकृत्य दिखायो नहीं देता । मेरे विकारमें तो इस पराजयकी जड़ आप ही हैं। अतः अब सावधान होकर जिस प्रकार यह भीवण संधाय हुआ बा, बह सुनिये।

जब सावपराक्रमी सात्रकि आपकी सेनामें घुस गया तो घोमसेन आदि पाजाव बीर भी आपके सैनिकॉपर टूट पहें। उन्हें बड़े क्रोयसे यावा काते देश महारधी कृतवर्माने अकेले ही आगे ब्रह्ननेसे रोक दिया। इस समय हमने कृतवर्माका बड़ा ही अद्भुत पराक्रम देखा । सारे पाण्डब मिलकर भी युद्धमें उसे नीचा न दिला सके। तब महाबाहु भीमने तीन, सहदेवने बीस, धर्मराजने पाँच, नकुरूने सौ, धृष्टगुप्रने तीन और प्रीपदीके पुत्रोने सात-सात बाणोंसे वसे धायल किया तका विराट, हुउद और दिखायदीने पांच-पांच बाण मारकर किर बीस बाणोंसे उत्पार और भी बार किया । कुतवसनि इन सभी बीरोको पाँच-पाँच बाणोसे बीसकर भीयसेनपर सात बाण होडे तथा उनके धनुष और ध्वताको काटकर रससे नीचे गिरा दिया। इसके बाद उसने क्रोबमें भरकर बड़ी वेजीसे सत्तर बाणोंद्वारा उनकी जातीपर फिर खेट की। कुलकर्याके बाजोसे अत्यना धायल हो जानेसे वे काँपने लगे तवा अबेत-से हो गवे; कोड़ी देर बाद जब होश हुआ तो भीमसेनने उसकी छातीमें पाँच बाण मारे । इससे कृतवमकि सब अङ्ग त्येहतुहान हो गये। तब उसने क्रोधमें भरकर तीन बाजोंसे भीमसेनवर वार किया तथा अन्य सब महारथियोंको भी तीन-तीन बाणोंसे बींध दिया। इसपर उन सबने भी उसपर सात-सात बाण छोड़े। कृतवर्गाने एक श्रुरप्र बाणसे शिक्षण्डीका धनुष काट दिया। इससे कृपित होकर ज्ञिसच्हीने डाल-तलवार उठा ली तथा तलबारको धुमाकर कृतवमकि रवपर फेका। वह उसके धनुष और वाणको काटकर पृथ्वीपर जा पड़ी। कृतवमनि तुरंत ही दूसरा धनुष

लेकर प्रत्येक पाण्डकको तीन-तीन बाणोसे बींच दिया तथा

शिखण्डीको आठ बाणोसे घायल कर बाला । शिखण्डीने भी दूसरा धनुष लेकर अपने तीखे बाणोंसे कृतवर्माको रोक दिया । इससे क्रोधमें भरकर वह शिलप्डीके ज्या टूट पड़ा । इस समय अपने पैने बाणोंसे एक-दूसरेको व्यक्तित करते हुए वे महारधी प्रलयकालीन सूर्योके समान जान पहते थे। कृतवर्माने महारबी शिलाबीपर तिहत्तर बाणोंसे वार करके फिर उसे सात बाणोंद्वारा वाचल कर बला। इससे वह मुर्कित हो गया और उसके हाक्से बनुष-बाण गिर गये। यह देलकर उसका सार्गंध बड़ी फुर्तीसे स्वको रजाडुजके | डोड़कर भाग गये ।

दिलाण्डीको रवके पिछले भागमें असेत पड़ा देसकर अन्य पाष्ट्रव वीरोने कृतवर्गाको अपने रबोसे घेर लिया; किंतु इस समय कृतवर्गाने बड़ा हो अद्भुत पराक्रम दिखाया। उसने अकेले ही उन सब बीरोंको उनकी सेनाके सहित परास्त कर दिया। पाष्ट्रवीको जीतकर उसने पाञ्चाल, सुझय और केकय वीरोके भी दाँत खट्टे कर दिये। अन्तमें कृतवर्गाकी बाग्रक्वांसे व्यक्ति होकर वे सभी महारबी युद्धका मैदान

### सात्यिकका कृतवमिक साथ युद्ध, जलसन्यका वध तथा द्रोण और दुर्योधनादि धृतराष्ट्र-पुत्रोंसे घोर संप्राम

सक्रयने कहा—राजर् ! अब आपने जो बात पूजी थी, यह सुनिये। जब कृतवमनि पाण्डवीकी सेनाको चगा दिया तो सात्यकि बड़ी फुर्तीसे उसके सामने आ गवा। कृतकपनि उसपर तीनो वाणोंकी क्यां आरव्य कर दी । इसपर सात्यकिने बड़ी फुर्तीसे उसपर एक भारत और बार बाण छोड़े ! बाजीसे उसके घोड़े नष्ट हो गये तथा फल्को चनुत्र कट गया। फिर अनेको पैने बाणोंसे कृतवमकि पृष्ठाश्रक और सारविकारे भी घायल कर दिया। इस प्रकार उसे रवाहीन करके महाबीर सात्वकिने अपने पैने वाणीसे उसकी सेनाको नाकमें दम कर दिया । उस बाणवर्षासे पीड़ित होकर कृतवर्माकी सेना तितर-बितर हो गयी । तब सात्यकि आने बढ़ा और बाजीकी वर्षा करता हुआ गजसेनाके साथ युद्ध करने लगा ।

वीरवर सात्पक्रिके छोड़े हुए कज़तुल्य कागोसे व्यक्ति होकर लड़ाके हाथी युद्धका मैदान डोड़कर भागने लगे। उनके दाँत टूट गये, दारीर लोत्तुहान हो गया, यसाक और गण्डस्वल फट गये तथा कान, मुँह और मुँह किन्न-भिन्न हो गर्व । उनके महावत नष्ट हो गर्वे, पताकाएँ कटकर गिर गर्वी, मर्मस्वान सिंध गये, घंटे हुटकर गिर गये, ध्वजाएँ दूर गयी, सवार युद्धमें काम आ गये तवा अंवारियों गिर गयी। सात्यकिने नागच, वतादन्त, भन्त, अञ्चलिक, क्षुरप्र और अर्धवन्द्र नामक बाणीसे उन्हें बहुत ही घायल कर दिया। इससे वे विग्धारते, खून उगलते और मल-मूत्र छोड़ते इघर-डघर भागने लगे।

इसी समय एक हाथीपर सवार हुआ महाबली जलसन्ध अपना धनुष पुमाता सात्यकियर चढ़ आवा। सात्यकिने उसके हाथीको अकस्मात् आक्रमण करते देल अपने वाणीसे रोक दिया। इसपर जलसन्धने बाजोद्वारा सात्यकिकी छातीपर



वार किया। सात्यकि बाण फ्रोइना ही चाहता था कि जलसन्धने एक नाराचसे उसका धनुष काट डाला तथा पाँच बाजोसे उसे भी बायल कर दिया। परंतु महाबाहु सात्यकि बहुत-से बाजोंसे पायल हो जानेपर भी टस-से-मस न हुआ। उसने तुरंत ही दूसरा धनुष लिया और साठ बाणोंसे बलस्थके विशास वक्ष:स्वलपर वार किया। अब जलसन्धने दाल और तलवार उठायी तथा तलबारको धुमाकर सात्यकिके ऊपर फेंका। वह उसके धनुषको काटकर पृथ्वीपर जा पड़ी । तब सारवितने दूसरा बनुष उठाया और उसकी टंकार करके एक पैने बापसे जलसन्थको बीध दिया। फिर दो क्षुप्र बाणोंसे उसने जलसन्यकी धुजाएँ काट बाली तबा तीसरे क्षुप्रमें उसका मनतक उढ़ा दिया।

जलसन्त्रको मरा देखकर आपकी सेनामे बढ़ा हाङकार मल ग्या । आपके योद्धा पीठ दिखाकर नहीं-तहीं भागनेका प्रयत्न करने लगे । इतनेहीमें पासवास्यिमें श्रेष्ठ आचार्व ग्रेण अपने घोड़ोंको दोड़ाकर सात्विकक सामने आ गये। यह देखकर प्रधान-प्रधान कोरब भी आजार्यके साथ ही उसपर टूट पड़े। अब सात्यकियर द्रोणने सतहतर, दुर्मर्थणने बारह, दुःसहने दस, विकर्णने तीस, दुर्मुसने दस, दुःशासनने आठ और वित्रसेनने दो बाण छोड़े। राजा दुर्योचन तवा अन्य महारथियोने भी भीषण वाणवर्षा करके उसे पीड़िन करना आरम्य किया: किंतु सात्यकिने अलग-अलग उन समीके बार्णोका जवाब दिया। उसने डोंणके तीन, टुःसहके नी, विकार्णके प्रथीस, व्यवसेनके साठ, दुर्मर्वणके बारह, विविदातिके आहे, सत्यवतके नौ और विजयके इस बाय मारे । फिर वह दुर्योधनपर टूट पड़ा और उसपर बायोंकी बड़ी गहरी चोट करने लगा। खेनोमें तुमूल चुद्ध किंद्र गया और दोनोहीने अपने-अपने धनुष सैभालकर बाणोकी वर्षा करते हुए एक-दूसरेको अदृत्रय का दिया। युवीयनके बाजीरे सात्यक्रिको बहुत ही घायल कर दिया तथा सात्यकिने भी अपने बाणोंसे आपके पुत्रको जींच डाला। आपके दूसरे पुत्रोने भी आवेदार्थे भरकर सात्यकिपर बाणोकी इसी हना दी । कितु उसने प्रत्येकपर पहले पाँच-पाँच वाण स्टेहकर फिर 'सात-सात काणोंसे वार किया और फिर बड़ी फुर्तीसे आठ बाणोंद्वारा दुर्वोधनपर बोट की। इसके पश्चात् उसने उसके धनुष और ध्वनाको भी काटकर गिरा दिया । फिर चार तीखे बाणोंसे चारों चोड़ोंको मारकर एक बाणसे सारविका भी काम तमाम कर दिया । अब दुर्वोधनके पैर उलाइ नये । बह भागकर विज्ञसेनके रवपर बढ़ गया। इस प्रकार अपने राजाको सात्यकिद्वारा पीड़ित होते देख सब और हावाकार होने लगा।

उस कोलाहलको सुनकर बड़ी फुर्तीसे महारबी कृतवर्मा सात्यिकके सामने आया। उसने छन्द्रीस बाजोसे सात्यिकको, पाँचसे उसके सार्गांवको और बारसे बारों घोड़ोंको घायल कर डाला। इसपर सात्यिकने बड़ी ठेवीसे उसपर अस्ती बाण छोड़े। उनकी चोटसे अत्यन्त घायल होकर कृतवर्मा काँप उटा। इसके बाद सात्यिकने तिरसट बाजोसे उसके बारों घोड़ोंको और सातसे सार्गांवको बीध डाला।

कित एक अत्यन्त तेजन्ती बाग कृतवर्मापर छोड़ा। वह उसके करवाको फोड़कर खूनमें लवपब हुआ पृथ्वीपर गिर गया। उसकी कोटसे कृतवर्माका शरीर लोहलुडान हो गया, उसके हावसे बनुष-बाग गिर गये और वह अत्यन्त पीड़ित होकर युटनोंके बल रककी बैटकमें गिर गया।

इस प्रकार कृतवर्गाको परास्त करके सात्मकि आगे बढ़ा । अब ब्रोणाचार्य उसके सामने आकर बाणोकी वर्षा करने लगे । उन्होंने तीन बाणोंसे सत्त्वकिके ललाटपर चोट की तचा और भी अनेको बाणीसे उसपर बार किया । परंतु सात्यकिने दो-खे बाज मारकर उन समीको काट दिया। इसपर आचार्यने हैंसकर पहले तीस और फिर पवास बाण छोड़े। इससे सात्यकिका क्रोध थड़क उठा । उसने नो पैने बाणीसे क्षेणपर कार किया तथा उनके सामने ही सी वाणींसे वनके सारबि और ध्वजाको भी बीध हाला । सारविककी ऐसी फुर्ती देखकर आवार्यने सत्तर बाणीसे उसके सार्राधको बीधकर तीनसे उसके चोड़ीयर चोट की। फिर एक बाणसे रधकी ध्वजा काटकर दूसरेसे उसका धनुष काट डाला। इसपर साविकने एक भारी गदा उठाकर प्रोणके कपर छोड़ी। उसे सहसा अपने ऊपर आते देख आचार्यने बीचहीमें अनेको बाजोसे काटकर गिरा विद्या । फिर उसने दूसरा धनुष ले उससे बहुत-में बाण बरसाकर होणकी दादिनी भुजांको घायल कर दिया। इससे उन्हें बड़ी पीड़ा हुई और उन्होंने एक अर्थवन्त्र बाणसे सान्यकिका धनुष काटकर एक शक्तिसे उसके सार्राञ्चको यूचित कर दिया । इस समय सात्यकिने बड़ा ही अठिमानुष कर्म किया । वह द्येणावार्यसे युद्ध करता रहा और साब ही घोड़ोंकी लगाम भी सैंचाले रहा। फिर उसने एक बाजसे डोणके सार्राधको पृथ्वीपर गिराकर उनके घोड़ोंको बाणोद्धारा इधर-उधर भगाना आरम्भ किया । वे उनके रथको लेकर रणाङ्गणमें हजारों चकर काटने लगे। उस समय सधी राजा और गजकुमार कोलाइस मसाने लगे। किंतु सात्वकिके बाणोसे व्यथित होका वे सब भी मैदान छोड़का भाग गर्थे। इससे आपको सेना फिर अञ्चवस्थित और वितर-कितर होने लगी। सात्यकिके वाणोंसे पीड़ित होकर आचार्यके घोड़े हवा हो गये और उन्होंने फिर उनों व्यूहके द्वारपर ही लाकर खड़ा कर दिया। आचार्यने पाण्डव और पाळालोंके प्रयत्नसे अपने ब्युहको ट्रूटा हुआ देखकर फिर सात्यकिकी और जानेका विचार छोड़ दिया और वे पाण्डय और पाञ्चालोंको आगे बढ़नेसे रोककर व्यूहकी ही रक्षा करने तमे।

### सात्यकिके द्वारा राजकुमार सुदर्शनका वध, काम्बोज और यवन आदि अनार्थ योद्धाओंसे घोर संप्राम तथा धृतराष्ट्रपुत्रोंकी पराजय

सजयने कहा—राजन् ! इस प्रकार द्रोणाचार्य तथा | कृतवर्मा आदि आपके वीरोंको परास्त कर सात्यकिने अपने सारिथसे कहा, 'सूत ! हमारे शत्रुओंको तो श्रीकृष्ण और अर्जुन पहले ही भस्म कर खुके हैं। हम तो इनकी पराजयमें केवल निमित्तमात्र हैं और पुरुषक्षेत्र अर्जुनके मार्ने हुए योद्धाओंको ही मार रहे हैं।' सारथिसे ऐसा कहकर वह प्तिनिकुररूपूषण सब ओर बागोकी वर्षा करता अपने शतुओं-पर टूट पड़ा । उसे बढ़ता देख राजकुमार सुदर्शन क्रोधमें भरकर सामने आया और बलात् उसे रोकने लगा । उसने साव्यक्तिया सैकड़ों बाण छोड़े। परंतु उसने उन्हें अपने पास पहुँचनेसे पहले ही काट डाला। इसी प्रकार साताकिने सुदर्शनपर जो माण छोड़े उनके उसने भी दो-दो, तीन-तीन टुकड़े कर दिये। फिर उसने धनुषको कानतक तानकर तीन बाण छोड़े, वे सात्पक्तिके कवचको फोड़कर उसके दारीरमें पुस गर्वे । साब ही चार बाणोंसे उसने सात्यकिके घोड़ोपर भी बार किया। तब सात्मकिने बड़ी फुर्तीसे अपने तीखे तीरोद्धरा सुदर्शनके चारो घोड़ोंको मारकर बड़ा सिंहनाद किया। फिर एक घालसे सुदर्शनके सारथिका सिर काटकर एक श्रुरप्रद्वारा उसका कुण्डलमण्डित मस्तक भी धड़ारे अलग कर दिया । इस प्रकार राजा दुर्योधनके पोत्र सुदर्शनका संद्वार करके सात्यक्रिको खड्डा हर्ष हुआ। फिर यह आपकी सेनाको अपने बागोकी बौहारीसे हटाकर सबको विस्पयमें डालता हुआ अर्जुनकी और चला। मार्गमें उसके सामने जो शतु आता था, उसीको वह अग्रिके समान अपने वाणोंमें होम देता वा। उसके इस अद्भुत पराक्रमकी अनेको अच्छे-अच्छे चीर प्रशंसा कर रहे थे।

अब उसने अपने सारविसे कहा, 'मालूम होता है महाकोर अर्जुन यहाँ कही पास ही है; स्थोंकि उनके गाण्डीय धनुकार शब्द सुनायी दे रहा है। मुझे जैसे-जैसे शकुन हो रहे हैं, उनसे यही निश्चय होता है कि ये सूर्यास्तसे पहले ही तयश्रकका यथ कर देंगे। अब तुम थोड़ी देर घोड़ोंको आराम कर लेने हो। फिर जिस ओर शबुओंको सेना है तथा जियर दुर्योधनादि राजा एवं काम्बोज, यबन, शक, किरात, दाद, वर्बर, तामलिसक तथा अनेको म्लेख खड़े हुए हैं, उधर ही रख ले चलना। ये सब मेरे साथ ही युद्ध करनेकी तैयारीमें हैं। जब रथ, हाथीं और घोड़ोंके सहित इन सबका संहार हो जाय, तभी तुम समझना कि हमने इस दुस्तर ब्युड़को पार किया है।'

सरकिने कहा—वाध्येष ! यदि क्रोधमें घरे हुए साहात् परशुरामत्री भी आपके सामने आ जार्य तो मुझे कोई

वबराहट नहीं होगी; इस गीके खुरके समान तुच्छ संप्रामकी तो बात ही क्या है। कदिये, अब किस रात्तेसे मैं आपको अर्जुनके पास ले बलूँ ?

सार्वकिने वक् — आज पुत्रे इन पुष्पत्तोगोका संदार करना है। इसलिये तुम मुझे काम्योजोकी ओर ही रे चरले। गुरुवर अर्जुनसे मैंने जो सम्बविद्या सीखी है, आज मैं उसका कौकल दिवाऊँगा। जब मैं कोधमें भरकर चुने-चुने खेदाओंका वच करूँगा तो दुर्योधनको यही प्रम होगा कि इस जगत्में वो अर्जुन हैं। महात्या पाष्ट्रवोके प्रति मेरी जैसी प्रति और भक्ति है, उसे इन राजाओंके सामने सहस्रों वीरोका संहार करके मैं प्रकट करूँगा। आज बौरवोंको मेरे वस्त्वीर्थ और कृतज्ञताका पता रूग जायगा।

सात्रकिके ऐसा कहनेपर सारचिने बड़ी तेजीसे घोड़ोंको हाँका और तुरंत ही उसे चयनोंके पास पहुँचा दिया। जब उन्होंने सात्यकिको अपनी सेनाके सभीप आया देखा तो वे बड़ी सफाईसे बाणीकी क्वां करने लगे। किंतु सासकिने अपने तीसे बाजीसे उनके काण एवं अन्यान्य अस्त्रोंको बीबहीमें कार दिया और वे उसके पासतक फटक भी न सके। इसके बाद वह बाणोंकी वर्षा करके उनके हिर और भुगओंको काटरे लगा। वे बाग उनके लोहे और काँसेके कवचीको फोइकर प्रारीरोंको छेटते हुए पृथ्वीपर गिरने लगे। इस प्रकार बीर सात्वकिके मारे हुए सैकड़ों मोल्ड प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर गर्वे । वह धनुषको कानतक सीचकर जो बाण क्रोड़ता था, उनसे एक-एक बारमें ही पाँच-पाँच, **७:-७:, सात-सात और आठ-आठ यवनोका काम तमाम** कर देता था। इस प्रकार उसने हवारों काम्बोज, प्राक, प्रावर, किरात और वर्वरोंको धराशायी करके रणधूमिको मांस और रक्तमे लब्पव तवा अगम्य-सी कर दिया। सात्यकिके बाजोंसे मरे हुए इन बीरोंसे सारी पृथ्वी घर गयी। उनमेसे जो बोड़े-से घोदा क्वे, वे प्राणसंकटसे भयभीत होकर रणाडुणसे भाग गये।

राजन् । इस प्रकार कान्योज, यवन और शकीकी दुर्जय सेनाको भगाकर सात्यिक आपके पुत्रोकी सेनामें पुस गया और उन्हें भी परास करके सारधिको रच बढ़ानेका आदेश दिया। उसे अर्जुनके समीप पहुँचा देखकर आपके सैनिक और चारणस्त्रेग बढ़ी प्रशंसा करने स्त्रो। इतनेहीमें आपके पुत्र दुर्योधन, चित्रसेन, दुःशासन, चिविशति, शकुनि, दुःसह, दुर्घर्षण और क्रबने उसे पीछेसे जाकर घेर स्विया। पुरुषसिंह सात्यकिको इससे तनिक भी भय न हुआ और वह अर्जुनसे भी बढ़कर कुशलता दिलाता हुआ उनके साथ युद्ध करने लगा। अब राजा दुर्पोधनने तीन बाणोंसे उसके मून और वारमे वारो घोड़ोको बींधकर सात्यकियर पहले तीन और फिर आठ बाणोंसे बार किया तबा दुःशासनने सोलह, शकुनिने पश्चीस, वित्रसेनने पाँच और दुःसहने पंजा बाणीसे उसपर चोट की । इसपर सात्यकिने मुसकराते हुए उन सभीको तीन-तीन बाणोंसे बींघ दिया। फिर दाकुनिके धनुषको काटकर तीन वाणीसे दुर्पोधनकी छातीपर वार किया तथा चित्रसेनको सौ, दु:सहको दस और दु:शासनको बीस बाजोंसे घायल कर दिया । इसके बाद उसने प्रत्येक वीरके पाँब-पाँच बाण और भी मारे तबा एक भल्कसे हुयाँधनके सारवियर प्रहार किया । इससे वह प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर गया । सारथिके मारे जानेपर धोड़े हवासे बातें करने लगे और उसके रकको संप्रामभूमिसे बाहर हो गये । यह देलकर आपके अन्य पुत्र और तूसरे सैनिक भी मैदान छोड़कर भाग गये। इस प्रकार आपकी सब सेनाको तितर-बितर करके वह किर अर्जुनके रचकी और ही चला।

किंतु वह कुछ ही आगे बढ़ा वा कि दुवाँधनकी आज़ासे संज्ञप्तकोके सहित वे सम योद्धा फिर लौट आये। स्वयं तुर्वोधन उनके आगे था। उसके साथ तीन हजार पुड़सवार तथा शक, काम्केज, बाद्धीक, यवन, पारत, कुलिन्द, तहुण, अम्बष्ट, पैशाब, वर्जर और पर्वतीय मोद्धा हाबीमें पत्कर लेकर बढ़े क्रोधसे सात्यकिकी जोर दीड़े। दुःशासनने 'इसे मार झलो' ऐसा कड़कर सबको उत्साहित किया और सात्यकिको चारों ओरसे घेर किया। इस समय हमने सात्यकिका बढ़ा ही अद्भुत पराक्रम देखा। वह अकेला ही बेसरके उन सबके साव संप्राम कर जा वा तवा रवसेना,

गजसेना और युद्दसवारोंके सहित उन सभी अनायोंका संहार करता जाता था। जब वे मार खाकर भागने लगे, तो उनसे दुःशासनने कहा—'अरे ! भागते क्यों हो ? तुमलोग तो पत्वरोकी मार मारनेमें बड़े कुशल हो, सात्यकि तो इससे सर्वेका अनिष्ण है। इसलिये तुम पत्कर बरसाकर इसे मार हालो ।' यह सुनकर वे फिर सात्यकियर टूट पढ़े और हाबीके सिरके समान बड़ी-बड़ी शिलाएँ लिये उसके सामने आये। कोई उसे मार डालनेके लिये गोफनियाँ लेकर सब ओरसे मार्ग रोककर खड़े हो गये। उन्हें शिलायुद्ध करनेकी इकासे आया देख सात्वीकने बाण बरसाना आरम्भ कर दिया । फिर उन्होंने जो धर्यकर पाणणवर्षा की, उसे सात्यकिने अपने बाजोसे क्रिज-फिन्न कर दिया। उन परवरोंके रोड़ोंसे आयहीकी सेना मरने लगी और उसमें बड़ा हाहाकार होने लगा। बात-की-बातमें पाँच सौ ज्ञिलाधारी बीर अपनी चुजाओंके कट जानेसे प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर गये।

域表

अब अनेको ब्यातपुरम, अयोहमा, शूलहसा, दरद, सङ्गण, क्स, लन्याक और कुलिन्द योद्धा सात्यकियर पत्वरोकी वर्षा करने लगे । किंतु युद्धकुशल सात्यकिने बाणीकी बौछारसे उनके पाधरोके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये। उनकी बनरीकी चोट धीरोंक इंकके समान जान पहती थी। उससे पीढ़ित होकर मनुष्य, हाथी और घोड़े संप्रामधृमिमें टिक न सके। जो हाथी मरनेसे बजे थे, वे खूनसे लजपथ हो गये तथा उनके मलकोकी इहियाँ दूर गयाँ। इसकिये वे भी शकेले सात्यकिके रचको छोड़कर संप्रामचूमिसे भाग गये। आपके जो पुत्र सात्विकसे लक्ष्ने आये थे, वे भी उसकी मारसे घवराका प्राणाचार्यजीको सेनाये जा मिले तथा जिन रवियोको लेकर दुःशासनने बावा किया वा, वे सत्र भी भयभीत होकर होणके रचकी ओर दीड़ गये।

#### आचार्यके द्वारा दुःशासनका तिरस्कार, वीरकेतु आदि पाञ्चाल कुमारोंका वध तथा उनका घृष्टद्मम् आदि पाञ्चालाँके एवं सात्यकिका दुःशासन और त्रिगत्तौके साथ घोर संग्राम

अपने पास सद्धा देखा वो वे उससे कहने लगे, 'दुःशासन ! ये सब रधी क्यों भाग रहे हैं ? राजा दुर्योधन तो कुशलने है ? तथा जयद्रव अभी जीवित है न ? तुम तो राजकुमार हो, स्वयं राजाके भाई हो और तुन्हींको युक्तजपद प्राप्त हुआ है। फिर तुम युद्धसे कैसे भाग रहे हो ? तुमने तो पहले ग्रीपदीसे कहा था कि 'तू हमारी जूएमें जीती हुई दासी है। अब तू

सज़पने कहा—राजन् । जब आचार्यन दुःशासनके रक्षको | खेळाचारिणी होकर हमारे ज्येष्ठ भाता महाराज वुर्पोधनके कता लाकर दिया कर। अब तेरा कोई पति नहीं है, ये सब तो तैल्व्हीन तिलके समान सारहीन हो गये हैं।' ऐसी-ऐसी बातें बनाकर अब तुम चुद्धमें पीठ क्यों दिखा रहे हो ? तुमने पाञ्चाल और पाण्डवोंके साथ स्वयं ही वैर वाँधा, फिर आज एक सात्यकिके सामने आकर ही तुप कैसे डर गये ? पहले कपट्यूतमे यासे पकड़ते समय तुमने यह नहीं समझा था कि

एक दिन ये पासे ही कराल बाध हो जायेंगे ? शतुद्यन ! तुम सेनाके नायक और अवलम्ब हो; यदि तुन्हीं हरकर भागने लगोगे तो संप्रामधूमिमें और कौन टहरेगा। आज यदि अकेले ही जुड़ाते हुए सात्यकिके सामनेसे तुम भागना बाहते हो तो रणस्वलमें अर्जुन, भीम या नकुल-सहदेवको देशनेपर क्या करोगे ? हो तो तुम बढ़े मर्द ! जाओ, झटपट गान्यारीके पेटमें घुस जाओ । पृथ्वीपर भागकर जानेसे तो कहीं भी तुम्हारे जीवनकी रक्षा नहीं हो सकेगी। यदि तुम्हें मागना ही सुझता है, तो प्रान्तिके साथ ही राजा युधिष्टिरको पृथ्वी सींप दो । भीव्यजीने तो पहले ही तुन्हारे भाई दुर्वोधनसे कहा था कि 'पाण्डवलोग संप्रापमें अजेय हैं, तुम उनके साथ संधि कर लो ।' मगर उस मन्दर्मातने उनकी बात नहीं मानी। मैंने तो सुना है, भीमसेन तुन्हारा भी खून विषेशा । उसका यह विचार पाजा ही होगा और ऐसा ही होकर रहेगा। क्या तुम भीमसेनका पराक्रम नहीं जानते, जो तुमने पाष्ट्रकोसे वैर बाँध लिया और आज पैदान छोड़कर भागने लगे ? अब वहीं सात्यकि है, वहाँ शीव ही अपना रच ले जाओ; नहीं तो तुन्हारे बिना यह सारी सेना भाग जायगी। जाओ, संवामये डीर सात्यकिसे भिड़ जाओ।'

आचार्यके इस प्रकार कहनेपर दु:शासनने कुछ भी जार नहीं दिया। वह सब बातोंको सुनी-अनसुनी-सी करके युद्धारे पीठ न फेरनेवाले यवनोकी भारी केना लेकर साव्यक्तिकी और बला गया और बड़ी सावधानीसे उसके साथ संधाप करने लगा। रक्षियोमें क्षेष्ठ ब्रोणाकार्य थी क्रोधमें भरकर मध्यम गतिसे पाञ्चाल और पाण्डवीकी सेनावर टूट पड़े और सैकड़ों-हजारों योद्धाओंको समरभूपिसे भगाने लगे। उस समय आसार्य अपना नाम सुना-सुनाकर पाष्ट्रव, पाञ्चार और मत्स्य वीरोका घोर संहार कर रहे थे । जिस समय वे इस प्रकार सेनाओंको परास्त कर रहे थे, उनके सामने परमनेजली पाञ्चालराजकुमार वीरकेतु आया । उसने पाँच तीले बाणोंसे द्रोणको, एकसे ध्वत्राको और सातसे उनके सारबिको बींच दिया । इस समय यह बड़े आक्रयंकी बात हुई कि आबार्य उस येगवान् पाञ्चालराजकुमारको काबूमें नहीं कर सके। संप्राममें द्रोपाकी गति रुको देखकर महाराज युधिष्ठिरकी विजय चाहनेवाले पाञ्चाल वीरोने उन्हें बारों ओरसे घेर लिया। सब-के-सब मिलकर उनपर बाण, तोमर तथा तरह-तरहके अख-इाखोंकी वर्षा करने लगे। तब आचार्यने वीरकेतुके रचकी ओर एक बड़ा ही भयंकर बाया छोड़ा। वह **इसे पायल करके पृथ्वीपर जा पड़ा और उसकी चोटने** प्राणहीन होकर वह पाञ्चालकुलतिलक रवसे तीचे गिर गया।

द्या महान् धनुर्धर राजकुमारके मारे जानेपर पाळाल वीरोने बड़ी फुर्तीसे आचार्यको सब ओरसे घेर लिया। जिजकेतु, सुधन्वा, चित्रवर्धा और चित्ररथ—ये सभी राजकुमार अपने भाईको मृत्युसे व्यक्ति होकर होणके साथ संश्राम करनेके लिये उनके सामने आ गये और वर्षाकालीन मेथोंके समान बाणोंको क्वां करने लगे। इससे विप्रवर होण अत्यन्त कोधमें घर गये और उन्होंने उनपर बाणोंका जाल-सा फैल्म दिया। इससे वे सब राजकुमार च्याकर किकर्तव्य-विपृद्ध हो गये। तब आचार्यन हैंसते-हैंसते उनके घोड़े, सारबि और रखोंको नष्ट कर दिया तथा आयन्त तीसे भल्लोंसे उनके मलकोंको भी काटकर गिरा दिया। इस प्रकार उन राजपुत्रोंका वय करके आचार्य अपने धनुषको मण्डलाकार धुमाने लगे।

यह देशकार धृष्टगुप्रको बड़ा उद्देग हुआ। उसके नेत्रोंसे जल गिरने लगा और व्ह आयन्त कृपित होकर द्रोपके रवपर टूट पढ़ा । तब भृष्ट्यपुसके बाजोंसे ब्रोजकी गति रुकी देशकर संख्यभूमिमें वड़ा हाहाकार होने लगा। असने क्रोधसे तिलयिलाकर आवार्यकी झातीपर नव्ये बाणोंसे बोट की। इससे वे रककी गरीपर बैठकर मुखित हो गये। धृष्टसुप्रने बनुव रत्तकर एक तेज तलकार उठायी और अपने रचसे कृतकर फोरन ही आवार्यके रवपर बढ़ गया। वह उनका सिर काटनेहीबाला वा कि होणकी मुख्तां टूट गयी। जब उन्होंने देला कि शृहशुद्ध उनका काम तमाम करनेके लिये निकट आ गया है, तो वे पाससे ही बोट करनेवाले वितस्त नामके बाण क्षेत्रने लगे । उन बाणोसे धृष्टद्यप्रका उत्साह भङ्ग हो गया और यह तुरंत ही उनके रखसे कुदकर अपने रक्षपर का बढ़ा। अब वे दोनों ही एक-दूसरेको बाजोसे बीधने लगे। दोनोहीने सम्पूर्ण आकाश, दिशा और पृथ्वीको बाणींसे छा दिया। उनके उस अद्भुत युद्धकी सभी प्राणी प्रशंसा करने लगे। अब डोजने बड़ी फुर्तीसे धृष्टद्वप्रके सारविके सिरको काटकर गिरा दिवा । इससे उसके घोड़े रणभूमिसे भाग गये । तव आवार्य पाञ्चारः और सुञ्चय वीरोके साथ युद्ध करने लगे तबा उन्हें परान्त करके फिर अपने व्युक्तमें आकर खड़े हो गये।

इघर कुशासन करसते हुए बादलके समान बाणोंकी वर्षा करता सात्र्यकिके सामने आया। उसे आता देख सात्र्यकि उसकी और दौड़ा और उसे अपने बाणोंसे एकदम इक दिया। जब कुशासन और उसके साधी बाणोंसे जिलकुत इक गये तो वे सब सैनिकोंके सामने ही भयभीत होकर युद्धस्वलसे भाग गये। दुशासनको सैकड़ों बाणोंसे जिया देखकर राजा दुर्पोधनने जिंगर्स बीरोको सात्यकिके रक्षकी ओर भेता। उन तीन सहस्र रथी योद्धाओंने युद्धका पक्षा निक्षय कर सात्यिकको कारों ओस्से रखोको बाइसे घेर दिया। किंतु सात्यिकने अपने बाणोंकी बीकारसे उस सेनाके पाँच सी अवगामी योद्धाओंको बात-की-बातमे घराहायी कर दिया। तब रहे-सहे बीर अपने प्राणोंके मधसे द्रोणाकार्यजीके रबकी ओर लौट गये।

इस प्रकार जिगतं वीरोका संहार करके वीर सात्वकि धीरे-धीर अर्जुनके रथकी ओर बढ़ने लगा। इस समय आपके पुत्र दु:शासनने उसपर फिर नौ बाणीसे बार किया। तब सत्विकने उसपर पाँच बाण छोड़े और उसके धनुषको भी काट उत्ता। इस प्रकार सबको विस्तवमें डालकर वह फिर अर्जुनके रककी ओर बढ़ने लगा। इससे दु:शासनका क्रांथ बहुत बढ़ गया और उसने सात्विकता वध करनेके विचारसे उसपर एक लोडेकी शक्ति छोड़ी। किंतु सात्यिकने अपने पैने बाणोंसे उसके सैकड़ों टुकड़े कर दियं। तब दुःशासनने दूसरा धनुष लेकर उसे बाणोंसे बींध डाला और सिंडके समान गर्जना की। इससे सात्यिकका कोध महक उटा और उत्तने दुःशासनकी छातीको तीन बाणोंसे बायल कर एक भल्लसे उसके धनुषको और दोसे उसके खब्की ब्याज तबा शक्तिको काट डाला। फिर कई तीले बाण छोड़कर उसके दोनों पार्श्वरहकोंको मार डाला। तब जिणतंसेनापित उसे अपने रबण बढ़ाकर ले बाला। सात्यिकने कुछ देलक उसका भी पीला किया। किंतु फिर उसे भीमसेनको प्रतिहा बाद जा गयी, इसलिये उसने दुःशासनका वय नहीं किया। राजन् । भीमसेनने आपकी सभामें ही आपके सब पुत्रोंको मारनेको प्रतिहा की थी, इसलिये सात्यिकने दुःशासनको मारा नहीं। बहु उसे संग्रामभूमिये परास्त कर बड़े बेगसे अर्जुनकी ओर बढ़ने लगा।

### द्रोणाचार्यद्वारा बृहत्क्षत्र, धृष्टकेतु और क्षेत्रधर्माका वध तथा चेकितान आदि अनेकों वीरोंकी पराजय

सजयने कहा—राजन् । इधर दोपहरके बाद आवार्य द्रोगका सोमकोक साथ फिर धोर संप्राप होने कया। उस समय जो योद्धा गरज रहे हो, उनका मेचके समान गर्म्मार शब्द हो रहा बा। पुरुषसिंह ब्रोणने अपने त्यतः रंगके घोड़ोवाले रबपर बढ़कर मध्यम गतिसे पाण्डणीयर बावा किया और अपने तीखे बाणोंसे मानो चुने-चुने वीरोपर बाज बरसा खे हो, इस प्रकार युद्धमें शेल-सा करने लगे । इतनेहीमें पाँच कैकेय राजकुमारोमेसे रण-दुर्मद महारथी बृहत्कृत उनके सामने आया और पैने-पैने बाणोंकी वर्षा करके उन्हें पीड़ित करने लगा । ब्रोणने कुपित होकर उसपर पंत्रह बाज छोड़े: किंतु इसने उन्हें अपने पाँच काणोंसे ही काट डाला । उसकी ऐसी फुर्ती देखकर आसार्थ हैंसे और फिर उसपर आठ बाणोंसे बार किया। यह देशकर बृहत्क्षत्रने उन्हें अपने ही पैने बावा छोड़कर नष्ट कर दिया । बृह्गक्षत्रका ऐसा दुष्कर कर्म देखकर आपकी सेनाको बड़ा आश्चर्य हुआ। तब डोणने अत्यन्त दुर्वय ब्रह्मस प्रस्ट किया । उसे केकय राजकुमारने ब्रह्माखसे ही नष्ट कर दिया तथा आबार्यपर साठ बाणोंसे जोट की । इसपर विज्ञवर द्वोणने उसपर एक नाराच छोड़ा। वह उसके कवचको फोड़कर पृथ्वीमें घुस गया । इससे बृहत्सक्का क्रोध बहुत बढ़ गया तवा वसने सत्तर बाणीसे डोणको और एकसे उनके सारविको घायल कर डाला । तब आचार्यने अपनी बाणवर्षासे महारखी बृहत्क्षत्रका नाकमें दम कर दिया और उसके वारों घोड़ोका

भी काम तमाय कर डाला । किर एक बाणसे सुतको और दोसे बाजा एवं इकको काटकर रखसे नीचे गिरा दिया । इसके बाद एक बाण वानकर बुद्धकाको छातीचे मारा । इससे उसकी छाती कट गयी और वह पृथ्वीयर जा गिरा ।

इस प्रकार केकय-महारथी वृहक्षत्रके मारे जानेपर शिरहुपारका पुत्र महावाली धृष्टकेतु होणावार्यके उपर टूट पड़ । उसने आचार्य तथा उनके रख, ब्बजा और घोड़ोंपर साठ बाणोंसे बार किया । तब होणने एक श्रुरप्र बाणांसे उसका धनुष काट हाला । वह महारथी दूसरा बनुष लेकर उन्हें बाणोंसे बीधने लगा । होणने बार बाणोंसे उसके बारों घोड़ोंको मार हाला और किर हैंसले-हैंसले उसके मार्गधिका सिर धड़से अलग कर दिया । इसके बाद पढ़ीस बाण घृष्टकेतुपर छोड़े । तब उसने रबसे कृदकर आचार्यपर एक गदा छोड़ी । उसे आते देख उन्होंने हजारों बाणोंसे उसके दुकड़े-दुकड़े कर हाले । इससे खाँडम्कर धृष्टकेतुने होणपर एक तोमर और इस्किसे वार किया । आचार्यने पाँच-पाँच बाणोंसे उन दोनोंको नष्ट कर दिया । किर उन्होंने उसका वस करनेके लिये एक तेज बाण छोड़ । यह उसके कक्क और इदयको फाइकर पृथ्वीमें पुस गया ।

इस प्रकार बेदिराजके मारे जानेपर उसके अखविद्या-विद्यास्य पुत्रको बड़ा रोष हुआ और वह उसके स्थानपर आकर इट गया। किंतु डोणने हैंसते-हैंसते उसे भी यमराजके हवाले कर दिया। तब बरासन्यका महाबली पुत्र उनके सामने आया। उसने अपने बाणोंकी बोह्नारोसे रणाङ्गवामें द्रोणको अदृश्य कर दिया। उसकी ऐसी फुर्ती देखकर आचार्यन भी सैकड़ों-हवारों बाण बरसाने आरम्भ किये। इस प्रकार उस महारथीको रथमें ही बाणोंसे आच्छादित कर उन्होंने सपस धनुर्धरोंके सामने मार डाला।

अब पञ्चाल, चेदि, सुक्रम, काशी और कोसल—इन सभी देशोंके महारथी बड़े असाहमें युद्ध करनेके लिये द्रोणके कपर टूट पड़े। उन्होंने आखार्यको यमराजके पास भेजनेके लिये अपनी सारी शक्ति लगा दी । परंतु आवार्यने अपने तीले माणोंसे उन्होंको यमराजके इवाले का दिया। झेणके ऐसे कर्म देखकर पहाबली क्षेत्रवर्षा उनके सामने आया और एक अर्थवन्द्र वाणसे उनका चनुष काट डाला । तब आवायने एक दूसरा धनुष रहेकर उसपर एक तीला बाया बढ़ा उसे कानतक व्यक्तिकर छोड़ा । उससे क्षेत्रधर्माका हृदय फट गया और वह | संघामभूमिमें सोलह वर्षके बालकके समान विचर रहे थे ।

अपने रबसे पृथ्वीपर जा पड़ा। इस प्रकार उस धृष्टद्वप्र-कुमारके मारे जानेपर सब सेनाएँ काँप उठीं । अब आचार्यपर महाबली चेकितानने आक्रमण किया। उसने द्रोणको दस बाजोंसे धायल करके उनकी छातीपर चोट की तथा बार बाणोंसे उनके सररिवको और चारसे बारों घोड़ोंको बींध द्यला । तब आचार्यने तीन वाणोंसे उसकी छाती और धुजाओपर बार किया । फिर सात बाणोंसे ध्वजा काटकर तीनसे सारविको मार डाला। सारविके मारे जानेसे योडे रबको लेकर भाग गये।

इस प्रकार चेकितानके रधको सारथिद्वीन देखकर प्रेण वर्डी एकजित हुए चेदि, पाञ्चाल और सुञ्जय वीरोंको तितर-बितर करने लगे। इस समय वे बढ़े ही शोधायमान जान पड़ते थे। उनके केदा कानोतक पक चुके थे और आयु पदासी वर्षके लगभग हो चुकी भी। इतने वयोवृद्ध होनेपर भी से

# महाराज युधिष्ठिरका घबराकर भीमसेनको अर्जुनके पास भेजना तथा भीमका अनेकों धृतराष्ट्रपुत्रोंको मारकर अर्जुनके पास पहुँचना

सञ्जयने कहा—राजन् । जब आबार्य पाण्डबोक ब्युटको इस प्रकार जहाँ-तहाँसे रौंदने लगे हो प्राह्माल, सोमक और पाण्डव बीर वहाँसे दूर भाग गये । अब बर्मराज बुधिहिस्को अपना कोई सहायक दिलाची नहीं देश था। उन्होंने अर्जुनको देखनेके लिये सब ओर निगाइ डोइएयी, किंतु उने न तो अर्जुन दिलापी दिये और न सात्यकि ही। इस प्रकार बहुत देखनेदर भी जब उन्हें नरक्षेष्ठ अर्जुन दिलायी न दिये और न उनके गापडीय धनुषकी टेकार ही सुनाधी पड़ी तो उनकी इन्डियाँ एकदम व्याकुल हो उठीं। वे एकदम झोकपे ड्रब गर्ने और भीमसेनको बुलाकर उनसे कहने लगे, 'भैगा भीम ! विसने रबपर चढ़कर अकेले ही देवता, गबार्व और असुरोंको पराज कर दिया था, आज तुन्हारे उस छोटे भाई अर्जुनका युक्ने कोई चिद्व दिखायी नहीं दे रहा है।' धर्मराजको इस प्रकार प्रकात देखकर भीमसेनने कहा, 'राजन् ! आपकी ऐसी यवराहट तो मैंने पहले कभी न देशी है और न सुनी ही है। यहले जब कभी हमलोग दु:स्वसं अधीर हो उठते थे, तो आप ही हमें दिलासा दिया करते थे। महाराज ! इस संसारमें ऐसा कोई काम नहीं है, जिसे मैं न कर सर्कू अववा असाध्य मानकर छोड़ दूँ। आप मुझे आज्ञा दीनिये और मनमें किसी प्रकारकी विन्ता न कीजिये।' तब युधिष्टिरने नेत्रोमें जल भरकर दीर्घ नि:बास लेकर कहा, 'भैया ! देखो, श्रीकृष्णद्वारा रोवपूर्वक बताये

जाते हुए पाळजन्य प्रक्लका शब्द सुनायी दे रहा है। इससे पुझे निक्षय होता है कि तुन्हारा भाई अर्जुन आज मृख्याच्यापर पड़ा हुआ है और असके मारे जानेपर श्रीकृष्ण संपाम कर रहे हैं। यही मेरे शोकका कारण है। अर्जुन और सात्पकिकी विना मेरी शोकामिको बार-बार भड़का देती है। देखेर, उनका मुझे कोई भी बिद्ध नहीं दीस रहा है। इससे यही अनुपान होता है कि उन दोनोंके मारे जानेपर ही श्रीकृष्ण युद्ध कर रहे हैं। भैवा ! मैं तुन्हारा बड़ा भाई 🖺 यदि तुम मेरा कहा मानी तो जियर अर्जुन और सात्यकि गये हैं, उधर ही तुम भी जाओ । तुम सात्यकिका ध्यान अर्जुनसे भी बढ़कर रखना । वह मेरा जिय करनेके लिये दुर्गम और मधंकर भारतीय सेनाको लॉपकर अर्जुनकी ओर गया है। कर्च-पक्के चोद्धा तो इस विकाल बाहिनीके पास भी नहीं फटक सकते। यदि तुन्हें बीकृष्ण, अर्जुन और सात्यकि सकुञ्जल मिल जायें तो सिंहनाद करके युक्ते सुचित कर देना ।' भीयसेनने कहा, 'महाराज ! जिस रवपर पहले जहाा, महादेव, इन्द्र और वरुवा सवारी कर चुके हैं, उसीपर बैठकर श्रीकृष्ण और अर्जुन गये हैं। इसलिये यदापि उनके विषयमें कोई लटकेकी बात नहीं है तो भी मैं आपको आज्ञा ज्ञिरोबार्च करके जा रहा है। आप किसी प्रकारकी चिन्ता न करें। मैं उन पुरुवर्तिहोंसे मिलकर आपको सूबना देगा।'

धर्मराजसे ऐसा कहका वहाँसे चलते समय महत्वली भीमसेनने शृहसुप्रसे कहा, 'महत्वाहो ! महारवी होण किस प्रकार सारी युक्तियाँ लगाकर धर्मराजको पकड़नेपर कुने हुए हैं, वह तुन्हें मालुम ही है। इसलिये मेरे लिये कितना आवश्यक यहाँ रहकर महाराजको रहा करना है, उतना अनुनके पास जाना नहीं है। यही बात अर्जुनने भी पुहासे कही थी। किंतु अब में महाराजकी आजाके सामने कुछ नहीं कह सकता। नहीं मरणासन्न जयहब है, वहीं पुहो जाना होगा। धर्मराजकी आजा मुझे बिना किसी प्रकारकी आपत्ति किये माननी होगी। में भी अर्जुन और सात्यकि जिस राजसे गये हैं। उसीसे जाऊँगा। सो अब तुम खूब सावधान खकर धर्मराजकी रक्षा करना।'

तब धृष्टद्युप्रने भीमसेनसे कहा, 'पार्थ । आप निक्षित्त होकर जाइये। मैं आपके इच्छानुसार ही सब काम करूँगा। होणाबार्थ संप्राममें धृष्टद्युक्ता वध किये विना किसी प्रकार धर्मराजको केंद्र नहीं कर सकेंगे।'

यह सुनकर पहाबली भीमसेन अपने बड़े भाईको प्रणाम कर और उन्हें पृष्टपुप्रको देख-रेखमें छोड़कर अर्जुनकी ओर खरू दिये। बरूती बार राजा पृथिष्ठिरने उन्हें हृदयसे लगावा और उनका सिर सुंधा। धीमसेनके बरूने समय किर पाञ्चनम्पकी धोर धानि हुई। जिल्लेकीको प्रयुगीत करनेवाले उस भयंकर प्राव्यको सुनकर धर्मराजने किर कहा, 'देखो ! श्रीकृष्णका बजाया हुआ यह प्राङ्क पृथ्वी और आकाशको गुँजा रहा है। निश्चय ही अर्जुनयर भारी संकट पहनेपर श्रीकृष्णचन्द्र कौरवोंके साथ युद्ध कर रहे हैं। इसलिये भैया भीम । तुम जल्दी ही अर्जुनके पास जाओ।'

अब भीमसेन शतुआंपर अपनी चर्चकरता प्रकट करते हुए चल दिये। वे अपने धनुषकी होरी लींचकर बाणीकी वर्षा करते हुए कौरवसेनाके अश्रभागको कुचलने लगे। उनके पीछे-पीछे दूसरे पाञ्चाल और सोमक वीर भी बढ़ने लगे। तब उनके सामने दुःशल, चित्रसेन, कुण्डमेदी, विविशादि, दुर्मुल, दुःसह, किकर्ण, शल, चिन्द, अनुचिन्द, सुमुख, दीर्घवाड, सुदर्शन, बुन्दारक, सुहसा, सुषेण, दीर्घलोचन, अभय, रीइक्रमां, सुबर्मा और दुर्विमोचन आदि आपके पुन अनेको सैनिक और पदातिपोको लेकर आये और उन्हें चारों ओरसे धेने लगे। किंतु भीमसेन बड़ी तेजीसे उन्हें पीछे छोड़कर द्रोणकी सेनापर दूट पड़े तथा उसके आगे जो गर्वसेना थी, उसपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। पचनकुमार भीमने बज-की-बातमें उस सारी सेनाको नष्ट कर डाला। जिस प्रकार वनमें शरभके पजनिप्द मुग पवराकर भागने लगते हैं, उसी प्रकार

वे सब हाबी पर्यकर चिन्धार करते हुए इधर-उधर भागने लगे।

इसके बाद उन्होंने फिर बड़े जेंद्रिसे डोणाचार्यकी सेनापर बावा किया। आचार्यने उन्हें आगे बहनेसे रोका तथा मुसकराते हुए एक बाणहारा उनके लत्तांटपर बोट की। फिर वे बोले, 'घीमसेन ! मुझे जीते बिना अपनी शक्तिहारा तुम शञ्जूकी सेनामें प्रवेश नहीं कर सकारेंगे । तुम्हारा पाई अर्जुन तो मेरी अनुमतिसे ही युस गवा वा; कितु तुम मुझसे पार होकर इसमें नहीं चुस सकोगे।' गुरुकी यह बात सुनकर भीमसेनकी और्से क्रोधसे लाल हो गर्यों और उन्होंने निर्भय होकर कहा. 'ब्रह्मकयो ! अर्जुनने आपको अनुमतिसे रणाङ्गणमें प्रवेश किया हो — ऐसी बात नहीं है; वह तो ऐसा दुर्धर्ष है कि इन्द्रकी सेनामें भी युस सकता है। वह आपका बड़ा आदर करता है, ऐसा करके उसने आपका मान ही बढ़ाया है। मैं दयालु अर्जुन नहीं 👢 में तो आपका शतु भीम हैं।' ऐसा कहकर भीमसेनने अपनी कालदप्तको समान भयंकर गरा उठायी और उसे युमाकत द्वोणाचार्यपर फेका । द्वोण तुरंत ही अपने रससे कृद पढ़े और जा गदाने घोड़े, सारबि और ध्वनाके सहित उस रवको चुर-चुर कर इत्ता तका और भी कई वीरोका काम तमाम कर दिया।

अब आकार्य दूसरे रखपर चड़कर व्यूहके द्वारपर आ गये और युद्धके लिये तैयार होकर शाई हो गये। महापराक्रमी भीयसेन क्रोबर्वे घरका अपने सामने लड़ी हुई रबसेनापर बाजोकी वर्षा करने रूपे । इस सेनामें जो आपके महारथी पुत्र बे, वे भीमसेनके बाणोंसे नष्ट होते हुए भी उनपर विकय प्राप्त करनेको लालसासे बराबर युद्ध करते रहे। अब दुःशासनने क्रोबर्मे भरकर भीमसेनका काम तयाम कर देनेके विचारसे उत्पर एक अत्यन्त तीङ्ग लोडमयो रबशक्ति फेंको । किंतु भीयसेवरे बीचहीमें उस महाज्ञतिको यो टुकड़े कर विषे। फिर उन्होंने तीन तीरहे बाणोसे कुण्डभेदी, सुषेण और दीर्घलोचन—इन तीन भाइयोको मार हाला। आपके वीर पुत्र इसपर भी लड़ते ही रहे। इतनेहीमें उन्होंने महावाली कृदारक तथा अवय, रीइकर्मा और दुर्विमोचनका भी काम तयाम कर दिया। तब आयके पुत्रोंने उन्हें चारों ओरसे घेर किया और उनपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। भीमसेनने इसते-इसते आपके पुत्र विन्द, अनुविन्द और सुवर्गाको यमग्रवके घर भेत दिया। फिर उन्होंने आपके शूरवीर पुत्र सुदर्शनको यायल किया। वह पृथ्वीयर गिर पड़ा ओर मर गया । इस प्रकार भीमसेनने सब ओर ताक-ताककर बोड़ी ही देखें अपने तंत्र बाणोंसे उस रथसेनाको नष्ट कर डाला ।

फिर तो सिंहकी दहाड़ सुनकर जैसे मृग व्यापने लगते हैं, उसी प्रकार उनके रथकी परपराहट सुनकर आपके पुत्र सब और भागने लगे । भीमसेनने आपके फुरोंकी भागती हुई सेनाका भी पीछा किया और वे सब ओर कौरतीका संहार करने लगे। इस तरह बहुत मार पड़नेपर वे भीमलेनको छोड़कर अपने बोड़ोंको वीड़ाते हुए राजभूमिसे भाग गर्थ । यहाकली भीम संप्रापमें उन सकको परान्त करके वहे जोरसे गरकने लगे।

अब वे रबसेनाको लॉफ्कर आगे बढ़े। यह देशकर होणाबार्यने उन्हें रोकनेके लिये बाणोंकी वर्षा आरम्भ कर दी तवा आपके पुत्रोकी प्रेरणासे कई धनुर्धन राजाओंने भी उने बारों ओरसे घेर लिया । तब भीमसेनने सिंहके समान गर्जना करते हुए एक भर्षकर गदा उठाकर बढ़े वेगले उनपर पेंकी । उसने आपके कई सैनिकोका काम तमाम कर दिया। भीमसेनने गदासे ही आयके अन्य सैनिकोपर भी प्रहार किया। इससे वे धयधीत होका इस प्रकार भागने लगे, जैसे रिसकी गन्ध पाकर मृग भाग जाते हैं।

जब महारशी भीयसेन इस प्रकार कौरवोका संहार करने लगे तो होणाबार्य उनके सामने आहे। उन्होंने अपने बाणोंकी बोडारोंसे भीमसेनको आगे बढ़नेसे ग्रेक दिया। अब इन दोनों बीरोका बड़ा घोर युद्ध होने लगा। धीयसेन अपने रक्से कुदकर होणके बाणोंकी मार सहते हुए उनके रचके पास पहुँच गर्प और उसका जुआ पकड़कर उसे दूर फैक दिया । द्रोण एक दूसरे रचपर चड़कर किर व्युक्तके द्वारपर आ गये। अपने निक्तसाहित गुरुको इस प्रकार फिर अपने सामने आया देख भीयसेन फिर बड़े वेगसे उनके पास गये और धुरेको पकड़कर उस रचको भी दूर पटक दिया। इसी तरह भीमसेनने अनायास ही होपावार्यके आउ रव फैक-फैककर नव्र कर विधे। आपके योद्धा यह सब ब्हाँतुक बड़े विस्पयभरे नेत्रोसे देखते रहे।

अब, आधी जैसे पृक्षांको नष्ट कर देती है, उसी प्रकार संप्राममें क्षत्रियोंका नाश करते हुए भीमसेन आगे बढ़े । कुछ दूर जानेपर उन्हें कृतवर्मासे सुरक्षित भोजसेना मिली, जिल् वे

उसे भी तरह-तरहसे नष्ट-५७ करके आगे बढ़ गये। फिर काष्वोजसेना तवा अनेकों और युद्धकुशल मरेखोंको पार करनेपर उन्हें युद्ध करता हुआ सात्यकि दिलायी दिया। तब तो वे अर्जुनको देखनेकी इच्छासे अपने रक्षद्वारा बड़ी सावधानीसे तेबीके साथ आगे बढ़ने लगे। आपके अनेकों जेद्धाओंको लीधकर ये ज्यों ही कुछ आगे गये कि उन्होंने बयप्रवका वस करनेके लिये अर्जुनको युद्ध करते देखा। यह देलकर वे क्वांकालीन मेचके समान बढ़े ओरसे दहाड़ने लगे। भीयसेनका व्य स्थिताद श्रीकृष्ण और अर्जुनके कानोमें भी पड़ा। तब वे होनों उन्हें देखनेके किये गर्जना करते हुए उनसे आ मिले । महाराज ! इधर भीमसेन और अर्जुनका सिंहनाद सुनकर धर्मपुत्र युधिश्चिरको बड़ी प्रसन्नता शुर्व । उनका सारा शोक दूर हो गया और उन्हें अर्जुनकी विजयकी भी पूरी आशा हो गयी । भीमसेनके सिंहनाद करनेपर वे मुसकराकर नन-ही-मन कहने लगे, 'भीम । तुमने सूख मुखना दी, तुमने अपने बढ़े पार्यका कहना करके दिसा दिया। भैया । जिनसे तुम द्वेर करते हो, संघापमें उनकी विजय कभी नहीं हो सकती। यह पेरा बड़ा सीधान्य है कि पुड़ो सीकृष्ण और अर्जुनके सिक्षनादका राज्य भी सुनाची दे रहा है। अहो ! जिसने इन्द्रको जीतकर साम्बययनमें अप्रिको तुप्त किया, एक ही धनुषसे निवातकवचीको जीव किया, विराटनगरमें गोहरणके लिये मिलकर आये हुए सब कौरवींको परास्त किया और दुर्वोधनको सुदानेक लिये गन्धर्वराज बिसरधको नीवा दिसाया तथा श्रीकृष्ण जिसके सारथि हैं और जो मुझे सदा ही परम जिय है, यह अर्जुन अभी जीवित है-यह कैसे आन्द्रकी बात है। क्या श्रीकृत्याकी रक्षामें सूर्यासको पहले ही अपनी प्रतिकाको पूरी करके लीटे हुए अर्जुनसे पेरी घेट हो सकेगी ? अर्जुनके हाक्से जयहकको और भीमके हाक्से अपने भाइयोंको मरा हुआ देशकर क्या मन्दबुद्धि दुर्योक्षन क्ये-लुचे वीरोकी रक्षाके लिये हमसे वैर छोड़कर संधि करना कहेगा ?' इस प्रकार एक ओर तो महाराज युधिद्विर करुणाई होकर तरह-तरहकी उधेइखुनमें लगे हुए थे और दूसरी ओर तुमुल संप्राम हो रहा बा।

### भीमसेनके हाथसे कर्णकी पराजय, द्रोणके साथ दुर्योघनकी सलाह तथा युधामन्यु और उत्तमोजाके साथ उसका युद्ध

मृतराष्ट्रने कहा—सञ्जय ! मुझे तीनों त्येकोमें ऐसा तो | पटक देश है और हाबीपर हाथीको उठाकर दे मारता है उसके कोई भी बीर दिखायी नहीं देता, जो रणाडुणमें कोथसे भरे | आगे और तो काँन, साक्षात् इन्द्र भी कैसे खड़ा रह सकता हुए भीमके सामने टिक सके। भला, जो रबपर रब उठाकर | है ? मुझे भीमसे जैसा भव है जैसा न अर्जुनसे है, न श्रीकृष्णसे, न सात्पकिसे और न पृष्टद्वप्रसे ही है। सक्तप ! यह तो बताओ, जब भीमरूप प्रचण्ड पायक मेरे पुत्रोको भस्म करने लगा तो किन-किन बीरोने उसे रोका ?

सक्तम करने लगे—राजन् ! जिस समय भीमसेन इस प्रकार गरज रहे थे, उस समय महाबली कर्ज भी बढ़ा भीषण सिंहनाद करता हुआ युद्ध करनेके लिये उनके सामने आया । जब भीमसेनने उसे अपने सामने शङ्ग देखा, तो वे एकदम क्रोबसे तमतमा उठे और उसपर पैने वाणोंकी वर्षा करने लगे। कर्णने भी बदानेमें बाण बनसाते हुए उन्हें दुवतासे सहन कर लिया। उस समय भीमसेनका भीवण सिक्नाद सुनका अनेकों योद्धाओंक धनुष पृथ्वीपर गिर गये, बहुतोके हाखोंसे हथियार छूट गये, किन्हीं-किन्हींके प्राण भी निकल गये तथा उनके जो हाथी-धोड़े आदि वाहन थे, वे भवभीत और निरुत्साइ होकर मल-मूत्र त्यागने लगे। यह देलकर कर्नाने भीमसेनपर बीस बाण छोड़े तथा पश्चि बाणोरी उनके सारशिको बीध दिया । इसपर भीमसेवने उसका धनुष काट ब्राला और दस जाणोंसे उसे भी घायल कर दिया। किर उन्होंने बड़े लेगसे तीन बापा आकी झातीमें मारे। इस भारी चोटने कर्पको कुछ विचलित कर दिया। किंतु किर स्व धनुषको कानतक खीवकर भीमसेनपर बाण बरसाने लगा। तब भीमसेनने एक क्षुरप्र बाणसे उसके बनुषकों डोरी काट दी तथा एक भारतमे सारविको रखसे नीचे गिराकर उसके बारों घोड़ोंको धरादासी कर दिया। इससे भयभीत होकर कर्ण तुरंत ही अपने रहासे कृतकर नृष्योनके रहपर चढ़ गया।

इस प्रकार संप्राममें कर्णको परास्त करके भीमसेन मेचके समान बढ़े जोरसे गरजने लगे। उस सिंहनाएको सुनकार धर्मराज समझ गये कि भीमसेनने कर्णको परास्त कर दिया है। इससे ये बड़े प्रसप्त हुए। इधर जब आपके पुत्र दुर्वीधनने देखा कि हमारी सेना तितर-बितर हो रही है तथा अर्जुन, सात्यकि और भीमसेन जयप्रवक्त पास पहुँच कुके हैं तो वह बड़ी तेजीसे होणाजार्यके पास आया और उनसे कहने लगा, 'आजार्यवरण ! अर्जुन, भीमसेन और सात्यकि—ये तीन महारबी हमारी इस विद्याल वाहिनीको परान्त करके बेरोक-टोक सिन्धुराजके समीप पहुँच गरे हैं। ये ठीनों हो किसीके काबूमें नहीं आये हैं और वहाँ भी हमारी सेनाका संहार कर रहे हैं। गुरुवी ! सात्यिक और भीम किस प्रकार आपको परात करके निकल गये ? यह बात तो समुद्रको सुका डालनेक समान संसारको आश्चर्ये छलनेवाली है। क्य ये तीनों महारथी आपको लॉधकर निकल गये, तो मुझे निश्चय होता है कि इस संधायमें अभागे दुर्योधनका नाश

अवश्यन्याची है। स्तर, जो होना था सो तो हो गया; अब आगेके तिये कियारिये और सिन्धुरातको रक्षाके लिये हमें जो कुछ करना चाहिये, उसका निक्षय करके वैसा ही प्रकथ कोडिये।'

होणने कहा—तात ! इस समय हमारा जो कर्तव्य है, वह सुनो । देखो, पाण्डवोके तीन महारची हमारी सेनाको लॉयकर बीतर पुस गये हैं । इस समय जयहब क्रोबमें भरे हुए अर्जुनसे बहुत इस हुआ है । उसकी रहा करना हमारा सबसे बड़ा कर्तव्य है । इसलिये हमें प्राणोकी भी परवा न करके उसकी रहा करनी चाहिये । इस युद्धवृतमें हमारी जीत-हार उसीके उसर अवार्शव्यत है । अतः जहाँ बड़े-बड़े धनुर्धर जयहबकी रहा करनेमें करार है, वहाँ तुम शीम ही जाओं और उन रहाकोकी रहा करों । मैं वहाँ रहकर तुम्हारे पास तुमरे बोद्धाओंको भी भेगूना और लयं पाहाल, पाण्डव तथा मुख्य बीरोको आगे बढ़नेसे रोकूना ।

आकार्यको यह आज्ञा सुनकर दुर्योधन अपने क्रपर यह भारी भार लेकर अपने अनुपाधियोंके सहित तुरंत ही वहाँसे चल दिया । जिस समय अर्जुनने कौरवसेनामें प्रवेश किया बा, जर समय कृतवर्माने उनके चक्ररक्षक उत्तमीजा और युवायन्युक्ते भीतर नहीं जाने दिया था। अब वे बाहर-ही-बाहर जाकर बीचमेसे सेनामें घुसकर अर्जुनके पास प्राृष गये। यह देशका कुरुराज दुर्वोधन बड़ी तेजीसे उनके पास गया और दोनों भाइपोके साथ इटकर युद्ध करने लगा। तब वृधानन्युने तीस बाणोसे दुर्धोधनपर, बीससे उसके सारक्षिपर और चारसे चारों घोझेंपर चोट की। दुर्वोधनने एक बाणसे व्यापन्युकी ब्वजा और एकसे उसका धनुष काट डाला। किर एक जागसे आके सारधिको रक्षसे नीचे गिरा दिया और कासे कारों घोड़ोंको बींच डाला । इसपर युधायन्यूने कोचमें परकर तीस बाणोसे दुर्पोधनके वक्षःस्थलपर वार किया तथा कामीजाने उसके सारबिको बाणीसे बींधकर यमराजके घर घेज दिया । तब दुर्योधनने पाञ्चालराजकुमार उत्तमीजाके बारी बोड़ोको और दोनो अगल-क्यलके सारवियोको मार डाला । घोड़े और सारवियोंके मारे जानेपर उत्तयोजा बड़ी फुर्तीसे अपने भाई युवायन्युके रक्षपर बढ़ गया। बहाँसे उसने टुर्वोधनके छोड़ोपर बहुतसे बाण बरसाये। उनसे वे मरकर पृथ्वीपर गिर गये। फिर उसने बड़ी फुर्तीसे दुर्पोधनके धनुष और तरकस भी काट डाले। तब दुर्योधन रक्से कूद पड़ा और हाबमें गदा लेकर दोनों भावयोंकी ओर दीड़ा। उसे आते देसकर युवामन्यु और उत्तमीजा भी रवसे कृद पड़े । दुवींधनने क्रोबर्ने भरकर अपनी गदासे सारथि, ध्वता और योद्दोंके

सिहत उनके रक्षको बूर-बूर कर दिया। इसके बाद वह तुरंत ही राजा शल्यके रक्यर चढ़ गया। इधर दोनों पञ्चाल-राजकुमार भी दूसरे रक्षोपर बढ़कर अर्जुनके पास पहुँच गये।

राजन्! इस समय भीमसेन भी कर्णसे अपना विषक्ष खुड़ाकर श्रीकृष्ण और अर्जुनके पास जानेके लिये ही उत्तुक थे। किंतु जब वे उस ओर बलने लगे तो कर्णने पीड़ेसे जाकर उनपर बाण बरसाने आरम्भ कर दिये और उन्हें ललकारकर कहा, 'भीम! आज अर्जुनको देलनेके लिये उत्तवले होका तुम मुझे पीठ दिलाकर केसे जाते हो? तुष्टारा पड़ काम फुलीके पुत्रोंके योग्य तो नहीं है। जरा मेरे सामने उटकर मुझपर बाणवर्ण करो।' भीमसेन कर्णकी इस सुनौतीको संमामभूमिने सह न सके और अपना रच लौटाकर उसके साथ युद्ध करने लगे। उन्होंने बाणोकी वर्ण करके पहले तो कर्णके अनुपाधियोंको समाप्त किया और किर खर्थ उसका भी अन्त करनेके लिये क्रोधने मसका ठरह-नरहके बाण बरसाने लगे। उन्होंने इक्रीस बाण छोड़कर कर्णके दर्शरको बीध दिया। कर्णने भी पांच-पांच बाण मारकर उनके धोड़ोंको धायल कर दिया। फिर बोड़ी ही देरमें कर्णके धनुषसे कुटे हुए बाजोंसे मीमसेन तबा उनके रख, ध्वजा और सानधि—सभी आकादित हो गये। उसने चौंसठ बाजोंसे भीमसेनका सुदृढ़ कवच काट डाला तबा उनपर अनेकों मर्मधेदी नाराचांसे चोट की। उस समय कर्णने बाजोंकी ऐसी इस्हों लगायी कि उसके बाजोंसे बिंबा हुआ भीमसेनका शरीर सेडकों कण्टकाकीर्ण देहके समान प्रतीत होने लगा।

भीमसेन कर्णके इस कर्रावको सह न सके । उनकी और क्रोधसे लाल हो गयी और उन्होंने कर्णपर प्रवीस नाराख छोड़े । इसके बाद उन्होंने उसपर चौदह बाणोसे और भी चौट की । किर एक बाणसे उसका धनुष काट डाला और बड़ी फुर्लीसे सार्राक्ष एवं वारों चोड़ोका सफाया कर अनेकों बनचमते हुए बाण उसकी छातीमें मारे । वे उसे घायल करके पृथ्वीपर जा पड़े । कर्णको अपने पुश्वार्थका बड़ा अधिमान वा । किंतु इस समय उसका धनुष कट चुका वा, इसलिये वह बड़े असमक्रसमें पढ़ गया । अन्तमें बह एक दूसरे रबपर चड़नेके लिये टीड़ गया ।

### भीमसेनके हाथसे कर्णकी पराजय तथा धृतराष्ट्रके सात पुत्रोंका वध

पृतराष्ट्रने कहा—सङ्घय ! कार्यने तो साक्षात् यहादेवजीके शिष्य परशुरामजीसे अखाविद्या सोली थी और उसमें शिष्यके सभी गुण विद्यामन थे। फिर उसे भीमसेनने इस प्रकार फोर्च्यामें कैसे जीत लिया ? मेरे पुत्र तो सबसे अधिक कर्णका ही भरोसा रखते थे। इस समय उसे भीमके सामनेसे भागता देखकर दुर्घोधनने क्या कहा ? और महत्वली पीयने इसके बाद किस प्रकार युद्ध किया तथा कर्णने उसे संप्रामभूमिये अधिके समान प्रव्यक्तित होते देशकर क्या किया ?

सज़बने कहा—राजन् । अब दूसरे रखपर चड़कर कर्ण भीगसेनकी और चला । उस समय कर्णको कृपित देखकर आपके पुत्र तो यही समझने लगे कि अब भीगसेन आगकी लपटोंमें गिरनेहीवाला है । कर्णने चनुषकी भर्मकर टंकार और तालियोंका सन्द करते हुए भीगसेनपर चावा किया । बस, दोनों चीर दो कृपित सिहोंके समान झपटते हुए दो वाजोंके समान तथा क्रोधमें भरे हुए दो शरफोंके समान परस्पर चुढ़ करने लगे । राजन् ! जुआ लेलने, बनमे रहने और विराटनगरमें अज्ञातवास करनेके समय पाण्डवोंको अनेकों हेवा उठाने पड़े हैं; अपके पुत्रोंने उनका विस्तृत राज्य तथा स्वादि हर लिये हैं; अपने पुत्रोंकी सलाहसे आप भी उन्हें

निरचर तरह-तरहके ब्राम देते रहे हैं: आपने पुत्रोंके सहित निरपराधिनी कुलीको लाक्षाभवनमें भस्य करनेका विचार किया हा: आपके दुष्ट पुत्रोंने सभाके बीचमें होपदीको तरा-नरहसे तंग किया था; दुःशासनने उसके केश पकड़कर सीचे और कर्णने उससे यह कठोर बात कही कि 'अब ये लोग तेरे पति नहीं हैं, तू कोई दूसरा पति खुन से ।' इन सभी कर्ताका इस समय भीमसेनको स्परण हो आया । इसलिये वे अपने प्राणीका मोड फोड़कर धनुषकी टंकार करते कर्णपर <u>२२ पड़े । उनोने अपने वाणोंके जालसे कर्णके रथपर सूर्यकी</u> किरणोका पड़ना बंद कर दिया। तत्र कर्णने अपने तीखे बाणोंसे उस जालको काटा और नौ बाणोंसे धीपसेनपर भी चोट की। इसके जवाबयें भीपसेनने फिर कर्णको वाणीसे आच्छादित कर दिया। उन दोनोंका रणक्षेत्र उस समय यमस्येकके समान भयंकर और दुर्दर्श हो रहा था। दूसरें महारबी वो उस संज्ञामको बड़े विस्पयके साथ देख रहे थे। दोनों ही वीरोने एक-दूसरेपर वाणोंकी वर्षा करते-करते सारे आकाञको जाणमय कर दिया था। उन बाणोंकी चमकसे उसमें चमचमाइट-सी होने लगी थी ! दोनों ही वीरोंके बावोको भारो मारसे घोड़े, हाथी और मनुष्य मर-मरकर धरतीयर लोट-पोट हो रहे थे। राजन्! उस समय आपके पुंजोंके अनेको योद्धा मारे गये; उनमेंसे कोई तो प्राणहीन होकर गिर रहे थे और कोई गिर चुके थे। इस प्रकार बात-की-बातमें बह सारी रणभूमि हाथी, थोड़े और मनुष्योंकी लोगोंसे पट गयी।

वह सारी रणभूमि हाथी, भोड़े और मनुष्यांकी लंबोसे पट गयी।

राजन् ! अब क्रोधमें मरे हुए कर्णने मीमपर तीस वाणोंसे
बोट की। भीमने तीन बाणोंसे उसका चनुष काट डाला और
एक भल्लसे उसके सार्थिको रचसे नीजे गिरा दिया। तब इन्द्र जैसे वजका प्रहार करते हैं, उसी प्रकार कर्णन एक महादाकि
पुगाकर भीमसेनपर खोड़ी। किंतु भीमने सात वाणोंसे उसे
बीचहीमें काट डाला तथा कर्णपर यमदा्यके समान तोसे
वाणोंकी वर्षा आरम्भ कर दी। कर्णने अपना विज्ञाल चनुष लीचकर नौ बाण छोड़े। उन्हें भीमसेनने नौ बाणोंसे ही काट
हाला। फिर उन्होंने कर्णके धनुषको भी काट दिया तथा अपने
वाणोंकी बीहारसे उसके घोड़ोंको पारकर सार्थिको रचसे
नीसे गिरा दिया।

कर्णको इस प्रकार आपलिये पढ़ा देवकर राजा दुर्वोधनने अपने भाई दुर्जधसे कहा, 'ओर ! तू शीध ही इस निमृद्धिया भीमको मारकर कर्णकी सहायता कर।' तब दुर्जध 'जो आज्ञा' ऐसा कहकर बाणोको वर्षा करता हुआ भीमसेनको ओर खला। उसने नौ बाण भीमसेनपर और आठ उनके मोड़ोंपर छोड़े तबा छःसे उनके सारकिको, तीनसे व्यवाधो और सातसे स्वयं उनको बीध दिया। इससे भीमसेनका कोध बहुत भड़क उठा और उन्होंने अपने केन बाणोसे उसके मर्मस्वानोंको बंधकर उसे सारबि और घोड़ोंक महित प्रमानके हवाले कर दिया। दुर्जधकी ऐसी दुरेशा देलकर कर्णका हृदय भर आया। उसने रोते-रोते उसकी प्रदक्षिणा की। इस बीचमें भीमसेनने कर्णके रकको तोड़-फोड़ करता।

इस प्रकार रकारिन और पुनः पराजित होनेपर भी कर्ण एक दूसरे रवपर चकुकर फिर भीमसेनके साधने आ गया और उन्हें बाणोंसे वींश्रने लगा। भीमसेनने असपर दस बाण छोड़कर फिर सत्तर बाणोंसे चोट की। तब कर्णने नौ बाणोंसे भीमसेनकी छाती छेदकर एकसे उनकी ध्वजा काट हाली। फिर उसने सारे प्रारीरको फोड़कर निकल जानेवाला अन्यना तीवण बाण छोड़ा। वह भीमसेनको भायल करके पृथ्वीको चीरता हुआ भीतर पुस गया। तब भीमसेनने एक वजके समान कटोर, बार हाथ लम्बी, छःकोनी, भारी गया उठायो और उसे फेककर कर्णके खोड़ोंको मार हाला। किर दो बाणोंसे उसकी ध्वज काटकर सार्राधको भी मार हाला। अब कर्ण अवस्थान रक्को छोड़कर अपना धनुव तानकर खड़ा हो गया। इस समय हमने कर्णका बढ़ा ही अद्भुत पराक्रम देखा। वह रवाहिन होनेपर भी भीमसेनको रोके ही रहा। तब दुर्योधनने दुर्मुलसे कहा, 'भैया दुर्मुल! देखो, भीमसेनने कर्णको रबहीन कर दिया है, इसलिये तुम उसके पास रब पहुँचा दो।' यह सुनकर दुर्मुख धीयसेनपर बाजोकी वर्षा करता बड़ी तेजीसे कर्णकी ओर चला। दुर्मुखको संप्रायधूमिमें कर्णकी सहाचता करते देख धीयसेन बड़े उसप्र हुए और कर्णको अपने बाजोंसे रोककर उसोकी ओर अपना रथ ले गये। वहाँ पहुँचकर उन्होंने उसी कृज नी बाजोंसे उसे यमराजके घर भेज दिया।

अब कर्णने कुछ भी आगा-पीछा न करके बौदह बाणोंसे भीमसेन्यर वार किया। वे बाण उनकी दार्थी भुजाको भायल करके पृथ्वीमें युस गये। तब भीमसेनने तीन बाणोंसे कर्णको और सातसे उसके सारधिको बीध हाला। उन बाणोंकी चोटसे कर्ण बहुत व्याकृत हो गया और अपने घोड़ोंको तेजीसे हाँककर पुद्धक्षेत्रसे बला गया। किंतु अतिरखी भीमसेन अब भी अपना धनुव ताने वहीं खड़े रहे।



ज़त्यह कहने ठगे—सञ्जय ! पुरुवार्धको धिकार है, यह तो व्यर्थ ही है; मैं तो देवको ही मुख्य समझता है। देखो, कर्ण ऐसी सावधानीसे युद्ध कर रहा था, फिर भी भीमको काबूमें नहीं कर सका। दुर्घोधनके मुहसे मैंने कई बार सुना था कि कर्ण बलवान् है, शुरवीर है, बड़ा धनुधर है और परिश्रमको कुछ भी नहीं समझता है। इसको सहायता रहनेपर तो देवता भी मुझे संव्यानमें नहीं जीत सकेंगे, फिर पाण्डवोकी तो बात ही क्या है ? जब उसीको दुर्घोधनने भीमके हाबसे परास्त होकर युद्धसे भागते देखा तो क्या कहा ? सक्षय ! भरता, भीमके सामने

टिकनेका साइस कौन कर सकता है ? यह तो सम्बव है कि कोई पुरुष यमराजके घरसे लौद आवे, किंतु भीमसेनके सामने जाकर कोई पीछे नहीं फिर सकता। जो मूर्ल मोहके क्हाँमूत होकर कोबमें भरे हुए भीमके सामने गये, वे तो मानो पतिगोंके समान आगमें ही जा पड़े । भीपसेनने हमारी सभामें सारे कौरवोंके सामने मेरे पुत्रोंके कथकी प्रतिज्ञा की श्री । उसे बाद करके कर्णको पराजित देखनेपर दुर्पोधन और दुःशासन तो डरके मारे उसके आगेसे भाग गये होंगे। कर्णको रक्षहीन और भीमके हाथसे पराजित देशकर अवस्य ही दुर्योधनको श्रीकृष्णका अपमान करनेके लिये प्रहालाप हुआ होगा। युद्धमें भीमसेनके हाथसे अपने भाइयोका वस होता देखकर उसे अपने अपराधके लिये अवस्थ ही बड़ा संताप हुआ होगा। भला, अपने जीवनकी रक्षा बाहनेवाला ऐसा बाँन प्राणी होगा जो साक्षात् कालके समान लड़े हुए भीमसेनके आगे जावना । मेरा तो यह निश्चय है कि बङ्गानलको ज्वालाओंमें पहकर भले ही कोई बच जाय, किंतु भीमसेनके सामने जानेपर कोई जीवित नहीं बच सकता । इसलिये भैदा । अब तो भेरे पुत्रोंका जीवन संकटमें हो है ।

सङ्ग्यने कहा—कुरुराज । इस महाप्यके उपस्थित होनेदर आप किसा करने क्ले हैं। किंतु इसमें कोई संदेश नहीं कि संसारके इस भीवण संहारकी जह आप ही हैं। अपने पुत्रोंकी बातोंने आकर आपहीने यह महान् वैर बाँधा है। आपसे जहुत कुछ वज्रा भी गया; किंतु मरणासत्र पुरुव जैसे डितकारक औषय प्रहण नहीं करता, उसी प्रकार आपने भी किसीकी एक न सुनी। राजन्! आपने स्वयं ही यह दुर्जर कालकूट विष पिया है. इसलिये अब आप ही इसका सारा पहल भोगिये।

अस्तु, अव जैसे-जैसे आये युद्ध हुआ वह मैं सुनाता हूँ। कर्णको भीमसेनक हाबसे परास्त हुआ देखकर आपके पाँच पुत्र दुर्मर्थण, दुःसह, दुर्मद, दुर्धर और जब सहन न कर सके और वे एक साथ भीमसेनपर टूट पड़े। वे उन्हें चारों ओरसे घेरकर अपने बाणोंसे टिड्डीदलके समान सारी दिसाओंको व्याद करने लगे। भीमसेनने उन्हें अकस्मात् आते देख हैंसले-हैंसते अगवानी करें। जब कर्णने आपके पुत्रोंको भीमसेनके सामने जाते देखा तो कर्ण भी वहीं लौट आया। अब व्यारक्लिंग उन्हें सब ओरसे घेरकर बाणोंकी वर्षा करने लगे। किंतु भीमसेनने वर्णास ही बाणोंसे सार्राक्ष और घोड़ोंके सहित उन पाँची भाइयोंको वयराजके हवाले कर दिया। उस समय हमने घोयसेनका वड़ा ही अदमुत पराक्रम देखा। वे एक ओर तो अपने बाणोंसे कर्णको रोक रहे वे और दूसरी ओर आपके पुत्रोंका संहार कर रहे थे।

#### भीमसेन और कर्णका भीषण संत्राम, चौदह धृतराष्ट्र-पुत्रोंका संहार तथा कर्णके द्वारा भीमका पराभव

सजयने कहा—राजन् ! प्रतापी कर्ण आपके पुत्रोको याते देश बड़ा ही कुपित हुआ; उसे अपना जीवन भी भारी-सा मालूम होने लगा। उसके देखते-देखते भीयसेनने आपके पुत्रोंको मार बाला, इससे वह अपनेको अपराधी-सा सम्हान लगा । इतनेहीमें भीमसेन कुपित होकर कर्णपर तीले बाणोंकी वर्षा करने लगे। तब कर्णने मुसकराका भीमसेनको पहले पाँच और फिर सलर बाणोंसे धायल कर दिया। इसके जवावमें भीमसेनने अत्यन्त तीवण पाँच बाजोसे कर्णके मर्मस्थानोको बीधकर एक भारतसे उसका धनुष काट हाला । इससे कर्ण अत्यन्त रिक्प्रवित हो दूसरा धनुव लेकर भीमसेनपर बाजोंकी वर्षा करने लगा । इतनेहोंमें भीयने उसके सारथि और घोड़ोंका भी काम तमाम कर दिया तका धनुषके वे टुकड़े कर डाले। अब महारबी कर्ण उस रबसे कूट पड़ और एक गदा उठाकर उसे बड़े क्रोधसे धरकर धीयसेनके क्यर फेंका। किंतु भीमसेनने सारी सेनाके सामने उसे बीलहीमें बाणोंसे रोक दिया।

· अब कर्णने भीमसेनपर पर्वास बाग होड़े और भीमने नी

बाजोमे उनका जवाब दिया। वे बाग कर्णके कमकको फोड़कर उसकी वार्यी भुजामें लगे और फिर पृथ्वीपर जा पहे । इस प्रकार भीमसेनके बाणोंसे निरन्तर आच्छादित होकर कर्ण किर युद्धसे पीछे हटने लगा । यह देखकर राजा दुर्योधनने अपने भाइचोसे कहा, 'अरे ! सब ओरसे सावधान रहकर तुरंत ही कर्णकी ओर बढ़ों ।' भाईकी यह बात सुनकर आपके पुत्र चित्र, ड्यच्ति, चित्राक्ष, बारुचित्र, शरासन, चित्रापुथ और वित्रवर्मा बाजोंकी वर्षा करते भीमसेनपर दूट पड़े। किंतु भीयसेनने उन्हें आते देख एक-एक बाणमें ही बराशायी कर दिया । आपके महारबी पुत्रोको इस प्रकार मारे जाते देखकर कर्णके नेत्रोमें जल भर आया और उसे विदुरजीके बचन याद आने लगे । परंतु बोड़ी ही देखें वह दूसरे खपर चढ़कर फिर भीमसेनके सामने आ गया और उतपर बाणोंकी वर्षा करने लगा। कर्णके धनुषसे छूटे हुए बाणीसे वे एकदम डक गर्च और उनसे उनका दारीर घायल हो गया। इस समय कर्ण इतने वेगमे बाग सोड़ रहा बा कि उसके धनुष, ध्वजा,उपस्कर, स्त्रां, ईपादण्ड और जुएसे भी बालोंकी वर्षा-सी होती जान पड़ती

थी। उसके इस प्रवल वेगसे सारा आकाश बाणोंसे छा गया।
किंतु जिस प्रकार कर्णने भीमसेनको बाणोंसे आच्छादित
किया, उसी प्रकार भीमने भी उसपर बाणोंकी झड़ी लगा दी।
इस समय संप्राममें भीमसेनका अद्भुत पराक्रम देखकर
आपके योद्धा भी उनकी प्रशंसा करने लगे। भृतिबचा,
कृपाबार्य, अञ्चलमा, शल्य, जयहव, उलमौजा, पुणमन्यु,
सास्यकि, सीकृष्ण और अर्जुन—ये कौरव और पाण्यव्यक्षके
दस महाराधी साधु-साधु कहकर बड़े जौरसे सिंहनाद करने
लगे।

तब आपके पुत्र राजा दुर्वोधनने अपने पक्षके राजा, राजकुमार और विशेषतः अपने भाइयोसे कहा, 'बनुबंरो ! देलो, भीमसेनके धनुषसे छुटे हुए बाण कर्णको नष्ट करें, उससे पहले ही तुम उसे बचानेका प्रयत्न करो ।' दुर्पीयनकी आज्ञा पाकर उसके सात भाई क्रोधमें भरकर भीयरोजपर टूट पड़े और उन्हें चारों ओरसे घेर लिया । वे भीमसेनपर बाजोंकी वर्ष काके उन्हें बहुत पीडित करने लगे। तब महाबली धीमने वनपर सूर्वकी किरणोंके समान चमचमाते हुए सात बाण छोड़े । में उनके इदफको चीरकर उनका रक पीकर पार निकल गये । इस प्रकार उनसे मर्मस्वल विथ जानेके कारण वे साती धाई अपने रशोंसे पृथ्वीपर गिर गर्थे। तजन् ! इस तख भीमसेनके हाथसे आपके सात पुत्र राजुङ्गम, शतुसह, बिज, चित्रायुध, दुव, चित्रसेन और विकर्ण मारे गये। आपके इन मरे हुए पुत्रोमेंसे पाण्डुनन्दन भीम अपने प्यारे भाई विकर्णके लिये तो बहुत ही द्योक करने लगे । वे बोले, 'भैया विकर्ण ! मैंने यह प्रतिज्ञा की की कि में धृतराष्ट्रके सारे पुत्रोको पार्रुगा, इसीसे तुम भी मारे गये। ऐसा करके मैंने अपनी प्रतिज्ञाकी ही रक्षा की है। भैया । तुम तो विशेषतः राजा युधिहिर और हमारे ही हितमें तत्पर रहते थे। हाथ ! युद्ध बढ़ा ही कटोर धर्म है।'

इसके बाद वे बड़े जोरसे सिंहनाद करने लगे। धाँगसेनका वह भीषण शब्द सुनकर बर्मराजको बड़ी प्रसक्ता हुई। इधर आपके इकतीस पुजोको खेत रहे देखकर दुर्घोधनको बिदुरजीके क्वन बाद आने लगे। वह मन-ही-मन कहने लगा, 'बिदुरजीने जो हमारे हितके लिये कहा था, वह सब सामने आ गवा।' बहुत विचार करनेपर भी उसे इस समस्याका कोई समाधान न मिला। राजन् ! खुतकीडाके समय डॉफ्टोको समामें बुलाकर आपके दुर्जुद्धि पुत्र और कर्जने जो कहा था कि 'कुणो ! पाण्डवलोग तो अब नष्ट होकर सदाके लिये दुर्गतिमें पड़ गये हैं, तू कोई दूसरा पति खुन ले', वह उजीका फल सामने आ रहा है। किदुरजीने बहुत गिड़गिड़ाकर प्रार्थना की, परंतु फिर भी उन्हें आपसे कोई संतोषजनक उत्तर नहीं मिला। अब आप और दुर्योधन उस कुबुद्धिका फल घोगिये। वस्तुतः यह भारी अपराध आपका ही है।

क्तरपूर्व कहा—सञ्जय ! इसमें विशेषतः मेरा ही अपराध अधिक है, सो आज उसका फल मेरे सामने आ रहा है—यह बात मुझे शोकके साथ स्वीकार करनी पड़ती है। किंतु जो होना वा, सो तो हो गया; अब इस विषयमें क्या किया जाय ? अच्छा, मेरे अन्यापसे इसके आगे वीरोंका संहार किस प्रकार हुआ, सो मुझे सुनाओ।

लक्षणे कहा सहाराज ! महाबारी कर्ण और भीम, मेथ कैसे जल बरसाते हैं क्यी प्रकार जाणोंकी वर्ष कर रहे थे। भीमके नामसे अंकित अनेकों बाण कर्णका प्राणान-सा करते उसके इंग्डिंग पुस जाते थे। इसी प्रकार कर्णके छोड़े हुए संकड़ों-हजारों बाण भी बीरवर भीमसेनको आकादित कर रहे वे। भीमके धनुक्ते हुटे हुए बाणोंसे आपकी सेनाका संहार हो रहा बा। युद्धमें मरे हुए हाबी, ओड़े और धनुष्मोंके कारण सारी रणानूमि अधिसे उलाड़े हुए युक्षोंसे प्रधी-सी जान पहती थी। आपके खेळा भीमसेनके बाणोंकी पारसे व्याकुल होकर मैदान छोड़कर भागने लगे। तब कर्ण और भीमसेनके बाणोंसे व्यक्ति होकर सिन्यु-स्वैतीर और कौरयोंकी सेना युद्धस्वलसे ट्रा जा कड़ी हुई। इस समय रणमें घरे हुए हाबी, घोड़े और सनुष्मोंके स्विरसे उत्पन्न हुई अवेकर नदी बह निकली; उसमें मरे हुए हाबी, खेड़े और सनुष्य तैरने लगे।



राजन् ! अब कर्णने भीमसेनपर तीन वाणोंसे वार करके अनेको चित्र-विचित्र बाणोंको वर्षा आरम्भ कर दी। तब

भीमसेनने एक अत्यन्त तीक्ष्ण कर्णी नामक बाणसे कर्णके कानपर प्रहार किया। इससे उसका कृष्णलपण्डित कान कटकर पृथ्वीपर गिर पड़ा । इसके बाद भीमसेनने एक बाणसे उसकी छातीपर वार करके दस बाध और भी छोड़े। ये उसके रस्ताइको फोइकर पुस गये। इस प्रकार अत्यन्त पायल हो जानेसे कर्णको पूर्खा आ गयी और उसने रचके कुबरका सहारा लेकर नेत्र मूँद लिये । बोढ़ी देखें जब बेत हुआ तो वह क्रोधमें भरकर बड़े बेगसे भीमसेनके रचकी ओर दौड़ा और उनपर सौ बाण छोडे । तब पॉयसेनने एक शुट्य बाणसे उसके धनुषको काटकर बड़ी गर्जना की। कर्णने दूसरा धनुष लिया, किंतु भीपसेनने उसे भी काट दाला। इसी प्रकार उन्होंने एक-एक करके कर्णके अठारह धनुष काट इस्ते। कर्णने देशा कि भीमसेनने सिन्धु-सोवीर और कौरवोके अनेकों सोद्धा मार डाले हैं तथा उनके मारे हुए हाची, घोड़ों और मनुष्योंसे सारी रणभूमि यटी हुई है, तो उसे बढ़ा ही कोच हुआ और यह भीमपर बड़े तीले-तीले बाजोंकी वर्षा करने लगा; किंतु भीयसेनने उनमेंसे प्रखेकको तीन-तीन बाण मारकर काट डाला और उसपर पीषण बाणवर्षा आरम्भ कर दी।

अब कर्णने अपने असर्कांशलसे अनेको बाग सोहकर धीमसेनके तरकस, धनुष, प्रत्यक्का एवं घोड़ोकी रास और जोतोंको कार हाला तथा उनके घोड़ोंको मारकर पाँच बाजोसे सार्शिको भी घायल कर दिया । यह सारवि तुल ही कुटकर युधामन्युके रश्चपर जा बैठा । कर्णने हैंसले-हैंसले भीमसेनके रचकी ध्वजा और पताकाएँ भी खा दी। इस प्रकार धनुष न रहनेपर महाबाह भीमने एक शक्ति उठावी और उसे क्येशमें भरकर कर्णके रचपर छोड़ा। कर्णने दस बाग छोड़कर उसे बीबदीमें काट हाला । अब भीमसेनने द्वाबमें हाल-तलवार ले ली और तलवारको धुमाकर कर्णके रचपर फेका। वह प्रत्यक्षासतित कर्णके अनुवको काटकर पृथ्वीपर जा पड़ी । तब कर्ण दूसरा धनुष लेकर चीमको पार डालनेके विचारसे उनपर बाणोंकी वर्षा करने लगा। कर्णक बाणोसे व्यक्ति होकर भीमसेन आकारामें उछले। उनका यह अद्भुत कर्म देलकर कर्ण बहुत प्रवराया और उसने रखये छिपका अपनेको भीपसेनके वारसे बचा लिया। भीयने जब देखा कि कर्ज प्रवराकर रथके पिछले धागमें क्रिया हुआ है. तो वे उसकी ध्वजा पकडकर खडे हो गये और गरुड जैसे सर्वको खींचे, उसी प्रकार कर्णको रचसे बाहर लीचनेका प्रपन्न करने लगे । तब कर्णने उनपर बड़े घेगसे धावा किया। भीमसेनके शख समाप्त हो चुके वे; इसलिये वे कर्णके रचके ग्रस्तेसे बचनेके लिये अर्जुनके मारे हुए हावियोंको लोबोमें क्रिय गये। फिर उसपर प्रहार करनेके लिये उन्होंने एक हाधीकी लोब उठा ली।





किंदु कर्णने अपने बांणोंसे उसके टुकड़े-टुकड़े कर दिये। तब भीपसेनने उन टुकड़ोको ही फेंकना शुरू किया तथा और भी रखके पहिये या धोड़े—जो चीज दिखायी दी, उसीको उठाकर कर्णपर फेंकने लगे । परंतु वे जो सीच फेकते थे, कर्ण उसीको काट डालता था।

अब भीमसेनने धुँसा तानकर उसीसे कर्णका काम तमाप करना चाहा। परंतु फिर अर्जुनकी प्रतिज्ञा बाद आ जानेसे उन्होंने, समर्थ होनेपर भी, उसे मार डालनेका विचार छोड़ दिया । इस समय कर्णने बार-बार अपने पैने बाजोंकी पारसे भीमको मूर्चित-सा कर दिया। किंतु कुन्तीकी बात बाद करके इस शक्तहीन अधस्थामें उसने भी उनका वर्ध नहीं किया । फिर डसने पास जाकर उनके शरीरमें अपने धनुषकी नोक लगायी। उसका स्पर्श होते ही भीमसेनका कोध भड़क उठा और उन्होंने वह धनुष छीनकर कर्याके माठकपर दे मारा । भीमसेनकी चोट लाकर कर्णकी आँखें कोचसे लल्ल हो गर्वी और वह उनसे कहने लया, "औ नियुष्टिये । और मूर्ता । औ पेट्र । तुझे अल-पास सैभारुनेका दाजर तो है नहीं, परंतु युद्ध करनेकी उत्सुकता इतनी है कि येरे साथ धिइनेकी बञ्चलता का बैठता है। अरे दुर्बुद्धि । ज्याँ तस्त-तरहकी बहुत-सी साने-पीनेकी बीजें हों, तुझे तो वहीं रहना बाहिये; युद्धने तुझे कभी पुढ़ नहीं दिखाना चाहिये। तू फल, फुल और मूल जादि साने तथा प्रत-नियम आदिका पालन करनेमें अवस्थ कुदारर है; किंतु युद्ध करना पू नहीं जानता। भाग, कहाँ मुनिवृत्ति और कहाँ युद्ध ! भैया । तुझे युद्ध करनेका प्रकर नहीं है, तू तो बनमें रहकर ही प्रसन्न रह सकता है। इसकिये तू बनमें ही चला जा और तुझे लड़ना ही हो तो दूसरे लोगोसे फिड़ना चाहिये, मेरे-जैसे वीरोंक सामने आना तुझे जोचा नहीं देख । भेरे-जैसोंसे भिड़नेपर खे ऐसी या इससे भी बढ़कर दुर्गति होती है। अब तू या तो कृष्ण और अर्जुनके पास बाग जा, वे तेरी रक्षा कर लेंगे, या अपने घर चला ता। बचा ! युद्ध करके क्या लगा ?'

कपकि ऐसे कठोर बचन सुनकर भीमसेनने सब बोद्धाओंके सामने हैंसकर कहा, 'रे दुष्ट ! मैंने तुझे कई बार परान्त किया है, तू अपने मुँहसे क्यों इतनी शेखी क्यार रहा है ? हमारे प्राचीन पुस्त भी जय-पराजय तो इन्त्रकी भी देखते आये हैं। रे अकुलीन ! अब भी तू मेरे साथ मल्लयुद्ध करके देख हो । जैसे मैंने महाबली और महाभोगी कोजकको प्रशाहा बा, उसी प्रकार इन सब राजाओंके सामने तुझे भी कालके हवाले कर दूँगा ?'

बुद्धिमान् कर्ण चीमसेनके इन शक्दोसे उनका अधिप्राय ताइ गया और सब बनुधेरोंके साधने ही पुजरो हट गया। भीमसेनको रबहीन करके जब कर्णने श्रीकृष्ण और अर्जुनके सामने ही ऐसी न कहनेयांन्य बातें कहीं तो, श्रीकृष्णकी प्रेरणासे अर्जुनने उसपर कई बाण होड़े । वे गाण्डीव धनुषसे सुटे हुए काण कर्णके शरीरमें घुस गये। उनसे पीड़ित होकर वह तुति ही बड़ी तेजीसे भीमसेनके स्तमनेसे भाग गया। तब भीपसेन सात्यकिके रक्षपर सवार होकर अपने भाई अर्जुनके पास आये । इसी समय अर्जुनने बड़ी फुर्तीसे कर्णको लक्ष्य करके एक कालके समान करात बाण छोड़ा। किंतु उसे अञ्चन्द्रामाने बीजहीमें काट हाला। इसपर अर्जुनने कृपित होकर अञ्चलायाको चीसठ बाणोंसे बायल कर दिया और व्याच्याकर कहा, 'जरा साहे रही, भारो मत।' किंतु अर्जुनके बाजोंसे व्यक्षित होकर अञ्चलामा रक्षीसे भरी हुई मतवाल हाकियोंकी सेनायें पुस गया। अर्जुनने अपने बाणोंसे उस सेनाको व्यक्ति करते हुए कुछ दूर उसका पीछा भी किया। इसके बाद वें अनेकों हासी, घोड़ों और पनुष्योंको विदीर्ण करते हुए का सेनाका संहार करने लगे।

#### सात्यकिका राजा अलम्बुष तथा त्रिगर्त और शूरसेन देशके वीरोंको परास्त करके अर्जुनके पास पहुँचना तथा अर्जुनका धर्मराजके लिये चिन्तित होना

राजा पुतराष्ट्र कतने तमें सञ्जूष ! पेरा देवीष्यमान पदा | दिनोदिन मन्द पड़ता जा रहा है, मेरे अनेकों चोद्धा मारे गये हैं। इसे मैं अपने समयका फेर ही समझता हूँ। अब मुझे वहाँ अनुपान होता है कि जयहब जीवित नहीं हैं। अच्छा, यह युद्ध जैसे-जैसे हुआ उसका यबावत् वर्णन करो । जो उस विज्ञाल वाहिनीको अकेला ही मधित करके मीतर युस गया बा, उस सात्यकिके युद्धका तुम यद्यावत् वर्णन करो ।

सक्रयने कहा—राजन् ! सात्वकि अपने श्रेत घोड़ोसे जुते हुए रक्षपर बैठकर बड़ी गर्जना करता हुआ जा रहा था। आपके

समय राजा अरुन्युच उसके सामने आया और उसे रोफनेका प्रका करने लगा । महाराज ! उन दोनों कीरोंका जैसा संप्राम हुआ, वैसा तो कोई भी नहीं हुआ। उस समय दोनों ओरके बोद्धा उन्हींका युद्ध देखने लगे। अलम्बुषने सात्विकपर बढ़े जोरसे दस बाणोद्वारा प्रहार किया, किंतु सात्पकिने उन्हें बीबहीमें काट डाला । फिर उसने धनुषको कानतक खींचकर सात्यकियर तीन तीखें बाण छोड़े, वे उसका कथच फाड़कर शरीरमें पुस गये। किर चार बाणोंसे अरुम्बुधने उसके चारों षोड़ोंको भी पायल कर दिया। तब सात्यकिने चार तेज सब महारथी मिलका भी उसे रोकनेमें सफल न हुए। इस बाणोंसे अलम्बुचके चारों घोड़ोको मार डाला तथा एक

भारतसे उसके सारविका सिर काटकर अलम्बुक्वे कुण्डलमण्डित मस्तकको भी धड्से अलग कर दिया।

इस प्रकार अलम्बुषका काम तमाम कर वह आपकी सेनाओंको बीस्ता हुआ अर्जुनकी ओर बढ़ने लगा। उसने जैसे ही उस अपार सैन्यसमुद्रमें प्रवेश किया कि अनेको जिगर्त वीर उसपर दूट पड़े और उसे बारों ओरसे पेस्कर बाजोंको वर्षा करने लगे। किंतु सात्यकिने भागती सेनामे पुसकर अकेले ही प्रवास गजकुमारोंको परास्त का दिया। उस समय वह महान् चूस्वीर नृत्य-सा कर रहा वा और अकेला होनेपर भी सी



रिषयोंके समान कभी पूर्व, कभी पश्चिम, कभी उत्तर और कभी दक्षिण दिशामें दिलायों देने लगता हा। उसका यह अव्युत पराक्रम देलकर जिएतें और तो प्रवराका भाग गये। अब शूरसेन देशके योद्धा बाणोंकी वर्षा करके उसे आगे यहनेसे रोकने लगे। उनसे कुछ देर मुकाबला करके किर यह कलिङ्गदेशीय वीरोसे भिड़ गया। किर उस दुला कलिङ्ग-सेनाको पार करके वह अर्जुनके पास पहुँचा। जिस प्रकार बलमें तैरनेवाला प्रमुख स्वलयर पहुँचकर सुस्ताने कनता है, उसी प्रकार अर्जुनको देशकर पुरुवसिंह साल्यांकको बड़ी शान्ति मिली।

उसे आते देखकर श्रीकृष्णने अर्जुनसे बहा, 'अर्जुन ! देखो, तुन्हारे पीछे सात्यकि आ रहा है। यह पहापराक्रमी बीर तुन्हारा शिष्म और सत्ता है। इसने सब योद्धाओंको तिनकके समान समझकर परास्त कर दिया है। यह तुन्हें प्राणोसे भी



प्यारा है: इस समय यह कॉरव योद्धाओंका सर्वकर संहार करके यहाँ पहुँचा है। इसने अपने बाणोंसे ग्रेणावार्य और मोजवंशी कृतवर्याको भी नीवा दिला दिया है तथा तुम्हें देखनेके किये यह अनेकों अच्छे-अच्छे योद्धाओंको मारकर पहाँ आया है। इसे बर्यराजने तुम्हारी सुध शेनेको भेजा है। इसीसे यह अपने बाहुबलसे शतुकी सेनाको विद्यार्ण करके यहाँ पहुँचा है।

तब अर्जुनने कुछ उदास होकर कहा, महाबाहो ! सात्यकि मेरे पास आ रहा है—इससे मुझे प्रसन्नता नहीं है। अब मुझे घड निश्चय नहीं है कि इसके यहाँ चले आनेपर बर्पराज जीवित भी होंगे या नहीं। इसे तो उन्होंकी रक्षा करनी चाहिये थी। इस समय यह उन्हें छोड़कर यहाँ क्यों आ रहा है ? अब धर्मराज होणके किये खुली स्थितिमें हैं और इधर जयद्रवका भी वस नहीं हुआ है। इसपर भी यह भूरिअवा सात्वकिकी ओर जा रहा है। अब सूर्व दल चुका है और मुझे जवहचका क्य अध्यस्य करना है। इधर सात्यकि चका हुआ है तथा इसके सार्राथ और चोड़े भी त्रिधित हो चुके हैं। किंतु धुरिशवाको अधी कोई बकान नहीं हैं और इसके अनेकों सहायक भी मौजूद हैं। ऐसी स्वितिमें क्या यह मुख्यियांके साथ भिड़कर कुपालसे रह सकेगा ? धर्मराजने डोणकी ओरसे निर्भय होकर इसे मेरे पास भेज दिया—यह में उनकी भूल ही समझता है। वे निरन्तर उन्हें पकड़नेकी ठाकमें रहते हैं, सो क्या इस समय महाराज कुदालसे होंगे ?'

#### सात्यिक और भूरिश्रवाका भीषण युद्ध तथा सात्यिकद्वारा भूरिश्रवाका वध

सजप कहते हैं—राजन् ! रणवुर्धद सात्यक्तिको आते देख भूरिश्रवा क्रोधमें भरकर उसकी और दौड़ा तथा उससे कहने लगा, 'अहा ! आज इस संप्रामभूमिमें मेरी खुत दिनेको इच्छा पूरी हुई ! अब मदि तुम मैदान छोड़कर न भागे तो जीवित नहीं बच सकोगे !' इसपर सात्यकिने हैंसकर कहा, 'कुसपुत्र ! मुझे युद्धमें तुमसे तानक भी भय नहीं है ! केवल बातें बनाकर मुझको कोई नहीं हरा सकता ! इसतियें व्यर्ध बकवादसे क्या लाभ है ? जरा काम करके दिखाओ ! बीरवर ! तुन्हारी गर्जना सुनकर तो मुझे हैंसी आती है ! मेरा मन तो तुन्हारे साथ दो हाथ करनेको बहुत ही ज्यावका हो रहा है ! आज तुन्हों मारे बिना में युद्धके मैदानसे पीछे नहीं हुईगा !'

इस प्रकार एक-दूसरेको लगी-सोटी सुनाकर वे दोनों बाँर कोधमें भरकर युद्ध करने लगे। भूरिक्षवाने सात्वकिको अपने बाणीसे आच्छादित करके उसका काम तमान करनेके कियारसे पहले उसे दस बाजोंसे पापल किया और फिर अनेकों तीसे तीरोकी इस्ही लगा हो। किंतु सावकिने अपने अखकीपालसे उन्हें बीचहीयें काट डाला। इसके बाद वे आयसमें तरह-तरहके प्रांखोकी वर्षा करने रूने। दोनोहीने दोनीके घोड़ोंको मार बाला और धनुषोको काट दिया। इस प्रकार दोनों ही रचहीन हो गये तथा डाल-तलकार लेकर आपसमें पैतरे बदलने लगें। वे यदात्वी चीर फ्रान्त, उद्घान्त, आविज्ञ, आधृत, सृत, सम्पात और समुदीर्ण आदि अनेकों प्रकारकी गतियाँ दिशाते मौका पाकर एक-दूसरेपर तलवारीके बार करने लगे । होनों ही अपनी विश्वा, फुर्ती, सफाई और कुझलताका परिचय देकर एक-दूसरेको नीवा दिखाना बाहते थे। अन्तमें दोनोंहीने तलवारोंकी बोटोसे एक-दूसरेकी वाले काट डाली और फिर आपसमें बाहुपुड करने लगे । दोनों ही मल्लयुद्धमें निष्णात है, उनकी छातियाँ बोड़ी और पुजाएँ लम्बी थीं। अतः वे अपनी लोहटपड़के समान सुदृष् भुवाओंसे आपसर्थे गुख गर्थे। मालयुद्धर्ये दोनोंहीकी शिक्षा ऊंचे दर्जेकी भी और दोनों ही सूच बलसम्पन्न थे। इसलिये उनके सम ठॉकने, लयेट लगाने और हाथ पकड़नेके कौशलको देलकर योद्धाओंको बड़ी प्रसन्नता होती थी। उस समय संज्ञमधूमिमें मिड़े हुए उन दोनों बीरोंका क्यू और पर्यतकी टकराहटके समान बड़ा घोर शब्द हो रहा था। उन्होंने भुजाओंको लपेटकर, सिरसे सिर अब्राकर, पर लीचकर, तोमर, अंकुक्त और लासन नामके पेंच दिखाकर पेटमें पुटना टेककर, पृथ्वीपर पुपाकर, आगे-पीछे हटकर, धक्का देकर, गिराकर और उपर उद्धलकर

सूत्र हो युद्ध किया। मल्लयुद्धके जो बत्तीस दाँव हैं, उन सभीको दिलाते हुए उन्होंने डटकर कुरती की।

अन्तमें सिंह जैसे हाबीको रहदेइता है, उसी प्रकार कुठलेष्ठ भूरिक्रवाने सात्मिकको पृथ्वीपर घसीटते हुए एकदम उठाकर पटक दिया। फिर छातीमें स्वत मारकर उसके बाल पकड़ लिये और म्यानमेंसे तलवार निकाली। अब यह सात्मिके कुञ्चलमध्वित मत्तकको काटनेकी तैयारीहीमें या तथा सात्मिक भी उसके पंजेसे छूठनेके लिये कुम्हार जैसे उँडेसे काक पुनाता है उसी प्रकार केशोंको पकड़नेवाले भूरिक्षवाके हाखोंके सर्वित अपने मत्तकको घुमा खा बा, कि इसी समय श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा— महावाहो । देखो, तुम्हारा शिष्म



सात्विक इस समय मूरिझवाके बंगुक्तमें फैस गया है। यह बनुविद्यामें तुमसे कम नहीं है। आज यदि मूरिझवा सत्वपराक्तमों सात्विकते बढ़ जाता है, तो उसका विक्रम अचवार्ज माना जायगा।' झीकृष्णके ऐसा कहनेपर महाबाहु अर्जुनने मन-ही-मन भूरिझवाके पराक्रमकी प्रशंसा की और किर झीकसुदेखनदनसे कहा, 'माथव ! इस समय मेरी दृष्टि जच्छबपर लगी हुई है, इसक्तिये में सात्विकको नहीं देख रहा है। तो भी इस बदुओष्ठकी रहाके लिये में एक दुष्कर कर्म करना है।' ऐसा कहकर झीकृष्णकी बात मानते दूए उन्होंने गाण्डीब बनुष्पर एक पैना बाण स्ट्राया और उससे भूरिश्रवाकी उस भुवाको काट हाला, विसमें यह तलबार लिये हुए था।

यह देखकर सभी प्राणियोको बद्धा दुःस हुआ। भूरिजवा सात्यकिको छोड़कर अलग सङ्ग हो गया और अर्जुनकी निन्दा करने लगा। उसने कहा, 'अर्जुन ! मैं दूसरेसे युद्ध करनेमें लगा हुआ था, तुम्हारी ओर तो मेरी दृष्टि ही नहीं थी। ऐसी स्थितिमें मेरा हाथ काटकर तुमने बढ़ा ही कुर कर्म किया है। जब धर्मपुत्र राजा युध्यिष्टर पूछेंगे, को क्या तुम उनसे यही कहोगे कि 'मैंने संशायभूषिमें सात्यकिके साब युद्ध करनेमें लगे हुए भूतिशवाको मार बाला है ?' तुन्हें यह अखनीति साक्षात् इन्द्रने सिखायी है या महादेखनी अचना होणाबार्यने ? तूप तो संसारमें अन्वयमीके सकसे बड़े ज्ञाता माने जाते हो। फिर भला, दूसरेके साथ युद्ध करते समय तुमने मुझपर बयो प्रहार किया? यनखीलोग मतवाले, वरे हुए, रचहीन, प्राणीकी विका मौगनेवाले वा दुःसमें पहे हुए पुरुषपर कभी बार नहीं करते । फिर तुमने यह नीच पुरुषोके योग्य अत्यन्त दुष्कर पायकर्ग क्यो किया ? सत्पुरुष तो ऐसा कभी नहीं करते । सत्पुरुपोके लिये तो उन्हीं कामीका करना आसान बताया गया है, जिन्हें चले आदमी किया करते हैं; उनसे दुशेंद्वारा किये जानेकारी काम होने तो कितन ही हैं। पनुष्य जहाँ-तहाँ किन-जिन त्येगोकी संगतिमें र्षेत्रता है, उसपर वन्हींका रंग बहुत जल्द चढ़ जाता है। यही बात तुममें भी देखी जाती है। तुम राजवंशमें और विशेषत: कुरुकुलमें अपन्न हुए हो, साथ ही सदाबारी भी हो; फिर भी इस समय क्षात्रधर्मसे कैसे डिंग गर्वे ? अवस्य ही तुमने यह काम ब्रीकृष्णकी सप्पतिसे किया होगा; सो तुन्हें ऐसा करना **उचित नहीं था।** 

अर्जुनं कहा—राजन् । सम्मुख बुढ़े होनेके साथ पनुष्यकी बुद्धि भी बुद्धिया जाती है। इसीसे आपने ये सब बिना सिर-परकी बातें कही हैं। आप श्लोकृष्णको अच्छो तरह जानते हैं, फिर भी उनकी और मेरी निन्दा कर रहे हैं। आप पुद्धधमंको जाननेवाले और समस्त शास्त्रोंके मर्पक्र है तथा में भी कोई अधर्म नहीं कर सकता—पड़ बात जानकर भी आप ऐसी बहकी-बहकी बातें क्यों कर रहे हैं ? श्लिपत्योग अपने भाई, पिता, पुत्र, सम्बन्धी एवं बन्यु-बान्यवोंके सहित ही शत्रुओंक साथ संप्राम किया करते हैं। ऐसी स्वितिये में अपने शिष्य और सम्बन्धी सात्यक्तिकी रक्षा क्यों न करता ? यह तो मेरे दायें हाथके समान है और अपने प्राणोकी भी परवा न करके इमारे लिये जुन खा है। संप्रामभूमियें केवल अपनी ही रक्षा नहीं करनी चाहिये; बल्कि जिसके लिये जो लड़ रहा है, उसे उसकी रक्षाका ज्यान भी अवश्य रखना चाहिये। उसकी रक्षा होनेसे संप्राममें राजाकी ही रक्षा होती है। यदि में संप्रामभूषिमें सात्यिकको अपने सामने मत्ते देखता तो मुझे पाप लगता; इसीसे मैंने उसकी रक्षा की है। आप जो यह जहकर मेरी निन्दा करते हैं कि दूसरेके साध युद्धमें लगे होनेकर मैंने आपको धोखा दिया है, सो यह आपका बुद्धिभ्रम ही है। जिस समय अपने और पराये पक्षके सब घोद्धा लड़ रहे थे और आप सात्यिकसे भिड़ गये थे, उसी समय तो मैंने यह काम किया है। मत्ता, इस सैन्यसमुद्रमें एक घोद्धाका एकहीके साथ संप्राम होना कैसे सम्बद्ध है ? आपको तो अपनी ही निन्दा करनी चाहिये; क्योंकि जब आप अपनी ही रक्षा नहीं कर सकते तो अपने आधितोकों कैसे करेंगे ?

अर्जुनके ऐसा कहनेपर भूरिक्षवाने सात्पकिको छोड़कर पाणपर्यना उपवास कानेका निवय से रिख्या। उसने बायें हावसे बाण विकासर ब्रह्मलोकमें जानेकी इच्छासे प्राणीको बाधुनें, नेत्रोको सूर्यमें और मनको सक्त जलमें होम दिया तका महोपनिषद्श्येक प्रहाका व्यान करते हुए योगपुक होकर उन्होंने मुनिवत धारण कर रिच्या । इस समय सेनाके सब लोग बीकृष्ण और अर्जुनकी निन्दा करने लगे, किंतु उन्होंने बदलेमें कोई कड़वी बात नहीं कही। तथापि अर्जुनको उनकी और भूरिशवाकी बाते सहन न हुई। उन्होंने किसी प्रकारका कोश प्रकट न करते हुए कहा, "मेरे इस जनको यहाँ सभी राजाधोग जानते हैं कि पदि कोई हमारे पक्षका मनुष्य मेरे बाणको पहुँचके अंदर होगा, तो कोई पुरुष उसे भार नहीं सकेगा। भूरिक्षवाजी ! मेरे इस नियमपर विचार करके आएको पेरी निन्दा नहीं करनी चाहिये। धर्मका मर्प बिना समझे किसी दूसरेकी निन्दा करना अच्छी बात नहीं है। मैंने आपकी सहाक भुजाको काटकर कोई अधर्म नहीं किया है। बालक अधियन्युके पास तो कोई भी इविधार नहीं वा और उसके एवं और कवच भी टूट चुके थे; फिर भी आपलोगोंने उसे मिलकर मार हात्य । इस कर्मको कीन धर्यात्म पुरुष अच्छा कड्रेगा ?' अर्जुनको यह बात सुनकर भूतिबवाने अपना सिर पृथ्वीसे लगाया और मुख नीचा किये जुपचाप बैठा रहा।

त्व अर्जुने कहा—येश जो प्रेम धर्मशन, महाजली भीमसेन और नकुत-सहदेवके प्रति हैं, वही आपमें भी है। मैं और महात्मा कृष्ण आपको आज्ञा देते हैं कि आप उद्योगरके पुत्र शिकिके सम्बन पुष्पालोकोंको प्राप्त हों।

बोक्जाने कडा-राजन् । तुम निरन्तर अग्निहोत्र

करनेवाले हो । जो लोक सर्वदा प्रकाशमान है तथा ब्रह्मादि देवगण भी जिनके लिये लालायित रहते हैं, उनमें तुम मेरे हो समान गरुद्धपर चड़कर जाओ ।

इसी समय सात्यकि उठा और उसने निर्दोष पुरिश्रणका सिर काठनेके लिये तत्त्वार उठावी। उसे श्रीकृत्य, अर्जुन, धीमसेन, पुधापन्यु, उत्तमीना, अञ्चल्वापा, कृपाचार्य, कर्ण, पुषसेन और जयद्रय—सभीने रोका। किंतु सबके जिल्लाते स्वतंपर भी उसने अनदान-व्रतधारी पुरिश्रणका मन्तक कट इस्ता। फिर उसने अपनी निद्य करनेवाले कौरयोको रातकारकर कहा, 'अरे धर्मिष्ठताका होग रचनेवाले पापियो ! तुम को धर्मकी युहाई देकर मुझसे कह रहे हो कि मुद्रो भूरिश्रवाको नहीं मारना वाहिये था, सो जिस समय तुमलोगोने सुभग्राके पुत्र शस्त्रदीन बालक अधिय-पुको हत्या की श्री उस समय तुन्हारा धर्म कहाँ बला गया था। मेरी तो यह प्रतिक्षा है कि यदि कोई पुरुष संवाधमें घेरा तिरसकार करके पुढ़ो जमीनपर प्रसीटकर जीवित अवस्थामें ही लला मारेगा वह फिर मुनिवत धारण करके ही क्यों न बैठ जाय, उसे में अवदय पार डालुगा।'

राजन् ! सात्यकिके ऐसा कहनेपर फिर कौरबोपेसे किसीने कुछ नहीं कहा । परंतु मुनियोके समान वनजासी यदासी पूरिश्रवाका इस प्रकार वध करना किसीको अखा नहीं लगा । भूरिश्रवाने अपने जीवनमें सहस्रोका दान किया वा और उसका कई बार मजपूत जलमे अभिषेक हुआ द्या । अतः वह देह त्यागकर अपने परम पुण्यके तेजसे सप्पूर्ण पृथ्वी और आकाशको आलोकित करता ऊर्धलोकोमें चला गया ।



#### अर्जुनका अनेकों महारिखयोंसे भीषण संप्राम तथा जयद्रथका सिर काटना

राजा भूतराहुने पूछा—सञ्जय ! चूनिकवाके मारे कानेपर फिर किस प्रकार आगे सुद्ध हुआ, वह मुझे सुनाओ ।

सक्तयने कहा—पहाराज ! पूरिश्रवाके परालेकको प्रत्यान करनेपर पहाबाहु अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा, 'बायव ! अब जिसर राजा जयदय है, उधर ही घोड़ोंको कहाइये। आज जयद्रयके आगे तीन गतियाँ है—यदि वह युद्धये लड़ते-सहते मारा गया तो तत्कार स्वर्ग प्राप्त करेगा; यदि पाँठ दिखाकर मागते समय मेरे बाणका विकार हो गया तो नरकमें पड़ेगा और यदि भाग गया, तो अपयक्तका भागी होगा। अब सूर्य बड़ी तेजीसे अस्ताचलकी ओर बढ़ रहा है। इसलिये आपको मेरी प्रतिज्ञा सफल करानेका प्रयत्न करना चाहिये। आप घोड़ोंको ऐसी तेजीसे ते चलिये जिसमें सूर्य अस्त न हो, मेरी प्रतिज्ञा पूरी हो जाय और मैं वयद्यवको मार सक्ता।'

तब अवविद्यामें कुशल भगवान् कृष्णने घोड़ोंको जयप्रविके रक्षकी और हाँका। अर्जुनको क्यद्रवका वय करनेके लिये बढ़ते देल एका दुर्योधनने कर्णमें कहा, 'बारवर! अब बोड़ा ही दिन रह गया है। आज अपने बाणोंसे तुम शहुपर जार करो। यदि किसी प्रकार आजका दिन बीत गया तो फिर निद्धप हमारी ही विजय होगी; वसींक सूर्यासातक जयहबकी रहा हो जानेपर अर्जुनकी प्रतिज्ञा झूठी हो बायगी और वह स्वयं ही अग्रिमें प्रवेश कर जायगा। फिर अर्जुनके न रहनेपर तो इसके याई और अनुयायीकोग एक मुहूर्च भी बीवित नहीं रह सकेंगे। इस प्रकार हम निष्कण्टक होकर पृथ्वीका राज्य भोगेगे। अतः तुम अध्यत्यामा, कृषणार्थं, शहुप तथा मुझे और दूसने योद्याओंको भी साथ लेकर अर्जुनके साथ पूरी शक्तिसे संग्राम करो।'

वृत्रोधनकी यह बात सुनकर कर्णने कहा, 'प्रचण्ड प्रहार करनेवाले, महान् धनुर्धर, वीरवर भीमने अपने बाणोंसे मेरे शरीरको बहुत ही कर्वोत्तत कर दिया है। तो भी 'युद्धमें इटा ही खना चाहिये' इस नियमके कारण में यहाँ रखड़ा हुआ हूं।

[ 039 ] सं प० (खण्ड-एक ) २६

भीमके विशाल बाणोंसे व्यक्ति होनेके कारण मेरे अङ्गोर्मे हिलने-इलनेकी भी शक्ति नहीं है। तथापि अर्जुन जयद्रवको न मार सके—इस उद्देश्यसे मैं वश्रशक्ति युद्ध कलैगा; क्योंकि मेरा जीवन तो आपहीके लिये हैं।'

जिस समय कर्ण और दुर्योधन इस प्रकार बातें कर खे थे, अर्जुन अपने पैने बाणोंसे आपकी सेनाका संद्वार करने लगे । अनेको हाथी, सोड्रे, ध्वना, छत्र, धनुष, चैवर और योद्धाओंके सिर उनके बाणोंसे कट-कटकर सब ओर गिरने लगे । आगं जिस प्रकार धास-फुसको जला डालती है, अरी प्रकार अर्जुनने बात-की-बातमें आपकी सेनाका संदार कर डाला। इस प्रकार तब अधिकांश योजा मारे गये, तो वे बद्दते-बद्दते जयद्रवके पास पहुँच गर्य । अर्जुनका यह पराक्रम आपके पक्षके बीर न सह सके। अतः जयद्रवकी रक्षाके लिये द्रपॉधन, कर्ण, वृषसेन, शस्य, अश्वत्थामा, कृपाचार्य और सर्व जयहंबने भी उन्हें बारी ओरसे घेर लिया। ये सब महारधी जयहथको अपने पीछे रखकर श्रीकृष्ण और अर्जुनका वध करनेकी इच्छासे निर्भय श्लेकार उनके चारों ओर एपने लगे । सूर्य लाल हो जुका बा; वे सब उसके क्रिपनेकी बाट जोह रहे से और अर्जनपर संकड़ों तीले तीरोंकी क्यां करते जाते थे। किंतु रणोचन अर्जून उनके बाणोंके खे-खे. तीन-तीन और आठ-आठ ट्रकडे करके उन सधी रवियोक्ते भीधे बालते थे।

अब उनपर अस्त्रवामाने पश्चीस, वृषसेनने सात, दुर्पोयनने बीस तथा कर्ण और प्रान्यने तीन-तीन बाणोंसे बार किया। इसी प्रकार संब लोग भवंकर गर्जना करते हुए उन्हें चार-बार बीधने लगे। फिर जल्दी ही सूर्यांश हो जाय-इस अभिलाषासे उन्होंने अपने रहाँको सटाकर मण्डलाकार खड़ा कर लिया और इस तरह चारों ओरसे उनपर बाणोंकी वर्षा करने लगे। किंतु इसपा भी दुर्धं बीर बनक्कप आपकी सेनाके अनेको वीरोको धराशाची कर सिन्ध्रुएवकी ओर बढ़ते गये। तब कर्ण अपने बेगयुक्त बाणोसे उनकी गतिको रोकनेका प्रयत्न करने लगा। उसने उनपर प्रचास बाणोसे वार किया। इसपर अर्जुनने उसका धनुष काटकर नी बागोसे उसकी हातीपर चोट की । अतापी कर्णने तुरंत ही दूसरा धनुव बठाया और आठ हजार बाण झोड़कर एकदम अर्जुनको डक दिया। अर्जुनने भी अपने हासकी सफाई दिखाते हुए सब योद्याओंके देखते-देखते उसे बाणोंसे आच्छादित कर दिया। इस प्रकार बाणोंके समूहमें डिप जानेपा भी वे एक-दूसरेपर प्रहार करते रहे। इस समय वे बड़ी ही फुर्ती और सफाईसे पुद्ध कर रहे से तथा वहाँ साई हुए सब बोद्धा उनके इस

अर्जुत संप्रामको देख रहे वे। इतनेहीमें अर्जुनने धनुषको कानतक रहीचकर चार वाणीसे कर्णके घोड़ोंको मार डाला तथा एक मान्तमे सारधिको स्थमें नीचे गिरा दिया।



कर्णको रखहीन देखकर अद्याखामाने उसे अपने रखपर बढ़ा क्षिया और किर वह अर्जुनसे मिड़ गया। इसी समय क्षण्यने तीस बाणोंसे अर्जुनपर वार किया, कृपाखार्यने वीस बाणोंसे श्रीकृष्णको और बारहरे अर्जुनको बीधा तथा सिन्धुराजने बारसे और वृषसेनने सात बाणोंसे श्रीकृष्ण और अर्जुनको बायल कर दिया। इसी प्रकार अर्जुनने भी बीसठ बाणोंसे अद्यायायर, सीसे शाल्यपर, दससे जयद्रवपर, तीनसे वृषसेनपर और बीससे कृपावायंपर चोट की। पित्र घे सब महारखी अर्जुनकी प्रतिज्ञा भट्ट करनेके किवारसे एक साथ मिलकर उनपर टूट पड़े। उन्होंने भारी-भारी गदाओं, त्येडके परियां, शक्तियों तथा और भी तरह-तरहके शक्तोंसे उनपर एक साथ खेट की। किंतु अर्जुन इस प्रकार आक्रमण करती हुई इस कोरवसेनाको देखकर हैंसे और आफ्रमण अनेको बोरोको विश्वंस करते हुए आगे बढ़ने लगे।

राजन् ! जिस समय अर्जुन अपने धनुषको होरी खींचते थे, उस समय उससे इन्द्रके कड़की-सी भवानक ध्वान होती थी। उसे सुनकर आपकी सेना पागलोंके समान धक्तरमें पड़ बातों थी। ये इतनी पुनींसे बाण होइते थे कि हमें यही नहीं बान पड़ता था कि वे कब बाण लेते हैं, कब उसे धनुषपर

चढ़ाते हैं, कब धनुषकी होरी खींचते हैं और कब उसे छोड़ते हैं। अब उन्होंने कुपित होकर दुर्जय ऐन्द्रासका प्रयोग किया। उससे सैकड़ों-हजारों दिष्य बाण अकट हो गये। कौरबोंने भी शस्त्रोकी वर्षासे आकाशमें अन्यकार-सा कर दिया वा । उसे अपने दिव्यास्त्रोंके मन्त्रोंसे अभिमन्तित बाणोद्धरा अर्जुनने नष्ट कर दिया। इस समय शुरवीस्ताका दम भानेवाले आपके जो-जो बीर उनके सामने आये, वे सभी आगकी लघटपर गिरनेवाले पतिगोंके समान नष्ट हो गये। इस प्रकार अनेकी चुरवीरोंके जीवन और सुधशकों नष्ट करते हुए वे युद्धस्थलमें मूर्तिमान् मृत्युके समान विचार रहे है । अर्जुनने उस समय जो अति दुत्तर अखप्रलय किया उसमें अनेकों अच्छे-अच्छे वीर दूस गये। सिर कटे हुए शरीरों, बाह्योंन पिन्हों, हसाहीन भुगाओं, बिना अंगुलियोंके डावों, मुँड कटे हुए हावियों, वन्तरीन मातङ्कों, धायल बीवावाले घोड़ों, टूटे-फूटे रखों तबा जिनकी अति, पेर या दूसरे जोड़ कट गये हैं, ऐसे निक्रेष्ट और तहपते हुए सैकड़ों-हजारों वीरोंके कारण वह विज्ञान युद्धभूमि भीरु पुरुषोंके लिये अत्यन्त भयाव्य हो रही बी। अर्जुनका ऐसा पूर्तिपान् कालके समान अधूतपूर्व पराक्रम देसकर कौरवोमें बड़ी सनसनी फैल गयी। इस प्रकार भयानक कर्मद्वारा अपनी भीषणताकी छाप सगाकर से बहे-बहे पहारथियोंको लॉधकर आगे बह गर्थ !

अर्जुनको जयहथकी ओर बढ़ते देखकर कीरव योद्धा उसके जीवनसे निराश होकर संवामभूमिसे लेटने लगे। इस समय आपके पश्चका जो चीर अर्जुनके सामने आता था, उसीके शरीरपर उनका प्राणात्तक बाण गिरता था। महारधी अर्जुनने आपकी सारी सेनाको कक्योंसे व्याप्त कर दिया। इस प्रकार आपकी चतुरङ्किणी सेनाको व्याकुल करके वे जपद्रशके सामने आये। उन्होंने अश्वत्वापाको प्रवास, वृषसेनको तीन, कृपाचार्यको नी, शल्यको स्रोल्ड, कर्णको क्तीस और जबहथको बोसठ बाणोसे बीधकर बड़ा सिंहनाइ किया। जयद्रथसे अर्जुनके बाण न सहे गये। वह अंकुश साये हुए हाथीके समान अत्यना क्रोधमें घर गया। अतः उसने तीन बाणींसे श्रीकृष्णको और छःसे अर्जुनको बीधकर आठ वाणोंसे उनके घोड़ोंको धायल कर डाला तथा एक बाण उनकी ध्वजापर छोड़ा । किंतु अर्जुनने उसके छोड़े हुए वाणोंको व्यर्थ करके एक ही साथ दो वाण मास्कर उसके सार्थिके सिर और ध्वजाको काट डाला । इसी समय सूर्यको बड़ी तेजीसे अस्ताचलके समीप जाते देख श्रीकृष्णने कहा, 'पार्थ ! इस समय जयहथको छ: महारथियोने अपने बीचमें कर रखा है। अतः संप्रापमें इन छहोको परास्त किये बिना

ज्यज्ञको मारना सम्भव नहीं है। इसलिये इस समय में सूर्यको छिपानेके लिये एक ऐसा उपाध करूँगा, किससे ज्यज्ञको साफ-साफ यही मालूम होगा कि सूर्य असा हो गया। इससे वह हर्षित होकर तुन्हें भारनेके लिये वाहर निकल आवेगा और अपनी रक्षांके लिये किसी प्रकारका प्रयत्न नहीं कोगा। उस अवसरपर तुम उसपर प्रहार करना, सूर्य अस्त हो गया है—यह समझकर उपेक्षा मत करना। इसपर अर्जुनने कहा, 'आप वैसा कहते हैं, यही किया जायगा।'

तब योगीसर ब्रीकृष्णने योगयुक्त होकर सूर्यको सकनेके वियो अन्यकार अपन्न कर दिया । अन्यकार फैलते ही आपके योद्धा यह समझकर कि सूर्य अस्त हो गया है अर्जुनके



नाशकी सम्यावनासे बड़ी खुशीमें घर गये। खुशीके मारे उन्हें सूर्वकी ओर देखनेका भी ध्यान नहीं रहा। इसी समय राजा जयद्रथ सिर कैंबा करके सूर्यकी ओर देखने लगा। तब श्रीकृष्णने अर्जुनसे फिर कहा, 'बीर! देखों, सिन्धुराज तुन्हारा भय छोड़कर सूर्यकी ओर देख रहा है; इस दुष्टको मारनेका यही सबसे अन्हार अवसर है। फीरन ही इसका सिर उड़ाकर अपनी प्रतिज्ञा पूरी करो।' श्रीकृष्णकी यह बात सुनकर प्रतापी पाण्डुनन्दन अपने प्रबण्ड बाणोंसे आपकी सेनाका संहार करने लगे। उन्होंने कर्ण और वृषसेनके धनुष काटकर एक भल्लसे शल्यके सारधिको रक्षसे नीचे गिरा दिया तथा कुप और अन्नरक्षामा दोनों ही मामा-भानजोंको

बहुत घायल कर डाला । इस प्रकार आपके सब महारवियोकी अत्यन्त व्याकुल कर उन्होंने एक दिच्यान्होंसे अभिमन्त्रित तवा गन्ध और पुष्पादिसे पूजित इन्ह्रके बन्नके समान प्रचण्ड बाण निकाला। उसे विधिवत् वज्राक्तरे अभियक्ति कर बड़ी पुर्तीसे गाण्डीवपर बढ़ाया। इस समय श्रीकृषाने अल्डी करनेका संकेत करते हुए फिर कहा, 'धरञ्जय । सूर्य अस्ताचलपर पहुँबनेहीबाला है, दुष्ट जयबद्यका सिर फोरन काट डालो । देखो, इसके तथके विषयमें में तुन्हें एक बात सुनाता है। इसका पिता जगळसिद्ध राजा वृद्धक्ष्य वा। उसे आयुका बहुत अधिक भाग बीत जानेपर यह पुत्र प्राप्त हुआ वा । इसके विषयमें राजा वृद्धक्षत्रको यह आकालवाणी हुई कि 'राजन् ! आपका यह पुत्र कुल, सील और दम आदि गुणोंमें सूर्व और चन्त्रवंतियोंके समान होगा। इस क्षत्रियप्रवरका लोकपं द्युरवीरालोग सर्वदा सत्वार करेंगे। किंतु संप्राममें युद्ध करते समय एक क्षतियक्षेत्र अधानक इसका सिर काट डालेगा।' यह मुनकर सिन्धुरात वृद्धक्षत्र बहुत देरतक सोचता रहा, किर उसने पुत्रलेहके वद्यों मूत होकर अपने जातिबन्धुओसे कहा—'जो पुत्रव मेरे पुत्रका सिर पृथ्वीपर गिरावेगा, उसके मलकके थी अवदय ही सी टुकड़ हो जायेगे।' ऐसा कडकर वह जपद्रवका राज्याभिकेक कर वनको चला गया और बड़ी उम्र तयस्या करने लगा । इस समय वह समन्तपञ्चक क्षेत्रके बाहर बड़ी घोर तपस्ता कर रहा है। इसलिये तुम दिखासारे इसका सिर काटकर वृद्धकाकी



गोदमें गिरा दो । यदि तुमने इसे पृथ्वीपर गिराया तो निःसंदेश तुन्हारे सिरके भी सौ दुकड़े हो जायेंगे ।'

श्रीकृष्णकी यह बात सुनकर अर्जुनने यह वज्रतृत्य बाण छोड़ दिया। यह सिन्धुराजके मस्तकको काटकर उसे बावकी तरह लेकर आकाशमें उड़ा और समन्तपञ्चक क्षेत्रके बाहर ले गया। इस समय आपके समग्री राजा युद्धक्षत्र संध्योपासन कर रहे थे। उस बाणने यह सिर उनकी गोदमें डाल दिया और उन्हें इसका पतातक न चला। जब युद्धक्षत्र जय करके उठे, तो यह सिर उनकी योदसे पृथ्वीयर गिर गया और उसके गिरते ही उनके सिरके भी सी दुकड़े हो गये।

चन् ! इस प्रकार जब अर्जुनने जयहथको मार हाला, तो श्रीकृष्णने वह अन्यकार दूर कर दिया । अब आपके पुत्रोंको मालूम हुआ कि यह सब तो श्रीकृष्णकी रखी हुई माया ही थी । इस प्रकार अर्जुनने आठ अशीहणी सेनाका संहार करके आपके दामाद जयहबका क्य किया । जयहथको मरा देखकर आपके पुत्र दुःससे औसू बहाने लगे और अपनी



किजयके विषयमें निराश हो गये। इस्त जयद्रवका यथ होनेपर श्रीकृष्ण, अर्जुन, भीमसेन, सात्यक्ति, पुधामन्यु और उत्तनीजाने अपने-अपने शङ्क बजाये। उस महान् सङ्कनादको सुनकर धर्मपुत्र युधिहिरको निश्चय हो गया कि अर्जुनने सिन्युराजको मार डाला है। तब उन्होंने बाते बजवाकर अपने बोद्धाओंको हर्षित किया तथा संधाममें ब्रोणाचार्यसे युद्ध करनेके लिये उनपर आक्रमण किया। अब सुर्यासके बाद सोमकोके साथ आचार्यका बड़ा रोमाञ्चकारी युद्ध होने | तने । इधर बीरवर अर्जुन भी अपनी प्रतिज्ञा पूरी करके सब लगा । वे सब ब्रोपके प्राणीके प्राह्नक होकर उनके साथ लड़ने | ओरसे आपके योद्धाओंका संहार करने लगे ।

### कृपाचार्यको मूर्च्छा और सात्यिक तथा कर्णका युद्ध

पुतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! जब अर्जुनने जयज्ञवको पार बाला, वस समय मेरे पक्षवाले योद्धाओंने क्या किया ?

सञ्जयने कहा—भारत ! सिन्धुराजको युद्धमें अर्जुनके हाथसे मारा गया देख कृपाचार्यने क्रोधमें भरकर उनपर बड़ी भारी बाणवर्षा आरम्य की। दूसरी ओरसे अञ्चलामाने भी आक्रमण किया। फिर दोनों दो ओरसे अर्जुनपर तीले बाणोकी वर्षा करने लगे। इससे अर्जुनको बड़ी व्यथा हुई। कृपाधार्य गुरु थे और अचलामा गुरुपुत्र, अतः अर्जुन उन दोनोंके प्राण नहीं लेना चाहते थे; इसीलिये वे धीरे-धीरे उनपर बाण छोड़ रहे थे, तो भी इनके छोड़े हुए बाज उन्हें विशेष बोट पहुँचाते थे। अधिक बाग लगनेके कारण उन दोनोको बड़ी वेदना हुई । कृपाचार्य तो रचके पिछले भागमें बैठ गये और तन्त्रें मूर्का आ गयी। यह देश सारबि उन्हें रणभूमिसे बाहर ले गवा। उनके हटते ही अग्रत्वामा भी वहाँसे माग गया। कृपावार्यको अपने वाणोकी पीक्षसे पृथ्वित देख अर्जुनको बड़ी दवा आपी; उनकी आँखोंसे ऑसुओकी बारा बहने लगी, वे बहुत दीन होकर रचपर वैठे-ही-बैठे इस प्रकार विलाप करने लगे—'पापी दुर्योधनके जन्म लेले ही महाबुद्धिमान् विदुरजीने राजा धृतराष्ट्रमे कहा था कि 'यह बालक अपने वंशका नाज करनेवाला है; इसे मृत्युके हवाले कर दिया नाय, तभी कुशरू 🖁 ! इससे कुरुवंशके प्रयुक्त महारशियोंको महान् भग प्राप्त होगा।' उन सत्यवादी महात्माकी कही हुई बात आज प्रत्यक्ष दिलायी दे रही है। दुर्योधनके ही कारण आज में अपने गुरुको बाणसप्पापा सोते देख रहा हूँ। क्षत्रियोंके ऐसे आचार और बल-पौरवको धिकार है। भेरे-जैसा कौन मनुष्य ब्राह्मण-आचार्यसे ब्रोह करेगा ? हाच ! शरहान् ऋषिके पुत्र, मेरे आजार्य और ब्रोणके परम सस्ता ये कृप आज मेरे ही बाणोंसे पीड़ित होका रधकी बैठकमें पड़े हैं। इच्छा न रहते हुए भी मैंने इन्हें बाजोंसे बहुत घायल कर दिया। अब इन्हें दुःल पाते देख मेरे प्राणीको बड़ा कष्ट हो रहा है। यहलेकी बात है, एक दिन अव्यविद्याकी शिक्षा देते हुए आचार्च कृपने मुझसे कहा वा—'कुरुनदन ! शिष्यको गुरुपर किसी तरह प्रहार नहीं करना बाहिये।' उन साधु, महात्मा एवं आचार्यक इस आदेशका मैंने आज युद्धमें पालन नहीं किया। गोविन्द् ! मुझे विकार है कि इनपर भी

कारन्वार हास उठाता है।'

अर्जुन इस प्रकार विलाप कर ही रहे थे कि राधानन्दन कर्वा सिन्युराजको मारा गवा देख उनपर बढ़ आचा। यह देख पाञ्चालराजके दोनों पुत्रों और सात्पकिने सहसा कर्णपर धावा किया। यहाराबी अर्जुनने जब कर्णको आते देशा तो हैसकर धगवान् देवकीनन्दनसे कहा—'जनार्दन ! यह देशिये, कर्ण सायकिके रचकी ओर बढ़ा जा रहा है। युद्धमें सायकिने जो भूरिकवाको मार डात्या है, यह उससे नहीं सहा जाता। अतः जहाँ कर्ण जा रहा है, वहीं आप भी घोड़ोंको हाँककर ले व्यक्तिये।' अर्जुनके ऐसा कहनेपर भगवान् श्रीकृष्णने यह समयोजित वात कही—'पाण्डुनन्दन ! कर्णके रिश्ये सात्यकि अकेला ही काफी है: फिर जब पञ्चालराजके दो पुत्र भी उसके साथ है, तब तो कड़ना ही क्या है ? इस समय कर्णके साब तुन्हारा युद्ध होना ठीक नहीं है; क्योंकि उसके पास इन्डाकी दी हुई शक्ति भीजूद हैं; तुन्हें भारनेके किये ही वह बड़े पामसे उसे रखता है और बरावर उसकी पूजा करता है। अत: कार्णको जैसे-तैसे सात्यक्तिके ही पास जाने दो। मैं उस दुरातपाके अन्तकारुको जानता 🕻, समय आनेपर बताऊँगा; किर तुम अपने बाणोसे उसे इस फूतलपर मार गिराओंगे।

*प्राच्छाने पूळा—सञ्जय* ! धृरिक्रवा और जबहश्यके मारे जानेपर जब कर्णके साथ सात्यकिका युद्ध हुआ, उस समय सात्यकिके पास तो कोई रथ था ही नहीं; फिर वह किसके रबपर सवार हुआ ?

सङ्क्ष्में कहा—यहाराज ! भगवान् श्रीकृष्ण भूत और भविष्यको भी जानते हैं; उनके मनमें यह बात पहलेसे ही आ गयी की कि भूरिज्ञवा सात्यकिको हरा देगा। अतः उन्होंने अपने सार्रांब दारुकको आज्ञा दे दी थी कि 'तुम सबेरे ही मेरा रख जोतकर तैयार रखना ।' राजन् ! देवता, गन्धर्व,यक्ष, सर्प, राह्नस अथवा मनुष्य—कोई भी श्रीकृष्ण और अर्जुनको नहीं जीत सकते। ब्रह्मा आदि देवता और सिद्ध पुस्य इन दोनोंके अनुपम प्रभावको जानते हैं। अब युद्धका समाचार सुनिये । सात्यकिको रथहीन और कर्णको उसपर धावा करते देल भगवान् श्रीकृष्णने अपने महान् शङ्ख पाञ्चजन्यको ऋषध-स्वरसे बजाया । शङ्कनाद सुनते ही दासकः घगकान्का संदेश समझ गया और रथ उनके पास ले आया ।

फिर सात्यकि भगवान्की आज्ञासे उसपर जा बैठा। वह रब विमानके समान देदीय्यमान वा, सात्यकि उसपर सवार हो बाणोंकी झड़ी लगाता हुआ कर्णकी ओर दोड़ा। उस समय अर्जुनके चक्तरक्षक युधायन्यु और उत्तमीजा भी कर्णपर टूट पड़े। कर्णने भी बाणवर्षा करते हुए क्रोधमें भरकर सात्यकिके ऊपर धावा किया। इन दोनोमें जैसा युद्ध हुआ वा, वैसा इस पृथ्वीपर वा देवलोकमें देवता, गन्वर्व, असुर, नाग और राक्षसोंका भी युद्ध नहीं सुना गया । महाराज ! ठन दोनोंके अद्भुत पराक्रमको देख सभी योखा युद्ध बंद कर व्हीं दोनोंके अलोकिक संप्रामको मुख होकर देखने लगे। दास्कका सार्राध-कर्म भी अद्भुत या; वह कर्मा रवको आगे बदाता, कभी पीछे हटाता, कभी मण्डलाकारमें चारों ओर मुमाने लगता और कभी बहुत आगे बढ़कर सहसा खेट. आता था। उसके रवसंवालनकी कला देल आकाश्चये लड़े हुए देवता, गन्धर्व और दानव भी कित्मव-विमुख हो खे थे; सभी बड़ी सावधानीसे कर्ण और सात्यकिका युद्ध देश छे धे। से दोनों बीर एक-दूसरेपर वाणोंकी इस्ही लगा रहे थे। सात्यकिने अपने सायकोकी बोटसे कर्णको सूच प्रायक किया। कर्ण भी भूरिक्षवा और जलसन्त्रकी मृत्युसे लोका हुआ था, यह सात्यकिको अपनी दृष्टिसे दग्ध-सा काता हुआ बारम्बार बड़े बेगसे धावा करता था; किंतु सत्यकि उसे कुपित देख अपनी बाणवयकि द्वारा बराबर बॉबला ही रहा । रणमें उन दोनोंके पराक्रमको कही तुलना नहीं ही, दोनो ही दोनोंके अङ्ग-प्रत्यङ्ग छेद रहे थे। बोड़ी ही देश्ये सात्यक्तिने कर्णके सम्पूर्ण इत्तरिमें पाव कर दिया और एक पाल मारकर उसके सारधिको भी रचकी बैठकमे नीचे गिरा दिया । इतना ही नहीं, अपने तीसे तीरोसे उसने कर्णके चारों श्वेत घोड़े भी मार हाले । फिर ध्वजा काटकर उसके रचके भी । संहार हुआ ।

सैकड़ों टुकड़े कर दिये। इस प्रकार सात्यकिने आपके पुत्रके देखते-देखते कर्णको रखडीन कर दिया।

तब कर्णपुत्र वृजसेन, महराज शल्य और द्रोणनन्दन अश्रत्वामाने आकर सात्यकिको सब ओरसे घेर रिच्या । उधर कर्णके रवहीन हो जानेसे सम्पूर्ण सेनामें हाहाकार मच गया। कर्ण होकोक्कास सॉक्ता हुआ तुरंत ही दुर्योधनके रथपर वा बैठा । सात्वकि कर्ण तथा आपके पुत्रोको मारनेमें समर्थ बा तो भी उसने अर्जुन और भीमसेनकी प्रतिज्ञा रखनेके लिये उनके प्राण नहीं लिये। केवल उन्हें धायल और व्याकुल करके ही होड़ दिया। जिस समय पिछली बार जुआ लेला गण था, उसी समय भीमसेनने आपके पुत्रोंको और अर्जुनने कर्णको मार कलनेकी प्रतिज्ञा की थी। कर्ण आदि प्रधान-प्रचान बीरोने सत्त्वकिको मार डालनेका पूरा प्रवत किया, किंतु वे सफल न हो सके। अश्वत्वामा, कृतवर्मा तथा अन्य संकड़ों क्षत्रिय महार्शक्योंको सात्यकिने एक ही धनुषसे पराल कर दिया । वह श्रीकृष्ण और अर्जुनके समान पराकमी था, उसने आपकी सम्पूर्ण सेनाको हैंसते-हैंसते जीत लिया। तत्पद्वात् दारुकका छोटा भाई एक सुन्दर रथ सजाकर सात्यकिके पास हे आया । उसीपर सवार हो सात्यकिने पुन: आपकी सेनापर बाबा किया। फिर दारुक इच्छानुसार श्रीकृष्णके पास करत गया। इधर कोरव भी कर्णके रिप्ये एक सुन्दर रख ले आये, जिसमें बड़े वेगवान् उत्तम घोड़े जुले हुए थे । उस रक्षपर यन्त्र रक्षा था, पताका फहराती थी, नाना प्रकारके शस्त्र रसे हुए थे और उसका सारथि सुयोग्य था। इस रक्यर बैटकर कर्णन भी इाहुऑपर आक्रमण किया। राजन् ! उस युद्धमें भीमसेनने आपके इकतीस पुत्रोको सार बाला । इस प्रकार आपकी अनीतिके कारण ही यह भयंकर

### अर्जुनका कर्णको फटकारना, युधिष्ठिरका अर्जुन आदिसे मिलना और भगवान्का स्तवन करना

सजयने करा—महाराज! एक तो भीपसेनका रह टूट गया था, दूसरे कर्णने उन्हें अपने वाण्याणोंसे खूब पीडित किया; इससे वे क्रोधके बशीभूत होकर अर्जुनसे बोले— 'धनक्रप! सुनते हो न ? तुन्हारे सामने ही कर्ण मुझसे कहता है कि 'अरे नपुंसक, यूड, पेटू, गैवार, बालक और कायर! तू लड़ना छोड़ दे।' मेरे विषयमें ऐसी बात मुझसे निकालनेवाला मनुष्य मेरा वस्त्र है; इसलिये तुम इसका वध करनेके लिये मेरी बात पाद रहो और ऐसा उद्योग करो, निससे मेरा वसन मिध्या न हो।'

भीमसेनकी बात सुनकर अर्जुन आगे बढ़े और कर्णके

निकट जाकर बोले—'पापी कर्ण ! तू आप ही अपनी तारीफ किया करता है। संज्ञामधूमिमें इटे हुए शुरवीरोको दो ही परिणाम जास होते हैं—जीत या हार। आज युद्धमें सात्विकने तुझे रखहोन कर दिया था; तेरी इन्त्रियाँ विकल हो रही थीं, तू मौतके निकट पहुँच खुका था; तो भी तेरी मृत्यु मेरे हावसे होनेवाली है—यह सोचकर ही सात्यिकने तुझे जीवत छोड़ दिया है। देवयोगसे तूने भी महाजली भीमसेनको किसी तरह रखहोन किया है; कितु ऐसा करके जो तूने उनके प्रति कड़वी बाते कही है, वह महान् पाप है। यह काम नीच पुस्त्रोंका है। आखिर तू सुतका ही तो पुत्र ठहरा, तेरी समझ गैवारोंकी-सी क्यों न हो ? महायराक्तमी धीमसेनके प्रति तूने जो अप्रिय बाते सुनायी है, वे सहन करने योग्य नहीं हैं। सारी सेना देख रही थी, हमारी और आकृष्णकी भी उथर हो दृष्टि थी जब कि आर्य भीयने तुझे अनेकों बार रखहीन किया था। परंतु उन्होंने तेरे लिये एक बार भी कड़ी जबान नहीं निकाली। इतनेपर भी जो तूने उन्हें बहुत-से कट्ट क्वन सुनाये हैं तबा मेरी अनुपस्वितिये तुम सबने मिलकर जो सुच्छानन्दन अधिमन्युका वथ किया है, उस अन्यायका अब तुझे शीप्त हो फल मिलेगा। अब मैं तुझे तेरे सेकक, पुत्र और बच्युओंसबित पार डालूँगा। युद्धमें तेरे देखते-देखते तेरे पुत्र वृष्योक्ता वध करूँगा। उस समय मोहबझ यदि दूसरे राजा भी मेरे पास आ जायेंगे तो उनका भी सेहार कर डालूँगा—यह बात मैं अपने शक्तांकी शपथ साकर बहता हैं।"

इस प्रकार जब अर्जुनने कर्णक पुत्रका वय करनेकी प्रतिज्ञा की, उस समय रक्षियोंने महान् तुमुलनाद किया। वह अत्यन्त मर्थकर संजाम अभी बल ही रहा बा, इतनेमें सूर्य अस्ताचलपर पहुँच गये । अर्जुनकी प्रतिका पूरी हो चुकी बी, अतः भगवान् श्रीकृष्णने उन्हें छलीसे लगकर कहा-'किजय ! बड़े सीधाम्यकी बात है कि तुमने अपनी बहुत बड़ी प्रतिज्ञा पूर्ण कर ली। यह भी बहुत अच्छा हुआ कि पापी पुदक्षत्र अपने पुत्रके साथ मारा गया। धारत ! कौरव-सेनाके मुकाबलेमें आकर देवताओका दक भी परास हो सकता है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। अर्जुन ! मैं तो तीनों रहेकोमें तुम्हारे सिवा किसी दूसरे पुरुवको ऐसा नहीं देखता, जो इस मेनाके साथ लोहा ले सके । तुन्हारा बल और पराक्रम स्त, इन्द्र और ययराजके समान है। आज अकेले तुमने जैसा पुरुवार्थ किया है, ऐसा कोई भी नहीं कर सकता। इसी प्रकार जब तुम बन्धु-बान्धवोंसहित कर्णको मार डालोगे तो पुनः तुम्हें बधाई दूँगा ।'

अर्जुनने कहा—'पाधव । यह तो तुन्हारी ही कृपा है, जिससे मैंने प्रतिज्ञा पूरी की । तुम जिनके लामी हो—रक्षक हों, उनकी जिसप होनेमें आडार्य ही क्या है ?' अर्जुनके ऐसा कहनेपर मगवान् धीरे-धीर घोड़ोको हाँकते हुए चले और पुद्धका वह दारुण दून्य अर्जुनको दिलाने लगे । वे कोले—'अर्जुन ! जो लोग युद्धमें जिल्ला और महान् सुपंश पानेको इच्छा कर रहे थे, वे ही ये शुरुवीर नरेश आज तुन्हारे बाणोसे मस्कर पृथ्वीपर सो रहे हैं। इनके शरीरका मर्पन्छान फिल-भिन्न हो गया है। ये बड़ी विकल्काके साथ मृत्युको प्राप्त हुए हैं। यद्यपि इनकी देहमें प्राण नहीं हैं तो भी कदनपर दमकती हुई दीसिके कारण ये जीवित-से दिलाची दे रहे हैं।



साथ ही इनके नाना प्रकारके अन्य-दाख तथा वाहन यहाँ पड़े हुए हैं. जिनसे यह रणभूमि भर गयी है।'

इस प्रकार संधानभूमिका दर्शन कराते हुए भगवान् कृष्णने स्वतनोकै साथ अपना पाळकन्य सङ्ख्र बजाया। फिर अजाहराष्ट्र राजा युधिष्ठिरके पास वा उन्हें प्रवास करके बड़ा—'महाराज ! सौधारवकी बात है कि आपका शप्तु मारा गया; इसके लिये आपको क्याई है। आपके छोटे भाइने अपनी प्रतिज्ञा पूरी की—यह बड़े हर्वका विषय है।' यह सुनकर राजा सुधिष्ठिर रचसे कृद पहें और श्रीकृष्ण तथा अर्जुनको यले तनाकर मिले । उस समय वे आनन्तके उपहर्त हुए ऑसुओसे धींग रहे थे। वे बोले—'कमलनधन ब्रीकृष्ण ! आपके मुलसे यह प्रिय समाचार सुनकर मेरे आनन्दकी सीमा नहीं है। वास्तवमें अर्जुनने यह अद्भुत काम किया है। सीभाग्यकी बात है कि आज मैं आप दोनों पहारवियोको प्रतिज्ञाके भारसे मुक्त देख रहा हूँ। यह बहुत अच्छा हुआ कि पापी जयद्रथं मारा गया। कृष्ण ! आपके इस सुरक्षित होकर पार्वने जो जयहचका वय किया है, इससे पुड़ो बड़ी प्रसन्नता हुई है। आप तो सदा सब प्रकारसे हमारे प्रिय और वितके साधनमें ही लगे रहते हैं। जनार्दन ! जो काम देवताओंसे भी नहीं हो सकता था, उसे अर्जुनने आपके ही बुद्धि, बल और पराक्रमसे सम्पन्न किया है। यह चराचर जगत् आपकी ही कृपासे अपने-अपने वर्णाश्रमोचित मार्गमे



स्थित हो जप-होमादि कमोंमे प्रकृत होता है। पहले वह स्तरा दुवर-प्रपञ्च एकार्णवर्ने निमा-अन्यकारमय वा, आपके अनुप्रहसे यह पुनः जगत्के रूपमें प्रकट हुआ है। आप सन्पूर्ण लोकोकी मुख्रि कानेवाले अविनाशी परमेखर हैं, आप ही इन्द्रियोके अधिष्ठाता हैं: जो आपका दर्शन पा जाते हैं, उन्हें कभी मोह नहीं होता। आप पुराण-पुरुष हैं, परम देव हैं: देवताओंके भी देवता, गुरु एवं सनातन हैं; वो खेग आपकी शरणमें जाते हैं, वे कभी मोहमें नहीं पड़ते । इंबीकेश ! आप आदि-अन्तसे रहित, विश्वविधाता और अविकारी देवता है; जो आपके भक्त हैं; वे बड़े-बड़े संकटोंसे पार हो जाते हैं। आप परम पुरातन पुरुष हैं, परसे भी पर हैं, आप परमेश्वरकी शरण हेनेवाले भक्तको मुक्ति प्राप्त होती है। बारों केंद्र जिनका यदा गान करते हैं, जो सची केदोंमें गाये जाते हैं, उन महाला श्रीकृष्णकी शरण लेकर में अनुपम कल्याण प्राप्त करूँगा। पुरुषोत्तम ! आप परमेश्वर हैं, ईखरोके ईग्वर हैं: यशु-यक्षी तथा मनुष्योंके भी इंश्वर है। अधिक क्या कहें—जो सकके इंश्वर हैं, उनके भी आप ही ईश्वर हैं; मैं आपको नमस्कार करता है। माधव ! आप ही सबकी उत्पत्ति और प्रलवके कारण हैं: सबके आत्मा है। आपका अञ्चदय हो। आप धनक्रवके पित्र, हिंदू और रक्षक हैं; आपको शरणमें जानेसे मनुष्यकी सुरसपूर्वक उन्नति होती है। भगवन् । प्राचीन महर्षि पार्कञ्डेयजी आपके चरित्रोंको जाननेवाले हैं; उन्होंने कुछ दिन पहले आपके पाहात्य और प्रधावका वर्णन किया था। असित, देवल, पहातपस्त्री नारद और मेरे पितामह व्यासमीने भी आपकी महिमाका गायन किया है। आप तेज:स्वरूप, परवाह्य, सत्व, महान् तप, कल्याणमय तथा जगत्के आदि कारण हैं। आपहीने इस स्थावर-जङ्गमक्तप जगत्की सृष्टि की । जगदीक्षर । जब प्रस्तवकास उपस्थित होता है, उस समय यह आदि-अन्तसे रहित आय परमेश्वरमें ही लीन हो जाता है। केटोंके विद्वान् आपको धाता, अनन्या, अन्यता, भूतात्या, महात्मा, अनन तबा विश्वतोमुल आदि नामोरो पुकारते हैं। आपका रहस्य गुह्न है. आप सबके आदि कारण और इस जगन्के स्वामी हैं। आप ही परम देव नारायण, परमातमा और ईचर हैं। ज्ञानस्वकार बीहरि और मुमुक्षुओंके आसपभूत धगवान् विच्यु भी आप ही हैं। आपके तत्त्वको देवता भी नहीं कानते । ऐसे सर्वागुणसम्बन्ध आप परमात्माको हमने अपना ससा कराया है।

युधिष्ठिरके इस प्रकार कहनेपर घगवान् श्रीकृष्य बोले—'धर्मराज ! आपकी उम्र तपस्म, परम धर्म, साधुता तक सरलतामें ही पापी जयदब पारा गया है। संसारमें सकतान, बाहुकर, वैयं, शीम्रता तथा अमीच बुद्धिमें कहीं कोई भी अर्जुनके समान नहीं है। इसीसे आपके छोटे मानि रणचुनिमें सबुसेनाका संहार करके सिन्धुराजका मस्तक काट हाला है।'

यह सुनकर युधिष्ठिरने अर्जुनको गले लगाया और उनके कदनमा हाब फेरकर शाकाशी देते हुए कहा—'अर्जुन ! किसे इन्द्रसकित सम्पूर्ण देवता भी नहीं कर सकते थे, यह काम आज तूने कर दिखाया है। सौमान्यका विषय है कि इस समय तुन्हारे सिरका भार उत्तर गया, जयहबको मारकर तुमने अपनी प्रतिज्ञा पूरी की।' तदनन्तर, धूरवीर भीमसेन और सात्यिकने भी धर्मराजको प्रणाम किया, उनके साथ पद्मालदेशीय राजकुमार भी थे। उन दोनो वीरोंको हाथ बोइकर रहड़े हुए देख युधिष्ठिरने उनका अभिनन्दन किया। वे बोरेरे—'आज बड़े आनन्दकी बात है कि तुम दोनोंको मैं इस सैन्यक्रयी सागरसे मुक्त देख रहा है। तुम दोनों कुद्धमें विजयी हुए। तुन्हारे मुकाबलेमें आकर द्वेणाचार्य और | दोनो बिलकुल मेरे कड़नेके अनुरूप हो। सौभाग्यसे ही आज कृतवर्मा परास्त हो गये। अनेको प्रकारके शकांसे तुमने कर्णको हराया और राजा शल्यको भी मार भगाया। अब तुम्हें सकुदाल देखकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हो रही है। तुनलोग मेरी आज्ञाका पालन करते और मेरे प्रति गौरकके बन्धनमें बैंधे रहते हो । संप्राममें तुन्हारी कभी हार नहीं होती, तुम

तुन्हें जीते-जागते देख रहा हूँ।

म्प्रैमसेन और सात्यकिसे ऐसा कहकर बर्मराजने उन्हें फिर गते लगावा और आनन्दके आँसू बहाने लगे। राजन् ! उस समय पाण्डवोजी सम्पूर्ण सेना आनन्दमञ्ज हो गयी, फिर उसने बड़े उत्साहके साथ युद्धमें मन लगाया।

## दुर्योधन और द्रोणाचार्यकी अमर्थपूर्ण बातचीत तथा कर्ण-दुर्योधन-सेवाद

सञ्जय कहते हैं—राजन् । जच्छयके मारे जानेपर आपका पुत्र दुर्पोधन ऑसू बहाने लगा, उसकी दशा बड़ी दयनीय हो गयी; अब शतुओंपर विजय पानेका उसका सारा उत्सव जाता रहा । अर्जुन, भीमसेन और सात्यकिने कौरवसेनाका बड़ा भारी संहार कर बाला है—यह देखकर उसका चेहरा बदास हो गया, आँखें भर आयी। वह सोचने लगा—'इस पृथ्वीपर अर्जुनके समान कोई चोद्धा नहीं है। जब अर्जुनको क्रोध बढ़ आता है, उस समय उनके सामने ब्रेणाबार्य, कर्ण, अस्रकामा और कृपाबार्य भी नहीं ठहर पाते । आजके युद्धमें उन्होंने हमारे सभी महारवियोंको हराकर सिन्धुराजका वय किया, किंतु कोई भी उन्हें रोक न सका। हाय ! हमारी इतनी बड़ी सेनाको पाण्डवॉने हर तरहसे नष्ट कर कला। जिसके घरोसे हमने युद्धके लिये अख-इस्कोंकी तैपारी की, जिसके पराक्रमका आश्रय ले संधिका प्रसाच करनेवाले श्रीकृष्णको तिनकेके समान समझा, उस कर्णको भी अर्जुनने युद्धमें परात्त कर दिया।

महाराज ! सारे जगत्का अपराध करनेवाला आपका पुत दुर्योधन जब इस प्रकार सोवते-सोवते मन-ही-मन ब्लूत व्याकुल हो गया तो आचार्य द्रोणका दर्शन करनेके लिये उनके पास गया और उनसे कौरवसेनाके महान् संहारका सारा समाचार सुनाया । उसने यह भी बताया कि शत्रु किजयी हो रहे हैं और कौरव आपत्तिके समुद्रमें डूब रहे हैं। फिर कड़ने लगा—'आचार्ष ! अर्जुनने इमारी सात अक्षीहिणी सेनाका नाश करके आपके शिष्य जयद्रयका भी वध कर द्वाला। ओह ! जिन्होंने हमें विजय दिलानेकी इच्छासे अपने प्राण त्यागकर यमलोककी राह ली, उन उपकारी मुझ्टोंका ऋण हम कैसे चुका सकेंगे ! जो ध्रूपाल हमारे लिये इस धूमिको जीतना चाहते वे, वे स्वयं भूमण्डलका ऐसर्व त्यागकर

चूरिपर स्ते खे हैं। इस प्रकार स्वार्थके लिये पित्रोका संहार करके अब में हंजार बार अद्यमेध यह करों तो भी अपनेको पवित्र नहीं कर सकता । मैं आचारध्रष्ट एवं पतित हूँ, अपने सगे-सम्बन्धियोंसे मैंने ब्रेंड किया है ! अहो ! राजाओंके समाजमें मेरे लिये पृथ्वी फट क्यों नहीं गयी, जिससे मैं उसीमें समा जाता । मेरे पितामह लोह्लुहान होकर बाणसम्पापर पढ़े हैं वे युद्धमें मारे गये, पर मैं उनकी रक्षा न कर सकत। काम्बोजएन, अलम्बुच तवा अन्यान्य सुहदोको मरा देसकर भी अब जीवित रहनेसे मुझे क्या लाभ है ? शबकारियोंमें लेह आबार्य । ये अपने यह-यागादि तथा कुऔ-बाबली बनवाने आदि शुधकर्मीकी, पराक्रमकी तथा पुत्रोकी शपव काकर आपके सामने सची प्रतिज्ञा करता 🗜 कि अब मैं पाज्योंके साथ संपूर्ण पाञ्चात राजाओंको मारकर ही शानि पाऊँगा, अववा जो लोग मेरे लिये युद्ध करते-करते अर्जुनके हाबसे अपने प्राण को चुके हैं, उनके ही लोकमें बला जाडेगा। इस समय मेरे सहायक भी मेरी मदद करना नहीं बाहते। औरोकी तो बात जाने दीजिये, स्वयं आप इयत्वेगोकी ड्येझा करते हैं। अर्जुन आपका प्यारा शिष्य है न, इसीलिये ऐसा हुआ है। इस समय तो मैं केवल कर्णको ही ऐसा देखता है, जो सबे दिलसे मेरी विजय चाहता है। जो मुर्ज मित्रको ठीक-ठीक पहचाने बिना ही उसे मित्रके कामपर लगा देता है, उसका वह काम चौपट ही होता है। जयद्रथ, मृतिब्रवा, अमीवाह, शिवि और वसाति आदि नरेश मेरे लिये युद्धमें मारे गये। उनके जिना अब मुझे इस जीवनसे कोई त्यभ नहीं है; अतः मैं भी वहीं नाता है, नहीं वे पुरुषशेष्ठ पधारे हैं। आप तो केवल पाण्डवीके आकार्य है, अब हमें जानेकी आज्ञा दीजिये।'

राजन् ! आपके पुत्रकी कही हुई बातें सुनकर आचार्य

डोण मन-ही-मन बहुत दुःखी हुए। वे बोड़ी देशक चुपचाप कुछ सोचते रहे, फिर अत्यन्त व्यक्ति होका बोले— 'दुर्पोधन ! तू क्यों इस प्रकार अपने वाग्वाणीसे मुझे छेद रहा है। मैं तो सदा ही तुझसे कहता आया है कि अर्जुनको युद्धमें जीतना असम्मव है। जिन भीव्यपितामहको हमलोग त्रिमुवनका सर्वश्रेष्ट वीर समझते थे, वे भी जब मारे गये तो औरोंसे क्या आशा रखें ? तूने जब जूआ खेलना आरम्प किया था, उस समय विदुरने कहा था—'क्टा दुर्योधन ! इस कौरव-सभामें प्रकुति जो ये पासे फेंक खा है, इन्हें पासा न समझो; ये एक दिन तीरो बाण बन जायेंगे। ये ही पासे अब अर्जुनके हाथसे बाण वनकर हमें मार रहे हैं। उस दिन विदुरकी बात तेरी समझमें नहीं आयी ! विदुरजी धीर है, महात्या पुरुष हैं; उन्होंने तेरे करुवाणके लिये आधी बातें कही थीं, किंतु तूने विजयके उल्लासमें अनसुनी कर दीं। आज जो यह भर्चकर संहार यजा हुआ है, यह उनके वचनोंके अनादरका ही फल है। जो पूर्ल अपने हितेषी मिजीके हितकर सचनकी अवहेलना करके मनमाना बर्ताव करता है, वह बोई ही समयमें जोबनीय दशाको प्राप्त हो जाता है। यही नहीं, तूने एक और बड़ा धारी अन्याय किया कि हमलोगोंके सत्यने ग्रेपदीको सभामे बुलाकर अपमानित किया । यह उस कुलमें उत्पन्न हुई है, सब प्रकारके धर्मीका पालन करती है; वह इस अपमानके योग्य नहीं थी। गान्धारीनन्दन ! उस पायका ही वह महान् फल प्राप्त हुआ है। यदि वहाँ वह फल नहीं विकता तो परलोकमें तुझे इससे भी अधिक दण्ड मोगना पड़ता। पाण्डल मेरे पुत्रके समान हैं, वे सदा धर्मका आकरण करते रहते हैं; भेरे सिधा दूसरा कौन मनुष्य है, जो ब्राह्मण कजलाका भी उनसे डोह करे ? दुर्बोधन ! तू तो नहीं मर गया था; कर्जा, कृपाचार्य, शल्य और अश्वत्याचा—ये सक तो जीवित थे; फिर सिन्पुरानको मृत्यु क्यों हुई ? तुम सकने मिलकर उसे क्यों नहीं बसा लिया ? राजा जयद्रश्च विशेषतः मुझपर अंदैर तुझपर ही अपनी जीवन-रक्षाका मरोसा किये बैटा वा; तो भी जब अर्जुनके हाबसे उसकी रक्षा न की जा सकी तो मुझे अब अपने जीवनकी रक्षाका भी कोई स्वान नहीं दिखायी देता । जहाँ बड़े-बड़े महारशियोंके बीच सिन्धुराज जयद्रव और भूरिश्रवा मारे गये, वहाँ तू किसके बचनेको आज्ञा करता है ? जिन्हें इन्द्रसहित सम्पूर्ण देवता भी नहीं मार सकते थे उन भीष्मजीको जबसे मृत्युके मुखमें पड़ा देखा है, तबसे यही सोचता हूँ कि अब यह पृथ्वी तेरी नहीं रह सकती। यह देखो, पाण्डवों और सृक्षयोंकी सेनाएँ एक साथ मिलकर सुक्रपर चढ़ी आ रही हैं। दुर्योधन ! अब मैं पाञ्चाल राजाओंको मारे

बिना अपना कवच नहीं उतासेगा। आज युद्धमें वही कर्म कर्तना, जिससे ठेरा हित हो। मेरे पुत्र अध्यत्वामासे जाकर कहना कि वह युद्धमें अपने जीवनकी रक्षा करते हुए जैसे भी हो सोमकोंका संहार करे, उन्हें जीवित न छोड़े। दथा, दम, सत्य और सरकता आदि सद्गुणोंमें स्थित रहे; धर्मप्रधान कर्मोंका ही वारच्वार अनुहान करे। ब्राह्मणोंको संतुष्ट रखे। अपनी शक्तिके अनुसार उनका सरकार करे, अपमान कभी न करे; क्योंकि वे अधिकी लपटके समान तेनस्वी होते हैं। राजन्! अच मैं महासंभागके किये श्रभुसेनामें प्रवेश करता है। तुझमें शक्ति हो तो सेनाको रक्षा करना; क्योंकि क्रोधमें भरे हुए कौरव तथा सुझपोंका आज राजिमें भी युद्ध होगा।' ऐसा कहकर आवार्ष होण पाण्डल तथा सुझपोंसे युद्ध करनेके किये वल हिये।

आवार्यकी प्रेरणा पाकर दुर्योधनने भी युद्ध करनेका ही निश्चप किया। उसने कर्णसे कहा—'देखो, श्रीकृष्णकी सहायतासे अर्जुनने द्वीणाचार्यका ब्युह भेदकर सब योद्धाओंके सामने ही सिन्धुराजका वय किया है। मेरी



अधिकांश सेना अर्जुनके हाथों नष्ट हो गयी, अब योड़ी-सी ही बची है। यदि इस युद्धमें आचार्य होण अर्जुनको रोकनेकी पूरी कोशिश करने तो वे लाख प्रयत्न करनेपर भी उस दुभेंग्र व्यक्तको नहीं तोड़ सकते थे। किंतु वे तो होणके परम प्रिय है, तभी तो आचार्यने जयदृक्को अभयदान देकर भी अर्जुनको प्रणपन ] दुर्चथनको परावय, प्रान्द्राय शिक्का कथ र व्युह्में युसनेका मार्ग दे दिया; यदि उन्होंने पहले ही सिन्धराजको घर जानेकी आजा दे दी होती तो अवस्य ही

व्याहम धुसनका माग द दिया; यद उन्हान पहल हा सिन्धुराजको घर जानेकी आजा दे दी होती तो अवस्य ही मनुष्योंका इतना बड़ा संहार नहीं होने पाता। मित्र ! जयदव अपनी जीवनरक्षाके लिये घर जानेको तैयार था; किंतु मुझ अधमने ही ब्रोणसे अभय पाकर उसे रोक लिया। आजके मुद्धमें चित्रसेन आदि मेरे माई भी हमलोगोंके देखते-देखते भीमसेनके हायसे मारे गये।

कल्नि कहा—भाई ! तुम आचार्यकी निन्दा न करो; वे तो अपने बल, शक्ति और उत्तराहके अनुसार प्राणोकी भी परवाह न करके मुद्ध करते ही हैं। अर्जुन डोणका जल्ज्यून करके सेनामें मुस गरो थे, इसलिये इसमें उनका कोई दोन मैं नहीं देखता। मैंने भी उस रणाञ्चणमें तुमारे साथ रहकर बहुत प्रवत किया, तथापि सिन्युराज मारा गया; इसलिये इसमें प्रारक्षको ही प्रयान समझो । यनुष्यको उद्योगशील होकर सद्म नि:शङ्कुभावसे अपने कर्तव्यका पालन करना चाहिये, सिद्धि तो देवके ही अधीन है । हमलोगोने कपट करके पाण्डवोको छला, उन्हें मारनेको विष दिया, लक्षागृहमें उलाया, यूएमें हराया और राजनीतिका सहारा लेकर उन्हें वनमें भी भेजा । इस प्रकार प्रयान करके हमने उनके प्रतिकृत वो कुछ किया, उसे प्रारक्षने व्यर्थ कर दिया । फिर भी देवको निरखंक समझकर तुम प्रयानपूर्वक युद्ध ही करते रही । पाकन् ! इस प्रकार कर्ण और युपोधन बहुत-सी बातें कर रहे वे, इतनेहीमें राजभूमिये उन्हें पाण्डवोकी सेना दिखायी दी । फिर तो आपके पुत्रोका शहुओंके साथ यमासान युद्ध छिड़ गया ।

#### युधिष्ठिरके द्वारा दुर्योधनकी पराजय, ब्रोणके हाथसे शिविका वध तथा भीमके द्वारा कलिङ्ग, श्रुव, जयरात, दुर्मंद और दुष्कर्णका वध सक्ष्म करते हैं—महाराज। पाद्याल और कीरव बोरोमें | इस्सा। युधिहरके कोई हुए बाग दुर्योधनके मर्मस्वानीकी

सञ्जय कहते हैं—महाराज ! पाछारू और कीरत वीरोमे परस्पर युद्ध होने लगा। सभी योद्धा एक-दूसरेको बाण, तोमर और शक्तियोंसे बीधकर यमलोक भेजने लगे। बोडी ही देरमें युद्धका रूप बड़ा भर्यकर हो गया, रक्तकी नदी बड़ वाली । उस समय आपके धनुर्धर पुत्र दुर्घोधनके तीले बाधोकी मार खाकर पाञ्चाल वीर इध्य-उधर भागने लगे। उसके सायकोंसे पीड़ित हो पाण्डलसैनिक धराणायी होने लगे। उस समय आपके पुत्रने जैसा पराक्रम किया, वैसा कीरत-पक्षके किसी भी दूसरे वीरने नहीं किया। दुर्योधनके द्वारा पाण्डवसेनाको नष्ट होते देख पाद्वाल वीर भीपसेनको आगे करके उसपर टूट पड़े। उसने भीमसेनको इस, नकुल-सहदेवको तीन-तीन, विराट और हुपट्को छ:-छ:, शिखण्डीको सौ, धृष्टग्रुप्रको सत्तर, पुधिद्विरको सात और केकप तथा चंदि देशके योद्धाओंको अनेको तीले बाणीसे बीध हाला। फिर, सात्यकिको पाँच, होपदीके पुरोको तीन-तीन और यदोत्कसको बहुत-से वाणोद्धारा वीधकर सिंहनाद किया। इसके अलावे भी सैकड़ों योद्धाओं और उनके हाथियोंको काट गिराया। तब पाण्डवोंको सेना रणभूमिसे भागने लगी। यह देख राजा युधिद्विर क्रोबमें भरकर आपके पुत्रको मार डालनेकी इच्छासे उसकी ओर बढ़े। दुर्वोधनने तीन बाणोसे धर्मराजके सारविको खायल करके एक बाणसे उनके धनुषको काट दिया । तब सुधिहिरने र्वीप्र ही दूसरा धनुष लेकर दो भल्लोंसे दुर्योधनके भी धनुषके तीन टुकड़े कर दिये। फिर दस तीले सायकोसे उसे वींच

छेदकर पृथ्वीये समा गये । तदननार धर्मराजने दुर्योधनपर एक और मर्पकर बाण बलाया; उसकी बोटमे दुर्योधनको मूर्खा आ गयी और वह रखकी बैठकपर लुक्क गया । बोड़ी देरमें जब होश हुआ तो असने पुन: सुदृह धनुष हाबयें लिया । इतनेने विजयाधिलायी पाळाल बीर तुरंत दुर्योधनके पास आ याचे । उन्हें आते देल आचार्य होणने दुर्योधनकी रक्षाके लिये बीचमें ही रोक लिया । फिर तो आपकी और शत्रुओंकी सेनाओंमें महान् संमाम होने लगा ।

हम समय अर्जुन, सारविक, पुधिष्ठिर, भीमसेन, नकुल, सहदेव, सेनासहित पृष्ट्युझ, राजा विराट, केकय, मल्य, प्रात्न्य तथा राजा हुपदने भी होणाबार्यपर धावा किया। डैपटीके पाँचों पुत्र और राक्षस घटोत्कव भी अपनी सेना साथ ले उन्होंकी और बवे। प्रहार करनेमें कुझल छः हजार पाखालों तथा प्रभइकोंने भी शिक्षण्डीको आगे रक्षकर हेणपर ही आक्रमण किया। इस प्रकार पाण्डय-पक्षके दूसरे-दूसरे महारथी भी एक ही साथ आवार्य ग्रेणकी ओर लीट पड़े। जिस समय वे शूरवीर युद्धके लिये पहुँचे, भयंकर राठ आरम्भ हो गयी थी। उस समय ग्रेणाबार्य और सुझयोंमें अत्यन्त भयानक युद्ध होने लगा। सारे संसारमें अन्यकार छा बानेके कारण कहीं कुछ दिखायी नहीं देता था। अपने-परायेकी पहचान नहीं हो पाती थी। उस प्रदोषकारूमें सथ लोग उन्यत्त-से हो रहे थे। राज्युमिकी खूल रक्तकी धारामें सनकर बैठ गयी थी। राज्ञिकारूके उस धोर युद्धमें पाण्डय और सुक्षय क्रोधमें भरकर एक सत्व ही आचार्य ब्रेणपर टूट पढ़ें; किंतु आचार्यके सामने जो-जो प्रधान महारबी आये, उनमेंसे कुछको तो उन्होंने बपलोक भेज दिया और बाकी सबको मार भगाया। ब्रेणने अकेले ही हजारों हच्ची, इस हजार रख, लाखों पैदल और अरबों पुड़सवार काट डाले। भृष्टदुसके पुत्रों तथा केकचोंको भी शीप्रगामी सायकोसे भायल कर प्रेतलोक पहुँचा दिया।

इस प्रकार ब्रोणाचार्यको शबु-संनाका संहार करते देख प्रतापी राजा शिक्ष अत्यन्त क्रोधमें मरे हुए उनके पुकाबलेमें आ डटे। पाण्डवसेनाके पहारचीको आते देख डोजने दस बाज मास्कर उन्हें पायल किया; राजा शिक्षने भी तुरंत बदला लिया, उन्होंने तींस बाणोंसे ब्रोणको धायल करके एक भारकसे उनके सार्राधको भी मार गिराया। तब ब्रोणने उनके घोड़ों और सार्राधको मार डाला तथा शिक्षके मुकुटमण्डित सिरको भी सहसे अलग कर दिया। इननेहीमें दुर्योधनने ब्रोजके लिखे तुरंत दूसरा सार्राध भेता। उसने आकर जब घोड़ोको बाण्डोर हाथमें ली तो ब्रोणने पुनः शहुओयर धावा किया।

इधर कलिङ्गराजका पुत्र अपनी सेनाके साथ धीमसेन्यर दूर पड़ा। भीमसेनने पहले उसके पिता कलिङ्गराजको यार डाला था, इससे उनके उपर उस राजकुमारका क्रोध बहुत बढ़ा हुआ था। उसने भीमको पहले पाँच बाणोसे खायल करके फिर सात बाणोसे बीच डाला। इसके बाद उनके सार्राध विशोकको भी तीन बाण मारकर एक बाणसे उनके रखकी ध्यना कार डाली। तब तो धीमसेनके क्रोधकी सीमा न रही, वे अपने रचसे कृदकर उसीके रखपर खड़ गये और उस क्रोधमें भरे हुए कलिङ्गवीरको बड़े जोरसे पुक्रा मारा। पाण्डुनन्दन भीम अत्यन्त बली थे, उनके पुक्रकी बोटसे उसकी हुई-हुई। छितरा गयी। उसकी वह दुर्गति कर्या तबा उसके माइयोसे नहीं सड़ी गयी, उन्होंने जहरीले सांपक्षी तरह तीसे बाणोसे भीमसेनको बीधना आराम किया। तब भीमसेन उसके रखको छोड़कर धुकके रखपर बड़ गये। धुव

भी निरन्तर उनकी ओर बाण बला रहा था; महाबली भीमने उसको भी मुकेसे मार डाला। फिर वे जयरातके रथपर चड़े और सिंहनाद करके उसे वायें हाधसे एक चाँटा लगाया। इस प्रकार कर्णके सामने ही उन्होंने उसे भी मार डाला। तब कर्णन भीमसेनपर एक सुवर्णमधी शक्तिका प्रकृत किया, किंतु भीमने हैंसते-हैंसते उसे हाथमें पकड़ लिया और फिर उसीको कर्णपर दे मारा। कर्णकी ओर आती हुई उस शक्तिको शकुनिने बाणसे काट गिराया । इस प्रकार अद्भुत पराक्रमी भीमने युद्धमें यह महान् पुरुषार्थ करके पुनः अपने रबपर आऋद् हो आपकी सेनापर थाना किया। क्रोधमें धरे हुए यमराजको भाँति भीमको आते देख आपके पुत्रोंने बाण मारकर आगे बढ़नेसे रोक दिया और बाणवर्षासे उन्हें आखादित कर दिया । यह देख भीमने अपने बाणोंसे तुर्मदके सारवि और योड़ोंको यमलोक पहुँचा दिया। दुर्पद दुष्कर्णके रबपर जा बढ़ा । अब एक ही रबपर बेठे हुए दोनों भाइयोने धीमपर धावा किया और उन्हें तीख़े बाणोंसे बीधने लगे। तब भीमरोतने कर्ण, अञ्चल्दामा, दुर्पीयन, कृपासार्य, सोमदत्त और बाह्योकके देलते-देलते दुर्भद और दुष्कर्णके रथको कालसे मारकर पृथ्वीमें पैसा दिया। फिर आपके उन दोनों युगोको मुकेसे मार-मारकर बाबूमर निकाल बाला और बढ़े जोरसे गर्जना की। उस समय कौरवसेनामें हाहाकार मध गवा। भीमकी ओर देखकर राजालोग कहते थे—'ये भीम नहीं, भोमके कपमें साहात् भगवान् रह हैं, जो कौरवोंसे पुद्ध कर रहे हैं।' महाराज ! यो कहकर सब राजा भागने लगे। सकके होश उद्द गये थे, सभी अपनी सवारियोंको तेजीसे चगार्च किये जाते थे। उस समय दो आदमी एक साथ नहीं दोइते ये, सब अफेले ही भाग रहे थे।

इस तरह उस प्रदोककालमें भीमने कौरवसेनाका भागी-भारत संदार किया। इससे नकुल, सहवेब, हुम्द, बिराट, केकय और राजा युधिहिरको बड़ी प्रसन्नता हुई। बे भीमसेनकी प्रशंसा करने लगे।

### आचार्य द्रोणका आक्रमण, घटोत्कच और अश्वत्थामाका घोर युद्ध

सजय कहते हैं—सात्यकिके प्रति राजा सोमदलका क्रोध बहुत बढ़ा हुआ था; इसका कारण यह था कि जसने उनके पुत्र भूरिअवाको, क्यांक वह अनदान जल धारण करके बैटा हुआ था, मार डाला था। सोमदलने नौ बाण मास्कर सात्यकिको बींघ डाला। फिर सात्यकिने भी उन्हें नौ बाणोंसे पायल किया। सात्यकि बलवान् था और उसका धनुष भी

ज्ज्ञ मजबूत वा; अतः उसकी मारसे सोमदत्त बेतरह घायल हो गये और रककी बैठकमें मुर्चित होकर गिर पड़े। यह देख अका सार्ग्य उन्हें रणभूमिसे दूर हटा ले गया। तब सात्यकिका वय करनेकी इच्छासे आचार्य होण उसकी ओर इन्प्टे। उन्हें आते देख पुधिष्ठिर आदि बीर सात्यकिकी रक्षाके लिये उसे घेरकर खड़े हो गये। तदनन्तर, होणका पाण्डवोंके साथ युद्ध आरम्य हुआ। डोणने पाण्डवसेनाको बाणोसे आच्छादित कर दिया और युधिष्ठिरको भी खूब पाणल किया। फिर सात्यिकको दस, पृष्ट्युप्रको बीस, भीमसेनको नौ, नकुलको पाँच, सहदेवको आठ, प्रिसच्छको सौ, ह्रीपदीके प्रत्येक पुत्रको पाँच, विराटको आठ, हुप्दको दस, पुधामन्युको तीन और उत्तमौजाको छः बाण मारकर बीच दिया। इसके बाद अन्य योद्धाओंको भी पायल करके वे पुधिहिरको ओर बढ़े। उनके बाणोकी चोटसे आर्तनाद करते हुए पाण्डव-सैनिक सब दिशाओंमे भागने लगे। जो-जो थीर आचार्यके सामने आ बाता, उसका मसाक काटकर उनके बाण पुध्वीमें समा जाते थे। इस प्रकार होणके बाणोसे आहत हुई पाण्डवसेना अर्जुनके देखते-देखते भवभीत होकर भाग चली।

यह देशकर अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा—'गोविन्द ! अब आप आवार्यके रचकी ओर वलिये।' तब धनवान्ते घोड़ोंको प्रेणके रचकी ओर श्रीका। धीमरोनने घी अपने सार्राच विद्योकको आज्ञा दी कि 'मुझे होणके रचके पास ले चलो।' उनकी आज्ञा पाकर विज्ञोकने भी अर्जुनके पाँछे अपना रच बढ़ाया। उन दोनों आइयोको तैयार होकर होणसेनाकी ओर आते देख पाझाल, सृक्षय, मलद, बोद, कारूप, कोशल और केकच महारक्षियोंने उनका साथ दिया। महाराज ! तदनन्तर वहाँ रोगटे लड़े कर देनेवाला घोर संधाय क्षिड़ गया। अर्जुन और घीमने अपने साथ रवियोंके घारी समुक्रको लेकर आपकी सेनाके दक्षिण और उत्तर भागमें घेरा हाल दिया। उन दोनों बीरोंको वहाँ उपस्थित देख सात्यकि और धृष्टग्रुप्र भी आ गये । धृरिश्रवाके वधसे अखळाचा बहुत विका हुआ था, उसने सात्यकिको आते देख उसे मार डारुनेका निश्चय करके उसपा धावा किया। यह देश भीमसेनके पुत्र घटोतकवने क्रोधमें भरकर अपने शतुको रोका। प्रटोत्कबका रब लोहेका बना हुआ बा, उसमें आठ पहिये थे; वह बहुत बड़ा और घर्चकर था, उसीमें बैठकर वह अश्वत्यामाको ओर चला । एक अक्षोहिणी गक्षमी सेना उसे चारों ओरसे घेरे हुए बी। किसीके हाबमें त्रिशुल बा तो किसीके हावमें मुगदर; कोई पत्काकी चट्टान हाबमें लिये हा और कोई वृक्ष । प्रयोत्कच प्रलयकालके दण्ड्यारी यमराजकी भाँति जान पड़ता वा । उसके हाथमें उठाये हुए महान् धनुषको देखकर राजालोग भयसे व्याकुल हो उठे थे। वह भीमकाय राक्षस पर्वतके समान कैया था, बड़ी-बड़ी दाड़ोंके कारण उसका मुल विकरात तथा भयंकर दिलायो पड़ता था। कान 'सुटेके समान, ठोढ़ी बहुत बड़ी, बाल ऊपरकी ओर उटे हुए,

ऑलें ध्यावनी, पुत्रपर जयक, पेट धैसा हुआ—यही उसकी हुलिया थी। गलेका छेद ऐसा था, मानो कोई बहुत बड़ा गड़ा हो । सिरके बाल मुकुटसे इके हुए थे । वह मुँह बाकर लड़े हुए यमराजके समान सम्पूर्ण त्राणियोंको त्रास पहुँचा रहा था, शतु उसे देखते ही व्याकुल हो जाते थे। राक्षसराज घटेककको हाथमें धनुष रूपे आते देख दुर्वोधनकी सेनामें इलकल मच गयी, सब-के-सब भवसे व्याकुल हो उठे। उस राक्षसके सिंहनादसे अत्यन्त भवभीत हो हाथी मूत्रत्याग करने लगे । मनुष्योंको व्यथा होने लगी । फिर तो वहाँ धारों ओरसे पत्थरोंकी वर्षा आरम्ब हो गयी। रात्रि होनेसे उस समय राक्षसीका बल बहुत बढ़ा हुआ था। उनके चलाये हुए लोहेके बळ, पुशुब्दी, प्रास, तोया, शूल, शतभी और पट्टिश आदि अल-प्रात्म वर्डी वरस यो थे; बड़ा ही भयंकर संप्राम क्रिड़ा बा। उसे देखकर कोरब-पक्षके राजाओं, आपके पुत्रों तथा कर्णको भी बहुत कह हुआ और वे सब विशाओंकी और चागने लगे । उस समय एकमात्र अभिमानी बीर अश्वत्यामा ही विचलित न होकर अपनी करक्यर कटा रहा। उसने परोक्तवकी रखी हुई माया अपने बाणोंसे नष्ट कर ही।

पावाका नात्रा क्षेत्रेपर घटाकावके क्रोधकी सीमा न रही, उपाने मधेकर बाणीका प्रहार किया। वे सभी बाण अस्त्वामाके प्रशिरमें चुस गये। तब अस्त्वामाने भी कोधमें धाका घटोळचको दस वाणोसे बींच डाला। इससे उसके मर्मेल्यानीमें बड़ी बोट पहुँची। अत्यन्त पीडित होकर उसने लास अरोवाला एक चक्र हाचमें लिया, जिसके किनारेकी ओर हूरे लगे हुए बे; वह चक्र अश्वत्वामाको लक्ष्य करके उसने चलाचा, परंतु अश्वत्वामाने वाण मारका सकके युक्तके-दुक्तके कर दिये। वह व्यर्व होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा। यह देल पटोत्कचने अपने वाणोंकी वर्षासे अश्रत्वामाको आचादित कर दिया। इतनेहीमें घटात्कवका पुत्र अञ्चनपर्वा वहाँ आ पहुँचा। उसने अश्वत्वामाको ऐसे रोक लिया, जैसे आधिक वेगको पर्वत रोक देता है। तब अश्वत्वामाने एक बाजसे अञ्चनपर्वाकी ध्वजा, दोसे रधके दोनों सार्राध, तीनसे त्रिकेपुरू, एकसे बनुष और धारसे बारों घोड़े मार गिराये। रबहोन हो जानेपर उसने ठलवार उठाची, किंतु द्रोणकुमारने वीले वीरसे उसके भी दो टुकड़े कर दिये। तब अख्रनपवनि गदा घुपाकर चलायी, किंतु झेणकुमारने उसे भी बाणोंसे मास्कर गिरा दिया। फिर तो वह प्रख्यकालीन मेघके समान गर्जना करता हुआ कुद्कर आकाशमें चला गया और वहाँसे

वृक्षोंकी वर्ष करने लगा। यह देख अक्षत्थामा उस

मायाबीको बाणोसे बीधने लगा । तब वह नीचे उतरकर पुनः

दूसरे रचपर जा बैठा । इसी समय अञ्चल्यामाने अञ्चनपर्याको मार डाला ।

अपने महावाली पुत्रको अश्वत्वामाके हाक्से मारा गया देख पटोत्कच क्रोधसे कल उठा और अश्वत्वामाके पास जाकर बोला—'होणकुमार ! मैं उन पाण्डलोका पुत्र हूँ, जो युद्धमें कभी पीछे पैर नहीं हटाते । राक्षसीका राजा हूँ और रावणके समान पेरा वल है । तू इस रणाङ्गवामें सक्का तो रह, जीते-जी नहीं जाने पायेगा । आज मैं तेरा युद्ध करनेका हीसला मिटा दूँगा ।' ऐसा कहकर क्रोधसे त्यत्त-त्वात आँखें, किये वह महावली रावस अश्वत्वामाकी ओर इत्यटा और उसपर रथके युरेके सद्दा वाणीकी वर्षा करने लगा । किनु घटोत्कचके वाण अभी निकट आने भी नहीं पाते थे कि अश्वत्वामा उन्हें काट गिराता था । इस प्रकार अन्तरिक्षमें माने वाणोंका एक दूसरा ही संग्राम चल रहा था । जब दोनें ओरके बाण टकराते तो उनसे किनगारियों कृटने लगती, जो उस प्रदोषकालमें आकाशके बीच जुगनुओकी भीति बान पहती थीं ।

रणाधिमानी अख्यायाके द्वारा अपनी माया नष्ट हुई देख प्रदोत्कच पुन: आकारामें किय गया और दूसरी माया रचने लगा। यह एक देखा पर्णत बन गया; उसके अनेको शिका थे, जो युशोसे भरे हुए थे। जैसे पर्वतासे इसने गिरते हैं, उसी प्रकार उस पर्यत्तसे भी जुल, प्रास, तलकार और मुसल आदिके खोत बहने लगे। यह सब देखकर भी अख्यामा विचलित नहीं हुआ। उसने हैसते-हैसते उस पर्वतपर वजासका प्रहार किया। उसका स्पर्श होते ही वह गिरिराज सहसा जिलीन हो गया। इसके बाद उसने इन्द्रचनुबस्तित काला मेथ बनकर पत्यरोंको वर्षासे डोजपुत्रको इक दिया। अध्यत्यामा अख्येताओंगे श्रेष्ट बा, उसने अपने धनुक्या वायव्याकका संधान किया और उससे उस काली घटाको विज्ञ-धिष्ठ कर दिया। किर उसने जाणोंको वर्षासे सम्पूर्ण दिशाओंको आच्छादित करके पाण्डवोंक एक लाल रिव्राओंको सफाया कर हाला।

तदनत्तर क्रोधमें धरे हुए प्रटोत्कवने अञ्चलामाको छातीने दस बाण मारे। उनसे आहात होकर अञ्चलामा काँप उठा। इतनेहीमें घटोत्कवने आझातिक नामक बाण मास्कर उसके धनुषको भी काट डाला। तब अञ्चलामाने दूसरा मजवूत धनुष हाथमें लिया और घटोत्कवचर तीले बाणोंकी वर्षा आरम्भ कर दी। अब तो प्रटोत्कवके क्रोधको सीमा नहीं रही, उसने भयंकर कर्म करनेवाले राक्षसोंकी सेनाको अझा ही कि 'वीरो ! इस द्रोणके बेटेको मार डालो।' आहा पते ही वे प्रवंकर ग्रह्मस आँखें लाल-लाल किये, मुँह वाये अनेको अन्न लेकर अञ्चलामाको मारनेके लिये दौड़े। वे अङ्गलामाके मलकपर शक्ति, शतशी, परिय, वज, शूल, पट्टिश, तलवार, गदा, धिन्दिपाल, मुसल, फरसा, प्रास, तोमर, कणप, कन्यन और मुगदर आदि घोर शत्रुनाशक अख-शक्षोको वर्षा करने लगे।

होणपुत्रके पसकपर शक्तोंकी बीखार होती देख आपके योद्धा बहुत दुःसी हुए, पांतु वह स्वयं तनिक भी विचलित नहीं हुआ। बज़के समान तीख़ें साचकोंसे उस घोर दाख-वर्षाका विब्वंस करता रहा। फिर इसने अपने तीक्ष्ण बाजोंको दिव्य-मन्त्रोसे अधिमन्तित करके राक्षसोकी सेनाका संहार आरम्प किया। उसके बाणीसे घायल होकर राक्षत्रोका समुद्राय व्याकुल हो उठा। अश्वत्यामाकी मार पहनेसे वे सब-से-सब क्रोधमें भरकर उसके जगर टूट पहे। उस समय अब्द्रवामाने ऐसा अद्भुत पराक्रम दिखाया, जो दूसरोंके किये नहीं हो सकता था। उसने राक्षसराज घटोळाळकं देशतं-देशतं अपने प्रन्यत्थित वाणीसे उसकी सेनाको चरमसात् कर दिया । तब क्रोधर्ये भरे हुए घटोत्कचने द्येतोसे अपना ओठ जवाकर ताली बजायी और सिंहनाद करके आठ घंटियोबाली एक भयानक अशनि अश्रतामाके ज्यर होड़ी। किंतु उसने कृदकर वह अशनि हाथमें पकड़ सी और पुनः उसे घटोत्कवपर ही बला दी। प्रदोत्कव कृदकर



रबसे अलग हो गया और वह भयंकर अग्रानि उसके घोड़े. सार्राध, ध्वजा तथा रखको भस्म करके पृथ्वीमें समा गयी।

अश्रवामाका वह पराक्रम देख सब योद्ध उसकी प्रशंसा करने लगे। अपना रब नष्ट हो जानेसे घटोत्कब युष्टयुप्रके रवपर जा बैठा और एक भयानक बनुष हायमें ले अश्रत्यामाकी छातीपर तीखे बाणोसे प्रदार करने लगा । इसी प्रकार पृष्टगुप्र भी निर्भीक होकर डोजपुत्रके इदयमें तीसे बाणोंसे घोट पहुँचाने लगा। इयरसे अश्वत्वामा भी उनपर हजारी बाणोंकी वर्षा करने लगा और वे दोनों अपने अलामें उसके बाणोंको काटने लगे । इस प्रकार उनमें बड़ी तेशीके साथ अत्यन्त भयानक युद्ध किया हुआ था। उस समय अञ्चलामाने वहाँ अत्यन्त अज्ञुत पराक्रम प्रकट किया, ज्ये बूसरीके लिये सर्ववा असम्बन्ध वा। उसने पलक यातो ही घोड़े, सार्श्व, रब और हाकियोंसहित राक्सोंकी एक अक्षोतिणी सेनाका सफावा कर डाला । भीमसेन, घटोत्कच, पृष्टद्वम्, नकुल, सहदेव, युधिष्ठिर, अर्जुन और बॉक्ट्या भी देशते ही रह गये । उसके वाणीकी चोट साकर शक्षी शृङ्खाँन पर्यतके समान पृथ्वीपर महरा पहले थे। उसने अपने

नाराबोसे पाष्ट्रबोको बींबकर हुपदकुमार सुरवको मार द्याला । फिर हुपदके छोटे भाई राजुङ्गयका काम तमाम किया । इसके कद बलनीक, जयानीक और जयाश्वके प्राण लिये; किर शुताङ्क्षपको यमलोक भेज दिया। तदनन्तर तीन बाजोसे हेममाली, पृषद्य और बन्द्रसेनका वस किया। तत्प्रहात् कुरिनभोजके दस पुत्रोंको भी दस बाणोंसे यमलोकका अतिथि बनाया। इसके बाद उसने यमदण्डके समान चोर बाण धनुष्पर चढ़ाया और घटोत्कवकी छातीमें प्रकार किया । यह महान् बाण उसकी हमती छेदकर पृथ्लीमें समा गवा, घटोत्कव पुष्टित होकर घूमिपर गिर पड़ा i डसे मरकर गिरा हुआ समझकर बृष्टवुष्ट अध्यवामाके पाससे अपना रब हूर हटा ले गवा। युधिक्तिकी सेनाके राजालोग माग बले । वीरवर अन्नत्वामा पाण्डवसेनाको परास्त कर सिंखके समान गर्नना करने लगा। उस समय अन्य सब लोगोने तथा आपके पुत्रोंने भी डोणकुमारका विशेष सम्मान किया। सिद्ध, गन्धर्व, विशाच, नाग, सुवर्ण, वितर, पक्षी, राक्ष्म, पून, अप्सरा तथा देवतालेग भी अश्वतामाकी प्रशंसा करने समे।

### बाह्रीक और धृतराष्ट्रके दस पुत्रोंका वध, युधिष्ठिरका पराक्रम, कर्ण तथा कृपमें विवाद और अञ्चत्यामाका कोप

सञ्जय करते हैं—महाराज । अञ्चन्तामाने राजा | कुन्तिभोजके दस पुत्रों तथा हजारों राक्षसीका संहार कर दिया—यह देशकर युधिश्विर, भीमसेन, बृह्युप्र और सात्यकिने पुनः सुद्धमें ही मन लगावा । संप्राममें सात्यकियर दृष्टि पदते ही सोमदत्त पुनः आगवाबुत्ता हो गये। उन्होंने बढ़ी भारी बाणवर्षा करके सात्यकिको आकादित कर दिया। फिर दोनों पक्षोंने बड़ा भर्षकर युद्ध होने लगा। सोम्दर्शको निकट आया देख सात्यकिकी रहाके लिये भीमसेनने इन्हें दस बाण पारकर पायल कर दिया। सोमदत्तने भी उन्हें सी बाणोसे बीध डाला । यह देख सात्वकि क्रोधमें घर गया और क्द्रके समान तीक्ष्ण दस बाणोंसे सोमदत्तको घायल किया। तदनत्तर भीमसेनने सात्यकिका पक्ष लेकर सोमदत्तके मसक्यर एक भयंकर परिचका प्रहार किया, साथ ही सात्यकिने भी अग्रिके समान तेवस्थी बाण उनकी छातीपर मारा । परिष्य और बाण दोनों एक ही साथ सोमदकको लगे, इससे वे मुर्चित होकर गिर पड़े।

पुत्रके मृद्धित होनेपर बाह्यकने बाबा किया, वे वर्षाकालीन मेघके समान बाणोंकी वर्षा करने लगे। भीमने

पुरः सात्यकिका पश्च प्रहण किया और ने बाजोसे बाद्धीकको बीध डाला। तब प्रतीपनन्दनने कृपित होकर धीपकी जातीमें शांताका प्रहार किया। उसकी चोटसे धीमसेन काँप क्टे और बेहोश हो गये। किर बोड़ी ही देरमें केत होनेपर पाष्ट्रनन्दन घीमने उनपर गदा छोड़ी। उसके आधातसे बाद्धीकका सिर धड़से अलग हो गया। ये बहसे आहत हुए पर्यक्की धाँति पृथ्वीपर गिर पड़े।

बाहीकके मारे जानेपर आपके नागदत, दृहरख, महाबाह, अयोधुज, दृह, सुहस्त, किरज, प्रमाची, तप्र और अनुपायी—ये दस पुत्र अपने बाणोसे भीमसेनको पीड़ित करने लगे। जहें देखते ही भीमसेन कोधसे जल ठठे और एक-एकके मर्पस्थानमें बाण मारने लगे। उनकी करारी खोटसे आपके पुत्रोंके प्राण-पखेस ठढ़ गये और वे तेजहीन होकर रखोसे पृथ्वीपर गिर पड़े। इसके बाद वीरवर भीमने आपके सालांके सात महाराधियोंको मार डाला और नाराचोसे महाराधी शतकदाको भी मौतके याट उतारा। उन्हें मारा गया देख शकुनिके भाई गयास, शरभ, विभु, सुभग और मानुद्व—ये पाँच महाराधी होड़े आये और भीमसेनपर बाणोंकी वर्षां करने लगे । उनसे पीड़ित होकर भीमसेनने पाँच बाण चलाये और उन पाँचोंको मार डाल्म । उन वीरोको मृत्युके मुखमें पड़ा देख कौरवपक्षके राजा विचलित हो गये । इधर युधिष्ठिरने भी आपको सेनाका संहार आरम्भ किया । उन्होंने कुपित होकर अम्बष्ट, मालब, जिग्ले और शिविदेशके भोडाओंको यमलोक भेज दिया । इतना ही नहीं, राजा पुधिष्ठिरने अभीषाह, शुरसेन, बाढ़ीक तथा बसाति वीरोंका भी वस करके इस पूर्धांको खुनको धारासे पड़िल कना दिया । उन्होंने अपने बाणोंसे महदेशीय बोडाओंको भी प्रेतलोकका अतिथि बनाया ।

तब आपके पुत्रने आसार्य ग्रेपको युधिश्वरको ओर प्रेरित किया। आसार्यने अत्यन्त कोधमें मरकर वाय्य्याकका प्रयोग किया, किंतु धर्मराजने उसे वैसे ही दिच्य असारी काट दिया। तब तो ग्रेपके कोपकों सीमा न रही। उन्होंने युधिशियर वात्या, याय्य, आग्रेय, त्याष्ट्र और सावित्र आदि अस्त्रोका प्रयोग किया; किंतु से इससे तनिक भयभीत नहीं हुए। उन्होंने भी दिच्य अस्त्रोका प्रयोग कर उन सभी अस्त्रोको निष्यत्त कर दिया। तब ग्रेणने ऐन्द्र और प्राज्यत्य अस्त्रोको प्रकट किया। यह देश युधिश्वरने माहेन्द्र-अस प्रकट करके उन अस्त्रोका नाम कर दिया।

इस प्रकार जब द्रोपाजार्थके अख खगातार नष्ट होने लगे तो उन्होंने कृषित होका पुधिहिरका वध कानेके लिये ब्रह्मासका प्रयोग किया । उस समय बारों ओर छोर अन्यकार छा गया था। त्रह्मासके भयते सम्पूर्ण त्राणी बर्रा उठे वे । जा ब्रह्मासको प्रकट हुआ देश युधिष्टियने ब्रह्मासको ही उसे प्राप्त कर दिया। तब होणाचार्य धर्मराजको छोड्कर क्रोधसे ताल आँखें किये चले गये और वायव्यातासे हुनदकी सेनाका संद्वार करने लगे । उनके भयसे पद्माराजेदरीय बीर भाग वले । इसी समय अर्जुन और भीमसेन रवियोक्ती बड़ी भारी सेना लेकर द्रोणके पास आये। अर्जुनने दक्षिणकी ओरसे और भीमने उत्तरको ओरसे ब्रेणकी सेनापर पेरा बाल दिया; किर वे दोनों भाई उनपर बायोंकी बोज़र करने लगे । किर तो वहाँ केकय, मृह्वय, पाञ्चाल, यत्तव और सात्वत वीर भी आ पहुँचे । अर्जुनने काँरवसेनाका संहार आरम्भ किया । एक तो घोर अन्यकारमें कुछ सुझता नहीं था, दूसरे सबको नीद सता रही थी; इसलिये आपकी वाहिनीका बेतरह विखंस होने लगा । उस समय आचार्य द्रोण और आपके पुत्रने पाण्डय योद्धाओंको रोकनेको बहुत कोश्निश की, किंतु वे सफल न हो सके।

तब दुर्योधनने कर्णसे कहा—'मित्र ! अब तुन्ही इस

युद्धमें समस्त महारथी योद्धाओंकी रक्षा करो। ये पाखाल, केकप, मल्य और पाण्डव महारथियोसे पिर गये हैं। कर्ण बोला—'पारत! कर्ष धारण करो। मैं तुमसे सबी प्रतिज्ञा करता है कि आज युद्धमें यदि इन्द्र भी रक्षा करनेके लिये आयेथे तो मैं उन्हें भी हराकर अर्जुनको मार डालुंगा। अकेला ही मैं पाण्डवों और पाखालोंका नाश करूँगा। पाण्डवोंमें सबसे अधिक बलवान् हैं अर्जुन; अतः उनपर ही आज इन्द्रकों दी हुई चर्किका प्रहार करूँगा। उनके मारे जानेपर बाखी चारों भाई तुन्हारे अधीन हो जायेंगे अखवा वनमें भाग वायेंगे। कुलराज! मैं जबतक जी रहा है, तुम तनिक भी विकाद न करो। यहाँ एकतित हुए पाखाल, केकप तथा वृष्णविद्यासम्बद्धत सम्पूर्ण पाण्डवोंको अकेले जीत लूँगा और अवने बाजोंसे उनकी धांजयाँ उड़ाकर यह सारी पृथ्वी तुन्हारे अधीन कर दुँगा।'

जब कर्ण इस प्रकार कह रहा था, उसी समय कृपाचार्य हैंसकर बोले—'सूब ! खुब ! कर्ण ! तुम बहे बहादुर हो ! मदि बात बनानेसे ही काम हो जाय, तब तो तुन्हें पाकर कुरुराज सनाथ हो गये। तुथ इनके पास बहुन बढ़-बढ़का बातें किया करते हो; किंतु न कभी तुम्हारा पराक्रम ही देखा जाता है और न उसका कोई फल ही साधने आता है। संप्रापमें पाण्डवोसे तुनारी अनेकों बार मुठभेड़ हुई है, किंतु सर्वत्र तुमने हार ही लायी है। कर्ण ! याद है कि नहीं ? जब गन्धर्व दुर्धोधनको पकड़कर लिये जा रहे थे उस समय सारी सेना तो युद्ध कर रही भी और अवेतरे तुम ही समसे पहले भागे थे। जिराटनगरमें भी सम्पूर्ण कौरव इकट्ठे हुए थे, वहाँ अर्जुनने अकेले ही सबको हराया था। तुम भी अपने पाइपोके साथ परास्त हुए थे। अकेले अर्जुनका सापना करनेकी तो तुममें प्रांक ही नहीं है, फिर श्रीकृष्णसहित सन्पूर्ण पाण्डजोंको जीतनेका साइस कैसे करते हो ? भाई ! नुरचाप युद्ध करो, तुप डींग बहुत हॉकते हो । बिना कहे ही पराक्रम दिसाया जाय—बही सत्पुरुवोका व्रत है। जबतक अर्जुनके बाण तुन्हारे ऊपर नहीं पड़ रहे हैं, तमीतक गरज रहे हो; जब उनके बाजोंसे घायल होओगे तो सारी गर्जना धूल अवर्गा । अजिय बाह्यलमें जूर होते हैं; ब्राह्मण वाणीमें चूर होते हैं, अर्जुन धनुष चलानेये शुर हैं, किंतु कर्ण तो मनसूबे बॉधनेमें ही शुर है। जिन्होंने अपने पराक्रमसे भगवान् इंकरको संतुष्ट किया है उन अर्जुनको भारा, कोन मार सकता है ?'

कृपाचार्यकी यह बात सुनकर कर्णने रुष्ट होकर कहा— 'वर्षाकालके मेघके समान शूरवीर सदा ही गर्जना करते रहते हैं और पृथ्वीमें बोये हुए बीजकी भाँति वे शांत्र ही करू भी देते हैं। बाबाजी । यदि मैं गरजता हूँ तो आपका क्या मुकसान होता है ? देखियेगा मेरी गर्जनाका फल, जब कि मैं कृषा और सात्यकिके साथ सम्पूर्ण पाष्ट्रयोका वय करके पृथ्वीका अकण्टक राज्य दुर्योधनको दे हालूंगा।'

कृत्यार्थ बोले—सृतपुत्र ! मुझो तुन्हारे इस सनसूने बाँधने और प्रलाप करनेपर विश्वास नहीं है । तुम तो ऑक्ट्रण, अर्जुन और धर्मराज युधिष्ठिरको सदा ही कोसते खते हो । परंतु विजय उसी पक्षकी निश्चित है, जहाँ युद्ध-कुशल ऑक्ट्रण और अर्जुन है । यदि देवता, गन्धर्व, यक्ष, मनुष्य, सर्व, राहस भी काव्य धारण करके युद्ध करने आवें तो उन दोनोंको नहीं जीत सकते । धर्मपुत्र युधिष्ठिर ब्राह्मणभक, सत्यवादी, जितेन्द्रिय, गुरु और देवताओंका सम्मान करनेवाले, स्ट्रा धर्मपरायण, अस्विधामें विशेष कुशल, धैर्यवान् और कृतक



हैं। इनके भाई भी बलवान् हैं और अखविद्यामें परिज्ञम किये हुए हैं। ये सभी बुद्धिमान्, धर्मात्मा और वसकी है तबा उनके सम्बन्धी भी इन्ह्रके समान पराक्रमी और उनके प्रति प्रेम रखनेवाले हैं। अतः पाण्डवाँका कभी नाश नहीं हो सकता। भीमसेन तथा अर्जुन यदि बाहें तो अपने अखबलसे देवता, असुर, मनुष्प, यहा, राक्षस, भूत और नागरजोसे कुक सम्पूर्ण जगत्का विनाश कर सकते हैं। युविश्विर भी यदि रोषभरी दृष्टिसे देखें तो इस भूमण्डलको भस्म कर सकते हैं। जिनके बलको कोई सीमा नहीं है वे भगवान् श्रीकृष्ण भी दिनके लिये कवच बारण करके तैयार है, उन शहुओंको बीतनेका सवस तुम कैसे कर रहे हो ?

यह मुनकर कर्णने हैंसकर कहा—बाबा ! तुपने पाण्डवोंके विषयमें जो कुछ कहा है, वह सब सब है। इतने ही नहीं और भी बहुत-से गुण पाण्डवोंमें हैं। यह भी ठीक है कि उन्हें इन्द्र आदि देवता, देख, यक्ष, गन्धर्थ, पिद्याच, नाग और राक्षस भी नहीं जीत सकते, तो भी मैं उनपर विजय पाऊँगा । मुझे इन्द्रने एक अमोध शक्ति दे रत्नी है, उसके द्वारा मैं युद्धये अर्जुनको मार डालुँगा । उनके मरनेपर उनके सहीदर भाई किसी तरह पृथ्वीका राज्य नहीं थोग सकते । उन सबका नात्रा हो जानेपर समुद्रसहित यह सारी पृथ्वी अनावास ही कुरुराजके वक्तमें हो जायगी। तुम तो स्वयं बूढ़े होनेके कारण युद्ध करनेमें असमर्थ हो, साथ ही पाण्डवीपर तुम्हारा छोड़ है; इसीलिये पोडक्श मेरा अपमान कर रहे हो । किंतु याद रखो, चदि मेरे विषयमें फिर कोई अग्निय बात मुँहसे निकारशेंगे तो कलवारसे तुन्हारी जीभ कार लूँगा। दुर्बुद्धि ब्राह्मण ! तुम कौरवोको डरानेके लिये पाण्डवोकी स्तुति करना बाहते हो ? मैं तो पाण्डवोका कोई विशेष प्रचाय नहीं देखता; दोनों ही पक्षको सेनाओंका समान रूपसे लंहार हो रहा है। हिनायम ! जिन्हें तुम विशेष बाञ्चान् समझते हो, उनके साथ मैं पूरी इाक्ति लगाकर युद्ध करूँगा । किजय तो प्रारत्मके अधीन है ।

स्वपुत्र कर्णको अपने मामाके प्रति कठोर भाषण करते देल अखत्वामा हावये तलकार हे बढ़े केगसे कर्णकी ओर इन्प्टा। दुर्वोधनके देखते-देखते वह कर्णके पास आ पहुँचा और अल्प्स क्रोधमें घरकर बोला—'अरे नीच । मेरे मामा घुरवीर हैं और ये अर्जुनके सखे गुणोका कीर्तन कर रहे हैं; तो भी तू अर्जुनसे हेव होनेके कारण इनका विस्कार कर रहा है। तू अपनी ही घुरताकी हींग होंका करता है; किंतु जब तुझे हराकर अर्जुनने तेरे देखते-देखते जगहथका वध किया, उस समय कहाँ था तेरा पराक्रम ? और कहाँ गये थे तेरे अख-एख ? बिन्होंने युद्धमें साक्षात् महादेवजीको सेतृष्ट्र किया है, उनों जीतनेको तू व्यर्थ ही मनसूबे बाँधा करता है। बाँकृष्णके साथ खते अर्जुनको इन्द्र आदि देखता और असुर भी नहीं हुए सकते, फिर तू कैसे जीत सकता है ? नराधम ! खड़ा रह, अभी तेरा सिर धड़से अलग करता है।'

यह कहकर वह बहे बेगसे कर्णकी ओर बड़ा; किंतु स्वयं राजा दुर्जोधन और कृपत्थार्यने उसे पकड़कर रोक लिया। कर्ज कहने लगा—'यह दुर्बुद्धि नीच ब्राह्मण अपनेको बहा दुर्ग और लक्षका समझता है। कुठराज! तुम रोको यत, छोड़ दो; करा इसे अपने पराक्रमका भी मजा चला दूँ।' अक्षयामाने कहा—मूर्ल सुतपुत्र ! तेरा यह अपराध हम

तो सहे लेते हैं, किंतु अर्जुन तेरे इस बड़े हुए वर्षडका अवस्य नाझ करेगा।

दुर्योधन बोला—भाई अश्वत्वामा ! दशन्त हो जाओ । तुम तो दूसरोको सम्मान देनेवाले हो, इस अपराधको क्षपा करो । तुम्हें कर्णपर किसी तरह क्रोध नहीं करना कहिये । विद्यवर ! मैंने तो तुमपर और कर्ण, कृप, द्रोण, शल्य तथा शकुनिपर ही इस महान् कार्यका भार दे रखा है।

इस प्रकार राजाके पनानेसे अश्वत्वापाका क्रोध शाना हो गया। कृतावार्यका त्यमाव भी वहा कोमल बा, वे द्वीडा ही सदय होकर बोले—'मृतपुत्र! हम तो तेरे अपराधको क्षमा कर देते हैं, परंतु तेरे बढ़े हुए पमंडका अर्जुन अवश्य नाश करेगा।'

## अर्जुनके द्वारा कर्णकी पराजय और अश्वत्यामाका दुर्योधनके साथ संवाद तथा पाञ्चालोंके साथ घोर युद्ध

तदनकार पाण्डम और पाञ्चाल बीर कर्णकी निन्दा काले हुए चारों ओरसे एक साथ वहाँ आ पहुँचे। जब कर्णपर वनकी दृष्टि पढ़ी तो वे उस खरसे गर्जना करते हुए बोले—'यह पाण्यवीका कट्टर दुश्यन है, सदाका पायी है। यही सारे अनवाँकी जड़ है; क्योंकि यह दुर्याधनकी हाँ-वे-हाँ मिलाया करता है। मार डालो इसे।' ऐसा करते हुए सधी क्षतिय बीर कर्णका वध करनेके लिये उसके उपर टूट पढ़े और वाणोंकी बड़ी भारी क्यों करके उसे आखादित करने लगे। उन सब महारश्चिमीको अपने ऊपर धावा करते देख महातली कर्णने साथकोंकी मारसे पाण्यक्सेनाको आगे बदनेसे रोक दिया। उस समय इम सब लोगोने कर्णकी अद्भुत फुर्ती देखी। महारबी कर्णने राजाओंक बाणसपूर्वेका निवारण करके उनके रखों और घोड़ोयर अपने नामबाले बाणोंका प्रहार किया। उससे व्याकुल होकर वे इधर-उधर भागने लगे। कर्णके सायकासे आहत होका झुंड-के-झुंड प्रोड़े, हाथी और रथी मरते दिलायी देते हे ।

कर्णकी उस फुर्तीको महाबली अर्जुन नहीं सह सके।
उन्होंने उसके कपर तीन सी तीरते बाण मारे। फिर इसके बावें
हाचको एक बाणसे बीध हाला। इससे उसके हाचका बनुव बुटकर गिर गया। किनु आये ही निमेचने उसने पुनः वह बनुव उठा लिया और अर्जुनको बाणसपूर्वीसे इक दिया। किनु अर्जुनने हैंसते-हैंसते उस बाणवर्षाका संहार कर डाला। ये दोनों एक-दूसरेसे भिड़कर परस्पर सायकोको वृद्धि करने लगे। इतनेहीमें अर्जुनने कर्णका पराक्रम देखकर बड़ी शीमतासे उसके बनुषको बीबहीमें काट डाला। फिर चार भल्ल मारकर उसके चारों घोड़ोंको यमलोक भेज दिया। इसके बाद सारविका भी सिर उतार लिया। उत्पक्षत चार बाणोंसे उसके शरीरको बीध डाला। उन बाणोंसे कर्णको बड़ी पीड़ा हुई और वह अपने अच्छीन रक्से कुटकर कृपाचार्यके रचपर चढ़ गया : उस समय उसके सब अड्डोमें बाग येंसे हुए थे, इससे वह कण्टकोसे भरी हुई साहीके समार बान पड़ता था । कर्णको परास्त हुआ देख आपके योद्धा धनक्रपके बाजोसे शत-विश्वत हो सब दिसाओंचे धाग बते ।

उन्हें भागते देख दुर्णीधन सान्यना देते हुए लौदाने लगा।
जाने कहा— 'शुरवीरो ! तुमलोग क्षेष्ठ क्षप्तिय हो, तुम्हारे
लिये भागना शोधाको बात नहीं है। यह देखों, मैं खर्थ
अर्जुनका कथ करनेके लिये चल खा है। पाछालों और
सोमकोक साथ अर्जुनकों में लयं ही मासेगा।' ऐसा कहकर
कोधमें भरा हुआ दुर्णीधन बहुत बढ़ी संनाक साथ अर्जुनकों
और बड़ा। यह देख कृपावार्यने अद्धत्वापाक पास आकर
कहा— 'आज यह राजा दुर्णीधन अमर्थमें भरा हुआ है,
कोधमें अपनी किचारशक्ति खो बैदा है। जैसे पतंगे जलनेके
लिये ही दीएकके पास जाते हैं, इसी प्रकार अपना सर्वनाश
करनेके लिये यह अर्जुनसे लड़ना बाहता है। हमलोगोंके
सामने ही पार्थसे निवहकर यह अपना प्राण स्वी बैदे, इसके
पहले ही तुम जाकर इसे रोक लो।'

अपने मानाके इस प्रकार कहनेपा अश्वत्वामा दुर्पोधनके पास जाकर बोता— 'गान्यारीनन्दन । में तुष्हारा हितेबी हूं, मेरे जीते-जी मेरी अवहेलना करके तुन्हें अकेले युद्ध नहीं करना चाहिये। तुम अर्जुनको जीतनेके विषयमें संदेह न करो। सुपचाप साहे रही, में जाकर अर्जुनको रोकता है।'

दुर्योधन बोला—विक्रवर ! आबार्य तो अपने पुत्रकी भौति पाष्ट्रवोको रहा करते हैं और तुम भी सदा उनकी ओरसे लायरवाही दिखाते हो । मैं नहीं जानता तुन्हारा पराक्रम क्यों मन्द हो गया है, शायद मेरा दुर्यान्य हो अथवा तुम धर्मराज या डीपदीका क्रिय करना चाहते होगे । अश्वत्थामा ! मुझपर प्रसन्न हो जाओं और मेरे दुश्मनोका नाश करो । तुम पाञ्चालों और सोमकोको उनके अनुकारेसहित मार हालो । इनके बाद जो बाकी रह जायेंगे, उन्हें तुम्हारे संरक्षणमें रहकर में स्वयं मौतके घाट उताकींगा । पहले पाळालों, सोमकों और केकपोंको जाकर रोको; क्योंकि ये लोग अर्जुनसे सुरक्षित होकर मेरी सेनाका सफाचा किये डालते हैं । पहले करो वा पीछे, यह काम तुम्हारे किये ही हो सकता है । अतः पाळालोंको तुम उनके सेवकोसहित मार इत्लो । तुम इस जगत्को पाळालरहित कर दोगे—ऐसा सिद्ध पुरुवाने कहा है । यह बात कभी पिथ्या नहीं हो सकती । इन्तसहित देवता भी तुम्हारे बाजोंका प्रहार नहीं सह सकते; फिर पाण्डवों और पाळालोंकी तो बात ही क्या है ? वीरवर । देखों, यह मेरी सेना अर्जुनके बाजोंसे पीडित होकर भाग रही है; अवः इत्लि ही जाओ, जाओ । देर नहीं होती काहिये ।

दुर्योभनके ऐसा कहनेपर अबत्यामाने इस प्रकार जार दिया—'महाबाहो ! तुमने जो कुछ कहा है, सब ठक है: मुझे और मेरे पिताजीको पाण्डम बढ़े व्याने हैं तबा वे भी हम दोनोंपर प्रेम रखते हैं । किंतु यह बात युद्धके समय लागू नहीं होती । उस समय तो हमलोग प्राणोंका मोड छोड़ निकर होकर पूरी शक्तिसे युद्ध करते हैं । किंतु तुम तो महान लोभी और कपटी हो, सबपर संदेह करनेका तुन्हारा सब्धाव हो गया है । अपने ही समंहमें पुले रहते हो; यही कारण है कि हमलोगोंपर तुन्हारा विश्वास नहीं होता । और, मैं तो अब जाता है; तुन्हारे हितके लिये जीवनका लोभ छोड़कर प्रयत्नपूर्वक शतुओंसे युद्ध करता रहुँगा और उनके मुख्य-मुख्य यीरोको खून-सुनकर मासैना । पाछालों और सोमकोका वस तो कलैगा ही, उन्हें मरा देख जो लोग मेरे साथ तबने आवेंगे, उन्हें भी यमलोक भेज दूँगा । मेरी भुजाओको पहुँचके भीतर जो आ जायेंगे, वे खूटकर नहीं जा सकते ।'

इस प्रकार आपके पुत्रसे कहकर अक्तवामा समस्त धनुर्धारियोंको भगाता हुआ युद्ध करनेके तिये शतुओंके सामने जा छटा। उसने केकब और पाञ्चाल राजाओंसे पुकारकर कहा—'महारिवयो ! तुम सब तोग एक साव मुझपर प्रहार करो।' यह मुनकर वे सभी वीर अक्तवामापर अख्य-शखोंकी वृष्टि करने लगे। अक्तवामाने उनके अक्तोंका निवारण करके पाण्डवों और धृष्ट्यपुत्रके सामने ही उनमेंसे दल वीरोको मार गिराचा। असत्वामाकी मार पड़नेसे पाझाल और सोमक झड़िय वहाँसे इटकर इयर-उधर सब दिशाओं में भागने लगे। तब घृष्टचुम्रने असत्वामापर भावा किया और उसे मर्मभेदी सायकोंसे बींच डाला। अधिक धायल होनेसे अकत्वामा कोच्ये भर गया और हाचमें बाण लेकर बोला—'बृष्टचुम्न! कियर होकर सणभर और प्रतीक्षा कर लो, अभी बोड़ी देखें तुन्हें तीखे भारकोंसे मारकर यमलोंक घठाता है।' यह कहकर उसने पृष्टचुमको बाणोंसे आन्वादित कर दिया। तब पाझाल राजकुमारने अखत्वामाको डॉटकर कहा—'और झाहाण! क्या तू मेरी प्रतिज्ञा तथा मेरे उत्पन्न होनेका प्रयोजन नहीं जानता? आज रातमें सबेरा होनेसे पड़ते ही तेरे पिताको मारकर फिर तेरा वस कहेगा। जो बाहाण बाहाणोचित वृत्तिका त्याग करके श्रविध्वसमें तरपर रहता है, यह सब लोगोंका बस्य है।'

पृष्ट्युप्रके कहे हुए इस कठोर वचनको सुनकर असत्वामा प्रवास कोपसे जल उठा और 'सका ख.! सका ख!' ऐसा कहते हुए उसने बाजोंकी वर्षासे उसे ढक दिया । उधरसे धृष्टद्युप्न भी अञ्चल्यामापर नाना प्रकारके बाणोका प्रहार करने लगा । उन दोनोकी बाणक्वांसे आकाश और दिशाएँ घर गयीं, घोर अन्यकार छ। गया; अतः ये एक-दूसरेकी दृष्टिसे ओझल होकर ही लक्ने लगे । दोनोंके ही युद्धका दंग बढ़ा अद्भुत तथा सुन्दर था, दोनोको फुटी देशने ही योग्य थी। उस समय रणधूमिये सब्दे हुए हजारों योद्धा उन दोनोंकी प्रशंसा कर रहे थे। उस युद्धमें अञ्चल्यामाने धृष्टयुष्टके धनुष, ध्यना तथा छत्र काट डाले और पार्श्वरक्षक, सारवि तथा चारों घोड़ोंको भी मार गिराया । इसके बाद अपने तीसे बाणोसे मारकर उसने सैकड़ों और हजारों पाञ्चालोंको भगा दिया । उसके इस पराक्रमको देखकर पाण्ड्यसेना व्यक्तित हो उठी। उसने सौ बाणोसे सौ पाञ्चलोंका नाश करके तीन तीखे बाण छोड़कर तीन श्रेष्ठ पहारविषोके प्राण ले लिये। फिर पृष्ट्युप्र और अर्जुनके देखते-देखते वहाँ खड़े हुए बहुसंख्यक पाञ्चालोंका संहार कर हाला। उनके रब और ध्वजाएँ चूर-चूर हो गयी। अब तो सृक्षय और पाक्कालोंमें भगदड़ पड़ गयी। इस प्रकार महारधी अञ्चलामा संप्राममें राहुओंको जीतकर बड़े जोरसे गर्जना करने लगा। उस समय कौरवोंने उसकी खुब प्रशंसा की।

## कौरव-सेनाका संहार, सोमदत्तका वध, युधिष्ठिरका पराक्रम और दोनों सेनाओंमें दीपकका प्रकाश

सजय करते हैं—रादरनार पाण्डुनन्दन युधिहिर और भीमसेनने अञ्चत्यामाको घेर लिया। इतनेहींमें राजा दुधीयन होणाबार्यके साब पाण्ड्वांपर बढ़ आया, फिर उनमें भर्यकर युद्ध होने लगा। उस समय भीमसेनने कुपित होकर अम्बट्ट, मालवा, बंगाल, शिक्ष तथा जिग्ले देशक कारोको यमलोक भेज दिया। फिर अभीचाह, सुरसेन तथा अन्यान्य राजीचक कृतियोंका यद्य करके उनके खूनसे पृज्वीको जिगोकर कीच्छमधी कर दिया। दूसरी ओरसे अर्जुनने भी मत्र, मालवा तथा पर्वतीय प्रदेशके वोद्धाओंको अपने तीक्ष्य बाजोसे मौतके याद उतारा; इयर होणावार्य भी कोचमें भरकर वायव्याखसे पाण्ड्य-योद्धाओंका संहार करने लगे। उनकी मारसे पीडित होकर पाछाल वीर अर्जुन और भीमके सामने ही भागने लगे। यह देख वे होनों माई सहसा होणयर वह आये। अर्जुन दक्षिण बगलमें थे और भीमसेन जलरमें। होनो ही आवार्य होणपर बढ़ी भारी बाजवर्षां करने लगे। वह देखकर सहस्व, पाछाल, मत्रय और सोमक शविय उन



दोनोंकी सहायतामें आ पहुँचे। इसी प्रकार आपके पुत्रके महारथी योद्धा भी बहुत बड़ी सेनाके साथ द्रोणाव्यपेंके रवके पास आ गये। कौरवसेनापर पुनः अर्जुनकी नार पड़ने

सजय करते हैं—रादरनार पाण्डुनन्दन युधिष्टिर और । लगी। एक तो अधेरेके कारण कुछ सुक्रता नहीं था, दूसरे रसेनने अञ्चल्यामाको घेर लिया। इतनेहीये राजा दुधीयन पायार्थके साथ पाण्डुवीपर चढ़ आया, फिर उनये भयंकर भयंकर संद्वार हो रहा था। बहुत-से राजालोग अपने होने लगा। उस समय पीमसेनने कुपित होकर अम्बष्ट,

इसरी ओर जब सात्विकने देखा कि सोमदत्त अपना महान् बनुष टक्कार खे हैं को उसने सार्राधसे बजा—'सृत ! मुझे सोमदलके पास ले चल । अपने बलवान् शत्रु सोमदलको मारे बिना अब मैं युद्धसे नहीं लौटूंगा।' यह सुनकर सारविने घोड़े बढ़ाये और सात्यकिको सोमदलके पास पहुँचा दिया। उसे आठे देख सोमदत्त भी उसका सामना करनेको आगे बढे। क्लोने सात्वकिकी छातीमें साठ बाण भारकर उसे घायल कर दिया; किर सात्विकने भी तीक्षण सायकोंसे सोमदत्तको बींच हाला । दोनों ही दोनोंके बाणोंसे क्षतविक्षत एवं लोहलुहान हो किले हुए टेस्के बुक्षके समान शोभा पाने लगे। इतनेहीमें यहारणी सोयदतने अर्थयन्त्राकार वाण पारकर सात्पकिके महान् धनुषको काट दिवा । फिर उसे पर्वास बाणोंसे प्राचल करके शीधतापूर्वक दस बाण और मारे । तबतक सात्वकिने दूसरा बनुष लेकर तूरंत ही सोमदत्तको पाँच बाणोंसे बीध हाला । फिर उसने मुसकराते हुए एक भल्त भारकर उनकी सोनेकी भाग कार ही। तब सोयदत्तने पुन: सात्यकिको पर्कास बाण गारे । इससे सात्यकि कुपित हो उटा और उसने एक तीले शुरप्रसे मोमदलका धनुष काट डाला। महारथी सोमदतने थी दूसरा धनुष लेकर सायकोकी वर्षासे सात्वकिको आखादित कर दिया। तब सात्यकिकी ओरसे भीपसेनने भी सोमहत्तपर दस बाणोंका प्रहार किया और सोमदलने भी भीमको तीले बाणोसे प्रायत किया। इसके बाद चीपसेनने सोमदतकी छातीयें एक परिधका कार किया, किंतु सोमदतने ईसते हुए उसके दो ठुकई कर डाले। तदननार सालकिने बार कण पारकर उनके चारों घोड़ोंको प्रेतराजके समीप मेज दिया। फिर एक भल्लमें सारधिका सिर धड़से असग कर दिया। इसके पहाल सात्यकिने प्रज्वतित अधिके समान एक भयंकर बाण छोड़ा; वह सोमदतकी छातीमें बैस गया और वे रचसे गिरकर मर गये।

सोमदलको मारा गया देख कौरत महारबी बाणोकी बौबार करते हुए सात्यकियर टूट पड़े। यह देखकर राजा वृधिष्ठिर तथा अन्य पाण्डव प्रभाक वीरोके साथ बहुत बड़ी सेना लिये खेणावार्यक सैन्यकी ओर बढ़ आये। उन्होंने आवार्यक देखते देखते सायकोकी मारसे आपकी सेनाको भगा दिया। यह देल आवार्य क्रोधसे लाल आँसे किये युधिष्ठिरपर टूट पड़े और उनको छातीयर उन्होंने सात वाण मारे। तब युधिष्ठिरने भी पाँच बाणोसे होणावार्यको बीध डाला। इसके बाद आचार्यने युधिष्ठिरकी ध्वना और धनुषको काट दिया। युधिष्ठिरने दूसरा धनुष हावमे लिया और घोड़े, सारिंब, ब्लगा एवं रवसहित आवार्य होणपर लगातार एक हमार बाणोंकी वर्षा की। यह एक अद्भुत बात हुई। उनके बाणोंके आधातसे पीड़ित एवं व्यक्ति होकर आवार्य हो घड़ीतक रचकी बैठकमें मुखित मावसे पड़े खें; किर बन्न होता हुआ तो बड़े क्रोधमें आकर उन्होंने युधिष्ठिरपर नायव्यासका प्रयोग किया। किंतु युधिष्ठिर इससे तनिक धी विव्यक्तित नहीं हुए। उन्होंने अपने अब्बार्ध आवार्यके अब्बार्ध सान्त कर दिया और उनके धनुषको भी काट हाला। होणाने दूसरा धनुष उठाया, किंतु युधिष्ठिरने एक तीइण पाला मास्कर उसे भी काट दिया।

इसी बीचमें भगवान् श्रीकृष्णने युविद्वित्से कहा— 'महाबाहों ! मैं आपसे जो कुछ कहता है, उसे सुनिये । ग्रेणाव्यर्थसे युद्ध न कीतिये । में युद्धमें सदा आपको पकड़नेका उद्योग करते हैं, अतः उनके साथ आपको युद्ध ग्रेना मैं उकित नहीं समझता । जो इनका नाम करनेके लिये ही उत्पन्न हुआ है, यह धृहणुत्र ही इनका नाम करनेके लिये ही उत्पन्न हुआ है, यह धृहणुत्र ही इनका नाम करेगा । आप गुरुसे युद्ध करना छोड़ जहाँ राजा दुर्योधन है, वहाँ जाइये । राजाको राजाके साथ ही लढ़ाई करनी वाहिये । अतः आप हाथी, घोड़े और रचकी सेना लेकन वहाँ ही जाइये, जहाँ मेरी सहापतासे भीयसेन और अर्जुन कौरवोंने युद्ध कर रहे हैं ।' भगवान्त्वी बात सुनकर धर्मराजने धोड़ी देखक मन-ही-मन विचार किया; फिर तुरंत ही वे जहाँ भीमसेन के, उधरको चल दिये । इधर ग्रेण भी उस रातमें पाष्ट्रकों और पाञ्चालोको

पुतरङ्गे पूछा—सञ्जय । पाण्डवोने जब हमारी सेनाका

सेनाका संहार करने लगे।

मन्दन कर डात्य, सभी सैनिकोंके तेत क्षीण कर दिये और सब लोग उस चोर अन्यकारमें डूव रहे थे, उस समय तुम-लोगोंने क्या सोचा ? दोनों सेनाओंको प्रकाश कैसे मिरल ?

सङ्ग्ले कड़—महाराज ! दुर्वोधनने सेनापतियोको आज्ञा

देकर को सेना मरनेसे बच गयी थी, उसे व्युहाकारमें खड़ी करवाया। उसमें सबसे आगे थे द्रोण और पीछे थे शरूप, अखलाया, कृतवर्मा तथा शकुनि और सब्धे राजा दुवॉधन कारों ओर पूमकर उस राजिमें सेनाकी रक्षा कर रहा था। उसने पैदल सीनकोंको आजा दी कि 'तुमलोग हवियार रख ये और अपने हाथोंमें जलती हुई मशाले उठा लो।' सैनिकोंने प्रसन्नवापूर्वक इस आजाका पालन किया। बीरवोंने प्रत्येक रबके पास पाँच, हर एक हाथीके पास तीन और एक-एक मोड़ेके पास एक-एक प्रतीप रखा। पैदल सिपाही हाथमें तेल और नज़ाल लेकर दीपकोंको जलाया करते थे। इस प्रकार कृत्रभरमें ही आपकी सारी सेनामें उजाला हो गया।

इन्छरी सेनाको इस प्रकार वीपकोंके प्रकाशसे जगमगाते

देश पाष्प्रयोगे थी अपने पैदल सैनिकोंको तुरंत ही दीप जलानेकी आजा दी। उन्होंने प्रत्येक स्वकं आगे दस-दस और प्रत्येक हरबोके साथने सात-सात दीपकोंका प्रकथ किया। तो दीपक घोड़ोंकी पीठपर, दो बगलमें, एक रजकी ध्वलापर और दो स्वकं पिछले भागमें जलाये गये थे। इसी प्रकार सन्पूर्ण सेनाके आगे-पीछे और अगल-जगलमें तथा जीव-बीकमें भी पैदल सैनिक जलती हुई मशाले हरबमें लेकर घूमते खते थे। यह प्रवन्ध दोनों ही सेनाओंमें था। दोनों ओरके दीपकोंका प्रकाश पूर्वी, आकाश और सम्पूर्ण दिशाओंमें फैल गया। व्यर्गतक फैले हुए उस पहान् आलोकसे युद्धकी घूकना पाकर देवता, गन्धर्व, यक्ष, सिद्ध और अपराध् भी वहाँ आ पहुँची। इथा युद्धमें यरे हुए दीर सीधे स्वर्गकी ओर यह सो थे। इस प्रकार स्वर्गवासियोंके आने-जानेसे वह रणपूनि देवलोकके समान जान पहती थी।

## दुर्योधनका सैनिकोंको प्रोत्साहन, कृतवर्माका पराक्रम, सात्यकिद्वारा भूरिका वध और घटोत्कचके साथ अश्वत्थामाका युद्ध

सजय करते हैं—महाराज ! जो स्वान पहले चूल और अन्यकारसे आच्छल हो रहा था, वह दीपकोंक प्रकाशसे आलोकित हो उठा। रजजित सोनेकी दीवटोपर सुर्यान्यत तेलसे घरे हुए हजारों दीपक जगमगा रहे थे। जैसे असंख्य नक्षत्रोसे आकाश सुशोधित होता है, उसी प्रकार उन दीपमालाओंसे उस रणभूमिकी शोभा हो रही थी। उस

समय हाबीसवार हाबीसवारोसे और पुड़सवार पुड़सवारोसे पिड़ गये। रवियोका रवियोके साथ मुकाबला होने लगा। सेनाका भवंकर संहार आरम्प हो गया। अर्जुन वड़ी पुर्वीके साथ राजाओंका वस करते हुए कौरवसेनाका विनाश करने लगे। कुटाकुने पूळ-सक्कप! जब अर्जुन क्रोधमें भरकर वुर्योधनकी सेनामें मुसे, उस समय उसने क्या करनेका विचार किया ? कौन-कौन वीर अर्जुनका सामना करनेके लिये आगे बड़े ? आकार्य होण जब युद्ध कर खे थे, उस समध बौन-कौन उनके पृष्ठभागकी रक्षा करते थे ? कौन उनके आगे थे ? और कौन दायें-बायें पहिषोकी रक्षामें नियुक्त थे ? ये सब बातें मुझे बताओ।

सञ्जयने कहा—महाराज ! उस राजि दुर्योधनने आचार्य द्योगकी सरवाह लेकर अपने भाइयों तथा कर्ण, क्वलेन, मत्रराज शल्य, दुर्द्धनं, दीर्घबाहु तवा उन सबके अनुवरीसे कहा—'तुम सन लोग पूर्ण सावधान खकर पराक्रम करते हुए पीछे रहकर आसार्थ डोणकी रक्षा करो । कृतवर्मा दक्षिण पश्चिमेकी और शल्य उत्तरवाले पश्चिमी रक्षा करें।' इसके बाद जिगलदेसके महारची वीरोमेसे जो मरनेसे बचे हुए थे, उन सबको आपके पुत्रने आचार्यके आगे खनेकी आज़ा ही और कहा—'बीरो ! आन्वार्थ ग्रेण बड़ी सावधानीके साव पुद कर रहे हैं। पाण्डल भी बड़ी तत्परताक साथ उनका सामना करते हैं। अतः अब तुपलोग सावधान खब्कर आकार्यकी महारची बृष्टसुप्रसे रक्षा करो । पाण्डवीकी सेनामें बृष्टसुप्रके सिवा और कोई योदा मुझे ऐसा नहीं दिलापी देता, जो होणसे लोहा ले सके। अतः इस समय आवार्यकी रक्षा ही ष्ठपारे किये सबसे बढ़कर काम है। सुरक्षित खनेपर आवार्य अवदय ही पाण्डबों, सृक्षयों और सोमकोका नाज कर बालेंगे; फिर अन्नत्वामा सृष्टशुप्रको नष्ट कर देगा, कर्ण अर्जुनको पराल करेगा और युद्धकी दीका लेकर में भीमसेनपर विजय पार्डमा । इनके मरनेपन वाकी पाष्ट्रव रोबहीन हो जायेंगे, फिर तो उन्हें मेरे सभी योद्धा नष्ट कर सकते हैं। इस प्रकार सुरीर्घ कालतकके लिये मेरी विजयकी सम्भावना स्पष्ट ही दिखाबी दे रही है।'

यह कहकर दुर्थोधनने सेनाको युद्ध करनेकी आज्ञा दी।
फिर तो परस्पर विजय पानेकी इन्छासे दोनों सेनाओं में घोर
संप्राम होने लगा। उस समय अर्जुन कौरवसंनाको और
कौरव अर्जुनको भाँति-भाँतिके अन्त-जन्तोंसे पीड़ देने लगे।
गांत्रिका वह युद्ध इतना भगनक था कि वैसा उसके पहले न
कभी देखा गया और न सुना ही गया था। उधर राजा
युधिष्ठिरने पाण्डवों, पाञ्चालों और सोमकोको आज्ञा दी कि
'तुम सब लोग होणका वस करनेके लिये उनपर एकजारगी
टूट पड़ो।' राजाकी आज्ञा पाकर वे पाञ्चाल और मुख्य आदि
श्रामय भैरव-नाद करते हुए डोजपर कड़ आये। उस समय
कृतवमनि युधिष्ठिरको और भूगिने सात्यकिको रोका।
सहदेखका कर्णने और भीमसेनका दुर्योधनने सामना किया।

राकुनिने नकुरुको आगे बढ्नेसे रोका। शिराण्डीका कृपाचार्यने और प्रतिविज्यका दुःशासनने मुकाबला किया। सैकड्डो प्रकारको माया जाननेवाले राहास घटोत्कवको अब्दत्यामाने रोका। इसी प्रकार ब्रोणको पकड्नेके लिये आते हुए महारबी हुम्दका वृषसेनने सामना किया। महराज शल्यने विराटका व्याण किया। नकुलनन्दन शलानीक भी ब्रोणकी और बढ़ा आ रहा बा, उसे किसोनने वाण मारकर रोक दिया। महारबी अर्जुनका राक्षसराज अलम्बुवने मुकाबला किया।

तदननार आचार्य प्रोणने शत्रुसेनाका संहार आरम्य किया, किंतु पाकालराजकुमार पृष्टगुप्रने यहाँ पर्हेचकर बाधा ड्यस्थित की तथा पाष्ट्रजोकी ओरसे जो दूसरे-दूसरे महारक्षी लड़नेको आये, उन्हें आपके महारक्षियोंने अपने पराक्रमसे रोक दिया। कृतकपनि जब युधिहिस्को रोका तो उन्होंने उसे पहले पाँच, फिर बीस बाणोंसे मारकर बीध दिया। इससे कृतवर्ग क्रोबर्मे घर गया और एक भल्ल पारकर उसने बर्मराजका ब्युष काट दिया, फिर सात बाधोंसे उन्हें घायल किया। युविष्ठिरने दूसरा चनुष हाथमें लेकर कृतवर्माकी चुनाओं तथा ब्रातीमें दस बाण मारे । उनकी चोटसे वह कॉप डडा और रोक्में भाकत उसने सात बाणोंसे उन्हें खूब धावल क्रिया। तक युधिष्ठिरने उसके धनुष और दस्ताने काट गिराघे, किर इसके कार पाँच तीरी भल्लीसे प्रशार किया । वे भल्ल इसका बहुमूल्य कवच छेटकर पृथ्वीमें समा गर्म । कृतवमनि पतक पारते ही दूसरा बनुष हाबमें लिया और पाण्डुनन्दन युधिव्यको साठ तथा उनके सार्शकको नो वाणीसे बीध काला । यह देश युधिष्ठिरने उसके ऊपर शक्ति छोड़ी । यह इक्ति कृतवर्गाकी दाहिनी बाँह छेदकर धरतीये समा गयी। तब कृतवसीने आधे ही निमेषमें युधिष्ठिरके घोड़ों और सारविको मारकर उन्हें रवहीन कर दिया। अब उन्होंने हाल और तत्स्यार हाकमें ली, किंतु कृतवर्माने उन्हें भी काट गिराचा। फिर उसने सौ बाधा मारकर उनके कवचको क्रिज-भिन्न कर डाला। इस प्रकार जब धनुव कटा, रथ बेकार हो गया, कवव भी छिन्न-भिन्न हुआ तो उसके बालोंके उक्तरसे पीवित होकर युधिहिर वहाँसे घाग गर्धे । तब कृतवर्मा प्रेणाचार्यके रचके पहियेकी रक्षा करने लगा।

महाराज ! भूतिने महारथी सात्यकिका सामना किया। इससे सात्यकिने क्रोबमें भरकर पाँच तीक्ष्ण बाणोंसे उसकी छातीमें बाव कर दिया, उससे सककी बारा बहने लगी। तब भूतिने भी सात्यकिकी दोनों भुजाओंके बीच दस बाण मारे। यह देख सात्यिकिने हैंसते-हैंसते ही भूतिके बनुषकों काट देदीप्यमान वाण, क्षुरा, अर्धवन्त्र, नाराच, शिलीयुक्त,

वाराहकर्ण, नालांक और विकर्ण आदि अखोंकी झड़ी लगा दो। यह देल अख्रवामाने दिव्याखोंसे अभिमन्तित किये हुए बाल मास्कर उस चोर अख्युष्टिको ज्ञान कर दिया और ग्रह्मसके उपर अपने बाणोंकी वर्षा आरम्भ की। फिर तो घटोत्कव और अख्रवामामें चोर युद्ध होने लगा; उस समय ग्रातिको अन्यकार खूब गादा हो चुका था। घटोत्कवने अख्रवामाकी छातीमें दस बाण मारे, उनकी चोटसे उसका साग्र वर्गर काँप उठा और मुर्चित होकर यह रचको ख्र्वाके सहारे बैठ गया। खोड़ी देशमें जब उसे होदा हुआ तो उसने यमद्व्यके समान एक भयंकर बाण घटोत्कवके उपर छोड़ा। बह ख्रण उसकी छाती छेदकर पृथ्वीमें युस गया। और प्रदोत्कव मुर्चित होका रचकी बैठकमें गिर पड़ा। उसे बेहोज़ देखकर साग्रित होका रचकी बैठकमें गिर पड़ा। उसे बेहोज़

#### भीमसेनके द्वारा दुर्योधनकी, कर्णके द्वारा सहदेवकी, शल्यके द्वारा विराटकी और शतानीकके द्वारा वित्रसेनकी पराजय

सक्रय कहते हैं—भीमसेन युद्ध करते हुए होणाचार्यक रचकी ओर बढ़ रहे थे, तबतक दुर्योधनने उने बाजोसे बीध अला। यह देश भीमने भी उसे दस बाणोंसे प्रायल किया। तब दुवाँधनने पुनः बीस वाण भारकर उन्हें बीच डाला। भीमसेनने दस बाणोंसे उसके धनुष और ध्वजा काट दिये, फिर नब्बे बाण मारकर उसे खूब घायल किया। बोट लाकर दुर्योधन क्रोधसे जल ठठा और दूसरा धनुष लेकर उसने ठीवी बाणोंसे भीमको अच्छी तरह पीडित किया। फिर शुरासे ठनका धनुष काटकर पुनः दस वाणोसे उन्हें घायल कर दिया। भीमने दूसरा धनुष किया, किंतु दुर्योधनने उसे भी काट डाला । इसी प्रकार तीसरा, चौचा और पाँचवाँ घनुष भी कट गया। जो-जो धनुष भीम हावये लेले उस-उसको आपका पुत्र काट गिराता वा। तब भीमने दुर्पोधनके ऊपर एक शक्ति फेंकी, किंतु उसने उसके भी तीन दुकड़े कर दिये। इसके बाद भीमने बहुत बड़ी गए। हाबमें ली और बड़े वेगसे मुमाकर दुर्योधनके रखपर फेंकी। उस गदाने आपके पुत्रके षोड़ों और सारविका कचूमर निकालकर रचको भी त्रकनाचूर कर दिया। दुर्योधन भीमके इरसे पहले ही भागकर नन्दकके रक्षपर चढ़ गया था। उस समय भीमसेन कोरवोका विसकार करते हुए बड़े जोरसे सिंहनाद कर रहे बे और आपके सैनिकोमें हाहाकार मचा हुआ दा।

दूसरी ओर द्रोणका सामना करनेको इन्छासे सहदेव बढ़ा आ रहा था, उसे कर्णने रोका। सहदेवने कर्णको नौ बाजोसे पायल करके किर दस बाण और यारे। तब कर्णने भी सहदेवको सौ बाणोंसे बीधकर तुरंत बदला चुकाया और असके चड़े हुए धनुषको भी कार डाला । मातीनन्दनने दूसरा धनुष लेकर पुनः कर्णको श्रीस बाण मारे । कर्णने उसके धोड़ोंको मारकर सारबिको भी यंगलोक भेत्र दिया। रबहीन हो जानेपर सहवेबने बाल-तलवार हाबमें ली, किंतु कणेने तीसे बाग मारकर उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये। तब क्रोधर्मे मरकर सहदेवने एक बहुत भारी धर्यकर गदा कर्णके रचपर फेंकी, परंतु कर्णने बाजोसे मारकर उसे भी गिरा दिया। यह देश असने शक्तिका प्रहार किया, किंतु कर्णने उसे भी काट दिया। अब सहदेव रचसे नीचे कृद पड़ा और रशका पहिचा हाथमें लेकर उसे कर्णपर दे मारा। उस चक्रको सहसा अपने क्रमर आते देख सूतपुत्रने इदारों बाण मारकर उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर डाले। तब माडीकुमार ईपादण्ड, धुरा, मरे हुए हाडियोंके अङ्ग तथा मरे हुए घोड़ों और मनुष्योंकी लाजें उठा-उठाकर कर्णको मारने लगा, पर उसने सबको अपने बाणोसे काट गिराया। फिर तो सहदेव अपनेको इस्क्रीन समझकर युद्ध त्यागकर चल दिया, कर्णने उसके पीछे भागकर हैंसते हुए कहा—'ओ चड्डल ! आजसे तू अपनेसे बड़े र्रावयोंके साथ युद्ध न करना।'

इस प्रकार ताना देकर कर्ण पाण्डवों और पाछालोंकी सेनाकी ओर करा गया। उस समय सहवेब मृत्युके निकट पहुँच चुका वा, कर्ण बाहता तो उसे मार डालता। किंतु कुन्तीको दिये हुए बादानको याद कर उसने सहदेवका वध नहीं किया। सहदेकका मन बहुत उदास हो गया वा; वह कर्णके बाणीसे तो पीड़ित था ही, उसके वान्वाणीसे भी उसके दिलको काफी चोट पहुँची थी। इसलिये उसे जीवनसं वेराग्य-सा हो गया। वह बड़ी तेजीके साथ जाकर पाञ्चालराजकुमार जनमेजयके रचपर बैठ गया।

इसी प्रकार डोणका मुकाचला करनेके लिये राजा विराट भी अपनी सेनाके साथ आ रहे थे, उन्हें बीखमें ही रोककर महराज सक्यने बाजवर्षासे बक दिया। उन्होंने बड़ी पुर्तीक साथ राजा विराटको सौ बाण मारे। यह देख विराटने भी तुरंत बदला लिया; उन्होंने पहले नो, फिर तिहतर, इसके बाद सौ बाण मारकर शस्यको धायल कर दिया । किर महराजने ठनके रथके चारों घोड़ोंको मारकर दो वाजोसे सारवि और ध्वजाको भी काट गिराया । तब राजा विराट रखसे कुद पढ़े और धनुष चढ़ाकर तीखें बाणोंकी वर्षा करने लगे। अपने भाईको रबहीन देख शतानीक रब लेकर उनकी सहायतामें आ पहुँचा। उसे आते देख मद्रराजने बहुत-से बाण मारकर यमलोकमें पहुँचा दिया।

अपने बीर बन्धुके मारे जानेपर महारखी विराट तूरंत ही उसके रथमें बैठ गये और क्रोधसे आँखें जाड़कर ऐसी बाणवर्षा करने लगे, जिससे प्रत्यका रय आकादित हो गया । तब मद्रराजने सेनापति विराटको हातीचे बढ़े जोरसे बाग मारा । वे उसकी बोट नहीं सैभात सके, मुर्च्चित होकर रामकी बैठकमें गिर पड़े। यह देख उनका सारचि उन्हें रणभूमिसे दूर हटा ले गवा। इधर शाल्य संकड़ों बाज

बरसाकर विराटकी सेनाका संहार करने लगे, इससे यह वाहिनी उस राजिकालमें भागने लगी। उसे भागते देख भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन, जहाँ राजा शल्य थे, उधर ही कत पड़े; किंतु राक्तस अलन्तुषने वहाँ पहुँचकर उन्हें बीसपें ही रोक लिया। यह देल अर्जुनने चार तीसे बाण मास्कर उसे बींच डाला । तब अलम्बुच भयभीत होकर भाग गया । उसे परात कर अर्जुन तुरंत होणके निकट पहुँचे और पैदल, हाधीसवार तथा पुड़सवारीयर बाणसमूहोकी वृष्टि करने रूने । उनकी मारसे कौरव-सैनिक आँधीमें उसाई हुए वृक्षकी भौति बराशाची होने लगे। महाराज ! अर्जुनने जब इस प्रकार संहार आरम्ध किया तो आपके पुत्रकी सम्पूर्ण सेनामें भगदङ्ग सम्ब गयो ।

एक ओरसे नकुलपुत्र शतानीक अपनी शराग्रिसे कौरव-सेनाको भस्य करता हुआ आ रहा बा, उसे आपके पुत्र विज्ञसेनने रोका । शतानीकने विज्ञसेनको पाँच बाण मारे । विज्ञसेनने भी हातानीकको दस बाण मारकर बदाश सुकाया । तब नकुरुपुत्रने किज़रोनकी छातीयें अत्यना तीसे नौ बाण मारकर उसके शरीरका कवन काट गिराया। फिर अनेको तीइन सायकोंसे उसके रधकी ब्यजा और धनुषको भी काट द्यारा । वित्रसंदने दूसरा धनुष हाथमें लेकर दातानीकको नी बाग मारे । महाबली शतानीकने भी उसके चारों घोड़ों और सारविको पार क्राल । फिर एक अर्धबन्धकार बाण मार क्रकं क्रमण्डित धनुषको भी काट दिया। धनुष कट गया, धोड़े और सारचि मारे गये — इससे रचहीन हुआ विज्ञसेन तुरंत धागकर कृतवर्गाके स्थपर जा खड़ा।

# द्रुपद-वृषसेन, प्रतिविच्य-दु:शासन, नकुल-शकुनि और शिखपडी-कृपाचार्यका युद्ध तथा धृष्टद्युम्न, सात्यिक एवं अर्जुनका पराक्रम

राजा हुपद अपनी सेनाके साथ बढ़े आ रहे हो। उस समय वृत्तरेन सैकड़ों बाणोंकी वर्षा करता हुआ उनके सामने आया। यह देख हुपदने कर्णनन्दनकी भुजाओं और सातीमें साठ बाण मारे । कुषसेन क्रोधमें भर गया और उसने रखपर बैठे हुए राजा हुपदकी छातीमें अनेकों तीले बाण मारे। इस प्रकार दोनोंने दोनोंके शरीरमें पाय कर दिये थे, दोनोंके ही अङ्गोमें बाण पैसे दिलायी देते थे। दोनों खूनसे लक्ष्यथ हो रहे थे। इसी बीचये राजा हुम्दने एक भारत मारकर कुम्मेनके धनुषको काट दिया । वृषसेनने दूसरा सुदृढ़ धनुष हाबमें लिया और उतस्पर संयान करके हुपदकी ओरको तक्ष्य कर एक भल्ल प्रोड़ा।

सञ्जय कहते हैं—द्रोणाचार्यका मुकाबला करनेके लिये | बा धाला द्रुप्टकी छाती छेटकर पृथ्वीमें समा गया और उससे अहत हुए राजको पूर्का आ गयो। यह देख सारवि अपने कर्तव्यका विचार करके उन्हें बहाँसे दूर हटा ले गया। फिर तो उस मर्थका रात्रिमें हुपदकी सेना रणभूमिसे भाग बली। वृष्यनेनके इत्से सोयक क्षत्रिय भी वहाँ नहीं ठहर सके । प्रतापी वृषसेन सोमकोके अनेकों शुरवीर महारवियोंको परास्त करके तुरंत ही राजा युधिष्ठिरके पास पाँता।

> दूसरी ओर प्रतिविच्य क्रोधमें भरकर कौरवसेनाको दग्ध कर रहा था, उसका सामना करनेको आपका पुत्र महारची दुःशासन पर्वेचा। उसने प्रतिविन्धके ललाटमें तीन बाण मारकर उसे अच्छी तरह यायल किया । प्रतिविक्यने भी पहले

नी बाण मारकर फिर सात बाजोसे दुःशासनको बाँध हाला।
तब दुःशासनने अपने उप्र सायकोसे प्रतिविच्यके पोड़ोको
पारकर एक पल्लसे उसके सारविको भी पमलोक
पहुँबाया। इसके बाद उसके रवके भी टुकड़े-टुकड़े कर
विपे। फिर एक क्षुप्रसे उसका घनुष भी काट हाला।
प्रतिविच्य सुतसोमके रथपर जा बँठा और हावमें धनुव ले
आपके पुत्रको बाणोंसे बींधने लगा। तदनन्तर आपके योद्धा
बड़ी भारी सेनाके साथ आकर आपके पुत्रको सब औरसे
पेसकर युद्ध करने लगे। उस समय दोनों सेनाओंमें पहान्
संहारकारी युद्ध हुआ।

इसी प्रकार एक ओर नकुल भी आपकी सेनाका संहार कर रहा था। उसका सामना करनेके लिये झोधमें भरा हुआ प्रकृति जा पहुँचा। वे दोनों ही आपसमें वेर रखते वे और दोनों शुरबीर थे; दोनों ही एक-दूसरेके कथकी इच्छासे परस्पर बाणोंका आधात करने लगे । जैसे नकुल बाणोंकी इस्ह्री लगा रहा था, उसी प्रकार सकुनि भी। सरीसमें बाज धैसे होनेके कारण वे दोनों कैटीले वृक्षोंके समान दिलायी देते थे। इतनेहीमें अकुनिने नकुलको छातीये एक कर्णी नामक काण मारा । उसकी करारी चोटसे नकुलको मूर्खा आ नवी और वह रक्षके पिछले भागमें बैठ गया । फिर होशमें आनेपर करने शकुनिको साठ बाण मारे। इसके बाद असकी छातीमें सी नाराबोका प्रहार किया और उसके बाग बढ़ावे हुए धनुकको भी बीचसे ही काट हाला । तत्प्रहात् व्यजा काटकर जमीनपर गिरा दी और एक पैने बाणसे उसकी दोनों जङ्घाओंको बीर बाला। इस चोटको शकुनि नहीं सैमाल सका और बेहोचा होकर रचकी बैठकमें धमसे गिर पड़ा। तब सारवि उसे रणभूमिसे बाहर हटा ले गया और नकुलका सारवि अपने रचको आचार्य द्वेणके पास ले गवा।

दूसरी ओर कृपाचार्यने दिरसाम्बीयर थाया किया। उन्हें निकट आते देख विरसम्बीने नौ बाणोंसे घायल कर दिया। कृपाचार्यने भी पहले पाँच बाणोंसे मारकर किर बीस बाणोंसे उसपर आधात किया। किर तो उन दोनोंमें महाभयंकर घोर संप्राम किंद्र गया। हिस्सम्बीने एक अर्थकन्त्रकार बाणसे कृपाचार्यके धनुषको काट दिया। यह देख उन्होंने शिरसम्बीपर शक्तिका प्रहार किया, किंतु उसने अनेको बाण मारकर उस शक्तिके दुकड़े-दुकड़े कर दिये। तब कृपाचार्यने दूसरा धनुष लेकर शिरसम्बीको तीसे बाणोंसे आच्छाटित कर विया। इससे शियल होकर यह रकके पिछले भागने बैठ गया। उसे उस अवस्थाने देख कृपाचार्य उसपर लगातार बाण बरसाने लगे। तब तो यह भाग सद्दा हुआ। यह देख पाछाल और सोमक वीर उसे बारों ओरसे घेरकर खड़े हो गये। इसी प्रकार आपके पुत्र भी बहुत बड़ी सेनाके साथ कृपावार्यके बारों ओर इट गये। फिर दोनों दलोंमें घोर संप्राम होने लगा। उस समय कोई अपनेको भी नहीं पहचान पाते थे। मोहवार दिला पुत्रको और पुत्र पिताको मार रहे थे। मित्र-मित्रके प्राण ले रहे थे। मामा भानजोंपर और भानते मामापर प्रहार करते थे। दोनों हो पड़के लोग सकतोंपर भी हाथ साथ कर रहे थे। गांत्रिके उस भयंकर युद्धमें कोई नियम नहीं, कोई मर्यादा नहीं रह गयी थी।

वह भवंकर युद्ध बल ही रहा वा कि धृष्टग्रुप्रने भी ग्रेणपर आक्रमण किया। यह बारम्बार धनुष दङ्कारता हुआ होणकी और बढ़ने लगा। उसे आते देश पाण्डव और पाञ्चाल योद्धा उसको कारों ओरसे घेरकर लड़े हो गये। उसे इस प्रकार सुरक्षित देखकर आपके पुत्र भी बड़ी सावधानीके साथ आचार्यकी रक्षा करने लगे । इसी बीचमें चूहसुप्रने ग्रेणकी **इत्तीमें पाँच बाण मारकर सिंहनाद किया । तदनत्तर प्रेणका** पक्ष ले कर्णने दस, अञ्चल्हामाने पाँच, स्वयं द्रोफने सात, शल्बने दस, दु:शासनने तीन, दुर्वोधनने बीस और शकुनिने र्याच बाग गारकर युहचुप्रको बीच डाला। किंतु यह इससे त्रनिक भी विचलित नहीं हुआ। उसने उन साती महारक्षियोक्ये काणोसे घाषात कर दिया। फिर डोण, अद्यात्मामा, कर्ण और आपके पुत्रको तीन-तीन वाणोंसे बीध द्याला । तब उनमेंसे एक-एक महारबीने मृहसुप्रको पुनः पाँच-पाँच बाण मारे । फिर हुमसेनने कुपित होकर पहले एक काजारे, उसके बाद तीन सायकोसे धृष्टबुप्रको घायल किया । धृष्टपुप्रने भी उसे तीन बाण मारे, फिर एक भल्लसे उसके सिरको धड़से अलग कर दिया।

तदन्तर उसने उन महारधी योद्धाओंको भी बाणीसे आहत किया। फिर भल्ल मारकर कर्णका धनुष काट दिया। कर्ण दूसरा धनुष लेकर पृष्टगुप्रपर बाणोंकी वर्ण करने लगा। इस प्रकार कर्णको कोधमें भरा देख शेष छः म्ह्याचियोने पृष्टगुप्रका वध करनेकी इच्छासे तुरंत ही उस घेर लिया। इसी समय पृष्टगुप्रको दुश्यनोंके चंगुलमें फैसा देख सात्यकि बाणोंकी इन्हीं लगाता हुआ बहाँ आ पहुँचा। उस महान् धनुर्धरको देखते ही कर्णने उसपर दस बाण मारे। सात्यिकने भी सब बीरोंके देखते-देखते कर्णको दस बाणोंसे बीध डाला। तब कर्णने विचाट, कर्णी, नाराच, बत्सदन्त और छुरोसे सात्यिकको बीधकर पुत्र: संकड़ों सायकोंसे उसे भायल किया। उस पुद्धमें आपके पुत्र तथा कवचधारी कर्ण भी सात्यकियर सब ओरसे पैने बाणोंका प्रहार करते थे।

कित उसने अपने अखोसे सकके वाणोंका निवारण करके एक बाणसे वृषसेनकी छाती छेद हाली। उस बोटसे मुर्खित होकर वृषसेन धनुष छोड़ रखपर गिर पड़ा। फिर तो कर्ज सात्यकिको अपने सायकोसे पीडित करने लगा । इसी प्रकार सात्पक्ति भी वारण्वार कर्णको बीधने लगा। इधर आपके योद्धा सात्यकिको मार डालनेकी इच्छासे उसपर तीले बाणोंकी वृष्टि करने लगे। यह देख उसने उप बाजोसे प्रमुओंके शीच काटने आरम्प किये। जब वह आपके बीरोंका वध करने लगा, उस समय उनका करूण-क्रन्दन प्रेनोंकी चीत्कारके समान सुनाची पडता वा। उस आर्त कोलाइलको सारी रणपूर्णि गुँज रही थी, जिससे वह रात बडी हरावनी मालुम होती थी। दुर्बोधनने देखा सात्र्यक्रिके बाणोसे पीड़ित होकर मेरी सम्पूर्ण सेना इधर-उधर चाग रही है। उसने बढ़े जोरसे आतंनाद भी सुना । तब सार्श्विसे बद्धा- 'जहाँ यह कोलाहल हो रहा है, वहीं मेरा रच ले कल।' उसकी अफ़्ता पाते ही सारशिने घोड़ोंको सात्यकिक रखकी ओर होंब दिया। ज्यों ही द्योंधन निकट पहुँचा, साव्यक्तिने बारह बाणोरे अरे बीध बाला। दुवीधनरे भी कृषित होकर सात्यकिको दस बाणांसे चायक किया। तब सात्यकिने आपके पुत्रकी सातीये आसी बाग गारे, फिर उसके घोड़ोंको यमलोक पठाया। तत्पक्षात् तृतंत ही सारविको भी मार गिराचा। इसके बाद एक फल मारकर उसके बनुकको भी कार बाला । एवं और वनुषमं श्रीन हो जानेपर दुर्पोपन श्रीव ही कृतसमिक रबपर सब गया। इस प्रकार जब दुर्वोधनने परास्त होकर पीठ दिला दी, से सात्यकि आधी बाहरे अपने बाणोंसे पुन: आपकी सेनाको क्वेडने लगा।

दूसरी ओर शकुनिने हजारों रखाँ, हाबीसवार और घुड़सवारोंकी सेनासे अर्जुनके चारों ओर चेन डाल दिया और ठनपर नाना प्रकारके अञ्च-शब्दोंकी वर्षा आरम्प कर दी। वे सभी अप्रिय योद्धा कालकी प्रेरणासे महान् अञ्च-शब्दोंकी वृष्टि करते हुए अर्जुनके साथ युद्ध करने लगे। अर्जुनने महान् संहार मचाते हुए उन हजारों रख, हांबी और घोड़ोंकी सेनाको आगे बढ़नेसे रोक दिया। तब शकुनिने इंसते-इंसते अर्जुनको तीले बाणोंसे लींच डाला और सी बाणोंसे उनके महान् रखकी प्रगति भी रोक दी। अर्जुनने भी शकुनिको बीस तथा अन्य महारक्षियोंको तीन-तीन बाण मारे। फिर शकुनिका धनुष काटकर उसके चारों घोड़ोंको यमलोक भेज दिया। तब वह उस रथसे उदरकर उन्नुकके रथपर जा चढ़ा। एक ही रथपर बंदे हुए वे दोनों महारखी दिता-पुत्र अर्जुनपर बाणोंकी इड़ी लगाने लगे। अर्जुन भी उन दोनोंको तीखे बाणोंसे पायल कर सैकड़ों और हजारों सायकोंकी मारसे आपकी सेनाको सन्देहने लगे। उस समय सब सेना तितर-बितर होकर चारों दिशाओंमें भागने लगी। इस प्रकार उस युद्धमें आपकी सेनापर विजय पाकर बांकृष्ण और अर्जुन बहुत प्रसन्न हो बाह्य बजाने लगे।



उधर पृष्टपुप्रने तीन बाणोंसे आचार्य होणको बीध बाला और उनके घनुकती प्रत्यक्षा काट ही। होणने उस धनुकतो रख दिया और दूसरा हायमें लेकर पृष्टपुप्रको सात तथा उसके सार्विको पाँच बाण मारे। किन्तु पृष्टपुप्रने अपने बाणोंसे उन सब अखोंका निवारण कर दिया और कौरवसेनाका संहार करने लगा। देखते-देखते रणपूपिसे किंधको नदी बहुने लगी। इस प्रकार आपको सेनाकी पराजय करके पृष्टपुष्ठ तथा शिखप्डोंने अपने-अपने शक्ष बजाये।

#### द्रोण और कर्णके द्वारा पाण्डवसेनाका संहार तथा भयभीत हुए युधिष्ठिरकी बातसे श्रीकृष्णका घटोत्कचको कर्णसे युद्ध करनेके लिये भेजना

सज़य कहते हैं— यहाराज ! जब दुवॉबरने देखा कि पायहब मेरी सेनाका विब्बंस कर रहे हैं और वह भागी वा खी है तो उसे वड़ा कोध हुआ ! वह सहसा डोजाबार्व और कर्जक पास पहुंचा और अपर्थमें भरकर कहने लगा— 'इस समय पायहबोंकी सेना मेरी वाहिनीका विद्यंस कर रही है और आप दोनों उसे जीतनेमें समर्थ होकर भी असमर्थकी परिंत तमाशा देखते हैं; यदि आप मुझे त्याग देना न बाहते हो तो अब भी अपने घोस्य पराक्रम करके युद्ध करिनये।'

यह क्यालम्भ सुनकर वे दोनों वीर पाण्डवीका सामना करनेके लिये बढ़े। इसी प्रकार पाण्डम भी अपनी सेनाके साथ बारब्बार गर्जना करते हुए इन दोनोंपर टूट पढ़े। उस समय होणाबायन क्रोधमें घरकर दस बाणोसे सत्यक्रिको बीध द्वाला। साथ ही कर्णने इस, आपके पुत्रने सात, वृषसेनने दस और प्रकृतिने सात बाज मारे। उधर द्रोणाचार्यको पाण्डवसेनाका संज्ञार करते देश सोमक श्रातिप तुरना बहाँ पहुँचे और सब ओरसे द्वेणाचार्यपर बाण बरसाने लगे । आचार्य होण भी वारों ओर बाणोकी झड़ी लगाकर क्षप्रियोंके प्राण लेने लगे । उनकी मारसे पीड़ित हो पाञ्चाल मोद्धा एक दुरारकी ओर देखकर आई जीतकार पचा रहे थे। कोई पिताको छोड़कर भागे, कोई पुत्रोको । किसीको अपने संगे भाई, मामा और भानजोकी भी सुध न रही। यित्र, सम्बन्धी और बन्धु-बान्धवोंको छोड्-छोड्कर सब लोग तेत्रीके साथ धाग चले। सबको अपने-अपने प्राणीकी लगी हुई थी। ऑकृष्ण, अर्जुन, भीयसेन, युधिहिर तथा नकुल-सहदेव देखते ही रह गये और उनकी सेना ब्रोणके प्रहारसे पीड़ित हो जलती हुई हजारों यसाले फेक-फेककर उस रातमें भाग चली । सब ओर अन्यकारका राज्य का । कुछ भी सुझ नहीं पड़ता वा, केवल कारवसेनाके टीपकॉक प्रकारासे राज भागते दिलायी देते वे। महारबी होण और कर्ण भागती हुई सेनाको भी पाँछेसे बाण करसाकर मार रहे थे।

यह सब देखकर भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'अर्जुन । होण और कर्णने भृष्टद्वम्न और सात्यिकको तथा सम्पूर्ण पाखाल योद्धाओंको भी अपने वाणोसे अत्यस वायल कर हाला है। इनको बाणवर्षासे तुम्हारे सहारविधोंके पैर उत्तह गये हैं; अब सेना रोकनेसे भी नहीं ककती।' अर्जुनसे इस प्रकार कहनेके पक्षात् भगवान् कृष्ण और अर्जुन दोनोंने सैनिकोसे कहा—'पाण्डवसेनाके शुरुवीरो ! तुम भवर्षात होकर भागो सत। भयको अपने हदयसे निकाल हो। हमलोग अभी ब्युट रखकर होण और कर्णको दण्ड देनेका प्रयत्न करते हैं।

आंकृष्ण और अर्जुन इस प्रकार जात कर ही रहे थे कि पर्यकर कर्म करनेवाले पीपसेन अपनी सेनाको लौटाकर शीप्र ही वहाँ आ पहुंचे। उन्हें आते देख जनार्टनने पुन: अर्जुनसे कहा—'पाष्ट्रक्टन! यह देखों, सोपक और पाह्याल वोद्धाओंको साह्य लिये भीमसेन बढ़े वेगसे होण और बार्णको ओर बढ़े जा रहे हैं। अब सेनाको धैर्य बैंबानेके लिये तुम भी इनके साथ होकर युद्ध करो।'

तदनलर अर्जुन और श्रीकृष्ण होण और कार्णक पास वाकर सेनाके अवधागमें लड़े हो गये। फिर मुधिहरकी बड़ी चारी सेना भी लौट आयी। होण और कार्णने पुनः शहुशोंका संहार आरम्न किया। होनों ओरकी सेनाओं में ममासान पुद्ध होने त्या। उस समय आपके सैनिक भी हाथोंसे मसाले फेक-फेककर उपलब्धी भीति पाण्डवोंके साथ युद्ध करने कर्ण। बारों और अन्यकार और यूल हा रही थी। जैसे कार्यवरचे राजालोग अपना नाम बोलकर परिचय देते हैं, उसी प्रकार वहाँ प्रहार करनेवाले खेद्धाओंके मुलसे उनके नाम सुनाणी पढ़ते थे। जहाँ-जहाँ दीपकका प्रकाश दिखामी देता, बहाँ-वहाँ कड़कु सैनिक प्रतेगोंकी भीति दूट पड़ते थे। इस प्रकार युद्ध करते-करते उस महाराजिका अन्यकार बहुत घना हो गया।

तत्पक्षात् कर्णने पृष्टपुसकी कातीमें दस मर्मभेदी बाणींका प्राप्त किया। मृष्टपुसने भी कर्णको दस बाणोंसे बीधकर तृतंत ही बदला चुकाया। इस प्रकार वे दोनों एक-दूसरेको सायकोसे बीधने लगे। बोड़ी ही देरमें कर्णने पृष्टपुसके मोड़ोको मारकर उसके सारधिको घायल किया, फिर तीसे बाणोंसे उसका बनुव काटकर एक फल्लसे सारधिको भी मार गिराया। तब पृष्टपुप्रने एक पर्यकर परिप्रके प्रहारसे कर्णके खेड़ोको पीस डाला। फिर पैदल ही युधिष्ठिरको संनामें जाकर सहदेवके रखपर बैठ गया। इधर कर्णके साराबिने उसके रखमें नये खेड़े जोत दिये। अब कर्ण पुनः पाझाल महार्यक्षिको अपने बाणोंसे पीडित करने लगा। अतः बढ़ सेना घयभीत होकर रणसे भाग चली। उस समय पाझाल और सुझव इतने डर गये थे कि पता खड़कनेपर भी उन्हें कर्णके आ बानेका संदेह हो जाता था। कर्ण उस भागती हुई सेनाको भी पीड़िसे बाण मारकर खदेह रहा था। अपनी सेनाको भागते देख राजा युधिहिर भी पतायन करनेका विचार करके अर्जुनसे बोले—'धनळ्य ! तुन्ही जिनके वन्यु एवं सहायक हो, उन हमारे सैनिकोंका यह आतंनाद निरन्तर सुनायी दे रहा है: ये कर्णके वाणोसे पीड़ित हो रहे हैं। अब इस समय कर्णका वध करनेके सन्बन्धमें जो कुछ भी कर्तव्य हो, अरे करो !' यह सुनकर अर्जुनने शीकुणासे कहा—'मसुसूदन ! आज राजा युधिहिर कर्णका पराक्रम देखकर भयभीत हो गये हैं। एक ओर होणाव्यर्य हमारे सैनिकोंको आहार कर रहे हैं, दूसरी ओर कर्णका बास छाया हुआ है; इसलिये वे भाग रहे हैं, उन्हें कहीं ठहरनेको रधान नहीं मिलता। मैं देखता है, कर्ण भागते हुए योद्याओंको भी मार रहा है। अत: अब आय वहाँ कर्ण है, वहीं चलिये; आज दोमेंसे एक बात हो जाय, बाहे मैं उसे मार डाले या वह सड़ो।'

भगवान् श्रीकृष्य बोले—अर्जुन ! तुमको और राक्षस घटोत्कवको छोड़कर दूसरा कोई ऐसा नहीं है, जो कर्णमें लोहा ले सके। किन्तु उसके साथ तुन्हारा युद्ध हो, इसके लिये अभी समय नहीं आया है। कारण, उसके पास इन्द्रकों दी हुई एक देहीप्यमान इस्ति है, जो उसने बेब्बल तुन्हारे लिये ही रख छोड़ी है। मेरे विचारसे इस समय महाजली घटोत्कव ही कर्णका सामना करने जाय। उसके पास दिन्य, राक्षस



अपनी सेनाको भागते देख एका युधिहित भी पठायन । और आसुर—तीनों प्रकारके अस्त हैं। अतः वह अवस्य ही तेका विचार करके अर्जुनसे बोले—'धनक्रय ! तुन्हीं | संज्ञममें कर्णपर विजयी होगा।

> श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अर्जुनने पद्मेत्कवको बुलवाया । व्ह कवच, बनुष, बाण और तलवार आदिसे सुसन्तित होकर उनके सामने उद्दक्षित हुआ और श्रीकृष्ण तथा अर्जुनको प्रणाम करके ब्रोक्स्माकी ओर देखते हुए बोला-'मैं सेवामें व्यक्तित 🐉 आज्ञा कोलिये, कोन-सा काम करूँ ?' भगवान्ते हैंसकर कहा-'बेटा घटोत्कव ! मैं जो कहता है, सुनो-आज तुम्हारे पराक्रम दिलानेका समय आया है। यह काम दूसरेके किये नहीं हो सकता; क्योंकि तुन्हारे पास कई प्रकारके अन्त हैं, राहसी याया तो है ही। विक्रियानन्त्रन ! देखते हो म, जैसे बरबाहा गौओको होकता है उसी प्रकार कर्ण आज पाण्डवसेनाको लदेह रहा है। वह इस दलके प्रधान-प्रधान अजियोंको मारे कालता है । उसके बाणोंसे पीवित होकर हमारे सैनिक कहीं ठहर नहीं पाते । मैदानसे भागे जाते हैं । इस प्रकार कर्ण संदारमें प्रवृत्त हुआ है। इसे रोकनेवाला तुन्हारे सिवा दूसरा कोई नहीं दिखायी देता । इस समय तुन्द्रारा बल असीम है और तुन्हरी माना दुस्तर; क्योंकि रात्रिके समय राक्षरतेका बल बहुत बढ़ जाता है, उनके पराक्रमकी कोई सीया नहीं खती । शतु उन्हें दबा नहीं सकते । इस आयी रातमें हुम अपनी माया फैलाकर महान् बनुर्धर कर्णको मार झलो, किर बृह्युप्र आदि बीर ब्रोणका भी वध कर बालेंगे।'

भगवान्की बात समाप्त होनेपर अर्जुनने भी घटोत्कवसे कहा—'बेटा! में तुमको, सात्वकिको तथा भैया भीमसेनको ही अपने सेनाके प्रधान बीर मानता हूँ। इस रातमें तुम कर्णके साथ हैरच युद्ध करो। महारची सात्वकि पीछेसे तुन्हारी रक्षा करेंगे। सात्यकिकी सहायता लेकर तुम शुरवीर कर्णको मार हालो।

बटोक्कर बोला—भारत ! मैं अकेला ही कर्ण, डोण, तथा अन्य क्षत्रिय वीरोके लिये काफी हूँ। आज रातमें मैं सुतपुत्रके साथ ऐसा युद्ध कर्तमा, जिसकी चर्चा जबतक यह पृथ्वी खेगी तथतक लोग करते खेगे। आज मैं राक्षसधर्मका आक्रय लेकर सम्पूर्ण कौरकसेनाका संहार कर्तमा, किसीको जीता नहीं छोड़ेगा।

ऐसा कहकर महाबाहु घटोत्कच तुन्हारी सेनाको घपपीत करता हुआ कर्णकी ओर बढ़ा। कर्णने भी हैसते-हैसते उसका सामना किया। फिर तो गर्जना करते हुए उन दोनों वीरोमें घोर संप्राम छिड़ गया।

#### घटोत्कचके हाथसे अलम्बुष (द्वितीय) का वघ तथा कर्ण और घटोत्कचका घोर युद्ध

सक्रय कहते हैं—यहाराज ! दुर्योधनने उच्च देखा कि घटोत्कव कर्णका यथ करनेकी इच्छासे उसके रचकी ओर बड़ा आ रहा है, तो दुःशासनसे कहा—'थाई! संप्राममें कर्णको घराक्रम करते देख यह ग्रह्मस उसपर बड़े केनसे धावा कर रहा है। तुम बड़ी भागे सेनाके साख वहाँ जाकर इसे रोको और कर्णकी रहा करो।' दुर्योधन यह बड़ ही रहा धा कि जटासुरका पुत्र अलम्बुच उसके पास आकर बोला—'दुर्योधन! यदि तुम आजा दो तो मैं तुचारे प्रसिद्ध राष्ट्रशोको उनके अनुगामियोसहित मार डालना बाहता है। मेरे पिताका नाम वा जटासुर। वे समस्त राज्ञसोके नेता वे। अभी कुछ ही दिन हुए, इन नीज पाष्ट्रबाने उन्हें मार डाला है। मैं इसका बदला चुकाना बाहता है। तुम इस कामके लिये पूर्व आजा हो।'

यह सुनकर दुर्योधनको बढ़ी प्रसन्नता हुई, उसने कहा—'अलम्पूष । प्रश्नुओंको जीवनेक लिये तो प्रोण और कर्ण आदिके साथ में ही बहुत हूं। तुम तो मेरी आहासे कुर कर्म करनेवाले प्रदोत्कथको ही नावा करो।' 'तथाबा' कहफर अलम्पूषने प्रदोत्कथको पुद्धके लिये ललकाश और असके उपर नाना प्रकारके शब्दोंकी वर्षा आरम्प कर दी। बिल्नु प्रदोत्कथ अकेला ही अलम्पूष, कर्ण और बढेरयोको दुस्तर सेनाको रीदने लगा। आको मायाका कल देशका अलम्पूषने घटोत्कथपर नाना प्रकारके सायकसमूहोको हाड़ी लगा ही और अपने बाजीसे पाण्डय-सेनाको मार मगाया। इसी प्रकार घटोत्कथके बाजीसे पाण्डय-सेनाको मार मगाया। इसी प्रकार घटोत्कथके बाजीसे प्राच्डय-सेनाको नार मगाया।

तद्वनार अलम्बुपने क्रोधमें परकर पटीक्कको दस बाल मारे। उसने भी भयंकर गर्जना करते हुए अलम्बुपके पोड़ों और सारिधको भारकर उसके आयुवाके भी टुकड़े-टुकड़ें कर डाले। फिर तो अलम्बुप क्रोधमें पर गया और उसने पटीक्कको बड़े जोरसे मुक्ता मारा। पुक्रको कोटसे पटोक्कव काँप उठा। फिर उसने भी अलम्बुपको मुक्रेसे पारा और उसे भूमिपर पटककर दोनों कोहनियोंसे रगढ़ने लगा। अलम्बुपने किसी प्रकार अपनेको पटोक्कबके चंगुलसे हुद्याया और उसे भी जमीनपर पटककर रोवके साथ रगड़ना आरम्प किया। इस प्रकार दोनों महाकाय राक्षस गरकते हुए लड़ रहे थे। उनमें बड़ा रोमस्क्रकारी युद्ध हो रहा था। ये दोनों बड़े पराक्रमी और मायाधी थे और मायाबलमें एक-दूसरेसे अपनी विशेषता दिलाते हुए युद्ध कर रहे थे। एक आग बनकर प्रकट होता तो दूसरा समुद्र। एकको नाग बनते देल दूसरा गरुढ हो

वाता । इसी प्रकार कभी येथ और आंधी, कभी पर्वत और वह तवा कभी हावी और सिंह बनकर प्रकट होते थे । एक सूर्यका स्थय बनाता तो दूसरा राहु बनकर उसको प्रसने आ बाता । इस तव्ह एक-दूसरेको मार डालनेकी इच्छासे दोनों ही सैकड़ो मायाओंकी सृष्टि करते थे । उनके युद्धका हंग बड़ा ही विक्ति वा । वे परिथ, गदा, प्रास, मुगदर, पहित्रा, मुसल और पर्वतिष्ठकारोंसे परस्पर प्रहार करते थे । उनकी मायात्रकि बहुत बड़ी थी, इसलिये वे कभी दो घुड़सवार बनकर तड़ते तो कभी दो हाथींसवारोंके कथमें युद्ध करते थे । कभी दो पैदलोंके स्थाने ही लड़ते देखे जाते थे ।

इसी बीजर्मे अलम्बुक्को मार डालनेकी इच्छासे घटोत्कच अरहको उडला और बाजकी भाँति इपटकर उसने अलम्बुक्को पकड़ लिया। फिर उसे अपत्को उठाकर भूमिपर पटक दिया और तहन्त्रार निकालकर उसके भर्यकर माराकको काट डाला। खुनसे भरे हुए उस माराकको लिये



पटोत्कव दुवींघनके पास गया और उसे उसके रवपे फेंककर बोत्ता—'यह है तेरा सहायक कयु, इसे मैंने मार हात्स। देख किया न इसका पराक्रम ? अब तू अपनी तथा कर्णकी भी यही दशा देखेगा।' यह कहकर घटोत्कव तीखे बाणोंकी वर्षा करता हुआ कर्णकी और चला। उस समय मनुष्य और राष्ट्रसमें अत्यन्त भयेकर और आश्चर्यजनक युद्ध होने लगा। वृतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! आधी रातके समय जब कर्ण और घटोलाचका सामना हुआ, उस समय उन दोनोमें किस प्रकार सुद्ध हुआ ? उस राक्षसका क्य कैसा वा ? उसके रथ, घोड़े और अल-दाख कैसे थे ?

सज्ञयने कहा— चटोत्कवका शरीर बहुत बहा था, उसका पुँह तबि-जैसा और आँखे सुर्ख रंगकी थीं। घेट घँसा हुआ, सिरके बाल जयाकी और उठे हुए, टाईंग-पुँछ काली, कान खुटी-जैसे, ठोड़ी बड़ी और पुँडका छेट कानतक फैला हुआ। था। दाड़े तीली और विकसल थीं। जींच और ओठ तबि-जैसे लाल-लाल और लम्बे थे। चींडे बड़ी-बड़ी, नाक मोटी, शरीरका रंग काला, कण्ठ लाल और खे पड़ाइ-जैसी मधंकर थी। पुजाएँ विशाल थीं, मस्तकका घेरा बढ़ा था। असकी आवृति बेडील थीं, शरीरका जमझ कहा था। सिरका उपरा



भाग केवल बढ़ा हुआ मांसका पिण्ड था, उसपर बाल नहीं उमे थे। उसकी नाभि हिंपी हुई और नितन्त्रका माग मोठा था। भुजाओंमें भुजबंद आदि आपूषण छोचा माते थे। मातकपर सोनेका समस्माता हुआ मुकुट, कानोंमें कुण्डल और गरेमें सुवर्णमंथी माला थी। उसने कासका बना समकता हुआ कवस पहन रखा था। उसका रख थी बहुठ बड़ा था, उसपर सारों ओरसे रिक्रका समझ मझ हुआ था, उसकी लंबाई और सीझई सार सी हाथ थी। सभी प्रकारके क्षेष्ठ आसुध उसपर रखे हुए थे। उसके उपर खन्डा फड़ाठती भी। आठ पहिपोसे वह रब कलता था, उसकी यरधराहट पेयकी गम्भीर गर्जनाको भी मात करती थी। उस रबमें सी योड़े जुते हुए थे, जो बड़े ही भयंकर, इच्छानुसार रूप बनानेवाले तथा मनवाहे वेगसे करानेवाले थे। विक्रपाक्ष नामक एक्स उसका सार्शव था, जिसके मुख और कुण्डलोसे टीप्ति बनस रही थी। वह घोड़ोंकी बागड़ोर पकड़कर उन्हें काबूमें रखता था।



ऐसे राजपर सवार पाटोक्सवको आते देख कार्यने बढ़े अभिमानके साव आगे बढ़कर तुंत हो उसे रोका। फिर दोनोंने अत्यन्त बेगझाली धनुष लेकर एक-दूसरेको पापल करते हुए बाणोंसे आवल करने लगे। वह राजियुद्ध इतनी देखक जल्जा व्या, मानो एक वर्ष बीत गया हो। इतनेहीमें कर्मने दिव्य अकोंको प्रकट किया—यह देख पाटोक्सवने राकसी माथा फैलापी। उस समय राक्षसोंकी बहुत बड़ी सेना प्रकट हुई: किसीके हावमें घुरु था तो किसीके हावमें पुगदर। किसीने झिलाकी बड़ानें ले रखी थीं और किसीने वृक्ष। उस सेनासे पिरा हुआ यदोक्कव जब महान् धनुष लेकर अगो बड़ा तो उसे देखकर सम्पूर्ण नरेश व्यक्ति हो उठे। इसी समय घटोक्कवने भीषण सिहनाद किया, उसे सुनकर हाथी हरके मारे पेशाब करने लगे। मनुष्योंको तो बड़ी व्यक्ता हुई। वदनकर सब ओर पत्थरोंकी भयंकर वर्षा होने लगी। आधी रातके समय राक्षसोंका वल बढ़ा हुआ बा; उनके छोड़े हुए सोहेके चक्र, भुतुप्छी, फ़ांक, तोचर, जुल, फ़ताड़ी और पट्टिया आदि अख-शकोंकी वृष्टि हो रही थी। महाराज ! उस अत्यन्त उप और पर्यकर युद्धको देखकर आपके पुत्र और सैनिक व्यक्ति होकर राजपूर्यिसे भाग बलें। केवल अभिमानी कर्ण ही वहाँ डटा रहा, उसे तनिक भी व्यक्त नहीं हुई। उसने अपने बायोंसे घटोलक्की रखी हुई मायाका संहार कर डाला।

जब माचा नष्ट हो गयी तो घटोत्कव वड़े अमर्थमें भरकर घोर बाणोंका प्रद्वार करने लगा। वे काण कर्णका इसीर छेदकर पुश्चीमें समा गये। तब कर्णने दस बाग मारका पटोत्कचको बीध झला । उनसे इसके मर्मत्यानीको बड़ी घोट पहुँची और कुपित होकर उसने एक दिव्य बाल हाथमें लिया तथा उसे करमेंके ऊपर दे मारा। पांतु कर्णक बाजोसे टुकड़े-टुकड़े होतार तह घक भाग्यहीनके संकल्पकी चाँति सफल हुए बिना ही नष्ट हो गया। अब तो घटाकचके स्तोधका ठिकाना न रहा, इसने बाणोकी वर्षा करके कर्णको हक दिया । सृतपुत्रने भी अपने सायकोसे तृति ही घटोन्कसके रमको आच्छादित कर दिया। तम प्रदोत्कवाने कर्णपर एक गदा पुमाकर फेंकी, किंतु कर्णने उसे वाणीसे काट गिराचा। यह देश पटोत्कच उड़कर आकारामें चला गया और वहाँसे कर्णपर वृक्षोंकी वर्षा करने लगा । कर्ज भी नीचेसे ही बाज छोड़कर उस मायावी राक्षसको सींचने लगा। उसने राज्ञसके सभी घोड़ोको मारकर उसके रचके भी संकड़ो दुकते कर बाले। उस समय परोत्कवके शरीरमें ये अंगुल भी ऐसा स्थान नहीं बचा था, जहाँ बाण न लगा हो । उसने अपने दिव्य अससे कर्णके दिव्याखोंको काट शला और उसके साथ मामापूर्वक युद्ध करने लगा।

वह आकाशमें अदूरव होका वाण छोड़ रहा था। उसके बाण भी दिखायी नहीं वेते थे। वह मायासे सबको मोहत-सा करता हुआ विचरने लगा और पायाके ही बलसे बड़े घर्यकर एवं अशुभ मुंह बनाकर कर्णके दिव्य अब्ब निगल गया। किर वह धैर्यहीन एवं असाहशून्य-सा होकर संकड़ों टुकड़ोंचे कटकर गिरता दिखायी देने लगा। इससे उसे मरा हुआ समझकर कौरवीके प्रमुख बीर गर्जना करने लगे। इतन्दीचे वह कई नये-नये शरीर धारण कर सभी दिशाओंमें दीख़ पड़ने लगा। देखते-ही-देखते उसके संकड़ों मस्तक और संकड़ों पेट हो गये। फिर शरीर बड़कर वह मैनाक पर्वठ-सा दीखने लगा। बोड़ी ही देरमें उसकी शकर अंगुटेके बराबर हो गयी। फिर समुदकी उत्तात तरंगोंकी भाँत डइलकर वह कभी कार और कभी इघर-उधर होने लगा ! एक ही क्षणमें पृथ्वी फाइकर पानीमें हुव जाता और पुनः उधर आकर अन्यत्र दिखाणी पड़ता था । इसके बाद आकाशसे उतरकर वह पुनः अपने सुवर्णमण्डित रखपर जा बैठा । फिर मायाके ही प्रभावसे पृथ्वी, आकाश और दिशाओं में घूमकर कवचसे सुसंजित हो कर्णके रखके पास आकर बोला—'सृतपुत्र ! खड़ा रहना, अब तू सुद्रसे जीवित बचकर कहाँ जायगा ? आज मैं इस समराहुणमें तेरा युद्धका शौक पूरा कर दूंगा ।'

ऐसा कड़कर वह एक्षम पुर: आकाशमें दह गया और कर्णके करर रचके धूरेके समान स्थूल बाणोंकी वर्षा करने लगा । उसकी बाणवर्षाको दूरसे ही कर्णने काट गिराया । इस प्रकार अपनी गायाको नष्ट ह्याँ देश घटोत्कच पुनः अङ्गाय होकर नृतन मायाकी सृष्टि करने रुगा । एक ही क्षणमें वह एक बहुत केवा पर्वत बन गया और उससे पानीके झरनेकी भाँति शूल, अस, तलवार और मूसल आदि अवा-प्राखीकी वृष्टि होने लगों। बितु कर्णको इससे तनिक भी भय नहीं हुना। उसने मुसकराते हुए दिव्य अस प्रकट किया। उस असका स्पर्ध होते ही उस पर्यतराजका नाम-निद्धान भी नहीं क्ष गया। इतनेहीये वह राक्षस इन्द्रधनुषसहित मेघ बनकर उनड् आचा और सूतपुत्रपर पत्यरोंकी वर्षा करने लगा; किंतु कर्णने वायव्यासका संधान करके उस काले मेथको फीरन उद्धा दिया। इतना ही नहीं, उसने सायकसमूहोसे समस्त दिणाओंको जान्छादित करके घटोत्कलके चलाये हुए सम्पूर्ण अस्त्रोंका नाश कर डाला।

तब धीयसेनके पुत्रने कार्यके सामने महामाधा प्रकट की।
कार्यने देखा, घटोत्काव रचपर बैठा आ रहा है। उसके साथ
प्रकारकी बहुत बड़ी सेना है। एकसोमें कुछ हाथीपर हैं, कुछ
रवपर हैं और कुछ घोड़ोपर सवार हैं। उनके पास नाना
प्रकारके अख-शब्द और कवन दिखायी देते हैं। घटोत्कावने
निकट आते ही कार्यको पाँच बाण मास्कर बीध हाला और
सब राजाओंको घवधीत करता हुआ धैरव खरसे गर्जना
करने लगा। फिर उसने अझलिक नामक बाणके प्रहारसे
कर्णके हाबका धनुष काट डाला। तब कार्य दूसरा धनुष
हावमें ले आकाशवारी राहसोंकी और बाण मारने लगा।
इससे उन्हें बड़ी पीड़ा हुई। घोड़े, सारबि तबा हाथीके सहित
सम्पूर्ण राहस कार्यके हाबसे मारे गये। उस समय
पाण्डवपक्षके हनारों इतिय घोडाओंमें राहस घटोत्कावको
छोड़ दूसरा कोई कार्यकी और आँस उठाकर देस भी नहीं
सकता बा।

पटोत्कच क्रोबसे जल उठा, उसकी आँखोंसे चिनगारियाँ

पूरने लगीं। उसने हाब-से-हाब मतकर ओठको दौतों-तते दक्षावा और पुन: मायाके बलसे दूसरे रवका निर्माण किया।



उसमें हाश्रीके समान मोटे-ताजे तथा विज्ञानो-जैसे पुराधाले गर्दाहे जोते गये। उस रखपर कैडकर का कर्णके सामने गया और उसके कमर उसने एक पर्यंकर अञ्चलिका ज्ञार किया। कर्णने अपना धनुष रखपर रस दिया और कुदकर उस अञ्चलिको हाथसे पकड़ लिया। किर उसने उसे पटोत्ककपर ही बला दिया। पटोत्कन तो रबसे कुदकर दूर जा सड़ा हुआ किंदु उस अशनिक तेजसे गदहे, सारधि तथा ध्वजासहित उसका रव बलकर भस्म हो गया। फिर यह अशनि पृथ्वीमें समा गयी। कर्णका यह पराक्रम देखकर देखता भी अख्ये करने लगे। सम्पूर्ण प्राणियोंने उसकी प्रशंसा की। पूर्वोंक पराक्रम करके कर्ण अपने रथपर जा बैठा और पुनः राक्षससेनापर वाण वरसाने लगा। अब घटोतकष गन्धर्व-नगरके समान पुनः अदृश्य हो गया और मायासे कर्णक दिव्याखोंका नाश करने लगा तो भी कर्णने अपना वैर्थ नहीं खोषा। उस राक्षसके साथ पुद्ध जारी ही रका।

तदनकर क्रोबमें मरे हुए चटोत्कवने अपने अनेको हरहप बनाये और कौरव महाराध्योंको मयभीत कर दिया। तत्यक्रम् सिंह, व्याप्त, त्रक्कृबन्ये, आगके समाय त्रपत्याती हुई जीभवाले सीप और त्योहमय चोचवाले पश्ची सब दिशाओंसे कौरव-सेनापर टूट पड़े। घटोत्कव तो कर्णके बाजोसे यायल होकर अन्तर्थान हो गया; परंतु मायामय विशाज, प्रश्नास, यानुवान, कुले और मर्थकर मुखवाले पेड़िये तब औरसे प्रकट होकर कर्णको और इस प्रकार वीदे मानो उसे का जायेंगे तबा सुनसे रंगे हुए धर्यकर अन्त-इस्क तेवार कटोर बाते सुनाते हुए उसे हराने तमे।

कर्णने अन्येसे आवेकको कई-कई बाण मारकर अधि बाला और दिन्य अकसे का राष्ट्रासी मायाका संदार करके सर्वेककके घोड़ोको भी वमलोक भेज दिया। इस प्रकार पुनः अपनी नायाका नाज हो जानेपर 'अभी तुझे मौतके मुक्तमें भेजता हैं' ऐसा कर्णसे बाहकर प्रदोक्तय फिर अक्तर्यान हो गया।

# भीमसेनके साथ अलायुधका युद्ध तथा घटोत्कचके हाथसे अलायुधका वध

सक्षम करते हैं—राजन्! इस प्रकार कर्म और घटोत्कचका युद्ध हो ही रहा चा कि अलापुथ नामवाला एक राहस पूर्वकालीन बैरका स्मरण करके अपनी बड़ी चारी सेनाक साथ दुर्वोधनके पास आचा और युद्धको लालसासे बोला—'पहाराज! आपको तो मालूम ही होगा कि भीमसेनने हमारे बान्धव हिडिन्ब, बक और किमॉरका वध कर बाला है। इसलिये आज हम सब्ये ही घटोत्कचका वध करेंगे तथा श्रीकृष्ण और पाण्डवीको अनुवरोसहित मास्कर सा जायेंगे। आप अपनी सेनाको पीछे हटा लीकिये। आज पाण्डवीके साथ हम राक्षसोंका ही युद्ध होगा।'

उसकी वात सुनकर दुर्पोधनको बड़ी खुड़ी हुई। उसने

अपने कमुओंके साथ ही उससे कहा—'धाई! तुम्हें तो तुम्हारी सेनामहित आगे रखेंगे और साथ खकर हम खर्च भी हानुओंके साथ त्यहेंगे। मेरे योजाओंके हदयमें वैरकी आग जल खी है, वे चैनसे बैटेंगे नहीं।'

'अच्छा ऐसा ही हो' यह कहकर राइस्साव अलायुध राइस्सोको साव लेकर बड़ी उतावादीके साथ युद्धके लिये चला। प्रटोत्कवके पास जैसा ठेजस्वी रख था, वैसा ही अलायुधके पास भी था। उसकी भी धरधराहट अनुपम थी, उसपर भी रीइका चमझ महा हुआ था। लंबाई-बौड़ाई भी वहीं चार सी हाबको थी। वैसे ही हाबीके समान मोटेताने सी बोड़े जुते हुए थे। उसका धनुष भी बहुत बड़ा था, जिसकी प्रायक्का सुदृद् थी। उसके बाज भी रवके पुरेके समान मोटे और लम्बे थे। वह भी वैसा ही वीर बा, जैसा घटोज्कय; किंतु रूपमें वह घटोज्कवकी अपेक्षा सुन्दर था।

महाराज ! अलायुक्क आनेसे कौरकोको कही प्रसन्नता हुई । मानो समुद्रमें कुन्नते हुएको जहाज मिल गया हो । उन्होंने अपना जया ज्ञया हुआ समझा । उस समय कर्ण और प्रदेशकाने अलीकिक पुद्ध वल रहा वा । ग्रेण, अवस्थामा और कृपालार्थ आदि प्रदोत्जावक पुरुषार्थको देशकर वर्ग उठे थे । सबके मनमें ध्वराहट थी, सर्वत्र हहाकार मचा हुआ था । सारी सेना कर्णक जीवनसे निराता हो चुन्नी थी । दुवांचनने देखा कि कर्ण नहीं विपत्तिये पंता गया है तो उसने अलायुक्को बुलाकर कहा— यह कर्ण प्रदोत्काकके साथ धिहा हुआ है और पुद्धये वहांतक इसको शक्ति है महान् पराक्रम दिला हा है । योगवा ! जैसी तुन्हारो इच्छा थी, असके अनुसार ही इस संग्रामये प्रदोत्काको तुन्हारे हिसोमें कर दिया गया है; अब तुम पुरुषार्थ करके इसका नारा करे । यह पार्था अपने माधाकलका आजय लेकर पहले ही कहीं कर्णको मार न डालं—इसका सम्बाह रक्तन ।'

दुर्वोधनके ऐसा कहनेगर अलायुक्तने 'क्कून अच्छा' सहकर प्रदेशकवपर आवा किया। भीपसेनके दुक्तने जब अपने शहको सामने आते देशा तो कर्णको छोड़ दिया और उसीको बाणोंके प्रहारसे पीड़ित करने लगा। किर दोनों प्रहास क्रोबमें भरकर एक-दूसरेसे पिड़ गये। भीगसेनने देशा कि प्रदेशकव अलायुक्षके बंगुलमें फैस गवा है तो वे अपने तेकावी रचपा बैठे वाणवृष्टि करते हुए वहाँ आ पहुँचे। यह देश अलायुक्षने प्रदोत्कवको छोड़कर भीमसेनको ललकारा और उसके साधी राक्षस भी अनेक प्रकारके अक्ष-शक्ष लेकर भीमसेनपर ही दूर पड़े।

वस बहुत-से राक्षस बाजोसे बीचने तने तो प्यावती भीमने भी प्रायेकको पाँच-पाँच तीले बाज मारकर सकको पापल का विषा। भीमके साथ युद्ध करनेवाले कुर राक्षस उनकी मारसे पीड़ित हो भयंकर बीतकार करते हुए दसो विसाओंचे भागने लगे। यह वेस अलायुध पीमसेनकी ओर बड़े बेगसे दौड़ा और उनपर बाजोंकी वृष्टि करने लगा। जाने भीमसेनके छोड़े हुए कितने ही बाज काट खले और कितनोंको ही हाथमें पकड़ लिया। भीमने पुनः उसके जमर बाज बरसाये, किंतु उसने अपने तीले सायकोसे मारकर उन्हें भी पुनः व्यर्थ कर डाला। किर उसने घीमके बनुषके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये, घोड़ों और सारबिका भी काम तमाम कर दिया। घोड़ों और सार्रावकें मर जानेपर भीगसेनने रबसे उत्तरकर प्रचंकर गर्जना की और उस राइसपर बड़ी भारी गदाका प्रहार किया। अलायुधने भी गदासे हो उस गदाको मार



णिताया । तब श्रीमने दूसरी गदा हाकमे स्री और उस राक्षसके साम उनका तुमुल युद्ध होने लगा । उस समय एक-दूसरेपर गदाके आधारमें को भवंकर शब्द होता था, उससे पृथ्वी काँप उठती थी । बोड़ी ही देएमें गदा पेककर दोनों मुक्के मारते हुए त्यूने तमें । उनके मुक्कोके आधारमें किनलीके कड़कनेकी-सी आवान होती थी । इस तस्ह युद्ध करते-फरते दोनों अत्यन्त कोधमें घर गये और स्थके पहिषे, तुए, धुरे तमा अन्य उसकरणोमेंसे जो भी निकट दिलायी देता था, उसे ही उठा-उठाकर एक-दूसरेको मारने तमें । दोनोंके शरीरसे सक्की धारा बह रही थी।

भगवान् श्रीकृष्णने जब यह अवस्था देशी तो उन्होंने भीमसेनकी रक्षाके रिष्ये पटोलकसे कहा—'महावाहो ! देखो, तुष्टारे सामने ही सब सेनाके देखते-देखते अलायुधने भीमको अपने चंगुलमें फैसा लिया है। इसलिये पहले राइसराज अलायुधका ही वह कही, फिर कर्णको मारता। श्रीकृष्णकी बात सुनकर बटोलक कर्णको छोड़ अलायुधसे ही वा पिछा। किर तो उस राजिके समय उन दोनों राक्षसोंमें तुमुल युद्ध होने लगा। अलायुध क्रोधमें भरा हुआ बा, उसने एक बहुत बड़ा परिष्ठ लेकर पटोलकबके मस्तकपर दे मारा। उससे प्रशेक्तकको तनिक पूर्जान्सी आ गयी, किंतु उस बलवान्ते अपनेको सैमाल लिया और अलायुक्के उधर एक बहुत बड़ी गदा चलायी। वेगसे फेंकी हुई उस गदाने अलायुक्के पोड़े, सारथि और रवका चूल बना डाला।

अलायुष राक्षसी मायाका आजय ले उठलकर आकावामें उड़ गया। उसके उपर जाते ही खुनको वर्षा होने लगी। आकावामें मेधोंकी काली घटा का गयी, किजली क्यकने लगी, कड़ाकेकी आवाजके साथ वज्रपात होने लगा। उस महासमरमें बड़े जोरकी कड़कड़ाइट फैल गयी। उसकी माया देखकर घटोत्कता भी आकावामें उड़ गया और दूसरी माया रखकर उसने अलायुवकी मायाका नावा कर दिया। यह देख अलायुव घटोत्कवके उपर पत्वरोंको वर्षा करने लगा। किनु घटोत्कवने अपने बाणोंकी बौद्धारसे उन पत्वरोंको नष्ट कर डाला। पिर होनों ही दोनोंपर नाना प्रकारके आयुवोंको वर्षा करने लगे। लोहेके परिध, शुल, गया, मुसल, मुगदर,

पिनाक, तल्यान, तोयर, प्राप्त, कम्पन, नाराब, माला, बाण, बक्त, फरसा, लोहेकी गोलियों, चिन्दिपाल, गोडीर्ष और उत्तृतन आदि अन्न-शकोंसे तथा पृथ्वीसे उलाई हुए शमी, बरगड, पाकर, पांपल और संमर आदि बड़े-बड़े वृद्दोंसे वे परस्पर प्रहार करने लगे। नाना प्रकारके पर्वतीके शिलार लेकर भी वे एक-दूसरेको मारते थे। उन दोनों राहासोंका पुद पूर्वकालीन वानरराज वाली और सुधीयके पुद्धको मात कर एक बा। दोनोंने दौड़कर एक-दूसरेकी बोटी पकड़ ली, फिर पुजाओंसे त्याने हुए गुज्यमुख हो गये। इसी समय प्रदोक्तवने आधानुष्यको बलपूर्वक प्रकड़ लिखा और बड़े बेगसे पुपाकर जपीनपा दे मारा। फिर उसके कुण्डलसण्डल मातकको काठकर उसने पर्यकर गर्जना की और उसे कुर्येक्टको सामने फेंक दिया।

अलापुधको मारा गया देश दुर्पोधन अपनी सेनाके साधा ही अस्पन व्याकुल हो उठा।

#### घटोत्कचका पराक्रम और कर्णकी अयोघ शक्तिसे उसका वध

सजय कार्त है—यहाराज ! एक्स कलायुवका वय करके घटोतकत मन-ही-मन बहुत प्रसन्न हुआ और आपकी सेनाके सामने सद्धा हो सिंहनाइ करने लगा । उसकी गर्जना सुनकर आपके योद्धाओंको बड़ा मब हुआ। इसर कर्णपर असके शत्रु बाण बरसाते वे और वह वैर्यपूर्वक उनके अख्र-शत्क्रीका नारा करता जाता वा और उसने कड़के समान बाणीसे दानुओंका संदार आरब्ध किया। उसके साथकांसे वितने ही वीरोके अङ्ग किन्न-भिन्न हो गर्य । किन्हीके सारबि मारे गये और किन्हींके मोड़े नष्ट हो गये। कर्गके सामने किसी तरह अपना बचाव न देखकर वे योद्धा युधिहिस्की सेनामें भाग गये। अपने योद्धाओंको कर्णके द्वारा पराजित होकर भागते देख घटोत्कवको बढ़ा क्रोब हुआ और व्ह ज्ञाम रखमें बैठकर सिंहके समान दशक्ता हुआ कर्णका सामना करनेके लिये आ पहुँचा । आते ही उसने बज-सरीखे वाणोंसे कर्णको बीध द्यला। फिर दोनों ही एक-दूसरेपर कर्णी, नाराख, विस्लीमुख, नालीक, दण्ड, अवानि, वतादल, वाराहकर्ण, विपाट, शृङ्क तथा क्षुरत्रको वर्षा करने रूने। उनकी असवर्षासे आकाश छा गया।

महाराज ! जब कर्ण युद्धमें किसी तरह घटोन्कचसे बढ़ न सका तो उसने अपना भयंकर अब प्रकट किया और उससे उसके रख, घोड़े और सारविका नाम कर डाला। हिडिन्बा-कुमार रखहीन होते ही अन्तर्थान हो गया। उसे अदूम्य होते इंस कोरव वोद्धा किल्ला-किल्लाकर कहने समें—'मायासे युद्ध करनेकाला वह राज्ञस जब युद्धमें स्वयं नहीं दिसायी देता तो कर्णको केसे नहीं सार डालेगा ?' इतनेहीमें कर्णने सायकोके जालसे सम्पूर्ण दिशाओको आच्छादित कर दिया । इस समय बाणीसे आकाशमें अंशेरा छा गया या तो भी कोई प्राणी क्रयसंत्रे मरकर गिरा नहीं। इसके बाद हमलोगीने अन्तरिक्षमें इस राक्षमकी भवेषत मामा देखी। पहले वह लाल रंगके बादलोके रूपमें प्रकाशित हुई, फिर जलती हुई आगकी लयटके समान पर्यकर दिखायी देने लगी। तत्पक्षात् उससे किजली प्रकट हुई, उल्कापात होने लगा और हजारी कुटुभियोके जजनेके समान भयंकर आवाज होने छगी। इसके बाद बाण, शक्ति, ऋष्टि, प्रास, मूसल, फरसा, तलवार, पड़िश, लेमर, परिष, गदा, शूल और जनप्रियोंकी वृष्टि होने लगी। हजारोकी संख्यामें पत्थरोंकी बड़ी-बड़ी चट्टानें गिरने लगी। वज्रपात होने लगा। आगके समान प्रन्यलित चक्र गिरने तमे । कर्णने बाणोसे उस अस-वर्षाको रोकनेका बड़ा प्रका किया, पर उसे सफलता नहीं मिली। बाणोंसे आहत होकर घोड़े गिरने लगे। क्ज़ोंकी मारसे हाथी धराजायी होने समे और अन्य बहुत-से अखोके प्रहारसे बड़े-बड़े महारक्षियोंका संहार होने लगा। गिरते समय इनका महान् अर्तनाद चारों ओर फैल रहा वा । यटोत्कवके छोड़े हुए नाना प्रकारके भयंकर अख-शस्त्रोंसे आहत होकर दुर्घोधनके सैनिक बढ़ी प्रवराहरके साथ इचर-उधर भाग रहे थे। सब | ली। महाराज ! यह वही शक्ति थी, जिसे न जाने कितने ओर हाहाकार मचा था। सभी लोग विचादमञ्ज और भयभीत हो गये थे। उस समय आपके पुत्रकी सेनायर मर्चकर योह हा क्ता या । कितने ही शुस्त्रीरोंकी अति क्रिया गयी थीं, उनके मस्तक कट गये थे और सारे अङ्ग क्रिज-भित्र हो रहे थे। इस दशामें वे रपाधृमिमें पढ़े हुए थे। जगह-जगह बहुानोंसे कुचले हुए घोड़े और हाथी दिसायी देते थे; रख चकनाजूर हो नये थे।

जा समय कालकी प्रेरणासे इत्रियोका विनदा हो रहा था,। समस्त कौरव योद्धा घाषल होकर भागते हुए चिएला-चिएलाकर कह रहे थे- 'कौरवो । चागो, यह सेना नहीं है; इन्द्र आदि देवता पाण्डवीका पश्च लेकर हमारा नाहा कर रहे हैं।' इस प्रकार जब कौरव विपत्तिके महासागरमें हुव रहे थे, उस समय सूतपुत्र कर्णने हो हीप बनकर उनकी रक्षा की। वह सारी पाल-वर्षाको अपनी प्रातीपर होल्ला हुआ अवेत्सा ही मैदानमें हटा रहा। इतनेहीमें प्रदोत्कावने कार्जक चारों घोड़ोंको लक्ष्य करके एक राल्डी बलायी। उसके प्रहारसे घोड़ोंने धातीपर घुटने टेक दिये, उनके दाँत गिर गये, आँसें और जीभें बाहर निकल आयों । फिर वे निष्पाण होकर गिर पड़े।

घोड़ोंके मर जानेपर कर्ण अपने रक्से उत्तर पड़ा और मन-ही-मन कुछ सोचने लगा । उस समय कौरव पोद्धा पाग रहे थे, राक्ष्मी माचासे उसके दिज्याखोका नाग हो गया था; तो भी कर्ण घवराया नहीं । वह समयोखित कर्तव्यका विचार करने लगा। इसी समय उस घयंकर पाताका प्रभाव देख समस्त कौरवोने मिलकर कर्णसे कहा—'भाई ! अब तुप इस राक्षसका तुरंत वय करों, नहीं तो ये सची कोरव अभी 🛒 नष्ट हुए जाते हैं। भीमसेन और अर्जुन हमारा क्या कर लेगे ? इस समय आधी रातमें इस राक्ष्सका प्रताय बहुत बढ़ा हुआ है, अतः इसका ही नाश करो । हमलोगीमेंसे जो इस भवेकर संपामसे पुरुकारा पा जापगा, वही सेनासवित पाणावीसे युद्ध करेगा। इसलिये तुम इन्हकी रो तुई शक्तिसे इस मर्पकर राक्षसका संहार कर डालो । कर्ज ! सभी कौरव इन्डके समान बलवान् हैं; कही ऐसा न हो कि इस राजियुद्धमें ये सब-के-सब अपने सैनिकोसबित मारे जाये।"

निशीचका समय था, राक्षस कर्णपर निरत्तर प्रहार कर रहा था, सारी सेनापर उसका आवडू छाया हुआ था; इधर कौरव वेदनासे कराह रहे थे। यह सब देख-सुनकर कर्णने राक्षसके ऊपर शक्ति छोड़नेका विचार किया। अब उसरे संप्राममें प्रतुका आधात नहीं सहा गया, उसके वधकी इत्छासे कर्णने वह 'वैजयनी' नामवासी असद्य शक्ति हाचमे

वर्षीसे कर्णने अर्जुनको मारनेके लिये सुरक्षित रखा था। वह



क अस्की पूजा किया करता था। मृत्युकी सभी बहिर अववा लयलमाती क्षे कालकी निद्धांके समान वह शक्ति



कर्णने घटोत्कवके उत्पर बला है। उसे देखते ही राज्यस् भयभीत हो गया और विन्यावलके समान विद्याल झरीर धारणकर वहाँसे भागा। राजिमें प्रन्यस्तित होती हुई उस शक्तिने राक्षसकी सारी माचा भस्त काके उसकी छातीने गहरी खेट की और उसे विदीण करके उत्पर नहाजमण्डलमें समा गयी। घटोत्कब भैरव-नाद करता हुआ अपने प्यारे प्राणीसे हाथ थे बैठा। उस समय शक्तिक ज्ञारसे उसके पर्मस्थल विदीण हो गये थे तो भी शहुओंका नता करनेके स्वित उसने आधार्यजनक लय धारण किया। अपना शरीर

पर्वतके समान बना लिया। इसके बाद यह नीचे पिरा। व्यापि मर गया वा तो भी उसने अपने पर्वताकार शरीरसे कौरव-सेनाके एक भागका संहार का ढाला। उसकी देहके नीचे एक अशीडिणी सेना दवकर मर गयी। इस प्रकार मरते-मरते भी अरने पाण्डवीका हिलसाधन किया। माथा नष्ट हुई और राजस भारा गया—यह देखकर कौरव योद्धा हर्षनाद करने लगे; साथ ही शक्क, भेरी, डोल और नगारे भी बज डठे। कर्णकी प्रशंसा होने लगी और दुर्वोधनके रयमे बैठकर डाने अपनी सेनामें प्रवेश किया।

## घटोत्कचकी मृत्युसे भगवान्की प्रसन्नता तथा पाण्डवहितैषी भगवान्के द्वारा कर्णका बुद्धिमोह

सक्रम कार्त हैं—च्योक्तकं मारे जानेसे समस्त पाण्ड्य शोकपत्र हो गये। सक्की ऑक्तोंसे ऑसुओकी पारा कहने लगी। किंतु चलुदेवनदन ओक्नक्यको बड़ी खुती थी, वे आनन्दमें हुव रहे थे। उन्होंने बढ़े जोरसे सिहन्सद किया और हर्णसे झूमकर नामने लगे। फिर अर्जुनको गले लगाकर उनसी पीठ ठोंकी और बारकार गर्जना की। भगवान्त्रों इतना प्रसन्न जान अर्जुन बोले—'मधुसूदन । आज शुपको बेगीकं इतनी खुशी क्यों हो खी है? घटोत्ककंक मारे जानेसे हमारे लिये शोकका अवसर उपस्थित हुआ है, सारी सेना विमुख होकर भागी जा खी है। इसकोन भी बहुत प्रकरा गये हैं तो भी आप प्रसन्न है। इसका कोई छोटा-योटा कारण नहीं हो सकता। जनाईन ! सताइये, क्या वजह है इस प्रसन्नताकी? यदि बहुत छिपानेकी बात न हो तो अवस्य बता दीकिये। मेरा धैर्म छुटा जा खा है।'

परवान् श्रीकृष्ण कोले—धनञ्जय ! मेरे लिये सखयुष ही बढ़ें आनन्द्रका अवसर आया है। कारण सुनना चाहते हो ? सुनो। तुम जानते हो कर्णने घटोत्कवको मारा है; पर मैं कहता है कि इन्द्रकी दी हुई शक्तिको निकाल करके (एक प्रकारसे) घटोत्कघने ही कर्णको मार हाला है। अब तुम कर्णको मरा हुआ ही समझो। संसारमें कोई मी मनुष्य ऐसा नहीं है, जो कर्णके हाबमें शक्ति खनेपर उसके सामने टहर सकता और यदि उसके पास कत्वच तथा कुम्बल भी होते, तब तो यह देवताओंसहित तीनों लोकोको भी जीत सकता था। उस अवस्थामें इन्द्र, कुबेर, वरण अथवा यमराज भी युद्धमें उसका सामना नहीं कर सकते थे। हम और तुम सुदर्शन-चक्र और गाण्डीय लेकर भी उसे जीतनेमें असमर्थ हो जाते। तुष्पारा ही किंत करनेके लिये इन्द्रने छलसे उसे कुन्यल और कव्ययमे हीन कर दिया। उनके बदलेये जबसे



इन्द्रने उसे अयोध शांक दे दी थी, तबसे वह सदा तुमको मरा हुआ ही मानता था। आज यद्यपि उसकी ये सारी चीजे नहीं रहीं तो भी तुम्हारे सिवा दूसरे किसीसे वह नहीं मारा जा सकता। कर्ण ब्राह्मणोंका भक्त, सत्ववादी, तपस्वी, ब्रतधारी और शब्दुओपर भी दथा करनेवाला है; इसीलिये वह वृष (धर्म) कहताता है। सम्पूर्ण देवता चारों ओरसे कर्णपर

बाणोंकी वर्षा करें और देख उसपर मांस और रक उड़ालें तो भी वे उसे जीत नहीं सकते। कवक, कुण्डल तबा इन्द्रकी दी हुई चक्तिसे वश्चित हो जानेके कारण आज कर्ण साधारण मनुष्य-स्त हो गया है; तो भी उसे मारनेका एक ही उपाय है। जब उसकी कोई कमजोरी दिलायी दे, वह असावधान हो और रबका पहिंचा फैस जानेसे संकटमें पड़ा हो, ऐसे समयमें मेरे संकेतपर ध्यान देकर सावधानीके साथ इसे मार डालना । तुम्हारे हितके लिये ही मैंने नरासन्य-शिक्षुपाल आदिको एक-एक करके मस्वा श्राला है तथा दिश्रिष्ट, किमीर, कक, अलायुध आदि राक्षसोंको भी मैंने ही मस्वाया है। जयसन्य और शिशुपाल आदि यदि पहले ही नहीं मारे गये होते तो इस समय बढ़े पर्यकर सिद्ध होते। दुर्योधन अपनी सहायताके लिये उनसे अवश्य ही प्रार्थना करता और वे हमसे सर्वत हेप रसनेके कारण कौरवोंका पक्ष लेते हो । दुर्वोधनका सहारा लेकर वे सम्पूर्ण पृथ्वीको जीत लेते । जिन उपायोसे मैंने उन्हें नष्ट किया है, उनको सुने । एक समयको बात है—युद्धमें रोहिणीक्दन बलदेवजीने जरासन्धका तिरस्कार किया । इतसे स्तोधमें भरकर उसने हमलोगोंको मारनेके लिये सर्वसंहारिजी नदाका प्रहार किया । उस गदाको अपने क्यर आते देश भैवा प्रशासने उसका नाश करनेके किये स्थूयतकर्ण नायक अखका प्रयोग किया । उस अखके वेगसे प्रतिकृत होकर वह गदा पृथ्वीपर गिर पड़ी, गिरते ही धरतीये दरार पड़ गये और पर्वत हिरु डठे। जिस स्वान्धर गदा गिरी, व्या जरा नामक एक मधंकर राझसी रहती थी। गदाके आयालसे वह अपने पुत्र और बान्धबोसहित मारी गयी।

जरासन्य अलग-अलग से दुक्तकृके रूपमें पैदा हुआ था: उन टुकड़ोंको इसी जरा नामवाली राक्षसीने जोड़कर जीवित किया बा, इसीसे उसका नाम जरासन्य हुआ। उसके दे ही प्रधान सहारे थे—गदा और जरा। इन दोनोंसे वह हीन हो गवा था, इसीसे भीमसेन तुन्हारे सामने उसका वध कर सके । इसी प्रकार तुष्हारा हित करनेके लिये ही एकलव्यका अगूठा अस्त्य करवा दिया। चेदिराज दिखुपालको हुन्हारे सामने ही मार डाला । उसे भी देवता तथा असुर संधाममें नहीं जीत सकते थे। उसका तथा अन्य देवद्रोतियोंका नाश करनेके रिश्ये ही मेरा अवतार हुआ है। डिडिम्बासुर, बक और किमीर—ये रावणके समान बली तथा ब्राह्मणों और यज्ञमे देव रखनेवाले थे। लोक-कल्याणके लिये ही इन्हें भीयसेनसे मरवा डाला। इसी प्रकार यदोक्तवके हावसे अलापुधका नावा कराया और कर्णके द्वारा चक्ति प्रहार कराकर घटोत्कचका भी काम तमाम किया। यदि इस । और पाञ्चालोपर दासकी भौति शासन करेंगे। यदि ऐसा न हो

महासमरमें कर्ण अपनी शक्तिके द्वारा पटोत्कवको नहीं मार हालता तो मुझे इसका वच करना पड़ता। इसके द्वारा तुपलोगोंका प्रिय कार्य कराना था, इसीलिये मैंने पहले ही इसका वय नहीं किया। घटात्कव ब्राह्मणोंका देवी और व्यक्तीका नाश करनेवाला शा । वह पापाल्या धर्मका लोप कर रहा था, इसीसे इस प्रकार इसका विनाश करवाया है। जो धर्मका लोप करनेवाले हैं, वे सभी मेरे वध्य हैं। मैंने धर्म स्वापनाके लिये प्रतिज्ञा कर ली है। जहाँ वेद, सत्य, दम, पक्तिता, धर्म, रूजा, औ, धेर्य ओर क्षमाका वास है, वहाँ में सदा है कीडा किया करता है। यह बात में सत्यकी दरपथ जाकर कहता है। अब तुष्टें कर्णका नाश करनेके विषयमें विचाद नहीं करना चाहिये। मैं यह उपाय बताकैगा, किससे तुप कर्णको और भीमसेन दुर्वोधनको भार सकेंगे । इस समय तो दूसरी ओर ब्यान देनेकी आवश्यकता है। तुग्हारी सेना बारों और भाग रही है और कौरब-सैनिक तक-तककर मार रहे हैं।

मुलगहुने पूक-सङ्घ्य । यदि कर्णको शक्ति एक ही चीरका वच करके निष्कल हो जानवाली वी तो उसने सबको क्षेत्रकर अर्जुनपर ही उसका प्रहार क्यों नहीं किया 7 अर्जुनके यारे जानेपा समस्त पाण्यक और सुश्रम अपने-आप नष्ट हो जाते । यदि कहो अर्जुन सूतपुत्रसे लड़ने नहीं आये तो उसे उनमें ही उनकी तलाश करनी बाहिये थी। अर्जुनकी तो यह प्रतिज्ञा है कि 'युद्धके लिये लालकारनेपर पीछे पैर नहीं हटा सकता ।"

सङ्ग्यने वहा—महाराज ! भगवान् श्रीकृष्णकी बुद्धि हमलोगोसे बड़ी है। वे जानते में कि कर्ण अपनी शक्तिसे अर्जुनको मारना बाहता है। इसीतिये उन्होंने कर्णके साथ हैरब-युद्धमें राक्षसराज चटोतकचको नियुक्त किया। ऐसे-ऐसे अनेको ड्यावॉसे घगवान् अर्जुनको रक्षा करते आ रहे हैं। विशेषतः कर्णकी अमोध शकिसे उन्होंने ही अर्जुनकी रक्षा की है, नहीं तो वह अबस्य ही उनका नास कर डालती।

*पृतराष्ट्रने पूरा*—सञ्जय ! कर्ण भी तो बड़ा सुद्धिमान् है, वसने त्वयं ही अर्जुनपर अवतक उस प्राक्तिका प्रहार लगों नहीं किया ? तुम भी तो बड़े समझदार हो, तुमने ही कर्णको यह बात क्यों नहीं सुझा दी ?

सक्रयने क्ला-प्राप्तान ! प्रतिदिन राजिमें नुर्योधन, शकुनि, मैं और दुःशासन—ये सब लोग कर्णसे प्रार्थना काते थे कि 'भाई ! कलके युद्धमें तुम सारी सेनाको छोड़कर पहले अर्जुनको ही मार डालना । फिर तो हमलोग पाण्डवी तो तुम श्रीकृष्णको ही मार डालो; क्योंकि वे ही पाण्डवोंके बल हैं, वे ही रक्षक हैं और वे ही उनके सहारे हैं।'

राजन् ! यदि कर्ण श्रीकृष्णको मार बलता हो निसद्धि आज सारी पृथ्वी उसके वदामें हो जाती। उसने भी उनपर ञ्चलि-प्रहारका विचार किया था; पर युद्धमें भगवान् श्रीकृष्णके निकट जाते ही उसपर ऐसा मोष्ट छा जाता कि यह बात भूल जाती थी। उधरसे भगवान् सदा ही बड़े-बड़े महारथियोंको कर्णसे लड़नेके लिये मेजा करते थे, वे निरन्तर इसी फिक्रमें रहते कि कैसे कर्णकी शक्तिको व्यर्थ कर है। महाराज ! जो कर्णसे अर्जुनकी इस प्रकार रक्षा करते थे, वे अपनी रक्षा क्यों नहीं करते ? तीनों लोकोमें कोई भी ऐसा पुरुष नहीं है, जो जनार्दनपर विजय पा सके।

घटोत्कवके मारे जानेपर सात्यकिने भी भगवान् कृष्णसं यही प्रश्न किया था कि 'मगवन् ! जब कर्याने वह अमोध शक्ति अर्जुनपर ही छोड़नेका निष्ठय किया वा तो अवतक उनपर छोड़ी क्यों नहीं ?'

पगवान् श्रीकृष्ण बोले—पुर्योधन, दुःशासन, शकुनि और जपद्रथ—ये सब मिलकर पत्नी सलक विधा करते थे कि 'कर्ण ! तुम अर्जुनके सिवा दूसरे किसीपर प्रक्रिका प्रयोग न करना । उनके मारे जानेपर पाष्ट्रक और सुद्धय स्वयं हो नष्ट हो जायेंगे।' युयुधान ! कर्ण भी उनसे ऐसा ही करनेकी अतिज्ञा कर चुका था, उसके इट्यमें सदा अर्जुनके वध करनेका विचार रहा भी करता था, परंतु मैं ही उसे घोड़में डाल देता था। यही कारण है, जिससे उसने अर्जुनपर शक्तिका प्रहार नहीं किया। सात्यके ! वह शक्ति अर्जुनके लिये मृत्युरूम है—यह सोल-सोलकर मुझे रातमें नींद नहीं

आती थी। अब वह घटोत्कचपर पढ़नेसे व्यर्थ हो गयी—यह देखका में ऐसा समझता हूँ कि अर्जुन मौतके मुलसे छूट गये। मैं युद्धमें अर्जुनकी रक्षा करना जितना आवश्यक समकृता 🕻 उतनी पिता, पाता, तुप-जैसे भाइयाँ और अपने प्राणोकी भी रक्षा आवश्यक नहीं मानता। तीनी लोकोंक राज्यको अपेका भी यदि कोई दुर्लभ वस्तु हो तो उसे भी मैं अर्जुनके बिना नहीं जहाता। इसीरियं आज अर्जुन मानो मरकर जी उटे हैं, ऐसा समझकर मुझे बड़ा आनन्द हो रहा है। यही वजह है कि इस राजिमें मैंने राक्षसको ही कार्णसे राइनेके लिये मेजा या; उसके सिवा दूसरा कोई कर्णको नहीं तथा

महाराज । अर्जुनका प्रिय और हित करनेमें निरन्तर लगे गानेवाले भगवान् श्रीकृष्णने सात्यक्रिके पूछनेपर यही उत्तर

भूतरहरे कड़ा—सञ्चय ! इसमें कर्गा, तुर्वोधन और प्रकृतिका तथा सबसे बढ़कर तुन्हारा अन्याय है। तुम सब लोगोंको यालुम जा कि वह शक्ति केवल एक बीरको पार सकती है, इन्द्र आदि देवता भी उसकी बोट बरदाइत नहीं कर सकते । तो भी कर्णने उसे ब्रीकृष्ण अथवा अर्जुनपर वर्षो नहीं छोड़ा ? (तुमरनेग युद्धके समय क्यों नहीं बाद दिस्तते थे 🕏)

सक्रय बेले-- सहाराज ! हमातोग तो रोज ही रातमें उसे ऐसा करनेकी सलाह देते थे, पर प्रात:काल होते ही दैवतदा कर्णकी तथा दूसरे घोडाओंकी भी बुद्धि मारी जाती भी। हाथमें हासिके रहते हुए भी जो उसने श्रीकृष्ण या अर्जुनको उससे नहीं मारा, इसमें मैं देवको ही प्रधान कारण समझता है।

## युधिष्ठिरका विषाद और भगवान् कृष्ण तथा व्यासजीके द्वारा उसका निवारण

पृतराष्ट्रने पूछा—सङ्गय ! अब आगेकी बात बताओ । घटोत्कचके मारे जानेपर कौरव-पाण्डलोमें किस प्रकार युद्ध हुआ ?

सज्ञयने कहा—महाराज ! कर्णके हारा उस राज्ञसके मारे जानेपर आपके सैनिक बढ़े प्रसन्न हुए। वे डीबे स्वरसे गर्जना करने लगे और खड़े वेगसे इधर-उधर खेड़ने लगे। उधर उस घोर अन्यकारमधी रजनीमें पाण्डवसेनाका संदार हो रहा बा, इससे राजा युधिष्ठिरका यन बहुत छोटा हो गया। वे भीमसेनसे बोले—'महाबाहो ! धृतराष्ट्रको सेनाको रोको; मैं तो घटोरकवके मरनेसे बहुत यबरा गया है, मुझसे कुछ नहीं हो सकता।' यह कहकर वे अपने रक्षपर बैठ गये। आँखोसे

अस् बहुने लगे । उच्छ्यास चलने लगा । उस समय कर्णका पराक्रम देखकर वे अत्यन्त अधीर हो गये।

उनको इस अवस्वामें देख भगवान् श्रीकृष्णने कहा-'कुनीनद्रन ! आप खेद न कीजिये, आपके लिये यह व्याकुलता शोभा नहीं देती । यह तो अज्ञानी मनुष्योका काम है। उठिये और युद्ध कीजिये। इस महासंप्रामका गुस्तर भार सँभारिये। आप ही घषरा जायेंगे, तब तो विजय मिलनेमें संदेश ही रहेगा।' ऑक्ट्रणकी बात सुनकर युधिष्ठिरने आँखें पोडले हुए कहा—'महाबाहो ! मुझे धर्मकी गति मालूम है। जो पनुष्य किसीके किये हुए उपकारोंको नहीं पानता, उसे ब्रह्महत्याका पाप लगता है। जनार्दन ! घटोतकच अभी बालक था; तो भी उसने यह जानकर कि अर्जुन अख्यातिके लिये तथ करने गये हैं, वनमें हमालेगोंकी बड़ी सहाबता की थी। इसी प्रकार इस महासमरमें भी उसने हमारे लिये वहां कठिन पराक्रम किया है। वह मेरा पक था, मुहासे प्रेम करता था तथा मेरा भी उसपर बड़ा खेह था। इसीलिये उसकी मृत्युमें मैं शोकसंतान हो रहा है, रह-रहकर मूर्च्छा-मी आ खी है। भगवन् ! देखिये, कौरव किस प्रकार हमारी सेनाको कदेह रहे हैं। तथा महारथी होण और कर्ण कितने सावधान दिखायी दे रहे हैं। किस तरह हर्षनाद कर रहे हैं ? जनाईन ! आपके और हमारे जीते-भी स्टोल्क्य कर्णके हाथसे क्योंकर मारा गया ? अर्जुनके देखते-देखते उसकी मृत्यु हुई है। वीरवर ! अब मैं स्वयं ही कर्णको मारनेके लिये जाऊँगा। यो कड़कर अपना महान् सनुष ट्यारते हुए से बड़ी उत्तकतीके साथ बल दिये।

यह देशकर भगवान् कृष्णने अर्जुनसे कहा—'ये एजा
मुधिष्ठिर कर्णको मारनेके लिये बले जा रहे हैं। इस समय इन्हें
अफेले छोड़ देना ठीक नहीं होगा।' यह बजकर उन्होंने बड़ी
पीत्रताके साथ घोड़ोंको हाँका और दूर घड़ेचे हुए राजको
पक्षत्र लिया। इतनेहीये भगवान् व्यासनी उनके समीप प्रकट
होकर घोले—'कुन्तीनचन । यह बढ़े सौधान्यकी बात है कि
कर्णके साथ कई बार मुठभेड़ होनेपर भी अर्जुन जीवित बच
गये हैं। उसने अर्जुनको ही मारनेकी इच्छासे इजकी थे हुई
हाकि बचा रही थी। हैरय-युद्धमें उसकर सायना करनेके
लिये अर्जुन नहीं गये—यह बहुत अच्चा हुआ। यदि बाते तो
आव कर्ण इनपर ही उस शक्तिका प्रहार करता, ऐसी दशामें
तुम और भयंकर विपक्तिमें फेंस जाते। मृत्युक्ते हाचसे
घटोत्कथका ही मारा जाना अच्चा हुआ। कालने ही इन्हों
हाकिसे उसका नाहा किया है—ऐसा सम्हाकर तुन्हें क्रोध



और ज्ञोक नहीं करना चाहिये। युधिष्ठिर । सभी प्राणियोंकी एक दिन वही गति होती है। इसलिये तुम किना छोड़कर अपने सभी भाइयोंको साथ ले कौरवीका सामना करो। आजके पाँचवे दिन इस पृथ्वीपर तुन्हारा अधिकार हो जावगा। सदा वर्मका हो किन्तन करते रहो। दया, तप, दान, क्षमा और सत्य आदि सद्गुणोंका प्रसन्नतापूर्वक पाठन करो। किथर वर्म होता है, उसी पक्षकी विजय होती है। यह कहकर ज्यासबी वहींपर अन्तर्वान हो गये।

#### अर्जुनकी आज्ञासे दोनों सेनाओंका रणभूमिमें शयन तथा दुर्योधन और द्रोणकी रोषपूर्ण बातचीत

सजय कहते हैं—व्यासनीके इस प्रकार समझानेवर धर्मगत युधिहरने स्वयं तो कर्णको प्रारतेका विचार छोड़ दिया, किंतु धृष्टपुत्रसे कहा—'वीरवर! तुम द्रोणानार्धका सामना करो; क्योंकि उनका ही विनाग करनेके लिये तुम धनुव-बाण, कवच और तलवारके साथ अग्निसे प्रकट हुए हो। पूर्ण उत्साहके साथ द्रोणपर धावा करो। तुन्हें तो उनसे किसी प्रकार पय होना ही नहीं चाहिये। जनमेक्य, दिस्तव्यो, पर्शोधर, नकुरू, सहदेव, द्रौपदीके पुत्र, प्रष्टकरणा, हुस्ट, विराट, सार्थाक, केकयराजकुमार और अनुन—ये सब-के-

सजय करते हैं— व्यासनीके इस प्रकार समझानेपर राज पुधिष्ठिरने स्वयं तो कणंको मारनेका विवार छोड़ ता, कितु धृष्टगुप्रसे कहा—'बोरवर ! तुम होणाचार्यका वोद्धा भी ग्हारची होणको रवमें मार शिरानेका प्रकार करें।'

> पान्तुनन्दन वृधिष्ठिरकी ऐसी आज्ञा होनेपर सभी सैनिक आवार्ष ग्रेणका वय करनेके लिये उनपर टूट पड़े। उन्हें सहसा आते देख ग्रेणाचार्यने अपनी पूरी शक्ति लगाकर आगे बढ़नेसे रोक दिया। तब राजा दुर्योधतने भी आचार्यकी बीवन-रक्षाके लिये पाण्डवीपर यावा किया। फिर तो दोनों ओरके योद्धाओंने युद्ध किड़ गया। उस रामय बढ़े-बड़े

महाराधी भी नींद्रसे अंधे हो रहे थे। यकावटसे उनका कदन चूर-चूर हो रहा था। उनकी समझमें कुछ भी नहीं आता था कि क्या करना चाहिये। यह भयानक अर्थरात्रि निद्यन्य सैनिकोंके लिये इतार पहरकी-सी जान पहती थी। किसीमें भी लड़नेका उत्साह नहीं रह गया था, सब शिक्षिण एवं दीन हो रहे थे। आपके तथा शतुओंक भी सैनिकोंक पास न कोई अख रह गया था, न बाण। तो भी छित्रयसर्गका लयाल करके वे सेनाका परित्याग नहीं कर सके थे। कुछ तो नींद्रसे इतने अंधे हो गये कि इविचार फेककर सी रहे। कुछ लोग हाथियोपर, कुछ रबॉपर ऑग कुछ लोग घोड़ीपर ही इपिकार्यों लेने लगे। घोर अंधकारमें नींद्रसे नेन बंद हो जाते थे तो भी शुरवीर अपने शतुपक्षके वीरोका संदार कर रहे थे। कुछ तो नींद्रमें इतने बेसुध हो रहे थे कि शतु कई मार रहे थे। कुछ तो नींद्रमें इतने बेसुध हो रहे थे कि शतु कई मार रहे थे।

सैनिकोकी यह अवस्था देश अर्जुन समल दिशाओंको निनादित करते हुए डीबी आधानमें बोले— चोन्हाओं! इस समय तुन्हारे बाहन बक गये हैं, तुमलोग भी नीहरे अंधे हो रहे हो। इसलिये यदि तुन्हें सीकार हो तो बोड़ी देखे लिये लड़ाई बंद कर हो और यहीं सो जाओ। किर बन्होदय होनेपर जब नीदका चेग कम हो और बकाबद दूर हो जाय तो होनो दलोके लोग पुन: युन्न होड़ेंगे।

धर्मातम् अर्जुनकी बात सबने मान ली और दोनी पहकी सेनाएँ पुद्ध बंद कर विभाग रेने लगी। अर्जुनके उस प्रसावकी देवता और ऋषियोने भी सरहना की। विभाग मिल जानेसे आपके सैनिकोंको भी बड़ा मुख हुआ। वे अर्जुनकी प्रशंसा करते हुए कजने लगे—'महाबाहु अर्जुन! तुममें वेद, अन्छ, बुद्धि, पराक्रम और धर्म—सब कुछ है। तुम जीवोंघर दया करना जानते हो। तुमने हमें जो आराम दिया है, इसके बदले हम भी अगवान्से आर्जना करते हैं कि तुन्हारा कल्याण हो। वीरवर। तुन्हारे सभी मनोरक शीध ही पूरे हों।'

इस प्रकार पार्वकी प्रशंसा करते-करते वे नीटके व्यक्तिपृत हो सो गये। कोई घोड़ोकी पीटपर लेटे वे तो कोई रककी बैठकमें ही लुक्क गये थे। कुछ लोग हाबीके कंबोपर सोते थे और कुछ जपीनपर ही पड़ गये थे। नाना प्रकारके आयुध, गदा, तलवार, फरसा, प्रास और कवच धारण किये हुए ही लोग अलग-अलग पड़े हुए थे। राजन् ! उस समय अत्यन्त थके हुए हाबी, घोड़े और सैनिक—सभी युद्धसे विकास पाकर गाड़ी नीटमें सो गये थे।

सदनसर दो यहीके बाद पूर्व दिशामें ताराओंके तेजको

क्षीज करते हुए धगवान् चन्द्रदेवका उदय हुआ। क्षणभरमें ही सारा जगत् प्रकाहमान हो गया। अन्यकारका नाम-निशान भी न रहा। चन्द्रकिरणोंके सुकोमल स्पर्शमें सारी सेना जाग उदी। किर उतम लोकोको पानेकी इच्छा रखनेवाले योनों दलके बोद्धाओंमें लोक-संहारकारी संग्राम आरम्ब हो गया।

उस समय दुर्घोधन होजाचार्यके पास गया और उनके इसाह तथा तेनको उनेजना देनेके लिये क्रोधमें भरकर बोला—'आधार्य ! इस समय शतु वककर विवास ले खे



हैं. उत्पाह को बैट हैं और विशेषतः हमारे दाँवमें फैस गये हैं; ऐसी दशामें भी युद्धमें उत्पर किसी तखकी रियायत नहीं होती चाहिये। आजतक हम ऐसे पौकांपर आपको प्रसन्न रखनेके लिये सब तखसे समा करते आये हैं; उसका फल यह हुआ है कि पांच्यव चके होनेपर भी अधिक बलवान् होते गये हैं। ब्रह्मास आदि जितने भी दिव्य असा हैं, वे सब-के-सब बंदि किसी एकके पास हैं तो वे आप ही हैं। संसारमें पांच्यव या हमलोग—कोई भी धनुर्धर युद्धमें आपकी समानता नहीं कर सकते। हिमवर ! इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि आप अपने दिव्य अखोंसे देवता, असुर और गन्धवाँसहित तीनों त्येकोका संहार कर सकते हैं। इतने शांकशास्त्री होकर भी आप पांच्यवांको अपना शिव्य समझकर अथवा मेरे दुर्भान्यके कारण उनको क्षमा ही करते

वुपोधनकी यह बात सुनकर आचार्य होण कुपित होकर 'बोले—'दूर्योधन ! मैं बूढ़ा हो गया तो भी संघायमें अपनी शक्तिभर लड़नेकी बेष्टा करता हूँ। परंतु जान पड़ता है, तुन्हें विजय दिलानेके लिये अब मुझे नीय कर्म भी करना पहेंगा। ये सब लोग उन अखोंको नहीं जानते और मैं जानता हूँ, इसलिये में उन्हीं अन्होंका प्रयोग करके इन्हें मार बार्लु-इससे बढ़कर खोटा काम और क्या हे सकता है ? बुरा या घला जो भी काम तुम कराना बाह्रो, तुन्हारे कहनेसे ही वह सब कुछ करूँगा; अन्यवा अपनी इच्छासे तो अशुध बर्म मुझसे नहीं होगा। समस्त पाञ्चाल राजाओंका संद्वार काके युद्धमें पराक्रम दिलानेक बाद ही अब कवन जतालेंगा । इसके लिये मैं अपने इविचार कुकर सत्वकी शपध साता है। परंतु तुम जो यह समझते हो कि अर्जुन सुद्धमें वक गरो है, यह तुम्हारी भूल है। अर्जुनका सका पराक्रम में सुनाता है, सुनो । सव्यसानीके कृपित होनेपर देखता, गन्धर्य, यह और राक्षस भी बन्हें नहीं जीत सकते । साण्यव-वनमें उन्होंने इन्द्रका सामना किया और अपने वाणीसे उनकी वर्षा रोक दी तथा बलके प्रमंडमें फूले हुए यहा, नाग और दैन्योंको परासा किया। याद है कि नहीं, घोषपात्राके समय जब विज्ञसेन आदि गवार्त तुन्हें बॉधकर लिये जाते थे, उस समय अर्जुनने ही बुरुकारा दिलाया वा ? देवताओंके दातु नियातकवय नामक दैत्योंको, जिन्हें खर्म देवता भी नहीं पार सके थे, अर्जुनने ही परासा किया। हिरण्यपुरमें रहनेवाले हजारी दानवोंको जिन्होंने जीत लिया था, उन पुरुषसिंह अर्जुनको मनुष्य कैसे इस सकता है ? हर तरहसे बंहा करनेपर भी उन्होंने तुन्हारी सेनाका सत्यानाश कर डाला, यह सब तो तुम रोज अपनी आँखों देखते हो।'

महाराज ! इस प्रकार जब द्रोणाचार्य अर्जुनकी प्रशंसा करने लगे तो आपके पुत्रने कृषित होकर कहा—'आज मैं, दुःशासन, कर्ण और मामा शकुनि सब मिलकर कौरव-सेनाको से घागोमें बॉटकर से जगह मोर्चाबंदी करेंगे और | हुआ |

युद्धमें अर्जुनको मार डालेंगे।' वह सुनकर आचार्य मुसकराते हुए बोले—'अच्छा जाओ, परमात्मा ही कुशल करें । मला, काँन ऐसा क्षत्रिय है जो गाण्डीवचारी अर्जुनका नाश कर सके ? वुर्णेवन ! मनुष्यकी तो बात ही क्या है—इन्ह्र बरुग, दम, कुबेर तवा असुर, नाग और राक्षस भी उसका बाल बाँका नहीं कर सकते । तुम जो कुछ कह रहे हो, ऐसी बातें मूर्ख किया करते हैं। भला, संप्राममें अर्जुनसे लोहा लेकर कौन कुशलपूर्वक घर लौट सकता है ? तुम तो निर्देशी हो और पापमें ही तुन्हारा मन बसता है; इसीलिये तुन्हारा सकपर संदेह रहता है तथा जो लोग तुम्हारे हित-साधनमें लगे हैं, उनके प्रति भी तुम अंट-संट वाते कक दिया करते हो । तुम भी तो स्तनदानी शतिय हो; जाओ न, अपने लिमे सुद ही अर्जुनसे लक्के और उन्हें मार हालो। इन सब निरपराध सियाडियोकी कार क्यों मरताना वाहते हो ? तुम्ही इस वैर-किरोधके मूल कारण हो; इसस्तिये स्वयं ही जाकर अर्जुनका सामना करो और सावमें जाय तुन्हारा यह मामा, जो कपटारे जुआ जोलनेमें बढ़ा बहादुर है। यह धूर्त जुआरी, जिसने दूसरोको घोरता देनेमें ही अपनी बुद्धिका परिवय दिया है. तुन्हें पाण्डवोंसे विजय दिलायेगा ? तुम भी पृतराष्ट्रको सुना-सुनाकर कर्णके साथ बड़ी उपंगसे कहा करते थे, 'पिताबी ! ये, कर्ण और दुःशासन—तीनो मिलकर याञ्चलोंको जीत लेंगे।' तुम्हारा यह द्वींग मारना मैंने सभामें कई बार सुना है। आज उनों साथ लेकर प्रतिज्ञा पूर्व करे, बड़ी हुई बात सत्व करके दिखाओ। वह देखी, तुष्पारा पातु अर्जुन निर्भीक होकर सामने ही रहण है; शक्रियधर्मका समाल करके युद्ध करो। अर्जुनके हाससे तुन्हारा यारा जाना जीत होनेसे कहीं अच्छा है। जाओ, निहर होका लहा।'

यह कड़कर आचार्य होण कियर शत्रु साई थे, उधर ही बल दिये। किर सेनाको दो भागोंमें बॉटकर युद्ध आरम्भ

## दोनों दलोंका इन्द्रयुद्ध; विराट, सपौत्र द्रुपद और केकयादिका वध; दुर्योधन और दुःशासनकी पराजय; भीम-कर्ण तथा अर्जुन-ब्रोणका युद्ध

गये और एक ही धाग शेव रह गया, उस समय कोस्व तवा पाण्डवोमें बड़े उत्साहके साथ युद्ध होने लगा। बोड़ी देर बाद चन्द्रमाकी प्रभा फीकी पड़ गयी और पूर्वके आकाशमें लाली

सजय कहते हैं—महाराज ! जब राजिके तीन थाग बीत | योद्धा अपनी-अपनी सवारी छोड़कर संध्या-बन्दनके लिये कर पढ़े और सूर्यके सम्पुल जप करते हुए हाथ जोड़ रहड़े हो गये।

इसके बाद कोख-सेना फिन दो भागोंमें विभक्त हो गयी पेरता हुआ अरुवोदव हुआ। उस समय दोनों सेनाओंके | और होजावार्यने दुर्वोधनको साथ लेकर सोमक, पाण्डव तथा पाञ्चास बोद्धाओपन आक्रमण किया । कौरवसेनाको दो भागोमें विभक्त देखकर श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा— 'धनक्षय ! राषुओंको बायों और करके आचार्य द्रोणको दाहिने रखो ।' अर्जुनने भगवान्की आज्ञा खाँकार करके वैसा ही किया । भगवान्का अभिश्राय भीमसेन समझ गणे और बोले—'अर्जुन ! अर्जुन ! मेरी बात सुनो । स्रिय-माता निस कामके लिये पुत्रको जन्म देती है. उसे कर दिखानेका यह अवसर आ गया है। इस्तिये अन्न पराक्रम करके सत्य, लक्ष्मी, धर्म और यशका उपार्जन करें। इस शतुसेनाका संहार कर डालो ।

तब अर्जुनने कर्ण और प्रेणको लोधकर शबुओंक जारें ओरसे घेरा डाल दिया। वे सेनाके मुहानंपर नहें हो बड़े-बड़े क्षत्रियोंको अपनी शरात्रिसे द्राय करने लगे, किंतु उन्हें कोई भी आगे बढ़नेसे रोक न सका। इठनेहीये दुर्घोधन, कर्ण और सकुनिने अर्जुन्पर बाण बनसाना आरम्ब किया; परंतु उन्होंने अपने अर्खोंसे उनके अखोंका निजारण करके प्रत्येकको दस-दस बाणोंसे बीध डाला। उस समय बाणवृद्धिक साब ही धूलको भी वर्षा होने लगी। बारों और चौर अन्यकात हा गया, जिससे हमलोग एक-दूसरेको चहुवान नहीं पाते थे। नाम बतानेसे ही योद्धा प्रस्पर युद्ध करते थे। कितने ही रखी रब दूर जानंपर एक-दूसरेके केश, कवाय और बाहि प्रकृत्वर नुझ रहे थे। कितने ही मरे हुए घोड़ों और हाकियोंपर सटे हुए प्राण रहे थें।

इस समय ब्रेणाचार्य संवाधमें उत्तर दिशाकी और जाकर सब हुए। उन्हें देखते ही पाण्डव-सेना वर्ग उठी। कितनोपर आरङ्क छा गया, कुछ भाग चले और कुछ लोग मन उदास किये खड़े रहे। कितने हतोत्साह हो गये। फितने ही आधर्यचकित होकर देखने लगे। उनमें जो दिलेंद्र है, वे क्रोध और अमर्थमें भर गये। कुछ ओजली वीर प्राणीकी परवा न करके ब्रेणाचार्यपर टूट पई। पाछाल राजाओपर ब्रेणाचार्यके सायकोकी अधिक चार पड़ी। वे अत्यन्त बेदना सहकर भी मुद्दमें डटे हुए थे।

इतनेहीमें राजा विराट और हुम्दने ब्रेयपर बढ़ाई की। हुमदके तीन पौत्रों और चेदिदेशीय योद्धाओंने भी उनका साथ विषा। यह देख ब्रोणाचार्यने तीन तीखे बाजोसे हुम्दके तीनों पौत्रोंके प्राण ले लिये। इसके बाद उन्होंने चेदि, केक्य, सृक्षय तथा मत्त्र्यदेशीय महार्राधयोंको भी पराक्ष किया। तब राजा हुमद और विराट क्रोथमें भरकर ब्रेजपर बाजोकी वृष्टि करने लगे। ब्रोणने उनकी बाजवर्षा रोक दी और अपने सायकोसे उन दोनोंको आच्छादित कर दिया। अब उन

दोनोंके क्रोधकी सीमा न रही, वे भी झेणको बाणोंसे बींधने लगे। यह देख झेणने क्रोब और अमर्थमें भरकर दो अत्यन्त तीले भल्लोंसे उन दोनोंके धनुष काट दिये। धनुष कट बानेपर विराटने दस लोगर बालाये और हुपदने भयंकर झक्तिका प्रहार किया। झेणने भी तीले भल्लोंसे उन दसों तोनरोंको काटकर सायकोंसे हुपदकी शांति भी काट गिराया। किर दो भालोंसे बिराट और हुपद दोनोंका काम तमाम कर दिया।

इस प्रकार क्रिस्ट, हुस्ट, केकब, बेदि, मसब, पाझाल और तीनों हुस्ट्-पीडोंके मारे जानेपर ब्रोणका पराक्रम देख पृष्टपुत्रको बड़ा क्रीय हुआ, साथ ही दुःल भी। उसने महारक्षियोंके खीवमें यह दायब दिलावी कि 'आज जो ग्रेणको जीवित छोड़कर लौटे या ग्रेणसे अपमानित होकर करका न ले. वह बज-वागादि करने तथा कुओं, बावली बनवाने आदिके पुण्यको को बैठे; उसका क्षत्रियाव और बहातेज नष्ट हो जाय।' सम्पूर्ण धनुप्योश्यिके क्षीवमें ऐसी घोषणा करके पृष्टपुत्र अपनी सेनाके साथ ब्रोणपर बढ़ आया। पाष्ट्रक और पाझाल एक ओरसे डोणपर बागवर्षा करने लगे तथा दूसरी ओर दुर्योधन, कर्ण और छकुनि आदि प्रधान कीर उनकी रक्षामें खड़े हो गये। पाझालोने अपने सभी महारबियोंके साथ डोणको दबानेका पूरा प्रथक्ष किया, किन्तु से उनकी ओर और उठाकर देख भी न सके।

उस समय भीमसेन क्रोचमें भाका अपने वाणोसे आपकी वाहिनीमें भगदह मसाते हुए होणकी सेनामें धुन्न गये। साथ ही बृहसुम्र भी होणके पास जा पहुँचा । फिर तो प्रमासान युद्ध होने लगा । बड़ा भीवण संहार मचा । रवियोंके झंड-के-झंड एक-दूसरेसे सटकर लोहा लेने लगे। जो लोग विमुख होकर मागते, उनकी पीठपर और बगलमें मार पड़ती थी। इस अकार वह घमासान युद्ध करू रहा वा, इतनेमें पूर्णसपसे सूर्यभगवान्का उदय हो गया। उस समय दोनों औरके सैनिकोने कत्रच पहने हुए सूर्योपस्थान किया। फिर पूर्वकत् युद्ध होने लगा । सुपोंटपके पहले जो जिनके साथ लड़ते थे, डनका उन्होंके साथ पुन: इन्ह्रपुद्ध **छिड़ गया। दोनों पक्षके** योद्ध बहुत समीपसे सटकर मुकाबला कर रहे थे; इसलिये तलवार, तोयर और फरसोंकी मारसे वहाँका दृश्य बद्धा भयानक हो गया था। हाथी और घोड़ोकी कटी हुई लाशोंसे रक्तको नदी वह रही थी। महाराज । उस समय द्रोणाचार्य और अर्जुनको छोड़कर बाको सपस्त सेना विक्षिप्त, ध्याकुल, भयभीत एवं आतुर हो रही थी। द्रोण और अर्जुन ही अपने-अपने पक्षके रक्षक और चबराये हुए होगोंके आधार

थे। शतुपक्षके लोग उन्हीं दोनोंके सामने आकर यनलेककी राह लेते थे। कौरव और पाखालोंकी सेनाएँ अतरन बढिप्र हो गयी थीं। एक तो सारी सेना गुत्यमगुत्य हो रही थी, दूसरे धूल उड़-उड़कर सबको बक देती थी; इसलिये हमलेग उस महासंहारमें कर्ण, होण, अर्जुन, पुधिष्ठिर, घीमसेन, नकुल-सहदेव, धृष्टदुष्र, सात्यिक, दुःशासन, अञ्चल्यामा, दुर्योधन, सकुनि, कृप, शल्य, कृतवर्मा तथा और किसी वीरको नहीं देख पाते थे। पृथ्वी, आकारा या अपना शरीरकक नहीं सुझता था। ऐसा जान पड़ता था, फिर रात हो गयी। ब्वीन कौरव है और कौन पाण्डथ था पाञ्चाल, इसकी प्रकान नहीं हो पाती थी।

उस समय दुर्योधन और दु:शासन नकुल-सहदेवके साथ पिड़े हुए थे। कर्ण पीपसेनसे लड़ता था और अर्जुन ब्रोणावायेंसे लोहा ले रहे थे। इन उप लगाववाले महारक्षियोंका अलीकिक संज्ञाम बलने लगा। ये लिकित गतियोंसे अपने रबोंका संज्ञालन करते थे। वह पुद्ध इतना धर्यकर और आश्चर्यजनक था कि सची रबी खारों ओर लड़े होकर उसका तमाशा देखने लगे। मार्डानचन नकुलने आपके पुसको दाहिने कर दिया और कायर सैकड़ों बाणोंको झड़ी लगा दी। फिर तो वहाँ बड़ा कोलाइल हुआ। दुर्योचन धी नकुलको दाहिनी ओर लानेका ज्ञ्जोग करने लगा, मगर नकुलको उसकी एक न कर्ली। उसने बाणवर्षांसे पीड़ित कर उसे सामनेसे भगा दिया।

दूसरी ओर क्रोधमें भी हुए दुःशासनने सहदेक्यर धावा किया था। उसके आते ही मार्डान्दनने एक भल्ल नारकर उसके सार्राधका पलक उड़ा दिया। यह काम इतनी उन्होंने हुआ कि किसी सैनिक या क्यं दुःशासनतकको पता न चला। जब बागहोर सैभालनेवाला न होनेसे थोड़े सक्ट्रन्द होकर भागने लगे, तब दुःशासनको पालुम हुआ कि मेरा सार्राध मारा गया है, उसने त्वयं घोड़ोको रास ली और रणधुमिमें युद्ध करने लगा। सहदेवने उन घोड़ोको तीले बाणोंसे मारना आरम्य किया। बाणोंको मारसे पीडित हुए घोड़े इथर-उथर घागने लगे। दुःशासन जब घोड़ोकी रास लेता तो धनुष रस लेता और उक धनुवसे काम लेता तो रास छोड़ देता था। इसी बीचमें मौका पाकर सहदेव उसे बीचता रहा। यह देख कर्ण उसकी रक्षाके लिये बीचमें कूद पड़ा। तब भीमसेन भी सावधान हो गये और वे तीन म्हलोंसे कर्णकी पुजाओं तथा छातीमें याव करके गर्जना करने सगे।
कर्णने भी तीसे बाणंकी वर्षा करते हुए भीमसेनको रोक
दिवा। फिर उन दोनोंमें तुमुल संवाम होने लगा। भीमसेनने
गदा मारकर कर्णके रथका कुबर तोड़ डाला, उसके सैकड़ों
टुकड़े हो गये। कर्णने भीमकी ही गदा उठा ली और उसे
पुमाकर उन्होंके रथपर फेंका। किंतु भीमने दूसरी गदासे उस
गदाको तोड़ डाला। फिर उन्होंने कर्णपर एक बहुत भारी गदा
छोड़ी, परंतु उसने बहुद-से बाण मारकर उस गदाको लीटा
दी। लौटकर वह गदा पुनः भीमके ही रथपर गिरी, उसके
आधानसे उनके रखकी विद्याल ध्वना टुटकर गिर पड़ी और
सार्यक्रों के मुख्य आ गयी। इससे भीमसेनका कोप बहु
गया और उन्होंने अपने सायकोंसे कर्णकी ध्वना, धनुव और
सार्वा काट डाले। कर्णने पुनः तूसरा धनुव लिया और तीसे
तीरोंसे उनके घोड़े, पार्चरक्षक तथा सार्यक्रों मार डाला।
स्वाहान हो जानेपर भीमसेन नकुरुके रथपर जा बैठे।

इसी प्रकार महारखी डोण तथा अर्जुन भी विकित प्रकारसे युद्ध करने लगे। वे सेनाके बीच विकित गतियोंसे रथका संवालन करते हुए एक-दूसरेको दायी ओर लानेका प्रयत्न कर रहे थे। जर समय सभी योद्धा उन वोनोंका प्रराह्मम देखकर जकित हो रहे थे। अर्जुनको जीतनेके लिये आवार्य ग्रेग जिस-जिस उपायको काममें लाते थे, अर्जुन हैंसते हुए जस-उसका तृत्व प्रतीकार कर देते थे। तथ ग्रेणावार्यने क्रमाः ऐन्द्र, पासुपत, त्वाह, वायव्य और वाद्या असको प्रकट कियाः किंतु अर्जुनने ग्रेणके धनुषसे घूटते ही उन अक्लेको दिव्याकहारा शान्त कर दिया। यह देख होणने मन-ही-मन अर्जुनको प्रशंसा की और उनके-जैसे दिव्याको पाकर अपनेको सभी शक्तवेत्ताओंसे श्रेष्ठ समझा। उन दोनोंका युद्ध देखनेके लिये आकाशमें हजारों देवता, गन्धर्य, खिम और सिद्धोंके समृह एकडित थे। होण और अर्जुनकी प्रशंसासे भरी हुई उनकी बाते भी सुनापी देती थीं।

तदरत्तर होणाचार्यने ब्रह्माख प्रकट किया, यह अर्जुन तबा अन्य प्राणियोंको संताय देने लगा। उस अखके प्रकट होते ही पर्वत, वन और वृक्षोसहित घरती होलने लगी। समुद्रमें तूफान आ गया। दोनों ओरकी सेनाएँ ध्यभीत हो गर्यी। परंतु अर्जुन इससे तनिक यो क्विचलित नहीं हुए। उन्होंने ब्रह्माक्सरे ही उस अखका नाझ कर विया। किर सारे उपद्रव झान्त हो गये। इसके बाद द्रोण और अर्जुनमें योर युद्ध होने लगा।

# सात्यिक और दुर्योधनका युद्ध, द्रोणका घोर कर्म, ऋषियोंका द्रोणको अस्त्र त्यागनेका आदेश तथा अश्वत्थामाकी मृत्यु सुनकर द्रोणका जीवनसे निराश होना

सज्जय कहते हैं—पहाराज ! उस समय दुःशासन पृष्टपुत्रके साथ पुद्ध करने लगा। उसने पृष्टपुत्रको अपने बाणोंसे खूब पीड़ित किया। तब वह भी क्लोबमें भर गया और आपके पुत्रके घोड़ोपर बाणवर्षा करने लगा। एक ही क्षणमें उसके बाणोंकी इतनी राश्चि बमा हो गयी कि दुःशासनका रव उससे वककर ब्बता और सार्यवस्तित अदृश्य हो गया। पृष्टपुत्रके सायकोंसे दुःशासनको बड़ी पीड़ा होने लगी। इसलिये वह अब उसके सामने ठहर न सका—पीठ दिखाकर भाग गया। इस प्रकार दुःशासनको विमुख करके पृष्टपुत्र हजारों बाणोंकी पृष्टि करता हुआ होणांकार्यके पास ना पहुँचा।

उस समय जो युद्ध हो रहा था, वह सर्वधा धर्मानुकृत था।
कोई निहत्येपर बार नहीं करता था, उस युद्धमें कर्णी,
नारशिक, विषका बुझाया हुआ बाण, वास्तिक, युधी,
कांप्रेश, गी या हाशीकी ह्युनिका बना हुआ बाण, खे
फलवाला अपधित्र या टेब्र्-मेद्रा बना हुआ बाण—इन
सचका प्रहार नहीं किया जाता था। सब लोगोने सुद्ध और
सीधे-सादे अखोको ही धारण कर रखा था। सभी धर्मयथ
संग्राम करके जाम लोक और सुवता प्राप्त करना जाहते थे।

इतनेहीमें वृषीयन तथा सात्यक्तिमें मुठभेड़ हुई। वे दोनी निर्भीक होकर लड़ने लगे। साथ ही बचयनकी बीनी हुई बातोंको याद कर परस्पर प्रेमपूर्वक देखते हुए बारच्यार हैमने लगते थे। राजा दूर्योधन अपने व्यवहारकी निन्दा करता हुआ व्यारे मित्र सात्यक्तिमें बोला—'समो ! क्रोध, लोग, मोड, अमर्च और क्षत्रिय-आचारको धिकार है, जिसके कारण आज तुम मुहापर और मैं तुमपर प्रहार कर रहा हूँ। तुम मेंने प्राणोंसे भी बड़कर प्रिय थे और मुहापर भी तुन्हारा ऐसा ही प्रेम वा। पर आज इस राजभूमिने हम सब कुछ भूल गये हैं।'

वुर्योधनके ऐसा कहनेपर सात्यकिने कहा—'राजन् ! श्रविष्योका व्यवहार ही ऐसा है। वे अपने गुरुसे भी लड़ते हैं। यदि तुम मुझे प्रिय मानते हो तो कर्त्या मार हात्ये, विकल्प न करो । तुन्हारे कारण मैं पुण्यवानोंके लोकमें जाउँमा । अब मैं जीवित खुकर अपने मित्रोपर पड़ी हुई आपति नहीं देखना बाहता । इस प्रकार स्पष्ट उत्तर दे सात्यिक अपने प्राचानिकी परवा न करके तुरंत दुर्योधनका सामना करने आ गया । तब दुर्योधनने सात्यिकको दस बाण मारे; सात्यिकने भी उसके कमर क्रमशः पचास, तीस और दस बाणोकी वर्षा की । दुर्योधनने पुनः हैसते-हैसते तीस बाणोसे सात्यिकको बीध द्धाला तबा क्षुरप्रसे उसके धनुषको भी काट दिया। सात्यकिने भी दूसरा धनुव ले हाबोकी फुर्ती दिलाते हुए आपके पुत्रपर बागाँकी झड़ी लगा दी। दुर्वोधनने अपने सायकांसे उन बार्जीके दुकड़े-दुकड़े कर डाले और सात्यकिको विहत्तर बाग म्याकर व्यकुल कर दिया । फिर जब वह धनुवपर बाग चढ़ा रहा था, इसी समय सात्यकिने उसके धनुषको काट हाला और अनेको सावकोसे उसको प्रायल भी कर दिया। दुर्योधन बेदनासे कराहता हुआ दूसरे रखपर या बैठा । थोड़ी देर बाद जब व्यवा कुछ रूम हुई तो सात्यक्तिके रुवपर बाण बरसाता हुआ वह पुनः आगे बढ़ा । इसी तरह सात्यकि भी तुर्पोधनके रवयर काणीकी वर्षा करने लगा। फिर दोनोमें भर्यकर युद्ध छिड़ गया। वहीं सात्वकिको ही प्रबल होते देख कर्ण आपके पुत्रको रक्षके लिये शीघ्र ही आ पहुँका । महावली भीमसेनसे यह नहीं सहा गया । वे भी बाजोंकी वृष्टि करते हुए तुरंत यहाँ आ धमके। कर्णने हैंसते-हैंसते तीखे बाण मारकर भापसेनका धनुष तथा बाण काट दिया और उनके सार्राधको भी मार काला । तब भीयसेनके कोधकी सीमा न रही; उन्होंने मद्य लेकर राजुके बनुष, ब्याजा, सारवि और रावके पश्चिका नाश कर द्वाला । कर्ण इस बातको नहीं सह सका, यह तरह-तरहके अर्खी और वाणीका प्रयोग करके भीमके साथ लढ़ने लगा । इसी तरह धीमसेन भी कृपित होका कर्णसे युद्ध करने लगे । दूसरी ओर होपात्वार्य पृष्ट्युप्त आदि पाञ्चालीको पीड़ा देने (लगे । यह आवार्षके सेनापतित्वका पाँकताँ दिन था । ये कोबर्षे घरे हुए वे और पाश्चाल वीरोका महान् संहार कर रहे ये। ऋतु भी बड़े वैयंकान् ये। ये उनसे युद्ध करते हुए तनिक भी भवभीत नहीं होते हो। पाद्धाल वीरोको मस्ते और द्येणाचार्यको प्रवार होते देख पाप्यवाँको बझ भय हुआ। उन्होंने किनयको आज्ञा छोड़ दी। उन्हें संदेह होने लगा—ये महान् अऋषेता आबार्य ऋही हम सब लोगोंका नाम तो नहीं कर झलेंगे ?

कुन्तोकं पुत्रोको भवभीत देख भगवान् श्रीकृष्ण कहने लगे—'पाव्यको ! ब्रोणाचार्य धनुधारियोमें सर्वश्रेष्ठ हैं, इनके हाबमें धनुष गुलेपर इन्द्र आदि देखता भी इन्हें नहीं जीत सकते । जब ये हथियार डाल दें, तभी कोई मनुष्य इनका वध कर सकता है । मैं समझता हूँ, अश्वत्यामाके मारे जानेपर ये युद्ध नहीं करेंगे; अतः कोई जाकर इन्हें अश्वत्यामाकी मृत्युका समावार सुनावे ।'

पहाराज ! अर्जुनको यह बात बिलकुल पसंद नहीं आयी,

किंतु और सब लोगोंको जैब नयी। केवल रावा युधिष्ठिरने बड़ी कठिनाईसे यह बात खीकार की। मालवाके राजा इन्द्रवमिक पास एक हावी वा, जिसका नाम वा अवस्थामा। अपनी ही सेनाके उस हाबीको घीमसेनने गदासे मार डाला और लजाते-लजाते डोगावायिक सामने जाकर बोर-बोरसे हाला करने तमे—'अब्रुखामा गाग गया।' मनमें उस हाथीका लयाल करके घीमने यह पिच्या बात खा दी।



उस अग्रिय वालनको सुनकर आयार्थ ग्रेग सहसा सुख गये। उनका सारा शरीर शिक्ति हो गया। परंतु वे अपने पुत्रके बलको जानते थे, अतः संदेह हुआ कि यह बात झुड़ी है। फिर तो धैर्यसे विचारित न होकर अहीने युह्युज्ञ्यर धावा किया और उसके क्यर एक हजार बाणोंको वर्ष की। यह देस बीस हजार पाञ्चाल पहार्रावचीने जारो ओरसे बाणोंको इस्ही लगाकर ग्रेणाचार्यको वक दिया। ग्रेणने उनके बाणोंका नाश करके उनका भी संहार करनेके लिये ब्रह्माण प्रकट किया। वह अस पाञ्चलोंके मसक और पुजाए काट-काटकर गिराने लगा। पूर्वायर मरे हुए बीरोंको लाशे बिछ गयी। आधार्यने उन बीसी हजार पाञ्चल महार्यवचोंका सफाया कर डाला। फिर वसुदानका सिर धड़से अलग कर दिवा। इसके बाद पाँच सी मल्यों, छः इजार मुख्यों, दस इजार हाथियों तथा दस हजार घोड़ोंका संहार कर डाला।

इस प्रकार द्रोणाचार्यको क्षत्रियोंका अन्त करनेके लिये

लड़ा देख अग्निदेवको आगे करके विश्वामित्र, जमदप्रि, भरहाज, गीतम, वसिष्ठ, कश्यम और अति ऋषि उन्हें ब्रह्मलोकमें से जानेके लिये वहाँ पधारे । साथ ही सिकत, पृष्टि, गर्ग, वालिकस्य, भृगु और अङ्गिरा आदि भी थे। ये सभी सुक्ष्मकय धारण किये हुए थे। महर्षियोंने होणावार्यसे कहा—'होण ! हकियार रत्न दो और यहाँ लड़े हुए हमलोगोकी ओर देखो । अवतक तुमने अधर्मसे युद्ध किया है। अब तुन्हारी मृत्युका समय आवा है। अबसे भी इस अत्यन्त क्रुरतापूर्ण कर्मका त्याग बरो । तुम बेद और केटड्रोंके विद्वान् हो । सत्व और धर्मवें तत्पर रहनेवाले हो । सकते बड़ी बात वह है कि तुम ब्राह्मण हो । तुन्हारे रिखे यह काम राग्धा नहीं देता । अपने सनातन धर्ममें रिचत हो जाओ । तुन्हारा इस मनुष्य-त्योकमें रहनेका समय पूरा हो शुका है। जो लोग ब्रह्मात्व नहीं जानते थे, उन्हें भी तुमने ब्रह्मात्वसे दग्ध किया है: तुम्हारा यह काम अच्छा नहीं हुआ। पेन्क दो ये अш-इता, अब फिर ऐसा पायकर्य न करो।'

आवार्यन व्यक्तियोको यह कात सुनी। भीमसेनके कथनपर भी विचार किया और पृष्टपुत्रको सामने देखा; इन सब कारणोसे वे बहुत उद्यास हो गये। अब उन्हें अधानामाके परनेका संदेह हुआ। वे व्यक्तित होकर सुधिष्टिरसे पृष्ठने लगे—'कालको मेरा पुत्र मारा गया या नहीं?' होणके मनमें यह निक्षय वा कि युधिष्टिर तीनो लोकोंका राज्य पानेके किये भी किसी तरह हुट नहीं बोलेंगे। बच्चयनसे ही उनकी



सवाईमें आबार्वका विश्वास या।

इयर भुगवान् श्रीकृष्णने यह सोचा कि आचार्य द्रोण अब पृथ्वीपर पाण्डवीका नाम-निशान भी नहीं रहने देंगे, तो उन्होंने धर्मराजसे कहा— 'यदि द्रोण क्रोधमें भरकर आधे दिन और पुद्ध करते रहे तो ये सच कहता हूँ तुन्हारी सेनाका सर्वनाश हो जायगा। अतः तुम द्रोणारे हमलोगोको बचाओ। दूसरोकी प्राण-रक्षाके लिये यदि कदाचित् असत्य बोलना पढ़े तो उससे बोलनेवालेको पातक नहीं लगता।'

ये दोनों इस प्रकार बातें कर ही रहे थे कि भीयसेन बोल उठे—'महाराज! होजके वधका उपाय सुनकर मैंने आपकी सेनामें विधरनेवाले मालक्वरेश इन्ह्यमांके अश्वत्वामा नामक हाथीको मार हाता है। उसके बाद होजसे जाकर कहा है—'अश्वत्वामा मारा गया।' उन्होंने मेरी बातपर विश्वास नहीं किया, इसीलिये आपसे पूछते हैं। अतः आप श्रीकृष्णको बात मानकर होणसे कह दीजिये कि 'अब्बन्धमा मारा गया।' आपके कहनेसे फिर वे युद्ध नहीं करेंगे; क्योंकि आप सत्यवादी हैं—यह बात तीनों त्येकोमें प्रसिद्ध है।'

महाराज ! भीमकी जात सुनकर और श्रीकृष्णकी प्रेरणासे वृधिष्ठिर वैसा कहनेको तैयार हो गये । वे असत्वके भयमें हुये हुए थे तो भी विजयमें आसक्ति होनेके कारण झेणालार्थसे 'अञ्चल्यामा मारा गया' यह वाक्य ज्या खरसे कहकर धीरेसे बोले 'किंतु हाथी ।' इसके पहले वृधिष्ठिरका रख पृथ्वीसे चार अङ्गुल केंद्रा एक करता था, उस दिन यह असल्य मुंहसे विकालने ही रख जयीनसे सट गया । महारखी होण पुधिष्ठिरके पुलसे यह बात सुनकर पुत्रशोकसे पीड़ित हो जीवनसे निराश हो गये तथा कवियोंके कवनानुसार अपनेको पाण्डवोंका अपराधी मानने लगे ।

#### आचार्य द्रोणका वध

सज़प काते हैं—महाराज । राजा हुफ्टने बहुत बड़ा यह करके प्रजातित अग्रिसे जिसको ब्रेणका नाग करनेके लिये प्राप्त किया वा उस भूतबुक्तने जब देखा कि आचार्य होण बडे ही विद्वित्र हैं और वनका जिल प्रोकाकुल हो रहा है तो उसने उस अवसरसे लाभ उठानेके लिये उनपर बावा कर दिया। पृष्ट्युप्रने एक विजय दिलानेवाला सुदृष्ट बनुव हाबाने ले उसपर अग्निके समान तेजाबी बाण रखा । यह देख होणने उसे रोकनेके लिये आङ्गिरस नामक धनुष और ब्रह्मदण्डके समान अनेको बाण हावमें लिये । फिर उन बाजीकी बर्वासे उन्होंने पृष्टपुरको इक विया, उसे यायल भी कर डाला तबा उसके बाण, धनुष और ध्वनाको काटकर सारविको भी मार गिराचा। तब पृष्ट्यूमने हैसकर दूसरा धनुष उठाया और आवार्यकी छातीमें एक तेज किया हुआ बाण मारा। उसकी करारी चोटमे उन्हें बक्कर आ गया। अब उन्होंने एक तीसी धारवाला भारत हिंचा और उससे उसके धनुषको पुनः काट हाला । इतना ही नहीं, इसके अलावे भी उसके पास जितने पनुष थे, उन सबको काट दिया। केवल गदा और तलवारको रहने दिया। इसके बाद उन्होंने धृष्ट्यप्रको नौ बाणोंसे बीध डाला। तब उस महारबीने अपने घोडोंको द्रोणके रचके योड़ोंके साथ मिला दिया और ब्रह्मस छोड़नेका विचार किया। इतनेहीमें डोणने उसके ईवा, और रचका बन्धन काट दिया। धनुष, ब्वजा और सार्राध नाश तो पहले ही हो जुका था। इस भारी विपत्तिये फैस

बृहयुक्रने गया बठायी, किंतु आकार्यने तीले सायकांसे उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये। अब बसने बमकती हुई तलवार हाजमें ली और अपने रचसे द्येणावार्यके रक्षपर पहुँचकर उनकी छातीमें वह कटार भीक देनेका विचार किया। यह देख द्येणने शक्ति डटायी और उसके हारा एक-एक करके बृहयुक्षके बारों घोड़ोंको मार डाला। यहानि द्येनोंके मोहे



एक साथ पिछ गये वे तो भी उन्होंने अपने ताल रंगके बोड़ोंको बचा लिया। उनकी यह कातूत पृष्टपुप्रसे नहीं सही गयी। वह ब्रोणकी ओर इप्पटकर तलवारके अनेको हाथ दिखाने लगा। इसी बीचमें एक इतार 'वैतासिक' नामक बाण मारकर आचार्यने उसकी बाल-तलवारके खचा-सम्बद्ध कर डाले। उपर्युक्त बाण निकटसे युद्ध करनेये उपयोगी होते हैं तथा वित्तेमरके होनेके कारण ही वैतासिक कहालाते हैं। ब्रोण, कृप, अर्जुन, कर्ण, प्रह्मुच्च, सात्यकि तथा अधिमान्युके सिका और किसीके पास वैसे बाण नहीं थे।

तसवार काट देनेके बाद आवार्यने अपने शिष्य सृष्ट्युअका वाध करनेकी इच्छाने एक जान बाग अनुष्पर रखा। सार्याक यह देश रहा था। उसने दल ठीको बाग यातकर कर्ण और वृधोधनके सामने द्रोणका वह अस काट दिया तवा पृष्टपुष्टको द्रोणके चंगुलसे बचा लिया। जा समय सार्वाक प्रेण, कर्ण और कृपावार्यके बांस बेखटके पूप रहा था। उसकी हिम्मत देश भीकृष्ण और अर्जुन प्रशंसा करते हुए सामाशी देने लगे। अर्जुन श्रीकृष्णसे कहने स्टो— कराईन। देशिये तो सही, आवार्यके पास सब्दे हुए मुख्य महारावियोंके बांच सात्यकि चेल-सा करता हुआ विचर रहा है, उसे देशकार पुत्रो बड़ी प्रसम्रता हो रही है। वोनों ओरके सैनिक आज अरके परस्करकी मुसक्यण्डसे सराहना कर स्त्रो है।

क्य सात्यकिने ग्रेणावार्यका वह काम काट हाला तो दुर्गोधन आदि महारिधयोंको बढ़ा क्षोप हुआ। कृप्यकार्य, कर्ण तबा आपके पुत्र उसके निकट पहुँचकर बड़ी फुराँकि साख तेन किये हुए बाण मारने लगे। यह देख राजा पृथिहिर, नकुल-सहदेव और भीमसेन वहाँ आ गये तबा सात्यकिके बारों और खड़े हो उसकी रहा करने लगे। अपने उसर सहसा होनेवाली उस बाणवर्णको सात्यकिने रोक दिया और दिखाखोंसे शत्रुओंके सभी अखोंका नहा कर काला।

उस समय धर्मराज युधिष्ठिरने अपने पक्षके हाजिय योद्धाओंसे कहा—'महारविध्ये ! क्या देखते हो, पूरी शांक लगाकर होणाबार्ययर धावा करो । वीरवर धृष्टपुत्र अकेला ही होणसे लोहा ले रहा है और अपनी शक्तिधर इनके नशकी बेष्टामें लगा है । आशा है, वह आज उन्हें मार गिरावेगा । अब तुमलोग भी एक साब ही उनपर दूर पढ़ो ।' युधिहिन्की आहा पाते ही सुखय महारबी होणको मार डाकनेकी इन्डासे आगे बढ़े । उन्हें आते देख होणाबार्य यह निखय करके कि 'आज तो मरना ही है, बड़े वेगसे उनकी ओर झपटे । उस समय पृथ्वी काँप उठी । उत्कापात होने लगा । होणकी वायाँ आँस और बायी पुजा फड़कने लगा । इतनेहीमें हुपदकुमारकी संनाने उन्हें बारों ओरसे घेर लिया । अब उन्होंने क्षत्रियोंका संहार करनेके लिये पुन: ब्रह्माब्व उठाया । उस समय घृष्ट्युप्र विना रबके ही खड़ा बा, उसके आयुध्ध भी नष्ट हो खुके थे । उसको इस अवस्थामें देख भीमसेन शीप्र ही उसके पास गये और अपने रखमें विठाकर बोले—'वीरवर ! तुम्हारे सिवा दूसरा कोई खेळा ऐसा नहीं है, जो आधार्यसे लोहा लेनेका साहस करे । इनके मारनेका भार तुम्हारे ही क्रमर है।'

शीमसेनकी बात सुनकर घृष्टचुप्रने एक सुदृह धनुष हाथमें रिष्णा और होणको पीछे हटानेकी इच्छासे उनपर बाणोंकी वर्षा आरम्प कर दी। फिर होनों ही क्रोधमें भरकर एक-दूसरेपर ब्रह्मक आदि दिव्य अखोका प्रह्मर करने रहते। पृष्टचुप्रने बड़े-बड़े अखोसे द्रोणावार्यको आच्छादित कर दिया और उनके छोड़े हुए सभी अखोको काटकर उनकी रक्षा करनेवाले बसाति, शिबि, बाह्मक और कीरव बोद्याओंको भी धायल कर दिवा। तब होणने उसका धनुष बाट हाला और सायकोसे उसके मर्थस्थानोंको भी बीध दिया। इससे पृष्टचुप्रको बही केदना हुई।

अब घोमसंत्रसे नहीं रहा गया। वे आवार्यके रवके पास ना उससे सटकर धीरे-धीरे बोले—'यदि ब्राह्मण अपना कर्म छोड़कर युद्ध न करते तो खांजियोंका भीषण संहार न होता। प्राणियोंकी हिसा न करना—यह सब धर्मोंने श्रेष्ठ बताया गया है, उसकी जड़ है ब्राह्मण और आप तो उन ब्राह्मणोंमें भी सबसे उत्तम केवजेता है। ब्राह्मण होकर भी खी, पुत्र और धनके त्येमसे आपने ब्राय्ह्मलकी भीति म्लेक्डो तथा अन्य एजाओंका संहार कर डाला है। जिसके लिये आपने हथियार उद्याप, जिसका मुँह देखका जी रहे हैं, यह अश्वस्थामा तो आपको नजरोंसे दूर मरा पड़ा है। इसकी आपको लबरतक नहीं दी गयी है। क्या युधिहरके कहनेपर भी आपको किश्वास नहीं हुआ ? उनकी बातपर तो संदेह नहीं करना व्यक्तिये।'

जीपका कथन सुनका ब्रेणाचार्यने धनुष नीचे बाल दिया और अपने पक्षके योद्धाओंसे पुकारकर कहा—'कर्ण ! कृपाचार्य और दुर्योधन ! अब तुम लोग खर्य ही युद्धके लिये प्रपत्न करो—यही तुमसे मेरा बारम्बार कहना है। अब मैं अखोंका त्याग करता हूँ।' यह कहकर उन्होंने 'अखत्यामा' का नाम ले-लेकर पुकारा। किर सारे अख-शखोंको फेककर वे रचके पिछले भागमें बैठ गये और सम्पूर्ण प्राणियोको अभयदान देकर ध्यानमञ्ज हो गये।'

धृष्टद्मुमको यह एक मौका हाब लगा। उसने धनुष और बाण तो रस दिया और तलवार हाबमें ले लीं। किर कुट्कर यह सहसा ब्रोणके निकट पहुँच गया। ब्रोणाचार्य तो योगनिह



थे और भृष्टसुप्र उन्हें पारना बाहता था—यह देलका सब स्थेग हाहाकार करने रूगे। सबने एक खरमे उमे विकास ।

इधर आचार्य प्रसा त्यागकर परमज्ञानत्वसम्पर्ध स्थित हो गये और योगधारणांके द्वारा मन-ही-मन पुराणपुरूत विद्युका ध्यान करने लगे। उन्होंने पुँडको कुछ ऊपर उठाया और सीनेको आगेकी ओर तानकर स्थिर किया, फिर विञ्चुद्ध सत्त्वमें स्थित हो इदयकमलमें एकासर ब्रद्ध—प्रवणकी धारणा करके देंबदेवेधर अविनाशी परमात्माका चिन्तन किया। इसके बाद शरीर त्यागकर वे उस उत्तम गतिको प्राप्त हुए, जो बड़े-बड़े संतोंके लिये भी दुर्लम है। जब वे सूर्यंके समान तेजस्वी स्वरूपसे कर्ष्यंत्योकको जा रहे थे, उस समय सारा आकाशमण्डल दिव्य ज्योतिसे आलोकित हो उठा था। इस प्रकार आचार्य ब्रह्मलोक चले गये और पृष्टद्युप्र मोहमल होकर वहाँ चुपचाप खड़ा था। महाराज! योगपुक महाना द्रोणाचार्य विस समय परमधामको जा रहे थे, उस समय यनुष्योगेसे केवल में, कृयाचार्य, श्रीकृष्ण, अर्जुन और चुधिहिर—ये ही पाँच उनका दर्शन कर सके थे। और किसीको उनकी पहिमाका ज्ञान न हो सका।

इसके बाद पृष्ट्युम्ने ब्रोणके शरीरमें हाथ लगाया। उस समय सब प्राणी उसे विकार रहे थे। ग्रेणके शरीरमें बेतना नहीं थी, वे कुछ बोल नहीं रहे थे। इस अवस्वामें पृष्ट्युम्ने तल्खारसे उनका मसक काट लिया और बड़ी उमेगमें भरकर उस कटारको युमाता हुआ सिंहनाद करने लगा। आधार्यके शरीरका रंग स्थेकता था, उनकी आयु पवासी वर्षकी हो बुकी थी, अपरसे लेकर कानतकके बाल सफेद हो गये थे; तो थी आपके हितके लिये वे संधामने सोलइ वर्षकी उम्रवाले उल्लाकी भाँति विकार थे।

कुन्तीनन्दर अर्जुन पुकारकर कहते ही रह गये कि
'हुप्टकुमार । आवार्यका वस न करो, उन्हें जीते-जी ही उठा
ले आओ ।' पर उसने नहीं सुना । आपके सैनिक भी 'न
मारो, न मारो' की रह लगाते ही रह गये । अर्जुन तो करुगामें
घरकर पृष्ट्युप्रके पीछे-पीछे दोई भी, पर कुछ फल न हुआ ।
सब लोग पुकारते ही रह गये, किंतु उसने उनका वस कर ही
डाला । खुनसे धीगी हुई आवार्यको लाग तो रबसे नीचे गिर
पड़ी और उनके मलकको पृष्ट्युप्रने आपके पुत्रोंके सामने
फेक दिया । उस युद्धमें आपके खुत घोद्धा मारे गये थे ।
अध्वमरे पनुष्योंको संस्था भी कम नहीं सी । डोणके मरते ही
सबकी हालत मुर्देकी-सी हो गयी । हमारे पक्षके राजाओने
होणके मृतक शरीरको बहुत खोजा; पर वहाँ इतनी लागें
किंडी थी कि वे उसे प्राप्त न कर सके ।

तदनन्तर बीयसेन और बृष्ट्युप्र एक-दूसरेसे गले मिलकर सेनाके बीचमें खुशीके मारे नाथने लगे। भीमने कहा— 'पाञ्चालराजकुमार! जब कर्ण और दुष्ट दुर्वोधन मारे जायेंगे, उस समय फिर तुन्हें इसी प्रकार छातीसे लगाउँगा।'

\*

#### कौरवोंका भयभीत होकर भागना, पिताकी मृत्यु सुनकर अश्वत्थामाका कोप और उसके द्वारा नारायणास्त्रका प्रयोग

सजय काते हैं—महाराज । आबार्य द्वेणके मारे जानेके बाद कोरवोंको बड़ा शोक हुआ। उनकी असिसे असि बड़ वले । लङ्नेका सारा उत्साह जाता रहा । वे आतंत्वरसे विसाप करते तुए आपके पुत्रको घेरकर बैठ गये। दुर्योधनसे अक वहाँ सड़ा नहीं रहा गया, वह भागकर अन्यत्र करा गया। आपके सैनिक पूल-प्याससे विकल थे। वे ऐसे उदास दिसायी देते थे, मानो लूकी लपटमें झुलस गये हों। झेणकी मृत्युर्ते सञ्जपर भय का गया था, इसकिये सब चाग गये। गन्धारराज प्रकृति, सूतपुत्र कर्ण, मद्रराज प्रलय, आचार्य कृप और कृतवर्मा भी अपनी-अपनी सेनाके साव भाग बले। दुःशासन भी आसार्यकी मृत्यु सुनकर घवरा गया वा, अतः वह भी हाथियोंकी सेना लेकर भाग निकत्स। बच्चे हुए संप्राप्तकोंको साव ले सुपार्मा भी पलायन कर गया। कोई हाशीपर चक्कर भागा, कोई रचपर। कुछ लोग घोड़ोंको रणभूमिमें ही छोड़कर भाग खड़े हुए। कोई वितासे जल्दी भागनेको कडते थे, कोई भाइपोसे। कोई माना और मित्रोंको उत्तेजित करते हुए चाग रहे थे !

इस प्रकार जब आपकी सेना भयभीत एवं अदात होकर भागी जा रही थीं, उस समय अब्राव्यामाने युवोधनके पास जाकर पूछा—भारत । तुष्तारी यह सेना प्रका होकर भाग क्यों रही है ? तुम इसे रोकनेका प्रयव क्यों नहीं करते ? पहलेकी भाँत तुष्तारा मन आज स्वस्य नहीं दिखायों देता । कर्ण आदि भी यहाँ नहीं ठहर पाते । और दिन भी भयानक युद्ध हुए है, पर सेनाकी ऐसी दशा कभी नहीं हुई । बताओं तो, किस महारथीकी मृत्यु हुई है जिससे तुष्तारी सेना इस अवस्थाको पहुँच गयी ?'

ग्रेणपुत्रका यह प्रश्न सुनकर भी द्योंधन उस घोर अधिय समाचारको मुँहसे नहीं निकाल सका। केवल उसकी और देखकर आँसू बहाता रहा। इसके बाद उसने कृपाचार्यसे कहा—'आप ही सेनाके भागनेका कारण बता दीजिये।'

तथ कृपाचार्य बार्जार विचादमत्र होकर अञ्चल्यामासे होणके मारे जानेका समाचार सुनाने लगे। उन्होंने कहा—'तात! हमलोग आचार्य होणको आगे रखकर पाञ्चाल राजाओसे संप्राम कर रहे थे। इस युद्धमें का बहुत-से कौरव-योद्ध मार डाले गये तो गुम्हारे पिताने कृपित होकर ब्रह्माच प्रकट किया और मल्ल नामक बाणोसे हजारो राष्ट्रओंका सफाया कर डाला। इस समय कालकी प्रेरणासे पायडव, केकय, मलय और विदोक्तः पाञ्चाल बारोमेसे वो भी द्रोणके रखके सामने आये, वे सब नष्ट हो गये। फिर तो पञ्चाल कोद्धा भाग खड़े हुए। उनका बल और पराक्रम धूलमें मिल गया। वे उत्साह सो बैठे और असेत-से हो गये।

उन्हें ब्रोणके बाणोंसे पीड़ित देख पाण्डवीकी विजय बाहनेवाले बीकृष्यने कहा—'ये आचार्य होण मनुष्योसे कभी नहीं जीते जा सकते; औरोंकी तो बात ही क्या है, इन्द्र भी इन्हें पराता नहीं कर सकते। मेरा ऐसा विश्वास है कि अञ्चलामाके मारे जानेपर ये लड़ाई नहीं कर सकते; इसरिस्ये कोई जाकर इन्हें अश्वत्वामाकी मृत्युकी झूठी सबर सुना दे।' यह बात और सबने तो मान ली, केवल अर्जुनको पसंद नहीं आयी । युधिष्ठिरने भी बड़ी कठिनाईसे इसे स्वीकार किया । भीमसेनने लजाते-लजाते तुन्हारे पिताके सामने जाकर कहा—'अख्रत्यामा सारा गया;' पर उन्होंने इसपर विश्वास नहीं किया । इसी बीखर्पे धीयसेनने मालवाके राजा इन्द्रवर्षाके अकत्वामा नामक हाबीको मार द्वारण। इसे युधिष्ठिरने भी देखा । द्रोणने सकी बातका पता लगानेक लिये राजा युचिहिरसे पूळा—'अन्तत्वामा मारा गया या नहीं ?' मिध्या भाषणमें कितना क्षेत्र हैं, वह जानते हुए भी युधिद्विरने कह दिया 'अञ्चलामा मारा गया। परंतु हाथी।' अनितम वाक्य उन्होंने बीरेसे कहा, जिसे तुन्हारे पिता सुन नहीं सके । अब उन्हें तुन्हारे मरनेका विश्वास हो गया । वे संतापसे पीड़ित हो गये । अब युद्धमें पहलेका-सा उत्साह न रहा । उन्होंने दिव्याखोका परित्वाग कर दिया और समाधि लगाकर बैठ गये। उस समय पृष्टक्रुप्रने पास ज्यकर बाये हावसे उनके केंद्रा पकड़ लिये और उनका सिर बड़ारे अलग कर दिया। सब योदा पुकार-पुकारकर कह रहे थे—'न मारो, न मारो।' अर्जुन तो रथसे कारकर कार्क पीछे दोड़ पड़े और बाँह ठठाकर बारम्बार कहने लगे—'आचार्यको जीवित ही उठा लाओ, मारो मत।' इस प्रकार सब लोग बना करते ही रह गये, परंतु उस नृशंसने तुन्हारे पिताको मार ही हात्य। उनके मारे जानेपर हमारा क्साइ भी जाता रहा, इसीरिक्ये भाग रहे हैं।"

पृत्यहर्ने पूरा—सञ्जय ! आचार्य होणको मानव, वारण, आहेय, हाहा, ऐन्द्र और नारायण-अखका भी हान था; वे धर्ममें स्वित रहनेवाले थे; तो भी यृहसुप्रने उन्हें अधर्मपूर्वक मार डाला । वे झख-विद्यामें परशुरामकी और पुद्धमें इन्द्रकी समानता रखते थे। उनका पराक्रम कार्तवीयंके समान और बुद्धि बृहस्पतिके तुल्य थी। वे पर्वतके समान स्थिर और अधिके समान तेजस्वी थे। गम्भीरतामें समुद्रको भी मात करते थे। ऐसे धर्मिष्ठ पिताको यृष्टग्रुप्रके द्वारा अधर्मपूर्वक मारा गया सुनकर अश्रत्यामाने क्या कहा ?

सक्षय कहते हैं—पापी पृष्टगुप्रने मेरे पिताको छल्को मार डाला है—यह सुनकर अञ्चल्यामा पहले तो ये पड़ा, उसकी आँखोंसे ऑसू बहने लगे; मगर फिर वह रोक्से घर गवा, उसका सारा प्रारीर क्रोधसे तमतमा उठा । बारम्बार अस्तिस ऑस् पोछता हुआ वह दुर्घोधनसे बोला—'राजन्! मेरे पिताने हथियार डाल दिया था तो भी उन नीवॉने उन्हें मस्ता डाला । इन धर्मध्वजियोंका किया हुआ पाप आज युक्ते मालूब हो गया । युधिष्ठिरने भी जो नीचतापूर्ण क्रून कर्म किया है, उसे भी सुन किया। पेरे पिता रणपे पृत्युको प्राप्त होकर अक्ट्रय ही बीरोंके लोकमें गये हैं; अत: उनके लिये मुझे शोक नहीं है। किंतु धर्ममें प्रवृत्त रहनेपर भी जो उनका केश पकड़ा गया, सब सैनिकोंके सामने उनका अपमान किया गया— यहीं मेरे मर्पस्थानोंको छेदै डालता है। मुझ-जैसे दुशके जीवित रहते भी क्लें यह दिन देखना पड़ा। दुराल्या शृहसुप्रने मेरा अपमान करके जो यह महान् पाप किया है, इसका भयंकर परिणाम उसे जल्दी ही भोगना पड़ेगा। युधिष्ठिर भी कितना ह्यूठा है। उसने बहुत बड़ा अन्याय करके छल्तरे मेरे विताका हथियार इत्स्वा दिया है। अतः आज यह पूर्णी इस धर्मराज कहलानेवालेका रक्तपान करेगी। आज में अपने सन्य तथा इप्टापूर्त कमोकी शपच साकर कहता है कि सम्पूर्ण पाळालांका संदार किये बिना में कदापि जीवित नहीं रहेगा। हर तरहके उपायोंसे पाझालोंके नाजका प्रयत्न कर्मना। कोमल या कठोर कर्म करके भी पापी पृष्टवुष्टका नाश कर बार्लुगा। पाञ्चालांका सर्वनात्रा किये बिना में ज्ञानि नहीं पा सकूँगा। संसारके लोग पुत्रकी बाह इसीलिये करते हैं कि वह इहलोक तथा परलोकमें महान् भयसे पिताकी रक्षा करेगा। परंतु में जीवित ही है और मेरे पिताकी पुत्रहीनकी-स्ते दुर्दशा हुई है। धिकार है मेरे दिव्य अक्तोंको, धिकार है मेरी इन भुवाओं और पराक्रमको, जो कि मेरे-जैसे पुत्रको पाकर भी मेरे पिताका केश लीचा गया। अब मैं ऐसा काम करूँगा, किससे परलोकवासी पिताके ऋगसे ळळग हो जाऊँ। केंद्र पुरुषको अपनी प्रशंसा कभी नहीं करनी बाहिये; तबापि अपने पिताका वध मुझसे सहा नहीं वाता, इसरित्ये अपना पोस्य कहकर सुनाता है। आज श्रीकृष्ण और पाण्डव मेरा पराक्रम देखें, उनकी सम्पूर्ण सेनाको मिट्टीमें चिताकर प्रलयका दृश्य उपस्थित कर दुँगा । रखमें बैठकर संप्रामभूमिमें पहुँचनेपर आज मुझे देवता, गन्धर्व, असुर, नाग और राक्षस भी नहीं जीत सकते। संसारमें युवसे या अर्जुनसे बड़कर

दूसरा कोई अऋवेता नहीं है। मैं एक ऐसा अस जानता हूं जिसे न ब्रीकृष्ण जानते हैं, न अर्जुन। धीमसेन, पुधिष्ठिर, नकुल, सहदेव, पृष्टसूप्र, शिरापडी तथा सात्यकिको भी उसका ज्ञान नहीं है। पूर्वकालकी बात है, मेरे पिताने भगवान् नारायणको नमस्कार करके उनकी विधिवत् पूजा की थी। भगवान्ने उनका पूजन स्वीकार किया और वर माँगनेको कहा । पिताने उनसे सर्वोत्तय नारायणात्वकी पालना की । तब भगवान् बोले—'मैं यह अस तुन्हें देता हैं, अब युद्धमें तुन्हारा पुकाबला करनेवाला कोई नहीं रह जायगा । किंतु ब्राह्मण ! इसका सहसा प्रयोग नहीं करना चाहिये; क्योंकि यह अस शतुका नता किये किना नहीं लोटना । अवध्यका भी वस कर डालता है। इसको ज्ञान करनेके उपाय ये हैं—शतु अपना रब छोड़कर कर बाय, हथियार नीचे डाल दे और हाच बोइकर इसकी जारणमें बला जाय। और किसी उपायसे इसका निवारण नहीं होता।' यह कहका उन्होंने अस दिया और मेरे पिताने उसे प्रशण करके पुत्रो भी सिखा दिया था। भगवान्ते अब देते समय यह भी कहा वा कि 'तुम इस अक्से अनेको प्रकारके दिव्याखोका नहा कर सकोगे और संग्राममें बड़े नेजली दिलागी दोगे।' ऐसा कहकर भगवान् अपने परम बामको बाते गये। यह नाग्रवणास मुझे अपने विलासे विला है। इसके हारा में युद्धमें पाण्डल, पाश्चाल, मान्य और केक्सोंको मार भगाऊँगा । पाण्डवीको अपमानित



करके अपने सम्पूर्ण शत्रुओंका विध्वंस कर डालूँगा । ब्राह्मण और गुरुसे ब्रोह करनेवाले पाञ्चालकुलकलङ्क बृष्टगुञ्चको पी आज जीवित नहीं छोड़ैंगा।'

अञ्चत्वामाकी बात सुनकर कोरबोकी भागती हुई सेना रबैट पड़ी। सभी महारथियोने बड़े-बड़े शङ्क बजाने शुक्र

किये। भेरी कर उठी, हजारों नगारे पीटे जाने लगे। उन काओंकी तुमुल ब्लनिसे आकाश और पृथ्वी गूँव वटी । मेघकी गम्बीर गर्जनाके समान का तुमुत नादको सुनकर पाण्डव महारबी एकत्र हो परामर्श करने लगे । इसी बीचमें अश्वत्वामा-ने आचमन करके दिव्य नारायणासको प्रकट किया।

### अर्जुनके द्वारा युधिष्ठिरको उलाहना, भीमका क्रोध, धृष्टद्युद्रका द्रोणके विषयमें आक्षेप और सात्यकिके साथ उसका विवाद

सक्रम करते हैं—महाराज ! नारायणासके प्रकट होते ही मेधसहित पथनके इन्कोरे उठने लगे । बिना बादलोके ही गर्जना होने लगी, पृथ्वी होल बठी, समुद्रमें तूफान का गया और बड़ी-बड़ी नदियोंकी बारा उत्तदी दिशाकों ओर बहने लगी। पर्वतीके शिक्तर टूट-टूटकर गिस्ने लगे। उस घोर अखळो वेशकर वेक्ता, दानव और गन्धर्वीपर भारी आतङ्क छा गया; समस्त राजालोग भवसे वर्रा उठे।

*पुतराष्ट्रने पूछा*—सञ्जय । उस समय पान्कवॉने शृहसूक्रकी रक्षाके लिये क्या क्यार किया ?

सञ्जयने कहा — कौरव-सेनाका तुमुल नाद सुनकर युधिश्चिर अर्जुनसे बोले—'धनकृष । बृष्टपुत्रके द्वरा आवार्य द्वेणके मारे जानेपर कौरव बहुत उदास हो विजयको आद्या छोड़ चुके स्रे और अपनी-अपनी वान क्वानेके लिये भागे जा रहे थे। अब देशते हैं तो पुन: उनकी सेना लौटी आ रही है; किसने उसे लीटाया है, इसके विषयमें तुष्हें कुछ पता हो तो बताओं । ऐसा जान पड़ता है, ग्रेणके मारे जानेसे कीरवॉका पड़ा लेकर साक्षात् इन्द्र युद्ध करने आ रहे हैं। उनका पैरव-नाद सुनकर हमारे रखी पबराये हुए हैं, सबके रॉगर्ड लड़े हो गये हैं। यह कीन महारबी है, जो सेनाको युद्धके लिये लीटा रहा है ?'

अर्जुन बोले--जिस थीरने जन्म सेते ही उद्ये:बाजाके समान हींसना आरम्भ किया वा, जिसे सुनकर यह पृथ्वी हिल उठी और तीनों लोक बरनि लने बे, उस आवाजको सुनकर किसी अदुस्य रहनेवाले प्राणीने जिसका नाम 'अश्वत्वामा' रस दिवा था, यह वही सूरवीर असत्वामा है; वही सिंहनाद कर रहा है। पृष्टपुप्रने उस समय अनाधके समान जिनके केश पकड़कर मार डाला था, यह उन्होंका पक्ष लेकर उसके द्वार कर्मका बदला लेनेके लिये आवा है। आपने भी राज्यके लोचसे झुठ बोलकर गुरुको बोखा दिया। धर्मको जानते हुए भी वह महान् पाप किया ! अतः अन्यावपूर्वक बालीका वध करनेके कारण श्रीरामचन्द्रतीको वैसे अपयञ्च मिला, उसी प्रकार

स्वाची करुट्ट तीनों त्येकोमें फैल जायगा। आचार्यने यह समझा वा कि 'पाण्डुनन्दन युधिष्ठिर सब धर्मीके ज्ञाता हैं, मेरे रिज्य हैं; ये कभी झूठ नहीं बोलेंगे।' इसी धरोसे उन्होंने आपका विद्यास कर लिया । परंतु आपने सत्यकी आह लेकर सरासर झूठ कहा। 'हाबी मरा बा' इसलिये अबत्वामाका मरना बता दिया । फिर वे इक्षियार डालकर अचेत हो गये; उस रत्यय उन्हें जितनी व्याकुरत्या हुई थी, सो आपने भी देखी ही थी। पुत्रके खेड्डो इडेकमप्र होकर जो रणसे विमुख हो सुके थे, ऐसे गुरुको आपने सनातन धर्मकी अवहेलना करके ग्राव्यमे मरवा डात्य । अश्वत्वामा पिताकी मृत्युसे कृपित है, पृष्टवुम्को आज वह कालका ग्रास बनाना चाहता है। निहर्श गुरुको अधर्मपूर्वक मरवाकर अब आप अपने मन्त्रियोक्षे साथ अन्द्रत्यापाका सायना करने जाइये, प्रांकि हो तो बृष्ट्युप्रकी रक्षा करिजये । मैं तो समझता है, हम सब लोग निरक्तर भी धृष्टद्वप्रको नहीं बचा सकते । मैं बार-बार मना करता रहा तो भी हिल्य होकर इसने गुरुकी हत्या कर डाली। इसकी वजह यह है कि अब हमलोगोंकी आयुका अधिक अंक्ष बीत जवा, बोड़ा ही शेष रह गया है: इसीसे हमारा मस्तिष्क सराव हो नया, हमने यह महान् पाप कर डाला। जो सन्द पिताकी चाँति इपलोगोंपर स्नेद्द रखते थे, धर्मदृष्टिसे भी वो हमारे विता ही थे, उन गुरुदेवको इस क्षणमङ्गुर गुज्यके कारण इपने परवा दिया । युतराष्ट्रने भीष्य और प्रोणको पुत्रोके साब ही सारा राज्य सीप दिया था । वे सदा उनकी सेवामें लगे रहते वे । निरन्तर सत्कार किया करते थे । तो भी आचार्य मुझे ही अपने पुत्रसे भी बढ़कर मानते थे। ओह ! मैंने बहुत बहा और भवंकर पाप किया, जो राज्य-सुरूके लोममें पड़कर गुरुको इत्या करायी । मेरे गुरुदेवको यह विद्यास था कि अर्जुन मेरे लिये पिता, चाई, स्तो, पुत्र और प्राणीका भी त्याग कर सकता है। किंतु में कितना राज्यका सोधी निकला ! वे मारे ना रहे वे और मैं चुफ्बाप देखता रहा । एक तो वे ब्राह्मण, दूसरे आपके विषयमें भी झूठ बोलकर गुरुको मरवा डारुनेका | कुढ और तीसरे आवार्य थे; इसपर भी उन्होंने अपना शस

नीचे इस्त दिया या और महान् मुनिवृत्तिसे बैठे हुए वे। इस अवस्थामें राज्यके स्थि उनकी हत्या कराकर अब मैं जीनेकी अपेक्षा मर जाना ही अच्छा समझता है।

सजय करते हैं—यहाराज ! अर्जुनकी बात सुनकर वहाँ जितने महारधी बैठे वे सब जुप रह गये; किसीने बुरा या भारत कुछ भी नहीं कहा। तब महत्वज् भीयसेन क्रोधमें भरकर बोले—'पार्च । बनवासी मुनि अबवा काम व्रतका पालन करनेवाले ब्राह्मणकी पाति तुम मी धर्मापदेश करने बैठे हो ! जो संकटसे अपनी तबा दूसरोको रक्षा करता है. संप्राममें राष्ट्रओंको श्रति पहुँचाना जिसकी जीविका है, जो क्रियों और सत्पुरुवीपर क्षमाध्यव रखता 🖡 वह वृत्रिय शीव्र ही धर्म, यश तथा लक्ष्मीको प्राप्त करता है। शक्षिपके सम्पूर्ण सदगुणोंसे मुक्त होते हुए आज मूर्खोकी-सी बाते करना तुन्हें शोधा नहीं वेता। तात ! तुष्पारा यन धर्यमें लगा हुआ है. तुम्हारे भीतर दया है—यह बहुत अच्छी बात है। किन्तु धर्ममें प्रमुत्त रहनेपर भी तुम्हारा राज्य अधर्मपूर्वक छीन लिया गया, प्राहुओंने प्रेपदीको समाने लाकर अस्का केश लीवा और हम सब सोग तत्कर धारण कर तेरह वर्षके लिये सनवे निकाल विये गये। क्या हमारे साथ यही क्लांब डांबल बा ? ये सब बातें सहन करनेचांन्य नहीं थीं, फिर भी हमने सह लीं। हमने जो कुछ किया है, यह अजियधर्ममें रिवत राष्ट्रा ही किया है। प्रजुओंके उस अधर्मको पाद कर आज में तुन्हारी सहायतासे उन्हें उनके सहायकोंसवित मार डालुंगा । ये क्रोबमें भरकर इस पृथ्वीको विद्यीर्ण कर सकता है। पर्वतीको तोब-फोड़कर बिसेर सकता हूँ। अपनी धारी गदाकी बोटमें बढ़े-बढ़े पर्वतीय युक्षोंको तोड़ डालुंगा। इन्द्र आदि देवता, राक्षस, असुर, नाग और मनुष्य भी यदि एक ही साथ लड़ने आ जायै तो उन्हें बाणोंसे मारकर भगा दुंगा। अपने पात्रक ऐसे पराक्रमको जानते हुए भी तुन्हें अञ्चलामासे चय नहीं करना बाहिये। अवना तुम सब पाइयोंके साथ यही गाई रहो, मैं अकेला ही गदा हाबमें लेकर शबुओंको परास्त कक्षेगा।'

भीमसेनके ऐसा कहनेपर पृष्ठपुष्ट बोला—'अर्जुन! विदोक पढ़ान और पढ़ान, यह करना और करान तथा दान देना और प्रतिप्रह स्वीकार करना—ये ही छः कर्म ब्रह्मणाँके तिये प्रतिप्रह स्वीकार करना—ये ही छः कर्म ब्रह्मणाँके तिथे प्रतिप्रह स्वीकार करना—ये ही छः कर्म ब्रह्मणाँके तिथे प्रतिप्रह स्वीकार करना पालन प्रोपाचार्य करने ही दोचारोपण करता है ? तुझे तो प्रार ही बालना चाहिये। हा अपने धर्मसे प्रष्ट होकर उन्होंने स्वित्पयमं स्वीकार किया था। ऐसी अवस्थामें पदि मैंने उनका वथ किया तो तुम मेरी नत्या प्राप्त करते हो ? जो ब्राह्मण कहलाकर भी दूसरोंके प्रति मासाका प्रयोग करता है उसे पदि कोई मायासे ही मार हो या ? तुने बीती तथा आगे होनेवाली अपनी सात-सात

डाले तो इसमें अनुष्टित क्या है ? तुम जानते हो, मेरी उत्पत्ति इसी कामके लिये हुई थी; फिर भी मुझे गुरज्ञतारा क्यों कहते हो ? यो कोचके वज़ीयूत हो ब्रह्मास न जाननेवालोको भी ब्रह्मान्समें नष्ट करता है, उसे सभी तरहके उपायोंसे क्यों न पार डाला जाय ? उन्होंने तुसरेके नहीं, मेरे ही भाइयोंका संहार किया था; अतः उसके बदले उनका मातक काट लेनेशर भी मेरा कोच ज्ञान्त नहीं हुआ है। राजा भगदत तुन्हारे पिताके पित्र थे; उन्हें मारकर जैसे तुपने अधर्म नहीं किया, उसी प्रकार मैंने भी धर्मसे ही प्राप्तका कथ किया है। जब तुम अपने पितामहको भी युद्धमें मारकर धर्मका पालन समझते हो तो मैंने जो पापी शब्दका संहार किया, उसे अधर्म क्यों मानते हो ? बहिन डीपटी और उसके पुत्रोंका खयाल करके ही में तुन्हारी कठोर बातें सहे लेता है; इसमें और कोई कारण नहीं है। अर्जुन । न तो तुष्हारे बड़े भाई असत्यवादी हैं और न मैं पापी । होणाचार्व अपने ही अपराधके कारण मारे गये हैं: अतः बलकर युद्ध करो।'

कृतरह केले सञ्जय ! जिन महात्याने अङ्गोसहित सम्पूर्ण केलेका अध्ययन किया था, जिनमें साक्षात् धनुकेंद्र प्रतिक्षित था, उन आधार्य प्रेणकी वह नीच, नृशेस एवं गुस्थाती पृहचुत्र निन्दा करता रहा और किसी कृतियने उसपर कोध नहीं किया ? थिकार है इस कृतियमको । बताओ, यह अनुकित बात सुनकर पाण्डव तथा दूसरे धनुबंद राजाओंने पृहचुत्रसे क्या कहा ?

सङ्ग्ले बल-चडाराज ! उस समय अर्जुनने हुपद-कुमारकी ओर तिस्की नजरसे देखा और औसु बहाते हुए ज्ञाचास लेकर कड़ा—'विकार 🛊 । विकार 🖭 अस समय पुषितिर, भीमसेन, नकुल-सादेव तथा श्रीकृष्ण आदि सम लोग संकोचकरा कुप हो गये। केवल सात्यकिसे नहीं रहा गया, वह बोल उठा—'अरे । क्या यहाँ ऐसा कोई भी मनुषा नहीं है, जो अमङ्कलमधी बात कवलेवाले इस पापी नराधमको शीप ही यार डाले ? ओ नीच ! ब्रेष्ट पुरुषोकी मण्डलीमें बैंडकर ऐसी ओकी बार्ने करते तुझे लजा नहीं आसी ? तेरी जीभके संकड़ों दुकड़े क्यों नहीं हो जाते ? तेरा पस्तक क्यों नहीं कट जाता ? गुरुकी निन्दा करते समय तू रसातलमें क्यों नहीं बला जाता ? स्वयं ऐसा नीच कर्म करके उसटे गुरुपर ही दोबारोपक करता है ? तुझे तो मार ही डालना चाहिये। क्षणभर भी तेरे जीवित खनेसे संसारका कोई हाभ नहीं है। नरायम ! तेरे सिवा दूसरा कौन ऐसा श्रेष्ट मनुष्य है, जो धर्मात्मा गुस्का केश पकड़कर उसका वध करनेको तैयार

पीढ़ियोंको नरकमें हूबो दिया। अब यदि पुनः मेरे सर्याप ऐसी बात मुँहसे निकालेगा तो क्वकं समान गढ़ा मास्कर तेरा सिर उड़ा दूँगा। तू इत्यारा है, तुझे ब्रह्मडत्याका पाप लगा है; इसलिये लोग तुझे देशकर प्रायक्तिकं लिये सूर्यनारायणका दर्शन करते हैं। सड़ा रह, मेरी गढ़ाकी एक बोट सह ठे; मैं भी तेरी गढ़ाकी अनेकों बोटे सहूँगा।

इस प्रकार जब सात्पकिने हुपदकुमारका तिरतकार क्रिया, तो उसने भी क्रोधमें भरकर उसकी मस्त्रोल ट्यांते हुए कहा—'सुन ली, सुन ली तेरी बात; और इसके लिये तुझे क्षमा भी करता हूँ। तेरे-जैसे नीच त्येगोका सत्पुरुवोपर आक्षेप करनेका खभाव ही होता है। यद्यपि संस्तरमें क्षमाकी बड़ी प्रशंसा की जाती है, तथापि पापोंके प्रति क्षमा नहीं करनी चाहिये। क्योंकि वह शमा करनेवालेको पराजित समझता है। तू सिरसे पेरतक दुरावारी, नीव और पापी है; स्वयं निन्दाके योग्य होकर भी सुररोको निन्दा करना जहता है। पुरिश्रवाका हाथ कट गया था, वह प्राचान्त अन्त्रानका व्रत लेकर बैठा था; उस समय तूरे सबके पना करनेपर घी जो उसका मस्तक काट लिया, इससे बढ़कर पाप और क्या हो सकता है ? जो तबर्थ ऐसा काम करे, वह दूसरीको क्या करेंगा ? तू बड़ा धर्मात्मा पुरुष वा तो जब पुरिक्रवा तुन्ने कात मार जमीनपर पटककर चसीटने लगा, तस समय ही तूने क्यों न उसका तथ किया 7 सार्च पापी होकर मुझसे क्यों कटोर बातें कह रहा है ? अब सुप रह, फिर कोई ऐसी बात मुहसे न निकालना; नहीं तो बाणोंसे पारकर अभी तुझे यमलोक भेज दूँगा । चुपचाप युद्ध कर, कौरवोंके साथ ही प्रेतलोकमें जानेका उपाय न कर।'

पृष्टपुष्टके ऐसे कठोर वजन सुनकर सात्यकि क्रोबसे काँप तठा, उसकी आँखें लाल हो गयी, हाबमें गदा ते जालकर वह दूपरकुमारके सामने जा पहुँचा और बोरस—'अब मैं कोई कड़ी बात न कहकर केवल तुझे मार डालुँगा; क्योंकि तू इसीके बोग्य है।' इस प्रकार महाबली सारविक्को पृष्टपुप्रपर सहसा टूटते देल भगवान् कृष्णके इसारेसे भीयसेन अपने रचसे कृद पड़े और अपनी दोनों बाहोंसे सारविकको रोका, पर वह कलपूर्वक आगे वह गया। उस समय उसके इसीरसे पसीने कृट रहे थे। भीमसेनने दोड़कर छठे कदमपर सारविकको प्रकड़ा और अपने दोनों पर नमकर खड़े हो किसी प्रकार उसे कालूगे किया। इतनेहीमें सहदेव भी अपने रचसे कृदकर आ पहुँचा और बोरधा—'नरखेंह ! अन्यक, वृष्णि तबा पाद्वालोंसे बड़कर हमारा कोई निव नहीं है। तुमलोग जैसे हमारे मित्र हो, वैसे हम भी तुम्हों है। तुम तो सब धमेंकि हाता हो, पित्रधर्मका लयाल करके अपने हमेथको ग्रंको। तुम पृष्टपुप्रके अपराधको क्षमा करों और पृष्टपुप्र तुम्हारे।'

वन सहदेव साविकको शान कर रहे थे, उस समय मृहपुष्टने हैसकर कहा—'भीमसेन ! छोड़ हो, छोड़ हो साविकको । यह पुद्धके घर्मडमें मतबाता हो रहा है । अभी तीले बाजोसे इसका सारा कोच उतार देता है और इसकी जीवन-लीला भी समाप्त किये डालता है।'

उसकी बात पुनकर सात्विक सीपके समान फुफकारता हुआ भीमसेनकी पुनाओंसे इटनेका उद्योग करने लगा। दोनों बीर अपनी-अपनी जगहुपा सहिके समान गरन रहे थे। यह देख पगवान श्रीकृष्ण और अर्जुन तुरंत ही बीखमें आ पड़े और बड़े यजसे उन्होंने उन दोनोंको झान्त किया। इस प्रकार कोमसे औरों ठाल किये उन दोनों धनुर्धर वीरोंको आपसमें राकृतेसे रोककर पाण्डण-पश्चक श्रीवप योद्या शतुओंका सामना करनेके लिये आ डटे।

## नारायणास्त्रका प्रभाव देख युधिष्ठिरका विषाद तथा भगवान् कृष्णके बताये हुए उपायसे उसका निवारण; अश्वत्थामाके साथ धृष्टग्रुम्न, सात्यकि तथा भीमसेनका घोर युद्ध

सज्जय कहते हैं—राजन् ! तदनत्तर अख्यामाने दुवॉधनसे पुनः अपनी प्रतिज्ञा कह सुनायी—'धर्मका चोला पहने हुए कुन्तीपुत्र पुधिष्ठिरने पुद्ध काते हुए आवार्यसे कपटपूर्वा बात कहकर उन्हें शस त्यागनेके लिये बाब्य किया है; इसलिये आज उनके देखते-देखते उनकी सेनाको पार भगाऊँगा और धृष्टद्वप्रको भी मार ढालूँगा। यदि रणाभूमिये मेरे सामने पुद्ध करते रहे तो मैं इन सभी पान्छव महारवियोका वध कर ढालूँगा। यह मेरी सबी प्रतिज्ञा है; अतः तुम

सेनाको लौटाका से चस्मे ।'

असकी बात सुनकर आपके पुत्रने सेनाको पीछे लीटाया और पय खागकर बढ़े जोरसे सिंहनाद किया। फिर कौरव और पाण्डवोमें युद्ध आरम्भ हुआ। इजारों श्रृङ्क और भेरियाँ बज उठी। इसी समय अञ्चलामाने पाण्डवो तदा पाञ्चालोंकी सेनाको लक्ष्य करके नारायणासका प्रयोग किया था। उससे इजारों बाण निकलकर आकाशमें छा गये, उन सबके अपमाग प्रज्वांतित हो रहे थे। उनसे अन्तरिक्ष और दिशाएँ आखादित हो गयों। फिर लोहेके गोले, चतुक्क, दिवक, शतशी, गदा और जिसके बारों ओर हुरे लगे हुए थे, ऐसे सूर्यमण्डरशकार चक प्रकट हुए। इस प्रकार नाना प्रकारके शत्त्वोंसे आकाशको व्यास देख पाच्चव, पाळाल और सृक्षय प्रवरा ठठे। पाच्चय महारशी ज्यों-ज्यों युद्ध करते, त्यों-त्यों उस अखका और बढ़ता जाता जा। उससे पाच्चवसेना पस्प होने लगी। यह संहार देख वर्गराजको बढ़ा चय हुआ। उन्होंने



देखा—पेरी सेना असेत-सी होकर भाग रही है और अर्थुन उदासीन भावसे चुप्काप रुद्धे हैं, तो सब योद्धाओंसे कहा—'शृहदुस ! पाछारलेकी सेनाक साथ तुम भाग जाओं। सात्यके! तुम भी वृष्णि और अञ्चकोंक साथ कर दो। अब धर्मात्मा बीकृष्णसे जो कुछ हो सकेपा, करेगे। ये सारे जगर्के करुपाणका उपदेश देते हैं, तो अपना क्यों नहीं करेंगे ? मैं सम्पूर्ण सैनिकोंसे कह रहा हूँ, कोई भी पुद्ध न करो। भाइपोको साथ लेकर मैं अग्निमें प्रवेश कर जाऊँगा। अर्थुनकी मेरे प्रति जो कामना है, वह श्रीम हो पूरी हो जानी चाहिये; क्योंकि सदा ही अपना करुपाण करनेवाले आखार्यका मैंने वथ करवाया है। अतः उनके लिये मैं भी बन्धुओंसहित मर बार्कगा।'

जब युधिष्ठिर इस प्रकार कह रहे बे, उसी समय मगवान् श्रीकृष्णने दोनों भुजाएँ उठाकर सबको रोका और इस प्रकार कहा—'योद्धाओं! अपने हविचार शीध ही नीचे डाल झे और सवारियोंसे उठर जाओ; नारावणास्त्रकी शान्तिका यहीं उनाय बताया गया है। भूमिया साड़े हुए निहले खोगोंको यह अब्ब नहीं मारेगा। इसके विपरीत, ज्यों-ही-ज्यो योद्धा इस अब्बके सामने युद्ध करेंगे त्यों-ही-त्यों कौरव अधिक वरुवान् होते जावेंगे। जो इस अब्बका सामना करनेके लिये मनमें विचार भी करेंगे, वे रसातलमें बले जायें तो भी यह अब्ब उन्हें मारे विचा नहीं छोड़ेगा।'

भगवान् कृष्णकी जाते सुनकर सब घोद्धाओंने हाधसे और मनसे भी शख त्यान देनेका विकार कर लिया। सबको अब्ब त्यानेके लिये ज्ञात देख भीमसेनने कहा—बीरो ! कोई भी अख न फेकना। मैं अपने बाणोंसे अध्यक्षमांके अब्बोका चारण करूँगा। इस भारी गदासे उसके अब्बोका नाश करके मैं उसके ज्यार भी कालकी भाँति प्रहार करूँगा। वहि इस नारायणांकका मुकाबला करनेके लिये अबतक कोई योद्धा समर्थ नहीं हुआ, तो आज कौरव-पाण्डवाँके देखते-देखते मैं इसका सामना करूँगा। अर्जुन । अर्जुन तुम अपने गाण्डीयको नीचे न डाल देना; नहीं तो बन्द्रमांकी भाँति तुममें भी कल्क्क्स लग जायगा, जो तुम्हारी निर्मलताको नष्ट कर देगा।

अर्जुन बोले—धेवा । नारायणाख, गी और ब्राह्मणीके सामने अपने अखाको नीचे बाल देनेका मेरा व्रत है।

अर्जुनके ऐसा कहनेपर भीगसेन अकेले ही मेघके समान गर्जना करते हुए अश्वरकामाके सामने गये और उसपर कारमञ्जोकी वर्षा करने लगे । अकत्वामाने भी उनसे ईसकर बात को और उनपर नारायणाव्यसे अभियक्तित वाणोकी झही लगा दी। महाराज । भीमसेन जब उस असके सामने बाण मारने लगे, उस समय जैसे हवाका सहारा पाकर आग प्रज्वत्सित हो उठती है उसी प्रकार उस अखका वेग बढ़ने लगा। उसे बढ़ते देख भीपके सिवा पाण्डव सेनाके सभी सैनिक चयधीत हो गये। सब लोग अपने दिव्य अखोंको नीचे डालकर रच, हाथी और घोड़े आदि वाहनोंसे उतर गये। अब वह महाबली अस सब ओरसे हटकर भीमके मसाकपर आ पड़ा । उसके तेजसे आच्छादित होकर भीपसेन अदृश्य हो गये । इससे सभी प्राणी और विशेषत: पाण्डवलोग हाहाकार मचाने लगे । धीमसेनके साथ ही उनके रख, घोड़े और सारशिः भी अग्रज्ञामार्के अखसे आन्द्रादित हो आगके भीतर आ पड़े। देसे उलचकालमें संवर्तक अधि सम्पूर्ण चराचर जगद्को भस करके परमात्माके मुखमें प्रवेश कर जाती है, डमी प्रकार उस अखने भीमसेनको दग्ध करनेके लिये उन्हें चारों ओरसे घेर लिया। उसका तेज भीमसेनके भीतर प्रविष्ट

हो गया। यह देल अर्जुन और औकृष्ण दोनों वीर तुरंत ही रखसे कूद पढ़े और भीमकी ओर दीड़े। वहाँ पहुँचकर दोनों उस अखकी आगमें घुस गये, किंतु अब त्यान देनेके कारण वह आग इन्हें जला न सकी। नारायणात्ककी शान्तिके लिये दोनों ही भीमसेनको तथा उनके सम्पूर्ण अख-दाखोंको कोर लगाकर लीचने लगे। उनके खोंचनेपर धोमसेन और बोरसे गर्जना करने लगे; इससे वह भयंकर अख और भी उपस्प धारण करने लगा।

तब भगवान् श्रीकृष्याने भीममे कहा— 'पाणुक्दन ! यह क्या बात है ? मना करनेपर भी तुम युद्ध बंद क्यों नहीं करते ? यदि इस समय युद्धमें ही कौरव जीते जा सकते तो हम तबा ये सभी राजा युद्ध ही करते । यहाँ हठमें काम नहीं बलेगा । तुम्हारे पक्षके सभी योद्धा रवसे उत्तर चुके हैं, तुम भी श्रीम उत्तर जाओ ।' यह कहकर ब्रोकृष्याने उने रवसे नीचे सींच लिया । नीचे उत्तरकर न्योही अपना अन्य धातीपा बाला, त्यों ही नारायणास्त्र जाना हो गया ।



इस प्रकार उस दुःसह तेवके शान्त हो वानेपर सन्पूर्ण दिशाएँ साफ हो गयीं, उंडी हवा चलने लगी तथा पशु-पक्षिपोका कोलाहल बंद हो गया। हाथी और घोड़े आदि वाहन भी सुसी हो गये। पाण्डवीकी जो सेना मरनेसे बच गयी थी, वह अब आपके पुनोका नाश करनेके लिये पुन: हर्षसे पर गयी। उस समय दुर्घोधनने डोजपुक्रमे कहा—'अखत्यामन् ! एक बार फिर इस अखका प्रयोग करो; देखो, वह पाञ्चालोकी संना विकयकी इच्छासे पुनः संप्रामभूमिमें आकर डट गयी है।' आपके पुत्रके ऐसा कहने-पर अखत्यामा टीनतापूर्ण उक्क्वास लेकर बोला—'राजन् ! इस अखका दुवारा प्रयोग नहीं हो सकता है। दुवारा प्रयोग करनेपर यह अपने ही उपर आकर पड़ता है। श्रीकृत्याने इसे राज्य करनेका उपाय बता दिया, नहीं तो आब सम्पूर्ण राज्योंका कथ हो ही जाता।' दुर्पोधनने कहा—'भाई! तुम तो सन्पूर्ण अख्यवेताओंमें बेड हो; यदि इस अखका वे बार प्रयोग नहीं हो सकता तो अन्य अखोसे ही इनका संहार करो; क्योंक वे सभी गुरुदेव होणके हत्यारे हैं। तुम्हारे पास बहुत-से दिष्णास्त्र है; यदि पारना वाहो तो कोधमें भरे हुए इन्ह भी तुमसे बचकर नहीं जा सकते।'

पिताकी मृत्यु बाद आ जानेसे अश्वत्वामा पुनः क्रोधमें भरकर धृहतपुत्रको ओर दौड़ा । निकट पहुँचकर उसने पहले बीस और फिर पाँच बाजोंसे उसे घायल किया। शृष्टद्वप्रने भी बॉसट जाण मारकर अञ्चलामाको बीध द्वारा तथा बीस बाणोंसे सारविको और चारसे बारों घोड़ोंको घायल कर दिया। बृहतुम अन्द्रतामाको कारमार बीधकर पृथ्लीको कम्पापपान-सा करता हुआ गर्जने लगा। अस्रत्वामाने भी कृषित हो पृष्टगुत्रको दस बाण मारे, फिन हो पुरोसे आकी व्यजा और धनुष कार दिये। इसके बाद अन्य बहुत-से सायकोद्वारा भूष्टसुष्टको पीड़ित किया और पोड़ों तथा मार्राधको मारकर उसे रक्कीन कर दिया। तत्पक्षात् उसके सैनिकोको भी मार मगामा। यह देखकर सात्पकि अपने रकको अक्रकामाके पास ले गया। वहाँ पर्श्विकर उसने अक्रकामाको पहले आठ, फिर बीस बाणोसे बीच दिया; इसके बाद सार्राव तथा घोड़ोको प्रायल किया । फिर दसके धनुष और ध्वजाको काटकर रचको भी तोड़ डाला । तदनन्तर उसकी प्रातीमें तीस काण मारे।

जस समय दुर्वोधनने बीस, कृपाचार्यने तीन, कृतवर्याने दस, कार्यने प्रवास, दुःशासनने सौ तथा वृत्रसेनने सात वाण भारकर सात्यकिको बाचल किया। तब सात्यिकने एक हो इण्णमें उन सभी महारिधयोंको रवहीन करके रणधूमिसे भगा दिया। इतनेमें अबत्यामा दूसरे रबपर सवार होकर आया और सैकड़ों सावकोंकी वृष्टि करता हुआ सात्यिकको रोकने लगा। सात्यिकने जब उसे आते देखा, तो पुनः उसके रचके दुकड़े करके उसे भार भगाया। सात्यिकका वह पराक्रम देख पाण्डव बारम्बार सह बजाने और सिंहनाद करने लगे। इस प्रकार होणपुत्रको रबदीन करके सात्यिकने वृत्यसेनके तीन हजार महारवियोंका, कृपाचार्यके पंद्रह हजार हावियोंका तवा शकुनिके पचास हजार घोड़ोंका संहार कर डाला। इसी बीबमें अश्वत्वामा पुन: दूसरे रवपर आक्रव हो सात्विकका वध करनेके लिये क्रोबमें भरा हुआ आया। सात्यिक पुन: उसे तीखे बाणोंसे बीबने लगा। इससे पॉड़ित होकर अश्वत्वामाने हैसते-हेसते कहा—'सात्वके! तुम आचार्यको मारनेवालेकी सवायता करते हो; परंतु वह घृह्युझ और तुम—दोनों ही मेरे प्रास बन चुके हो, किसी तरह अब बखकर नहीं जा सकते। युवुधान! में अपने सत्व और तपस्थाकी शपथ खाकर कहता है, सपसा पाखालोंका नाश किये बिना चैन नहीं लूँगा। तुम पाण्डवो और वृष्णियोंकी जितनों भी सेना हो सबको एकजित कर लो; तो भी में सोमकोंका संहार कर ही डालैगा।'

यह कहकर अध्यवायाने सात्यकियर एक बहुत तीजा बाण मारा । उसने सात्वकिका कवच छेटकर उसे अत्यन चोट पहुँचायी। कवच छित्र-धित्र हो गया, उसके हाचसे धनुष और बाण गिर गये, खुनसे लक्ष्यथ हो वह रकके पिछले भागमें जा बैठा। यह देख सार्राध उसे अख्यामाके सामनेसे अन्यत्र हटा ले गया। तदनन्तर अर्जन, भीमसेन, वृहत्वत्त्र, चेदिराजकुमार, सुदर्शन—ये पाँच महारथी आ पहुँचे और सबने वारों ओरसे अच्चन्यायाको पेर लिया। उन्होंने बीस पग दूर रहकर अस्त्रामाको पाँच-पाँच बाज मारे। अस्ततामाने भी एक ही साथ पदीस बाग मारकर उनके सब वाणोंको काट दिया । इसके बाद उसने बुहत्कत्रको सात, सुदर्शनको तीन, अर्जनको एक और भीमसेनको छः बाणोंसे बींध डास्त्र। तब चेदिदेशके युक्तानने बीस, अर्जुनने आठ और अन्य सब लोगोंने तीन-तीन बाणोंसे अश्वत्थामाको घायल कर दिया। इसके बाद अञ्चत्वामाने अर्जुनको छः, श्रीकृष्णको दस, भीमसेनको पाँच, चेदियुवराजको चार और सुदर्शन तथा बृहत्सजको हो-हो बाण मारे। फिर भीमसेनके सारविको छः बाणोंसे घायल कर दो बाणोंसे उनकी ध्वजा और धनुव कार डाले । तत्पश्चात् अपने सायकोंकी वर्षासे अर्जुनको भी बींधकर उसने सिंहके समान गर्जना की। फिर तीन बाणोंसे उसने अपने रथके पास ही खड़े हुए सुदर्शनकी दोनों भुजाएँ और मस्तक उड़ा दिये, रबड़ाकिसे पौरव बृह्यक्षत्रको मार द्वारत तथा अफ्रिके समान तेजावी बाणोंसे चेदिदेशके युवराजको सार्राध और घोड़ोसहित बमलोक भेज दिया।

वह देखकर भीमसेनके कोधकी सीमा न रही, उन्होंने सैकड़ो तीले बाणोंसे अस्त्यामाको दक दिया। परेत अब्रह्ममाने अपने सायकोंसे उनकी बाणवर्षाका नाश कर दिया और कोधमें भरकर उन्हें भी घायल किया। तथ भीमसेनने वमदण्डके समान भवंकर दस नाराच चलाये, वे अश्वन्यामाके गलेकी हैसली खेवकर श्रीतर पुरा गये। इस वोटसे अत्वन पीड़ित हो उसने आहे बन्द कर ली और ब्बजाका सहारा लेकर बैठ गया। बोडी देखें जब होश हुआ, तो उसने भीमसेनको सौ बाण मारे। इस प्रकार दोनों ही वर्षाकालके मेचके समान एक-दूसरेपर वाणोंकी वर्षा करने लगे। महाराज ! जा युद्धमें हमलोगोंको भीमसेनके अद्भूत पराक्रम, अञ्चल बल, अञ्चल जीरता, अञ्चल प्रधाय तथा अज्ञत व्यवसायका परिचय मिला। उन्होंने होणपुत्रका सध करनेकी इच्छासे वाणोंकी बड़ी मधंकर वृष्टि की। इंधर अञ्चलामा भी बढ़ा भारी अञ्चलता था, उसने अखोकी मायासे उनको बाणवर्षा रोक दी और उनका धनुष काट डाला; फिर क्रोधमें भरकर अनेकों बाणोंसे उने पायल किया। धनुष कट जानेपर श्रीमने चयंकर रक्षत्रक्ति हाथमें ली और उसे बहे वेगसे प्याकर अग्रज्ञामाके रवपर चलाया; किंतु उसने तेन बाण मारकर उसके टुकड़े-टुकड़े कर बाले । इसी बीचमें भीमसेनने एक सुदृढ़ बनुष हाबमें लिया और बहुत-से बाणोंका प्रहार कर अञ्चलामाको बीध डाला । तब अञ्चलामाने एक बाण मारकर भागसेनके सार्राधका ललाट चीर दिया, उस प्रहारसे सार्राध पृक्षित हो गया। उसके हाथसे घोडोंकी बागडोर छुट गयी। सार्रावके बेहोश होते ही भीमसेनके घोड़े सब धनुर्धारियोंके देखते-देखते भाग चले । विजयी अश्वत्वामा हर्षमें भरकर शह बजाने लगा और पाझाल योद्धा तथा भीमसेन भवभीत होकर इधा-उधाः भाग निकले ।

#### अश्वत्थामाके द्वारा आग्नेयास्त्रका प्रयोग और व्यासजीका उसे श्रीकृष्ण और अर्जुनकी महिमा सुनाना

भाग रही है, तो द्रोणपुत्रको जीतनेकी इच्छासे खये आगे बढ़कर उसे रोका। फिर वे सोमक तथा मत्त्व राजाओंके साथ कौरवींकी ओर लीटे। अर्जुनने अस्तवामाके पास पर्वेचकर कहा — 'तुन्हारे अंदर जितनी चर्ति, जितना चिहान, जितनी चीरता और जितना पराक्रम हो, कौरबॉपर जितना प्रेम और हमलोगोंसे जितना हेन हो, वह सब आज हमारेपर ही दिसा लो । धृष्टसुप्रका या अंक्रियासदित सेरा सामना करने आ जाओ; तुम आजकल बहुत खुण्ड हो गये हो, आज मै तुष्हारा सारा धर्मंड दूर कर दूँगा।"

राजन् ! अश्वत्वामाने चेदिदेशके पुत्रराज, पुरुवंशी बृहत्क्षत्र और सुदर्शनको मार डाला तथा बृहद्गुप्त, सात्वकि एवं भीमसेनको भी पराजित कर दिया वा-इन कई कारणोसे विवश होकर अर्जुनने आचार्यपुत्रसे ये अग्निय बचन काडे थे। उनके तीखे एवं मर्मभेदी वचानीको सुनकर अबत्यामा श्रीकृष्ण तथा अर्जुनपर कृपित हो उठा; का सावधान होकर रथपर बैठा और आचमन करके उसने आप्रेपास उठाया। फिर को मनोंसे अभिमन्तित करके प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष जितने भी द्वाष्ट्र हे, इन सबको नष्ट करनेके खेरपसे छोड़ा। वह बाग धुगरहित ऑक्रिके समान



सक्रय कहते हैं—महाराज ! अर्जुनने देखा कि मेरी सेना | देहीय्यमान हो रहा था । तसके छूटते ही आकाशसे बाणोकी चनवार वृष्टि होने लगी। चारों ओर फैली हुई आगकी लपट अर्जुनपर हो आ पहाँ। उस समय राक्षस और पिशाब एकजित होकर गर्जना करने तने। हवा गरम हो गयी। मूर्यका तेज फीका यह गया और बादलोंसे रतन्की वर्षा होने लगी। तीनों त्येक संतप्त हो उठे। उस अखके तेजसे वलन्ययोके गरम हो जानेके कारण उनके भीतर सानेवाले जीव जलने तबा छटपटाने लगे। दिशाओं, बिदिशाओं, आकारा और पृथ्वी—सब ओरसे बाणवर्षा हो रही थी। वजके समान वेगवाले उन बाजोंके प्रहारसे शहु दग्ध होकर आगके जलाये हुए बुक्षोंकी धाँति गिर रहे थे । बड़े-बड़े हाथी बारों ओर बिग्धाने हुए हुत्तम-दुत्तमकर धराशायी हो रहे वे । कुछ भयभीत होकर भाग रहे थे । महाप्रात्यके समय संबर्तक नामवाली आग जैसे सम्पूर्ण प्राणियोंको जलाकर काक का डाल्ली है, उसी प्रकार पाण्डवीकी सेना उस



आजेवास्त्रसे दग्ध हो रही थी। यह देख आपके पुत्र विजयकी उमंगसे उल्लंसित हो सिंहनाद करने लगे। हजारों प्रकारके बावे कवायें जाने लगे।

उस समय इतना योर अन्यकार हा खा था कि अर्जुन और उनको एक अक्षाहिणी सेनाको कोई देख नहीं पाता था। अध्यक्षमाने अमर्थमें भरकर उस समय वैसे अखका प्रहार किया था, वैसा हमने पहले न तो कभी देखा था और न सुना ही था। तदनत्तर अर्जुनने अध्यक्षमाकं सम्पूर्ण अखोंका नाल करनेके तिथे ब्रह्माकका प्रयोग किया। फिर तो खणभरमें ही सारा अन्यकार नष्ट हो गया। ठंडी-ठंडी हवा चलने लगी, समस्त दिशाएँ प्रकाशित हो गयी। उनेत्य होनेपर वहाँ एक अनुत बात दिखायी दी। पाण्डजोंकी एक अर्क्षाहियी सेना उस अखके तेजसे इस प्रकार दम्ब हो गयी थी कि उसका नाम-निशानतक मिट गया था, परन्तु ब्रीकृष्ण और अर्जुनके शरीरपर ऑकतक नहीं आयी थी। ज्वातासे मुक्त होकर पताका, ज्वजा, मोड़े तथा आयुथीसे सुशोधन अर्जुनका स्थ वहाँ शोधा पाने लगा। उसे देख आपके पुलोको कहा यथ हुआ, परंतु पाण्डलोंके हर्वकी सीमा न रही। थे शहू और भेरी बनाने लगे। श्रीकृष्ण और अर्जुनने भी शहूनाद किया।



ठन दोनों महापुरुवीको आग्रेपाससे पुक्त देख अहस्यामा दुःशी और हका-बका-सा होकर बोड़ी देखक सोखना खा कि 'यह क्या बात हुई ?' फिर अपने हाथका धनुष फेंककर वह रवसे कूद पड़ा और 'फिकार है ! फिकार है !! यह सब कुछ झूठा है !' ऐसा कहना हुआ वह राजपूमिसे भाग बला। इतनेहीमें उसे व्यासबी खड़े दिलायी दिये। उन्हें सामने पाकर उसते प्रणाम किया और अल्पन्त दीनकी भाँति गर्गद कण्डसे

कहा— 'धगवन् ! इसे माचा कहें या देवकी इच्छा ? मेरी समझमें नहीं आता—यह सब क्या हो रहा है। यह अब झूठा कैसे हुआ ? मुझसे कौन-सी गलती हो गयी है ? अबवा यह संगारके किसी उलट-फेरकी सूचना है, जिससे श्रीकृष्ण और अर्जुन जीवित क्य गये हैं ? येरे चलाये हुए इस अक्सको असुर, गन्वर्व, विज्ञाच, राक्षस, सर्य, यह तवा मनुष्य किसी



प्रकार अन्यया नहीं कर सकते थे; तो भी यह केतर एक अक्षीडिमी सेनाको ही जलाकर शान्त हो गया। श्रीकृष्ण और अर्जुन भी तो मरणवर्मी प्रनुष्य हो है, इन दोनोका क्य क्यों नहीं हुआ ? आप मेरे प्रज्ञका ठीक-ठीक उत्तर दीजिये, मैं यह सब सुरना बाहता है।

कर रहा है, वह कहा महत्वपूर्ण विषय है। अपने मनको एकाम करके सुन। एक समयकी बात है, हमारे पूर्वजोंके भी पूर्वज विश्वविधाता भगवान् नारायणने विश्लेष कार्यवश् धर्मके पुत्रक्रपमें अवतार लिया बा। उन्होंने हिमालय पर्वतपर राकर कहा कठिन तपस्या को। छाछठ हजार वर्षतक सेवल वायुका आहार करके अपने शरीरको सुखा छला। इसके बाद भी उन्होंने इससे दूने वर्षोतक पुनः वही भारी तपस्या की। इससे प्रसन्न होकर भगवान् शंकरने उन्हें दर्शन दिया। विश्वेष्ठरको झाँको करके नारायण ऋषि आनन्दमग्र हो गये, उनको प्रणाम करके वे बड़े भक्तिभावसे भगवान्की स्तुति

करने लगे—'आदिदेव । जिन्होंने इस पृथ्वीमें समाकर आपके पुरातन सर्गकी रक्षा की वी तवा जो इस विकर्का भी रक्षा करते हैं, वे सम्पूर्ण प्राणियोंकी सृष्टि करनेवाले प्रजायति भी आपसे ही प्रकट हुए हैं। देवता, असुर, नाग, राक्षस, पिशास, मनुष्य, पक्षी, गन्धर्व तथा यक्ष आदि विभिन्न प्राणियोंके जो समुद्राय हैं, इन सबकी उत्पत्ति आपसे ही हुई है। इन्द्र, यम, करुण और कुबेरका पद, पितरोका लोक तका विश्वकर्माकी सुन्दर दिल्पकला आदिका आविर्माय भी आपसे ही हुआ है। शब्द और आकाश, स्पर्श और बायु, स्प्य और तेज, रस और जल तथा गन्ध और पृथ्वीकी आपहीसे जपति हुई है। काल, ब्रह्मा, वेद, ब्राह्मण तवा यह सन्पूर्ण बरावर जगत् आपसे ही प्रकट हुआ है। जैसे जलसे उत्पन्न होनेवाले जीव उससे भिन्न दिखायी देते हैं परंतु नष्ट होनेपर उस जलके ही साथ एकीभूत हो जाते हैं, उसी प्रकार यह समझ विश्व आपसे ही प्रकट होकर आपमें ही लीन होता है। इस तरह जो आपको सम्पूर्ण पुत्रोंकी अपनि और प्रशन्यका अधिष्ठान जानते हैं, वे विद्वान् पुरुष आपके सायुज्यको प्राप्त

होते हैं।
जिनका सकत्य मन-बुद्धिके चिन्तनका किया नहीं होता,
वे पिनाकमारी भगवान् नीतकान्छ नारायण व्यक्ति इस प्रकार सुति करनेपर क्ले वरदान देते हुए बोले— नारायण ! मेरी कृपासे किसी प्रकारके शक्त, जब, अमि, जायु, गीले या मूखे पवार्श और स्थावर या जङ्गम प्राणीके हारा भी कोई तुन्हें चोट नहीं पहुँचा सकता। समरपुनिमें पहुँचनेपर तुम मुहासे

भी अधिक बलिष्ठ हो जाओगे।' इस प्रकार श्रीकृष्णने पहले ही घरावान् शंकरमें अनेकों वरदान या लिये हैं। वे ही भगवान् नारायण यायासे इस संसारको मोहित करते हुए इनके रूपमें जिसर रहे हैं। नारायणके ही तपसे महामुनि नर प्रकट हुए, अर्जुनको उन्हींका अवतार समझ । इनका प्रमाव भी नारायणके ही समान है। ये दोनों ऋषि संसारको बर्ममर्थादामें रखनेके लिये प्रत्येक युगमें अवतार लेते हैं। अहत्वामा ! तुने भी पूर्वजचमें भगवान् शंकरको प्रसन्न करनेके लिये कठोर नियमोंका पालन करते हुए अधने शारिको दुर्बल कर हाला वा, इससे प्रसन्न होकर भगवान्ने तुन्हें बहुत-मे मनोवाज्ञित वस्त्रत हिये थे। जो मनुष्य भगवान् शंकरके सर्वमय खक्रयको जानकर रिज्ञुरूपमें उनको पूजा करता है, उसे सनातन शासदाान तथा आब्द्यानकी प्राप्ति होती है। जो शिवतिङ्गको सर्वभूतमय जानकर उसका अर्जन करता है, उसपर भगवान् इंकरकी बड़ी कृपा होती है।

केल्प्यासकी ये जाते सुनकर अध्यायामने मन-ही-मन शंकरजीको प्रणाम किया और श्रीकृष्णमें उसकी महत्त्व-बुद्धि हो गयी। अस्ने रोपाखित दारीरसे महर्षि व्यासको प्रणाम किया और सेनाको ओर देलकर उसे छावनीमें खैटनेकी आज्ञा थी। तदनत्तर कौरव और पायहव होनों पक्षकी सेनाएँ अपने-अपने शिक्षरको चल हीं। इस प्रकार केरोके पारगामी आकार्य होण याँच दिनोतक पायहवसेनाका संहार करके ब्रह्माधेकमें चले गये।

#### व्यासजीके द्वारा अर्जुनके प्रति भगवान् शंकरकी महिमाका वर्णन

्राप्तरपूर्व पूका—सक्कय । यृष्टयुप्तके द्वारा अतिरबी सीर ग्रोणाचार्यके मारे जानेपर मेरे पुत्रो तबा पाज्यवीने आगे कौन-सा कार्य किया ?

सज्जयने कहा—पहाराज ! उस दिनका युद्ध सम्पाप्त हो जानेपर महर्षि वेदव्यासजी खेन्छासे घूमते हुए अकस्पाद् अर्जुनके पास आ गये । उन्हें देसकार अर्जुनने पूछा—'पहर्षे ! कब मैं अपने बाणोंसे शतुसेनाका संहार कर रहा था, उस समय देला कि एक अजिके समान तेजली महापुरूष मेरे आगे-आगे चल रहे हैं। वे ही मेरे शतुओंका नाश करते थे, किंतु खोग समझते वे मैं कर रहा हूँ। मैं तो केवल उनके पीछे-पीछे चलता था। भगवन् ! बताइये, वे महापुरूष कौन थे ? उनके हावमें जिश्ल बा, वे सूर्यके समान तेजली थे, अपने पैरोसे पृथ्वीका स्पर्श नहीं करते थे। जिश्लका प्रहार करते हुए भी वे उसे हाबसे कभी न[. छोड़ते थे। उनके तेजसे उस एक ही जिल्लासे हजारों नये-नये जिल्ला प्रकट हो जाते।' जासकी बोले—अर्जुन! तुमने भगवान इंकरका दर्शन

व्यासनी बोले—अर्जुन ! तुमने भगवान् इंकरका दर्शन किया है। वे तेनोमय अन्तर्यामी प्रभु सम्पूर्ण जगत्के इंधर है। सबके शासक तबा बरदाता है। तुम उन भगवान् भुवनेश्वरकी शरण जाओ। वे महान् देव हैं, उनका हृदय विशाल है। सर्वत्र व्यापक होते हुए भी वे जटाधारी त्रिनेत्ररूप धारण करते है। उनकी 'स्व' संज्ञा है। उनकी भुवाएँ बड़ी है। उनके मस्त्रकपर जिला तथा शरीरपर वस्कल वस्त्र शोभा देता

पराजित न होनेवाले और सबको सुख देनेवाले हैं। सबके साक्षी, जगत्की उत्पत्तिके कारण, जगत्के सहारे, विश्वकें

है। वे सबके संद्वारक होकर भी निर्विकार है। किसीसे

आत्या, विद्वविद्याता और विद्वस्य है। वे ही प्रभु कर्मीके



अधिष्ठाता--कर्मोका फल देनेवाले हैं। सकका कल्याण करनेवाले और स्वयान् है। सम्पूर्ण भूतोंके स्वामी तदा भूत, भविष्य और वर्तमानके कारण भी वे ही है। वे ही योग है, वे ही योगेखर है। वे ही सर्व हैं और वे ही सर्वलोकेखर । सबसे श्रेष्ठ, सारे जगत्से श्रेष्ठ, श्रेष्ठतम परपेड्डी ची ले ही है। वे ही तीनों लोकोंके लष्टा और जिमुधनके अधिष्ठानमूत विशुद्ध परमात्मा है। भगवान् भव भवानक होकर भी बन्ह्याको मुकुटरूपसे धारण करते हैं। वे सनातन परमेक्टर सम्पूर्ण वागीशरोंके भी ईश्वर हैं। वे अजेप हैं: जब्द, मृत्यु और जरा आदि विकार उन्हें छू भी नहीं सकते । वे ज्ञानसकाय, ज्ञानराव्य तथा ज्ञानमें सबसे श्रेष्ठ है। धनतीयर कृपा काफे उने मनोवाध्वित वर दिया करते हैं। भगवान् शंकरके दिव्य पार्थद नाना प्रकारके रूपोमें दिशायी देते हैं। वे सब महादेवजीकी सदा ही पूजा किया करते हैं। तात ! वे साझात् धगवान् शंकर ही यह तेजस्वी पुरुष हैं, जो कृपा करके तुन्हारे आगे-आगे कला काते हैं उस धोर रोमाञ्चकारी संघायमे अश्वत्यामा, कृपावार्च और कर्ण-जैसे महान धनुर्धर जिस सेनाकी रक्षा करते हैं, उसे नानाक्ष्यधारी धगवान् महेखरके सिया दूसरा कौन नष्ट कर सकता है ? और उन्ह वे हो आगे आकर सड़े हो जायें, तो उनके सामने ठहरनेका भी कीन साहस कर सकता है ? तीनों लोकोंमें कोई ऐसा प्राणी नहीं है, जो उनकी बराबरी कर सके। संप्रायमें भगवान् शंकाके

कुपित होनेपर उनकी गन्धसे भी शत्रु बेहोश होकर काँप लगते हैं और अधमरे होकर गिर जाते हैं। जो भक्त मनुष सद्य अनन्यभावसे उमानाच भगवान् शिवकी उपासना कर 🗜 वे इस लोकमें सुल पाकर अलमें परमपदको प्राप्त होते हैं इसलिये कुत्तीनन्दन । तुम भी नीचे लिखे अनुसार क हान्तरकार भगवान् शंकरको सदा नमस्कार किया करो 'जो नीलकण्ड, सूह्यस्वरूप और अखन्त तेजस्त्री हैं। संसार-समुद्रसे तारनेवाले सुन्दर तीर्व हैं, सूर्यस्वरूप हैं केताओंक भी देवता, अनन सम्यारी, हजारों नेत्रोंबाले औ कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं, परमञ्जन और सबवे पालक हैं, उन भगवान् भूतनावको सदा प्रणाम है। उनवे हजारों मलक, हजारों नेव, हजारों भुजाएँ और हजारों चरण है। कुन्तीनन्दन ! तुम उन वरदायक भुवनेश्वर भगवा शिक्की शरणमें जाओ । वे निर्विकार भावसे प्रजाका पास्ट काते हैं, उनके मस्तकपर जटाजूट सुशोधित होता है। वे धर्मकरूप और धर्मके साधी हैं। कोटि-कोटि बहुएएहोको बारण करनेके कारण उनका उदा और पारीर विद्याल है। व व्याप्रवर्ग ओड़ा करते हैं। ब्राह्मणॉपर कृपा रखनेवाले और बाह्यणोंक जिम है। 'जिनके हाममें त्रिशुरु, बारु, तरस्वा और पिनाक आदि शक द्योभा पाते हैं, उन द्वारणागतवस्मर मगनान् शिक्की इरणमें जाता है।' इस प्रकार उनकी दारण प्रकृपा करनी ब्राहिये। जो देवताओंके स्वामी और कुलेस्के सता है, इन भगवान् शिवको प्रणाम है। जो सुन्दर हतका पालन करते और सुन्दर धनुष धारण करते 🗓 जो धनुर्वेदके आबार्य हैं, इन हम आयुधवाले देवलेष्ट भगवान् स्ट्रको नमस्कार है। जिनके अनेकों क्रम हैं, अनेको धनुष हैं, जो

काणियान् हैं, उन घरणान् इंकरको नमस्कार है।
अब मैं सहादेवजीके दिव्य कर्मीको अपने ज्ञान और
बुद्धिके अनुसार बता रहा है। यदि वे कृषित हो जायै तो
देखता, गन्धर्व, असुर और राक्षस पातालमें हिय जानेपर भी
बैनसे नहीं रहने पाते। एक समयको बात है, दक्षने घरणान्
संकरकी अबहेतना की; इससे उनके प्रकृषे महस्त् उपजव
सङ्घ हो गया, सभी देवताओपर भय हा गया। जब उन्हें
उनका धार अर्थण किया गया, तभी दक्षका यह पूर्ण हो
पाया। उन्हों देखता त्येग भी सदा उनसे भयभीत रहते हैं।

स्वाणु एवं तपस्वी हैं, उन भगवान् दिवको प्रणाम है। जे

म्ह्यपति, वाक्पति, यज्ञपति तथा जल और देवताओंके पति

है, जिनका वर्ण पीत और मातकके बाल सुवर्णके समान

पूर्वकालकी बात है, तीन बसवान् असुरोने आकाशमें अपने नगर बना रखे थे। ये नगर विमानके रूपमें आकाशमें विचरा करते थे। उन तीन नगरोमें एक लोहेका, दूसरा चांदीका और तीसरा सोनेका बना था। जो सोनेका बना बा उसका स्वामी वा कमलाझ। चांदीके बने हुए पूरमें तारकाझ रहता था तथा लोहेके नगरमें विद्युचालीका निवास था। इन्द्रने उन पुरोका भेदन करनेके लिये अपने सभी अखोका प्रयोग किया, पर वे कृतकार्य न हो सके। तब इन्द्रादि सभी देवता दुःखी होकर भगवान् शंकरकी शरणमें गये। वहीं पहुँचकर उन्होंने कहा—'पगवन् ! इन त्रिपुर्गनवासी देखोको प्रदानोंने वादान दे रखा है, उसके धमंडमें फुलकर ये धयंकर देख तीनों लोकोंको कष्ट पहुँचा रहे है। यहादेव ! आपके सिवा दूसरा कोई उसका नाम करनेने समर्थ नहीं है, आप ही

ऐवताओंके ऐसा कहनेपर भगवान् शंकरने उनका हितसाधन करनेके लिये 'तथास्तु' कहा और गन्धमादन तथा विञ्यासल—इन दो पर्वतीको अपने रचको खना बनाया । समुद्र और बनोके सहित सम्पूर्ण पुष्की ही रख हुई। नागराज शोषको रचकी धुरीके स्थानमें रखा गया। चन्द्रमा और सूर्य--- ये दोनों पहिये बने । एलयत्रके युवको और युव्यदनको जुएकी कीले बनाया। मलयाचलका जुआ बनाया गया। तक्षक नागने जुआ बाँधनेकी रस्तीका काम दिया। प्रतापी भगवान् संकरने सम्पूर्ण प्राणियोको पोझेकी बानहोरमें सम्मिलित किया। शरों केंद्र रखके चार घोड़े बनाये गये। उपवेद् लगाम कने। गायत्री और साविजीका पगहा बना। केन्कार बाबुक हुआ और ब्रह्माजी सारवि । मन्द्रग्रवहको गाण्डीव धनुषका रूप दिया गया और वासुकि नागसे उसकी प्रत्यञ्चाका काम किया गया । धगवान् विन्यु हुए उत्तम वारा और अग्निदेवको उसका फल बनाया गया । वापुको बाणको परिष्ठ और वैवरवत चमको पुँछ बनाया गया। क्रिजली इस वाणकी धार हुई। येरुको प्रधान ध्वजा बनाया गया। इस प्रकार सर्वदेवमय दिख्य रस तैयार कर भगवान् शंकर उसपर आरूढ़ हुए। उस समय सम्पूर्ण देवता उनकी स्नुति करने लगे। भगवान् इंकर उस रखमें एक हजार वर्षतक रहे। जब तीनों पुर आकाशमें एकडित हुए, तो उन्होंने तीन गाँठ तथा तीन फलवाले बाणसे उन तीनो पुरोको भेद इत्सा। दानव उनकी ओर ऑस उठाकर देख भी न सके। कलासिके समान बाणसे किस समय वे तीनों लोकोंको भस्प कर रहे थे, उस समय पार्वती देवी भी देखनेके लिये वहाँ आयी। उनकी गोदीमें एक वालक वा, जिसके हिरमें पाँच ज़िलाएँ थीं। पार्वतीने देवताओंसे पूछा—'यह कौन है ?' इस प्रश्नसे इन्द्रके हदयमें अमूबाको आग जल उठी और उन्होंने उस बालकवा

वज्रका प्रहार करना चाहा; किंतु उस बालकने हैंसकर बन्हें स्तम्बित कर दिया। उनकी वज्रसहित उठी हुई बाँह ज्यों-की-न्यों रह गयी।

अपनी वैसी हो बाँह लिये इन्द्र देवताओंके साथ ब्रह्माजीको शरणमें गये तथा उनको प्रणाम करके बोले—'भगवन् । पार्वतीजीकी गोदमें एक अपूर्व बालक ह्या, हमने उसे नहीं पहकाना । उसने किना युद्ध किये खेलहीमें इमलोगोको जीत लिया। अतः आपसे पूछते हैं, यह कोन बा ?' उनकी बात सुनकर ब्रह्माजीने उस अमित तेजस्वी बालकाका ध्यान किया और सारा रहस्य जानकर देवताओंसे कहा-'उस बालकके रूपमें घराचर जगतके खामी भगवान् शंकर थे, उनसे क्षेत्र कोई देवता नहीं है। इसलिए अब तुम मेरे साथ बलकर उन्हींकी शरण रहे ।' उस समय ब्रह्मजीके साच सम्पूर्ण देवता भगवान् महेबाके पास गये। ब्रह्माजीने उन्हें हो तक देवताओंचे क्षेष्ट जानकर प्रणाम किया और इस प्रकार स्तृति की-'भगवन् ! तुम ही यह हो, तुन्हीं इस विश्वके सकारे हो और तुन्हीं सवको अरण देनेवाले हो। सकको उत्पन्न करनेवाले महादेव तुन्हीं हो। परमधाम या पापपद तुन्हारा ही स्वरूप है। तुमने इस सम्पूर्ण बराबर जगत्को व्याप्त कर रखा है। भूत और भविष्यके स्वामी जनवीका ! से इन्द्र तुष्कारे कांपसे पीक्षित हैं, इनपर क्या करो।'

ब्रह्माजीकी कत सुनकर महेश्वर प्रसन्न हो गये, देवताओपर कृषा करनेके लिये ही वे ठठाकर हैंस पहे। फिर तो देवनाओंने पार्वतीसवित महादेवजीको प्रसन्न किया। शिवके कोपसे जो इन्त्रकों बाँह सुन्न हो गयी थी, वह ठीक हो गयी। वे भगवान् शंकर ही स्त्र, शिब, अप्रि, सर्वज्ञ, इन्त्र, वायु और अधिनीकुमार हैं। ये ही बिजली और मेघ हैं। सूर्य, चन्द्रमा, वरुण, काल, पृत्यु, धम, रात, दिवस, मास, पक्ष, अतु, सेवला, संच्या, बाता, विधाता, विश्वात्पा और विश्वकर्मा भी वे हैं। वे निराकार होकर भी सम्पूर्ण देवताओंके आकार बारण करते हैं। सब देवता उनकी स्तुति करते रहते हैं। वे एक, अनेक, सो, हजार और लाख हैं। बंदल ब्राह्मण उनके दो ऋरीर बताते 🖁—क्षिष्ठ और घोर । ये दोनों अलग-अलग हैं। इन दोनोंके भी कई भेद हो जाते हैं। उनका धोर प्रारीर अग्नि और सूर्व आदिके कपमें प्रकट है तथा सीम्य शरीर जल, नक्षत्र एवं चन्द्रमाके रूपमे । वेद, वेदाङ्ग, उपनिषद्, पुराण तथा अध्यात्मशास्त्रोमें जो परम सहस्य है, वह भगवान् महेखर ही हैं। अर्जुन ! यह है महादेवजीकी महिमा। इतनी ही नहीं, व्ह अत्यन्त महान् तवा अनन्त है। मैं एक हवार वर्षतक

कहता रहै, तो भी उनके गुणोंका पार नहीं पा सकता।

जो लोग सब प्रकारकी प्रहु-बाधाओंसे पोहित हैं और सब प्रकारके पापोमें इबे हुए हैं, वे भी यदि उनकी शरणमें आ जायें तो वे प्रसन्न होकर उन्हें पाप-तापसे मुक्त कर देते हैं तथा आयु, आरोग्य, ऐश्वर्य, बन और प्रचुर भोग-सामग्री प्रदान करते हैं। कुपित होनेपर वे सबका संहार कर डालते हैं। महाभूतोंके ईसर होनेके कारण उन्हें महेश्वर कहते हैं। येदोमें भी इनकी झतरहिय और अनन्तरुद्रिय नामकी उपासना बतायी गयी है। भगवान् र्शकर दिव्य और मानव सभी भोगोंके खामी है। सम्पूर्ण विश्वको व्याप्त करनेके कारण वे ही विश्व और प्रभू हैं। जिव-लिङ्गकी पूजा करनेसे भगवान् द्वाव बहुत प्रमन्न होते हैं। वद्याप उनके सब ओर नेत्र हैं, तबापि एक विलक्षण अग्निमय नेत्र अलग भी है, जो सदा प्रन्तालित राता है। वे सब खोकों में व्याप्त होनेके कारण सर्व कहलाते है। वे सबके कर्मीमें सब प्रकारके अर्थ सिद्ध करते हैं। तथा सम्पूर्ण मनुष्योंका कल्याण चाहते हैं, इसलिये उने फिय कहते हैं। महान् विश्वका पालन करनेसे महादेव, रिचतिके हेतु होनेसे स्थाणु और सबके उद्भव होनेके कारण भव कहलाते हैं। कपि नाम है क्षेत्रका और वृत्र धर्मका वाजक है; वे धर्म और श्रेष्ठ दोनों हैं, इसलिये उन्हें वशाकांप कहते हैं। उनोने अपने दो नेत्रोंको बंदकर बसात सलाटमें तीसरा नेत्र उत्पन्न किया, इसलिये वे जिनेत्र कहे जाते हैं।

अर्जुन ! जो तुम्हारे शत्रुओंका संहार करते हुए देखे गये थे, त्रे पिनाकथारी महादेवजी ही है। तयद्वयवधकी प्रतिज्ञा करनेपर श्रीकृष्णने स्वप्नमें गिरिराज हिमालयके जिलस्पर तुन्हें जिनका दर्शन कराया वा, वे ही भगवान् झंकर यहाँ तुन्हारे आगे-आगे चलते हैं जिन्होंने ही वे अस दिये, जिनसे तुमने दानबोका संहार किया है। यह भगवान शिवका शतकदिय ठपारूबान तुम्हें सुनाचा गया है। यह धन, वश और आयुक्ती वृद्धि करनेवाला है, परम पवित्र तथा वेदके समान है। भगवान् प्रांकरका यह चरित्र संप्राममें विजय दिलानेवाला है। इस शतरुद्रिय उपारुवानको जो सदा पहता और सुनता है तथा । आदि अपीष्ट्र वस्तुएँ उपलब्ध होती हैं।



जो भगवान् शंकरका शक्त है, वह मनुष्य सभी उत्तम कायनाओंको प्राप्त करता है। अर्जुन ! जाओ, युद्ध करो, तुम्हारी पराजय नहीं हो सकती; क्योंकि तुम्हारे पत्ती, रक्षक और पार्श्वतीं भगवान् ब्रोकृष्ण है।

सक्रय करते है-पहाराज ! पराशस्त्र-दन व्यासकी अर्जुनसे यह कहकर जैसे आये थे, वैसे ही बले गये।

वेदोंके बाध्यायसे जो फल मिलता है, वही इस पर्वक पाठ और श्रवणसे भी मिलता है। इसमें वीर क्षत्रियोंके महान यशका वर्णन किया गया है। जो नित्य इसे पड़ता और सनता है, वह सभी पापोंसे पुक्त हो जाता है। इसके पाठसे ब्राह्मणको यज्ञका फल पिलता है, क्षत्रियको संप्राममें सुयशको प्राप्ति होती है तथा शेष दो वर्णोंको भी पुत्र-पौत्र

# संक्षिप्त महाभारत कर्णपर्व

कर्णके सेनापतित्वमें युद्धका आरम्भ और भीमके द्वारा क्षेमधूर्तिका वध नारामां नमकृत्य नरं चैव नरेजमम्। कि कर्णने सेनापति होनेके बाद कौन-सा कार्य किया।

देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो क्यमुद्धीरवेत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्तरस्य घणवान् झाँकृष्ण, उनके नित्यसत्ता नस्त्रक्रय नर-रात्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली घणवती सरस्तती और उसके वक्ता महर्षि वेद्व्यासको नयस्त्रार करके आसूरी सम्यन्तियोपर विकय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रनाका पाठ करना चाहिये।

वैशामायनवी कहते हैं—राजन् । ग्रेणावार्यके मारे जानेसे दुर्योचन आदि राजा बहुत म्बरा गये, शोकसे उनका उत्साह नष्ट हो गया। वे शेणके लिये अत्यन अनुताप करते हुए अखत्यामाके पास आकर बैठे और कुछ देरतक शास्त्रीय युक्तियोंसे उसे आखासन देते रहे: फिर प्रदोषके समय अपने-अपने दिर्शियमें बले गये। कर्ण, दु:शासन और शकुनिने दुर्वोधनके हो शिवियमें वह रात व्यतीत की। सोते समय वे बारों ही पाण्डवोंको दिये हुए हेराोपर विचार करते रहे। पाण्डवोंको जूएमें जो कष्ट भोगने पड़े थे तथा डीपदीको जो भरी समामें घर्साटकर लाया गया था—वे सब बाते याद करके उन्हें बहा प्रहाताय हुआ,

उनका चित्त बहुत अज्ञान्त हो गया।

तत्पश्चात् जब सबेरा हुआ तो सबने ग्रास्त्रीय विधिके
अनुसार अपना-अपना नित्यकर्य पूरा किया; किर धाव्यपर
भरोसा करके धैर्यधारणपूर्वक उन्होंने सेनाको तैयार होनेकी
आज्ञा दी और युद्धके लिये निकल पड़े। दुर्योधनने कर्णका
सेनापतिके पद्पर अधिषेक किया और दही, धी, अझत,
स्वर्ण-मुद्रा, गी, सोना तबा बहुमूल्य वस्त्रोहारा उत्तम
ब्राह्मणोंकी पूजा करके उनके आशीर्वाद प्राप्त किये। फिर
सूत, मागध तथा वंदीजनोंने वय-जयकार किया। इसी
प्रकार पाण्डव भी प्रात:कृत्य समाप्त कर युद्धका निश्चय
करके शिविरसे बाहर निकले।

वृतराष्ट्रने पूछा-सञ्जय ! अब तुम मुझे वह बताओ



सङ्ग्रं कहा—पहाराज ! कर्णकी सम्मित जानकर वृषोंचनने राजधेरी बजवायी और सेनाको तैयार हो जानेकी आज्ञा दी। उस समय बड़े-बड़े गजराजो, रथी, कवस वाँचनेवाले मनुष्यों तथा घोड़ोंका कोलाइल बड़ने लगा। कितने ही खेडा उतावले हो-होकर एक-दूसरेको पुकारने लगे। इन सबकी मिली हुई ऊँची आवाजसे आसमान गूँज उठा। इसी समय सेनापति कर्ण एक दमकते हुए रथपर बैठा दिलायी पड़ा। उसके रवपर चेत पताका फहरा रही थी। घोड़े भी सफेद थे। ध्वजामें सर्पका चिह्न बना हुआ था। रथके भीतर सेकड़ों तरकस, गदा, कवस, शत्नारी, किङ्क्रिणी, शक्ति, चूल, तोमर और धनुष रले हुए थे। कर्णने शङ्क बजाया और उसकी आवाज सुनते ही चोडा उतावले होकर दीड़े। इस प्रकार कौरवोंकी बहुत बड़ी सेनाको उसने शिविरसे बाहर निकाला तथा पाण्डवोंको जीतनेको इच्छासे उसका मगरके आकारका एक व्युड़ बनाकर राणमृभिकी ओर कृष्य किया। उस मकर- व्यूहके मुखके खानमें स्वयं कर्ण उपस्थित हुआ। दोनों नेत्रोंकी जगह शुरबीर शकुनि और उल्क खड़े हुए। मस्तक-भागमें अञ्चल्यामा तथा कण्ठदेशमें दुर्योधनके सभी भाई थे। व्यूहके मध्यभागमें बहुत बड़ी सेनासे किए हुआ राजा दुर्योधन था। जायें चरणके स्वानमें कृतवर्मा खड़ा हुआ, उसके साथ रणोन्यन खालोंकी नारायणी सेना भी थी। वाहिने चरणकी जगह कृपाचार्य थे, उनके साथ महान् धनुर्थर त्रिगतों और दाक्षिणात्योकी सेना थी। वाम चरणके पिछले भागमें महदेशीय योद्धाओंको साथ लेकर राजा शल्य खड़े हुए। दाहिने चरणके पीछे राजा सुवेण था, उसके साथ एक हजार रथियों और तीन सी हाबियोंको सेना थी। व्यूहको पूछके स्थानमें अपनी बहुत बड़ी सेनासे थिरे हुए दोनों भाई थित और जित्रसेन थे।

इस प्रकार व्युह बनाकर कर्णन जब रवाजुककी ओर कुव किया तो धर्मराज पुधिष्ठिरने अर्जुनको देलकर कहा—'पार्थ ! देखों तो सही, कर्णने कोरव-सेनाकी किस तरह मोखेंबंदी की है और महाराधी यीर केसे इसकी रहा कर रहे हैं। धृतराष्ट्रकों महासेनामें जितने बने-बड़े वीर थे, वे सब प्राय: मारे जा खुके हैं: अब बोड़े हो रह गये हैं। अत: मैं तो इसे तिनकेके समान समझता हैं। इस सेनामें सूतपुत्र कर्ण हो एक महान् धनुर्धर वीर है, जिसे देखता भी नहीं जीत सकते। महाबाहों। अब उस कर्णको मार हालनेसे ही तुनारी विजय होगी और मेरे हदयका करिंदा भी निकल जायगा। इसलिये तुम इच्छानुसार अपनी सेनाकी

भाईकी बात सुनकर अर्जुनने शानुओं के मुकाबलेमें अपनी सेनाका अर्थचन्त्रकार ब्यूड बनाया। असके वाम धागमें भीमसेन, वाहिने भागमें भूष्टपुत्र तथा मध्यमें राजा युधिष्ठिर और अर्जुन खड़े हुए। स्कुल और महदेच—ये दोनों युधिष्ठिरके पीछे थे। पञ्चालदेशीय युधामन्यु और उत्तमीजा अर्जुनके पहियोकी रक्षा करने लगे। शेष वीरोमेसे जिन्हें व्यूडमें वहाँ स्थान मिला, वे वहीं खुब उत्साहके साथ डट गये। इस प्रकार कौरव तथा पाण्डवीने व्यूड बनाकर फिर युद्धमें मन लगाया। दोनों दलीये कैंबी आवान करनेवाले बाजे बज उठे। किन्नयाधिकाची शूरवीरोंका सिंहनाद सुनायी देने लगा। महान् धनुर्धर कर्यको व्यूडके मुहानेयर कन्नच धारण किये उपस्थित देख कौरव योद्धा झेणाचार्यके वियोगका दुःख भूल गये।

तदनन्तर कर्ण तथा अर्जुन आमने-सामने आकर सब्हे हुए और दोनों एक-दूसरेको देखते ही कोधमें भर गये। उनके

सैनिक भी उडरलो-कृदते हुए परस्पर वा भिड़े। फिर तो भयानक युद्ध छिड़ गया; हाबी, घोड़े और रश्रोंके सवार दवा पेइल योद्धा एक-दूसरेपर प्रहार करने लगे । वे अर्थवन्त्र, भल्ल, झुरप्र, तलकार, पष्ट्रिश और फरसीसे अपने प्रतिपक्षिकोके मलक काटने लगे । मरे हुए बीर हाथी, घोड़ों तदा रबोसे गिर-गिरकर धराशायी होने लगे। सैनिकोंके हाब, पैर और हबिचार सभी चलने लगे; उनके हारा वहाँ यहान् संहार आरम्य हो गया। इस प्रकार जब सेनाका विष्यंस हो रहा था, उसी समय भीमसेन आदि पाण्डव इसल्बेगोपर खड़ आये। भीमसेन हाथीपर बैठे हुए थे। उन्हें दूरसे ही आते देख राजा क्षेत्रधूर्तिने, जो खर्च भी हाथीपर सवार था, युद्धके लिये सलकारा और उनपर माना कर दिया। यहरे वन दोनोंके हाधियोंमें ही युद्ध आरम्भ हुआ। जब हाबी लड़ने-लड़ते आयसमें सट गये तो वे दोनों बीर तोमरोसे एक-दूसरेपर जोरदार प्रहार करने रूने। फिर सनुष डठाकर दोनोने दोनोको बीधना आरम्य किया। योडी ही देखें उन्होंने एक-दूसरेका धनुष काटकर सिंहनाद क्रिया और परस्पर शक्ति एवं तोचरोंकी इस्ही लगा दी। इसी बीचने क्षेत्रधूर्तिने बढ़े तेयसे एक तोपरका प्रहार कर भीयसेनको काती केंद्र काली, फिर गरूको हुए उसने छ: सोमर और मारे।

भीयसेनने भी धनुष उठाया और जाणोकी वर्षासे शहके हावीको बहुत पीड़ित किया: इससे वह भाग चला,



रोकनेसे भी नहीं स्का। क्षेत्रधूर्तिने किसी तरह हाधीको काबूमें किया और कोधमें भरकर भीमसेनको बाणोसे बींध डाला। साब ही उनके हाथीके भी मर्मस्वानोमें कोट पहुँचायी। हाथी उस आधातको न सह सका। वह प्राण त्यागकर पृथ्वीपर गिर पद्म। भीमसेन उसके गिरनेसे पहले ही कृदकर जमीनपर आ गये और अपनी गटाके प्रहारसे एस्तुके हाथीको भी उन्होंने मार गिरावा। क्षेपधूर्ति भी हाथीसे कृदकर नीचे आ गया और तत्वार उठाकर भीमसेनकी ओर दौड़ा। यह देख भीमने उसपर गदासे चोट की। उसके आयातसे क्षेमधूर्तिक प्राण-पत्तेक उड़ गये और वह तत्वारके साथ ही हाबीके पास गिर पड़ा। महाराज! क्षेमधूर्ति कुलूत देशका पशस्ती राजा का, उसे मारा गया देख आपको सेना व्यक्षित होकर रणभूमिसे भागने लगी।

# विन्द-अनुविन्द और चित्रसेन तथा चित्रका वध, अश्वत्थामा और भीमसेनका भयंकर युद्ध

सञ्जय कहते हैं—राजर् ! तत्यद्वाल् महान् बनुबंद कर्णरे अपने तीसे वाणीसे माण्डल-सेनाका सेहार आरम्म किया । उसके नाराबोकी मारसे पीड़ित होकर हुंड-के-हुंड हावी विग्याहने तथा सब और भागने लगे । यह देख सुलपुत्र कर्णपर नकुलने पावा किया । दूसरी और अख्रतामा दुक्तर पराक्रम दिला रहा था, उसका भीमसेनने सामना किया । केकपदेशीय विन्द और अनुकिन्दको सार्वाकने गेका । सुलक्रमनि कित्रसेनका मुक्तकला किया । कित्रको प्रतिक्रियाने गेक लिया । दुर्योकन राजा युक्तिहरसे निद्द गया और क्रोबर्मे भरे हुए संवासकोपर अर्जुनने भावा किया । पृह्मपुत्र कृपावार्यके और शिक्तव्यी कुलवर्यके साथ लड़ने लगा । भुराकीर्तिका शल्यके साथ और सहदेकका आयके पुत्र दु:बासनके साथ युद्ध होने लगा ।

इस प्रकार उस इन्द्रपुद्धमें केकच चौर किए और अनुकिन्द्र सात्पकिने अग तेजसी बाणोकी वर्षा करने लगे। यह देख सात्पकिने भी उन ग्रेनोंको अपने सावकोसे आच्छादित कर दिया। किन्द-अनुकिन्दने जब पुनः सात्पकिकी छातीमें चौट पहुँचाची तो उसने उन ग्रेनोंके धनुष काट दिये और तीसे बाणोंसे मारकर उन्हें आगे बहनेसे शेक दिया। तब उन्होंने दूसरे धनुष हासमें लिये और सात्पकिको बाणोंसे उकना आरम्प किया। उनकी बाणज्योंसे चारों और अन्यकार छा गया। फिर उन तीनो महार्यक्योंने एक-दूसरेके धनुष काट डाले। अब तो सात्यकिके क्रोधकी सीमा न खी, उसने तुरंत ही दूसरा धनुष लेकर उसकी प्रत्यक्का बहायों और एक अत्यन्त तीसा शुरप्र बलाकर अनुकिन्दका मस्तक उड़ा दिया।

अपने श्रुत्वीर भाईको मारा गया देख महारबी किन्द्रने भी दूसरा धनुष उठाया और सात्यकिको साठ बाणोसे बींचकर बड़े जोरसे गर्जना की। फिर उसकी छाती और



भूजाओंको हजारों बाणोंसे बायल किया। इतनेपर भी सात्यकिका चेहरा मिलन नहीं हुआ, उसने हैंसते-हैंसते प्रवीस बाण मास्कर जिन्दको बायल कर दिया। इसके बाद होनों महारक्षियोंने एक-दूसरेका धनुष काटकर सार्रिव और घोड़े मार डाले। इस प्रकार जब वे रखहीन हो गये तो बाल और तलवार हाबमें ले आपसमें लड़ने लगे। दोनों ही तरह-तरहके पैतरे बदलने और एक-दूसरेका बध करनेके लिये पूर्ण प्रयत्न करते थै। इतनेहीमें सात्यकिने जिन्दको बालके दो ठकड़े कर दिये। फिर विन्द भी सात्यिककी ढाल काटकर तीली तलवार ले मण्डलाकार पैतरे देने लगा। इसी बीचमें मौका पाकर सात्यिकने बड़ी फुर्ती दिखायी। उसने तलवारका एक ऐसा हाथ मारा कि कवलसहित विन्दके शरीरके दो टुकड़े हो गये। विन्द प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा और सात्यिक उसे मारकर तुरंत ही युधामन्युके रचपर चड़ गया। इसके बाद एक दूसरा रच विधिपूर्वक सजाकर लाया गया। सात्यिक उसपर सवार हुआ और पुनः अपने सायकोंसे केकच-सेनाका संहार करने लगा। उसकी मार लाकर केकचोंकी सेना उहर न सकी। वह अपने प्रचल शहका सामना करना होड़ सब दिशाओंमें भाग गयी।

तदनत्तर श्रुवकमि कोधमें परकर प्रवास बाधोंसे एका विज्ञसेनको धावल किया। अधिसारनोझ चिज्ञसेनने भी ने बाणोंसे श्रुवकमांको बीधकर पाँच सायकोसे इसके सारांधको भी पीड़ित किया। तब श्रुवकमांने चिज्ञसेनके मारांधको भी पीड़ित किया। तब श्रुवकमांने चिज्ञसेनको मारांधको गाउसी वोदर लगनेसे वीरवर चिज्ञसेनको मूर्च्या आ नवी। बोड़ी देरमें जब होश हुआ तो उसने एक भारत माराकर जुवनमांका धनुष काट दिया और फिर सात बाणोंसे उसे भी बीध बाला। श्रुवकमांको पुनः क्रोध आया, उसने शावक चनुषके यो दुकड़े कर डाले और तीन सौ बाण माराकर उसे खूब धायल किया। फिर एक तेज किये हुए धालेसे विज्ञसेनका मसाक काट गिराया। अधिसारनेश चिज्ञसेन मारा गया—यह देशकर इसके सैनिक ब्रुवकमांपर हुट घड़े। पांतु उसने अपने सायकोकी मारसे इन सबको पीछे हटा दिया।

दूसरी ओर प्रतिविक्यने चित्रको याँच बाजोसे प्रायक करके तीन सायकोसे उसके सारिवको बीध दिया और एक बाज भारकर उसकी ध्वना काट कली। तब किजने उसकी बीड़ों और छातीमें नी भारक मारे। यह देश प्रतिविक्यने उसका धनुष काट दिया और पचीस बाजोसे उसे भी धायक किया। फिर चित्रने भी प्रतिविक्यपर एक भयंकर शक्तिका प्रहार किया, किंतु उसने उस शक्तिको हैंसते-हैंसते काट दिया। तब उसने प्रतिविक्यपर यदा चलायी। उस नदाने प्रतिविक्यके घोड़े और सारिवको मौठके घाट जार उसके रथको भी चकनाचुर कर दिया। प्रतिविक्य पहलेसे ही बृदकर पृथ्वीपर आ गया वा, उसने चित्रपर शक्तिका प्रहार किया। शक्तिको अपने जयर आते देख चित्रने उसे छावसे प्रकड़ लिया और पुन: प्रतिविक्यपर ही बलाया। वह शक्ति प्रतिविक्यकी दाहिनी मुनापर चोट करती हुई मूमिपर जा पड़ी। इसमें प्रतिविश्यको बड़ा कोच हुआ, उसने वित्रको भार डालनेकी इच्छासे तोमरका जहार किया। वह तोमर



उसकी छाती और कवन छेदता हुआ जमीनमें पुस गया तथा राजा कित्र अपनी बाँहें फैलाकर भूमिपर वह पड़ा।

चित्रको पारा गया देस आपके सैनिकोंने प्रतिविन्धपर बढ़े बेमसे धावा किया, परंतु इसने अपने सायक-समूहोकी वर्षा करके इन सबको पीछे घगा दिया। उस समय, जब कि कौरव-सेनाके समस्त योद्धा धामे जा रहे थे, केवल अख्रत्याया ही पहाचली धीमसेनका सामना करनेके लिखे आगे बढ़ा। किर इन दोनीमें घोर संप्राप होने लगा।

अवस्थामाने पहले एक बाण मारकर मीयसेनको बीध दिया। किर नको बाणीसे उनके मर्पस्थानीमें आधात किया। तब भीमसेनने भी एक हजार बाणीसे झेणपुत्रको आचादित करके सिंहके समान पर्जना की। किंतु अवस्थामाने अपने सायकोसे भीमसेनके बाणोको रोक दिया और मुसकाते हुए उसने भीमके ललाटमें एक नाराब मारा। यह देल भीमने भी तीन नाराचीसे अवस्थामाके ललाटको बीध डाला। तब झेणकुमारने सी बाण मारकर भीमसेनको पीड़ित किया, किंतु इससे भीम तिनक भी विवलित नहीं हुए। इसी प्रकार भीमने भी अवस्थामाको तेज किये हुए सी बाण मारे, परंतु यह डिग न सका। अब उसने बड़े-बड़े अस्त्रोका प्रयोग आरम्भ किया और भीमसेन अपने अखाँसे उनका नाश करने लगे। इस तरह उन दोनोंने भयंकर अख-युद्ध छिड़ गया। उस समय भीमसेन और अखत्वामाके छोड़े हुए बाण आपसमें टकराकर आपको सेनाके चारों ओर सम्पूर्ण दिशाओंमें प्रकाश फैला रहे वे। सापकोसे आन्छादित हुआ आकाश बड़ा भयंकर दिलायी देता बा। बाजोंके टकरानेसे आग पैदा होकर दोनों सेनाओंको दन्य कर रही बी। उन दोनों बीरोंका अद्भुत एवं अकिन्य पराक्रम देख सिद्ध और चारणोंके समुदायोंको बड़ा विकाय हो रहा था। देखता, सिद्ध तथा बड़े-बड़े श्राप्त उन दोनोंको शावाशी दे खे थे। वे दोनों महारबी मेवके समान जान पहते थे; वे काणकारी जलको धारण किये शबस्यी बिजलीकी समकसे प्रकाशित हो रहे वे और बाणोंकी जीखरसे एक-दूसरेको ढके देते थे। दोनोंने दोनोंकी व्यक्ता काटकर सारबि और घोड़ोंको बीध डाला, फिर एक-दूसरेको बाणोंसे घायल करने लगे। बड़े वेगरे किये हुए परस्परके आधातसे जब वे अत्यन्त पायल हो गये तो अपने-अपने रचके पिछले धारामें गिर पड़े। अहत्यामा-का सारबि उसे मुखित जानकर रणभूमिसे दूर हटा ले गया। धीपके सारबिने भी उन्हें अखेत जानकर ऐसा ही किया।

#### संशप्तकों और अश्वत्यामाके साथ अर्जुनका घोर संप्राम, अर्जुनके हाथसे दण्डधार और दण्डका वध

शृतराहने पूरा∕—सञ्चय ! अर्जुनका संचातको तथा अश्वत्यामाके साथ किस प्रकार युद्ध हुआ ?

सक्षयने कहा—यहाराज ! सुनिये। संद्राप्तकोकी सेना समुद्रके समान दुर्लक्ष्य थी, तो भी अर्जुनने उसमें प्रवेश कर तूफान-सा सन्ध कर दिया। ये तेज किये हुए बाणोसे कीरवसीरोंके मसक काट-काटकर गिराने लगे। धोड़ी ही देरमें वहाँकी जमीन पट गयी और वहाँ पड़े हुए हेर-के-हेर मसक बिना नालके कपल-बैसे दिसाधी देने लगे । हजारों बाणोंकी वर्षा करके उन्होंने रखीं, हाकियों और घोड़ोंको उनके सवारो-सहित यमलोक भेज विचा। तीखे बाण मान-मारकर शहुओंके सार्रांव, ध्वजा, बनुव, बाण तथा राजवरित मुद्रिकासे सुत्रोधित द्वायोंको थी काट गिराया । यह देख बड़े-बड़े योजा सौहोंके समान हंकारते हुए अर्जुनपर टूट पड़े और तीसे तीरोसे वन्हें वायल करने लगे। तम समय अर्जुन और उन योद्धाओंमें रोमाञ्चकारी संपाप आरम्भ हो गया। अर्जुनपर सब ओरसे अन्होंकी वर्षा हो रही थी, तो भी वे अपने अखोसे उसका निवारण करके वाणोंसे मार-मारकर शहुओंके प्राण लेने लगे । जैसे हवा बाइलोंको क्षित्र-भिन्न कर देती है, उसी प्रकार वे विपक्षियोंके स्वोकी धिनयाँ उदा रहे थे।

उस समय अर्जुन अकेले होनेपर भी एक हजार महारियपोके समान पराक्रम दिखा रहे थे। उनका यह पुरुषार्थ देख देवता, सिद्ध, ऋषि और चारण भी उनकी प्रशंसा करने लगे। देवताओंने हुन्दुधि कवायी और अर्जुन तथा श्रीकृष्णपर पूरलोंकी वर्षा की। फिर वर्डा इस प्रकार आकाशवाणी हुई। 'जिन्होंने चन्द्रमाकी कान्ति, अप्रिकी दीप्ति, वायुका बल और सूर्यका प्रताप धारण किया है,

ये ही ये श्रीकृष्ण और अर्जुन रणचूमिमें विराज रहे हैं। एक रचपर बैठे हुए ये दोनों बीर ब्रह्म तथा इंकरकी चींति अजेय हैं। ये सम्पूर्ण प्राणियोंसे क्षेष्ठ नर और नारायण है।'

इस आक्षर्यसय वृत्तान्तको देश और मुनकर भी अख्यामाने युक्को क्रिये भरतीभाँति तैयार हो श्रीकृष्ण तथा अर्जुनपर धावा किया। उसने श्रीकृष्णको साठ तथा अर्जुनको ठीन बाण मारे। तब अर्जुनने क्रोधमे भरकर तीन बालोसे उसका धनुष काट दिया। यह देख उसने दूसरा अख्या भर्यकर प्रमुख काट दिया। यह देख उसने दूसरा अख्या भर्यकर प्रमुख हायमें क्षिया और श्रीकृष्णपर तीन सी तबा अर्जुनपर एक हजार बाणोका प्रहार किया। इतना ही नहीं, अख्यामाने अर्जुनको आगे क्वनेसे रोककर उनके उपर हजारो, लाखों और अरखों खाण बरसाये। उस समय ऐसा कान पड़ता जा मानो उसके तरकस, धनुष, प्रत्यक्का, रख, ब्यान तथा कवचसे और बाँह, हाथ, छाती, पुँह, नाक, कान, औल तथा मस्तक आदि अङ्गों एवं रोम-रोमसे बाण छूट रहे हैं। इस प्रकार अपने सायकसपूहोंको बौछारसे उसने श्रीकृष्ण और अर्जुनको श्रीध हाला और अत्यन्त प्रसन्न होकर महामेवके समान भयंकर गर्जना स्ति।

अश्रत्वामाकी गर्जना सुनकर अर्जुनने उसके चलाये हुए प्रत्येक बाणके तीन-तीन टुकड़े कर हाले। इसके बाद उन्होंने संशासकोंके रख, हाबी, घोड़े, सार्राथ, ध्वजा और पैदल सियाहियोंको घयंकर बाणोंसे मारना आरम्म किया। गाण्डीवसे छूटे हुए नाना प्रकारके बाण तीन मीलपर खड़े हुए हाबी और मनुष्योंको भी मार गिराते थे। उस समय अर्जुनने राजुओंके बहुत-से सबे-सजाये घुड़सवारों और पैदल सैनिकोका सफाया कर डाला। शानुओंमेंसे जो लोग रणमें पीठ दिसाकर भाग नहीं गये, बराबर सामने डटे रहे, उनके धनुष, बाण, तरकस, प्रत्यक्का, हाथ, बाँह, हाथके हथियार, छत्र, ध्वजा, घोड़े, रचकी ईमा, हाल, कवच और मसकको अर्जुनने काट हाला। पार्थके बाणोंके प्रहारसे रख, घोड़े और हाथियोंके साथ उनके सवार भी बनावायी हो गये।

यह देख अङ्ग, बङ्ग, कालङ्ग और निवाद देशके वीर अर्जुनको मार शलनेको इच्छासे हाथियोच सन्तर हो वहाँ बढ़ आये। किंतु अर्जुनने उनके हाथियोक कवक, मर्मस्वान, सूँड, महाबत, ध्वजा और पताका आदिको काट शला। इससे ये हाथी कड़के मारे हुए पर्यत्तिशासरकी भाँति जमीनपर बढ़ पड़े। इसी बीजमें अख्यामाने अपने धनुष्पर दस बाण बढ़ाये और मानो एक ही बाण छोड़ा हो, इस प्रकार उन इसोंको एक ही साथ छोड़ दिया। उनमेंसे याँच बालोने तो अर्जुनको घायल किया और पाँचने श्रीकृत्याको कत-विकृत कर दिया। उन दोनोंके हारीरसे खुनकी थारा बढ़ने लगी। उनका इस प्रकार पराभव देखकर सबने बड़ी माना कि अब वे मारे गये।

उस समय धननान् श्रीकृत्याने कहा—'अर्जुन ! दिलाई सथों कर रहे हो; मारो इसे । जैसे विकित्सा न करनेपर रोग बढ़कर कहदायक हो जाता है, उसी प्रकार लायरवाही करनेसे यह प्राप्त भी प्रवल होकर महान् दु:सदायी हो जायगा ।' 'बहुत अच्छा' कहकर अर्जुनने अग्रवान्की आहा स्वीकार की और सावधान होकर उन्होंने अग्रवामांकी बाँह, छाती, सिर और जहांको बाजोंसे छेंद डाला । किर घोड़ोंकी वागडोर काटकर उन्हें बाजोंसे श्रीधना आरम्य किया । योड़े घबराकर धागे और अग्रवामांको राजधूनिसे दूर हटा ते गये । अग्रवामा अर्जुनके बाजोंसे इतना घायल हो सुका वा कि किर स्वीटकर उनसे लक्नेकी उसकी हिम्मत नहीं हुई । बोड़ी देशतक घोड़ोंको ग्रेककर उसने आराम किया और किर कर्णकी सेनामें प्रयेश कर गया । तहननार श्रीकृत्या और अर्जुन संशासकोंका सामना करने चल दिये ।

इसी समय जास्की और पाण्डक्सेनाये बड़े जोरका आर्तनाद सुनायी पड़ा। वहाँ दण्डपार पाण्डवोकी बतुरिक्रणी सेनाका संहार कर रहा था। यह देश भगवान कृष्णने रक्को लौटाकर उधर ही पुमा दिया और अर्जुनसे कहा—'मगधदेशका राजा दण्डपार बड़ा पराक्रमी है, वह कहीं भी अपना सानी नहीं रखता। इसके पास श्रुओंका संहार करनेवाला एक महान् गजराज है, इसे युद्धकी ज्ञम शिक्षा मिली है और बल तो सबसे अधिक है ही। इनमेसे किसी भी दृष्टिसे यह राजा भगदत्तसे कम नहीं है। पहले तुम इसीका संदार कर बालो, फिर संशक्षकोंको मारना।' इतना कहकर भगवान्ते अर्जुनको दण्डधारके निकट पहुँचा दिया। यह काले लोहेके काव्य पहने हुए गुड्सवारों और पैदल सैनिकोंको अपने मदोन्सल राजराजके द्वारा गिराकर कुचलवा रहा या। यहाँ पहुँचते ही श्रीकृष्णको बारह और अर्जुनको स्रोलड बाण मारकर दण्डपारने उनके घोड़ोंको भी तीन-तीन बाजोंसे घायल किया। इसके बाद यह बारेबार हैंसने और गर्जने लगा।

तब अर्जुनने मल्लोसे उसके धनुष-बाण, प्रत्यञ्चा और धनताको कर दिया। इससे कृषित हो दण्डधारने श्लीकृष्ण और अर्जुनको प्रवराहटने हालनेकी इन्छासे अपने मदोन्पल गजराजको उनकी ओर बढ़ाया और तोमरोसे उन दोनोपर वार किया। यह देख पाण्डुनन्दन अर्जुनने तीन श्लूर मलाकर उसकी दोनों मुजाओं और मलकको एक ही साथ काट हाला, इसके बाद इसके हाथीको भी सी बाण मारे। उनकी बोटसे पीड़ित होकर हाथी और-जोरसे बिन्पाइने खगा और सकर काटना तथा लड़काइता हुआ इथर-उथर भागने लगा। अन्तमें टोकर साकर वह महाबतके साथ ही गिरा और मर गया।



युद्धमें दण्डधारके मारं जानेपर उसका भाई दण्ड ब्रोकृष्ण और अर्जुनका वध करनेके लिये वह आया। आते ही वह ब्रीकृष्णको तीन और अर्जुनको तेज किये हुए पाँच बाणोसे विदीणं कर डाला। उनकी चोटसे अत्यन्त व्यक्ति । लड़ी हुई और अर्जुन संशतकोका संहार करनेके लिये चल दिये।

तोमर मारकर भीषण गर्जना करने लगा । तब अर्जुनने उसकी 🏻 होकर वह हावी चिग्धाइता हुआ गिरकर मर गया । तत्पक्षात् दोनों बाँहें काट डाली और उसके मसकपर एक अर्थवन्द्राकार 🛮 दूसरे-दूसरे वोद्धा भी उत्तम हावियोपर सवार होकर विजयकी बाण मारा । उसकी चोटसे दण्डका पत्तक कटकर हाबीयरसे इच्छासे वढ़ आये, परंतु सब्बसाबीने औरोकी भाँति उन्हें भी जपीनपर जा पड़ा। इसके बाद उन्होंने दण्डके हाबीको भी | योतके फट उतार दिया। फिर तो शहुकी बहुत बड़ी सेना चाग

# अर्जुनके द्वारा संशप्तकोंका तथा अश्वत्थामाके हाथसे राजा पाण्ड्यका वध

सक्रय बढते हैं--महाराज ! अर्जुनने मङ्गल पहकी भारत वक्र और अतियक्र गतिसे चलकर बहुसंख्यक संदासकोका संदार कर बाला। अनेको पैदल, चुड़सवार, रबी और हाबी अर्जुनके बाणोकी मारसे अपना धेर्थ को बैठे, कितने ही चक्रार काटने लगे । कुछ भाग गये और बहुत-मे गिरकर पर गये । उन्होंने भल्ल, शुर, अर्थबन्द्र तथा वत्सदन्त आदि अर्खोसे अपने राष्ट्रओंके घोड़, सार्राय, ध्वजा, धनुष, बाज, हाय, संयक इधियार, भूजाएँ और मस्तक काट निराये। इसी



बीचमें उप्रायुधके पुत्रने तीन वाणीसे अर्जुनको बीध दिवा । यह देख अर्जुनने उसका सिर धड्से अलग कर दिया । वस समय वप्रायुधके समस्त सैनिक क्रोधमे भरकर अर्जुन-पर नाना प्रकारके अस-शस्त्रोकी वर्षा करने लगे। परंतु अर्जुनने अपने अत्योसे शत्रुओंकी अख्रवर्षा रोक वी और सायकोंकी झड़ी लगाकर बहुतों-से शकुओंका वध कर डाला।

जरी समय भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'अर्जुन ! तुम जिल्लाइ क्यों कर रहे हो ? इन संशप्तकोंका अन्त करके अब कर्णका क्य करनेके लिये शीप्र तैयार हो जाओ ।' 'अच्छा, ऐसा ही करता हूँ —यह कड़कार अर्जुनने शेष संशासकोका संहार आरम्भ किया । अर्जुन इतनी शीघतासे बाण हाथमें शेते, संघान करते और छोड़ते थे कि बहुत सावधानीसे देखनेवाले भी उनकी इन सब बातोंको देख नहीं पाते थे । अर्जुनका इस्तलायब देख क्वयं भगवान् श्रीकृष्ण भी आक्वर्यमें पड़ गये । उन्होंने अर्जुनसे बहा—'पार्च ! इस पृथ्वीपर दुर्थोधनके कारण राजाओंका यह महाभवेकर संहार हो रहा है। आज तुमने जो पराक्रम किया है बैसा ऋगीये केवल इन्हर्ने ही किया या ।' इस प्रकार बातें करते हुए लोकृष्ण और अर्जुन करे जा रहे से, इतनेहीमें उन्हें दुर्योधनकी सेनाके यस शङ्क, दुन्दृषि, भेरी और पणव आदि बाजोंकी आचाज सुनादी टी। तब श्रीकृष्णने घोड्रोको बद्दाया और वहाँ प्राचकर देखा कि राजा पापड्यके द्वारा दुर्योधनकी सेनाका विकट विस्वंस हुआ है । यह देश उन्हें बड़ा विस्तर हुआ । राजा पाण्ड्य अस्तविद्या तथा धनुर्जिद्यामें प्रवीण थे। उन्होंने अनेको प्रकारके बाण मारकर शतु-समुदायका नाश कर डाला या। सबुआंके प्रधान-प्रधान बीरोने उनपर जो-जो अस्त्र छोड़े थे, उन सबको अपरे सायकोसे काटकर वे उन बीरोंको यमलोक भेन युक्ते थे।

युवराष्ट्रने कहर—सञ्जय । अब तुम मुझसे राजा पाणकाके पराक्रम, अस्त्रिक्श, प्रभाव और बलका वर्णन करो ।

सञ्जवने कहा—महाराज । आप जिन्हें क्षेष्ठ महारबी मानते 🗜 उन सबको राजा पाण्ड्य अपने पराक्रमके सामने तुन्छ गिनते थे । अपने साथ भीव्य और द्वेणकी समानता बतलाना भी उन्हें बरदास्त नहीं होता था । श्रीकृष्ण और अर्जुनसे किसी भी बातमें वे अपनेको कम नहीं समझते थे। इस प्रकार पापका समस्त राजाओं तथा सम्पूर्ण अवस्थारियोंमें श्रेष्ठ थे । वे कर्णकी सेनाका संहार कर रहे थे। उन्होंने सम्पूर्ण योद्धाओंको क्षित्र-भिन्न कर दिया, हावियों और ठनके सवारोंको पताका, ध्वजा और अखोंसे होन करके पादरक्षकोंसहित मार डाला। पुलिन्द, स्तम, बाह्रीक, निषाद, आन्त्र, कुत्तल, दाक्षिणात्व और भोजदेशीय शुरवीरोंको सखहीन तथा करवासून्य करके उन्होंने मौतके घाट उतार दिया। इस प्रकार उन्हें कौरवोंकी बतुरङ्गिणी सेनाका नाश करते देख अश्वस्थामा उनका सामना करनेके लिये आया। उसने राजा पाण्ड्यके ऊपर पहले प्रहार किया, तब उन्होंने एक कणीं नामक बाण मास्कर अश्वस्थामाको बींध डाला। इसके बाद अश्वस्थामाने मर्मस्थानोंको विदीर्ण कर देनेवाले अत्यन्त घर्यकर बाण हाथमें लिये और राजा पाण्ड्यके ऊपर ईसते-ईसते उनका प्रहार किया। तत्पश्चात् उसने तेज की हुई धारवाले कई तीखे नाराच उठाये और पाण्ड्यपर उनका दशमी गतिसे प्रयोग किया। परंतु पाण्ड्यने नौ तीखे बाण मास्कर उन नाराचोंको काट डाला और उसके पहियोंकी रक्षा करनेवाले योद्धाओंको श्री मार डाला।

अपने राजुकी यह फुर्ती देखकर असत्वामाने धनुषको पण्डलाकार बना लिया और बावोकी बौछार करने लगा। आठ-आठ बैलोसे लीचे जानेवाले आठ गाड़ियोमें जितने बाण लदे थे, उन सबको असत्वामाने आधे पहरमें ही समाप्त कर दिया। उस समय उसका स्वस्थ्य क्रोयसे घरे हुए यमराजके समान हो रहा था। जिन लोगोने उसे देला, वे प्रायः होश-हवास लो बैठे। अस्त्यामाके चलाये हुए उन सभी बाणोको पाण्डयने वायव्याससे उड़ा दिया और उद्यस्तरसे गर्जना की।

तब द्रोणकुमारने उनकी ध्वजा काटकर वारों घोड़ों और सार्राधको यमलोक भेज दिया तथा अर्थवन्द्राकार बाणसे धनुष काटकर रशकी भी धांजियाँ उद्धा दीं। उस समय पद्यपि महारथी पाण्ड्य रबसे शून्य हो गये थे, तो भी अश्वत्वामाने उन्हें भारा नहीं। उनके साथ युद्ध करनेकी उसकी इच्छा अभी बनी ही हुईं थी। इसी समय एक महाजली गजराज बड़े बेगसे दौड़ता हुआ वहाँ आ पहुँचा, उसका सवार मारा जा चुका था। राजा पाण्ड्य हाथीके युद्धमें बड़े नियुण थे। उस पर्वतके समान ऊँचे गजराजको देखते ही वे उसकी पीटपर जा बैठे। उन्होंने हाबीको अंकुश मारकर आगे बढ़ाया और सिंहनाद करके होणपुत्रके क्यर एक अत्यन्त तेजस्वी तोमरका प्रहार किया। तोमरकी जोटसे अध्यक्षमाके सिरका सुवर्णमय मुकुट चूर-चूर होकर खनखनाता हुआ जमीनपर जा गिरा। अब तो कोचके मारे होणकुमारके बदनमें आग लग गयी, उसने शत्रुको पीझ देनेवाले यमदण्डके समान भयंकर चौदह बाण हाबमें लिये। उनमेंसे पाँच बाणोंसे तो उसने हाथीको



पैरोसे लेकर सुँड़तक बींध डाला, तीनसे राजाकी दोनों भुजाओं और मसकको काट गिराया तथा शेष छ: बाणोसे पाणकाके अनुपादी छ: महार्राष्ट्रयोंको यमसोक पठाया।

इस प्रकार महाबली पाण्डपको मारकर जब अञ्चलामाने अपना कर्तच्य पूरा कर दिया तो आपका पुत्र दुर्वोधन अपने निजोंके साथ उसके पास आवा और बड़ी प्रसन्नताके साथ उसने उसका खागत-सत्कार किया।

# अङ्गराजका वध, सहदेवके द्वारा दुःशासनकी तथा कर्णके द्वारा नकुलकी पराजय और कर्णद्वारा पाञ्चालोंका संहार

सञ्जय कहते हैं— महाराज ! आपके पुत्रकी आज्ञासे सड़े-सड़े हाथीसवार हाथियोंके साथ ही क्रोयमें भरकर पृष्टग्रुप्रको मार डालनेकी इच्छासे उसकी ओर बढ़े। पूर्व और दक्षिण देशके खनेवाले गज्ञपुद्धमें कुशल को प्रधान-प्रधान चीर थे, वे सभी उपस्कित थे। इनके सिजा अङ्ग, सङ्ग, पुण्डू, मगथ, मेकल, क्रोसल, न्छ, दशार्ण, निषय और कलिङ्गदेशीय योद्धा भी, जो हलियुद्धमें निपुण थे, वहाँ आसे। ये सब लोग पाञ्चालोकी सेनापर प्राण, तोमर और नाराबोकी वर्षा करते हुए आगे बढ़े।

उन्हें आते देख पृष्टपुत्र उनके हाणियोपर नाराजोंकी वर्षा करने लगा। अलेक हाणीको उसने दसन्दस, फ:-फ: और आठ-आठ बाणोंसे मारकर पाफल कर दिया। उस समय पृष्टपुत्रको हाथियोको सेनासे चिर गणा देख पाण्डय और पाखाल योद्धा तेज किये हुए अख-शख लेकर गर्जना करते हुए नहाँ आ पहुँचे और उन शाधियोपर बालोंको बौजार करते लगे। नकुल, सहदेव, ग्रेपदीके पुत्र, प्रचडक, साल्यिक, विस्तर्ण्या तथा सेकितान—ये सभी भीर बारों औरसे बाणोंकी इस्ही लगाने लगे।



तब म्लेक्डोने अपने हावियोंको अनुआंको ओर प्रेरित किया। वे हाथी अत्यन्त क्रोधमें भरे हुए थे; इसलिये रखों, घोड़ों और मनुष्योंको सुहोसे खींबकर पटक देते और पैरोसे द्याकर कुमल डालते थे । कितने ही योद्धाओंको उन्होंने दाँतोंकी नोकसे चार डाला और कितनोको मुँहमें लवेटकर कपर फेंक दिवा। दाँतोसे कुचले हुए जो लोग जमाँनपर गिरते थे, उनकी मुक्त बड़ी भवानक हो जाती थी। इसी समय अङ्गराजके हाबोळा सात्पक्तिमें सामना हुआ। सात्पकिने भयंकर वेगवाले नाराचरो हाथीके पर्गस्थानोको बीच डाला । हाथी चेदनासे मृक्ति होकर गिर पक्र । अङ्गराज उसकी ओटमें अपने शरीरको क्रियाये बैठा था, अब यह हाबीसे कूदना ही चाहता या कि सात्वकिने उसकी छातीपर भी नाराचसे प्रहार किया (चोठको न सँभाल सकनेके फारण वह भी पृथ्वीपर गिर पड़ा । इसके बाद नकुलने ययदञ्जके समान तीन नाराच ग्रासमें रिप्से और उनके प्रहारसे अङ्गराजको पीड़िश करके फिर सी बाणीसे उसके हाबीको भी वायल किया। तब अङ्गराजने नकुलपर एक सौ आठ तोपरोका प्रहार किया, किंतु उसने प्रत्येक तोपरके तीन-तीन टुकड़े कर डाले और एक अर्धचन्त्राकार बाण मारकर उसके महाकको भी काट लिया। फिर तो वह महेक्झाज हाबीके साथ ही चूमिपर गिर पड़ा ।

इस प्रकार अहुदेशीय राजकुमारके मारे जानेपर खाँकि यहायन कोश्वर्ष भर गये और हावियोत्तरित नकुलपर चढ़ आये । उनके साथ ही मेकल, उनकल, कलिड्डू, निषय तथा ताप्रलिस आदि देशोंके योद्धा भी नकुलको मार डालनेकी इच्छासे उतपर याणों और तोमगोकी वर्षा करने लगे । उन सबके अखोंकी वोज्यसे नकुलको दक गया देश पायाब, पाकाल और सोमक शक्तिय बड़े कोयमें भरकर वहाँ आ पहुँचे । फिर तो पायकवपश्चके स्था बीगोका उन हाथियोंक साथ भीर युद्ध होने लगा । उनकी वालोको हाड़ी लगा दी और हजागे तोबरोका चार किया । उनकी वालोको हाड़ी लगा दी और हजागे तोबरोका चार किया । उनकी वालोको हाड़ी लगा दी और हजागे तोबरोका चार किया । उनकी वालोको हाड़ी लगा दी और हजागे तोबरोका चार किया । उनकी वालोको हाड़ी लगा दी और हजागे तोबरोका चार किया । उनकी वालोक हा वे बाबी अपने सवारोस्तित वाल मारे, जिनकी चोटसे पीड़ित हो वे हाबी अपने सवारोस्तित निरकर मर गये ।

महाराज ! सहदेव जब कोधमें भरकर आपकी सेनाको भरमसान् कर रहा था , उसी समय दुःशासन उसके मुकाबलेमें आ गया । आते ही उसने सहदेवकी छातीमें तीन बाण मारे । तब सहदेवने सकर नाराबोंसे दुःशासनको तथा तीनसे उसके साराबिको बीध डाला । यह देख दुःशासनने सहदेवका धनुष काटकर उसकी छाती और भुजाओंमें तिहत्तर बाण मारे । अब तो सहदेवके कोधकी सीमा न रही, उसने बड़ी फुर्तीसे

[511]सं० म० (खण्ड—दो) २९

दुःशासनके रायपर तलवास्का बार किया। वह तलवार प्रत्यक्कासहित उसके धनुषको काटकर जमीनपर गिर पड़ी। फिर सहदेवने दूसरा धनुष लेकर दुःशासनपर प्राण्यनकारी बाण छोड़ा, किंतु उसने तीखी धारवाली तलवारसे उसके दो दुकड़े कर डाले और सहदेवको घायल काक उसके सारविको भी नौ बाण मारे। इससे सहदेवका क्रोध बहुत बढ़ गया और उसने कालके समान विकराल बाण हावमें लेकर उसे आपके पुत्रपर चला दिया। वह बाण दुःशासनका कथ्य छेदकर शरीरको विदीर्ण करता हुआ जमीनमें घुस गया। इससे आपका पुत्र बेहोश हो गया। यह देश सारवि तीले वाणोकी मार सहता हुआ अपने रचको रणमुम्मिसे दूर हटा ले गया।

इस प्रकार दु:शासनको पराला करके सहदेवने दुर्योधनकी सेनापर दृष्टि डाली और उसका सब ओरसे संहार आरब्ध कर दिया। दूसरी ओर नकुल भी कौरव-सेनको पीछे भगा खा था। यह देश कर्ण कोच्ये घरा हुआ वहाँ आया और नकुलको रोककर सामना करने लगा। उसने नकुलको धनुष काटकर उसे तीस बाणोसे धायल किया। तब नकुलने भी दूसरा धनुष लेकर कर्णको सचर और उसके सारविको तीन बाण गरे। पिन एक क्षुरप्रसे कर्णके धनुषको काटकर उसपर ठीन सौ बाणोंका प्रदार किया। नकुलके हारा कर्णको इस उरह पोड़ित होते देश सभी रथियोंको बहुर आखर्थ हुआ; देवता भी अत्यन्त विस्थित हो गये।

तदननार कणने दूसरा धनुष उठाया और नकुलके गलेकी हैसलीपर पाँच बाग मारे। तब नकुलने भी सात बालोसे कर्णको बीचका उसके धनुषका एक किनास काट गिराया। कपनि पुनः दूसरा धनुष विचा और नकुलके चारों ओरकी दिशाएँ बाणोसे आन्छादित कर दीं। किंतु महारबी स्कूलने कपकि छोड़े हुए उन सभी बाजोंको काट डाला। उस समय सायकसमूहोंसे भरा हुआ आकाश ऐसा बान पढ़ठा वा मानो उसमें टिष्ट्रियाँ छ। रही हों । उन दोनोंके बाणोरो आकाशका मार्ग रुक गया था, अन्तरिक्षकी कोई भी वस्तु उस समय जयोजपर नहीं पड़ती थी। उन दोनों महारवियोंके दिव्य बाणोंसे जब दोनों ओरकी सेनाएँ नष्ट होने लगी तो सभी योद्धा उनके बाजोंके गिरनेके स्थानसे दूर हट गये और दर्शकोंकी भाँति खड़े होकर तमाञ्चा देखने लगे । जब सब लोग वहाँसे दूर हो गये तो वे दोनों महारधी परस्पर बाणोंकी बीसारसे एक-दूसनेको बोट पहुँबाने लगे। कर्णने हेंसते-हेंसते उस युद्धमें बाणोंका जाल-सा फैला दिया, उसने सैकड़ों और हजारों बाणोंका प्रहार किया। जैसे बादलोंकी घटा घिर आनेपर उसकी झायासे अन्यकार-सा हो जाता है, वैसे ही कर्णके बाणोंसे अधेरा-सा छा गया। इसके बाद कर्णने नकुरुका धनुष काट दिया और युसकराते हुए उसके सार्यक्को भी रबसे मार गिराया। फिर तेज किये हुए चार बाणोंसे उसके चारों घोड़ोंको तुरंत बमलोक भेज दिया। तत्पक्षान् अपने बाणोंकी मारसे उसने नकुलके दिव्य रबके तिलके समान टुकड़े करके उसकी धांजर्या उड़ा दीं। पहिचोंके रक्तकोंको मारकर ब्लना, पताका, गदा, तलवार, बाल तथा अन्य सामधियोंको भी नष्ट कर दिया।

रथ, घोड़े और कवचसे रहित हो बानेपर नकुलने एक प्रचानक परिष उठाया, किंतु कर्णने तीसे बावोंसे उनके भी टुकड़े-टुकड़े कर डाले। उस समय उसकी इन्हियाँ व्याकुल हो गयाँ और वह सहसा रणचूमि छोड़कर चाग खड़ा हुआ। कर्णने हैंसते-हैंसते उसका पीछा किया और उसके गलेमें अपना धनुष उसल दिया। किर वह कहने लगा—'पाणुनन्दर! अब बलवानोंके साथ युद्ध करनेका साहस न करना। वो तुष्हारे समान हों, उन्होंसे भिड़नेका होसला करना चाहिये। माडीकुमार! हार गये तो क्या हुआ? रज्वाओ मत। जाओ, घरमें जाकत किय रही अवका वहाँ शीकृष्ण तथा अर्जुन हों, वहीं बले जाओ।'

यह कदकर कर्णने नकुलको छोड़ दिया। यहापि उस समय कर्णके लिये नकुलको मारना सहब था, तो भी कुलीको दिये हुए यसनको याद करके इसने उसे जीवित ही छोड़ दिया; क्योंकि कर्ण धर्मका हाता था। नकुलको इस पराजयसे बड़ा दु-स हुआ। यह उस्त्र्यास सेता हुआ अत्यन्त संकोचके साथ जाकर युधिहिएके रक्ष्यर बैठ गया।

इतनेमें सूर्यदेव आकाशके मध्यभागमें आ गये। उस दुपहरीये सुनपुत्र कर्ण चारी और वकके समान पूमता हुआ पाळालोका संदार करने लगा। प्राप्तुओक रब टूट गुप्ते, व्यज्ञ-पनाकाएँ कट गवी, घोड़े और सारवि मारे गये तथा बहुतोके रचके घुरे साध्वत हो गये। कुछ ही देरमें पाञ्चालसेनाके रथी पागते देखे गये। हाशियोके शरीर जुनसे लक्षपम् हो गये। ये उत्पत्तकी भाँति इधर-उधर भागने लगे। ऐसा जान पड़ता था, मानो वे किसी बढ़े भारी जंगलमें बाकर क्षवानलसे दाव हो गये हैं। इस समय हमें सब ओर कार्यक धनुषसे छूटे हुए बाजोंसे कटे अनेको सिर, मुखा और जंसाएँ दिलावी देती थीं। संधामधूमिमे सृक्षय वीरोपर कर्णकी बड़ी भीषण मार यह रही बी, तो भी पतडू जैसे अप्रिपर टूट पड़ते है, उसी प्रकार वे कर्णकी ओर ही बढ़ते जा रहे थे। महारखी कर्ण उर्हा-नहीं पाष्ट्रव-सेनाओंको पस्प कर रहा वा; अत: श्रविपत्त्रोग उसे प्रत्यकात्वीन अग्रिके समान समझकर उसके आगेसे भागने लगे। पाञ्चालवीरोपेंसे भी जो पोद्धा मरनेसे बच्चे वे, वे सब मैदान होहकर माग गये।

#### उलूक-युयुत्सु, श्रुतकर्मा-शतानीक, शकुनि-सुतसोम और शिखण्डी-कृतवर्मामें द्वन्द्वयुद्ध; अर्जुनके द्वारा अनेकों वीरोंका संहार तथा दोनों ओरकी सेनाओंमें घमासान युद्ध

संज्ञयने कहा—राजन् । एक और आपका पुत्र युकुसु कौरवोकी भारी सेनाको सदंद रहा था। यह देसकर उन्दर्क कही फुर्तीसे उसके सामने आया। उसने जोधमें भरकर एक श्रुरप्रसे युकुस्पका धनुष काट डाला और कार्यो धायाने उसे भी धायल कर दिया। युकुस्पने तुरंत ही दूसरा धनुष उद्याया और साठ वाणोंसे उनुकापर एवं तीनसे उसके सारविष्ठर द्वार करके फिर उसे अनेको बागोंसे बीच उल्लंग । इसपर उन्दर्कने युक्स्पुको बीस बाणोंसे धायल कर उसकी जानाको काट उत्तरा, एक भारतसे उसके सारविका हिए उद्या दिया, चारो घोड़ोंको धराशायी कर दिया और फिर पाँच बाजोंसे उसे भी बीच डाला। महाबली उन्दर्कत प्रदारसे युकुस् बहुत ही धायल हो गया और एक दूसरे रखपर चड़कर तुरंत ही खड़ीसे भाग गया। इस प्रकार युकुसुको परास्त्र करके उन्दर्क इन्दर्यट पाद्याल और सुद्धाय वीरोकी ओर बस्त्र गया।

दूसरी ओर आपके पुत्र कुरकमाने प्रातानीकके तथ. सारवि और घोड़ीको नष्ट कर दिया । तब महारबी प्रतानीकने क्रोबर्धे घरकर उस अध्यक्षित रक्ष्मेसे ही आपके पुत्रपर एक गदा फेंकी । यह उसके रथ, सारवि और घोड़ोंको घरप करके पृथ्वीपर जा पड़ी । इस प्रकार ये दोनों ही बीर रव्यक्रित होकर एक-दूसरेकी ओर देखते हुए रणाडुणसे खिसक गये ।

इसी समय शकुनिने अत्यन्त पैने बागोंसे सुतसोयको साथल कर दिया। किन्तु इससे वह तनिक पी विचलित नहीं हुआ। उसने अपने पिताके परम शकुको सामने देखकर उसे हजारों बागोंसे आच्छादित कर दिया। किंतु शकुनिने दूसरे बाण सोइकर उसके सभी तीरोंको काट काला। इसके बाद उसने सुतसोयके सारिथ, ध्वजा और घोड़ोंको पी तिल-तिल करके काट डाला। तब सुतसोय अपना श्रेष्ठ धनुष लेकर रखसे कृदकर पृथ्वीपर खड़ा हो गया और बागोंको उर्था करके आपके सालेके रखको आच्छादित करने लगा। किंतु शकुनिने अपने बागोंकी बौद्धारसे उन सब बागोंको नष्ट कर दिया। फिर अनेकों तीसे तीरोंसे उसने सुतसोयके धनुष और तरकसोंको भी काट डाला।

अब सुतसोम एक तलवार तेकर प्रान्त, उद्धान्त, आविद्ध, आपुत, पुत, सुत, सन्यात और समुदीयों आदि बौदह गतियोंसे उसे सब ओर घुमाने लगा। इस समय उसपर जो बाण छोड़ा जाता था, उसे ही वह तलवारसे काट डालता था। इसपर शकुनिने अत्यन्त कृषित होकर उसपर सर्वोंक समान विषेते वाणोंकी वर्षा आरम्य कर दी। परंतु सुतसीमने अपने शक्कांशल और पराक्रमसे उन सकको काट डाला। इसी समय शकुनिने एक पैने बाणसे उसको तलवारके दो दुकदे कर दिये। सुतसोमने अपने हाबमें रहे हुए तलवारके आये धारको ही शकुनिपर खींबकर मारा। वह उसके धनुष और बनुवको डोरोको काटकर पृथ्वीपर वा पड़ा। इसके बाद यह पुनीसे खुतकीतिके रवपर वह गया तथा शकुनि भी एक दूसरा भयानक धनुष लेकर अनेको शबुओंका संहार करता हुआ दूसरे ज्यानपर पाष्ट्रबॉको सेन्ह्रके साथ संशाम करने छना।

दूसरी और ज़िलव्ही कृतवर्मासे पिद्धा हुआ वा। उसने असकी हैसलीये पाँच तीहण बाण मारे। इसपर महारती कृतवर्माने क्रोचमें परकर उसपर साठ बाण होड़े और फिर हैंसते-हैंसते एक बाणसे उसका धनुष काट डाला। महाबली ज़िलव्हीने तुरंत ही दूसरा चनुष ले लिया और उससे कृतवर्मापर अत्यन्त तीहण नक्षे बाण होड़े। वे उसके कृववर्मापर अत्यन्त तीहण नक्षे बाण होड़े। वे उसके कृववर्माचा चनुष काट डाला तथा उसकी हाती और मुजाओपर असी बाण होड़े। इससे उसके सब अहोसे तथिर बहने लगा। अब कृतवर्माने दूसरा घनुष उठाया और अनेकों तीहों बाणोंसे ज़िलाव्हीके कंब्रोपर प्रहार किया। इस प्रकार वे होनों वीर एक-दूसरेको घायल करके लहुनुहान हो रहे हे तथा दोनों ही एक-दूसरेको घायल करके लहुनुहान हो रहे हे

इसी समय कृतवर्माने शिल्रव्हीका प्राणान्त करनेके तिये एक भवंकर बाण छोड़ा। उसकी छोटमे वह तत्काल मृर्डित हो गया और विद्वल होकर अपनी ध्वजाके डेडेके सहारे बैठ गया। यह देखकर उसका सार्ध्य उसे तुरंत ही रणधूमिसे हटा ले गया। इससे पाण्डवीकी सेनाके पैर उखड़ गये और वह इधर-उग्रर धागने लगी।

महाराज । इस समय अर्जुन आपकी सेनाका संहार कर खें थे। आपकी ओरसे जिन्हों, जिकि, कौरव, शाल्य, संशासक और नारायणी सेनाके वीर उनसे टक्कर ले रहे थे। सत्वसेन, चन्द्रदेव, मिकदेव, सुराक्चय, सौझृति, चिजसेन, मिकदार्या और बाह्योंसे पिरा हुआ जिन्होराज—ये सभी बीर संज्ञामधूनियें अर्जुनपा तख़-नरहके ज्ञाणसमूहोंकी वर्षा कर खें थे। योद्धालोग अर्जुनसे सैकहों और हजारोंकी संख्यामें टक्कर लेकर लुप्त हो जाते थे। इसी समय उनपर सत्यसेनने तीन, पित्रदेवने तिरसठ, बन्द्रदेवने सात, पित्रवयनि तिहत्तर, सौश्रुतिने सात, रायुक्तयने बीस और मुख्यानि नी बाण छोड़े। इस प्रकार संप्रामभूमिमें अनेको खेळाओंके बाणोसे विश्वकर अर्जुनने बदलेमें उन सभी राजाओंको बावल कर दिया। उन्होंने सात बाणोसे सौश्रुतिको, तीनसे सत्यसेनको, बीससे रायुक्तपको, आठसे बन्द्रदेवको, तीसे मित्रदेवको, तीनसे श्रुतसेनको, नीसे पित्रवयांको और आठसे सुशर्माको बींसकर अनेको तीले बाणोसे रायुक्तपको मार बाला, सौश्रुतिका सिर धड़से अलग कर दिया, इसके बाद फौरन ही चन्द्रदेवको अपने बाणोसे प्रमानको पर भेज दिवा और फिर पाँच-पाँच बाणोसे दूसरे पहारबियोको आगे बढ़नेसे रोक दिया।

इसी समय सत्यसेनने क्रोथमें भरकर बीकृत्वयर एक विशाल तोमर फेंका और बड़ी मीषण गर्जन की। यह तोमर उनकी दायीं भुशाको धायल करके पृथ्वीयर वा पड़ा। इस प्रकार श्रीकृष्णको धायल हुआ देख महारथी अर्जुनने अपने तीसे बाणोंसे सत्यसेनकी गति रोककर किर आका कुण्डल-मण्डल विशाल मत्त्रक धड़से अलग कर दिया। इसके बाद उन्होंने अपने पैने बाणोंसे म्झिबर्मायर आक्रमण किया तथा एक तीसे बत्यदन्तमें उसके सार्यव्यर खंट की। किर महाबली अर्जुनने सैकड़ी बाणोंसे संश्राकोपर वार किया और उनमेंसे सैकड़ी-हजारों बीरोको धराशाची कर दिया। उन्होंने एक शुरमरे मित्रसेनका मसक उड़ा दिया और



मुक्तर्माकी हँसरनीयर चोट की । इसपर सारे संशप्तक वीर उन्हें चारों ओरसे पेरकर तरह-तरहके शक्तोंसे पीड़ित करने रूने ।

अब महारथी अर्जुनने ऐन्हास प्रकट किया। उसमेंसे हजारों बाण निकलने लगे, जिनकी चोटसे अनेको राजकुमार, कविष वीर और हाबों-घोड़े पृथ्वीपर लोट-पोट हो गये। इस प्रकार जब बनुर्थर धनक्षय संसप्तकोंका संहार करने लगे तो उनके पर उसाइ गये। उनमेंसे अधिकांश वीर पीठ दिखाकर भाग गये। इस प्रकार वीरवर अर्जुनने उन्हें राजाबुजामें परान्त कर दिया।

राजन् ! दूसरी ओर महाराज युधिहिर बाणोंकी वर्षा कर रहे थे। उनका सामना स्वयं राजा दुर्योधवने किया। बर्मराजने उसे देखते ही बाणोंसे बींब डाला। इसपर दुर्वोचनने नी बार्वोसे युधिष्टिएपर और एक घालसे उनके सारविपर चोट की । तब तो धर्मराजने तुर्वोधनपर तेरह बाण छोड़े। उनमेंसे चारसे उसके बारों घोड़ोंको मारकर पाँचवेंसे सार्राधका लिए उद्घा दिया, छठेसे उसकी जाता काट डाली, सातवेसे बनुषके दुकड़े कर दिये, आठवेसे तलवार काटकर पृथ्वीपर निरा दी और दोष पाँच बाणोसे स्वयं दुर्योधनको पीड़ित कर हाला। अब आपका पुत्र उस अधारीन रक्षारें कुट् पड़ा । दुवाँचनको इस प्रकार विपत्तिमें पड़ा देसकर कर्ण, अचलामा और कृपाकार्य आदि योद्धा उसकी रक्षाके लिये आ गये। इसी समय सब पाण्डवलोग भी महाराज पुथितिरको घेरकर संवाय-पुथिये बढ़ने लगे। बस, अब दोनों ओरसे खुब संप्राय होने लगा । होनों ही पक्षके बीर वीरवर्गके अनुसार एक-दूसरेपर प्रहार करते थे; जो कोई पीठ दिसाता बा, उसपर कोई बोट नहीं करता बा। राजन् ! इस समय योद्धाओंने बड़ी मुक्ता-मुक्ती और हावा-पाई हुई। वे एक-दूसरेके केल पकदका लीचने लगे। युद्धका जोर यहाँतक बढ़ा कि अपने-परायेका ज्ञान भी लुप्त हो गया । इस प्रकार जब धमासान पुत्र होने लगा तो योद्धालोग तरह-तरहके जन्मोंसे अनेक प्रकारसे एक-दूसरेके प्राण लेने लगे। रणचुमिमें संबद्धों-हजारों कक्षन्य खड़े हो गये। उनके शस और कवच खुनमें लबपथ हो रहे थे। इस समय योद्धाओंको यद्यपि अपने-परायेका ज्ञान नहीं रहा था, तो भी वे युद्धको अपना कर्तव्य समझकर विजयकी त्यलसासे बरावर बुझ रहे वे । उनके सामने अपना या पराया-जो भी आता, उसीका वे सफाचा कर डालते थे। संघामचूमि दोनों ओरके वीरोमे सलबला-सी खी शी तथा टूटे हुए रथ और मारे हुए हाबी, फोड़े एवं योद्धाओंके कारण अगम्य-सी हो गयी थी। वहाँ क्षणमें खुनको नदी बहने लगती

थी। कर्ण पाञ्चात्सेका, अर्जुन त्रिगतीका और भीमसेन तीसरे पहरतक यह कौरव और पाण्डय-सेनाओंका भीषण कौरव तथा गजारोही सेनाका संहार कर रहे थे। इस प्रकार | संदार चलता रहा।

# दुर्योधन और कर्णका राजा युधिष्ठिर, अर्जुन एवं सात्यकिक साथ संप्राम

राजा भृतराष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! तुपने कहा कि चुचिहिएने महारबी दुर्योधनको रबहीन कर दिया था, सो उसके बाद उन दोनोंका किस प्रकार युद्ध हुआ ? इसके सिवा तीसरे पहरका रोमाञ्चकारी युद्ध भी कैसे-कैसे हुआ 7 यह सक वृत्ताना तुम मुझे सुनाओ।

सक्रयने कहा—राजन् ! जब दोनों ओरकी सेनाएँ आपसमें भिड़ गयीं तो आपका पुत्र एक दूसरे रक्षमें ऋड़कर संवामभूमिमें आया। उसने अपने सारविसे कहा, 'सूत ! बल, बल जल्दीसे; नहीं राजा युविश्वर हैं, वहीं युद्धे श्रीध ले बल।' तब सार्रांव तुरंत ही उस रचको हॉककर धर्मराजके सायने ले गया । वुर्योधनने फोरन ही एक पैने बाजसे उनका धनुष काट डाला । इसपर महाराज युधिश्वरने दूसरा धनुष लेकर वुर्वोधनके धनुष और ध्वजाके टुकड़े कर दिये। तब युर्वोधनने भी दूसरा धनुष लेकर उन्हें वायल कर डाला । इस प्रकार वे दोनों ही शीर अत्यन्त क्षोधमें भरकर एक-दूसरेपर पत्त्रोंकी वर्षा करने लगे, दोनों ही एक-दूसरेपर दार करनेका मौका देखने लगे, दोनों ही बाजोंकी खोटोंसे घायल हो गर्य तथा दोनों ही बार-बार सिंहके समान गर्जना और प्रहुक्तनि करने लगे। राजा युधिहिस्ने तीन बढके समान वेगवान् और दुर्घर्ष बाणीसे दुर्घोधनकी छातीयर चोट को। इसके बदलेमें आपके पुत्रने उन्हें पाँच तीऱ्या बाजोसे घायल कर दिया। इसके बाद उसने उनपर एक अत्यन्त तीङ्ग लोहमयी झाँक छोड़ी । उसे आते देख राजा युधिष्ठिरने तीन पैने बालोंसे उसके टुकड़े-टुकड़े कर दिये तथा पाँच बाणीसे दुर्वीधनको भी यायल कर डाला।

अब दुर्वोधन गदा उठाकर बढ़े वेगसे धर्मराजकी ओर वीड़ा। यह देसकर उन्होंने आपके पुत्रपर एक अत्यन देदीप्यमान सक्ति छोड़ी। उसने उसके कवचको तोड़का छातीपर बोट पहुँबायी। इससे वह अत्यन्त व्यक्तुल होकर गिर पड़ा और मूर्जित हो गया। इसी समय भीयसेनने अपनी प्रतिज्ञा याद करके धर्मराजसे कहा, 'महाराज ! इसे आप न मारे ।' यह सुनकर धर्मराज वहाँसे इट गर्व ।

अब आपके पक्षके योद्धा कर्णको आगे करके पाञ्चय सेनापर टूट यहे और उनके साथ युद्ध करने लगे। कर्णन अनेको चमचमाते हुए बाज सात्यकियर छोड़े। इसपर सालकिने फौरन ही उसे तथा उसके रथ, सार्रांव और योड़ोंको अनेको तीखे तीरोसे छा दिया। कर्णको इस प्रकार सार्यकिके काणीसे व्यक्षित देख आपके प्रज्ञके अनेकों अतिरबी हाची, घोड़े, रबी और पैवल सेनाएँ लेकर दीड़े। टनका सामना हुप्तके पुत्र आदि अनेको वीरोने किया । इससे बड़ाँ डाबी, घोड़े, रव और सैनिकोंका बड़ा भारी संहार

इसी समय पुरुषप्रवर श्रीकृष्ण और अर्जुन अपने नित्कर्मसे निपटकर तथा झालानुसार भगवान् झेकरका यूजन कर युद्धक्षेत्रमे आये। अर्जुनने गाण्डीय धनुष चड़ाकर सारी विका-विदिशाओंको बाणोसे ब्याप कर दिया; शतुओंक अनेको रब, आयुध, ध्वना और सारवियोंको नष्ट कर डाला तथा बहुत-से हाची, महाबत, धुइसमार, धोड़े और पैदलॉकी यमराजके घर भेज दिया। यह देखकर राजा दुर्योधन अकेला ही बाजोकी वर्षा करता अर्जुनपर टूट पड़ा। अर्जुनने सात काजीसे उसके धनुष, सारचि, बब्बा और घोड़ोको नष्ट करके एक बाणसे उसका एव काट डाला। इसके बाद ज्यों ही इन्होंने दुर्वोधनपर एक नवीं प्राणधातक बाण छोड़ा कि अञ्चलामाने बीचहीमें उसके सात दुकड़े कर दिये। इसपर अर्जुनने अपने बाणोसे अश्वत्यामाके धनुष, रक्ष और घोड़ोकी नष्ट कर दिया तथा कृपाचार्यक प्रवच्छ कोदण्डको भी ट्क-टूक कर डाला। इसके बाद वे कृतवमिक धनुष, ध्यजा और घोड़ोंको नष्ट करके तथा दुःशासनका भी धनुष काटकर कर्णके सामने आये । कर्ण भी परीरत ही सात्यकिको छोड़कर अर्जुनके सामने आया और उन्हें तीन तथा श्रीकृष्णको बीस बाणोंसे प्राचल कर जार-जार खाणोंकी वर्षा करने लगा।

इतनेहीमें सात्यांक भी आ गया। उसने कर्णपर पहले निन्यानवे और फिर सी बाणोसे चोट की। इसके बाद पान्कवपक्षके अन्यान्य खेळा भी कर्णपर बार करने लगे। युवायन्यु, ज्ञिसाच्छी, डीपदीके पुत्र, प्रभत्रक वीर, उत्तमीजा, पुप्त, नकुल-सहदेव, पृष्टद्वप्र, खेदि, करूब, मत्स और केकब देशके बीर तथा चेकितान और धर्मराज युषिहिर—इन सभी जूरवीरोने बहुत-सी बलबती सेना लेकर उसे चारों ओरसे घेर हिचा तथा उसपर तरह-तरहके अख-शस्त्रोकी वर्षा करने लगे। परंतु कर्णने अपने पैने बाणोंसे उस सारी शक्तवृष्टिको क्रिज-पित्र कर डाला । बात-की-बातमें कर्णकी अखशक्तिसे आक्रान्त होकर पाण्डबोंकी सेना शक्तहीन और बावल होकर भागने लगी । अर्जुनने हैंसते-हैंसते अपने अखोंसे कर्णके अखोंको नष्ट करके सम्पूर्ण दिशाओं, आकाश और पृथ्णिको बाणोंसे खाप्त कर दिया । उनके बाण मूसल और परियोंके समान गिर रहे थे तथा कोई छताबी और बजोंके समान जान पढ़ते थे ।

इस प्रकार आपके और पान्डवीके पक्के बोद्धा

विजयकी तालसासे युद्धमें जुटे हुए थे कि इसी समय स्पेदिव अलाबतके दिग्सरपर जा पहुँचे। सब ओर अन्यकार फैलने लगा तबा बड़े-बड़े धनुर्धर अपने-अपने योद्धाओंके सहित छावनीकी ओर बलने लगे। कौरबोंको जाते देख विजयी पत्त्वव भी अपने दिखिरोंको जल दिये। सब बीर बाजे-गावेके साथ सिंहनाद और गर्जना करते तथा अपने शतुओंकी हैसी एवं श्रीकृष्ण और अर्जुनको सुति करते जाते थे। इस प्रकार उन्होंने छावनीमें जाकर रातधर विज्ञाम किया।

# कर्णके प्रस्ताव और दुर्योधनके आग्रहसे शल्यका आनाकानीके बाद कर्णका सारिध बनना स्वीकार करना

राजा वृतराष्ट्रने पूछा—सहाय ! इसके बाद दुर्घोधनने क्या किया ? वह मन्द्रबुद्धि तो कर्णका सहारा पाकर पाण्डवोको उतके पुत्र और श्रीकृष्णके सहित परास्त करनेका दम भरता था। कितु बढ़े ही खेदकी बात है कि कर्ण अपने पराक्रमसे संज्ञाममें पाण्डवोसे पार नहीं पा सका। निःसंदेह जय-पराजय दैवाशीन ही है। मालूम होता है, अब जूएका परिणाम समीप ही आ गया है। हाथ! इस दुर्घोधनके कारण मुझे करिके समान अनेको तीवतर कष्ट सहने पड़ेंगे। मैं निल्ह्यति अपने पुगेके ही मारे जाने और परास्त होनेकी बात सुनता रहा है। क्या पाण्डवोको रोकनेवाला हमारी सेनामें कोई थी वीर नहीं है ?

सञ्जयने कहा—राजन् ! जो पुरुष शीती हुई बातके किये पीडिसे सोच-विचार करता है, उसका वह काम तो नहीं बनता, हाँ, किना वसे अवस्य साती रहती है। अब आपको इस कार्यमें सफलता मिलनी तो बड़े दूरकी बात है: क्योंकि पहले जान-बृह्मकर भी आपने इसके औकित्य-अनौकित्यक विचयमें विचार नहीं किया। महाराज ! पाण्डवोंने तो आपसे बार-बार कहा बा कि लड़ाई मत ठानिये, किंतु आपने मोहब्बा सुना ही नहीं। आपने पाण्डवोंके कपर बड़े-बड़े कुन्य किये हैं। इस समय भी आपहींके कारण यह राजाओंका भेर संहार हो खा है। परंतु जो बात बीत गयी, उसके विचयमें आप किना न करें। अब जिस प्रकार वह भर्यकर संहार हुआ, वह सुनिये।

यह रात बीतनेपर कर्ण राजा दुर्योग्रनके पास आचा और उससे कहने लगा, 'राजन् ! आज मेरी अर्जुनके साथ मुठणेड़ होगी; उसमें या तो मैं उस बीरका काम तमाम कर दूँगा या यह मुझे मार डालेगा ! मैं इन्द्रकी दी हुई शक्ति को बैठा है; इसलिये आज अर्जुन अवस्थ मेरे क्यर बाबा करेगा ! अब जो कामकी बात है यह सुनिये। मेरे और अर्जुनके दिव्य अखोंका प्रभाव तो समान ही है; किंतु शतुके पराक्रमको

बाबलनेपें, हाबकी सफाईमें, युद्धकोशलमें और अब-संवाहनमें अर्जुन मेरे समान नहीं है। इसके सिवा पर, बीर्व, विज्ञान, पराक्रम और निशाना सामनेमें भी यह मेरी बराबरी नहीं कर सकता। येरा जो यह विजय नामका धनुव 🕽, इसे विश्वकर्माने इन्हर्के लिये बनाया था । इसीके द्वारा इन्हरे देवीयर विजय प्राप्त की भी । इन्द्रने यह क्षेष्ठ धनुष परशुरामजीको हिया था और उन्होंने मुझे दिया । यह परशुरामजीका दिया हुआ प्रवास बनुष गामहीयसे भी बक्कर है। इसीके द्वारा परशुरायजीने ह्यासि बार पृथ्वीको जीता था । इसीसे अर्जुनके साब मेरे दो हाब होंगे। आज संवासचुमिमें विजयी और अर्जुनको बरातायों करके मैं आपको और आपके बन्धु-वान्यतोको आरन्धित करीगा । जिस प्रकार धर्ममे पूर्व अनुराग रत्ननेवाले संबंधी पुरुषका कार्यमें सफलता पाना त्याधार्थिक ही है, उसी प्रकार ऐसा कोई काम नहीं है जिसे मैं आपके लिये न कर सके। परंतु जिस बातमें मैं अर्जुनसे कम है, वह भी मुझे अवदय कता देनी चात्रिये । उसके धनुषकी डोरी दिव्य 🕽, तरकस अक्षय है तथा उसके पास अग्निदेवका दिया हुआ दिव्य रक्ष है, को किसी भी ओरसे तोड़ा नहीं जा सकता। इसके सिवा उसके धोडे यनके समान जेगबान हैं, ध्वता भी दिव्य और दीप्सिमती है तवा उतपर बड़ा ही विस्पयमें डालनेवाला एक वानर बैठा हुआ है। इससे भी बढ़कर वह बात है कि जगत्की रचना करनेवाले लर्च श्रीकृष्ण उसके सारवि और रक्षक है। इन सब बातोंकी मेरे पास कमी है: तो भी मैं अर्जुनके साथ युद्ध करना बाहता है। इयारे पहारे महाराज शल्प अवश्य श्रीकृष्णकी बराबरी कर सकते हैं। यदि वे मेरे सारशि बन जायें तो निश्चय ही आपकी विजय हो सकती है। अतः आप इन्हें मेरा सारब्य करनेके लिये तैयार कर तीजिये। इसके सिवा कई छकड़े मेरे लिये बाज लेकर चले तथा बढ़िया घोड़ोसे जुले हुए कई उत्तम-उत्तम रख मेरे

पीछे-पीछे चले जिससे कि आवश्यकता होनेपर में तुरंत दूसरा रथ बदल सकूँ। महाराज शल्प बाँकृष्णके समान ही अश्वविद्याके मर्मज़ हैं। यदि ये मेरे सारिच हो जाये तो मेरा रच श्रीकृष्णके रथसे भी बढ़ जाय। किर तो इन्द्रके सबित देवताओंका भी मेरे सामने आनेका साहस नहीं होगा। बस, मैं आपसे इतना प्रवन्ध कराना चाहता हूँ। किर में संशामभूमिमें जो काम करके दिलाकैंगा, वह आप देलेंगे ही। अजी ! किर तो जो भी पाष्ट्रव बार संचाममें मेरे सामने आखेंगे, उन्हें मैं सर्वचा परास्त करके ही छोड़िंगा।

संज्ञवने वहा — जब कार्यने आपके पुत्रसे इस प्रकार कहा तो उसने प्रसन्न चित्तसे उसकी प्रशंस्य करते हुए कहा, 'कर्ज ! तुम्हारा जैसा विचार है, मैं वैसा ही कर्मणा। फकड़े तुमारे बाण लेकर चलेंगे तथा हम सब सजालोग तुम्हारे पीछे-पीछे चलेंगे।' राजन् ! कर्णसे ऐसा कहकर आपका पुत्र बही विजयसे महारथी शल्यके पास गया और उनसे प्रेमपूर्णक कहने लगा, पहेचर ! आप सल्यात, महाभाग और वत्ताओंचे अमगव्य हैं। मैं सिर सुकाकर अल्यन्त विजयके साथ आपसे एक प्रार्थना करता हैं। आप अर्जुनके नाश



और मेरे हितके लिये केवल प्रेमके ही नाते कर्णका सारध्य करना स्वीकार कर लीकिये। आपके सार्राव वन जानेपर राधापुत्र कर्ण मेरे शत्रुओंको परास्त कर देगा। आपके सिवा कर्णके घोड़ोंकी रास पकड़ने योग्य कोई दूसरा व्यक्ति नहीं है। आप संश्राममें साक्षात् श्रीकृष्णके समान है। अता जिस

प्रकार विपुर-युद्धके समय ब्रह्माओने भगवान् शंकरकी सहायता की वी तथा जैसे श्रीकृष्ण सम्पूर्ण आपत्तियोंमें अर्जुनकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार आप कर्णकी रक्षा काँजिये। आरम्पमें ही शतुओंकी सैन्यशक्ति कम होनेपर भी उन्होंने हमारी बहुत-मी सेनाको नष्ट कर डाला था, फिर इस समयको तो बात हो क्या है ? इसलिये अब आप ऐसा उपाच कोजिये, जिससे पाण्डवलोग मेरी रही-सही सेनाका संहार न कर सके। पहले संधायभूमिमें अर्जुन इस प्रकार शहओंका संहार नहीं कर सकता था, किंतु अब श्रीकृष्णका साव हो जानेसे ही उसकी इतनी शक्ति बढ़ गयी है। अब पाण्ड्योकी सेनामें आपके और कर्णके हिस्सेका ही भाग रह गवा है, उसे आप कर्णके साथ पिलका आज एक साथ नष्ट कर टीजिये । आप कोई ऐसी चुकि कीजिये, जिससे पाछाल और सुक्रयोंके सहित कुन्तीके पुत्र शीध ही नष्ट हो जाये। कर्ण रक्षियोंचे क्षेष्ठ है और आप सारधियोंमें सर्वेतिम हैं। आप दोनोका-सा संबोग संसारमें न कभी हुआ है न होगा हो। जिस प्रकार श्रीकृष्ण सब अवस्थाओंमें अर्जुनकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार आप कर्णकी रक्षा क्रीजिये । आपके सारबि वन जानेपर तो कर्ण इन्द्र और समस्त देवताओंके हिंदवे भी अजेथ हो जायगा, फिर पाणाबीकी तो बात ही

दुर्योधनकी यह कत सुनकर शस्य एकदम क्रोधमें भर गये । उनकी चीहोरें बल पह गये तका हाच बार-बार कॉपने लगे । उन्हें अपने कुल, ऐक्वें, विद्या और बलका बड़ा गर्व बा। इसलिये उन्होंने क्रोथमे आंखें लाल करके कहा, दुर्योधन । अवहच ही तुम या तो मेरा अपमान कर रहे हो वा तुन्हें मेरे प्रति संदेह हैं। इसीसे तुम पुझे सारधिका काम करनेकी आज़ा दे रहे हो। नुम कर्णको हमारी अपेक्षा भी बेहु समझकर उसकी प्रशंसा करते हो। किंतु मैं उसे संज्ञाममें अपने समान नहीं समझता। तुम जो बढ़े-से-बड़ा कीर हो, उसे मेरे हिसोमें कर दो; मैं उसे संप्रापमें जीतकर अपने पर चला जाऊँगा। अथवा आज में अकेला ही युद्ध ककेंगा । तब तुम शबुओंका संहार करते समय मेरा पराक्रम देख लेना। जरा घेरी इन बज़के समान मोटी और गैठीली पुजाओंको तो देखो तथा येरे विवित्र धनुष, सर्पके सदृश बाण और मुवर्णपत्रसे मही हुई गदापर तो दृष्टि डालो । मैं अपने केजसे सारी पृथ्वीको फोड़ सकता है, पर्वतीको क्रिज-पित्र कर सकता है और समुद्रोंको सुखा सकता है। इस प्रकार शत्रुऑका दयन करनेये पूर्णतया समर्थ होनेपर भी तुम मुझे इस नीच सुतपुत्रके सारध्यका काम करनेकी आजा कैसे दे रहे हो ? यें इस नीचकी अपेक्षा सभी प्रकार श्रेष्ठ हैं, इसलिये उसका दासत्व करनेको कभी तैयार नहीं हो सकता। जो पुरुष प्रेमक्छ अपने आश्रित हुए किसी श्रेष्ठ व्यक्तिको नींच पुरुषके अधीन कर देता है, उसे उद्यको नींच और नींचको उद्य करनेका पाप लगता है। ब्रह्माचे ब्राह्मणोंको अपने मुखसे, हिंत्रयोंको भूजाओंसे, कैश्योंको जंपाओंसे तथा शुद्रोंको पैरोसे उत्पन्न किया है—ऐसा श्रृतिका मत है। इनमें क्षत्रियजाति सब कर्णोंको रक्षा करनेवाली, सबसे कर लेनेवाली और दान देनेवाली है। ब्राह्मणोंका काम पत्र कराना, पढ़ाना और विश्वद्ध दान लेना है। कृषि, गोपालन और धर्मानुसार दान देना वैद्योंको कर्म है तथा गृद्रलोग ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैद्योंको सेवाके काममें नियुक्त किये गये है। यह बात तो मैंने बिलकुल नहीं सुनी कि क्षत्रिय शुद्धकी सेवा करे। मैंने राजर्षियोंके बंदामें जन्म लिवा



है, मेरे मत्तकपर ज्ञासानुसार राज्याधिषेक किया गया है, लोग मुझे महारथी कहते हैं और क्दीजन मेरी स्तृति किया करते हैं। ऐसा होकर भी मैं सूतपुत्रका सारध्य करूँ—यह मेरे वज्ञाकी बात नहीं है। इस प्रकार अपमानित होकर तो मैं किसी प्रकार युद्ध नहीं कर सकूँगा। इसलिये अब मैं अपने यर जानेके लिये तुमसे आज़ा मौगता है।

पुरुवसिंह शल्य ऐसा कहकर उठ खड़े हुए और वहाँ जो राजा बैठे थे, इक्रोधपूर्वक उनके बीचसे जाने लगे। तब आपके पुत्रने बड़े प्रेम और मानसे उन्हें रोका और बड़े मीठे ज्ञब्दोमें उन्हें समझाते हुए कहने लगा, 'राजन् ! आप अपने विषयमें जैसा समझते हैं, नि:संदेह यह बात ऐसी ही है। प्रस्तु मेरे कवनका जो अभिप्राय है, जरा उसे भी सुननेकी कृता करें । आपके पूर्वपुरता सर्वदा सत्यभाषण ही करते रहे हैं: मैं समझता है, इसीसे आप 'आलांबनि" कहलाते हैं। तथा आप अपने शबुओंके लिये शल्य (कटि) के समान है, इसीसे पृथ्वीतलमें 'शल्य' नामसे विख्यात है। आप धर्मज है और पहले मेरा प्रिय करनेका बचन दे चुके हैं। अत: अब अपने उसी क्वनका पालन करनेकी कृपा कीजिये। आपकी अपेका न तो कर्ण बलवान् है और न मैं ही हैं: तो भी अश्वविद्याके सर्वक्षेष्ठ ज्ञाता होनेके कारण मैं आपसे ऐसी प्रार्थना कर रहा है। कर्ण शब्बविद्यामें अर्जुनसे श्रेष्ठ है और आप अस्विद्यामें बीकृष्णसे बद-बहकर हैं।'

इसपर राजा अल्पने कहा—'दुर्योधन! तुम सब सेनाके सामने मुझे श्रीकृष्णसे भी बढ़कर बता रहे हो, इससे मैं तुम्हारे ऊपर प्रसन्न हूँ। अच्छा लो, मैं कर्णका सारथ्य करना स्वीकार किये लेता हूँ। किंतु कर्णके साथ मेरी एक शर्त खेगी। वह यह कि युद्धके समय मैं उससे चाहे जैसी बात कह सकुँगा; उसमें वह किसी प्रकारकी आपत्ति न करे।' इसपर कर्ण और आपके पुत्रने 'बहुत अच्छा' ऐसा कहकर शल्यकी शर्त स्वीकार कर ली।

#### त्रिपुरोंकी उत्पत्ति और उनके नाशका प्रसङ्ग

मार्कप्छेयने मेरे पिताजीसे एक उपारचान कहा था। यह सब कथा में आपको सुनाता हूँ। उसे सुनिये और मैंने जो प्रार्थना की है, उसके विषयमें किसी प्रकारका विचार न कीजिये।

पहले तारकामय नामका एक संज्ञाम हुआ था। उसमें देवताओंने दैत्योंको परास्त कर दिया। उस समय तारक दैत्यके ताराक्ष, कमलाक्ष और विद्युत्ताली नामके तीन पुत्र श्रे । उन्होंने कठोर नियमोका पालन करते हुए बड़ी ही भीवण तपस्या की और अपने शरीरोंको बिलकुल सुला दिया। उनके संयम, तप, निषम और समाधिसे पितानइ ब्रह्माओ प्रसन्न हो गये और उन्हें वर देनेके लिये पधारे। उन तीनी देखोने सर्वलोकेश्वर बीक्याजीको प्रमाम किया और उनसे कहा, 'पितामह । आप इमें ऐसा का दीनिये कि हम तीन नगरोमें बैठकर इस सारी पृथ्वीपर आकाशनार्गमें विवात रहें। इस प्रकार एक हजार वर्ष बीठनेपा हम एक जन्छ मिले । उस समय जब हमारे तीनों पुर मिलकर एक हो जाये तो उस समय जो देवता उन्हें एक ही बाजसे नष्ट कर सके. व्यप्ति हमारी मृत्युका कारण हो ।' इसपर श्रीत्रहमनी 'ऐसा ही हो' यह कहकर अपने लोकको चले गर्म ।

ब्रह्मानीसे ऐसा वर पाकर वे देख कई जनक हुए। उन्होंने आपसमें सलाह करके मयक्तनक पास काकर तीन नगर बनानेको कहा । मतिमान् मधने अपने तपके प्रमानसे तीन पुर तैयार किये । उनमें एक सोनेका, एक वादिका और एक लोहेका था। सोनेका नगर लगमे, बांदीका अन्तरिक्षमें और स्प्रेहेका पृथ्वीमें रहा। ये तीनों ही नगर इच्छानुसार आ-जा सकते थे। इनपेसे प्रत्येककी लंबाई-बीड़ाई सी-सी योजन थी। इनमें आपसमें सटे हुए बड़े-बड़े भक्त और खुली हुई सङ्कें वी तथा अनेको प्रास्तदों और राजप्रारोसे इनकी बड़ी शोभा हो रही थी। इन नगरोंके अलग-अलग राजा वे । सुवर्णपय नगर तारकाक्षका था, रजतमय कमलाक्षका और लोहमय विद्युत्पालीका । इन तीनों दैत्योंने अपने ऋत्वकतसे तीनों लोकोंको अपने काबूमें कर लिया। इन देखोंके पास जहाँ-तहींसे करोड़ों दानव चोदा आकर एकजित हो गये। इन तीनों पुरोमें रहनेवाला जो पुरुष जैसी इच्छा करता, उसकी उस कामनाको मधासुर अपनी मावासे उसी समय पूरी कर देता या।

तारकाक्षके हरि नामका एक महाचली पुत्र वा । उसने बड़ी कठोर तपस्या की । इससे ब्रह्माजी उसपर प्रसन्न हो गये । उन्हें संतुष्ट देखकर हरिने यह वर माँगा कि 'हमारे नगरमें एक

दुर्योधनने कहा—महाराज शल्य ! पूर्वकालमें महर्षि ऐसी बादकी वन जाय कि जिसमें डालनेपर शस्त्रसे पायल हुए योद्धा और भी अधिक बलवान् हो जाये ।' इस प्रकार ब्रह्माजी-से वर पाकर तारकाकके पुत्र हरिने अपने नगरमें एक मुर्वीको जीवित कर देनेवाली बावड़ी बनवायी। दैत्वलोग जिस रूप और जिस केवमें यस्ते के उस बावड़ीमें डालनेपर वे उसी रूप, उसी क्षेत्रमें जीवित होकर निकल आते थे। इस प्रकार उस बावड़ीको पाकर वे सारे लोकोंको कष्ट देने लगे तथा अपनी घोर तपावासे सिद्धि याकर वे देवताओंके भयकी वृद्धि करने लगे । युद्धमे उनका किसी भी प्रकार नाश नहीं हो सकता था । अब तो वे लोभ और मोहसे अंधे होकर एकदम मतवाले हो गर्व । उन्होंने लजाको एक ओर रल दिया और सब ओर लूट-भार करने लगे। बरदानके मदमें चूर होकर वे समय-समयपर जहाँ-तहाँ देवताओंको भगाकर खेळासे विचाने लगे । उन मर्जादाहीन दुष्ट दानवीने देवताओंके प्रिय उद्यान और ऋषियोके पवित्र आक्रमोको नष्ट-५४ कर हाला ।

> इस प्रकार जब सब लोक पीड़ित होने लगे तो मरु हुणको साख लेकर देवराज इन्द्रने बढ़ाई कर दी और उन नगरीपर बे सब और बज-अहार करने लगे । किंतु जब वे ब्रह्माजीके वरके प्रभावसे वन अधेव नगरीको तोइनेयें समर्थ न हुए तो भगवीत होकर अनेको देवताओंको साथ है ब्रह्मानीके पास गर्थ और उन्हें देखोंके कारण पिरक्नेवाले अपने कष्टोंकी कहानी सुनायी। इस प्रकार सारा हाल सुनाकर उन्होंने प्रणाम करके ब्रह्मात्रीसे उनके वचका उराय पूछा। देवताओंकी सब बातें सुनकर धगवान् ब्राह्मजीने कहा, 'जो दैव्य तुमलोगोंको दुःस दे रहा है, वह तो येरा अपराध करनेमें भी नहीं खुकता । इसमें संदेह नहीं, मैं सब प्राणियोंके रिध्ये समान है। परंतु मेरा नियम है कि अर्घामेंचोंका तो नाम ही करना चाहिये । इसके रिप्ये उन तीनों नगरोंको एक ही काणसे तोड़ना होगा। किंतु इस कामको करनेमें जीवहादेवजीके सिवा और कोई समर्व नहीं है। इसलिये तुम सब उनके पास जाकर यह वर मीगो । वे अवस्य उन दैत्योंको मार डालेंगे।'

> ब्रह्मानीको यह बात सुनकर इन्हादि सब देवता उन्होंके नेतृत्वमें जीन्तादेवजीकी इस्लमें गये। भगवान् शंकर अपने शरणापत्रोंको धयके समय अध्ययन करनेवाले और सबके आत्यस्वरूप हैं। उनके पास जाकर वे सब उनकी सुति करने लगे । तब उन्हें तेजोराहि पार्वतीपति श्रीमहादेवजीका दर्शन हुआ । सभीने पृच्चीपर सिर रहाकर उन्हें प्रणाम किया और महादेवजीने आज्ञीर्वादद्वारा सत्कार करके सबको बठाया । फिर वे मुसकराते हुए कहने लगे, 'कहो, कहो, तुन्हारी क्या इन्छा है ?'

भगवान्की आजा पाकर देवतालेग स्वस्ववित्त होकर कहने रूगे, 'देवाधिदेव ! आपको नमस्कार है। प्रजापति भी आपकी सुति करते हैं और सबने भी आपको सुति की है; अग्य सभीकी सुतिके पात हैं और सभी आपको सुति करते हैं। श्रम्मो ! हम आपको नमस्कार करते हैं। आप सबके आश्रमस्थान और सभीका संहार करनेवाले हैं। ऐसे प्रहास्त्रस्थ आपको हम नमस्कार करते हैं। अग्य सभीके अधीक्षर और नियन्ता हैं तथा वनस्पति, मनुष्य, गौ और पहोंके पति हैं। हम आपको नमस्कार करते हैं। देव ! हम मन, वाणी और कमेंसि आपके शरणायत्र हैं; आय हमयर कृता कीविये।'

तब भगवान् प्रीकरने प्रसम्न होकर उनका स्वापन-सत्कार करते हुए कहा, 'देवगण ! भयको छोड़िये और बताइवे, मैं आपका क्या काम कमें ?'

इस प्रकार जब पहादेवजीने देवता, ऋषि और पितृपणको अभयदान दिसा तो अझाजीने उनका सत्कार करके संसारके दितके लिये कहा, 'सर्वेचर ! आयकी कृपासे इस प्रजापिकि पद्चर प्रतिष्ठित होकर मैंने दानयोको एक पहान् वर दे दिमा था। उसके कारण उन्होंने सब प्रकारको मर्यादा तोड़ दी है। अब आयके सिवा उनका और कोई भी संहार नहीं कर सकता। देवतात्वोग आयकी छरणमें आकर यही प्रार्थना कर रहे हैं, सो आय इनपर कृपा कांजिये।'

तब महादेवजीने कहा, 'देवताओ ! मैं चनुर-बाल धारण करके रचमें सकार हो संग्रामचुचिमें तुम्हारे शबुओंका संहार कर्मणा। अतः तुम मेरे लिये एक ऐसा रख और धनुष-बाण तलादा करो, जिनके हारा मैं इन नगरोको पृथ्वीयर गिरा सक्ष्ठ।'

देवताओंने कहा—देवेबर । हम तीनों लोकोंक तत्त्वोको जहाँ-तहाँसे इकट्ठे करके आपके लिये एक तेकोमय रव तैयार करेंगे।' ऐसा कहकर उन्होंने विश्वकर्यांक रचे हुए एक विज्ञाल रवको महादेवजीके लिये तैयार किया। उन्होंने विश्वा, बन्द्रमा और अधिको बाग बनाया तथा बड़े-बड़े नगरोंसे भरी हुई पर्वत, वन और डीपोंसे व्याह वसुन्वराको ही उनका रब बना दिया। इन्द्र, वस्त्या, यम और कुनेर आदि लोकपालोंको थोड़े बनाया एवं मनको आधार-धूमि बना दिया। इस प्रकार जब वह ब्रेष्ठ रब तैयार हो गया तो महादेवजीने उसमें अपने आयुध रखे। ब्रह्मदम्ब, कालदम्ब, रुद्धएड और ज्वर—ये सब ओर मुख किये उस रक्की रहामें नियुक्त हुए; अववाँ और अङ्गित उनके चक्ररक्षक बने; क्ष्मेद, सामकेद और समस्त पुराण उस रचके आगे चलनेवाले बोद्धा हुए; इतिहास और पनुषेंद पृष्टरक्षक बने तथा दिल्पमाणी और विद्याएँ पार्चरक्षक बनी। लोज तथा कष्ट्रकार और ओक्ट्रार रचके अप्रमागमें सुप्रोधित हुए। उन्होंने छहाँ क्ष्मुओंसे सुप्रोधित संवत्सरको अपना धनुष बनाया तथा अपनी छायाको धनुषकी असण्ड प्रत्यक्षाके स्वानमें रखा।

इस प्रकार रक्को तैयार देल वे कवक और धनुष धारण कर किया, सोम और अधिसे बने हुए दिव्य बाणको लेकर युद्धके लिये तैयार हो गये। तब देवताओंने सुगन्धपुतः बायुको उनके लिये ह्या करनेको नियुक्त किया। तब पहादेवती समझ युद्धस्त्रासे सुसजित हो पृथ्वीको कत्यावधान करते रक्कर सकार हुए। बहे-बड़े आधि, गन्धर्व, देवता और अप्तराओंके समूह उनकी सुति करने लगे। इस समय पन्धान इंकर सक्दग, बाण और धनुष धारण करके बड़ी हो सोध्य या रहे से। उन्होंने इंसकर कहा, 'मेरा सार्गाध बत्ते बनेगा ? देवताओंने कहा, 'देवेश्वर! आप जिसे आहा देने, बड़ी आपका सार्गाव बन जायगा—इसमें आप तनिक भी संदेह न करें।' तक भगवानने कहा, 'तुम सब्धे ही विकार करके जो मुझसे लेह हो, उने मेरा सार्गाध बना हो।'

यह सुनकर देवताओंने जितामह महान्तीके पास जाकर ज्ये प्रसब करके कहा, 'प्रगवन् ! आपने हमसे पहले ही कहा या कि में हुन्हारा हित कर्मना, सो अपना यह वचन पूरा कॉलिये । देव । हमने जो रथ तैयार किया है, यह बड़ा ही दुर्वर्ष है; भगवान् होकर उसके योद्धा नियुक्त किये गये हैं, पर्वतीके सहित पृथ्वी ही रथ है तथा नहत्वपाला ही उसका वक्य है । किन्तु उसका कोई सार्राच दिखायी नहीं देता । सार्राव इन सककी अपेक्षा वक् जड़कर होना चाहिये; क्योंकि रथ तो उसके अथीन रहता है । हमारी दृष्टिमें आपके सिखा और कोई भी इसका सार्राच बननेयोग्य नहीं है। आप सर्वगुलसम्पन्न और सब देवताओं में लेष्ट हैं । अतः अब आप ही रचपर बैठकर पोड़ोकी रास सैभालिये।'

बहरवीने कहा—देवताओं ! तुम को कुछ कहते हो, उसमें कोई बात झुठ नहीं है। अतः जिस समय भगवान् शंकर युद्ध करेंगे, मैं अवश्य उनके योड़े हॉकुंगा।

तब देवताओंने सम्पूर्ण खेकांके सद्दा भगवान् ब्रह्मजीको श्रीमहादेवजीका सारिय बराया। जिस समय वे उस विश्वचना स्वपर बैठे, उसके घोड्रोने पृथ्वीपर सिर टेककर उन्हें प्रणाम किया। परम तेजस्वी भगवान् ब्रह्माने स्वपर चड़कर घोडोंकी रास और कोड़ा संमाता और श्रीमहादेवजीसे कहा—'देवश्रेष्ठ ! रवपर सवार होड़ये।' तब भगवान् इंकर, विष्णु, सोम और ऑग्नसे उत्पन्न हुआ बाण लेकर अपने धनुषसे शतुओंको कन्यायमान करते रबपर चढ़े। उस समय महर्षि, गन्धर्व, देवसमूह और अप्यराओंने उनकी सुति की। मगबान् शिव रवपर बैठकर अपने तेवसे तीनों लोकोंको देवीप्यमान करने लगे। उन्होंने इन्हादि देवताओंसे कहा, 'तुमलोग ऐसा संदेश मत करना कि यह बाण इन पुरोको नष्ट नहीं कर सकेगा; अब तुम इस बाणसे इन असुरोका अन्त हुआ ही समझो।'

देवताओंने बहा, 'आपका कथन बिलकुत ठीक है।
अब इन दैत्योंका अन्त हुआ ही समझना चाहिये। आपका
वसन किसी प्रकार मिख्या नहीं हो सकता।' इस प्रकार
विचार करके देवतालोग बड़े प्रसन्न हुए। इसके बाद
देवताओंके साथ जले। उनके इस प्रकार कृष करनेपर साध
संसार और देवतालोग प्रसन्न हो गये। खांचगण अनेको
स्तोतोंसे उनकी सुति करने लगे और करोड़ी गन्धवंगण
तरह-तरहके बाने बजाने लगे। अब प्रगवान् शंकरने
मुसकराकर कहा, 'प्रवापते! चलिये; जिबर वे दैत्याचा है,
उधर ही घोड़े बढ़ाइये।' तब बढ़ाजीने अपने मन और वायुके
समान बेगवान् घोड़ोंको देख और दानबोसे गहित उन तीनो
पुरोकी ओर बढ़ाया।

इस समय नदीश्वरने बड़ी भारी गर्जना की, जिससे सारी दिशाएँ गूँन ठठी। उनका वह भीवण नाट सुनका तारकासुरके अनेको दैत्य नष्ट हो गये। उनके सिवा वो डोय रहे, वे मुद्धके लिये उनके सामने आ गये। अब जिल्लूलपाणि भगवान् इंकरने कोयमें भरकर अपने अनुवपर राँदा बड़ाया और उसपर बाण बड़ाकर उसे पाशुपताकसे युक्त किया। फिर वे तीनों पुरोके इकट्ठे होनेका विचन करने लगे। इस प्रकार जब ने धनुष बड़ाकर तैयार हो गये तो उसी समय तीनों नगर मिलकर एक हो गये। यह देखकर देखतालोग बड़ी हर्षथ्यनि करने लगे तथा सिद्ध और महर्षियोंके सहित उनकी स्तुति करते हुए जय-जयकार करने लगे।

इस प्रकार जब असङ्गतेनस्वी मगवान् शंकर असुरोका नहीं है।

संहार करनेकी तैयारी कर रहे थे, उनके सामने तीनों पुर एकजित होकर प्रकट हुए। उन्होंने तुरंत ही अपना दिव्य धनुष लॉककर उनपर वह जिल्सेकीका सारभूत बाण छोड़ा। उस बाणके पुटते ही तीनों पुर नष्ट होकर गिर गये। उस समय बड़ा ही आर्टनाद हुआ। महादेकत्रीने उन असुरोको भस्म करके पश्चिम समुद्रमें डाल दिया। इस प्रकार जिल्लेकहितकारी भगवान् शिवने कुपित होकर उस त्रिपुरका दाष्ट किया और देखोंको निर्मुल कर दिया। फिर अपने कोचसे उत्पन्न हुई अधिको रोककर उन्होंने कहा, 'तू जिल्लेकिको सम्म न कर।'

इस प्रकार देखोंका नाश हो जानेपर समस्त देखता, ऋषि और लोक प्रकृतित्व हो गये तथा बढ़े क्षेष्ठ वचनोंसे भगवान् इंकरकी सुन्नि करने रूने। फिर भगवान्की आज्ञा पाकर बद्धादि सभी देवगण सफलमनोरच होकर अपने-अपने स्वानोको कले गर्व। इस ठरह श्रीमहादेवजीने समस्त लोकोंका कल्पाण किया था। उस समय जिस प्रकार जगतकर्ता भगवान् ब्रह्मानीने उनका सारध्य किया था उसी प्रकार आप भी बारवर कर्णके अश्वोका संचालन कीजिये। राजन् । इसमें संदेह नहीं कि आप श्रीकृष्ण, कर्ण और अर्जुनसे भी लेष्ठ हैं। कर्ण युद्ध करनेमें श्रीमहादेखजीके समान है तो आप रथ होकनेचे साक्षात् ब्रह्माजीके सद्द्वा हैं। अतः जाय दोनो मिलका मेरे शहुओंको उन दैत्वोंके समान ही पचल कर सकते हैं। महाराज । अब आप ऐसा उपाय कीजिये जिससे आज कर्ण संद्रामधूमिये अर्जुनका वध कर सके। कर्णकी, इमारी और हमारे राज्यकी स्थिति अब आयहोके अपर निर्भर है। हमारी किजय भी आपपर ही अवलन्दित है। अतः आप कर्णके पोहोंका नियन्त्रण काजिये।

महाराज । कर्णको सर्प भीपरश्चरामजीने धनुर्तिहा सिसाधी है। यदि इसमें कोई दोव होता तो वे इसे कभी दिव्य अन्य न देते। मैं तो कर्णको अनियकुलमें उत्पन्न हुआ कोई देवपुत्र ही समझता है। यह कवज और कुण्डल पहने उत्पन्न हुआ है तथा विशालबाहु और महारथी है; इसलिये इसका जन्म मुरुकुलमें होना किसी प्रकार सम्भव नहीं है।

#### शल्यको सार्राध बनाकर कर्णका युद्धके लिये प्रयाण

एख दुवॉधनने कहा—वीरवर ! सारवि तो स्वीसे भी बढ़कर होना चाहिये । इसलिये आप संप्रामणूपिये कर्णके घोड़ोंका नियक्तण कीजिये । जिस प्रकार विपुरोंके नाजके लिये देवताओंने कोशिश करके ब्रह्माजीको भगवान् इंकिरका सारवि बनावा वा उसी प्रकार हम कर्णसे भी क्षेष्ठ आपको उसका सारवि बनाना चाहते हैं ।

शास्त्रमें कहा—राजन्! जिस प्रकार ह्याजीने महादेवजीका सारस्य किया वा और जिस प्रकार एक ही बाणसे सम्पूर्ण दैत्योंका संहार हुआ वा वह सब मुझे मालूम है। यह प्रसङ्ग ऑक्ट्रमको भी विदित ही है। वे भूत, भविष्यत्की सब बातोंको पूरी तरहसे जानते हैं। यह सब जानकर ही उन्होंने अर्जुनको सारच्य प्रहम किया है। यहि किसी प्रकार कर्णने अर्जुनको सार द्वाला हो उसे मरा देखका सीकृष्ण लयं युद्ध करने लगेंगे और जब वे क्येप करेंगे तो तुम्हारी सेनाका कोई भी राजा राजुओंकी सेनाका स्तमना नहीं कर सकेगा।

सञ्जयने कहा-राजन् ! जब माराज दाल्यने ऐसा कहा तो दुर्योधन कहने लगा, 'महाराज ! आप कर्याका अपनान न करें। वह समस्त चलकारियोंमें क्षेष्ठ और सम्पूर्ण अखिन्द्रामें पारंगत है। यह बात प्रत्यक्ष ही है कि उस राजिमें घटोत्कखने सैकड़ों मायाएँ रजी थीं, तब उसे कर्णने ही यारा दा। इन दिनोमें अर्जुन भी डाके मारे कथी डटकर कर्णके सामने सड़ा नहीं हुआ है। महाबली धीमको धी कराने बनुकको नोकसे युद्धके लिये उत्तेतित किया या और उसे 'ओ यूड़ ! अते पेटपाल ।' ऐसा कड़कर सन्त्रोचन किया था। उसने माडीपुत्र शुरबीर नकुलको भी संप्राममें परास्त कर दिया वा और किसी विशेष कारणसे ही उसे नहीं मारा वा। कर्णने ही वृष्णिकुलतिलक सात्पिकको युद्धमें परास्त किया था और उसे बलात् रखड़ीन कर दिया था। उसने <del>पृष्टद्वप्रादि सृक्</del>यद वीरोंको तो संप्रामचूमिमें ईसते-ईसते कई बार नीवा दिखाया था। भला, ऐसे महारक्षी कर्णको पाण्डवलोग कैसे परास्त कर सकते हैं। कर्ण तो कुपित होनेपर कब्रबर इन्ह्रको भी मार सकता है। आप भी सम्पूर्ण अस्त्रोंके ज्ञाता और समस्त विद्याओंमें पारंगत हैं। पृथ्वीमें आपके समान किसीका भी बाहुबल नहीं है। आप शतुओंके लिये शल्पके समान है, इसीसे आप 'शल्य' नामसे प्रसिद्ध हैं। सारे बदुवंशी मिलकर भी आपके बाह्याशमें पड़नेपर उससे हुटकारा नहीं पा सकते। राजन् ! कृष्ण क्वा आपके बाह्यलसे भी बलमें

बड़े-चड़े हैं ? जिस प्रकार अर्जुनके मारे जानेपर श्रीकृष्ण पाण्ड्यसेनाकी रक्षा करेंगे उसी प्रकार यदि कर्ण मारा गया तो आपको हमारी विद्याल वाहिनीकी रक्षा करनी होगी। महाराज ! मैं तो आपके बलसे ही अपने भाइयों और समसा राजाओंके ऋणसे मुक्त होना बाहता है।'

कन्ति वता—सहस्त्र ! जिस प्रकार ब्रह्माजी भगवान् इंकरके और ब्रोकृष्ण अर्जुनके सारधि बनकर उनका हित करते रहे हैं, उसी प्रकार आप सर्वदा हमारे हितमें तत्पर रहें।

हात्य केले—अधनी या दूसरेकी निन्हा अथवा स्तुति करना श्रेष्ठ पुरुषोका काम नहीं है तो भी तुमारे विश्वासके तिये में अपने विषयमें जो प्रशंसाकी कार्त कहता हूँ वह सुनो । मैं सावधानीसे घोड़ोंको होंकने, उनके गुण-दोषोंको जानने तका उनकी विकित्सा करनेमें इन्द्रके सार्शव मातरितके समान है। अतः तुम विचा न करो । अर्जुनके साथ युद्ध करते समय मैं तुम्हारा रच होंकुंगा।

दुव्यंचन्ते कहा—कर्ण ! महाराज प्रास्य श्रीकृष्णसं भी बढ़े सार्राध हैं। अब ये तुष्हारा सारध्य करेंगे। मातलि जैसे इन्त्रके राजको हॉकता है, उसी प्रकार में तुष्हारे राजके चोड़ोंको हकिंगे। अब तुम नि:संदेह पाण्डवोंको नीचा दिला सक्येंगे।

राजन् ! तब कर्णने प्रसन्न होका अपने सारिक्सरे कहा—'सून ! तुम प्रयेश मेरा रच तैयार करके लाओ ।' सारिक्षने कर्णके किवयी रचको विधिनत् सजाकर 'महाराजकी जय हो !' ऐसा कहकर निवेदन किया । कर्णने सार्व्याचकी जय हो !' ऐसा कहकर निवेदन किया । कर्णने सार्व्याचकी उस श्रेष्ठ रचका पूजन किया और उसकी परिक्रमा करके सूर्यदेवकी सुति की । फिर उसने पास ही रुद्दे हुए महराजसे कहा, 'राजन् ! रचपर बैठिये ।' महातेजन्ती शस्य रचके अग्रधागपर बैठे । इसके बाद कर्ण थी उसपर सचार हुआ । उस समय वहाँ होनों तेजस्वी चीरोंका स्कृतिगान हो रहा वा । यहाराज शस्यने घोड़ोकी रासे संचाली और कर्ण रचपर बैठकर धनुषकी टेकार करने लगा ।

त्य दुव्यंपनरे कर्णसे कहा—'बीरबर ! मैं समझता था कि महारथी भीष्म और होण अर्जुन और भीमसेनको मार हालेगे। किन्तु वे इस कर्मको नहीं कर सके। अब तुम या तो धर्मराजको केंद्र कर लो, या अर्जुन, भीमसेन और नकुल-सहदेवको मार हालो। अच्छा, तुम युद्धके लिये



प्रस्थान करो। तुन्हारी जय हो, कल्या पाण्डु-पुत्रोंकी सारी सेनाको मस्य कर दो ।'

कापने दुर्योधनकी बात स्वांकार करके एवा शल्यसे कहा—'महाबाहो ! घोड़ोंको बढ़ाइये, जिससे कि मैं अर्जुन, भीम, नकुल-सहदेव और युधिष्ठिरको मार सकूँ। आज पाण्डवीके नारा और दुर्वीयनकी विजयके लिये में हजारी तीसे बाग कोईगा।'

ज्ञत्य बेले—सूतपुत्र ! तुम पाण्डवीका अपमान क्यों करते हो ? वे तो सपल शास्त्रोंक पारगामी, महान् धनुर्धर, रणमें पीठ न दिखानेवाले, अजेथ और अत्यन्त पराक्रमी हैं। वे लाकात् इन्त्रको भी भवभीत कर सकते हैं। जिस समय तुम गाच्छेब धनुकको बहके समान श्रीषण टंकार सुनोगे उस समय इस प्रकार गाल बजाना भूल जाओगे। जिस समय मीयसेन दोत उलाइ-उलाइकर हाथियोकी सेनाका संहार करेगा इस समय तुम इस प्रकार बार्ते न बना सकोगे । जिस समय तुम बर्मराज युधिष्ठिर और मकुल-सहदेखको अपने पैने बाजोंसे शक्तुओंका संहार करते देखोगे उस समय ऐसी कोई बात नहीं कह सकतेगे।

सक्रपने कहा-नाजन् ! तक महराजकी इन सब बातोंकी उपेक्षा करके कर्णने उनसे कहा, 'अच्छा, अब रख

# शल्यके सारध्यमें कर्णका युद्धभूमिके लिये प्रस्थान और दोनोंका कटु-सम्भाषण

युद्धके लिये तैयार हो गया तो उसे देखकर समझ कौरवजीर हर्षधानि करने लगे। कर्णके प्रत्यान करते ही आपके पश्चके सब बीरोने भी मृत्युका भय छोड़कर हुन्द्रभि और मेरियोंके शत्यके साथ युद्धपूर्मिके लिये कुल किया। उस समय सारी पृथ्वी प्रगमगाने लगी तथा कर्णके धोड़े पृथ्वीपर गिर गये। कौरवोंके विनासकी सूचना देनेवाले वहाँ ऐसे ही और भी अनेको उत्पात हुए। किंतु देववत्र सवको बुद्धिपर ऐसा मोहजाल छ। गया कि उन्होंने उनकी कुछ भी परवा नहीं की। कर्णके कुछ करनेपर सब राजाओंने जयपोप किया। तब कर्णने राजा शल्यको सम्बोधन करके कहा, 'इस समय मैं अख-शख धारण किये रथमें बैठा हैं, अब मुझे कोयमें धो हुए बज़धर इन्द्रमें घी घव नहीं है। इन घोष्मदि योद्धाओंको युद्धमें सोते देखकर मेरा साहस बहुत बढ़ गया है। बास्तवमें अर्जुनका मुकाबला रणभूमिमें मेरे सिवा और कोई नहीं कर सकता । वह साक्षात् उपक्रप मृत्युके ही समान है। आचार्य ब्रोणमें शक्ससंचालनकी कुशलता, बल, धैर्य और सृक्ष्य वीरोकी ओर रच ले चलिये। मैं उनके साथ चार

सक्रपने कहा-महाराज ! जब महान् धनुर्धर कर्ण और विस्थ आदि सभी गुण थे, उनके पास बढ़े-बढ़े अल-शक्ष भी थे, जब वे ही कालके गालमें चले गये तो और सबेको भी ये कमजोर ही समझता है। अख, बल, पराक्रम, क्रिया, नीति और बढ़िया-बढ़िया हकियार भी मनुष्यको सुल पहुँबानेचे सवर्थ नहीं है। देखों, गुरु होणावार्य इन सव बातोंके रहते हुए भी शहुओंके हाबसे मारे गये। ये अप्रि और सूर्यके समान तेवल्यों, विच्यु और इन्त्रके समान पराक्रमी, वृहस्यति और शुक्रके समान नीतिकुशल और वहे ही दु:सह थे; तो भी शस उनकी रक्षा नहीं कर सके। इस समय दुर्योधनका पुरुषार्थं ढीला पड़ गया है; ऐसी स्थितियें मैं अपना कर्तव्य अच्छी तरह समझता है। अब आप शत्रुओंकी सेनाकी ओर रच बढ़ाइये। जहाँ सत्यप्रतिज्ञ राजा युधिष्ठिर मोजूद हैं, जहाँ भीमसेन, अर्जुन, श्रीकृष्ण, सात्पकि, सृक्षय वीर और नकुल-सहदेव बुद्धके मैदानमें इटे हुए हैं, वहाँ मेरे सिया और कौन योद्धा इन सब बीरोंसे टक्कर ले सकता है ? इसलिये मदराज ! आप इतित ही रणभूमिमें पाञ्चाल, पाण्डब

हाथ करके या तो उन्होंको मार डालूँगा या आवार्य द्रोणके मार्गसे खर्च ही यमराजके पास चला जाउँगा। पृतराष्ट्रनन्दन दुर्योधन सर्वदा ही मेरे कल्याणके लिये प्रयत्न करते रहे हैं। उनके लिये में अपने प्रिय मोग और दुस्त्वन प्राणीको भी निष्ठावर कर सकता हूँ। युझे यह ब्रेष्ट रब भगवान् परञ्चरामजीने दिया था; इसकी धुरी जरा भी शब्द नहीं करती। इसमें तरह-तरहके धनुष, ध्वजा, गदा, बाण, सङ्क और अनेकों बढ़िया-बढ़िया इकियार रखे बूए हैं। जिस समय यह चलता है, इससे कड़पालके समान भीवण धरधराहट होने लगती है। इसमें सफेद घोड़े जुते हुए हैं तबा अच्छे-अच्छे तरकस सुशोभित हैं। इस बेह रवमें बैठकर मैं अबदय ही अर्जुनको मार डालुँगा। यदि कर्व काल भी अर्जुनको बचाना बाहेगा तो मैं उसे भी नष्ट कर डार्जुना अञ्चला भीष्मके समान स्वयं ही वमलोक कता जाउँगा । अधिक क्या कहै, यदि उसकी रक्षाके लिये यम, वसम, कुक्षेर और इन्द्र भी अपने अनुवाधियोंसहित एक साव पिलकर युद्धपूर्मिमें आयेंगे तो मैं उसे इन सकके सहित परामत कर हुँगा।'

जब युद्धके जोदामें घरे हुए कर्णने ऐसी बातें कड़ी तो इन्हें सुनकर महराज हैसे और उसका तिरस्कार करके बीखद्दीमें रोककर कहने लगे, 'कर्ण ! बस, अब चूप रहा ! तुम जोदामें आकर बहुत बड़ी-बड़ी बातें कह गये हो । मला, कहाँ नरावेष्ठ अर्जुन और कहाँ नराक्षम तुम । यह तो बताओ,



अर्जुनके सिवा और ऐसा कौन है जो साक्षात् विष्णुमगवान्से सुरक्षित यादवीके राजमवनको बलात् नीचा दिसाकर सर्व पुरुषोत्तम श्रीकृष्णकी छोटी बहिनका हरण कर सके तथा तीनों स्वेकोंक अधीवरोंके भी इंबर भगवान् इंकरको युक्के लिये सलकार सके। जब विराट-नगरमें गोहरणके समय पुरुषकेष्ठ अर्जुनने तुषों सारी सेना और होणाचार्य, अख्याना एवं भीष्मके सहित परास्त्र किया था, उस समय तुमने उसे क्यों नहीं जीत लिया ? अब आज तुष्टारे वायके लिये ही यह दूसरा युद्ध उपस्थित हुआ है। यदि तुम शहके भयसे भाग न गये तो अवश्य ही मारे जाओगे।

महराजके इस प्रकार कटुचायण करनेपर कौरव-सेनावित कर्ण अज्ञन्त कोधमें भर गया और उनसे कहने लगा, 'रहने दो, रहने दो, इस प्रकार क्यों बड़बड़ाते हो, अब तो मेरा और अर्जुनका युद्ध होनेहीबाला है। यदि यह सोमायमें मुझे परास्त कर दे तो तुन्हारी ही बात सब मानी बायेगी।' इसपर महराजने 'ऐसा ही हो' इतना कहकर और कोई उत्तर नहीं दिया। तब कर्णने युद्धके लिये उत्सुक होकर उनसे कहा 'शल्य। रख बड़ाओ।'

चुद्धके लिये कुछ करके कर्णने अपनी सेनाको उत्तरहित करनेके लिये पाण्डवीके एक-एक वीरसे मिलनेपर बहा, 'आज तुपनेसे जो सोई मुझे श्रोतवाहन अर्जुनसे पिलावेगा को यें सबेच्छ धन हूँगा। यदि उतनेसे भी उसकी हुप्ति न हुई तो उसे राजोंसे घरा हुआ एक छकड़ा और हुँगा। बदि इसमें भी संतोष न हुआ तो उसे हाथीके समान बलबान् छः बैलोसे जुता हुआ एक सोनेका रव दूँगा। यदि इतनेसे भी प्रसन्न न हुआ तो उसे सी हाथी, सी गाँव, सी मुक्जिय रख, सौ मुजिक्षित और इष्ट-पुष्ट सोई तथा सुवर्णसे यहे हुए सीगोवाली चार सी दुधार गीएँ दूँगा। यदि इन सकतो पाकर भी वह प्रसन्न न हुआ तो जो चीज वह सबये लेना बाहेगा वहीं उसे दूँगा। मेरे पास पुत्र, बी तथा दूसरे जो भी भोगोंके सामन हैं वह सब तथा और भी जिस कलुकी वह इच्छा करेगा वही उसे दूँगा। जो पुस्त मुझे श्रीकृष्ण और अर्जुनका पता बतावेगा, उन दोनोंको मारकर उनका सारा धन में उसीको दे डालूँगा।' युद्धक्षेत्रमें सड़े हुए कर्णने ऐसी ही अनेको बातें कहीं तथा अपना श्रेष्ठ शङ्क बजाया । इन्हें सुनकर दुर्योधन तथा उसके अनुयायी बड़े प्रसन्न हुए। सब ओर दुन्दुमि और मुदङ्गोंका शब्द होने लगा तबा योद्धालीग सिंहके समान गरजने लगे।

तब यहराज झल्पने हैंसकर कहा, 'सूतपुत्र ! तुम्हें

हाथीके समान बलवान् छः बैलोसे जुता हुआ सोनेका रव देनेकी आवश्यकता नहीं है; अर्जुन तुम्हें खर्च हो दीस जावगा । तुम मूर्खतासे ही कुबेरकी तरह धन लुटाना चाहते हो, आज अर्जुनको तो तुम बिना यह किये ही देख लोगे। तुम जो बुद्धिहीन पुरुषोके समान अपना सारा धन देनेको तैवार हुए हो, इससे मालूम होता है कि अपात्रको बन देनेमें जो दोष है उनका तुम्हें पता नहीं है। तुम जो अपार धन देना चाहते हो उससे तो यज्ञादि करो । तुम मोहवश वृबा ही कृष्ण और अर्जुनको मारनेकी इच्छा करते हो । इमने यह बात तो कथी नहीं सुनी कि किसी गाँदहने युद्धमें सिंहको मार दिया हो। तुलों करनेयोच्य और न करनेयोच्य कामके विश्वयमें कुछ भी विवेक नहीं है। निःसंदेह तुम्हारा काल आ पहुँचा है। कोई भी जीवित रहनेवाला पुरुष भला ऐसी उटपटांग बातें कैसे कह सकता है ? तुम जो काम करना काहते हो वह ऐसा है जैसे कोई अपनी भुजाओंके बलसे सनुद्र पार करना चाहे अथवा पहाड़की चोटीसे कूदना चाहे । जब सध्यसाची अर्जुन अपना दिख्य धनुष लेकर सेनाको पीड़ित करता हुआ तुर्चे पेने बाणोंसे पीड़ित करेगा वस समय तुन्हें पहलाना ही पड़ेगा। जिस प्रकार कोई मालाकी गोदमें सोया हुना कालक चन्द्रपाको पकड्ना चाहे, उसी प्रकार तुम अज्ञानसे ही रवमें चढ़े हुए तेजस्त्री अर्जुनको परास्त करनेकी बात सोचते हो। विस प्रकार कोई घरके भीतर बैठा हुआ कुना बनमें रहनेवाले सिंहकी ओर पूके, उसी प्रकार तुम पुरुषसिंह अर्जुनके लिये बड़बड़ा रहे हो । कर्ण । बनमें सरगोशीके साध रहनेवाला गीदह भी जवतक सिंहको नहीं देखता लवतक अपनेको सिंह ही समझता रहता है। इसी प्रकार जबतक तुम रखपर वर्षे हुए श्रीकृष्ण और अर्जुनको नहीं देखते हो तथीतक अपनेको सिंह समझ रहे हो । जिस समय तुष्तारी दृष्टि अर्जुनपर पढ़ेगी, तुम तत्काल ही गीदह बन जाओंगे। जिस तरह अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार लोकमें चुहा और जिल्ली, कुना और बाय, गीदह और सिंह, सरगोदा और हाथी, मिथ्या और सत्य तथा वित्र और अमृत प्रसिद्ध है उसी प्रकार सब लोग तुन्हें और अर्जुनको भी समझते हैं।'

शल्यके इस प्रकार तिरस्कार करनेपर उनके शल्यसदुध वाक्योपर विचार करके कर्णने अत्यन्त कृषित होकर करा, 'शल्य ! गुणवानोंके गुणोंको तो गुणीजन ही परस सकते हैं, गुणहीनोंको उनका पता नहीं लग सकता । तुममें कोई गुण तो है नहीं; इसलिये तुम्हें गुणागुणका ज्ञान क्या हो सकता है ? अशी ! अर्जुनके बड़े-बड़े अस, क्रोध, पराक्रम, धनुन, बाज और वीरताको जैसा में जानता है, बैसा तुम नहीं समझ सकते । मेरा यह भवंकर बाण मनुष्य, घोड़े और हाथियोंका संद्वार करनेवाला, अत्यन्त भीषण और कवच एवं अस्तियोंको भी फोड़ डालनेवाला है। मैं रोवमें भरनेपर इससे पर्वतराज येकको भी तोड़ सकता है। किन्तु अर्जुन और इतिकृष्णको छोड्कर में किसी अन्य पुरुषपर इसका प्रयोग कथी नहीं कर्तमाः क्योंकि सन्पूर्ण वृष्णिवेदिग्योंकी लक्ष्मी श्रीकृष्णके आखित है और समत पाण्डवोकी विजयका आधार अर्जुन है। मेरे सिवा और ऐसा कीन है जो इन दोनोसे मुकाबला होनेपर इन्हें संधामसे पीते हटा सके। अर्जुनके पास गापडीय धनुष है और श्रीकृष्यके पास सुदर्शन चक्र । किंतु ये थीरपुरुषोको ही इरानेवाली चीजे हैं, मुझे तो इनसे हर्ष ही होता है। तुम तो दुहस्त्रभाव, मूर्स और बड़ी-बड़ी लड़ाइयोंसे अनिया हो । इस समय भवसे वीड़ित हो और इस्के कारण ही बहुत-स्त्रो अनर्गल बातें बना रहे हो । अरे पापी देशमें तपक्र हुए अञ्चित्रकृतकरांक दुर्वृद्धि ऋत्य ! मैं इन दोनोंको भारकर आज माई-बन्धुओंके महित तुष्हारा भी काम तमाम कर



दूँगा। तुम हमारे शत्रु होकर भी सुहद्-से बनकर मुझे श्रीकृष्ण और अर्जुनसे हरा रहे हो, सो मैंने यह बात पहले ही सुन रसी है कि महदेशका आदमी दृष्ट्रचित्त, असत्यभाषी और कुटिल होता है तथा उस देशके खोग मरते दमतक दुष्टता नहीं छोड़ते। ये असञ्चलोग मदिरापान करके हैंसते और चिल्लाते रहते हैं, कटमटांग गीत गाते हैं, मनमाना आचरण करते हैं और आपसमें अदलील बातें किया करते हैं। उनमें चला धर्म कैसे रह सकता है? ये लोग अपने घर्मड और नीच कम्मेंकि लिये प्रसिद्ध हैं। इसलिये इनके साथ वैर या मिजता कभी नहीं करनी चाहिये। इनमें लेह नामकी तो कोई घीज है ही नहीं। जब किसी मनुष्यको बिच्छ काटता है तो गुणी लोग उसका विष उतारनेके लिये यह मच्च पड़ा करते हैं—'अरे बिच्छु ! जिस प्रकार महदोदाके लोगोंसे मिजता नहीं हो सकती उसी प्रकार अब तेरा विष नष्ट हो मचा है, क्योंकि मैंने अवविचेदके मच्चसे उसकी शान्ति कर दी है।' सो यह बात ठीक ही जान पड़ती है। महदेशकी खियों भी बड़ी लेक्काचारिणी होती हैं। अतः उन्होंके गर्भसे जन्म लेकर तुम धर्मकी बात कैसे कह सकते हो ?

'मैं मतियान् पहाराज दुर्योधनका क्रिय पित्र हैं। मेरे प्राण और सारी सम्पत्ति उन्होंके लिये हैं। किंदु मालून होता है कि तुम्हें पापडवॉने अपनी ओर तोड़ लिया है। इसीसे तुम हमारे साथ सब प्रकार शतुका-सा वर्ताव कर रहे हो। पर याद रस्तो, जिस प्रकार गासिकलोग किसी धर्मंत्र पुरुवको धर्मपद्मसे विचलित नहीं कर सकते, उसी प्रकार तुम-जैसे संकड़ो पुरुव भी मुझे संज्ञामसे विमुख नहीं कर सकते। गुस्तर परमुरामजीने संज्ञाममें पीठ न दिलाकर देहत्याग करनेवाले पुरुवसिंहोकी जो सड़ित होती है, वह मुझे वतलायी थी। उसका मुझे आज भी सरण है। मैं तो ऐसा समझता है कि तीनों लोकोमें ऐसा कोई व्यक्ति नहीं है जो मुझे इस कामसे हटा सके। इसलिये तुम खुप रहो। मैं तुम्हें मारकर गांसाहारी जीवोंके हवाले कर देता; परंतु एक तो मुझे अपने मित्र दुर्पोचन और राजा मृतराष्ट्रके कामका लवाल है, दूसरे तुम्हें भारनेसे निन्दा होगी, तीसरे मैंने क्षमा करनेका चवन दिया है—इन तीन कारणोसे ही तुम अभीतक जीवित हो। कितु पदि किर ऐसी बाते कहोगे तो मैं अपनी वज्रतुल्य गदासे तुमारा सिर पृथ्वीपर गिरा तुगा।

इसके बाद करीने फिर बेधइक होकर कहा, 'चलों, रथ बकुओं।'

#### राजा शल्यका कर्णको एक हंस और कौएका उपाख्यान सुनाना

सञ्जयने कहा-राजन् । कर्णके ये जबन सुनकर राजा शल्यने उसे एक दृष्टान्त सुनाते हुए कहा-कुलकर्तक कर्ण ! में तुन्हें एक दूशना सुनाता है। कहते हैं, समूहके तटपर किसी धर्मप्रधान राजांके राज्यमें एक धनधान्यसम्बद्ध वैदय रहता था। वह यह-यागादि करनेवाला, दानी, क्षमाशील, अपने कपॉमें स्थित, पवित्राच्या और समस्त जीवीपर तथा करनेवाला था। उसके कई अल्पवयक पुत्र थे। वे एक कौएको अपना जुटा धात, दही, दूध और सीर आदि दे दिया करते थे। उस उच्छिड़को सा-साकर यह सुब हष्ट-पुष्ट हो गया और धमंडमें घरकर अपने सजातीय और अपनेसे श्रेष्ट पक्षियोंका अपमान करने लगा। एक बार उस समुद्रतटपर गरुडके समान लंबी-लंबी उद्याने परनेवाले मानसरोवरवासी हंस आये। तब उस धर्मही क्रीएने जो सबसे श्रेष्ठ जान पहता वा उस हंससे कहा, 'आओ, आज हमारी-तुम्हारी उड़ान हो जाय।' यह सुनकर वहाँ आये हुए सभी हंस हैंस पढ़े और उस बातूनी कीएसे कड़ने लगे, 'हम मान-सरोक्रमें रहनेवाले इंस हैं और इस सारी पृथ्वीपर उड़ते फिरा करते हैं। हमारी लंबी उद्यनके कारण सभी पक्षी हमारा सम्मान करते हैं। भैया ! तुम तो एक कौआ हो हो न ? फिर किसी बलिष्ठ इंसको उड़ानके लिये क्यों

चुनौती देते हो ? बताओं तो सही, तुम हमारे साच



कैसे उड़ सकोगे ?'

हंसकी यह बात सुनकर कीएने उसे बार-बार दुकारा और स्वयं क्षुद्र जातिका होनेके कारण अपनी बढ़ाई करते हुए कहने लगा, मैं एक सो एक प्रकारको उड़ाने उड़ सकता है। उनमेंसे प्रत्येक ड्यान सी-सी योजनकी होती है और वे सभी बड़ी अञ्चल और भॉति-भॉतिकी होती हैं। उनमेसे कुछ उड़ानोंके नाम इस प्रकार है—उड्डॉन (डॉवा डड़ना); अबडीन (नीचा उड़ना), प्रडीन (चारों ओर उड़ना), डीन (साधारण उड़ना), निडीन (धीरे-धीरे डड़ना), संडीन (सरित गतिसे उड़ना), तिर्वगृद्धीन (तिरका उड़ना), विडीन (दूसरोंकी चालकी नकल करते हुए उड़ना), परिद्रोन (सब ओर उड़ना), पराडीन (पीछेकी ओर उड़ना), सुडीन (सर्गकी ओर ठवना), अधिग्रीन (सामनेकी ओर उदना), महाबीन (बहुत क्षेणसे उड़ना), निर्द्धीन (परीको हिलापे बिना ही डड़ना), अतिहीन (प्रचण्डतासे डड़ना), संडीन डीन-डीन (सुन्दर गतिसे आरम्भ करके फिर पकर काटकर नीचेकी ओर बहुना), संद्यानोड्डीनदीन (सुन्दर गतिसे आरम्प करके फिर चक्कर काटकर जैया उड़ना), डीनविडीन (एक प्रकारकी उदानमें हुसरी उद्गान दिसाना), सम्यात (श्राणधर सुन्दरतासे उद्गकर फिर पंस फड़फड़ाना), समुदीय (कभी कारकी ओर और कपी नीचेकी ओर उड़ना), व्यतिरिक्तक (किसी लक्ष्यका संकल्प करके उद्देश), गतागत (किसी शक्यतक उद्देकर किर लोट भाना) और प्रतिगत (पलटा ज्ञाना) इत्यादि। मैं तुन्हारे सामने ये सब गतियाँ दिकाऊँगा; तब तुम्बं मेरी प्रक्तिका पता लगेगा। इनमेंसे किसी भी गतिसे में आकाशमें उड़ सकता 🛊 । तुम जैसा उचित समझते कहो और बताओं कि में किस गतिसे उड़े ?'

कीएके इस प्रकार कहनेपर एक इंसने ईसकर कहा, 'काक ! तुम अवश्य एक सी एक प्रकारकी उड़ाने जानते होगे; और सब पक्षी तो एक प्रकारकी उड़ान ही जानते हैं। मैं भी एक प्रकारकी गतिसे ही उड़ेगा। अन्य किसी गतिका मुझे ज्ञान नहीं है। तुमों जो उड़ान पसंद हो उसीसे उड़ो।'

यह सुनकर वहाँ जो दूसरे कौए थे वे हैंस पड़े और कहने लगे, 'भला यह हंस एक ही उड़ानसे सी प्रकारकी उड़ानोंको कैसे जीत सकेगा ?' अब वह कौआ और हंस होड़ बदकर उड़े। कौआ सी प्रकारकी उड़ानोंसे दर्शकोंको चकित करने लगा तथा हंस अपनी एक ही प्रकारकी मृदुल गतिसे उड़ रहा था। कौएकी अपेक्षा उसकी गति बहुत मंद थी। यह देलकर काँए हंसांका तिरस्कार करते हुए इस प्रकार कहने रूगे, 'यह हंस उड़ा तो सही, किंतु काँएके सामने इसकी गति तो इतनी मंद है।' यह सुनकर इंसने उत्तरोत्तर बेग जड़ाते हुए पश्चिमकी और समुद्रके कर उड़ान रूगायी। इस पात्रामें काँआ उड़ते-उड़ते कक गया। उसे किलाम रूनेके रिज्ये कहीं कोई टापू या बृक्ष दिखायों नहीं देता था। इससे उसे बड़ा भय हुआ और यह सोचने रूगा कि 'मैं बककर कहीं इस समुद्रमें ही तो न गिर पड़ेगा?'

अन्तमें यह अत्यन्त अपित होकर हंसके पास आया। इसकी ऐसी गिरी अवस्था देखकर हंसने सत्पुरुषोंके जतका स्परण करते हुए उसे बचा लेनेके विचारसे कहा, 'क्यों जी ! तुमने अपनी अनेक प्रकारको उद्यानीका बस्तान किया, परंतु उनका वर्णन करते समय अपनी इस गुद्ध गतिका उल्लेख नहीं किया। भला, इस समय तुम किस उद्यानसे उद्घ रहे हो, जो बार-बार तुम्हारी चोंच और डैने जलसे लग जाते हैं।'

कर्ण ! तब उस कीएने इंससे कहा, 'भाई इंस ! हम तो कीए है, व्यर्थ कांध-कांध किया करते हैं। मैं अपने प्राण तूनों सीपता हैं, तूम पुड़ों किसी प्रकार इस जरुके तीरतक तें करते।' ऐसा कहकर वह अपनी बोच और डैनोंसे



बलको स्पर्श करते हुए समुद्रमें गिर गया। यह देखकर हंसने कड़ा, 'काक! तुम तो बड़ी शेखी बचारते हुए कह रहे से कि मैं एक सी एक प्रकारकी उड़ाने जानता हूँ। फिर इस समय इस प्रकार बककर क्यों गिर रहे हो ?' इसपर कौएने दुःससे पीड़ित होकर कहा, 'इस ! मैं बूठन का-साकर ऐसा धर्मडी हो गया वा कि अपनेको साहात गरहके समान समझने लगा था। इसीसे मैंने अनेको कौओ और दूसरे पिक्ष्योंका भी बहुत अपमान किया था। किंतु अब मैं हुन्हारी इत्सा है, तुम मुझे किसी टापूके क्टपर पहुँचा दो। भैया! धदि मैं जीता-जागता फिर अपने देखमें पहुँच गवा तो किसीका निरादर नहीं कर्जगा। अब किसी प्रकार तुम मुझे इस आपत्तिसे उचार लो।'

इस प्रकार दीन वचन कहकर यह अवेत-सा होकर विलाप करने लगा। उसे कवि-कवि करते और समुद्रमें हुकते देखकर इंसको दया का गयी और उसने को पंजोसे प्रकड़कर बीरेसे अपनी पीठपर बढ़ा लिया। किर वह उसी स्वान्पर आ गया, जहाँसे कि शर्त लगाकर वे पहले उन्ने थे। वहाँ पहुँचकर असने कौएको नीचे उतारकर बढ़त बाबस बैधाया और किर इक्कानुसार किसी दूर देशको बला गया।

कर्ण ! इस प्रकार जूठनसे पृष्ट हुआ वह कौआ अपने बल और वीर्यका पर्यट पूलकर प्रान्त हुआ । जैसे पूर्वकालमें वह कौआ वैद्यांका जूठन साता था, उसी प्रकार तुन्ते भी पूरराष्ट्रके पुत्रोंने अपनी जूठन शिला-शिलाकर पाला है, इसीसे तुम अपने समकक्ष और अपनी अपेक्षा बेह पुत्रनोका भी अपमान करते हो । विराट-नगरने तो प्रोजावार्य, अग्रत्वामा, कृपावार्य, भीव्य तथा और सब कौरव भी तुष्टारी रहा कर रहे थे; उस समय तुमने अकेले अर्जुनका

काम तमाम क्यों नहीं कर डाला ? उस समय तुम्हारा पराक्रम कहाँ चला गया था ? जब संप्रामधूमिमें अर्जुनने तुन्हारे माईका वय किया वा, उस समय समस कौरव योद्धाओंके सामने सबसे पहले तो तुन्हीं भागे थे। इसी प्रकार हैतवनमें गन्धर्वीक आक्रमण करनेपर भी सारे कौरवीको छोड़कर पहले तुन्हींने पीठ दिलाची थी। उस समय भी अर्जुनने ही विज्ञतेनादि पञ्चवींको युद्धमें परास्त करके दुर्योधन और उसकी रानियोंको छुड़ाथा था। परधुरामत्रीने राजाओंकी सभामें श्रीकृष्ण और अर्जुनका जो पुरातन प्रधाव कहा था वह तो तुमने सुना ही था। इसके सिवा भीष्म और होण भी राजाओंके आगे इन दोनोंकी अषध्यताका वर्णन करते रहते थे। उनकी बातें भी तुम बार-बार सुनते ही रहे हो। मैं तुन्हें ऐसी कॉन-कोन-सी वाते बताडे जिन्हें देखते हुए अर्जुन तुष्कारी अपेक्षा कहीं बढ़-बढ़कर है। अब तुम शीध ही वसुरेकनन्दन बीकृष्ण और कुलीकुमार अर्जुनको अपने सेष्ठ रकपर बैठे हुए देखोगे । अतः जिस प्रकार कौएने सुद्धिमानीसे हंसकी अरण ले ली भी उसी प्रकार तुम भी बीकृष्ण और अर्जुनका आश्रव ले लो । जिस समय तुम एक ही रथपर चढ़े हुए भीकृष्ण और अर्जुनको पुद्धपे पराक्रम दिसाते देखीगे, उस समय ऐसी बार्जे नहीं कह सकतेने, जैसे जुगनू सूर्य और चन्द्रमाका तिरकार करे जारी प्रकार तुम मूर्सतासे उनका अपमान मत करो । महात्मा श्रीकृत्मा और अर्जुन पुरुषोमें लेष्ठ 🐍 तुम उनका जिल्लार न करो और इस प्रकार बनु-बदबार बाते बनाना क्रोड़ दो।

# कर्ण और शल्यका कटुसम्पाषण और दुर्योधनका उन्हें समझाना

सज्जनं कहा—सहासज ! इत्त्यव्यी ये अधिय बाते सुनकर कर्णनं कहा—शस्य । अर्जुनका रख हॉकनेवाले कृष्णके बल और अर्जुनके विच्यत्वरोका बैसा मुझे पता है वैसा तुम उन्हें नहीं जान सकते । तो भी उन दोनोंके साथ में बेधइक होकर संजाम करूँगा । बितु विश्वतर परशुरामवीने मुझे जो शाप दिवा है, आज वह मुझे बहुत संतप्त कर खा है । पूर्वकालमें मैं दिव्य अखाँकी प्राप्तिके लिये झाडाणवेष धारण करके परशुरामवीके यहाँ तहा था । जर समय अर्जुनका हित करनेके लिये वहाँ भी इन्द्रने ही मेरे काममें विज्ञ डाला था । एक बार गुरुजी मेरी जाँधपर सिर रखे सो रहे थे, उस समय उसने एक बेडौल कीवेके रूपमें आकर मेरी जाँधमें कादा । उसके जोरसे काटनेके कारण मेरे शरीरसे खुनकी धारा बहने लगी । बिंतु गुरुजीकी निद्धा न टूट जाय इस भयसे में तनिक भी न हिला-हुला । जगनेपर उन्होंने यह सब घटना देशी । पुझे ऐसा वैर्थवान् देखकर उन्होंने कहा, 'ओरे ! तू झाह्यण तो है नहीं, टीक-टीक बता दिया कि 'मैं सुत हूँ।' मेरी बात सुनकर महत्त्वपत्ती परशुरामजी कोयमें भर गये और मुझे शाप दिया कि 'सुत ! तूने झाह्यणका वेष कनाकर यह झहासा प्रांप्त किया है, इसलिये काम पड़नेपर तुझे इसका स्मरण न खेगा।' इसीसे इस अत्यन्त भयंकर घोर संधामके समय में उसे मूह गया हूँ। प्रान्य ! भरतवंशमें उत्पन्न हुआ यह अर्जुन बड़ा हो पराक्रमी, भीषण और सबका संहार करनेवाला है। मालुम होता है, आज बड़ा तुमुल युद्ध होगा और यह अनेकों

अर्जुनके साथ में अवस्य संत्राम करूँगा और उसे मृत्युके मुखर्मे डालकर छोड़ेगा। मुझे एक दूसरा अख भी मिला हुआ है, उसीसे में संप्रायभूमिमें अतुस्तित तेजस्वी अर्जुनको धराज्ञायी करूँगा। क्षल्य ! मैं संप्रामभूमिमें अर्जुनके साव जय या मृत्युको ही सामने रलकर युद्ध करूँगा। मेरे सिका और ऐसा कोई वीर नहीं है जो इन्ह्रके समान पराक्रमी पार्थके साथ अकेला रवानव होकर युद्ध कर सके। तुम तो निरे मूर्ल और मूबचित हो। तुम मुझे अर्जुनके बल-पराक्रमकी बाते क्या सुनाते हो ? अब मैं त्वयं ही संप्रापभूमिमें उसके पराक्रमसे प्रसन्न होकर क्षत्रियोकी सभामें उसका वर्णन करूंगा ! जो पुरुष अधिय, निदुर, शुद्र, आक्षेप करनेवाला और क्षमाशीलोका तिरस्कार करनेवाला होता है, उसके जैसे सैकड़रेको भी में मिड्डीमें मिला देता 🖡 किंतु आज केवल समयकी ओर देखकर में तुन्हें क्षमा कर रहा है। मेरा तो तुन्हारे साथ बड़ी सराज्ताका कर्ताव है, किंतु तुम टेड़ी-टेड़ी कार्त करते हो। तुम बढ़े ही मित्रहोडी हो। मित्रता तो सात पग साख रहनेसे हो जाती है। यह बड़ा ही कठोर समय आ गया है। राजा दुर्वोधन रणभूमियें आ गर्व 🛊 । मैं उन्होंकी विजयेकासे यहाँ आया है। किंतु तुम अर्जुनकी ही गुणगाथा गाये जाते हो, जब कि वास्तवमें उसके प्रति आपका अट्टर प्रेयसम्बन्ध भी नहीं है। आज विजय प्राप्त करनेके रिप्ते में आर्जुनपर अपना अध्येय और अजेव ब्रह्माश्च छोड़ैगा। इस दिव्य असके प्रभावने में दंखपाणि यम, पानाइस्त बस्या, गलाधा कुकेर और क्रव्रपाणि इन्द्रसे तथा किसी अन्य आतताची शबुसे भी नहीं हरता है; अतः मुझे श्रीकृष्ण और अर्जुनसे भी किसी प्रकारका भय नहीं है।

परंतु मुझे एक भय अवस्य है—एक बारकी बात है,

मैं विजयके उद्देश्यसे अस्य पानेके लिये पूम रहा वा। उस
समय अनेको भीषण वाणोंको चलानेका अन्यास
करते-करते मैंने मूलसे एक होमधेनुके बढड़ेको बाण मार
दिया। बेचारा बढ़ाझ निर्वन करमे चर रहा वा। यह देशकर
उसके स्वामी बाह्मणने कहा, चुकि तुमने इस निरपराध
होमधेनुके बबेको मारा है, इसलिये संत्राममें लड़ते रखते
तुम्हारे रखका पहिया गद्देमें फैस वायमा और तुम बड़ी
आपत्तिमें फैस जाओगे। ब्राह्मणके उस प्रवत झामसे मुझे
आज भी भय बना हुआ है। उस ब्राह्मणको मैंने हजार गीएँ
और छ: सौ बैल देने चाहे, परंतु मैं उसे प्रसत्न न कर सका।
मैं बड़े सत्कारपूर्वक उस ब्राह्मणको अपना भरा-पूरा

श्रविय वीरोंको संतप्त कर डालेगा। तो भी सत्यप्रतिज्ञ यर और भोगसामप्रियोके सहित सारी सम्पत्ति देनी चाही,



किंतु उसने उसे लेना स्वीकार न किया। इस प्रकार जब मैं प्रयासपूर्वक अपना अपराध क्रमा कराने लगा तो उस ब्राह्मणने कहा, 'सुलपुत्र! मैंने जो बात कही है वह तो बदल नहीं सकतो। मिख्याभाषण प्रजाका नाश करनेवाला होता है। यदि मैं अपने कथनको मिख्या कर हूँगा तो मुझे पाप लगेवा। अनः धर्मकी रहाके लिये मैं झूठ तो बोल नहीं सकता। मुझसे झूठ बुलवाकर तुम मेरी ब्राह्मी गतिका इबोद न करो। लोकमें कोई भी मेरी बाठको मिख्या नहीं कर सकता। अतः अब तुम शान्त हो जाओ।'

'इस प्रकार यद्याप तुमने मेरा तिरस्कार किया है तो भी मैंने सौहर्व्यवश तुन्हें यह प्रसंग सुना दिया है। अब तुम चुप रही और आगेकी बातपर ब्यान दी। तुम मेरे साथी, सेही और पित्र हो। इन तीन कारणोंसे ही अबतक जीवित बचे हुए हो। इस समय मेरे सामने राजा हुयोंधनका बड़ा भारी काम है और उसकी किम्मेवारी भी मेरे ही ऊपर है। मैं तुन्हारे कटोर वचनोंको क्षमा करनेकी प्रतिज्ञा कर चुका हूँ। शबुओपर विजय तो तुम-जैसे हजारों शस्योंकी सहायताके जिना भी मैं या सकता हूँ। किंतु मित्रसे होह करना बड़ा पाप है, इसीसे तुम अकतक बचे हुए हो।

इल्पने कह-कर्ण ! तुम अपने शत्रुओंके विषयमें जो

कुछ कह रहे हो वह सब तो तुम्हारा बकवाद ही है। मैं सहस्रों कर्णोंकी सहायताके बिना भी युद्धमें शबुओंको जीत सकता हैं।

मदराजके इस प्रकार कहतेपर कर्ण उनसे दूने कटुवाक्य कहने लगा । वह बोला, 'महराज । मैं जो बात कहता है उसे जरा ध्यान देकर सुनो। इस बातको कर्वा मैंने महाराज धृतराष्ट्रके पास सुनी थी। एक बार उनके महत्त्रमें कई प्राह्मण अनेको अज्ञत देशो और प्राचीन वृत्तान्तोका वर्णन कर रहे थे। वहाँ एक बूढ़े ब्राह्मणने वाहोक और महदेशकी निन्दा करते हुए कहा था-'जो हिमालय, गङ्का, सरस्की, यनुना और कुरुक्षेत्रसे बाहा तथा सिन्धु और उसकी पाँच सहायक नदियोंके बीचमें स्थित है यह वाहीक देश अर्पवाहा और अपवित्र है। उससे सर्वदा दूर रहना चाहिये। मैं एक गुप्त कार्यवदा कुछ दिन वाहीक देशमें रहा था। उस समय मैंने उनके आचार-विचारके विषयमें बहुत-सी वाते जान की थीं। जहाँ शाकल नामका नगर और आपगा नामको नदी है वहाँ वर्तिका नामके वाहीक रहते हैं। उनका चरित्र बड़ा निन्द्रनीय होता है। ऐसा कौन बुद्धिमान् होगा जो उन दुश्रारित्र, संस्कारहीन और दुराधा वाहीकोंके साथ मुर्छाभर भी गाना पसंद करेगा।' उस ब्राह्मणने वाहीकीको ऐसा दुरावारी बताया था। उनमें वर्ष कैसे रह सकता है ? वाहीक देतके लोग उपनयन आदि संस्कारीसे रहित होनेके कारण पतित समझे जाते हैं; उनकी खियाँ घरके नौकरोसे मैजून कराकर वन्हें जापन काती हैं। ये वर्मभ्रष्ट तथा यज्ञके अधिकारसे विश्वत होते हैं। इन्हीं सब कारणोंसे उनके दिये हुए हन्य, कल्य और दानको देवता, पितर तथा ब्राह्मणलोग नहीं स्वीकार कारो-यह बात सोगीमें जुब प्रसिद्ध है। एक विद्यान ब्राह्मणने तो यहाँतक कहा वा कि 'वाहीकलोग काठ और मिट्टीकी बनी हुई कुंडियोंमें भोजन करते हैं। उनमें सराब लियटा रहता है, कुत्ते उन बर्तनोंको बाटते रहते हैं, तो भी उनमें लाते समय उन्हें तनिक भी यूणा नहीं होती। वे भेड़, ऊँटनी और गदहीके दूध पीते हैं तबा उस दूधके वही, मक्सन और छाछ आदि भी खाते-पीते हैं। इतना ही खीं, वे वर्णसंकर संतान उत्पन्न करनेवाले और दुराचारी होते हैं। शुद्ध-अशुद्धका विचार छोड़कर सब तरहका अन्न का लेते हैं। इसलिये विद्वानोंको बाहिये कि 'आरड्' नामसे प्रसिद्ध वन बाहीकोंका संसर्ग त्यान दें।'

'इसी प्रकार कारस्कर, माहिकक, कलिङ्ग, केस्ल, ककोंटक, वीरक और दुर्धर्म नामक देशोंका भी लाग करना उचित है। प्रस्थल, मह, गान्धार, आरड्ड, साग्न, बसाति, सिन्धु तका सीवीर देश प्राय: निन्दित और अपवित्र माने गये हैं। पाञ्चाल देशके लोग बेटोका स्वाध्याय करते हैं, कुरु देशके निवासी धर्मका आलय लेते हैं। मत्स्य देशके लोग सत्यवादी और शुरसेननिवासी यह करनेवाले होते हैं। पुरबके खोग द्यसदित करते हैं, दक्षिणी लोगोंका बर्ताव शुद्रोंके समान होता है। वाहीक लोग बोर तथा सौराष्ट्र निवासी वर्णसंकर होते हैं। मगब देशके मनुष्य इक्तरेसे ही बात समझ लेते है, कोसलकी प्रजा दृष्टिके संकेतको समझती है, कुरु और पाकालके लोग आधी बात कह देनेपर पूरी बात समझ पाते हैं तदा आल्य देशके निवासी पूरी बात कहनेसे ही अने हदयपुरा करते 🐉 तिर्विदेशकी प्रजा पहाड़ी लोगोंकी तरह जूर्स होती है। यवन लोग सब बातोंको अनावास ही समझ लेते और विशेषतः शुरुबीर होते हैं। यरेक्ड जातिके लोग अपने संकेतके अनुसार बर्ताय करते है। दूसरे सच्ची त्येग पूरी बात कहे बिना उसे नहीं समझ पाने । वाहीक और यह देशके मनुष्य तो पूरे गैकार होते हैं, वे किसी रवीका मुकाबला नहीं कर सकते। प्रान्य ! तुम भी ऐसे ही हो। तुपमें उत्तर देनेकी भी बोम्बता नहीं है। मैं तो इंकेको चोट कड़ता है—यह देश पुन्तीके समस्त देशोंका मल है। ऐसा समझकर तुम अपनी जवान बंद करो, मेरा विरोध न करो; नहीं तो पहले तुम्हारा ही वध करके पीछे शोक्षण और अर्जुनको मार्गणा ।

इल्डो कहा-कर्ण ! तुम जिस देशके राजा बने बेठे हो, उस अङ्ग्रेद्धये क्या होता है ? अपने ही सगेसम्बन्धी जब रोगसे पीड़ित हो जाते हैं तो उनका त्याग कर दिया जाता है। अपनी ही स्त्री और बढ़ोंको वहाँके लोग सरे वाजार बंधते 🕯। उस दिन रही और अतिरक्षियोंकी गणना करते समय बीच्चजीने तुपसे जो कुछ कहा वा, अपने इन दोषीपर ध्यान दे और कोच छोड़कर शान्त हो जाओ। सभी देशोंने बाह्मण है, सर्वत्र क्रजिय, वैदय और शह है तथा सब जगह सुन्दर इतका पालन कारेवाली सती साध्वी क्रियों भी है। सब देशोंने अपने-अपने धर्मका पालन करनेवाले राजाखोग है, जो दृष्टोंको रूप्य देते हैं। इसी प्रकार धार्मिक मनुष्य भी सर्वंत्र होते हैं। किसी देशके सभी निवासी पाप ही करते हो—यह बात डॉक नहीं है; उसी देशमें ऐसे-ऐसे सचरित्र और सदाचारी यनुष्य भी होते हैं, जिनकी बराबरी देवता भी नहीं कर सकते। कर्ण ! दूसरोके दोष बतानेमें सभी लोग बड़े प्रबीण होते हैं, किंतु उन्हें अपने दोषोंका पता नहीं रहता। अकवा अपने दोष जानते हुए भी वे ऐसे भोले बने रहते हैं, पानो उन्हें कुछ पता ही न हो।

देख राजा द्वर्षोद्यनने उन दोनोंको रोका। उसने कर्णको मित्रभावसे समझाया तथा शल्यके सामने द्वाब जोड़कर प्रार्थना की। उसके मना करनेसे कर्ण मान गया और

इस प्रकार कर्ण और शल्यको परस्पर विवाद करते | उसने शल्यको बातका कोई नवाब नहीं दिया। शल्यने भी शत्रुओंकी ओर अपना मुहै फेर रिज्या। तब राबा-नन्त्र कर्णने इंसकर शल्यको पुनः रथ आगे बदानेकी आजा दी।

## कौरव-व्यूहनिर्माण, कर्ण और शल्यकी बातचीत, अर्जुनद्वारा संशप्तकोंका, कर्णद्वारा पाञ्चालोंका तथा भीमद्वारा भानुसेनका संहार और सात्यकिसे वृषसेनकी पराजय

सक्रय बहते हैं-पहाराज ! तदरत्तर कर्णने पाण्डवाँका अनुपम ब्युड देखा, जो शत्रुसेनाका आक्रमण सहनेमें सर्वथा समर्थ था। पृष्टपुत्र उस व्यक्ति रहा कर रहा था। उसे देख कर्ण सिंहके समान गर्जना करता हुआ आगे बढ़ा। अपनी युद्ध-बाबुरीका परिचय देते हुए उसने पाण्डवोके मुकाबलेमें कौरव-सेनाकी ब्युह रखना की और पाण्डव-सैनिकोंका संदार करते हुए कर्णने राजा पुचिष्टिरको अपने दातिने भागमें कर दिया।

युक्तरहने पूरा-सङ्घय ! राषानन्दन कर्णने पाञ्चलो तथा पृष्ट्यप्र आदि महान् धनुर्धरोका साधना करनेके लिये कैसा त्युह बनाया वा ? व्युहके होनों बगलमें तथा आस-पास कोन-कोन चीर ताड़े थे ? पाण्यकोने भी मेरे पुत्रोंके पुकाबलेये कैसा व्युष्ठ रचा वा? किर दोनों सेनाओंका अत्यन दारुण युद्ध कैसे आरम्प हुआ ? उस समय अर्जुन कहाँ थे, जो कर्णने युधिहित्पर कहाई कर दी। यदि अर्जन निकट होते तो युधिष्ठिरके पास कौन फटकने पाता ?

सज्जयने करा—महाराज । आपकी सेनाका ज्यानियांण जिस प्रकार हुआ बा, उसे सुनिये। कृपाचार्य, नगचदेशके योद्धा और कतवर्मा—ये व्यक्तके दानिने पार्श्वमें मौजूद थे। इनके पक्षपोषक से महारसी शकुनि और उनका पुत्र उल्का ये दोनो चमचयाते भाले लिये हुए गन्धारदेशीय धुइसवारों तथा पर्वतीय योद्धाओंके साथ आपकी सेनाका संरक्षण कर रहे थे। इसी प्रकार संपानमें कुलल चौवींस हजार संशासक व्यक्तके वामपक्षकी रहामें लाई से। इनके पक्षपोषक थे काम्बोज, शक और यवन । ये लोग रब, घोड़े और पैटलॉकी सेनासे युक्त थे। बीचमें कर्ण खड़ा वा, जो सेनाके मुहानेकी रक्षा कर रहा वा। कर्णके पुत्र कर्णकी रक्षामें खडे थे; और पीली ऑस्तोबाला दु:शासन हाधीपर सवार हो अनेकों सेनाओंसे घिरा हुआ व्यूतके पृष्ठमागमें सहा था। उसके पीछे वा स्वयं राजा दुवाँचन, जिसकी रक्षाके लिये उसके महाबली भाई मंत्र और केकप वीरोंकी

सेना लेकर उपस्थित थे। अब्रत्यामा, कौरवोंके प्रधान नहारबी, मतवाले गजराज और शुरवीर मरेका-ये दुर्वोधनकी रच-सेनाके पीछे चल रहे से। इस प्रकार अनेकों पुरुसवारों, रखों और सजाये हुए हाथियोंसे भरा हुआ वह ब्युड देवता और असुरोंके व्यूतके समान शोधा पा रहा था।

तापळात् सेनाके मुद्रानेपर कार्णको उपस्थित देख राजा युविधिर धनक्रवसे कहने लगे-'अर्जुन ! देखों तो स्खी,



संघापये कर्णने कितना विद्याल व्युह बना रखा है ? पक्ष और प्रपक्षोंसे युक्त यह शबुसेना कैसी सुशोधित हो रही है ! इसे देखकर हमें ऐसी नीति वर्तनी चाहिये, जिससे शतुओंकी यह महासेना हमखेगोंको परास्त न कर सके।"

राजाके ऐसा कहनेपर अर्जुनने हाथ जोड़कर कहा-'आपने जैसो आज्ञा की है, वैसा ही किया जायगा ।' युविष्ठिर बोले-'तुम कर्गके साथ, भीमसेन दुर्योधनके साथ, नकुल वृत्रसेनके साथ और सहदेव शकुनिके साथ युद्ध करें। शतानीकका दु:शासनसे, सात्यकिका कृतवर्गासे, यृष्ट्यप्रका अश्वत्वामासे तथा मेरा कृपाचार्यके साथ युद्ध होगा । ब्रैपदीके सभी पुत्र शिलप्डीको साथ लेकर धृतराष्ट्रके अन्य पुत्रोंके साथ युद्ध करें । इस प्रकार हमारे पक्षके प्रधान-प्रधान वीर शतुओंके वीरोका संहार करें ।'

...... धर्मराजके ऐसा कहनेपर धनकुपने 'ठवालु' कड़कर उनकी आज्ञा स्वीकार की और सैनिकोंको वैसा ही करनेका आदेश देकर वे स्वयं सेनाके मुहानेपर वले। महारवी अर्जुनको आते देख इलबने रणोन्मत कर्णसे पुनः इस प्रकार कहा—'कर्ण ! तुम जिन्हें बारंबार पूछने थे, वे कुन्तीनन्दन अर्जुन आ पहुँचे । उनके रचका तुमुल नाद सुनावी दे रहा है । इवर यह अपशकुन होने लगा। वह देखो, रॉगर्ट खड़े कर देनेवाला आयन्त भयंकर कवन्याकार केतु नामक वह सूर्यमण्डलको चेरकर एका है। तुन्हारी व्यक्त हिल रही है, षोड़े बर-बर काँपते हैं। मुझे तो इन अपशकुनोसे ऐसा जान पड़ता है कि आज सैकड़ों और हजारों राजा मरकर रणाचुमिमें प्रधन करेंगे। जिनके हाथोमें प्रञ्जू, चक्र, गदा और प्रार्ड्डचनुष वर्तमा पाते हैं तथा वक्ष:स्वलमें कोस्तुभ मनि देदीव्यमान याती है, वे भगवान् श्रीकृष्ण हवासे बातें करनेवाले सफेद घोड़ोको शकते हुए इधर ही भा रहे हैं। वह देखो, गायधित धनुषकी टेकार होने लगी। अर्जुनके छोड़े हुए तीले बाज इल्लुऑक प्राण ले रहे हैं। युद्धमें हटे हुए बीर राजाओंक मतकोसे रणधूमि पटती जा रही है। जरा अपनी सेनाकी और तो दृष्टि वालों, जो अर्जुनकी मारसे अत्यन्त ब्याकुल हो रही है । ये पाण्डलवीर रोड़-रोड़कर तुन्हारे पक्षके राजाओंका संद्वार करते हैं और हाची, घोड़े, रथी तथा पैदलोंके समुख्या भाषा कर रहे हैं। यह देखी, अब महाबली अर्जुन संदासकोकी ललकार सुनकर उधर ही बढ़ गये हैं और उन सभी शतुओंका संहार कर रहे हैं।'

पहाराज शल्यकी ऐसी बातें सुनकर कर्णने कोचये धरकर कहा—'शल्य! तुम भी देख तमे संशासक जीरोने क्रोधमें भरकर अर्जुनपर चारों ओरसे बावा किया है। अब उनका यहीं खात्मा समझो, वे रण-समुद्रमें कुब सुके हैं।

शल्पने कहा—अरे ! जो दोनों भुवाओंसे पृष्णीको उठा ले, क्रोध आनेपर सम्पूर्ण प्रजाको भस्य कर झलनेकी शक्ति रसता हो और देवताओंको स्वर्गसे नीचे पिरा सके, बही अर्जुनपर विजय पा सकता है। वेचारे संशासकोंने इतनी ताकत कहाँ है ?

वृत्रपष्ट्रने पूछा—सञ्जय ! जब सेनाओंकी मोर्चाबन्दी हो गयी, उसके बाद अर्जुनने संशप्तकोपर और कर्णने पाण्डबोपर कैसे बावा किया—इसका वर्णन विस्तारके साथ करो ।

सङ्क्ष्मे कहा-पहाराज ! उस समय शत्रुसेनाको व्युद्धाकारमें खड़े देख अर्जुनने भी उसके मुकाबरोमें व्युष्ट-निर्माण किया। व्यूहके मुहानेपर धृष्टद्मम् खड्म बा, जो सेनाको शोभा बड़ा रहा था। वह मूर्तिमान् कालके समान दिखायी यहता था। प्रीपदीके पुत्र कारों ओरसे उसकी रहा कर रहे थे। तदनन्तर, व्यूह बन जानेपर अर्जुन संस्कृतकोको देखकर क्रोधमें घर गये और गाण्डीक धनुष टंकारते हुए उनकी ओर दीड़े। संद्राप्तक भी मृत्युपर्यन्त युद्ध कार्त खनेका निष्ठय करके यनमें विजयकी अभिलावा लेकर अर्जुनका वस करनेके लिये उनपर टूट पड़े तथा क्तको सब ओरसे पीड़ित करने रूगे। हमने अर्जुनका निवात कवधोंके साथ जैसा धर्मका युद्ध सुना है, संख्यकोंके साथ किया हुआ वह तुमुल सेवाम भी वैसा ही भयानक बा। अर्जुनने पातुओंके धनुष, बाण, ततस्वार, बक, फरसे, इकियारोसहित क्यर उठी हुई पुजाएँ तथा नाना प्रकारके अस-शस कार डाले और हजारों शीरोंके मलकोको बढ़से अलग कर दिया । उन्होंने पहले पूर्व दिसामें सड़े हुए शहुओंका वध करके किर तत्तर दिशावालोंका संद्वार किया। इसके बाद दक्षिण और पश्चिमके सैनिकोंका सफाया किया। जैसे प्ररुप-कालमें रुद्र समस्र प्राणियोंका संहार करते हैं, उसी प्रकार कोश्रमें भी हुए अर्जुनने प्रमुओको सेराका विनास कर डाला।

इसी समय पञ्चाल, बेदि और मुख्य देसके बीरोंका आपके सैनिकोंके साथ अत्यना दारुण संप्राम छिद्धा। कृपावार्य, कृतवर्या और शकुनि कोसल, काशी, मत्त्य, कल्ल, केकर तथा सुरसेनदेशीय सुरवीरोंके साथ युद्ध करने लगे । उस युद्धमें असंख्य वीरोंका विनाश हो रहा था । दूसरी ओर दुर्वोधन अपने भाइपोको साथ लिये मझदेशीय महारक्षियों तथा प्रधान-प्रधान कोरकवीरोसे सुरक्षित रहकर पाणक, पाञ्चाल और चेदिदेशीय योद्धाओं एवं सात्यकिसे लड़ते हुए कर्णको रक्षा कर रहा था। उस समय कर्णने तीले बाजोंसे पाण्डवोकी विशाल सेनाका महान् संहार किया और बड़े-बड़े रवियोको रौटते हुए उसने युधिष्ठिरको अधिक पाँड्य पहुँचाधी। हजारौँ प्राप्तुओंके प्राण लिये। इसके बाद बाणोंकी झड़ी लगाकर उसने प्रभद्रकोंके सतहत्तर श्रेष्ठ वीरोंका सफाया कर दिया। फिर पचीस बाणोंसे पचीस पाञ्चाल वीरोंका वध कर डाला तथा सेकड़ों और हमार्ग चेत्रिशीय योद्धाओंको सायकोंके निशाने बनाकर यमलेक पहुँचाया । उस समय झुंड-के-झुंड पाझाल रश्चियोंने आकर कर्णको चारो ओरसे घेर लिया। तब कर्णने पाँच दुःसह बाण छोड़कर भानुदेव, चित्रसेन, सेनाकिन्दु, तपन तथा शूरसेन—इन पाँच पाखालोको मार डाला। इन शूरबीरोके मारे जानेपर पाखाल-सेनामें हाहाकार मच गया। पाखालोको दस रक्षियोंने कर्णको घेर लिया। यह देख उसने अपने बाणोंसे उन्हें तुरंत मार गिराया। उस समय कर्णके पहियोंकी रक्षा करनेवाले उसके दुर्बय पुत्र सूचेण और सत्यसेन प्राणोंका मोह छोड़कर युद्ध कर रहे थे। कर्णका ज्येष्ठ पुत्र वृषसेन खर्थ उसके पीछे रहकर पृष्ठभागको रक्षा करता था।

तदननार घृष्ट्युम, सात्यांक, ग्रेयदीके पाँची पुत्र, भीमसेन, जनमेजय, शिसाप्ती, प्रधान-प्रधान प्रभद्धक, चेट्टि, केकय, पश्चाल तथा मत्त्यदेशीय थीर और नकुल-रखदेय— ये कत्त्व आदिसे सुसाजित हो कर्णको पार हालनेकी इच्छासे उसकी और दोई। पास आते हो उन्होंने कर्णपर बाणोकी झड़ी लगा दी। कर्णके पुत्रों तथा आपके पक्षके अन्य पोद्धाओंने उस समय उन वीरोंको आगे बहनेसे रोका। सुषेणने मत्त्रल मारका भीमसेनका धनुष काट हाला और सात नाराचीसे उनके हदयमें चात्र करके बढ़े जोरसे पर्जना की। तत्र तो भीमसेनने हुसरा धनुष हात्रमें लिया और उसकी प्रस्का बहाका सुषेणका धनुष काट हिया। साम ही क्रोधमें भरकर उन्होंने उसको दस बाणोंसे बीध हाला। इतना हो नहीं, भीमने कर्णपर भी सत्तर तीखे बाणोंका प्रहार किया



और इस बाजोंसे उसके पुत्र भानुसेनको घोड़े तथा सारबि आदिसहित यमलोक भेज दिया । तत्पश्चात् भीमने आपकी सेनाको पीढ़ित करना आरम्प किया । उन्होंने कृपाचार्य और कृतवर्गाके धनुष काटकर उन दोनोंको खुब प्रायल किया। दु-शासनको तीन और शकुनिको छः वाणोसे बींच करके उनुक और पतित्र दोनोंको रष्यहीन कर डाला। इसके बाद मुक्षेणसे यह कहकर कि 'ले, अब तुझे भी मारे डालता हैं' उन्होंने एक सायक अपने हाथमें लिया; परंतु कर्णने उसे काट दिया और भीमको भी तीन बाणोंसे आहत किया। अब भीयने दूसरा बहुत केन बाण हाथमें लिया और उसे सुवेणको लक्ष्य करके छोड़ दिया; किंतु कर्णने उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर दिये और भीमसेनको मार झारानेकी इच्छासे उसने उनपा तिहतर वाणोका प्रहार किया । इधर, सुवेणने अपना बनुष लेकर नकुलकी दोनों भुजाओं तथा प्रातीमें पाँच बाण मारे । तब नकुलने भी बीस बाजोसे सुबेजको घायल किया और भीषण सिंहनाद करके कर्णको भी भयभीत कर डाला। यह देश सुवेशके क्रोधकी सीमा न खी, उसने नकुलको साट तदा सहदेवको सात बाणोसे घायल कर दिया। दूसरी और सात्वकि और वृष्टसेनमें युद्ध विद्या हुआ था। सात्वकिने तीन काणोंसे वृषसेनके सारविको मारकर एक भालेसे उसका बनुष काट हाला । फिर सात भल्लोसे उसके घोड़ोंका काम तमामकर एक वाणसे ब्बजा काट दी और तीन सावकांसे वृषसेनको क्रातीमें पाव किया । उस प्रक्षरसे वृषसेनका सारा इसीर मुख हो गया। एक क्षणतक बेहोश रहनेके बाद वह उठा और हाक्ये डाल-तलवार हे सात्यक्तिको मार डालनेकी इच्छासे उसकी ओर झपटा। क्षसेन अभी कूदकर आ ही रहा वा कि सात्यकिने दस बाणोंसे उसकी बाल-तलवारके टुकड़े-टुकड़े कर दिये।

इसी समय उचर दुःशासनकी दृष्टि पड़ी; उसने वृषसेनको रब और शक्षसे होन देश तुरंत हो अपने रक्षपर विदा किया और दूर ले बाकन उसे दूसरे रक्षपर व्यवस्था। इसके बाद प्रवारकी वृषसेनने वहाँ आकर द्रौपदीके पुत्रोंको तिहलर, सात्वींकको पाँच, भीमसेनको चौसठ, सहदेकको पाँच, नकुलको ताँस, शतानीकको सात, शिखण्डीको दस, धर्मराज्ञको सौ तथा अन्य वीरोंको भी अनेको बाणोसे पीड़ित किया। तत्यहात् वह पुनः कर्णके पृष्टभागकी रहा करने लगा। सात्यिकने नये बने हुए लोहेके नौ बाणोसे दुःशासनके सार्राय, धोड़े तथा रक्षको नष्ट करके उसके लकाटमें ताँन बाण मारे। तब दुःशासन दूसरे रक्षपर सवार हो कर्णके उत्साह एवं बलको बड़ाता हुआ पाण्डवोंके साथ युद्ध करने लगा। तदनत्तर, कर्णको बृष्ट्युप्रने दस, ग्रैपदीके पुत्रोने तिहत्तर, सात्यकिने सात, धीमसेनने चौसठ, सहदेवने सात, नकुलने तीस, शतानीकने सात, शिलपढीने दस, धर्मराजने सौ तचा अन्य वीरोने भी बहुत-से बाण मारे। सब लोगोने सृतपुत्रको भलीभाँति पीड़ित किया। तब कर्णने भी उनमेसे प्रत्येकको दस-दस बाणोसे बींच डाला। उनके घोड़े, सार्यंव और रच जब कर्णके बाणोंसे आचादित हो गये तो उन्होंने विवश होकर कर्णको आगे बढ़नेके लिये मार्ग दे दिया। अपने वाणोंकी बीडारसे उन महान् धनुर्धरोंका मानमर्दन करता हुआ कर्ण हावियोंकी सेनामें बेरोक-टोक घुस गया। फिर बेटिबीरोंके तीस रिख्योंका सफाया करके उसने राजा युधिष्ठिरण धावा किया। उस समय शिखण्डी, सात्यिक तथा पाण्डव त्येग राजाको सब ओरसे घेरकर उनकी रक्षा करने लगे। इसी प्रकार आपके पक्षवाले शुरुवीर योद्धा भी इटकर कर्णकी रहा करने लगे। उस समय युधिष्ठिर आदि पाण्डव और कर्ण आदि हमलोग निर्भय होकर युद्धमें लग गये।

### कर्ण और युधिष्ठिरका संग्राम, कर्णकी मूर्च्छा, कर्णद्वारा युधिष्ठिरका पराभव तथा भीमके द्वारा कर्णका परास्त होना

समय कहते हैं—यहाराज । कार्जन उस संनाको बोरकार धर्मराजपर थावा किया। उस समय शहुओने उसपर नाना प्रकारके हजारों अख-शक्त चलाये, किंतु उसने उन सकके टुकड़े-टुकड़े कर डाले। इतना ही नहीं, अपने भयंकर बाणोंने अपने शहुओंको घायल भी कर डाला। उनके मसाकों, भुजाओं तथा जंपाओंको काट गिराया। कर्णके बाणोंने मारे जाकर बहुत-से शबु बराशायी हो गये। बहुगोंके अङ्गपङ्ग हो गये, अतः थे युद्ध छोड़कर भाग चले। रणभूमिमें शबुपक्षके लाखों योद्धाओंकी लाखें क्या गयी। उस समय कर्ण प्राणियोंका अन्त करनेवाले यनराजके समान क्रोथमें परा हुआ था। पायक और पाझाल सैनिकोंने उसे ऐका अवस्थ, किन्तु उन समको गैंदकर यह युधिहारके पास जा धमका।

तदनसर कर्णको अपने पास ही सब्दे देख युध्यिक्तिको आँखें क्रोधारे लाल हो गयी, उन्होंने उससे कहा — 'सून्युज ! यू युद्धपें सदा अर्जुनसे लाग-डाँट रखता है और दुर्योधनकी हाँ-में-हाँ मिलाकर हमलेगोंको कष्ट पर्युधाया करता है। आज तुक्कमें जो बल और पराक्रम हो वह सब दिखा, अपना महान् पुस्चार्थ प्रकट कर।' यह कहकर युधिष्ठिरते कर्णको दस बाणोंसे बीध हाला। सूतपुत्र कर्णने भी हसते-हैंगते उन्हें दस बाणोंसे घायल करके तुरंत बदला सुकाया। तब युधिष्ठिरने पर्वतोको भी विदीर्ण करनेवाला प्रमदण्डके समान भयंकर बाण धनुष्पर चड़ाया और सूतपुत्रका वय करनेको इन्हासे उसे छोड़ दिया। वह बेगपूर्वक छोड़ा हुआ बाल बिकलीके समान कड़ककर महारबी कर्णको वार्यो कोलमें वैस गया। उसकी सोटसे कर्णको मूर्क्त आ गयी। उसका सारा शरीर हिब्बल हो गया, धनुष हावसे छूटकर रखपर जा गिरा। मानो प्राण निकल गये हो, ऐसा निक्षेष्ट और अचेत होका कर्ज दल्यके सामने हो गिर पड़ा। राजा युधिष्टिरनें अर्जुनका कि करनेकी इच्छासे कर्णपर पुनः प्रहार नहीं किया। कर्जको इस अवस्थामें देखकर कौरवसेनामें हाहाकार मच गया।

कोड़ी ही देशमें जब कर्णकी मुख्कां दूर हुई तो उसने विजयनामक अपना महान् धनुष तानकर तेज किये हुए बाणोंसे युचिद्विरकी प्रगति रोक दो । उस सथय दो पाळालराजकुमार युधिहरके पहियोकी रहा कर रहे थे, उनके नाम थे चन्द्रदेश तथा दण्डवार । कर्णने उन दोनोंको छुरेके समान आकारवाले दो बाणोसे भार कला । यह देख युधिष्ठिरने कर्णको पुनः तीस बाज़ीसे बायल कर दिया । साथ ही सुवेण और सत्यसेनको भी तीन-तीन बाण सारे। फिर नब्बे बाणोंसे शल्पको और विहत्तरसे सुवपुत्रको बीच डात्प्र तथा उसकी रक्षा करनेवाले योद्धाओको थी तीन-तीर बाजोसे घाषल किया । तब कर्णने इंसकर अवना धनुब टेकारा और एक भक्त तथा साठ बाणोसे पुधिहिरको आहत करके जोरसे गर्जना की। फिर तो पाण्डव-पक्षके घोद्धा बड़े अमर्बर्ग भरकर खेड़े और युधिष्ठिरकी रक्षाके तिये कर्णको बाणोसे पीड़ित करने लगे । सात्यकि, चेकितान, युपुत्तु याच्छ्य, बृष्टगुन्न, जिलाब्डी, त्रीपदीके पुत्र, प्रभद्रक, नकुल-स्त्रदेव, भीयसेन, शृष्टकेतु तथा करूब, मत्त्य, केकय, काशी और कोसल देशके योद्धा—ये सब-के-सब कर्णपर बाजोका अहार करने रुगे । पाछारुदेशीय जनमेक्य भी उसे सायकोसे बॉंडने लगा। पाण्डववीर कर्णपर सब ओरसे बाराहकर्ण, नाराच, नालांक, बाण, वसस्दन्त, विपाट तथा शुरप्र आदि नाना प्रकारके अस-शस्त्रोंकी वर्षा करने लगे । यह देल कर्णने ब्रह्माल प्रकट किया, उसके बाणोसे सम्पूर्ण दिशाएँ आच्छादित हो गर्थों। शराधिकी लपटमें झुलसकर पाण्डववीर भस्म होने लगें। तदनत्तर कर्णने हैंसकर युधिष्ठिरका धनुष काट दिया, फिर पलक मारते ही उसने तेज किये हुए नव्ये बाणोसे उनका कवच किन्न-पिन्न कर दिया। कवच कट जानेपर बाणोकी मारसे वे लोड्लुहान हो गये और क्रोधमें परकर उन्होंने कर्णके रचपर फोलादकी बनी हुई शक्ति छोड़ी किंतु कर्णने सात बाण मारकर उसके दुकड़े-टुकड़े कर दिये। इसके कद युधिष्ठिरने कर्णकी भुजा, ललाट और मलकमें चार त्येपरोका प्रहार करके हर्षनाद किया। कर्णके शरीरसे खुनकी घारा व्यत्ने लगी। उसने एक घल्लसे युधिष्ठाकी ध्यना काट हाली और तीनसे उन्हें भी आहत किया। फिर तरकस काटकर रखके भी टुकड़े-टुकड़े कर हाले। इस प्रकार पराजित होकर राजा युधिष्ठिर एक दूसरे स्थार बेठे और राजभूमिसे भाग चले।



कर्णने पीछा करके युधिष्ठिरके कंधेयर हाब रहा और उन्हें बलपूर्वक पकड़ लेना चाहा; इतनेहीमें उसे कुन्तीको दिये हुए वचनका स्मरण हो आया। इधर शल्य भी बोल उठं— 'कर्ण! महाराज युधिष्ठिरको हाथ न लगाओ, पुझे भय है कि कहीं पकड़ते ही ये तुन्हें मारकर भस्म न कर डाले।'

यह सुनकर कर्ण हैस पड़ा और पाण्डुनन्दन युधिष्टिरका उपहास करते हुए कहने लगा—'युधिष्टिर ! जिसका उद कुलमे बन्ध हुआ है, जो क्षत्रिययमंगे स्थित है, यह भयभीत होकर प्राण बचानेके लिये युद्ध छोड़कर भाग कैसे सकता है? मेरा तो ऐसा विश्वास है, तुम क्षत्रिययमंकि पालनमें नियुज नहीं हो; क्योंकि सदा ब्राह्मणोजित खाध्याय और यहाँमें ही लगे रहते हो। कुन्तीनन्दन ! आजसे लड़ाईमें न आना, शुर्वारोका सामना न करना तथा उनके लिये मुँहसे अप्रिय बातें भी न निकालना। इतने बड़े समरमें तो कथी जानेका नाम न लेना। यदि युद्धमें हम-जैसे लोगोंसे कुछ कड़बी बात कहोगे तो उसका यही अथवा इससे भी कठोर फल मिलेगा! राजन्! अपनी छावनीमें जाओ अथवा बीकृत्या और अर्जुन जहाँ है, वहाँ ही चले जाओ।' ऐसा कड़कर कर्णन युधिष्ठिरको छोड़ दिपा और पाण्डवसेनाका संहार करने लगा।

यजा युधिष्ठिर बहुत लिंबत होका तुरंत यहाँसे हट गये और श्रुतकीरिक रखपर बैठकर कर्णका पराक्रम देखने लगे। अपनी सेनाको खदेही जाती हुई देख धर्मराजने योद्धाओंसे कुपित होकर कहा—'अरे! क्यों युप बैठे हो, मार्ग इन करेग्योंको।' राजाकी आझा पाते ही भीमसेन आदि पाण्डव-पहारबी आपके पुत्रोपर टूट पड़े। उस समय रख, हावी और घोड़ोपर सवार हुए घोद्धाओं तथा शाखोंका पर्यकर झब्द होने लगा और बटो, मारो, आगे बढ़ो, दबोख लो—इस प्रकार कहते हुए वे आपसमें मारकाट करने लगे।



उर आक्रमणकारियोंके प्रचय्द्र वेगको सहन करनेकी अपनेमें शक्ति न देखकर आपके पुत्रोंकी विश्वाल सेना मागने लगी।

यह देख दुर्योधनने अपने योद्धाओंको सब ओरसे रोकनेका प्रयास किया, परंतु वह पुकारता है रह गया, सेना पीछे न लौटी। कर्णकी भी दृष्टि उधर पड़ी, उसने कौरव-सैनिकोंको मालिकोंके साथ धानते देख महाराज शाल्यसे कहा—'अब तुम धीमके रवके पास बलो।' शब्दने अपने घोड़ोंको भीमकी ओर बढ़ाया।

कर्णको आते देल भीषसेन क्रोबर्थ भर गये। उन्होंने सृतपुत्रको मार डालनेका विचार करके वीरवर सात्वकि तथा पृष्टगुप्रसे कहा—'अब तुमलोग महाराज पृथिहिएको रक्षा करो। अभी मेरे देखते-देखते उन्हें बहुत बढ़े संकटसे किसी तरह पुटकारा मिला है। दुरावम कर्णने दुर्योधनको प्रसन्ध करनेके लिये मेरे सामने ही उनकी समल पुद्ध-सापग्रीको तहस-नहस कर डाला है। इससे मुझे बड़ा दु:सा हुआ है: अब मैं उसका बदला पुकार्जगा। अपन घोर संप्राम करके या तो मैं ही कर्णको मार डालूंगा या बड़ी मेरा कर करेगा—बड़ मैं सबी बात बता रहा हूँ। राजाको मैं तुम्हें धरोहरके रूपमें देता हैं: उनकी रहाके लिये सब प्रकारसे यह करना।'

यो कहकर महाबाहु भीमसेन अपने महान् सिंहनाइसे सम्पूर्ण दिशाओंको प्रतिष्यनित करते हुए कर्णको ओर बढ़े। उन्हें बढ़का आते देस कर्णने कोथमें भरकर उनकी छातीमें नाराबका प्रहार किया। इस प्रकार मृतपुत्रके हावों भावल होकर भीमने भी असे बागोंसे वक दिया और तेत्र किये हुए नी बाग मासकर उसको भावल कर डाला। तब कर्णने भीमके धनुषके तो दुकड़े कर दिये। भीमने दूसरा धनुष उठाया और कर्णके मर्मस्वानीको बीधकर बड़े ओरसे गर्जना की। किर मृतपुत्रका वय करनेके विषयं उन्होंने पर्वतीको भी किरीजें कर डालनेवाला एक बाण धनुष्यर बढ़ाया और उसे उसकी ओर छोड़ दिया। उस वजके समान वेगशाली बाजने मृतपुत्रके डारीस्को छेद डाला। सेनापति कर्ण बेहोड़ा होकर रककी बैठकमें किर पड़ा। उसे मुर्चित देश महराज शालम कर्णको रजपुत्रिसो तुर हटा ले गये। इस प्रकार कर्णको परास करके भीमसेनने बोरकसेराको मार भगाया।

# भीमसेनके द्वारा धृतराष्ट्रके कई पुत्रों तथा कौरवयोद्धाओंका भीवण संहार

पृतराष्ट्र मोले—सम्रय । भीमसेनने जो करांको रक्षकी बैठकमें गिरा दिया—यह तो उन्होंने बड़ा दुष्कर काम किया। उसीके भरोसे दुर्वोधन मुझसे बार-बार कहा करता वा कि 'अकेले कर्ण ही पाण्डवो और सुझयोको युद्धमें मार हालेगा।' अब भीमके हावों कर्णको पराजित देख मेरे पुत्र दुर्वोधनने क्या किया ?

सक्रयने कहा—पहाराज ! उस पहासंजापमें कर्णकी युद्धसे विमुख होते देख दुर्योधनने अपने पहाबोसे कहा—'तुम लोग शीध वाकर कर्णकी रक्षा करों । यह भीमसेनके भयके कारण अगाध संकट-समुद्रमें कूब रहा है।' राजाकी आझा पाकर वे क्रोधमें घर गये और विस प्रकार पर्तगे आगकी ओर दौड़ते हैं, उसी प्रकार भीमसेनको मार डालनेकी इच्छासे उनपर टूट पड़े। शृतवां, दुर्धर, क्राथ, विविस्सु, विकट, सम, निषंगी, कवची, पाशी, नन्द, उपनन्द,

दुष्कवर्ष, सुनाहु, वातवेग, सुकर्बा, धनुपांह, दुर्पट, करमस्य, ज्ञाल और सह—ये लोग संवियोंसे थिरे हुए दोड़े और भीगसेनको चारों ओरसे धेरकर खड़े हो गये। फिर तो उन्होंने नाना प्रकारके बाणोंकी झड़ी लगा दी। महावली भीगसेन उनके प्रहारोंसे पीड़ित हो रहे थे, तो भी उन्होंने आपके पुनोंके पांच सी रवोकी यजियाँ ज्ञ्ज दी और पद्मास रवियोंको यमलोक भेज दिया। तदननार, क्रोधमें भरे हुए भीमने एक मान्त मारकर विवित्सुके मस्तकको धड़से अलग कर दिया। उसकी पृत्यु होती देख सभी भाई भीमपर दूर पड़े। तब उन्होंने दो भल्लोसे आपके वो पुत्र विकट और सहके प्राप्त ते लिये। लगे हाथ भीमसेनने तेज किये हुए नाराकसे मारकर कायको भी ममलोक भेज दिया। महाराज ! इस प्रकार जब आपके वीर धनुर्धर पुत्र मारे जाने लगे तो राजपूर्णियें बड़े जोरसे झहाकार मचा। उनकी सेनाका



संबार करके घीपने तन्द्र और उपनन्तको घी मौतके घाट उतारा । अब तो आपके पुत्र भससे प्रवता उटे । वे भीमसेनको प्रलयकालीन यमराजके समान भयंकर जानकर वहाँसे भाग गर्थे । आपके इतने पुत्र मारे गर्थे —यह देख कार्गका मन बहुत वदास हो गया। उसकी आज्ञासे महराजने पुनः धोई बढ़ाये। से घोड़े बड़े सेगरो आकर भीयसेनके रखसे चिड़ गये। किर तो एक-दूसरेका वध शाहनेवाले कर्ण और शीमसेनमें बालि-सुप्रीवकी भाँति भवंकर युद्ध होने लगा। कर्णने अपने सुदुढ़ धनुषको कानतक खेंचकर तीन वाणीसे भीमसेनको बींध डाला । उन्होंने भी एक भयंकर बाण हावमें लेकर उसे कार्णपर चलाया । उस बायाने कर्णका कावच फाइकर उसके इसीरको छेद दिया । उस प्रचण्ड प्रहारसे कर्णको बड़ी व्यचा हुई, वह व्याकुल होकर काँपने लगा। तदनका रोव और अमर्वमें भरकर उसने भीमसेनको पश्चीस बाण मारे। फिर अनेकों सापकोंका प्रहार करके एक बाणसे उनकी व्यजा काट डाली। इसके बाद एक पल्लसे मारका उनके सारशिको भी मौतके घाट उतार दिया। लगे हाड धनुष भी कार डाला; फिर एक ही पुहर्तमें हैंसते-हैसते उसने भीमसेनको रश्रहीन कर दिया।

रथके दूटते ही महाबाहु भीमसेन गटा हाबमें लिये हैंसते-हैंसते कृद पड़े। फिर वेगसे उठलकर वे आपकी सेनामें युस गये और गदा मार-मारकर समस्त सैनिकोंका संदार करने लगे। पैदल होते हुए ही उन्होंने अपनी गटासे सात सौ हावियोंको उनके सवारों, व्यजाओं और अख-प्राचीसदित नष्ट कर हाला। इसके बाद प्रकृतिके अत्यन्त बलवान् बावन हावियोंको पार गिराया तथा एक सौसे अधिक रबों और सैकड़ों पैदलोंका संहार कर हाला।



अवरसे सूर्यदेव तथा रहे थे और सापने भीमसेन संताप दे रहे थे; इससे समान योद्धा भीमके हरसे मैदान छोड़कर भाग निकले । इतनेहीमें दूसरी ओरसे पाँच सौ रिक्योंने आकर भीमपर चारों ओरसे बाणवर्षा आरम्भ कर दी । परंतु भीमने उन सबको गदासे भारकर यमलोक पठा दिया। साथ ही उनकी चाता-पताका और आयुवोंके भी टुकड़े-टुकड़े कर डाले । तरपश्चात् शकुनिके भेजे हुए तीन हजार घुड़सवारोंने हाथोंसे शक्ति, अष्टि और आस लेकर भीमसेनपर धावा किया। भीमसेनने बड़े वेगसे आगे बड़कर उनका मुकावला किया और तरह-तरहके पैतरे वदलते हुए उन्होंने उन सकको गदासे मार डाला। इसके बाद भीमसेन दूसरे स्थपर सखार हुए और क्रोबमें भरकर कर्णका सामना करनेके लिये पहुँच गये।

उस समय कर्ण और युधिष्टिरमें युद्ध बल रहा था। कर्णने अपने बाणोंसे युधिष्टिरको आच्छादित कर दिया और उनके सारविको भी पार गिराया। सारविके न होनेसे योड़े भाग बले। उनके रक्को पलायन करते देख महारथी कर्ण बाणोंकी बौद्धार करता हुआ उनका पीछा करने लगा। कर्णको धर्मराज्का पीछा करते देख भीमसेन क्रोधसे जल गये। उन्होंने अपने बाणोंसे पृथ्वी और आकाशको खारों | ओरसे दक दिया। इसके बाद कर्णपर भी चीवण बाजवर्ण की। कर्ण लौट पड़ा। उसने भी सब ओरसे तीसे बाजोंकी वर्षा करके भीमको आच्छादित कर दिया। कर्ण और भीम दोनों ही धनुर्थरोंमें ब्रेष्ट थे। उस समय एक-इसरेपर विचित्र-विचित्र वाणोंका प्रहार करते हुए उन दोनोने अत्तरिक्षमें बार्णोका जाल-सा बुन दिया। यद्यपि उस बक पध्याह्नका सूर्य तप रहा था, तो भी इन दोनोंके सायकसमूहोंसे रुक जानेके कारण उसकी प्रकर प्रभा नीचे नहीं आने पाती थी। उस समय शकुनि, कृतवर्या, अब्रुखामा, कर्ण और कृपाचार्य-ये पांच बीर पाण्डवसेनासे लोहा ले रहे थे। उनको डटे हुए देख धागनेवाले कौरवयोद्धा भी पीत्रे लौट पडे। किर ले देनों पक्षकी सेनाएँ एक-दूसरीसे गुब गर्थी। उस दुण्हरीये जैसा भवंकर युद्ध हुआ, वैसा मैंने न तो कची देखा था और न सुना ही था। एक ओरके सैनिकोंका ग्रंड दूसरी ओरके इहिसे सहसा जा भिद्धा। भीषण मारकाट मच गयी। कुटते हुए बाण-समूहोंकी आवाजे बहुत दूरतक सुनायी देने लगी। उस समय महान् सुवना चाहनेवाले दोनों पहले योद्धाओंकी सिंहणजैना एक क्षणके लिये भी बंद नहीं होती बी। होनी वलीयें इतना भयानक युद्ध हुआ कि खुनकी नदियाँ बह चलीं। कितने ही क्षत्रिय उनमें बुक्कर पपलोक पहुँच जाते दशा समुद्रमें दृष्टी हुई नौकाके समान हो रही थी।

वे। सब ओर पांस-पोजी जन्तुओंका चीत्कार हो रहा था। कीए, गिद्ध और वक्ष आदि पक्षी महरा रहे थे। उस भयंकर



संज्ञाममें कौरवसेना बहुत कष्ट पाने लगी। उस समय उसकी

#### अर्जुनद्वारा संशप्तकोंका संहार

सञ्जय कहते हैं-पहाराज ! जिस समय श्रवियोंका संहार करनेवाला वह भयानक युद्ध चल रहा था, उसी समय दूसरी ओर बढ़े जोर-जोरसे गाण्डीव बनुषको टेकार सुनायाँ देती थी। वहाँ अर्जुन संशप्तकोका तथा नारायणी सेनाका संहार कर रहे थे। महारशी सुज्ञमनि अर्जुनपर बाणोंकी बीसार की तबा संदरतकोंने भी उन्हें अपने तीरोंका निहाना बनाया । तत्प्रशात् सुशमनि अर्जुनको दस बागोसे बाँधकर श्रीकृष्णकी दाहिनी भूजामें भी तीन बाज मारे। फिर एक भल्ल मारकर उसने अर्जुनकी ध्वता छेद डाली। ध्वतापर आघात लगते ही उसके ऊपर बैठे हुए विद्याल वानरने बड़े जोरसे गर्जना करके सबको भवभीत कर दिया। उसका धर्यकर नाद सुनकर आपकी सेना वर्त उठी। इरके मारे कोई हिल-इलतक न सका। बोडी देखें जब उन्हें होश आया तो सब-के-सब अर्जुनपर बाजोंकी बौक्तर करने लगे। फिर सकने पिलकर अर्जुनके विज्ञाल रक्षको घेर लिया। यद्यपि उनपर तीले बाणोकी मार पड़ रही बी, तो भी वे रथको पकड़कर जोर-जोरसे चिल्लाने लगे। किन्हींने घोड़ोंको पकड़ा, किन्हीने पश्चिपोंको। कुछ लोगोंने रथकी ईवा पकड़नेका उद्योग किया। इस प्रकार हजारों चोद्या रक्षको जबस्दली पकड़कर सिंहनाद करने लगे। कुछ लोगोने भगवान् श्रीकृष्णकी दोनों बाहें पकड़ ली; कई योद्धाओंने रवपर चढकर अर्जुनको भी पकड लिया। श्रीकृष्णने अपनी बाडे झटककर उन लोगोंको जमीनपर गिरा दिया तथा अर्जुनने भी अपने रचपर बढ़े हुए कितने ही पैदलोंको धक्रे देकर नीचे गिराया। फिर आसपास खड़े हुए संशप्तक योद्धाओंको निकटसे युद्ध करनेमें उपयोगी बाण मारकर सक



दिया। तदयन्तर, अर्जुनने देवदण तथा औकृष्णने पाश्चनन्य नामक राह्न बनाया। उनकी क्रानिसे पृथ्वी और आकाश गूँजने-से लगे। शह्लोकी आवाज सुनकर संशासकोकी सेना भयसे सिहर उदी। फिर अर्जुनने नागात्मका प्रयोग करके उन सबके पैर बाँध दिये। पैर बँध जानेसे निश्चेष्ट होकर वे प्रकारके पुतले-नैसे दिलायाँ देने लगे। उसी अथाकामे अर्जुनने उनका संहार आरम्य किया। जब मार पहने लगी हो उन्होंने रख छोड़ दिया और अपने समस्त अख-शस्त्रोको अर्जुनपर छोड़नेका प्रयास किया; परंतु पर बैंधे होनेके कारण ये हिल भी न सके। अर्जुन उनका वच करने लगे।

इसी समय सुशपनि गारुडाखका प्रयोग किया। उससे ब्हुतमं गस्ड प्रकट हो-होकर सपींको खाने लगे। उन गर्कड़ोको देख सर्पगण लापता हो गर्व । इस प्रकार नागपाशसे कुटकारा पाये हुए बोद्धा अर्जुनके रह्मपर सायको तथा अन्य अख-शक्कोकी वर्षा करने लगे। तब अर्जुनने बाणोकी बोसारसे उनको अल-वर्षाका निवारण करके योद्धाओंका संकार आरम्य किया । इतनेमें सुदायनि अर्जुनकी क्रातीमें तीन बाज मारे । इससे अर्जुनको गहरी बोट लगी और वे व्यक्ति होकर रचके विक्रके भागमें बैठ गये । बोड़ी ही देरमें उन्हें चेत हुआ, किर तो उन्होंने तूरंत ही ऐनासको प्रकट किया। उससे हळते बाण निकल-निकलका चारी दिशाओंमें छा गये और आपको सेना तथा घोड़े-हाथियोका विनादा करने लगे। इस प्रकार सेनाका संहार होता देख संशासको तथा नारायणी सेनाके खालोंको बड़ा भय हुआ। उस समय वहाँ एक भी पुरुष ऐसा नहीं था, जो अर्जुनका सामना कर सके। सब वीरोंके देखते-देखते आपको सेना कट रही थी। यह रवयं निक्षेष्ट हो गयी थी, उससे पराक्रय करते नहीं बनता था। यह सब मेरी ऑश्लो-देखी घटना है। अर्जुनने वहाँ दस हजार योद्धाओंको मार डाला था। संत्रप्तकोमेसे जो शेव वस गर्य बे उन्होंने घर जाने या किजय पानेका निश्चय करके फिरसे अर्जुनको घेर लिया। फिर तो वहाँ अर्जुनके साथ आपके सैनिकोका बड़ा घारी संधाम हुआ।

## कृपाचार्यके द्वारा शिखण्डीकी पराजय, सुकेतुका वध, धृष्टद्वप्रके द्वारा कृतवर्मा और उद्योधनका परास्त होना तथा कर्णद्वारा पाञ्चाल आदि महारथियोंका संहार

सक्रम कहते हैं—राजन् ! इस प्रकार कौरव-सेनाको अर्जुनकी मारसे पीड़ित होती देख कृतवर्षा, कृपाबार्य, अश्वत्यामा, उल्कूक, शकुनि, दुर्वोधन तथा उसके पाइपोने आकर बचाया । उस समय कुछ देखक वहाँ घोर संश्राय हुआ, कृपाबार्यने बाणोंकी इतनी बौजर को कि टिड्डियोंके समान उन बाणोंसे सुख्यों (पाझालों) की सारी सेना आकादित हो गयी । यह देख शिखाण्डी बड़े कोधमें मरकर उनका सामना करनेके लिये गया और उनके क्यर बारों ओरसे बाणवर्षा करने लगा । किंतु कृपाबार्य अखांबद्यांके यहान् पण्डित थे। उन्होंने शिलपडीकी बाणवर्षा शास करके उसे दस बाणोंसे बीध डाला। फिर तींसे बाणोंके प्रहारसे उसके सारिब और घोड़ोंको भी यमलोक पठा दिया। तब दिलावडी सहसा उस रबसे कूद पड़ा और हाबोंमें डाल-नलवार लेकर कृपाबार्यंगर झपटा। उसे अपने कपर आक्रमण करते देल कृपाबार्यंने अनेकों बाण मारकर दक दिया। शिलावडीने भी बारेबार तरखार धुमाकर कृपाबार्यंके बाजोंको काट डाला। तब कृपाबार्यंने अपने सायकोंसे शीवनापूर्वंक शिलावडीकी डाल काट दी। अब वह सिर्फ



तलबार लेकर ही उनकी ओर वौद्या । कुपाचार्य अपने बाजोसे उसे बार-बार पीड़ा देने लगे । उसकी यह अवस्था टेल बिजकेतु-नन्दन सुकेतु तुरंत वहाँ आ पहुँचा और बाबा कृपाचार्यपर बाणोंकी झड़ी लगाने लगा । दिलाव्यीने देखा कि बाह्यण-देवता अब सुकेतुके साथ उनझे हुए हैं, तो वह मौका पाकर तुरंत भाग निकला । तदनन्तर सुकेतुने कृपाचार्यको पहले नौ बाणोंसे बीधकर किर तिहतर तीरोसे घायल किया । इसके बाद उनके बाणसहित चनुकको काटकर सारविके मर्मस्वानोंचे भी घाव किया ।

यह देल कृपाचार्यने तीस बाणीसे सुकेतुके सम्पूर्ण सर्मस्थानोमे बोट पहुँबायी। इससे सुकेतुका सारा झरार काँप उठा, वह बहुत ज्याकुरु हो गया। इसी अवस्थाने कृपाचार्यने एक शुरप्र सारकर उसके मानकको काट गिराया। सुकेतुके मारे जानेपर उसके अप्रगामी सैनिक भयभीत हो सब दिझाओंमें भाग गये।

दूसरी ओर पृष्टपुप्र और कृतवर्णा लड़ रहे थे। पृष्टपुप्रने कोधमें भरकर कृतवर्णाकी छातीमें नी बाज माने तवा उसके कपर सायकरेकी धर्यकर बीछार की। कृतवसनि भी हजारों बाज मास्कर उस शखवर्णाको शान्त कर दिया, यह देख पृष्टदुप्रने कृतवर्णाके निकट पहुँचकर उसे आगे बढ़नेसे रोक दिया और तुरंत ही उसके सारधिकों भी तीले मालेसे मास्कर पमलोकका अतिथि बनाया। इस प्रकार महत्वली पृष्टपुप्रने अपने बलवान् शहुको जीतकर सायकोंकी वर्षामें कोरव- सेनाका बढ़ाव रोक दिया। तब आपके सैनिक सिंहनाद करके बृष्टद्वप्रया टूट पढ़े, किर घमासान युद्ध होने लगा।

उस दिन अर्जुन संज्ञाप्रकार्मे, भीमसेन कौरवोमें और कर्ण पाञ्चालोमें युसकर कृतियोका संद्वार कर रहे थे। एक और दुर्योधन नकुत-सहदेवसे धिदा हुआ था। उसने क्रोक्षमें घरकर नौ वाणोसे नकुतको और बार सायकोसे उसके पोड़ोको बीध डाला। फिर एक क्षुराकार वाणसे उसने सहदेवको सुवर्णमधी ध्वजा काट दी। नकुतने भी कृपित होकर आपके पुत्रको इक्कोस बाण मारे तथा सहदेवने पाँच वाणोसे उसको घायल किया। अब तो आपका पुत्र क्रोधसे आगव्यत्स हो गया, उसने उन दोनों घाइयोकी छातीमें पाँच-पाँच बाण मारे। फिर दो घललोसे उन दोनोंके धनुष काट डाले। इसके बाद ज्ले इक्कोस बाणोसे घायल किया।

धनुष कट जानेपर उन दोनों चाइयोंने युनः तृसरे धनुष लेकर दुर्घोधनपर बड़ी चारी बाणवर्षा आरम्भ की। दुर्घोधन भी बाणोकी झड़ी लगाकर उन दोनोबर्ग रोकने लगा। उस समय उसके धनुषमें निकलते हुए बाण सम्पूर्ण दिशाओंको इकते दिलायी दे रहे थे। आकाश आख्य होकर बाणमय बन गया वा। नकुल-सहदेवको उसका रूप प्रलमकालीन यमराजके समान दिखायी पहता था। ठीक उसी समय पाण्डव-सेनापित धृष्टपुप्र वहाँ आ पहुँचा और नकुल-सहदेवको पीछै करके अपने बाणोसे दुर्घोधनको प्रमति रोकने लगा। आपके पुत्रने हैंसकर धृष्टपुप्रको पहले प्रशास बाण मारे, फिर पंसत बाण मास्कर सिहनाद किया। तत्पक्षात् उसने एक तीलो क्षुरप्रसे पृष्टपुप्रके बाणसहित सनुष और दल्ताने काट दिये।

तब पृष्ट्यूचने दूर्वोधनपर पंतर बाण छोड़े। वे बाण असका कवच छेटते हुए पृथ्वीमें समा गये। इससे दूर्वोधनको बहुत कोच हुआ। उसने एक चल्ल मारकर धृष्ट्यूप्रका धनुष काट छाता। किर बड़ी शांप्रताके साथ उसकी भुकुटियोंके बीचमें उसने दस बाण मारे। धृष्ट्यूप्रने भी अपना कटा हुआ धनुष फेककर दूसरा धनुष और सोलह मल्ल अपने हाथमें किये। उनमेंसे पाँच मल्लोंके छारा उसने दुर्वोधनके घोड़ों और सारविको मार छाला, एकसे उसका धनुष काट दिया और दस भल्लोंसे सामग्रियोंसहित रख, छत्र, ध्वजा, शक्ति, गदा और खड़्य आदिको नष्ट कर छाला। राजा दुर्वोधन रखहान हो गया, उसके कवच और आयुध भी नष्ट हो गये—यह देख इसके भाई उसकी रक्षामें आ पहुँचे। दल्क्यार नामक राजा उसे अपने रखपर बिठाकर रणभूमिसे बाहर हटा ले गया। तदनसर कर्णने धृष्टपुम्पर धावा किया। उन दोनोमें
महान् युद्ध छिड़ गया। उस समय पाण्डवोका वा हमारे
पक्षका कोई भी योद्धा पीछे पैर नहीं हटाता था। पाक्राल
देशके लड़ाकू वीर विजयकी अभिलायासे बड़ी पुनर्शक साथ
कर्णपर टूट पढ़े। उन्हें इस प्रकार विजयके लिये प्रयत्न करते
देश कर्ण उनके अप्रगामी वीरोको बाणोसे मारने लगा।
उसने व्याप्तकेतु, सुशमां, चित्र, उपापुच, कप, सुक्त,
रोखपान तथा सिंहसेनको अपने बाणोका निद्यान बनाया।
उपर्युक्त बीरोने भी रखोसे कर्णको घेर लिया। कर्ण बड़ा
प्रतापी था, उसने अपने साथ युद्ध करते हुए उन आठो
वीरोको आठ तीरने बाणोसे मारकर सुख यायल कर दिया।
पिर काई हजार योद्धाओंका संप्राया कर हाला। तरपश्चान्



जिच्नु, देवापि, भद्र, दण्ड, चित्र, चित्रायुध, हरि, सिंहफेतु, रोजमान और जलभको तथा चेदिदेशीय महारथियोंको भी मौतके घाट उतारा। इस युद्धमें कर्णने जैसा पराक्रम किया, वैसा न तो भीष्मने, न होणने और न दूसरे चोद्धाओंने ही कभी किया था। उसने हाची, चोड़े, रच और पैदल—इन सबका महान् संहार किया। कर्णका वह पराक्रम देख मेरे मनमें ऐसा विश्वास होने लगा कि अब एक भी पाखाल चोद्धा जीवित नहीं क्येगा।

उस महासंघानमें कर्णको पाञ्चालसेनाका संदार करते देख राजा युधिष्ठिर बड़े सोधमें सरकर उसकी ओर दौड़े। साथ ही चृष्टचुप्र, डीपदीके पुत्र तथा अन्य सैकड़ों वीरोने पहुँबकर कर्णको बारों ओरसे घेर लिया। शिखण्डी, सहदेव, नकुल, जनमेजच, सात्वकि तथा बहुत-से प्रभद्रक थोद्धा पृष्टचुप्रके आगे होकर कर्णपर अख-शखोंकी वृष्टि करने लगे। जैसे गरुड अकेत्स होकर भी बहुत-से सर्पोको वृष्टेय लेता है,उसी प्रकार कर्ण अकेत्स हो चेदि, पाञ्चाल और पाण्डवसीरोपर प्रहार कर रहा था।

जब कर्ण पाण्डवांसे उलझा हुआ बा, उसी समय भीपसेन रणये सब और विकरकर अपने पपदण्डके समान बाजोसे वाडीक, केकप, बसातीय, पह तथा सिन्युदेशीय चोड्यओंका संहार कर रहे थे। भीमके बाणोंसे मारे गये रवियों, पुहसवारों, सारवियों, पैदार पोड्यओं तथा हाबी-चोड़ोंको लालोंसे जमीन पट गयी थी। सारी सेना भीमसेनके भयसे उत्साह को बैटी थी। किसीसे कुछ करते नहीं बनता था। सबपर दैन्य हा रहा था। कर्ण पाण्डवसेनाको भगा रहा था और भीम कौरववाहिनीको सदेह रहे थे—इस प्रकार रणभूमिये विकरते हुए उन दोनों बीरोंको अद्भुत शोभा हो रही थी।

#### अर्जुनके द्वारा संशप्तकोंका संहार और अश्वत्थापाकी पराजय

सञ्जय कहते हैं—एक ओर तो यह भर्यकर संज्ञाम सल रहा था और दूसरी ओर अर्जुन संज्ञासक-सेनाका विनाझ कर रहे थे। शत्रुओंको जीतकर विजयी अर्जुनने भगवान् श्रीकृष्णसे कहा—'जनाईन! ये संश्लाक तो अब युद्धमें मेरे बाणोंकी चोट न सह सकनेके कारण शुंड-के-शुंड भागे

का खे हैं। दूसरी ओर सुक्रपोंकी बहुत बड़ी सेना भी बिदीर्ण हो खी है। उधर कर्ण बड़े आनन्दके साथ राजाओंकी सेनामें क्वियर रहा है, देखिये न, उसकी पताका दिखायी देती है। आप तो जानते ही है, कर्ण कितना बलवान् और पराक्रमी है। दूसरे कोई महारथी उसे युद्धमें नहीं जीत सकते। वह हमारी सेनाको खदेइ रहा है, इसलिये अब उधर ही बलिये। यहाँकी लड़ाई बंद करके महारबी कर्णके पास चलना चाहिये। मेरी तो यही राय है, आगे आपकी जैसी इच्छा।

यह सुनकर भगवान् हैंसते हुए बोले—'पाजुनन्दन !
अब तुम सीप्र ही कीरवोका नाश करो' ऐसा कड़कर
गोविन्दने घोड़ोको हाँक दिया। वे ईसके समान सफेट
रंगवाले घोड़े श्रीकृष्ण और अर्जुनको लिये हुए आपकी
विशाल सेनामें पुस गये। उनके पहुँचते ही आपकी सेना चारों
और भागने लगी। अर्जुनको अपनी सेनाके भौतर विजयते
देख दुर्योधनने संशासकोको पुनः उनसे लड़नेकी आजा दी।
संशासक योद्धा एक हजार रच, तीन सी हाची, चौद्ध हजार
घोड़े तथा हो लाल पैदल सेना लेकर अर्जुनपर जा बड़े। वे
अपनी बाणवर्षासे अर्जुनको आखादित करते हुए उन्हें घेरका
खड़े हो गये।

अब अर्जुनने पत्न हावमें लिये यमरावर्की भीति अपना भयंकर रूप प्रकट किया । चे संशासकोका संदार करने रूपे । उस समय उनकी झाँकी देखने ही योग्य बी। उन्होंने बिजलीके समान वशकीले वाणोंसे वहाँके समूचे आकादाको कक दिया, तनिक भी खाली नहीं रखा। उनके धनुषकी प्रत्यक्काकी आवाज सुनकर ऐसा जान पड़ता मानो पृथ्वी, आकाश, दिशाएँ, समुद्र तथा पर्यत-चे सक-के-सक फटे जा रहे हैं। धोड़ी ही देरमें अर्जुनने दस हजार मोद्धाओंका सफाया कर प्राप्ता। फिर वे बड़ी फुर्तीक साथ वन आततावी शतुओंके हथियारसहित हाज, मुजारी, जङ्का और मस्तक काटने लगे। इस प्रकार अर्जुन संद्राप्तकोकी चतुरहिणी सेनाका नाश कर ही रहे थे कि सुदक्षिणका छोटा भाई वहाँ पहुँबकर उनके ऊपर बाणोंको बीकार करने लगा । उस समय अर्जुनने दो अर्धचन्त्राकार बाणोंसे उसकी परिचके समान मोटी भुजाएँ काट डालीं तथा क्षुत्से मारकर उसके पूर्ण चन्द्रमाके समान मनोहर प्रसन्दको भी बड्से अलग कर दिया । वह लोहलुहान होकर जमीनपर निर पड़ा । उसके निरते ही बड़ा भवंकर संप्राम चिड़ गया। लड़नेवाले बोद्धाओंकी नाना प्रकारसे दुर्दशा होने लगी। अर्जुनने एक-एक बाणसे काम्बोजों, यवनों तथा शकोंके घोड़ोका संद्वार कर डाला, वे कम्बोज आदि त्वयं भी खुनसे लक्ष्यव हो गये। उनके रुधिरसे सारी रणचूमि लाल हो गयी। रबी, सारवि,

पुड्सवार, हाचीसवार और महाकत सब मारे गये। इस प्रकार वहाँ भयानक नर-संहार हुआ।

तदरचर, अखत्वामा अर्जुनका सामना करनेके लिये चढ़ आया। उस समय वह क्रोधमें घरे हुए कालके समान जान पढ़ता था। रखपर बैठे हुए ब्रीकृष्णपर दृष्टि पड़ते ही उसने भयंकर अख-दाखोकी वृष्टि आरम्भ कर दी। अखत्वामाके छोड़े हुए बाण चारों ओरसे आकर ब्रीकृष्ण और अर्जुनपर पड़ने लगे। वे दोनों रखपर बैठे-ही-बैठे डक गये। प्रतापी अखत्वामाने उन दोनोंको निक्षेष्ट कर दिया, उनसे कुछ भी करते नहीं बनता था। उनसी यह अवस्था देख समस्त चरावर जगत्ये हाहाकार मच गया। संभायमें ब्रीकृष्ण और अर्जुनको आखादित करते समय अखत्वामाने जो पराक्रम दिखाया, वैसा इसके पहले मैंने कभी नहीं देखा था। उस समय ब्रेणपुत्रकी ओर देखकर अर्जुनको खड़ा भारी मोह-सा हो गया। उन्हें यह विश्वास-सा होने लगा कि अखत्वामाने मेरा पराक्रम हर लिया है।

यह देल श्रीकृष्णने प्रेमपिक्षित क्रोधके साथ कहा— 'पार्थ ! तुष्कारे विषयमें तो आज में बड़ी अद्भुत बात देल रहा है। आज डोणकुमार तुमसे बहुत बढ़-बढ़कर पराक्रम दिसा रहा है। अब तुममें पहले-कैसी बीरता है या नहीं ? तुष्कारी होनों भुजाओं में बल्पका अध्यव तो नहीं हो गया है ? हाथमें गायदीत है न ? यह सब इसलिये पूछता है कि आज होणकुमार संवासमें तुमसे बढ़ता दिखायी देता है। 'मेरे गुरुका पुत्र है' यह सोचकर उसकी उपेक्षा न करो। यह उपेक्षा करनेका समय नहीं है।'

श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अर्जुनने बौदह मत्तर हाबमें लिये और उनसे अब्रह्मामाके प्रतुष, ध्वजा, ध्रत, पताका, रब, श्रांकि और गदाको नष्ट कर डाला। फिर 'वसदन्त' नायक बाजोसे उसके गलेकी हैंसलीमें इतने जोरसे प्रहार किया कि उसे मूर्का आ गयी। वह ध्वजाका डंडा बामकर बैठ गया। उसे बेहोश देखकर सार्ग्य अर्जुनसे उसकी रक्षा करनेके लिये रणपूमिसे बाहर इटा ले गया। इस प्रकार अर्जुनने संशासकोंका, धीमने कौरब-योद्धाओंका तथा कर्णने पाञ्चालोंका एक ही क्षणमें विनाश कर डाला। बड़े-बड़े वीरोंका संहार करनेवाले उस भयंकर संप्राममें असंख्यों धड़ डठ-उठकर दौड़ रहे थे।

#### अश्वत्थामाकी प्रतिज्ञा, धृष्टद्मम् और कर्णका युद्ध, अश्वत्थामाके द्वारा धृष्टद्मम् और अर्जुनके द्वारा अश्वत्थामाकी पराजय

सजय कहते हैं—पहाराज ! तदनत्तर, दुर्योधवने कर्णके पास जाकर कहा—'राधानन्दन ! यह युद्ध वर्णका खुला हुआ दरवाजा है, जो हमें स्वतः प्राप्त हो गया है। सौभाग्यशाली शत्रियोंको ही ऐसा युद्ध मिला करता है। यदि तुमलोगोने युद्धमें पाण्डबोंको नाश तो धन-धान्यने सम्पन्न पृथ्वी प्राप्त करोगे और यदि शत्रुओंके हाबसे तुन्हीं पारे गये तो वीर पुरुषोंको प्राप्त होने योग्य पुण्य-लोक पाओंगे।'

दुर्योधनकी बात सुनकर श्रेष्ठ क्षत्रियोंने इर्वकान की।
फिर सब और वाजे करने लगे। उस समय अख्यानाने वहाँ
पहुँचकर आपके योद्धाओंको हर्षित करते हुए कदा—'आप
सब लोगोंने तो देला ही था कि मेरे विता अख डालकर
योगमें स्थित हो गये थे, तो भी उन्हें पृष्ट्युप्रने
मारा। इसके कारण तो मुझे अमर्च है ही, मित्र दुर्योधनका
हित भी करना है। इसलिये इक्कियों। मैं आपके समस्य यह
प्रतिज्ञा करता है। इसलिये इक्कियों। मैं आपके समस्य यह
प्रतिज्ञा करता है कि पृष्ट्युप्रको मारे किना अपना
कवच नहीं उतालिया। यदि मेरी प्रतिज्ञा झुठी हो तो मुझे
सम्म न मिले। लड़्ड्यूप्र अर्जुन या भीमसेन जो भी मेरा
सामना करने आयेगे, उन सबको कुचल डाल्ड्रुगा—इसमें
तनिक भी संदेह नहीं है।'

अश्वन्यामाके ऐसा कड्नेपर कीरवॉकी सेनाने एक साथ होकर पाण्डधोपर धावा किया। साथ ही पाण्डवोका भी उसपर आक्रमण हुआ। दोनों दलोंमें धोर संधाम होने लगा। मनुष्योका भीषण संहार मन्त्रा: प्रलयकालका दुश्य वपस्थित हो गया । इस समय पाण्डवीके पक्षमें युधिष्ठिरकी और हमारे दलमें कर्णकी प्रधानता थी। सूच जोरसे मार-काट हुई । खूनकी धारा यह चली । संप्रप्रकोमेंसे अब थोंड़े ही क्स गये थे। इसलिये धृष्टपुत्र तथा पाण्डव-महारक्षियोंने सब राजाओंको साल लेकर कर्णपर ही धावा किया । किंतु कर्णने अकेले ही उन सकता बढ़ाव रोक दिया। धृष्टसुप्रने कर्णको एक बाण मतका कहा—'ओ ! खड़ा रह, खड़ा रह, कहाँ भागा जाता है ?' यह सुनकर कर्ण कोधमें भर गया और धृष्टग्रुप्रका धनुष काटकर उसने उसको नौ बाण मारे। धृष्टद्मका कवन कट गया। इसके बाद उसने भी दूसरा धनुष लिया और कर्णको सत्तर बाणोंसे घायल किया। अब तो कर्णको बड़ा कोप हुआ, उसने धृष्टद्युप्रपर मृत्युदण्डके समान भवेकर बाणका प्रहार किया। उस बाणको पृष्टद्वप्रको ओर आने देख सात्वकिने अपने हाथकी फुर्ती दिखाते हुए सहसा उसके सात टुकड़े कर डाले।

वह देश कर्णने वाणोंकी वर्षा करके सात्यकिको धारों ओरसे घेर लिया और सात नाराचोसे उसे बीध झाला। सात्वकिने भी कर्णका यही हाल किया। फिर उन दोनोंमें विचित्र प्रकारसे घोर पुद्ध हुआ, जिसे देखने और सुननेसे भी भय होता जा। इसी बीचमें चृहचुस्रपर अख्यायाने बढ़ाई की। उसने आते ही कोधमें भरकर कहा—'ओ इह्यात्यारे! आत्र में तुझे मौतके मुँहमें भेज दूँगा। अगर अर्जुनने तेरी रहा नहीं की, यदि तू लढ़ाईमें डटा रह गया और सामना छोड़कर भागा नहीं, तो आज तुझे तेरे पापका दण्ड अवस्थ मिलेगा, तू कुशलसे नहीं रह सकेगा।'

उसके ऐसर कहनेपर पृष्टपुत्र बोला—'तेरी बातका उत्तर येरी यह तलकार ही देगी, जो तेरे पिताको संधानमें पृष्ठतोढ़ जवाब दे खुकी है।' यो कहकर सेनापति पृष्टपुत्रने अपर्यमें भरकर अञ्चलामाको एक तीले वाणसे बीध बाला। इसने अञ्चलामाको वहा क्रोध हुआ। उसने इतने बाजोकी वर्षा की जिनसे पृष्टपुत्रके चारों ओरकी दिशाएँ इक गयी। इसी प्रकार पृष्टपुत्रके चारों ओरकी दिशाएँ



द्रोणकुमारको अपने सायकोसे आच्छादित कर दिया तथा

[ 511 ] सं० म० (खण्ड-दो ) ३०

उसका धनुष भी काट हाला। अखत्वापाने वह धनुष फेंक दिया और दूसरा धनुष-बाण हाधमें लेकर उससे पृष्टद्युप्रके धनुष, शक्ति, गदा, ध्वजा, धोड़े, सारथि तथा रखको पलक मारते-मारते नष्ट कर दिया। तब धृष्टद्युप्तने हाल और तलवार हाथमें ली, किंतु महारबी अखत्वामाने भल्लोसे मारकर उनके भी दुकड़े-दुकड़े कर हाले। साथ ही उसने अनेको खालोसे पृष्टद्युप्तको बहुत पायल कर दिया। यह सथ करनेपर भी कब यह धृष्टद्युप्तको नाश न कर सका तो धनुष फेककर धृष्टद्युप्तको पकड़नेके लिये दौड़ा।

इसी बीचमें श्रीकृष्णको दृष्टि उधर गयी। उन्होंने अर्जुनसे कहा—'पार्थ ! वह देखों, अश्वत्वामा धृष्टपुत्रको मारनेके लिये बढ़ा धारी ज्योग कर रहा है। इसमें संदेश नहीं कि वह उसे मार सकता है। धृष्टपुत्र अष कालके समान अश्वत्वामाका प्राप्त बना ही चाहता है, इसलिये तुम इसे शीझ खुदाओं।' ऐसा कहकर महाप्रतायी भगवान् श्रीकृष्णने, जहाँ अश्वत्वामा था, उधर ही अपने घोड़े बहुन्ये। श्रीकृष्ण और अर्जुनको आते देख उसने धृष्टपुत्रको मारनेका विशेष उद्योग किया। अर्जुनने जब देखा कि अश्वत्यामा हुपदकुमारको प्रसीट रहा है, तो उसके ऊपर बहुत-से बाण मारे। गाण्डीवसे छूटे हुए ये बाण, जैसे साँच अपनी

बॉबीमें पुसते हैं, उसी प्रकार अश्वत्थामाके शरीरमें ग्रेस गये। उनसे पीड़ित होकर द्रोणपुत्रने धृष्टशुप्रको तो छोड़ दिया और अपने रबमें बैठकर धनुव हावमें ले अर्जुनको बींधना आरम्भ कर दिया।

इतनेमें सहदेवने यृष्टद्वाप्तको अपने रथपर विठाकर वहाँसे अन्दन हटा दिया। अर्जुनने भी होणकुमारको वाणोंसे बींधना आरम्ब किया। इससे अश्वत्वामाका क्रोध बहुत बढ़ गदा। अतने अर्जुनकी भुजाओं तथा छातीमे भी बाण मारे। तब अर्जुनने अश्वत्वामाके अपन द्वितीय कालदण्डके समान एक नाराच चलाया। वह उसके कंधेपर लगा। लगते ही अश्वत्वामा विद्वाल होकर रखकी बैठकमें बैठ गदा। उस समय उसे बड़ी बेदना हुई। उसकी यह अवस्वा देख सारवि बड़ी फुर्लीक साथ उसे रखाडुलाने बाहर ले गया।

महाराज ! इस प्रकार धृष्टद्वाप्तको संकटसे मुक्त और अञ्चलामाको पीड़ित देख पाञ्चाल बीरोने बड़े जोरसे गर्जना की । हजारो दिव्य बाजे बज उठे । सब लोग सिंहनाद करने लगे । तदनत्तर, अर्जुन भगवान् श्रीकृष्णसे बोले—'अब संगाप्तकोको ओर बल्तिये, उनका संहार करना इस समय मेरे लिये प्रधान काम है ।' उनकी बात सुनकर भगवान् हवासे बाते करनेकाले अपने रक्षके हारा संझामकोको और घल दिये ।

## भगवान् श्रीकृष्णद्वारा अर्जुनसे कौरवोंके आक्रमण तथा भीमके पराक्रमका वर्णन

सजय कहते हैं—पहाराज ! चलते समय राह्में श्रीकृष्णने अर्जुनसे युविष्ठिरको दिखाते हुए कडा-पाणुनन्दन ! वे हैं तुषाने भाई युधिश्चिर। देखी, इन्हें मारनेके लिये अत्यन्त बलवान् और पहान् धनुधीर कौरव-पोद्धा बड़ी तेजीके साथ इनका पीछा कर रहे हैं। साथ ही उनकी रक्षाके लिये पाञ्चालदेशीय वीर भी उनके पीछे-पीछे जा रहे हैं। यह राजा दुर्पोधन भी रक्षिपोंकी सेनासे धिरकर राजा युधिष्ठिरपर धावा कर रहा है। इसका भी उद्देवय यही है कि युधिष्ठिरको मार डाले। इस कार्यमे इसके माई भी साब दे रहे हैं। ये हाथोसबार, पुड्सबार, रबी और पैदल—सभी उन्हें पकड़नेके लिये जा रहे हैं। अब देखें, सात्यकि और भीमने पहुँचकर यद्यपि इन्हें बीचमें ही रोक दिया है, तो भी ये संख्यामें अधिक होनेके कारण राजाकी ओर बढ़े ही चले जाते हैं। प्राप्तको संताप देनेवाले राजा युधिष्ठिर भी यद्यपि बड़े बलवान् हैं, युद्धकों कलाये निपुण है, उनका हाथ भी फुर्तीसे चलता है, तथापि कर्णने उन्हें रणसे विमुख कर दिया है। यृतराष्ट्रके पुत्र शुरवीर हैं, उनकी



सहायता मिल जानेपर कर्ण अवदय ही हमारे महाराजको कष्ट पहुँचा सकता है। इनके तदा और भी बहुत-से शुरवीरोंके साथ ये युद्ध कर रहे थे। उन सब महारथियोंने मिलकर उन्हें परास्त किया है। राजा युधिष्ठिर उपवास करनेके कारण बहुत दुर्बल हो गये हैं। ये अधिकतर ब्राह्मबल (क्षमा) में ही स्थित रहते हैं, क्षात्रकल (निष्टुरता) में नहीं; जबसे कर्णके साव इनकी भिड़ंत हुई है, तबसे ये बड़े संकटमें पड़ नये हैं। कर्ज धृतराष्ट्रके महारबी पुत्रोंसे यह कह रहा है कि 'तुमलोग पाष्पुपुत्र युधिष्टिस्को भार कालो ।' पार्च ! ये सभी महारकी स्यूणाकर्ण, इन्हजाल तथा पाशुपत नामक अख-शखोसे राजाको आच्छादित कर रहे हैं। वे आतुर हो नये हैं, इस समय उन्हें विशेष सेवाकी आवश्यकता है। अब शीरता करनेका समय है—यह जानकर पाञ्चाल तथा पापका चीर बड़ी तेजीसे उनके पीछे दोड़ते हैं। उन्हें यह आज्ञा और विश्वास है कि यदि महाराज सुधिष्ठिर पातालये भी कुक्ते होंगे तो इस उन्हें बलपूर्वक निकाल लायेंगे। यह देखी, अब कर्ण अत्यना क्रोधमें भरकर पाळालोंकी ओर डोड़ रहा है। उसके रककी ध्यजा धृष्टद्वप्रके रसकी ओर जाती दिलावी दे रही है। पार्च ! इस समय में तुन्हें एक परम प्रिय समाचार सुना रहा है कि राजा पुषिष्ठिर जीवित हैं। उधर वे महाबाहु घीयसेन हैं, जो मुख्रयोकी जाहिनी तथा सात्यक्रिके साच लौटकर अपनी सेनाके मुहानेपर लड़े हैं। पाञ्चाल योद्धा तथा योपसेन अपने तेज जाणोंसे अब कौरवॉपर प्रहार कर रहे हैं। देखी, कौरव-सेना भाग चली। सैनिकोंके घावोंसे खुनकी धारा जारी है। उनकी बड़ी दयनीय दशा दिखायी देती है। अब देखो, भीमसेन शहुओंकी सेनाको सदेइने रूगे। उनकी कजहरे कौरव-वाहिनी बड़े संकटमें पड़ गयी है। ये रथी लोग भीयके भवसे वर्रा उठे हैं। हाथी उनके नाराबोंकी मारसे विदीर्ण हो-होकर जमीनपर पिर रहे हैं। बढ़े-बढ़े राजराज भीमके बाजोसे घायल होकर अपनी ही सेनाको रीटते-कुचलते हुए धार्ग जा रहे हैं। अर्जुन ! पहचान त्यों, संज्ञानविजयी वीरवर भीपसेनका ही यह दुःसह सिंहनाद सुनाची देश है! यह लो, उन्होंने दस बाण मारकर निवादराजके पुत्रको भी मौतके घाट जतार दिया। अब कौरवोकी बोलती बंद हो गयी है, पहले-जैसी उनकी गर्जना नहीं सुनायी देती। भीषसेनने दुर्योधनको तीन अक्षीहिणी सेनाओको आगे बढ़नेसे रोककर मार डाला है। जिनकी आँमों कमजोर हैं वे जैसे दोपहरके सूर्यकी ओर नहीं देख सकते, बेसे ही ये कौरवयक्षके राजा लोग भीमसेनकी और आँगा उठाव्यर देश नहीं पाते । उनके बाणोकी पारसे ध्यभीत हुए राञ्जओको कहीं भी बैन नहीं मिलता।'

धगवान् श्रीकृष्णके पुरसमे ये बाते सुनकर अर्जुनने भीमसेनके दुष्कर पराक्रमपर दृष्टिपात किया। फिर अपने बसे-खुचे शहुओंको तीखे काणोंमे मारना आरम्प किया। संशासक घोटा यद्यपि बहे बलवान् थे तो भी वे अर्जुनकी मारसे युद्धमें नहीं ठहर सके। भवभीत होकर सब दिलाओंमें भाग गये।

#### दोनों पक्षके योद्धाओंका हृन्हयुद्ध तथा भीमसेनका पराक्रम

शृतराष्ट्रने पूळा—सञ्जय । पाण्डलो और पाञ्चालोकी पार सानेसे जब हमारी सेना दुःसी होकर भागने लगी, इस समय कौरबोने क्या किया ?

सक्रयने क्या—यहाराज ! उस समय महाबाहु भीमसेनपर कर्णकी दृष्टि पड़ी । उन्हें देखने ही उसकी ऑले क्रोधमें लाल हो गयीं और वह उनपर चढ़ आया । उसने भीमसेनके हासे भागती हुई आपकी सेनाको बड़ी क्रोडिश करके रोका और उसे व्यवस्थापूर्वक लड़ी करके पाण्डवोकी ओर बड़ा । यह देख पाण्डवोंके महारथी भीमसेन, सात्यकि, जिलच्छी, जनमें बप, भृष्टपुत्र तथा प्रभइक आदि भी क्रोधमें भरकर आपकी सेनाका संहार करनेके लिये उसपर बारों ओरसे टूट पड़े । उस युद्धमें शिखण्डीने कर्णका सामना किया और भृष्ट्युप्रने बहुत बड़ी सेनासे थिरे हुए दु:शासनका मुकाबला किया । सकुलने वृषसेनपर और युधिहिस्ने चित्रसेनपर धावा किया। सहदेव उन्नुकसे पिड गया। सात्यकिका शकुनिपर और हौपदीके पुत्रोका कौरवोपर आक्रमण हुआ। अर्जुनका सामना महारथीं अश्वन्यामाने किया। कृपावार्यका युधामन्युसे और कृतवर्माका उन्तर्योजासे युद्ध हुआ। धीमसेनने अकेले ही सपस्त कौरवों तथा उनकी सेनाओंका केंग रोका।

महाराज ! क्रिलाण्डीने रणभूमिमें निर्भय विचरते हुए कर्णको अपने वाणोका निशाना बनाया और उसे आगे बड़नेसे रोक दिया । बाधा पाकर रोषके मारे कर्णके ओठ फड़कने लगे । उसने शिखण्डीकी दोनों भीहोंके बीच तीन बाण मारे । उनसे अखन्त आहत होकर शिखण्डीने भी कर्णको तेज किये हुए नक्के बाण मारे । तब महारबी कर्णने तीन बाणोसे शिखण्डीके सारबि और घोड़ोंको मार डाला । इससे



विस्तर्णाको बड़ा क्रोथ हुआ। उसने अपने रचसे कुटकर कर्णके अपर शक्तिका प्रहार किया। कर्णने तीन बाजोसे उस शक्तिके टुकड़े-टुकड़े का डाले और नी तीले बाण पारकर उसे भी बीच डाला। शिलाजीके शरीरमें बहुत पाव हो गये थे; इसलिये वह बार्णके धनुष्ये हुटे हुए बाजोका वार बचाता हुआ तुन्त भाग निकला। अब कर्ण पाण्डब-सैनिकोंको अपने बाजोसे पारकर गिराने लगा।

दूसरी ओर आपके पुत्र दुःशासनने पृष्टपुत्रको बहुत पीड़ित किया। तब पृष्टपुत्रने दुःशासनकी झातीमें तीन बाण मारे। फिर दुःशासनने भी एक तीखे पालतमें पृष्टपुत्रकी वार्थी पुजाको बीच झाला, इससे पृष्टपुत्र क्रोधमें भर गया और एक तीखा क्षुत्र पारकर उसने दुःशासनका अनुष काट दिया। यह देख पाझाल योद्धा उच्च व्यस्ते गर्जना करने लगे। अब आपके पुत्रने दूसरा धनुष हावमें लिया और हैसते-हैसते वाणोकी झड़ी लगाकर पृष्टपुत्रको चारों ओरसे घेर लिया। तदनक्तर, पञ्चाल-देशीय सैनिकोंने भी अपने सेनापतिको बचानेके लिये आपके पुत्रपर घेरा डाल दिया। फिर तो आपके योद्धाओंका सत्रुओंके साथ घेर संघाम होने लगा।

इसी बीचमें अपने पिताके पास लड़े हुए वृदसेनने

नकुलको पहले पाँच और फिर आठ बाण मारे तब श्रूरवीर नकुलने भी हैसते-हैसते एक तीखे नाराचसे वृषसेनकी छाती छेद डाली। इस चोटसे वृषसेन बहुत प्रायल हो गया। फिर तो वे दोनों चीर हजारों बाणोंकी बौद्धान्से एक-दूसरेको ढकने लगे। इतनेमें ही कौरव-सेनामें भगटड पढ़ गयी। कर्ण पीछे लौटकर उसे रोकने लगा। उसके लौट जानेपर नकुलने कौरवोंके डायर चढ़ाई की। कर्णपुत्र वृषसेन भी नकुलका सामना करना छोड़ अपने पिताके पहिषोंकी ही रक्षामें लग गया।

इसी प्रकार कोधमें भरे हुए उल्क्रको संप्राममें सहदेवने रोका, उसने उल्क्रके जारी घोड़ोको मारकर उसके सारविको भी यमत्येक भेज दिया। उल्क्र रथसे कृदकर भागा और तुरंत जिगतोंको सेनामें जा सुसा।

एक और सात्विक और शकुनिमें लकाई हो रही थी। सात्विकने तेज किये हुए बीस बाधोंसे शकुनिको धायल कर दिया और एक घलन मारकर उसकी ध्वना भी काद डाली। इससे शकुनिको बड़ा कोप हुआ; उसने सात्विकका कपन काटकर उसकी ध्वनाके भी दुकड़े-दुकड़े कर दिये। सात्विकने शकुनिको पुनः तीन बाधोंसे घायल किया। तीन ही बाया उसके सार्शिको भी मारे। इसके बाद अनेको बाबा मारकर उसने शकुनिको धोड़ोंको यमलोक भेज दिया। फिर तो शकुनि सहसा रखसे कुट पड़ा और उल्किक स्थाप बैठकर बहासे बच्चत हो गया। अब सात्विक आपकी सेनापर बाधा बरसाने लगा। उसके बाधोंकी बोटसे आहत हो आपके सैनिक बारीं ओर भागने लगे। बहुतेर अपने प्राण खोकर रखधुनिये ही गिर गये।

दूसरी ओर, आपके पुत्र दुर्घोधनने भीमसेनको रोका।
किंतु भीमने तुरंत ही उसके पोड़ों और सारशिको मार हाला। किंत रच और व्यवाद्यों भी व्यव्या द्व्या दीं। इससे पाण्डव-पहके पोद्धा बहुत प्रसन्त हुए,। इस प्रकार परास्त होकर दुर्घोधन भीमके सामनेसे भाग गया। इधर युधामन्युने कृपावार्यको पाण्डल करके तुरंत ही उनका धनुष भी काट दिया। तब काळवारियोंमें बेह आवार्य कृपने दूसरा धनुष हावमें से बाज सारका युधामन्युके रचकी ध्वता, सारशि और कनको नीचे गिरा दिया। तब तो महारबी युधामन्यु स्वयं ही रच हाँकता हुआ भाग गया।

इसी प्रकार एक ओर उत्तमीजाने बाणोंकी इस्ही

लगाकर कृतवर्माको इक दिया। किर उन दोनोंमें अत्यन्त भयानक युद्ध छिड़ गया। कृतवमनि जनमौजाको छातीमें चोट की, वह मूच्छित होकर रचकी बैठकमें बैठ गया। उसकी यह अवस्था देख सारिथ उसे रजभूमिसे दूर हटा ले गया। तदनकर, कौरजोंको सारी सेना भीमसेन्यर दूट एड़ी। दुःशासन तथा शकुनिने हाथियोकी बहुत बड़ी सेनासे भीमसेनको घेरकर उनपर बाण मानना आरम्य किया। हाथियोको सेना देखते ही भीमसेनके कोबकी सीमा

न गई। उन्होंने दिव्यास्त्रोंका प्रयोग करते हुए हाथियोंसे ही हाथियोंका संहार आरम्प किया। अपने वाणोसे हाथियोंके हवारों कर्जांका सफाया कर डाला। उस समय बिजलीकी गड़गड़ाइटके सपान भीमके बनुषकी टंकार सुनकर हाथी मल-पूत्र त्यागते हुए बड़े बेगसे भाग खे थे। यहाराज! भीमसेनका वह पराक्रम सम्पूर्ण प्राणियोंका संहार करनेवाले रहके समान जान पहला था।

## कर्णसे पराजित और घायल होकर युधिष्ठिरका अपनी छावनीमें विश्रामके लिये जाना

सञ्जय कहते हैं—राजन् ! दूसरी और युधिद्विरको अले देश आपका पुत्र दुर्वोधन कोधमें घर गया। उसने अपनी आधी सेना साथ ले सहसा निकट जाकर उन्हें सब ओरसे धेर लिया और तिहलर क्षुस्त्र मारकर उनको बीच हाला। कुलीनन्द्रन पुधिष्ठिरने भी क्रोधमें भरकर आपके पुणको तुरंत ही तीस भारत मारे। यह देश उन्हें पकड़नेके तिये कोरवपक्षके योद्धा टूट पड़े। उस समय शतुओंके खोटे विचार जानकर महारथी नकुल, संबंदेन तथा शृष्टग्रुप्त एक अक्षोहियों सेनाके साथ युधिश्वरके पास आ वयके। वहाँ पहुँचते ही सहदेवने बड़ी फुर्तिक साथ दुर्घोधनको बीस काल मारे। इतनेमें कर्ण युधिहिस्की सेनाका संहार करने लगा। उसके बाणोंसे पीड़ित होकर वह सेना सहसा धाग कड़ी हुई। तब राजा युधिप्रिरको बढ़ा क्रोध हुआ। उन्होंने तेब किये हुए प्रसास बाणोंसे कर्णको बीध हाता। तदननार, उन दोनोंमें भपंकर पुद्ध छिदा। धर्मराज शानपर बढ़ाकर केन किये हुए भाति-भातिके बाणों, भल्लों, प्रक्ति, ऋष्टि तथा मुसलीसे आपकी सेनाका संहार करने लगे। उस समय आएके योद्धाओंमें हाहाकार मच गया। प्रमात्वा युधिहिर जहाँ-जहाँ दृष्टि डालने थे, यहाँ-वहाँके सैनिकोंका सफाया हो जाता था। यह देल कर्ण अत्यन्त कुपित होकर पुणिहितपर नाराच, अर्धचन्द्र तथा वसादन्त आदिका प्रहार करने लगा। युधिष्ठिरने भी तेज किये हुए बाणोंसे कर्णको प्रायत कर डाला । फिर कर्णने हैंसते-हैंसते तेज किये हुए बाणों तजा तीन भल्लोंसे युधिष्टिस्की काती केंद्र डाली। इससे धर्मराजको सड़ी पीड़ा हुई। वे रथके पिछले धागमें बैठ गये और सारथिको वहाँसे चल देनेको आज्ञा की । उन्हें जाते देख

किल्लाते हुए उनके पीछे दौड़ पड़े। इतनेहीमें पाञ्चाल फेंद्धऑके साथ सजह सौ केकप वीरोने आका कौरवींको आजे बढ़नेसे रोक दिया।

उस समय राजा युधिष्टिर बाणोंके प्रहारमे बहुत धायल क्षे गर्थे थे। वे नकुल तथा स्तहेबके बीचमें होकर धीरे-धीरे **इन्तर्नाकी ओर जा रहे थे, उनका होश ठिकाने नहीं था।** ऐसी अवस्थामें भी कर्णने दुर्योधनके हितकी इकासे युधिष्ठिरका पीछा किया और उन्हें तीन तीसे बाणोंसे बीध द्वाला । युधिष्ठिरने भी कर्णकी क्वातीमें बाण मारकर करला बुकाया । इसके बाद तीन बाणीसे इसके सारधिको और बारसे बार्चे योड्नेको बीच डाला। फिर नकुल और सहदेवने भी बढ़े प्रधासके साथ कर्णपर बाजोकी वर्षा की। इसी प्रकार सुनपुत्र कर्णने भी तीखी बारवाले दो भल्लोसे नकुल और सहदेवको घाचल कर दिया। फिर युधिष्ठिरके घोड़ोंको मारका एक भारतमे उनके मसकके दोवको नीचे गिरा दिया । इसी तरह नकुलके भी बोहोंको मौतके साट उतास्कर उसके रखकी इंबा और बनुषको भी काट इस्सा। रथ टूट जानेपर वे दोनों पाण्डुकुमार अत्वन्त घायल होकर सहदेवके रवपर जा बेठे।

जाता था। यह देल कर्ण अत्यन्त कृषित होका युधिहित्पर नाराच, अर्थचन्द्र तथा वत्सदन्त आदिका प्रहार करने लगा। युधिहिरने भी तेन किये हुए बाणोंसे कर्णको ध्ययत कर डाला। फिर कर्णने हैंसते-हैंसते तेन किये हुए बाणों तथा तीन भल्लोंसे युधिहिरकी काती केंद्र डाली। इससे धर्मराजको नहीं पीड़ा हुई। ये रथके थिछले भागमें बैठ गये और सारिथको वहाँसे चल देनेकी आज्ञा की। उन्हें नाते देल दुर्थोधनसहित सभी कौरव 'इसे एकड़ो-एकड़ो' कहकर हुए हैं। हमलोगोंके देलते-देखते वे उसे मार न डाले— इसके लिये प्रयत्न करना बाहिये। इन माडीके पुत्रों अवचा | होकका भीमसेनकी सेनामें जा पहुँचे। राजा युधिष्ठिरको मारनेसे क्या लाभ होगा ? दुर्घोधनका प्राण संकटमें पड़ा है, उसे चलकर जवाओ ।'

कर्णने शल्यकी यह बात सुनी और देशा कि दुर्घोधन भीमसेनके चंगुलमें फैस सुका है, तो युधिष्ठिर और नकुल-सहदेवको वहाँ ही छोड़कर आपके पुत्रको बचानेके सिये वह दौड़ पड़ा। उसके बले जानेपर पुधिहिर सहदेवके तेज जलनेवाले घोड़ोड्डारा वहाँसे किसक गये। राजाको अपनी पराजयके कारण बड़ी लवा हो रही थी। नकुल और सहदेवके साथ अपने घायल शरीरमें छावनीपर पहुँचकर वे रबसे उतरे और एक सुन्दर प्रतंगपर लेट गये। उस समय उनके देहसे बाण निकाल हाले गये तो भी हरपके पावसे उन्हें बड़ी पीड़ा होने लगी। उन्होंने दोनों भाई माद्रीके पुत्रोंसे कहा-'भीमसेन मेचके समान गरज-गरजकर लड़ रहे हैं, तुम दोनों सहायताके लिये उनकी ही सेनामें जाओ।' उनको आजा पाकर नकुरु दूसरे रखपर सचार हुआ। सहदेशके पास तो रथ या ही। दोनों भाई अपने शीवगामी घोडे



#### अर्जुनद्वारा अश्वत्थामाकी पराजय, कर्णद्वारा भार्गवास्त्रका प्रयोग, श्रीकृष्ण और अर्जुनका युधिष्ठिरसे मिलनेके लिये छावनीपर जाना तथा युधिष्ठिरका उनसे कर्णके मारे जानेका समाचार पूछना

समय कहते हैं-पहाराज ! इसी समय अश्वत्यामा रिधयोकी बहुत बड़ी सेना साथ लेकर, जहाँ अर्जून खड़े थे. वहाँ ही सहसा आ धमका। उसे आते देश अर्जुनने एकबारगी उसका बढ़ाव रोक दिया। अध्यामा प्राला उठा, यह बाणोंकी पारसे अंक्रिया और अर्जुनको आच्छादित करने लगा। यह देख अर्जुनने इसते-इसते दिव्यासका प्रयोग किया, किंतु अद्यक्षामाने उसका निवारण कर दिया। उस समय अर्जुनने अश्वत्वामाका वय करनेके लिये जिस-जिस अखका प्रहार किया, उन सबको ब्रोणकुमारने काट डाला । उसने अपने बाणोसे दिशाओं तथा उपदिशाओंको दककर श्रीकृष्णको दाहिनी बाँहमें तीन बाग मारे । तब अर्जुनने उसके घोड़ोंको घायल करके संप्राममें खुनकी नदी बहा दी। उन्होंने अञ्चलामाका धनुव काट हाला। यह देख उसने अर्जुनपर कड़के समान पर्यकर

परिचका प्रहार किया। किंतु अर्जुनने उसे हैंसते-हैंसते काट हाला । अब अध्यक्षापाका क्रोध और वह गया । उसने ऐटासका प्रयोग किया, परंतु अर्जुनने महेन्द्रास्त्रसे उसे शाल कर दिया। साथ ही अध्यक्षमाको भी अपने बाणोंसे वक दिया। डोणकुमारने अपने सायकोसे उन बाणोंको काट गिराया और सौ बाणोंसे झीकुणको तथा तीन सीसे अर्जुनको बीच डाला। तब अर्जुनने भी अश्वत्वामाके मर्मस्वानोमें सी बाण मारे और उसके सारधिको एक पालमें पारकर रक्षमें नीचे गिरा दिया। उस समय अचरवामाने स्वयं हो घोडोंकी बागडोर सैभारती और श्रीकृष्ण तदा अर्जुनको बाणोंसे हकना आरम्प किया। उसके इस पराक्रमकी सभी वोद्धा प्रशंसा कर रहे थे। इसी बीचमें अर्जुनने हैंसते-हैंसते उसके घोड़ोंकी बागडोरको क्ष्योंसे तुरंत काट डाला। अब वे घोड़े बाणोंकी मारसे

अत्यन्त पीड़ित होकर भाग बले। उस समय पाव्हय विजय पाकर बारों ओर तीखे बागोंकी वर्षा करते हुए आपकी सेनाको खटेड़ने लगे। उन्होंने कौरब-सैनिकोंको इतनी पीड़ा पहुँचायी कि वे आपके पुत्रोंके रोकनेपर भी न रुक सके।

तदनत्तर दुर्योधनने बड़े खेडके साथ कर्णसे कहा-'सहाबाहो ! देखो, पाण्डवोने इपारी इस विशाल सेनाको बड़ा कष्ट पहुँचाया है, तुम्हारे रहते हुए यह भवके कारण भागी जा रही है। यह जानकर जो उचित सम्दार्ग, करो। पाण्डवोके सदेहे हुए इमारे हजारों योद्धा अब तुन्हें ही सहायताक लिये पुकार रहे हैं।' दुयोंधनकी यह बात सुनकर कपनि हैंसते-हैंसते अपने धनुषपर भागवासका संबान किया। फिर तो असरे तस्त्रों, करोड़ों और अरबों बाण प्रकट हुए, जो अग्निके समान प्रन्वतित हो रहे थे। उन मर्वकर षाणीसे समस्त पाण्डम-सेना आच्छादित हो गयी। जा समय कुछ भी सुझ नहीं पड़ता था। उस चुद्धमें भार्गवासकी मारसे हतारों हाथीं, प्रोड़े, रथी और पैदल प्राणहीन होकर गिरने लगे । पृथ्वी काँप उठी । पाण्डवोंकी सम्पूर्ण सेना च्याकुल हो गयी । कर्णद्वारा मारे जाते हुए पाञ्चाल और चेक्ट्रिशीय चोद्धा भवके मारे भागने और खिल्लाने लगे। साम ही भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनकी पुकार करने लगे।

कर्णके बाणसे मारे जाते हुए सुद्धयोका आतंत्रद मुनकर कुन्तीनन्दन अर्जुनने भगवान् वासुदेवसे कडा-'महाबाहो शीकृष्ण । आप इस धार्गवासके पराक्रमको तो देखिये। युद्धमें किसी तरह भी इसका नाश नहीं किया जा सकता । उधर कर्ण अपने योड्रोंको बढ़ाता हुआ वर्शवार मेरी ओर देख रहा है; इस समय उसके सामनेसे घान जाना धी में ठीक नहीं समझता (' श्रीकृष्णने कहा—'पार्च ! कानि राजा युधिद्विरको बहुत पायल कर दिया है। इस समय उनसे पिलकर और धीरज देकर फिर कर्णका वध करना।' यह कहकर जनार्यन युधिष्ठिरसे मिलनेके लिये आगे बढ़े । उनका उद्देश्य यह या कि जनतक अर्जुन धर्मराजसे मिलेंगे, तबतक कर्ण युद्ध करते-करते खूब वक जायगा। धगवान्की आज़ाके अनुसार अर्जुन अपने चायल हुए भाईको देखनेके लिये रचपर बैठे-बैठे चल दिये। चलते-चलते उन्होंन अपनी सेनामें सब ओर दृष्टि हाली; वर्गतु कही याँ अवने बड़े भाईको नहीं देखा। तब वे बड़ी तेजीके साव भीमसेनके पास पहुँककर उनसे बोले—'राजा युधिहर कहाँ हैं ?'

भीमने कहा-धर्मराज युधिष्ठिर यहाँसे छाडनीयर

चले नये। कर्णके बाणोंसे धायल होनेके कारण उनके



वारीरमें बड़ी पीड़ा हो पत्ती थी। सम्मव है, किसी तरह जीकित हों।

अर्जुर केले चिद्र ऐसी बात है तो आप शीध ही इनका समाचार लेने जाइये। कार्जि बागोंसे अस्पन्न धावल हो जानेके कारण अवश्य ही वे धावनीकी ओर बले गये हैं। इनकी क्या झलत है? यह जाननेके रिस्पे आप शीध बले जाइये। मैं यहाँ लड़ा हो शतुओंको रोके रहुँगा।

यंगनं कडा—अर्जुन ! यदि मैं चला जाउँगा तो जनुपक्षके वीर यदी कहेंगे कि 'भीमसेन डर गये' । इसलिये तुषी जाकर महाराजकी साबर त्ये।

अर्जुन क्षेत्रे—मेरे शत्रु संशासक सामने खड़े हैं, आज इन्हें मारे बिना मैं भी षहाँसे नहीं जा सकता।

भीयने कड़ा—धनक्षय ! मैं अपने पराक्रमसे संद्राप्तकोका सामना करूँगा। तुम निश्चित्त होकर जाओ।

भीपसेनकी बात सुनकर अर्जुनने बीकृष्णसे कहा— 'इपीकेश ! अब मैं राजा चुधिष्ठिरका दर्शन करना खाइता हैं, आप सीध ही घोड़े हॉकिये।' तब भगवान् गसड़के समान तेज बलनेवाले घोड़ोंको हॉककर बहुत शीध राजा चुधिष्ठिरके पास पहुँच गये। फिर दोनोंने रबसे उतरकर धर्मराजके जरणोंमें प्रणाम किया और उन्हें सकुशाल देख



वे बढ़े प्रसन्न हुए। तदनका, राजा युधिहिरने ब्रोकृष्ण और अर्जुनका अधिनन्दन किया। उस समय धर्मराजने यह समझ लिया कि कर्ण मारा गया, इससे उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई और वे हर्बगदगद वाणीसे बोले— देवकीनन्दन ! तुन्हारा स्वागत है ! धनक्क्षय ! तुम्हारा भी स्वागत है ! इस समय तुम दोनोंको देखकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है; क्योंकि तुम लोगोर्न त्वयं सकुशल रहकर महारधी कर्णको मार हाला है। वह सब प्रकारकी शक्तविद्यामें निपुण तथा कौरवोंका अगुआ था। परशुरामजीने अवाविद्या सिखाकर उसे महान् शक्तिशाली बना दिया था। युद्धमें उसपर विजय पाना कठिन था। वह विश्वविख्यात महारथी और संसारका सर्वजेष्ठ वीर था। दुर्योधनका हित-साधन करता और हमलोगोंको दुःल देनेके लिये ही तैयार रहता था। इमारे मित्रोंके लिये तो वह कालके समान था। ऐसे महाबली कर्णको तुम दोनोने युद्धमें मार इस्ल-यह बढ़े आनन्दकी बात हुई। भैवा श्रीकृष्ण और अर्जुन ! आज कर्णने मेरे साथ भयंकर युद्ध किया दा। उसने

मेरे दोनों बक्तरक्षको तथा सारशिको मार डाला, घोड़ोंको यनाजेक पठापा और मेरे पक्षके बहुत-से योद्धाओंको बीतकर पुत्रो थी परास्त कर दिया। इतना ही नहीं, उसने मेरा अध्यमन करके मुझे बहुत-से कटुक्कन भी सुनाये। धनञ्जय ! अधिक क्या कहें, इस समय जो में जीवित है,—यह भीमसेनका प्रभाव है। मुह्मसे तो वह अपमान सहा नहीं बाता। कर्णने मुझे इतना बायल और अपमानित कर दिया तो अब मेरे जीनेसे क्या लाभ ? अब मैं राज्य लेकर भी क्या कर्मेगा। पहले कथी भीष्म, डोण और कृपाचार्यसे भी मुझे बो अपमान नहीं मिला वह आज सुतपुत्रसे प्राप्त हुआ है। इसलिये अर्जुन ! में तुमसे पूछता है कि किस प्रकार सकुशल एकर तुमने कर्णका वध किया है ? यह सब समाचार मुझे सुनाओ। वीरवर ! कर्णके बाणोंसे जब मैं बहुत धायल



हो गया तो उसका वह करनेके लिये मैंने तुम्हारा ही स्मरण किया हा, इस समय कर्णका वह करके तुमने मेरे उस स्मरणको सफल बना दिया न ? बताओं तो सूतपुत्रको तुमने किस तरह मारा ?'

#### अर्जुनकी बातसे कर्णके जीवित रहनेका पता पाकर युधिष्ठिरका उन्हें धिकारना तथा युधिष्ठिरका वध करनेके लिये उद्यत हुए अर्जुनको भगवानुद्वारा धर्मका तत्त्व समझाया जाना

सक्रय कहते हैं—महाराज ! धर्मात्मा राजा पुष्पिष्ठिएकी यह बात सुनकर अतिरधी बीर अर्जुन इस प्रकार बोले—'राजन्! आज जब मैं संसामकोंके साथ पुद्ध कर रहा था, उस समय अञ्चलामा बाजोंकी वर्षा करता हुआ महस्ता मेरे सामने आ धमका। मेरा रव देखते ही उसकी सारी सेना मेरे साथ पुद्ध करनेके लिये खड़ी हो गयी। तब मैं उस सेनाके पाँच सी जीरोंको मारकर अञ्चलमापर जा बढ़ा।



अश्वत्यामा अपने तीर्थ वाणीसे मुझे और घणवान् श्रीकृष्णको पीड़ा देने लगा। मेरे साथ लड़ते समय उसके पीड़े आठ सौ आठ वैल वाणीका बोद्धा हो रहे थे, उसने वे सभी बाण मुझपर चलाये; किंतु मैंने अपने सायकोसे उन सकको नष्ट कर डाला। तत्पक्षात् उसके उपर मैंने वड़के समान तीस बाण मारे। उनसे छिद जानेके कारण उसका कर विकारी जानवरके समान दिलायी देने लगा। किर तो अपने समल शरीरसे खुनकी धारा बहाता हुआ वह सुल्युक्के रिवयोंके दलमें घुस गया। उस समय उसको दूसरे प्रधान-प्रधान खेदा भी खुनसे लक्ष्यव ही दिखायी पड़े। उदनन्तर, कोरवसेनाको पराजित तथा सैनिकोंको भयभीत देल कर्ण प्रधास प्रधान-प्रधान रिवयोंको साथ लेकर वही तेजीके साथ मेरी और चला। मैंने उसके सैनिकोंका तो संहार कर हाला; मगर कर्णको वहाँ ही छोड़कर आपका दर्शन करनेके लिये जल्दी यहाँ चाला आया। मैंने सुना कि कार्णने युद्धमें आपको बहुत बाबल कर दिया है। कर्ण बड़ा क्रुर है, उसके सामनेसे आयका यहाँ चला आना अनुचित नहीं है। मैं समझता है, वह समय युद्धारे हट आनेका ही था। युद्धारे अपने सामने ही मैंने करकि अद्भुत असको देखा है। पाझालोंमें कोई भी ऐसा बीर नहीं है, जो आज कर्णका बेग सह सके। महाराज ! सात्यांक और यृहद्मुप्र मेरे पहियोकी रक्षा करें। राजकुमार युवामन्तु तथा ज्लमीजा--वे मेरे पृष्ठभागकी रक्षाचे तो। जिर में इस शंघाययें महारबी कर्णके साथ युद्ध कर्कमा । आपकी भी इच्छा हो तो आहुये और देखिये, हम दोनों किस प्रकार एक-दूसरेको जीतनेका प्रयास करते है। यदि मैं आज सलपूर्वक कर्णको उसके बन्धुवान्यवो-सहित न मार डाल्डे तो प्रतिज्ञा करके उसका पालन न करनेवालोंको जो कष्टप्रद गति मिलती है, वही मुझे भी मिले। अब मैं आपसे युद्धमें जानेके लिये आज़ा चाहता है। आर्पावॉट दीनिये, निससे रणमें मेरी विजय हो। राजन् ! में सुतपुत्र कर्ण, उसकी सेना तथा सम्पूर्ण शहुओंका संक्रार करोगा ।'

युविद्विर कर्णके बाजोंकी बोटसे बहुत कष्ट पा रहे थे, अर्जुनके मुतासे जब उन्होंने कर्णके जीवित शहनेका समावार सुना तो उन्हें बड़ा क्रोध हुआ। वे धनहायसे इस प्रकार बोले—'तात ! तुष्हारी सेना शबुओंसे तिरस्कृत होकर रणसे भाग गयी है और तुम जब बार्णको नहीं मार सके तो भवमीत होकर भीमको अकेले ही छोड़ यहाँ भाग आये, यह तुमने खुब खेड निभाया ! बीरमाता कुनीके गर्भसे जन्म लेकर यह अच्छा काम नहीं किया । हैतवनमें तुमने यह सची प्रतिज्ञा की बी कि 'मैं अकेले ही कर्णको पार झालुँगा', फिर उसे जीते-जी ही छोड़कर तुम यहाँ कैसे चले आये ? अर्जुन ! तक तुम जन्म लेकर सात दिनके ही हुए थे, उस समय आकाशवाणीने कुत्तीसे कहा था-'यह बालक इनके समान पराकमी होगा। समझ शबुओपर विजय पावेगा। यह साम्बद्धवनमें सम्पूर्ण देवताओं तथा सब प्राणियोंको जीत लेगा। राजाओंके बीच यह मद्र, कलिङ्ग, केकच तथा कोरव वीरोका संहार करेगा। संसारमें इससे बढ़कर कोई भी धनुर्धर नहीं होगा। कोई भी प्राणी कभी



युद्धमें इसे परास्त नहीं कर सकेगा । यह सम्पूर्ण किद्याओंका ज्ञाता तथा जितेन्त्रिय होगा। इन्हा करते ही यह समस्त प्राणियोको अपने अधीन कर लेगा । चन्द्रमाके समान इसकी क्रान्ति होगी और वायुके समान थेग । यह विवरतामें मेठ और क्षमाचे पृथ्वीके समान होगा । सूर्यके समान तेजस्वी, कुकेरके समान धनी, इन्हें समान पात्कमी और भगवान विष्णुके समान बलवान् होगा। कुन्ती ! जैसे अदितिके गर्पसे राष्ट्रहत्ता विष्णुने जन्म लिया था, उसी प्रकार तुन्हारा यह महात्मा पुत्र भी तुम्हारे गर्भसे उत्पन्न हुआ है। अपने पक्षकी विजय तथा शतुपक्षका संद्वार करनेमें इसकी ख्याति होगी। इससे ही वंशपरम्पराका विस्तार होगा।' इस प्रकार शतभूक्षपर्वतके ऊपर यह आकादावाणी हुई, जिसे अनेको तपस्तियोने सुना। किंतु यह सत्य नहीं हुई। निक्षय ही अब देवता भी झूठ बोलने लगे हैं। सदा ही तुन्हारी प्रशंसा करनेवाले बड़े-बड़े ऋषियोंके मुलसे भी मैंने ऐसी बातें सुनी है, इसीलिये मुझे दुर्योधनकी उन्नतिके विषयमें कभी भी विश्वास नहीं हुआ तथा आजतक मुझे इस बातका भी पता नहीं था कि तुम कर्गके भयसे इस्ते हो । ऐसी परिस्थितिये अब मैं क्या कर सकता हूँ ? आज कोरवों, अपने मित्रों तबा अन्य सम्पूर्ण योद्धाओंके सामने मुझे मृतपुत्रके वशमें होना पड़ा, इसलिये मेरे जीवनको धिकार है। पार्थ ! यदि तुम्हरा पुत्र

महारकी अधियन्तु आज जीवित होता तो वह शत्रुपक्षके सन्पूर्ण महारवियोंका नाहा कर डालता । उसके रहते युद्धमे युक्ते ऐसा अपमान कभी नहीं उठाना पड़ता। यदि घटोत्कव बोबित होता तो भी मुझे युद्धसे विमुख नहीं होना पड़ता। किंतु में अपने अभाष्यके लिये क्या कहूँ, जान पहता है, मेरे पूर्वजन्मके पाप बड़े ही प्रवल हैं, तभी तो दुरत्या कर्णने तुन्हें विनकेके समान भी न गिनकर मेरे साथ वह व्यवहार किया, जो किसी क्युरीन एवं असमर्थ मनुष्यके साथ किया जाता है। जो पुरुष आपत्तिमें पड़े हुएको उससे खुड़ाता है, वही सचा बन्धु और सुद्धद् है—ऐसा प्राचीन पुनियोका कवन है तथा सत्पुरुवोने भी इस धर्मका सदा ही पालन किया है। परंतु तुमने नहीं किया । तुम्हारे पास विश्वकर्माका बनाया हुआ रब है, जिसके धुरेसे कभी आवाज नहीं होती तथा जिसकी ब्बजापर वानर विराजमान है। यही नहीं, तुनारे हाथमें गान्कीय-जैसा धनुष 🖁 तथा धगवान् श्रीकृष्ण तुन्तारा रश होंकते हैं। इन सकके होते हुए भी तुम कार्गसे हरकर भाग कर्स आये ? यदि युद्धमें आज कर्णका मुकाबला करनेकी शक्ति नहीं रखते तो जो राजा तुमसे अख-बलमें बढ़ा हो उसे ही अधना गायदीय धनुष दे दो । भिकार है तुन्हारे इस गाव्हीयको ! विकार है तुष्टारी भुजाओके पराक्रमको तथा धिकार है तुम्हारे इन असंख्य बाणोंको !! अधिके दिये हुए इस रथ और कजाको भी भिकार है।"

युधिहिएके ऐसा कहनेका अर्जुनको बड़ा स्रोध हुआ।
उन्होंने धर्मराजको मार डालनेकी हजासे हाध्यमें उल्हार उठा
ली। धरावान बीकुम्म तो सबके हदफ्की बात जाननेवाले ही
ठहां, उन्होंने अर्जुनका कोप देसते ही उनकी खेश ताह ली
और कहा—'अर्जुन! यह क्या? तुमने तल्हार क्यों
उठायी? यहां किसीसे युद्ध करना हो—ऐसा तो नहीं
दिखायों देला। ये किसी ऐसे मनुष्यको भी यहाँ नहीं देखता,
जो तुन्हारा षथ्य हो। फिर प्रहार क्यों करना चाहते हो?
तुमपर सनक तो नहीं सवार हो गयी? मैं पृष्ठता है, बताओ,
इस समय क्या करनेका विचार है?'

श्रीकृष्णके पृक्षनेपर क्रोधमें भरे हुए अर्जुनने युधिहिरकी ओर देखते हुए कहा—'गोकिन्द! मैंने गुप्तस्थ्यसे यह प्रतिज्ञा क्री है कि 'जो कोई मुझसे ऐसा कह देगा कि तुम अपना गाण्डीव दूसरेको दे डालो, उसका मैं सिर काट लुगा।' राजाने आपके सामने ही मुझसे ऐसी बात कही है, अतः मैं क्षमा नहीं कर सकता। आज इनका वध करके अपनी प्रतिज्ञा पूरी करूंगा। इसीलिये मैंने तलवार उठायी है।



इस अवसरपर आप क्या करना उधित समझते हैं ? आप ही इस जगाएंके भूत और भविष्यको जानते हैं; आप जैसी आणा दें वैसा ही करूंगा।'

पह सुनकर श्रीकृष्णने कहा--'विकार है। विकार है !!' किर ये अर्जुनसे बोले—वार्थ ! आज युझे मालूम हुआ कि तुमने कभी वृद्ध पुरुषोकी सेवा नहीं की है, तभी तो तुम्में बेमीके क्रोध आ गया। धनकृष ! जो धर्मक विभागको जानता है, वह कभी ऐसा नहीं का सकता। इस समय यहाँ तुमने जैसा बर्तात किया है, उससे तुन्हारी धर्मधीरता तथा अङ्गताका पता चलता है। जो नहीं करने योग्य काम करता है तथा करने योग्य नहीं करता, यह सनुष्य अधम है। जो खयं धर्मका आकरण करके विष्योद्धरा क्यासना किये जानेपर उन्हें धर्मका उपदेश देते हैं: धर्मक संक्षेप और विस्तारको जाननेवाले इन गुरुजनोका इस विषयमें क्या निर्णय है ? इसे तुम नहीं जानते । उस निर्णयको नहीं जाननेवासा मनुष्य कर्तव्य और अकर्तव्यके निश्चयमें तुम्हारी ही तरह असमर्थ एवं मोहित हो जाता है। क्या करना चाहिये और क्या नहीं ? इसे जान लेना सहज नहीं है। इसका ज्ञान होता है शाससे और शासका तुन्हें पटा ही नहीं है। अज्ञानवदा अपनेको धर्मवेता मानकर जो तुम धर्मको रक्षा करने चले हो, उसमें जीवहिंसाका पाप है—यह बात तुम्हारे-जैसे धार्मिककी समझमे नहीं आती। तात ! मेरे विचारसे प्राणियोंकी हिसा न करना ही सबसे बड़ा धर्म है।

किसीकी प्राणरक्षाफे लिये झूठ बोलना पड़े तो बोल दे, परंतु उसकी हिंसा न होने दे। धता;तुम्हारे-जैसा श्रेष्ठ पुरुष अन्य साचारण मनुष्योके समान अपने धर्मज धाई एवं चक्रवर्ती गराको मारनेके लिये कैसे तैयार होगा ? भारत ! जो युद्ध न करता हो, शबुका न रखता हो, रणसे विमुख होकर भागा ना रहा हो, शरणमें आता हो, हाब जोड़कर पड़ा हो अबवा असावधान हो, ऐसे पनुष्पका वस करना श्रेष्ठ पुरुष अच्छा नहीं समझते ! तुन्हारे बढ़े भाईमें प्रायः उपर्युक्त सभी बाते हैं। तुमने नासमझ बालकको तरह पहले प्रतिज्ञा कर ली थी, इसलिये पूर्लटाक्श अधर्मपुक्त कार्य करनेको तैयार हो गये हो। पार्च ! बताओं तो भला, धर्मके तुर्वोध एवं सूक्ष्म न्वरूपका अच्छी तरह विचार किये ही बिना अपने ज्येष्ठ भ्राताका वय करनेको कैसे दोड़ पड़े ? पाण्डुनन्दन ! अब मैं तुर्णे धर्मका रहस्य कता रहा है। पितायह भीष्य, धर्महा पुषिष्ठिर, विदुरजी अधवा यदास्त्रिनी कुन्ती देवी तुन्हें धर्मके जिस तत्त्वका उपदेश कर सकती हैं, उसको मैं ठीक-ठीक बता रहा 🖁 , सुनो । सत्य बोलना बहुत अख्ता काम है, सत्यसे बड़कर कुछ भी नहीं है, फिर भी सायवादीको ही कभी-कमी सत्वके स्वरूपका ठीक-ठीक ज्ञान होना कठिन हो जाता है। देखों सत्यका अनुप्रान कैसे होता है 7 जहाँ सत्यका परिणाम असत् और असत्यका परिणाम सत् होता हो, वहाँ सत्य न बोलकर असत्य बोलना ही तथित है। विवाह-कालमें, की-प्रसंगके समय, किसीके प्राणीका संकट आनेपर, सर्वत्वका अपहरण होते समय तथा ब्राह्मणकी पाणाईके लिये आव्ययकता हो तो असत्व बोल दे। इन पाँच अवसरीयर झूठ बोलनेयर पाप नहीं होता। जब किसीका सर्वस्व क्षीना जा रहा हो तो उसे बचानेके लिये झूठ बोलना कर्तव्य है। वहाँ असत्य ही सत्य और सत्य ही असत्य हो जाता है। जो वहाँ भी सत्य ही कह देता है ऐसे मनुष्यको लोग मूर्ल समझते हैं। यहले सत्व और असत्यका अच्छी तरह निर्णय करके जो परिणायमें सत्य हो उसका पासन करे। केवल अनुद्धानकी दृष्टिसे असत्यरूप सत्यका भाषण नहीं करना चात्रिये । जो ऐसा काता है, वहीं धर्मवेता है । विसकी बुद्धि निष्काम है, वह मनुष्य अंधे पशुको मारनेवाले बलाक नामक व्यापकी धाँति अत्यन्त कडोर कर्म करके भी बदि महान् पुण्य प्राप्त कर ले तो क्या आहर्य है ? इसी तरह जो धर्म-पालनकी इचार तो रखता है, पर है मूर्ख और गैवार; वह नदियोंके संगमपर बसे हुए कौहरक मुनिकी भाँति यदि अज्ञानपूर्वक धर्म करके भी महान् पापका भागी हो जाय तो क्या आश्चर्य है ?'

अर्जुनने कहा—भगवन् ! वलाक और कौशिक मुनिकी कथा मुझे सुनाइये, जिससे मैं इस विषयको अच्छी तरह समझ लूँ।

श्रीकृष्णने कहा—भारत ! एक व्याच वा, जिसका नाम था बलाक । वह अपनी स्त्री और पुत्रोंकी जीवनरक्षाके लिये मृगीको मारा करता था, कामना वा आसक्तिके वशीभूत होकर नहीं। बूढ़े माता-पिता तथा अन्य आखित जनोका पालन-पोषण किया करता बा। सदा अपने धर्ममें लगा रहता, सत्य बोलता और किसीकी निन्दा नहीं करता था। एक दिन वह मृगोंको मारकर लानेके लिये कामें गया; किंतु कोशिश करनेपर भी उसे उस दिन कोई मृग नहीं मिला। इतनेमें उसकी दृष्टि पानी पीते हुए एक शिकारी जानवरपर पड़ी, जो अंचा वा, वह नाकसे सूंपकर ही जॉलका काम निकाला करता था। मध्यि वैसे जानवरको व्यापने पहले कभी नहीं देखा था, तो भी उसने उसे मार कला। अंग्रेके मस्ते ही आकाशमें फूलोंकी वृष्टि होने लगी। व्यायको ले जानेके लिये लगेसे एक सुन्दर विमान उत्तर आया, जिसपर अप्सराओंके गाने-बजानेका मनोत्तम शब्द हो रहा बा। बात यह बी कि उस जन्तुने पूर्वजन्ममें तप करके सन्पूर्ण प्राणियोंका संहार कर डालनेके लिये का प्राप्त किया वा, इसीलिये ब्रह्माजीने उसे अंधा जना दिया था। वह प्राणी समल जीवीका अन्त कर देनेका निक्रम किये पूर् बा, अतः उसे भारकर व्याध खर्गमें गया। इस प्रकार धर्मके खरूपको समझना बड़ा कठिन है।

इसी तरह कौदिन्य नामका एक तपनी ब्राह्मण था, जो बहुत पढ़ा-लिखा नहीं था। वह गाँवसे दूर निवधें के संगयके बीच रहा करता था। उसने यह जत से दिखा था कि 'मैं सदा सत्य बोलूँगा।'इससे वह 'सत्यवादी' नामसे विश्वात हो गया। एक दिनकी यात है, कुछ लोग लुटेरोंक मयसे छिपनेके लिये उसके आश्रमके पासके वनमें घुस गये। लुटेरे भी यत्रपूर्वक उनका पता लगा रहे थे। वे सत्यवादी कौशिकके पास आकर बोले—'धगवन्! बहुत-से लोग, जो इथर ही आये हैं, किस ग्रसेसे गये हैं? इम सबी बात पूछते हैं, यदि आप जानते हों तो बता दाँजिये।' उनके पूछनेपर कौशिकने सबी बात कह दी—'इस बनमें, जहाँ घने वृक्ष, लता और झाड़ियाँ हैं, उसर ही वे गये हैं।' पता लग वानेपर उन निर्देषी डाकुओंने सब लोगोंको पकड़कर मार डाला। ऐसी किवदत्ती है।

इस प्रकार वाणीका दुरुपयोग करनेके कारण ब्राह्मणको । वस्थ ही समझते हो ?

महान् पाप लगा और उस पापकी वजहरे कौशिकको टु-लदायी नरककी हवा लानी पड़ी; क्योंकि वह धर्मके सूक्ष्म स्वरूपको बिलकुरू नहीं जानता था। इसी तरह जिसने शास बहुत कम पड़ा है, जो गैवार है, धर्मके विभागको ठीक-ठीक नहीं जानता, वह मनुष्य यदि युद्ध पुरुषोंसे अपने संदेह नहीं पूछता तो उसे महान् नरकका-सा कष्ट उठाना पड़ता है। अब तुन्हारे लिये संक्षेपसे धर्मकी पहचान बतायी जाती है। कितने ही मनुष्य 'परमज्ञान' रूप धर्मको तर्कके द्वारा जाननेका प्रयत्न करते हैं; किंतु बहुत लोग ऐसा कहते हैं कि वेदोसे ही धर्मका ज्ञान होता है। मैंने जो वहाँ धर्मके लकपकी व्याख्या की है, वह समस्त प्राणियोंके लाभको ही दृष्टिमें रसकर की है। वर्षक सन्बन्धमें ऐसा निश्चय है कि जो अहिसायुक्त है, वहीं धर्म है। हिसकोंको हिंसासे रोकनेके लिये धर्मकी यह व्यारच्या की नयी है। धर्म ही प्रजाको धारण करता है और धारण करनेके कारण ही उसे धर्म कहते हैं, इसरिस्ये जो प्राणरकासे युक्त हो—जिसमें किसी भी जीवकी हिसा न की वाती हो, वही धर्म है—यही धर्मवेताओंका सिद्धान्त है। जो लोग तथं अन्यायपूर्वक धन धीन लेनेकी इच्छा रसते हुए दूसरोसे सत्व-भाषण कराना बाहते हैं, वहाँ पदि मौन रहनेसे कुटकारा मिल जाय तो वैसा ही करे, किसी तरह बोले ही नहीं। किंतु पदि बोहरना अनिवार्य हो जाय और न बोहरनेसे लुटेरोको संवेह होने लगे तो वहाँ असत्य बोलना ही ठीक है। इसीको किना किचारे सत्य समझो । जो मनुष्य किसी कामके लिये प्रतिज्ञ करके उसका प्रकारान्तरसे पालन करता है, व्ये उसका पर नहीं मिलता—ऐसा मनीषी विद्वानीका कचन है। प्राणसंकटमें, विवाहमें, समस्त कुटुन्बियोंके प्राणान्तका समय उपस्थित होनेपर या हैसी-परिहासमें बदि असत्व कोला गया हो तो वह असत्व नहीं माना जाता। धर्मका रुख जाननेवाले चिद्वन् उक्त अवसरोपर पिथ्या बोलनेमें पाय नहीं मानते । जहाँ लुटेरोके बंगुलमें फैस जानेपर झुठी रूपव सानेसे बुटकारा मिलता हो, वहाँ झुठ बोलना ही ठीक है, इसीको बिना विचारे सत्य समझो । जहाँतक वश बसे उन लुटेरोंको बन नहीं देना चाहिये; क्योंकि पापियोंको दिया हुआ धन दाताको दु:स देता है।अत: धर्मके लिये झूठ बोहनेपर भी मनुष्यको झुठका दोष नहीं लगता । अर्जुन ! मैं तुम्हारा हित चाहता हूँ, इसीलिये अपनी बुद्धि तथा धर्मके अनुसार मैंने संक्षेपसे तुन्हें यह धर्मका लक्षण बताया है। इसे तुमने सुना, अब बताओ, क्या इस समय भी युधिष्ठिरको

#### भगवान् कृष्णका अर्जुनको प्रतिज्ञाभङ्ग, भ्रातृवध तथा आत्मधातसे बचाना और युधिष्ठिरको वन जानेसे रोकना

मुद्धिमान् मनुष्य जैसा उपदेश दे सकता है तथा जिसके अनुसार आचरण करनेसे हमलोगोका कल्याण होना सम्बद है, बेसी ही बात आपने बतायी है। आप हमलोगोंके माता-पिताके तुल्य हैं, आप ही परम गति हैं, इसलिये आपने बहुत उतम बात बतायी है। तीनों लोकीमें कही कोई भी ऐसी बात नहीं है, जो आपको विदित न हो। अतः आप ही परम धर्मको पूर्णस्पसे तथा ठाँक-ठाँक जानते हैं। अब मै राजा युधिष्ठिरको मारने योग्य नहीं सनदाता । मेरी इस प्रतिज्ञाके सम्बन्धमें आप ही अनुमह करके कुछ ऐसी बात बताइये, जिससे इसका पालन भी हो जाय और राजाका वध भी न होने पार्व । भगवन् ! आप तो जानते ही हैं कि मेरा वन क्या है ? प्रमुखोंमें जो कोई भी यह कह वे कि तुम अपना गाण्डीव बनुष दूसरे किसी बीरको दे डात्ये, जो अन्त-विद्या और पराक्रममें तुमसे बढ़कर हो ।' तो में हठात् उसकी जान ले लूँ। इसी तरह भीमसेनको कोई 'तूबरक' (किना मूँछका या अधिक जानेवाला) कह दे, तो वे सहसा उसे मार डाले । सो राजाने आपके सामने ही मुझसे कहा है कि 'तुम अपना



धनुष दूसरेको दे डाल्प्रे । ऐसी दज्ञामे यदि मैं इन्हें मान डाल्रे वो इनके बिना एक क्षणके लिये भी मैं इस संस्थरमें नहीं ख

अर्थुन बोले—श्रीकृष्ण ! कोई बहुत बड़ा विद्वान् और मिंडू इनका क्य न करूँ तो फिर प्रतिशाधकृषे मान् सनुष्य जैसा उपदेश दे सकता है तथा जिसके पापसे कैसे मुक्त होऊँना ? क्या करूँ ? मेरी मुद्धि कुछ पार आसरण करनेसे इसलोगोंका कल्याण होना सम्भव मेरी प्रतिश की बात आपने बतायी है। अप इसलोगोंके प्रतिश भी सही हो और राजा युधिष्ठिरका तथा मेरा जीवन पिताके तुल्य हैं, आप ही परम गति हैं, इसलिये आपने

अंकृञ्जने कहा—बीरवर ! सुन्ते । राजा युधिष्ठिर धक गये हैं और बहुत दुःसी हैं। कर्णन अपने तीसे बाणोंसे इन्हें संघायमें अधिक पायल कर हाला है। इतना ही नहीं, ये जब युद्ध नहीं कर रहे थे, उस समय भी उसने इनके ऊपा वाजोंका प्रहार किया । इसीलिये दुःख और रोषये भरकर इन्होंने तुम्हें न कहने योग्य बात कह दी है। ये जानते हैं कि याची कर्णको सिर्फ तुष्टी यार सकते हो; और उसके मारे जानेपर कोरबोको शीघ्र ही जीत लिया जा सकता है। इसी क्रिवारसे इन्होंने वे काले कह डाली हैं: इसरिस्पे इनका वर्ष करना उकित नहीं 🕯 । अर्जुन ! तुम्में अपनी प्रतिशाका पालन करना है तो जिस उपायसे ये जीवित रहते हुए मरेके समान हो जार्प वही बताता है, सुनो । यही उपाय तुषाने अनुसाय होता । सम्माननीय पुरुष संसारमें जवतक सम्मान पाता है, तकाक हो उसका जोवित रहना माना जाता है, जिस दिन उसका बहुत बड़ा अपमान हो जाय, उस समय वह जीते-जी 'मरा' समझा जाता है। तुमने, भीमसेनने, नकुरू-सहदेखने तवा अन्य कुद्ध पुरायो एवं शुरवीरोने राजा पुधिष्ठिरका सद्य ही सम्मान किया है। आज तुम उनका अंशत: अपमान करो । वद्यपि वृधिष्ठिर पून्य होनेके कारण 'आप' कहने योग्य है तकायि इन्हें 'तू' कह दो। गुरुजनको 'तू' कह देना उनका वध कर देनेके हैं। समान माना जाता है। जिसके वेक्का अधर्का और अड्डिस है, ऐसी एक सर्वोत्तम श्रुति बलाबी जाती है। अपना घरण चाहनेवारप्रेको विना विचारे ही इसके अनुसार वर्ताव करना चाहिये। उस श्रुतिका भाव यह है—'गुरुको 'तृ' कह देना उसे जिना मारे ही मार हालना है।' इसलिये जैसा मैंने बताया, उसीके अनुसार तुम धर्मराजके लिये 'तू' शब्दका प्रयोग करो। तुन्हारे मुखसे अपने लिये 'तू' का प्रयोग सुनकर धर्मराज उसे अपना वध ही समझेंगे। इसके बाद तुम इनके जरणोमें प्रणाम करके सान्वना देना और अपनी कही हुई अनुवित बातके लिये क्षया माँग लेना। तुन्हारे भाई राजा युधिष्ठिर समझदार हैं, वे धर्मका खवाल करके भी तुमपर क्रोध नहीं करेंगे । इस प्रकार तुम मिध्याचावण और प्रातृवधके पापसे खुटकर प्रसन्नतापूर्वक सृतपुत्र कर्णका वध करना ।

अपने सखा भगवान् श्रीकृष्णका वह जवन सुनकर अर्जुनने उसकी बड़ी प्रशंसा की, फिर वे हटपूर्वक धर्मराजके प्रति ऐसे कटुवचन कड़ने लगे, जैसे पहले कभी नहीं कड़े वे वे वे बोले—'तू सुप रह, न बोल, तू तो खुद ही लड़ाईसे



भागकर एक कोस दूर आ जैटा है, तू क्या जलहना रेगा ? हाँ, भीमसेनको मेरी निन्छ करनेका अधिकार है: क्योंकि वे समल संसारके प्रमुख वीरोके साथ तह रहे हैं। शहुओंको मीडा पहुँचा रहे हैं। असंख्य शुरवीरों, अनेको राजाओं, रिक्यों, पुड्सवारों तथा इजारों हाक्योंको मौतके पाट उतारकर काम्बोजों और पर्वतीय मौडाओंको इस तरह नष्ट कर रहे हैं, जैसे सिंह मृगोंको। तू अपने कटोर वस्त्रोंके चाकुकसे अब मुझे न पार, मेरे कोपको फिर न बड़ा।

अर्जुन धर्मभीरु थे, वे युधिष्ठिरको ऐसी कठोर बाते सुनाकर बहुत उदास हो गये। यह जानकर कि 'मुझसे कोई बहुत बड़ा पाप बन गया' उनके जितमें बड़ा खेद हुआ। बारेबार उच्छ्वास खींबते हुए उन्होंने फिरसे तलकार उठा ली। यह देखकर श्रीकृष्णने कहा—'अर्जुन ! यह क्या ? तुम फिर क्यों तलबार उठा रहे हो ? मुझे कवाब ठो, तुम्हारा अभीष्ट सिद्ध करनेके लिये मैं पुन: कोई उपाय बताउँगा।'

पुरुषोत्तमके ऐसा कहनेपर अर्जुन दुःस्ती होकर बोले-

'भगवन्! मैने जिदये आका भाईका अपमानस्थ्य महान् पाप कर डाला है, इसलिये अब अपने इस शरीरको ही नष्ट कर डाल्या।' अर्जुनकी बात सुनकर भगवान्ने कहा—'पार्च! राजा युधिष्ठिरको 'तू' पात्र कहकर तुम इतने घोर दुःसमें क्यों डूक गये? उस ! इसीके लिये आस्पात करना चाहते हो? अर्जुन! क्षेष्ठ पुरुषोंने कभी ऐसा काम नहीं किया है। धर्मका स्वस्थ सुक्ष्म है और उसका समझाना कठिन। अञ्चानियोके लिये तो और भी मुश्कित है। यहाँ जो कर्तव्य है, उसे मैं बताता हूँ, सुनो। भाईका वय करनेसे जिस नाकवी प्राप्ति होती है, उससे भी भयानक नरक तुन्हें आस्प्रधात कानेसे मिलेगा। इसलिये अब अपने ही मुहसे अपने गुणीका बसान करो, ऐसा करनेसे यही समझा जायता कि तुमने अपने ही हाथीं

यह मुनकर अर्जुनने श्रीकृष्णकी बातीका अभिनन्दन किया और 'तचान्त्र' कहकर धनुषको नवाते हुए वे युधिष्ठिरमे केले-'राजन् ! अब मेरे गुणोको सुनिये-पिनाबचारी चगवान् शंकरको छोड़कर दूसरा कोई भी मेरे समान धनुर्धर नहीं है: मेरी जीरताका उन्होंने भी अनुमोदन किया है। यदि बाहै तो इस बराबर जगत्को एक ही क्षणमें नष्ट कर डालूगा। मेरे बरणोमें रच और व्यव्यके चिह्न हैं। मुझ-जैसा चीर यदि युद्धमें पहुँच जाय तो उसे कोई भी नहीं जीत सकता। उत्तर, दक्षिण, पूर्व और पश्चिम—इन सधी दिशाओंके राजाओंका मैंने संहार किया है।' 'कृष्ण ! अब हम दोनों विकपशाली रायपर बैठकर सूतपुत्र कर्णका वर्ष करनेके लिये शीप्र ही चल दें। आज राजा युधिप्रिर प्रसन्त हों, मैं कर्णाको अपने बाणोसे नष्ट कर डालूँगा।' यो कहकर अर्जुन पुन: बुधिष्टिरसे बोले—'आज या तो कर्णकी माता पुत्रहीन होगी या माता कुन्ती ही मुझसे हीन हो जायगी। मैं सत्य कहता हैं, अपने वाणीसे कर्णको मारे बिना आज कवर्ष नहीं उत्तर्मांगा।"

यह कहकर अर्जुनने तुरंत अपने हथियार और धनुष नीचे हाल दिये, तलवार म्यानमें रस दी, फिर लिजत होकर उन्होंने युधिष्ठिरके करणोंमें सिर छुकाया और हाथ बोड्कर कहा— 'महाराज! मैंने जो कुछ कहा है, उसे क्षमा कीजिये और मुझपर प्रसन्न हो बाहये। मैं आपको प्रणाम करता है। अब मैं सब तरहसे प्रयक्त करके मीमसेनको युद्धसे छुड़ाने और मृतपुत्र कर्णका वस करनेके लिये जा रहा है। राजन्! भेरा जीवन आपका प्रिय करनेके लिये ही है—यह मैं सत्य कहता है।' ऐसा कहकर अर्जुनने राजाके दोनों चरणोंका स्पर्श किया और फिर वे रणभूमिकी और जानेको जहत हो गये।

धर्मराज युधिष्ठिर अर्जुनके कठोर क्वनोको सुनकर अपने पलंगपर खड़े हो गये, उस समय उनका चिन बहुत दु:ली हो गया था। वे कहने लगे—'पार्च ! मैंने अन्छे काम



नहीं किये हैं, इसीलिये तुमलोगोपर घोर संकट आ पड़ा है। मेरी बुद्धि मारी गयी है, मैं आलबी और डरपोक है, इसलिये आज वनमें चला जाता 🔋 मेरे न खनेपर तुम सुरासे रहना । महातमा भीमसेन ही राजा होनेके योग्य हैं, मैं तो कोथी और कायर है। अब मुझमें तुष्टारी ये कठोर बातें सहन करनेकी शक्ति नहीं है। इतना अध्यान हो जानेपर मेरे जीवित रहनेको भी कोई आवश्यकता नहीं है।'—यह ब्हुकर वे सहसा पर्रुगसे कुट पड़े और वनमें जानेको उद्यत

यह देल भगवान् श्रीकृष्णने उन्हें प्रणाम करके कहा—'राजन् ! आपको तो सत्यप्रतिज्ञ अर्जुनकी यह प्रतिज्ञा मालूम ही है कि जो कोई उन्हें गाण्डीय धनुष दूसरेकों देनेके लिये कह देगा, वह उनका क्या होगा। फिर भी आपने उन्हें वैसी बात कह दी। इससे अर्जुनने अपनी प्रतिज्ञाकी रक्षा करते हुए मेरे कहनेसे आपका अनादर किया है। गुरुवनोका अपमान ही उनका वध कहलाता है। इसलिये मैंने तथा अर्जुनने जो सत्यकी रक्षाको दृष्टिये रलका आपके साथ न्यासके विरुद्ध आचाण किया है, उसे आप क्षमा कीजिये । हम दोनों ही आपकी शरणमें आये हैं । मेरा भी अपराध है, इसके सिये आपके सरलोपर गिरकर क्षपाको भीरत याँगता हूँ। आय युद्धो भी क्षमा कर दें। आज यह पृथ्वी पापी कर्णका रक्त-पात्र करेगी, मैं आपसे सची प्रतिज्ञा करके काला है, अब सुलपुत्रको परा हुआ ही मान लाजिये।

पनवान्की वह बात सुनकर युधिष्ठिरने सहसा उन्हें अपने बरगोपरमें उडाधा और हाथ जोड़कर कहा-'गोविन्द ! आप जो कुछ कहते हैं, विरुकुत ठीक है, सबमुब ही मुहासे यह भूल हो गयी है। माधव ! आपने वह रहस्य बताकर मुझपर बड़ी कृपा की, हुबनेसे बचा लिया। आज आपने हमलोगोंकी धयंकर विपत्तिसे रहा की। आप-जैसे लामीको पाकर ही हम दोनो संकटके प्रयानक समुद्रसे पार हो गर्व । हमलोग अज्ञानकश मोहित हो रहे हो, आपकी ही बुद्धिक्तप नौकाका सहारा हे अपने मस्तियोंसहित क्षोकसागरके वार हुए हैं। अब्युत । हम आवसे ही सनाध है।'

### अर्जुनका युधिष्ठिरसे क्षमा माँगना, युधिष्ठिरका अर्जुनको आशीर्वाद देना, अर्जुनकी रणयात्रा और भगवान् कृष्णद्वारा अर्जुनके पराक्रमका वर्णन

सजय करते हैं- महाराज । धर्मराजक मुलसे वह | कह देनेमात्रसे तक तुम इस तरह शोकमें हुब गये हो तो राजाका प्रेमयुक्त वचन सुनकर भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको भी वध कर देनेपर तुम्हारी क्या दशा होती ? सचपुच धर्मका बताया । इधर अर्जुनने भगवान्के कबनानुसार जो युविहिएका | स्टब्स्य जानना बड़ा कठिन है, जिनकी बुद्धि मन्द है, उनके लिये प्रतिबाद किया था, उससे 'कोई पाप वन गया' ऐसा समझकर | तो उसका जानना और भी मुश्किल है। तुम धर्मधीरु होनेके वे पुनः बहुत उदास हो गये थे। तब भगवान् अक्तियाने कारण अपने बढ़े भाईका वध करके निश्चय ही घोर अन्यकारमें हैंसते-हैंसते कहा—'अर्जुन । राजा युविहिरको 'तू' पड़ते, घर्यकर नरकमें गिरते। अब मेरी राय यह है कि तुम



कुरुक्षेष्ठ युधिष्ठिरको ही प्रसन्न करो, जल के प्रसन्न हो जामैं तो हमलोग शीप्त ही सूतपुत कर्णसे लड्डेके लिये करें।'

तब अर्जुन बहुत लिका होका राजाके बरणीमें पह गये और बोले 'राजन् । वर्मपालनकी कामनामें भयभीत होकर मैंने जो कुछ कह हाला है, उसे क्षमा कीर्जिये और मुक्रपर प्रसन्न होड़ये।' धर्मराजने देखा अर्जुन पैरोपर पड़े हुए रो रहे हैं, तो उन्होंने अपने प्यारे माईको उठाकर बड़े खेड़के साथ गले लगाया और स्वयं भी फूट-फूटकर रोने लगे। रोनों भाई बड़ी देखक रोते रहे, किर दोनोका भाव एक-दूसरेके प्रति शुद्ध हो गया, दोनों ही प्रेम और प्रसन्नतासे भर गये।

तदनत्तर, युधिहिरने पुनः अर्जुनको बड़े प्रेमसे गले लगाया और उनका मलक सुँधकर अत्यन्त प्रसन्नताके साथ कहा—'महत्वाहों ! मैं युद्धमें पूर्ण प्रथवके साथ तद रहा था, किंतु कर्णने समस्त सैनिकोंके सामने मेरा कञ्च, रखकी व्यान, धनुष, बाण, शक्ति और पोड़े नष्ट कर डाले । उसके उस कर्मको याद करके मैं दुःससे पीड़ित हो रहा हूं, अब जीना अच्छा नहीं समता। यदि आज युद्धमें उस बीरको नहीं मार डालोगे तो निश्चय ही मैं अपने प्राणोंको त्याग दूँगा ।'



ठनके ऐसा कहनेपर अर्जुनने कहा—'राजन्! मैं नकुल-सहदेव तथा भीमसेनकी सीगंध लाता हूँ और अपने हथियारोको कुकर सत्त्रकी श्रम्य करके कहता हूँ कि आज या तो मैं कर्णको मार हालूँगा या स्वयं ही मरकर रणयूपिये शयन करूँगा।' राजासे यो कहकर अर्जुन अकुकासे घोले—'मायव! आज युद्धमें मैं अवश्य कर्णको मामेगा: आपकी बुद्धिके बलसे ही उस दुराब्यका वध होगा।'

यह सुनकर श्रीकृष्ण बोले—'अर्जुन ! तुम महावली कर्णका क्य करनेमें स्वयं समर्थ हो। मेरी तो सदा ही यह इच्छा खती है कि तुम किसी तरह कर्णको मारत।' अर्जुनसे यह कड़कर श्रीकृष्ण धर्मराज युधिहिरसे बोले—'राजन्! आप कर्णके बाणोंसे बहुत पीड़ित हो गये हैं—यह सुनकर मैं और अर्जुन—दोनों आपको देखने आये थे। सौधाम्यकी बात है कि आप न तो यारे गये और न उसकी कैदमें ही पड़े। अब अर्जुनको शाना करके इन्हें विजयके लिये आरोवार्य टीटिये।'

कुधिहर बेलें — पैया अर्जुन ! आओ, आओ, फिर मेरी इस्तीमें लग जाओ । तुमने कहने योग्य और हितकी ही बात कही है तथा मैंने उसके लिये क्षमा भी कर दी । धनकुय ! मैं तुम्हें आज़ा देता हूँ। जाओ, कर्णका नाश करों। यह सुनकर अर्जुनने पुन: अपने बड़े भाईके बरण पकड़ लिने और उनपर सिर रखकर प्रणाम किया। राजाने उन्हें उठकर पुन: छातीसे लगाया और उनका मसक सूँचकर कह—'धनझय। तुमने मेरा बहुत सम्यान किया है, अत: मैं आधीर्षाद देता हूँ कि सर्वत्र तुन्हारी महिमा बड़े और तुम्हें सनतन विजय प्राप्त हो।'

अर्जुनने कहा—महाराज ! जिसने आपको बाणोसे पीड़ित किया है, उस कर्णको आज अपने पायोका भवंकर फल मिलेगा । आज उसे मारकर ही आपका दर्शन कर्नगा । इस सबी प्रतिज्ञाके साथ मैं आपके बरणोंका स्पर्श करता हैं।

यह सुनकर युधिष्ठिरका जित्त बहुत प्रसन्न हुआ। उन्होंने अर्जुनसे फिर कहा—'पार्च । तुम्हें सहा ही अक्षय बजा, पूर्ण आसु, मनोवाज्ञित कायना, विजय तथा वलको प्राप्ति हो। तुम्हारे लिये में जो कुछ बहुता है, यह सब तुम्हें मिले। अब जाओ और शीप्र ही कर्णका नाग करो।'

इस प्रकार धर्मराजको प्रसन्न करनेके अन्तर अर्जुनने भीकृष्णसे कहा—'गोविन्द । अत्र मेरा रच तैवार हो । उसमें उत्तम घोड़े जोते जायें और सब प्रकारके अख-शब सजाकर रस दिये जायै फिर मूलपुत्रका वध करनेके लिये आप शीम ही यात्रा करें।' अर्जुनके ऐसा कड़नेपर श्रीकृष्णने दारकसे कहा—'तुप पार्थके कवनानुसार सारी तैयारी करो।' भगवान्की अञ्चत पाते ही दारुकने रचको सब सामग्रियोंसे सुसजित करके उसमें धोड़े जेत दिये और उसे अर्जुनके पास लाकर सद्या कर दिया। अर्जुनने देशा, वासक रख जोतकर ले आया, तो उन्होंने धर्मराजसे आज्ञा ली और ब्राह्मणोद्वारा स्वमितवाचन कराकर वे अपने मङ्गरुमय रचपर विराजमान हुए। उस समय धर्मराज पुषिष्ठिरने अर्जुनको आशीर्वाद दिये। तत्पश्चात् अर्जुन कर्णके रखकी ओर चल दिये। कुछ दूर जानेपर उनके मनमें बढ़ी चिन्ता हुई। वे सोचने लगे—'मैंने कर्णको मारनेकी प्रतिज्ञा तो की है, किन्तु यह किस तरह पूर्ण होगी?" अर्जुनको विनित देख भगवान् मधुमूदनने कहा— 'गाण्डीवधारी अर्जुन ! तुमने अपने धनुषसे जिन-जिन वीरोंपर विजय पायी है, उन्हें जीतनेवाला इस संस्तरमें तुम्हारे सिवा कोई मनुष्य नहीं है। जो तुम्हारे-जैसे बीर नहीं हैं, उनमेंसे कोन-सा ऐसा पुरुष है, जो द्रोण, धीष्म, भगदत्त, अवन्तीके राजकुमार विन्द-अनुविन्द, काम्बोजराज

सुरक्षिण, झुताबु तथा अन्युतायुका सामना करके कुशलसे



या सकता था 7 तुष्हारे पास दिव्याख हैं, तुममें फुर्ती है, कल है, युद्धके समय तुन्हें घषराहट नहीं होती, तुन्हें अस-शस्त्रोंका पूर्ण ज्ञान है। तक्ष्यको बेधने और गिरानेकी कला पालून है। निकाना मारते समय तुष्हारा कित एकाच रहता है। तुम बाह्रो तो गन्धवीं और देवताओंसहित सन्पूर्ण चरासर जगत्का नाश कर सकते हो 7 इस चूमण्डारुपर तुष्हारे समान योद्धा है ही नहीं। ब्रह्माजीने प्रजाको मुष्टि करनेक पक्षात् इस पहान् गाण्डील धनुवकी भी रसना की थीं, जिससे तुम युद्ध करते हो, इसलिये तुष्हारी बरावरी करनेवाल कोई नहीं है। तो भी तुन्हारे हितके लिये एक बात बता देना आवश्यक है; तुम कर्णको अपनेसे छोटा समझकर उसकी अवहरूना न करना। मैं तो महारबी कर्णको तुन्हारे समान या तुमसे भी व्यक्तर समझता हूँ। इसलिये पूरा प्रयास करके तुन्हें उसका वध करना चाहिये। यह अग्रिके समान तेजस्वी और वायुके समान बेगकान् है, क्रोध होनेपर कालके समान हो जाता है। उसके शरीरकी गठन सिंहके समान है, वह बहुत बलवान् है। उसकी ठेवाई आठ रज़ि (एक सो अइसठ अंगुल) है। पुजाएँ बड़ी-बड़ी और छाती चौड़ी है। उसको जीतना

बहुत कठिन है। वह महान् शूरवीर और अधिमानी है। उसमें मोद्धाओंके सभी गुण है। वह अपने मित्र कौरवोंको अभय देनेवाला और पाष्ट्रवोंसे सदा हैय रखनेवाला है। मेरा तो ऐसा खयाल है कि सिर्फ तुम्हों उसे मार सकते हो और किसीके लिये उसका मारना टेड्डी खीर है। इसलिये आब हो उस दुराला, कुर और पापी कर्णको मारकर अपना मनोरश पूर्ण करो।

'अर्जुन ! मैं तुम्हारे उस पराक्रमको कानता 👸 जिसका बारण करना देवता और असुरोके लिये भी कटिन है। जैसे सिंह मतबाले हाबीको मार डालना है, उसी प्रकार तुम भी अपने बल और पराक्रमसे भूगबीर कर्णका संदार करो-इसके लिये में तुम्हें आज़ा देता हूं। तुम प्राहुओंके लिये दुईर्व हो, तुन्हारे ही आक्षयमें रहकर ये पाण्यय और पाञ्चाल रजमें इटे हुए हैं। तुन्हारे प्रारा सुरक्षित हुए इन पाव्हन, पाळला, मसंग, करूव तथा चेदिदेशीय चीरोने असंख्य शहुओंका संदार कर डाला है। तुष्टारे संरक्षणये युद्ध करनेवाले पाण्डल-महारबियोंके सिवा दूसरा कान है, जो संप्रायमें कीरवींको परास्त कर सके। तुम तो देवता, असुर और मनुष्यांसहित तीनों लोकोंको युद्धमें जीत सकते हो, फिर कौरवसेनाकी तो विसात ही क्या है ? कोई इन्डके समान भी पराक्रमी क्यों न हो, तुन्हारे सिवा कौन राजा भगदनको जीत सकता था ? अक्षीहिणी सेनाके स्थामी तथा युद्धमें कभी पीछे पैर न हटानेवाले भीव्य, होण, कृपावार्थ, कर्ण, अग्रत्यामा, पूरिक्रण, कृतपर्मा, जयद्रच, शान्य तवा युवीधन-जैसे पहारवियोपर तुन्हें क्षोड़कर दूसरा कौन विजय पा सकता है ? भयेकर पराक्रम दिखानेवाले तुवार, यवन, सदा, दार्वाधिसार, दरद, शक, याठर, तङ्गण, आख, पुलिन्द, किरात, म्लेक, पर्वतीय तथा समुद्रके तटपर रहनेवाले योद्धा क्रोधर्मे भरकर दुर्वोधनकी सहायताके लिये आये हैं, इन्हें तुष्हारे सिवा दूसरा कोई नहीं जीत सकता।

यदि तुम रक्षक न होते तो व्यूह्मकारमें लड़ी हुई कौरवोंकी विशाल सेनापर कौन बढ़ाई कर सकता था? तुन्हारी हो सहायतासे पाण्डवपसके वीरोंने उसका संहार किया है। धीव्यती अखविद्यामें बड़े प्रवीण थे, उन्होंने चेटि, कासी, पाञ्चाल, करूब, पत्थ तथा केकयदेशीय वीरोको बाणोंसे आन्छादित करके मार डाला था। वे जब एक बार धनुषकी मूठ पकड़ते तो हजारों रिचयोंका सफाया कर डालते थे। उनके हारा लाखों मनुष्यों और हाथियोंका संहार हुआ। दस दिनोंके युद्धमें तुन्हारी बहुत-सी सेनाका विश्वस करके उन्होंने कितने ही रख सूने कर दिये। संताममें भगवान् रद और विष्णुके समान अपना भर्यकर रूप प्रकट काके चेदि, पाञ्चाल और केकय वीरोंका संहार करते हुए उन्होंने रबों, बोड़ों और हाकियोंसे भरी हुई पाण्डव-सेनाका विनाश कर डाला। इस प्रकार भीष्यजी अद्वितीय बीर थे, परंतु वन्हें भी झिलाब्डीने तुन्हारे संरक्षणमें रहकर अपने बार्ण्डेका निश्चना बनावा । आज वे बाण-शब्वापर पढ़े हुए हैं । पार्श ! ज्यद्रवका जय करते समय युद्ध्ये तुमने जैसा पराक्रम किया वा, कैसा सुन्हारे सिका दूसरा कौन कर सकता है? राजातीय सिन्धुराजके वचको तुष्हारा आश्चर्यजनक पराक्रम मानते हैं; पर में ऐसा नहीं समझता; क्वोंकि तुन्हारे-जैसे कीरसे ऐसा काम होना कोई आक्षर्यकी बात नहीं है। येरा तो ऐसा विश्वास है कि यदि सारा क्षत्रियसमाज एकत्रित होका तुष्टारा सामना करने आ जाय तो वह एक ही दिनमें नह हो जायगा और मेरे विचारसे ही वही तुन्हारे घोग्य पराक्रम होगा।

'अर्जुन ! जिस समय भीषा और ग्रेणावार्य मारे गये, तभीसे कौरवांकी इस भयंकर सेनाका मानो सर्वस्व लुट गया । इसके प्रधान-प्रधान योद्धा नष्ट हो गये, इसमें धोड़ों, रचों और हावियोंका अभाव हो गया। इस समय यह सेना सूर्य, चन्द्रमा और ताराओंसे रहित आकाशकी भारत श्रीहीन दिखाची दे रही है। इसके प्रमुख बीरोमेंसे और सब तो मारे गये, केवल अस्रवामा, कृतसर्मा, कर्ण, शल्य तथा कृपाबार्य — ये ही याँच महारबी बाकी रह गये हैं, इन पाँचोको मास्कर तुम क्षत्रहीन हो जाओ और राजा युविद्विरको द्वीप, नगर, समुद्र, पर्वत, बड़े-बढ़े वन तथा आकाश और पाठालसकित समस्त पृथ्वी अर्पण कर दो। यदि अपने गुरु आचार्य द्रोपाका सम्यान करनेके कारण तुम उनके पुत्र अञ्चलामापर कृपादृष्टि रसते हो अवधा आबार्यका गौरव रलनेके लिये कृपाचार्यपर तुन्हें दया आती हो, यदि माताके बन्धुजनोके प्रति आदर-बुद्धि होनेसे तुम कृतवर्माको सामने पाकर भी यमलोक नहीं भेजना चाहते तथा माता माद्रीके भाई मद्रराज शल्यको भी द्यावश मारना नहीं बाहते तो न सही, किंतु पाण्डवोंके प्रति अत्यन्त नीचनापूर्ण बर्ताव करनेवाले इस पापी कर्णको तो आब दीखे बाणोसे मार ही डालो। यह तुन्हारे लिये पुण्यका काम होगा। मैं तुन्हें आज्ञा देता 🕏 कर्णका वय करनेमें कोई दोष नहीं है।

'दुर्बोधनने पाँचों पुत्रोसहित माता कुन्तीको आधी रातके समय जो लाह्यभवनमें जलानेकी कोशिश की तथा तुमलोगों-के साथ जो वह जुआ-खेलनेमें प्रवृत्त हुआ, उन सब

षद्भन्तीका मूल कारण यह दुष्टात्मा कर्ण ही वा। दुर्थोधनको सदासे ही वह विश्वास था कि कर्ण मेरी रक्षा करेगा, इसीलिये बा क्रोधमें भरकर मुझे भी केंद्र करनेको तैपार हो गया वा । उसने तुमलोगोके साथ जो-जो बुराइयाँ की हैं, उन सबमें इस पापात्मा कर्णकी ही प्रधानता है। मित्र ! दुर्योधनके छः निर्देगी महर्राष्ट्रपोने पिलकर जो सुच्द्राकुमारकी ज्ञान ली थी, उस भवंकर संप्राममें इस कर्णने ही अधिमन्युका धनुष काटा वा। कर्णद्वारा धनुष कट जानेपर दोष पाँच न्हारवियोंने, बो क्षल-कपटमें बढ़े प्रवीण थे, वाजीकी बीकारसे उसे पार -प्रात्स । उस वीरके इस तरा मारे जानेपर प्रायः सबको दुःस हुआ; केवल ये दुष्ट कर्ण और दुर्योधन ही जी घरकर हैसे थे। इतना हो नहीं, इसने कौरवोकी धरी समामें डीपदीको इस प्रकार कटुक्चन सुनाये थे—'कृष्णे ! पाण्डक तो नष्ट होकर सदाके लिये नरकमें पत्र गये । अब तू दूसरा पति वरण कर लें। आजसे तू पुतराष्ट्रकी दासी हुई; अंतः राजनहरूमें जाकर अपना काम सँभाल । अब पाण्डव तुन्हारे स्वामी नहीं रहे । वे तेरे लिये कुछ कर भी नहीं सकते । तू वासीकी की है और खर्च भी दासी है।'

'इस तरह इस पापीने बहुत-सी बातें कहीं, जो तुमने भी सुनी थीं। इसके अलावे भी इसने तुमलोगोंके साथ अन्याय करके जो-जो पाप किसे हैं उन सबको तथा इसके जीवनको भी तुन्हारें बाण नष्ट करें। आज दुसला कर्ण अपने दारीरपर गाण्डीय धनुषसे छूटे हुए भयंकर बाणोंको बोट स्वाता हुआ आलार्य होण तथा भीवाके जवान याद करे। तुन्हारे साथकोंके पीढ़ित हुए राजालरंग आज दीन और विचादपुळ होकर हाहाकार मचाते हुए कर्णको स्वसं नीचे गिरता देखे। राजा सत्य भी आज तुन्हारे सैकड़ी बाणोंसे क्रिय-पिता हुए रवी और अश्वसे रहित रजको छोड़ भयभीत होकर माग जायै। पार्थ । यदि तुम सूतपुत्र कर्णके देखते-देखते अपनी प्रतिज्ञापूर्तिके लिये उसके पुत्रको मार डालो तो वह भीष्म, द्रोण और विदुस्की बातोंको याद करे। तुन्हारा पुरस्य इाबु दुर्वोधन तुन्हारे हाबसे कर्णको मारा गया देख आज अपने जीवन तथा राज्यसे निराश हो जाय। जान पड़ता है, पञ्चालदेशीय बीर, ब्रीयदीके पुत्र, बृष्टद्युत्र, शिलपदी, पृष्टपुरके पुत्र, शतानीक, नकुल-सहदेव, दुर्मुख, जनमंजय, सुख्यां तथा सात्यकि—ये कर्णके वशमें पड़ गये हैं। उनका धोर आर्तनाद सुनायी पड़ता है। जो अपने मित्रके लिये प्राणीकी परवा न करके सामने डटकर लड़ रहे हैं, उन सेकड़ों पाञ्चाल बीरोंको कर्ण यमलोक भेज रहा है। बे कार्यकारी अगाध महासागरमें नावके बिना दूब रहे हैं, अब तुर्वे ही नोका बनकर उनका उद्धार करना चाहिये। कर्णने भृगुवंको परञ्चरामजीसे जो अस प्राप्त किया या, उसीका अत्वन्त भवंकर क्रय आज प्रकट हुआ है। यह घोर अस्त्र अपने डेजसे प्रज्यातित हो तुन्हारी सेनाको सब ओरसे घेरकर मंताय दे रहा है। यह देखों, भीन मुख्य-योद्धाओंसे धिरे हुए हैं और आवन्त क्रोधर्में भाका कर्णाने त्वक्रे हुए उसके पैने जाणोंसे पीड़ित हो रहे हैं। मैं चुकिश्विरकी सेनामें तुष्हारे सिवा और किसी बीरको ऐसा नहीं देखता, जो कर्णने लोहा लेकर कुदालपूर्वक घर लीट आवे । इसलिये तुम अपनी प्रतिप्राके अनुसार तेज किये हुए बाणोंसे आज बार्णको मारकर उञ्जल कीर्ति प्राप्त करो । वीरवर । मैं सच कहता 🖁, एक तुर्वी कर्णसहित कौरवीको युद्धपे जीत सकते हो, दूसरा कोई नहीं। अतः यहारबी कर्णको मारकर तुम अपना मनोरब संकल करो।

#### अर्जुनके वीरोचित उद्गार, दोनों पक्षकी सेनाओंमें इन्ह्रयुद्ध, सुवेणका वध, भीमसेनका पराक्रम तथा अर्जुनके आनेसे उनकी प्रसन्नता

सक्रण कारों है—महाराज! भगवान् ऑक्नणका भाषण सुनकर अर्जुन एक ही शणमें शोकरवित एवं परम प्रसन्न हो गये। फिर प्रत्यक्का सुधारकर गण्डीव अनुवकी टेकार करते हुए उन्होंने केशवसे कहा—'गोकिंद! जब आप मेरे स्वामी एवं संरक्षक हैं तो मेरी विजय निक्कित है। संसारके भूत और भविष्यका निर्माण आपके हाथमें है. जिसपर आप प्रसन्न हैं, आकी विजयमें क्या संदेश हैं? कृष्ण! कर्णकी तो बात ही क्या है? आपकी सहायवा मिलनेयर तो मैं अपने सामने आये हुए तीनों लोकोंको परलेकका पविक बना सकता हूँ। जनाईन । मैं देखता हूँ—पाञ्चालोकों सेना भाग रही है। यह भी देख रहा हूँ कि कर्ण राणपूर्मिमें निर्मय-सा विकाता है। उस प्रज्वलित भागंवाककों और भी मेरी दृष्टि है, जिसे कर्णने प्रकट किया है। निश्चय ही, यह वह संप्राम है, जहाँ कर्ण मेरे हाबसे मारा जायगा और जनतक यह पृथ्वी कायम रहेगी, तथतक समस्त प्राणी इस बातको कर्षा करेगे। आज मेरे गाम्बीय धनुपसे



हुदे हुए बाण कर्णको मौतके पाट उतारेंगे। कृष्ण ! मैं आपसे सची बात बता रहा है, आज कर्णके मारे जानेसे वूर्वोचन अपने राज्य और जीवन—खेरोसे नियश है जायगा। मेरे बाणोंसे कर्णके टुकड़े-टुकड़े हुए देश आज राजा दुर्योधन आपके उन वक्तनोको सन्छ करे, जिन्हें आपने उसकी घलाकि लिये कहा या। कोखोकी समामे पाण्डवोकी निन्दा करते हुए कर्णने होपदीसे जो कटोर बातें कार्ही थी, उनके लिये आज उसे खुब प्रश्नाताय होगा। आज कर्णके मारे जानेपर चुनराष्ट्रके सभी पुत्र राजा दुर्वोधनके साथ इस तरह भयभीत होकर थागेंगे, जैसे सिंहसे डरे हुए मुग भागते हैं। कर्णके पुत्र और मित्रोको भी आज जीवित मही रहने हुँगा । सुलपुत्रको मौत देशकर राजा दुर्योधन अध अपने लिये जिला करे। आज राजा पुतराष्ट्रको उनके पुत्र-योत्र, मन्त्री तथा सेवकोसहित राज्यकी ओरसे निराश कर देंगा। आज में अकेला ही कौरवी तथा बाह्रीकीकी सेनासहित भारकर अपने वाणोकी ज्वालामें उला डालूँगा। मेरे एक हाजमें बाणकी तथा दूसरेमें बाणसन्ति दिव्य यनुवको रेखाएँ हैं, पैरोमें भी रच और ध्वजके चिक्र है। मरे-इसे लक्षणोवाले योद्धाको कोई भी कुद्रमें नहीं जीत सकता ।'

भगवान्से ऐसा कहकर अद्वितीय बीर अर्जुन क्रोधसे लाल आँसे किये रणभूमिये वा पहुँचे। इस समय उनके मनमें दो संकल्प थे—भीमसेनको संकटसे सुकृता और

कर्मक मलकको चढ्ने अलग कर देना।

वृत्यपूर्ने पृष्ठ — सञ्जय ! मेरे पुत्री तथा पाण्डव-सृक्षयोमे पडलेसे हो पदाभवंकर संग्राम किया हुआ था। फिर क्थ अर्जुन वहाँ आ पहुँचे तो युद्धका स्थलम कैसा हो गया ?

सज्जपने कहा—एकन् ! उस समय अर्जुन घोड़े और सार्राध्यसकित रखों, सवारसहित हाथियों और घोड़ों, पैक्लों एवं सम्पूर्ण शक्तओंको अपने बाण-समूहोंकी मारसे मृत्युके अधीन करने लगे । उनके पहुँचनेके पहले कृपाबार्य और शिक्तवड़ों एक-दूसरेसे भिड़े थे । सात्यिकने दूर्पोधनपर घावा किया वा, शुत्रअवाका अखत्यामासे और युवाभन्युका विज्ञसेनके साथ युद्ध हो रहा था। अत्योजाने कर्णके पुत्र



स्केतपुर और सहदेवने शक्नियर आक्रमण किया था।
स्कृतपुर्भार प्रतानीक और कर्णपुत्र वृष्यीनमें मुकाबरण हो
रहा था। नकुरूने कृतप्रमीपर और पृष्टपुत्रने सेनासहित
कर्णपर कहाई की थी। दुःशासनने संशासकीकी सेना रेकर
भीमसेनपर थावा किया था। उस संज्ञाममें उत्तमीजाने
कर्णपुत्र मुक्तिको अपने बाणोंका निशासा बनकर असका
ससक काट गिराया। सुचेणका सिर पृथ्वीपर पड़ा देश कर्ण
व्याकृत हो उठा। उसने क्रोधमें भरकर उसमीजाके घोड़ोंको
यार डाला और पैने बाणोंसे असके ध्वना तथा रथकी भी
ध्वास्त्री उड़ा दी। उत्तमीजा भी अपने तीस्त्रे बाणों तथा
व्यक्ती हुई तरुवासों कृपाचार्यक पाईरक्षको एवं घोड़ोंको

मारकर शिलण्डीके रखपर जा चढ़ा। रखपर बैठे हुए शिलण्डीने कृपाबार्यको रखहीन देख उनपर प्रहार करनेका विचार छोड़ दिया। तदननार, अब्ब्लामाने आगे आकर कृपाबार्यके रथको अपने पीछे छिपा दिया और उनका उस रणसे उद्धार किया। दूसरी और पीपसेन अपने पैने बाणोंकी मारसे आपके पुत्रोंकी सेनाको अखन संताय देने लगे।

तस घनासान युद्धमें ब्यूल-से शतुओद्वारा चिरे हुए भीमसेन अपने सारविसे बोले—'सारबे ! तू चोड़ोको तंत्र हॉककर मुझे शीप्र धृतराष्ट्रके पुत्रोंके पास ले बल, आज उन सबको मैं यमलोक पहुँचाये देता हैं।' आज्ञा पाते ही सार्रावने पोझेकी चाल तेज की और तुरंत ही रच लिये आयके पुत्रोंकी सेनामें जा पहुंचा। कौरक-पक्षके बोद्धा भी सब ओरसे श्राची, घोड़े, रब और पैदलीको साथ ले आगे बढ आये । भीमके रवपर बारों ओरसे बाजोंकी बौद्धार होने लगी और भीम उन सबको अपने बाणोंसे काटने लगे। उन्होंने शहुओंके छोड़े हुए प्रत्येक बायाके दो-हो, तीन-तीन टुकड़े कर डाले । तदनचर, उनके द्वारा मारे गये हाथी , धोड़े, रब और पैतल जवानोका बीत्कार सुनावी देने लगा । भीपसेनके बाणोंकी मारसे राजाओंके अङ्ग विद्यीर्ण हो रहे थे, तो भी उन्होंने इनपर सब ओरसे बावा कर दिया। तब पीमने अपना प्रचल सेग प्रकट किया, जिसे इाष्ट्र रोक न सके। महात्या भीसके द्वारा भस होती हुई आपकी सेना भयभीत हो रणसे भाग कली। यह देख भीन प्रसन्न होकर पुन: अपने सारविसे बोर्ड —'सुत । ये जो ध्वजाओसहित बहुत-से रख इस ओर बढ़ते जले आ रहे हैं ये अपने हैं वा शतुओंके ? इसकी पहचान कर लेना। युद्ध करते समय मुझे अपने-परायेका ज्ञान नहीं रहता। कहीं ऐसा न हो कि अपनी ही सेनाको बाणोंसे आच्छादित कर डार्ड् । विशोक ! एवा युधिहिर नाणोंके प्रहारसे जात यकराये हुए हैं। इसर, आईर उने देखने गर्थे थे, सो अभीतक नहीं लोटे। पता नहीं, राजा अवतक जीवित हैं या नहीं ? अर्जुनका भी समाचार नहीं मिला। इससे मुझे बढ़ा रांद हो रहा है तो भी मैं शतुओकी प्रकार सेनाका संहार कर्नेगा। तू मेरे रक्ष्यर रही हुए सधी तसकसोकी जाँच कर ले, अब उनमें कितने बाण बाकी रह गर्पे हैं। किस-किस तरहके बाण बचे हैं और उनकी संख्या कितनी है ? यह सब समझकर बता।

विज्ञोकने कहा—वीरवर ! अब अपने पास साठ हजार मार्गण हैं, दस-दस हजार क्षुर और फल्ल हैं, दो हजार नाराच बजे हैं तथा तीन हजार प्रदर हैं। अभी इतने अख-दास बाकी रह गये हैं कि कः बैलोसे जुता हुआ छकड़ा भी उन्हें नहीं सीच सकता। गदाएँ तथा तलवारें हजारोकी संस्थामें पढ़ी है। प्रास, मुद्गर, सकि और तोगर भी बहुत है। आप इसके डामें न रहें कि हमारे अख-शब्द जल्दी समाप्त हो बायेंगे।

धीपारेन बोती सुत ! आज अकेले मैं ही समस्त कौरवोंको भार गिराऊँगा या वे ही मुझे पीड़ित करेंगे। इस



समय देवतालोग मेरा एक ही काम सिद्ध कर है; जैसे यज़में आवाहन करते ही इन्द्र आ पहुँचते हैं, उसी प्रकार अर्जुन भी मही आ जावें। विशोक ! इस छिन्न-भिन्न होती हुईं कौरव-सेनाकी और तो दृष्टि डाल, वे राजालोग क्वों भाग रहे हैं ? मुझे तो स्पष्ट जान पड़ता है कि नरशेष्ठ अर्जुन महीं आ पहुँचे, वे ही अपने वाणोसे सम्पूर्ण सेनाको आकादित कर रहे हैं। कौरवीपर मोह छा गया है, सब-के-सब भाग रहे हैं। राजमें हाहाकार मचा है। हाथी बड़े जोरोसे विश्वाह रहे हैं।

विज्ञांकने कहा—कुमार भीमसेन ! क्रोधमें भरे हुए अर्जुनके द्वारा खीचे जानेकाले गाण्डीव धनुषकी भयंकर टंकार क्या तुन्हें नहीं सुनावी देती ? पाण्डुनन्दन ! लो, तुन्हारी सारी कामनाएँ पूरी हुई, उधर देखों, हाविधोंकी सेनामें अर्जुनके रक्की क्यांका जानर दिखायी देता है। वह ब्यजाके कपर चन्कर शहुओंको भयभीत करता हुआ बारों ओर देख रहा है। मैं सर्च भी उसे देखकर हर रहा है। अर्जुनका वह विचित्र मुकुट, जिसमें सूर्यके समान वसकीकी पणि लगी हुई है.

कितना सुद्दर है ? उनकी बगलमें देक्दत नामवाका केत शहु

है। इसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्णके पार्डमें सूर्यके समान कान्तिमान् चक्र है, तो उनका यह बड़ानेवाला है। पदुवंशी सदा उसकी पूरा किया करते हैं। श्रीकृष्णके पास उनका पाश्चमन भी है, जो बन्दमाके समान उन्तत्त है। देखों, भगवान्के वक्ष:स्वलपर कोस्तुभमणि तवा वैजयनी माला कैसी छोभा पा रही है ? निश्चय ही श्यामसुद्दर पोड़े होकते हैं और महारबी अर्जुन सकुओंकी सेनाको खदेहते हुए इथा ही आ रहे हैं। वह देखों, अर्जुनने अपने बाजोंसे पोड़े और सारविसहित चार सौ रवियोंको पार डाला, सात सौ हावियोंका सफाया किया और हजारों पुड़सवारों तथा पैट्लोंको मौतके घाट उतार दिया है। इस प्रकार कौरव-योद्धाओंका संहार करते हुए महाबली अर्जुन अब तुन्हारे ही पास आ रहे हैं। तुन्हारा मनोरथ सफल हो गया।

श्रीनक्षेत्र बोले—विशोक ! तुमने बड़ा प्रिय समाचार सुनावा, इससे युक्ते बड़ी खुशी हुई है, इस शुभ-संवादके लिये वे तुम्हें बौदह गाँवोंकी जागीर दूँगा। साम ही सी दासियाँ तथा बोस रब भी तुम्हें पारितोषिकके क्रयमें मिलेंगे।

## अर्जुन और भीमसेनके द्वारा कौरव-सेनाका संहार, भीमके हाथसे शकुनिका मूर्च्छित होना

सक्रय कहते हैं—महाराज ! जैसे देवराज इन्द्रने हासमें तन लेकर जम्मासुरको भारनेके लिये पत्ना की बी, उसी प्रकार अर्जुनने भी रवामें बैठकर विजयके लिये याता की। उने आते देश कोरव-पक्षके नातीर कोखमें भरकर रहा, घोड़े, हाथी और पैदलोंको साथ ले अर्जुनके सामने बढ़ आये । पिरर तो जिलोकीका राज्य पानेके लिये जैसे असुरोके साथ देवताओं और भगवान् विष्णुका युद्ध हुआ, उसी प्रकार उन योजाओंके साथ अर्जुनका संप्राम होने लगा । यह संप्राम देह, प्राण और पापोका नावा करनेवाला वा । उस समय कौरववीरोने छोटे-बढ़े जितने अस्तोका प्रयोग किया, उन सबको क्षुर, अर्थबन्द्र तथा तीले भारतीमे अर्जुनने अकेले ही काट डाला । इतना ही नहीं, उन्होंने उनके मलक और मुकाएँ काटकर छत्र, चर्वर, ध्वजा, धोड़े, रब, पैदल तथा हाची आदिको भी नष्ट कर दिया। वे सब विकय हो-होकर पृथ्वीपर गिर पड़े। इस प्रकार धनक्षय अपने बजके समान वाणोसे शतुओंके घोड़े, हाथी और रच आदिकी घन्नियाँ उड़ाका कर्णको मार डालनेकी इच्छासे तुरंत उसके पास ज पहुँचे। उन्हें वहाँ देख आपके सैनिक रबी, पुड़सवार, हाधीसवार तथा पैदलोंकी सेना साब लेकर पुनः उनपर टूट पढ़े और एक सात होकर उन्हें पैने बाणोसे बीधने लगे। तब अर्जुनने भी अपने बाण उठाये और उनकी पारसे हजारों रथियों, हाबीसवारों तबा पुड़मवारोंको वमलोक भेज दिया। इस प्रकार जब कौरव महारथियोपर अर्जुनके बागोंकी मार पड़ी तो वे भयभीत होका इयर-उधर क्रियने लगे। तो भी उन्होंने उनमेंसे चार सी महारथियोंको तीले बाज पारकर यमलोकका अतिथि बना ही दिया। तरह-तरहके तीले

तीरोब्दी बोट लाकर वे बेर्च लो केंट्र और अर्जुनको छोड़कर सब और चाग निकते। इस प्रकार उस सेनाको खदेड़कर अर्जुनने सृतपुत्रको सेनापर धावा किया। इसी समय प्रतापी चीयसेनने अर्जुनके सुभागमनका समावार सुना। किर तो वे अपने प्राणोकी ची परवा न करके आपकी सेनाको जुक्तने लगे। उस समय उनके अर्लोकिक बलको देख कौरव-सैनिकोंके होस उद गये।



तव राजा दुर्वोधनने अपने महान् धनुर्धर योद्धाओंकों आदेश दिया—'बीरो ! मार झलो भीमसेनको, इसके मारे जानेपर में पाण्डवोकी सम्पूर्ण सेनाको मरी हुई ही मानता हूँ।'
राजाओंने आपके पुत्रकी आज्ञा स्वीकार की और धीमसेनको बाग्ने ओरसे घेरकर उनपर बाणोंकी वर्षा आरम्ब कर दी। तब धीमने भी बाणोंकी झड़ी लगायी और उस महासेनाचे दगर बनाकर वे घेरेसे बाहर निकल आये। तरपञ्चात उन्होंने दस हजार हाथियों, दो लाख दो सौ पैदलों, पाँच हजार घोड़ों और एक सौ रबोंका संहार करके खुनकी नदी बहा दी। महारबी धीम सन्दुओंकी सेनामें जिस और पुस जाते, उधर हो लाखों घोडाओंका सफाया कर डालते थे। उनका यह पराक्रम देख दुर्योधनने सकुनिसे कहा—'मानाजी! आप महाब्ली धीमको परास्त कीजिये, इसको जीत लेनेपर में पाण्डवोंकी विशाल सेनाको भी जीती हुई हो समझता है।'

यह सुनकर शकुनिने महान् संधाम करनेके लिये तैयार हो अपने भाइयोंको भी साव लिया और भीमसेनके पास पाँच-कर उन्हें आगे बढ़नेसे रोक दिया । अब भीमसेन शकुनिकी और मुद्दे । शकुनिने उनकी कारोमें बावें किनारेपर अनेकों तीले नारावोंसे प्रहार किया । वे भीमका कव्य खेदकर शरीरके भीतर मैस गये । उनसे अखन्त पायल होकर भीमने बढ़े रोपके साथ शकुनियर एक बाय खलाया; किंतु शकुनिने उसके सात दुकड़े कर डाले । फिर यो मान्तोंसे सार्थकों और सातसे भीमसेनको बीम डाला । इसके बाद एक फल्लसे ब्वजा और दोसे छत्र काट दिया । फिर बार बाजोंसे भीमके वारो योड़ोंको भी पायल कर दिया।

तब मीमसेनको बद्धा क्रोध हुआ। उन्होंने सुबल-पुत्रपर लोहेको बनी हुई एक इस्ति चलायी। पास आते ही शकुनिने उस इक्तिको हाक्से पकड़ लिया और उसे फिर भीमपर ही चला दिया। पीमकी बावीं पुजापर चोट करती हुई वह शकि बमीनपर जा पढ़ी। अब मीमने प्राणोकी परवा न करके अपने वाणोसे शकृतिको सेनाको आच्छादित कर दिया । फिर उसके चारों छोड़ों तथा सारधिको मारकर एक पालमें उसके रचकी ध्वका भी काट डाली। शकृति तूरंत ही रक्से कुटकर एक ओर रहड़ा हो गया और धनुष टंकारता हुआ भीनपर बारों ओरसे बाणोंकी वृष्टि करने रूगा । यह देल प्रतापी भीमने बड़े बेंगसे उसपर आधात किया, फिर उसका पनुष काटकर उसे तीखे बाणोसे बीच हाला। बलवार् शकुके आधारमे अत्यन पायल होकर शकुनि पुष्णीयर गिर पक्ष। उसे मुर्खित जानकर आपका पुत्र हुवीयन आवा और उसे अपने रखपर बिठाकर रणभूमिसे दूर हटा हे गया। अब तो कौरव-पोद्धा धवधीत होकर वारों दिशाओं में भागने लगे और भीयसेन सैकड़ों बाणीकी वर्षा करते हुए बड़े वेगमे उनका पीक्रा करने लगे। उनकी मारसे पीक्षित हो वे सब-के-सब योजा कर्णकी शरणमें गये। यद्वाराज ! उस समय कर्ण ही उनका रक्षक हुआ।

#### कर्णकी मारसे पाण्डवसेनाका पलायन, श्रीकृष्ण और अर्जुनको आते देख शल्य और कर्णकी बातचीत तथा अर्जुनद्वारा कौरव-सेनाका विध्वंस

पृत्यकृते पूज सञ्जय ! प्रीयसेनने सब कौत्व योद्धाओंको तितर-जितर कर दिया, उस समय दुर्योधन, शकुनि, कर्ण, कृपाचार्य, कृतवर्मा, अध्यत्यामा अध्यता दु:शासनने क्या कहा ? सृतपुत्रने कौन-सा पराक्रम किया ? मेरे पुत्रों तथा अन्य दुर्दर्य राजाओंने क्या काम किया ? ये सारी वाते बताओं।

सजयने कहा—पहाराज ! उस दिन तीसरे पहरमें प्रतापी सूतपुत्रने भीमसेनके देखते-देखते समस्त सोमकोका संदार कर इस्तर तथा भीमसेनने भी कौरवोंकी अत्यन्त बरुवती सेनाका विश्वास कर दिया। तत्यक्षात् कर्णने शल्यसे कहा—'अब मेरा रथ पाझालोंकी ओर ही ले चल्ये।' सेनायतिकी आजा पाकर प्यराजनने अपने घोड़ोको बंदि, प्रशास तथा करूपदेशीय वीरोकी ओर बहुम्या। कर्णका रच देसते ही पाण्डल और प्रशास चीर धर्रा उठे। तदनत्तर कर्ण अपने सैकड़ों वाणोंसे मारकर पाण्डय-सेनाक सी-सी तथा हुआर-हुआर वीरोको गिराने लगा। यह देस पाण्डय-पक्षके अनेको प्रहारिक्योंने पहुँचकर कर्णको बारो ओरसे घेर लिया। उस समय सात्यिकने तेत्र किये हुए बीस बाणोंसे कर्णके गलेकी हैसलीये जहार किया। फिर जिस्त्यद्वीने पर्चास, धृष्टदुप्रने सात, ब्राँपदीके पुत्रोंने चौसठ, सहदेवने सात और नकुलने सी बाण मारकर कर्णको घायल कर हाला। इसी प्रकार भीमसेनने कर्णको हैसलीयर नव्ये बाण मारे। तदनन्तर, सूतपुत्रने हैंसकर अपने धनुषकी टंकार की और तेज किये हुए वाणींका प्रहारकर उन सब योद्धाओंको



बींध ग्राला । उसने सात्यक्तिका धनुष और व्यवा काटकर उसकी जातीयें मी बाणोंका प्रदार किया। फिर क्रोधयें भरकर भीमको भी तीस बाणोसे यायल किया। एक पहलसे सहदेवकी ध्वना काटकर तीन बाजीसे उसके सारक्षिको भी मार झला तथा झैपदीके पुर्वोको ग्यहीन कर दिया। यह सारा काम पलक मारते-मारते हो नया। देखनेवालोके लिये यह बड़े आक्षयंकी बात हुई। महारबी कर्णने सेदि तथा पत्थ देशके योद्धाओंको भी अपने तीसे तीरोका निज्ञाना बनाया। उसकी मार जाकर वे भयभीत होकर भाग चले । कर्णका यह अद्भुत पराक्रम पैने अपनी आँखों देखा था। जैसे भेड़िया पशुओंको भवभीत करके भगा देता है, उसी प्रकार कर्णने पाण्डव-योद्धाको आतंद्वित करके लदेइ दिया। पाण्डयोकी सेनाको भागती देश कीरवपक्षके धनुधी योद्धा धरव-गर्जना करते हुए सामनेकी ओर बढ़ आये। राजा दुर्योधन अत्यन्त आनन्दमें भरकर तरह-तरहके बाजे बजवाने लगा। बाजोंकी आवाज सुनकर पाञ्चाल-पद्धारची मरनेकी परवा न करके वहाँ तीट आहे। कर्णने उनमेंसे बहुतोंके पाँव उत्साद दिये। प्रमालदेशके बीस र्राथयों तथा चेडिदेशके सैकडों योद्धाओंको भी अपने सापकोसे यमलोक पहुँचा दिया। इस प्रकार पाण्डवपक्षके बहुत-से योद्धाओंका नाश हो गया और महत्वली भीमके सामने युद्ध करनेसे आपके भी बहुत-से वीर मारे गये।

इधर, अर्जुन कौरवोकी चतुर्राञ्चणी सेनाका विनाश करके जब आगे बड़े तो क्रोधमें भरे हुए सूत्युक्रमर उनकी दृष्टि पड़ी, तब उन्होंने भगवान् बासुदेवसे कहा— 'जनार्दन! वह देखिये, रणमें सृतयुक्रकी ध्वना दिखायी दे रही है तबा ये भीमसेन आदि योद्धा कौरव-महार्रावयोसे लड़ रहे हैं। इधर, पाळाल घोद्धा कर्णके भयसे भागे जाते हैं। उधर कर्णके संरक्षणमें रहकर कृपावार्य, कृतवर्मा तथा अवस्थामा राजा तुर्योधनकी रहा कर रहे हैं। यदि इपलोगोंने इन्हें मारा नहीं तो ये सोमकोका संहार कर डालेंगे। अतः मेरा विचार यह है कि आप महारथी कर्णके पास मुझे ले चले, अब मैं संवाममें कर्णका वध किये किना पीड़े नहीं लोट्टेगा।'

तब भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनके साथ द्वेरव युद्ध करानेके लिये आयकी रोनामें कर्णकी ओर अपना रच बद्धाया । से रक्ष्यर बैठे-ही-बैठे चारों ओर सन्ही हुई पाण्डम-सेनाको धीरत बैधाने जाते थे। सीरवर अर्जुन आवकी सेनाको परास्त करते हुए आगे वह रहे वे। श्रेत दोडेवाले रबंदर बैठकर अपने सारथि भगवान् कृष्णके साब अर्जुनको आते देख महराज प्राच्यने कर्णमे कहा-'कर्ण ! तुम दुसरे त्येगोसे जिनका पता पूछते फिरते बे, ते कुलीनन्दन अर्जुन अपना गाण्डीय धनुष लिये हुए सामने लड़े हैं, वह उनका रख आ रहा है। यदि आज उन्हें मार डालोगे तो हमलोगोका चला होगा । अर्जुनके धनुषकी प्रत्यक्षामें चन्द्रमा एवं ताराओंके विद्व हैं, उनकी व्यजाके शिक्सपर भयंकर वानर दिलायी पहला है, जो चारों ओर ताक-ताककर वीरोका भी भय बढ़ा रहा है। ये अर्जुनके रखपर बैठकर घोड़े हाँकते हुए भगवान् श्रीकृष्णके शह्न, चक्र, गदा तथा शाई-धनुष क्षील रहे हैं। यह गाण्डीव टेकार रहा है तथा अर्जुनके कोड़े हुए तीले तीर शतुओंके प्राण से रहे हैं। आज यह रणभूमि राजाओंके कटे हुए मस्तकोंसे पटी जा रही है। पुष्य क्षीण होनेपर स्वर्गसे गिरनेवाले प्राणियोंकी तरह ये नाना देशोंके नरेश अपने रक्षोंसे गिरकर धराशायी हो रहे हैं। जैसे सिंह हजारों इरिजोके झंडको यबराहटमें डाल देता है, उसी



प्रकार अर्जुनने अपने प्राष्ट्रओकी सेनाको आवन्त व्याकुल कर श्राता है। अर्जुन तनिक-सी देशमें बहुसंख्यक शहुओंका अन्य कर देते हैं, इसीलिये उनके भवसे यह कोनव-सेना चारों ओरसे क्रिप्त-भिन्न हो रही है। यह देखों, अर्जुन सब सेनाओंको छोड़कर तुन्हारे पास पहुँचनेकी जानो कर रहे हैं। भीमसेनको पीड़ित देख वे क्रोधसे तपतमा उठे हैं, इसलिये आज तुमारे सिया और किसीसे युद्ध करनेके लिये नहीं सक सकेंगे । तुपने धर्मराजको रखहीन करके उन्हें बहुत धायल कर बाला है, विकारबी, यृष्टपुत्र, बीयदोके पुत्र, सालांक, वत्तमीजा, नकुरु तथा सहदेवको भी तुम्हारे हावों बहुत बोट पहुँची है; यह सब देखकर अर्जुनकी औरतें क्रोधसे लाल हो गवी हैं, वे समस्त राजाओंका संहार करनेकी इच्छासे अकेले ही तुन्हारे ऊपर बढ़े आ रहे हैं। कर्ण | अब तुम भी इनका सामना करनेके लिये आगे बड़ो, क्योंकि तुमारे सिवा, दूसरा कोई धनुर्धर ऐसा नहीं है, जो अर्जुनसे लोहा ले सके। केवल तुम्ही युद्धमें श्रीकृष्ण और अर्जुनको पराश करनेकी शक्ति रसते हो, तुम्हारे ही ऊपर यह भार रसा गया है; अत: धनक्षयका पुकावला करो। तुम भीष्म, होण, अश्वत्थामा तथा कृपाचार्यके समान बली हो, इस महासबस्में आगे बढ़ते हुए अर्जुनको रोको। देखो, ये कौरव-सेनाके पहारबी अर्जुनके भयसे भागे जाते हैं, सूतनन्दन ! तुम्हारे सिवा दूसरा कोई ऐसा बीर नहीं है, जो इनका प्रय दूर करें। ये सपस

कौरव तुन्हें दीपके समान अपना रक्षक मानकर तुन्हारे ही मास आ रहे हैं और तुमसे शरण पानेकी आशा रखकर यहाँ कड़े हुए हैं।'

कर्णने करा—दाल्य ! अब तुम राहपर आये हो और मुझसे सहमत जान पड़ते हो । महाबाहो ! अर्जुनसे भय न करो । आज मेरी इन मुजाओं और शिक्षाका बल देखना । मैं अकेला ही पाण्डवाँकी विद्याल सेना तथा श्रीकृष्ण और अर्जुनका कथ करीगा । यह तुमसे सधी बात बता रहा हूँ । उन दोनों वीरोंको मारे बिना आज मैं किसी तरह पीछे पैर नहीं हटाउँगा । दोमेसे एक काम करके कृतार्थ होउँगा—या तो उन्हें नासँगा पा स्वयं पर जाउँगा ।

शत्यनं वज्ञ-कर्ण । महारथीं कोग अर्जुनको अकेले होनेपर भी चुद्धमें जीतना असम्मय मानते हैं, फिर जब से कीकृष्णमें सुरक्षित हों, तब तो कहना ही क्या है ? ऐसी दलामें यहाँ जन्ने जीतनेका साहस कीन कर सकता है ?

कलने कवा—ये मानता है, अर्जुन-जैसा महारधी इस संसारमें कभी हुआ ही नहीं। उनके हाव प्रत्यञ्चाके विद्वारी अद्भित हैं, उनमें न कभी पसीना आता है और न ये कांपते ही हैं। अर्जुनका धनुष भी मजबूत है। वे बड़े कार्यकुशल और जीवनापूर्वक हाब बलानेवाले हैं। पाण्डुनन्दन अर्जुनके सन्तर दूसरा योजा कहीं है ही नहीं। उनके बाग ये मीततकके निशाने भारनेमें नहीं जूकते फिर उनके-जैसा योजा इस पृथ्वीपर कौन हो सकता है ? अतिरक्षी और अर्जुनने केवल ब्रीकृष्णकी सहायतासे साण्यव-वनमें अप्रिवेजको तुप्त किया था, जहाँ महात्मा अक्रिकाको क्क किला और पाण्डुनन्दनको गाण्डीव धनुष, धेत घोड्रोसे जुना हुआ रच, कभी खाली न होनेवाले दो तरकस तथा बहुत-से दिष्पाख प्राप्त हुए। ये सभी वस्तुएँ अधिदेवने भेंट की थी। इसी प्रकार उन्होंने इन्ह्रलोकमें जाकर असंख्य कालकेयोंका संहार किया था, जहाँ उन्हें देवदत्त नामक सङ्ख्या प्राप्ति हुई। अतः इस भूमण्डलमें उनसे बदकर योद्ध कीन होगा ? किन महानुधावने अपनी सुन्दर युक्कलाके प्रारा साक्षात् महादेवजीको प्रसन्न किया और उनमे अञ्चल भवंकर पाशुपतनामक महान् अस प्राप्त किया, को निभुषनका संद्वार करनेमें समर्थ है। जिन्हें समस्त सोकपालीने अलग-अलग अनेको अनुपम दिखास प्रदान किये हैं तबा जिन्होंने विराटनगरमें अकेले ही हम सब महारक्षियोंको जीतकर सारा योधन छीन रिखा और महारबियोंके वन्त्र भी उतार लिये, ऐसे पराक्रम और गुणोंसे सम्पन्न अर्जुनको, जिनके साथ श्रीकृष्ण भी मौजूद है,

युद्धके लिये ललकारना बहुत बड़े दु:साइसका काम है-इस बातको मैं भी अच्छी तरह समझता है। इसके सिवा, समस संसार मिलकर जिनके गुणोको इस हजार क्वाँमें भी नहीं गिन सकता, जो शङ्क, बाह्र और सङ्ख धारण करनेवाले हैं, वे अनत्तपराक्रमी साक्षात् भगवान् नारावण ही अर्जुनकी रक्षा कर रहे हैं। श्रीकृष्ण और अर्जुनको एक रवपर बैटे देख मुझे भय लगता है, हृदय काँप उदता है। अर्जुन समल बनुधरियोसे बढ़कर है तथा बक्तयुद्धमें नारायण-स्वस्थ श्रीकृष्णका मुकाबला करनेवाला भी कोई नहीं है। वे दोनों श्रीर ऐसे पराक्रमी हैं। हिमालय अपने स्वानसे हट जाय, पर श्रीकृष्ण और अर्जुन नहीं विचलित हो सकते। ये दोनों महारधी, शुरबीर और अस विद्यांक विद्यान् हैं, दोनोंके ही अख-शबा सुदुव हैं। शल्य ! बताओं तो स्त्री, ऐसे पराकर्मी, श्रीकृष्ण और अर्जुनका युकाबला मेरे सिवा दूसरा कौन कर सकता है ? आज ऐसा युद्ध होगा, जैसा पहले कची नहीं हुआ बा । या तो मैं ही इन दोनोंको मार गिराऊँगा या ये ही मेरा वध कर इस्तेंगे।

ऐसा कहकर प्रानुहत्ता कर्णने पेषके समान गर्जना की।

फिर वह आपके पुत्र दुर्घोधनके निकट गया। दुर्घोधनने
उसका अधिनजन किया और शातीसे लगाया। तब कर्णने
कुरुराज दुर्घोधन, कृपायार्थ, कृतवर्धा, पाइयोसिंहत प्राकृति,
अध्यक्षामा और अपने छोटे धाईसे तथा हावीसवार,
पुड्सवार एवं पैदाल सैनिकासे कहा—'राजाओ ! आपल्येग
भीकृष्ण और अर्जुनपर धावा करके उन्हें बारी ओरसे घेर ले
और सब ओरसे युद्ध छेड़कर अच्छी तस्तु बका हाले। आपके
इस्ता जब वे बहुत प्रायल हो जायेंगे तो मैं इन दोनोंको

सुनमतासे सार सकूँगा।' 'बहुत अच्छा' कहकर अर्जुनको मारनेकी इच्छासे वे सभी वीर उनपर टूट पड़े और अपने बालोंका प्रहार करने लगे।

इन महारक्षियोंके चलाये हुए वाणीको अर्जुनने हैंसते-हैंसरे काट हाहा और आपकी सेनाको प्रस्म करना आरम्प किया। यह देश कृपाचार्य, कृतवर्मा, दुर्योधन तथा अहत्वामा अर्जुनको ओर रोड़े और उनके ऊपर वाणोंकी वर्षा करने लगे। अर्जुनने अपने सायकोसे उनके बाणीके टुकड़े-टुकड़े कर डाले और बड़ी फुर्तीक साथ उन्होंने प्रत्येक पहारबीकी छातीये तीन-तीन बाण मारे। तब अञ्चलायाने दस बाणोंसे धन्डापको, तीनसे श्रीकृष्णको और चारसे उनके बारों घोड़ोंको बींच डाला, फिर उनकी ध्वजापर बैठे हुए वानरको उसने अनेको बाणो तथा नाराचीका निकाना बनाया । यह देख अर्जुनने तीन बाणोंसे अक्तत्यामाके धनुषको, एकसे सारविके मलकको, चार सायकाँसे उसके वारों घोड़ोंको तथा तीनसे उनकी व्यजाको काटकर रक्षसे बीचे गिरा दिया। इसके बाद उन्होंने कृपाबार्यके भी बाणसहित चनुष, ध्वना, पताका, मोहे तथा सारविको तष्ट्र कर दिया। किर उन्हें भी हजारों वाणोंके धेरेमें केद कर लिया। तत्पक्षात् अर्जुनने दक्षाइते पूर् वूपोधनके ब्बजा और धनुष काट दिये, कृतवसीके घोड़ोंको मार डाला तथा उसके रचकी ध्वजा भी सम्बद्धत कर दी। फिर बही कुर्रीक साथ उन्होंने आपकी सेनाके घोड़ों, सारवियों, तरकतो, व्यवाओं, हावियों और रवीका सफाया कर हाला । उस समय आपकी विद्याल सेना छित्र-भित्र होकर इधर-उधर बिसार गयी।

# अर्जुन और भीमसेनके द्वारा कौरववीरोंका संहार तथा कर्णका पराक्रम

सञ्जय कहतं है—महाराज! दूसरी ओर कौरचोंके
प्रधान-प्रधान वीरोंने भीमसेनपर धावा किया था।
कुन्तीनन्दन भीम कौरव-समुद्रमें दूबना हो बाहते थे कि
अर्जुन उन्हें उबारनेकी इच्छरसे वहाँ आ पहुँच। उन्होंने
सूतपुत्रकी सेनाको छोड़कर कौरचोंपर चड़ाई की और
प्राञ्जवीरोंको यमलोक भेजना आरम्भ कर दिया। अर्जुनके
छोड़े हुए बाण आकाशमें पहुँचकर फैले हुए बालके समान
दिसायी देते थे। जहाँ पश्चियोंके खुंड़ उड़ा करते थे, उस
आकाशको बाणोंसे व्याप्त कर धनकुष कौरवोंके काल बन

गये। वे घलतों, श्रुरघों तथा उञ्जल नाराचोंसे शत्रुओंके अङ्ग-अङ्ग छेद झारते और मस्तक काट लेते थे। रणधूमि गिरे हुए और गिरते हुए योद्धाओंकी लाशोंसे हक गयी थीं। अर्जुनके बाणोंसे क्रिज-भिन्न हुए रथ, हावी और योड़ोंके कारण वहाँकी जमीन-वैतरणी नदीके समान अगम्य हो गयी थीं, उसे देखकर बड़ा घय मालूम होता था, उधर देखना कटिन हो रहा था। उस समय कुर महावतोंकी प्रेरणासे चार सौ हावी चड़ आये, जिन्हें अर्जुनने बाणोंसे मार गिराया। जैसे समुद्रमें तूकानके आधातसे जहाज टूट-फूट जाता है, उसी प्रकार उनके सायकोंकी मारसे कौरव-सेना किर नाना प्रकारके बाणीसे हावियोंको उनके सवारोसहित छिन-भिन्न हो गयी। गाण्डीय धनुषसे छुटे हुए नाना प्रकारक वाण विजलीकी भाँति आपकी सेनाको दग्ध करने लगे। जिस प्रकार बहुत बढ़े जेगलमें दावाजिसे डरे हुए मृग इबर-उधर भागते हैं वैसे ही रणभूमिमें अर्जुनके बाणोसे आहत हुई कौरय-सेना चारों ओर भाग वली। जब समस्त कौरव युद्धसे विपुश हो गये तो विकर्षा अर्जुनने पीपसेनके पास पहुँचकर बोड़ी देर विकास किया। फिर, भीमले मिलकर उन्होंने कुछ सलाह की और यह बताया कि 'राजा युधिष्ठिरके शरीरसे बाण निकाल विषे गये हैं; तथा इस समय वे अच्छी तरहसे 🕯।' इस प्रकार कुदाल-पहुल कड़कर घीपसेनकी आज़ा ले अर्जुन कर्णकी सेनाकी ओर बल दिये। इसी समय आपके दस बीरोने अर्जुनको घेर लिया और उन्हें बाणोंसे पीड़ित करना आरम्ब किया। परंतु भगवान् श्रीकृष्यने रस बहाकर उन्हें अपने दाहिने मागमें कर दिया। अर्जुनके रचको दूसरी ओर जाते देख वे पुनः उनपर दूर पड़े । तब उन्होंने उनके रचकी ध्वजा, धनुत और सावकोको नराजों तथा अर्थजन्त्रीमें तुरंत काट गिराया, किर दूसरे दस भल्लोंसे उनके मस्तक उद्य दिये। इस प्रकार उन दार कौरवोंको मौतके घाट उतारकर अर्जुन आगे बहे ।

उन्हें जाते देश कौरव-पक्षके संशासक वोद्धा, जिनकी संख्या नच्चे थी। युद्धके लिये अग्रसा हुए। उन्होंने यह प्रापच लेकर कि 'यदि पीछे हटें तो हमें परालोकमें उत्तय गति न पिले' अर्जुनको सब ओरसे धेर निया। घगवान् श्रीकृषाने उनकी परवा न करके अपने तेत्र बलनेवाले चोड़ोको कर्णक रचकी ओर प्रॉक दिया। यह देख संत्रप्तकोने उनपर करनेकी वृष्टि करते हुए पीछर किया । तब अर्जुनने पैने बाणोसे उनके सार्राच, धनुष और ध्वजाको नष्ट करके उन्हें भी यमलोक पहुँचा दिया। उनके मारे जानेपर कौरव-महारवियाने रख, हाथी तथा घोड़ोंकी सेना लेकर अर्जुनपर धावा किया, उस समय उनके मनमें तनिक भी भय नहीं था। उन्होंने पास आते ही इक्ति, अष्टि, तोमर, प्रास, गडा, तलवार तवा बागोंसे अर्जनको इक दिया। उनकी सक्तवर्ष आकाशमें चारों ओर छा गयी, किंतु अर्जुनने बाण पारकर उसे तुरंत ही नष्ट कर हाला । इसके बाद आपके पुत्र दुर्वोधनकी आज्ञा पाकर तेरा सौ पतवाले हाथियोपर बैठे हुए म्लेन्डजातिक योद्धा अर्जुनकी दोनों बगलमें चोट करने लगे। वे कर्णि, नालीक, नागच, तोमर, प्रास, इस्ति, मुसल और भिन्दिपालोंकी मारसे पार्वको पीड़ा देने लगे । तब अर्जुनने तीखे भक्तो और अर्धबन्द्राकार बाणोसे म्लेकोंद्वारा की हुई शखवर्षाको ग्रान कर दिया।



मार काला। जब अधिकांश सेना नष्ट हो गयी तो बचे-खुचे लोग व्याकुल होकर चाग चले। 'इस समय चीमसेन अर्जुनके पास आ पहुँचे और मरनेसे क्वे हुए घुइसवारोंकी अपनी गहासे नष्ट करने लगे । उन्होंने बहुत-से हाबियों और पैदारोपा भी अस प्रयंका गहाका प्रहार किया। उसके आपातमे योद्धाओंके सिर फूटे, हड्डियों टूटों और पाँच उलड़ गये तथा से आर्तनाद करते हुए पृथ्वीपर गिर गये। इस अकार दस हजार पैदलोका सफावा करके क्रोधमें घरे हए भीम हासमें गदा लिये इबर-उधर विकरने लगे। महाराज ! उस समय आपके सैनिकोने गदाचारी भीमको देखकर यही समझा कि साक्षात् यमराज ही कालदण्ड लिये यहाँ आ पहेंचे । अब भीयने हावियोकों सेनामें प्रवेश किया और अपनी बड़ी भारी गदा लेकर एक ही क्षणमें सबको यमलोक पहुँचा दिया। गजसेनाका संहारकर यहाबाली भीम पुनः अपने रक्पर आ बैठे और अर्जुनके पीछे-पीछे चलने लगे।

तदननार, करेरबोमें बड़े जोरसे आर्तनाट होने लगा। हाबी, घोड़े ठवा पैदलोंके प्राण लेनेवाले अर्जुनके बाणोंकी मारसे सब लोग हाहाकार मचा रहे थे, सबपर अत्यन्त भय हा गया वा, सभी एक-दूसरेकी आहमें हिपना चाहते थे। इस तरह आपकी सम्पूर्ण सेना उस समय अलातचक्रके समान पूप रही थी। उस युद्धमें कोई भी रथी, सवार, घोड़ा या हाबी ऐसा नहीं बचा था जो अर्जुनके बाणोंसे घायल नहीं हुआ हो। उनका यह पराक्रम देख सभी कौरव कर्णके जीवनसे निराश हो गये। सबने गाण्डीवधारीके प्रकारको अपने लिये असहा समझा और उनसे परास्त होकर सब पीछे हट गये। सायकोसे विध जानेके कारण वे भयमीत हो रण-भूमिये कर्णको अकेला ही छोड़कर भाग जले। किन्तु सहायताके लिये सुतपुत्र कर्णको ही पुकारते थे।

महाराज ! इसके बाद आपके पुत्र भागकर कर्णके रचके पास गर्व । वे संकटके अगाध समुद्रने हुव खे थे, उस समय कर्ण ही द्वीपके समान उनका रहक हुआ। कर्म करनेवाले जीव मृत्युसे डरकर जैसे धर्मकी धरण लेने हैं, उसी प्रकार आपके पुत्र भी अर्जुनसे सक्योत हो कर्णको शरणमें पहुँचे थे। कर्णने देखा, ये खुनसे लक्पच हो रहे हैं, बड़े संकटमें पड़े हैं और बाणीकी चोटसे व्यक्ति हैं, तो उसने उनसे कहा—'मेरे पास आ जाओ, हरो मत।' इसके बाद कर्णन सूच सोच-विचारकर मन-ही-मन अर्जुनके चयका निहाद किया । और उनके देखते-देखते उसने पाद्यालीयर आक्रमण किया। यह देश पाञ्चाल-राजाओकी आंश्रे कोचसे लाल हो गयी, वे कर्णपर बाणोकी वृष्टि करने लगे। तब कर्णने भी हजारों बाण मारकर पाञ्चालोंको मौतके मुखमें भेज दिया। अब सह पञ्चालदेशीय राजकुमारोका नाश करने लगा । उसने 'अञ्चलिक' नामक बाण मारकर जनयेजयके सारविको नीचे गिरा दिया और उसके घोड़ोको भी मार डाला। किर द्यतानीक तथा सुतसोयपर धललोकी बृद्धि करके उन दोनोके धनुष काट दिये । छः बाजोसे यृष्टगुप्रको बीधा और उसके घोड़ोंका भी काम तमाम किया। इसी तरह साजकिक घोड़ोंको नष्ट करके सुतपुत्रने केकचराजकुमार विशोकका भी वध कर डाला। राजकुमारके भारे जानेपर केकपसेनापति उपक्रमनि कर्णपर धावा किया। आने अपने पर्यकर बेगवाले बाजोसे कर्णके पुत्र प्रसंनको धायल कर दिया । तब कर्णने तीन अर्धचन्द्राकार वाणोसे उपकर्याकी दोनों भुजाएँ और मस्तक काट हाले। वह प्राणहीन होकर जमीनधर जा पड़ा। उधर जब कर्णने सात्यक्रिके घोड़े मार डाले तो उसके पुत्र प्रसेनने तेत्र किये हुए सायकीसे सात्यकिको ढक दिया। इसके बाद सात्यकिके बाणोंका निज्ञाना बनकर वह सर्च भी धराशायी हो गया।

पुत्रके मारे जानेपर कर्णके इट्यमें क्रोधकी आग जल उठी, उसने सात्पकिपर एक शतुसंहारकारी बाग छोड़ा और कहा 'दीनेय ! अब तू मारा गया।' किंतु कर्णके उस बागको श्रिसप्रदीने काट दिया और उसे भी तीन बागोंसे बीच झला।

तब कर्जने दे कुरोसे शिखण्डीकी ध्वजा और धनुष काट दिये तथा छः बाजोसे उसे भी बीच दिया। इसके बाद उसने बृह्युप्रके पुत्रका सिर बड़से अलग कर दिया और एक वीङ्ग बाग मारकर मुठारोमको भी घापल कर डाला। तत्पक्षात् सूतपुत्रने सोमकांका संहार करते हुए बड़ा भारी संप्राम छेका । उनके बहुत-से घोड़े, रख और हाक्यियोंका नाल करके उसने सम्पूर्ण दिशाओंको बाणोंसे आन्छादित कर दिया । तक उत्तर्योजा, जनयेजय, युवामन्यु, शिखण्डी तथा पृष्टपुत्र—ये सभी वर्जना करते हुए क्रोधमें भरकर कर्णके सामने आये और उसपर बाजोंकी वर्षा करने लगे। इन पाँचोंने कर्रापर बोरदार हमला किया, किन्तु सब मिलकर भी उसे रखसे गिरानेचे सफल न हो सके। कर्णने उनके धनुष, ब्बजा, घोड़े, सारबि और पताका आदिको काटकर पाँच बाणोसे उन पाँचोको भी बीच हाला। जिस समय वह बाजीसे पाक्रालीपर प्रहार कर रहा था, उस समय उसके धनुषको टंकार सुनकर ऐसा जान पहला था कि अब पर्यंत और वृक्षोसहित सारी पृथ्वी फट जावगी । उसने शिराण्डीको बारा, उत्तर्मजाको छः और युधामन्तु, जनमेजप तथा पुरुष्क्रको तीन-तीन वाण मारे। इस प्रकार सूतपुत्र कर्णने इन पाँको महारवियोको परास्त कर दिया। वे कर्णस्थी समुद्रमें डूबना ही जाहते थे कि डीफ्टीके पुत्रोंने वहाँ पहुँचकर क्षे रणसामग्रीसे सन्ने हुए रखोमें बिठाया और इस प्रकार अपने मामाओंका संकटसे डद्वार किया।

तत्पद्वात् सात्पकिनं कर्णके छोड़े हुए बहुत-से बाणींकी अपने तीसे तीरोसे काट बाला । फिर कर्णको भी भायल कर आठ बाजोसे आपके पुत्र दुर्वोधनको बीच डाला। तब कृपाचार्य, कृतवर्मा, दुर्वोधन तवा कर्ण—ये चारों मिलकर सात्यकियर तीक्ष्ण सायकोकी वर्षा करने लगे। जैसे बार दिक्पालोके साथ अकेले दैत्वराज हिरण्यकशिपुका युद हुआ बा, उसी प्रकार इन बारों वीरोंके साब यहुकुलभूषण सात्यकिने अकेले ही लोहा लिया। इतनेहीमें उक्त पाळाल-महारची कवस पहिन दूसरे रखोंपर बैठकर वहाँ आ पहुँदे और सात्वकिकी रक्षा करने लगे । उस समय शत्रुओका आपके सैनिकोंके साथ धोर युद्ध हुआ। कितने ही रथी, हाचीसवार, पुड़सवार और पैदल बोद्धा नाना प्रकारके अख-शखोसे आचारित हो इधर-उधर भटकने लगे। वे परस्परके ही धकेसे लड्डाइडाकर गिर जाते और आर्तस्वरसे चीत्कार मचाने लगते थे। बहुतेर सैनिक प्राणीसे हाथ धोकर रणभूमियें सो खे थे।

#### भीमद्वारा दुःशासनका रक्त-पान और उसका वध, युधामन्युद्वारा चित्रसेनका वध तथा भीमका हवींद्गार

सजय कहते हैं—पहाराज ! जब वह अयंका संवाम चल रहा वा, उसी समय राजा दुर्योधनका छोटा भाई आपका पुत्र दुःशासन निर्भय हो बाणोंकी वर्या करता हुआ भीमसेनपर चढ़ आया । उसे देखते ही भीमसेन भी टीड़े और जिल प्रकार 'का' मुगपर सिंह आक्रमण करता है, वैसे ही वे उसके निकट जा पहुँचे । फिर तो सन्वरासुर और इन्नके समान छोधमें भरें हुए उन दोनो बीरोमें बड़ा भयंकर युद्ध किंद्र गया, दोनों ही प्राणोंकी बाजी लगाकर लड़ने लगे । इसी बीचमें भीमसेनने अपनी फुर्ती दिखाते हुए दो खुरोसे आपके पुत्रके यनुव और ध्वजाको काट हाला, एक बागसे उसके लखाटमें



प्रात किया और दूसरेसे उसके सारविका मत्तक भी घड़में अलग कर दिया। तब दुःशासनने भी दूसरा धनुष उठाकर भीमको बारह बाणोंसे बींच डाला और खार्च ही पोड़ोंको काबूमें रखते हुए उसने पुनः उनके करर बाणोंकी झड़ी लग दी। इसके बाद दुःशासनने भीमसेनपर एक भयंकर बाण बलाया, जो उनके अङ्गोंको छेद बालनेमें समर्थ और वड़के समान असहा था। उससे भीमसेनका शरीर छिद गया, वे बहुत शिक्षिल हो गये और प्राणहीनकी तरह बाई फैलाकर रखपर लुक्क गये। बोड़ी ही देखें जब होश हुआ तो वे पुनः सिंहके समान दहाइने लगे। इस समय तुमुल युद्ध करते हुए दु:कासनने ऐसा पराक्रम दिखाया, जो दूसरोसे छेना कठिन था। उसने एक बाणसे मांमसेनका धनुष काटकर साट बाणोसे उनके सारधिको भी बीध डाला। इसके बाद अच्छे-अच्छे बाणोसे वह भीमको पायल करते लगा। तब भीमसेनने कोधमें भरकर आपके पुत्रपर एक पर्यकर दाकि चलायी। उसे सहसा अपने उत्पर आती देख आपके पुत्रने दस बाणोसे काट डाला। उसके इस कुका कर्यको देख सभी सैनिक हर्वमें भरकर उसकी प्रशंसा करने लगे। परंतु भीमसेनका कोध और बढ़ गया। वे असकी ओर रोषभरी दृष्टिसे देख आगवजुण होकर कहने लगे— 'बीर दु:कासना! आज तूने तो मुझे बहुत घायल किया, कितु अब तू भी मेरी गदाका आधात सहन कर।' यो कहकर उन्होंने दु:कासनका बध कानेके लिये अपनी मर्थकर गदा हायमे ली और फिर कहा— 'दुरतयन्! आज इस संग्रामये में तेस रक्ष-पान कर्कगा।'

भीयके ऐसा कहते ही दुःशासनने उनके अपर एक सर्वकर प्रक्ति बस्तवर्धा, हमरसे भीमने भी अपनी भयानक गटा मुसाकर फेकी। वह गटा दुःशासनकी शिक्तको टूक-टूक करनी हुई उसके मस्त्रकमें जा लगी। गटाके आधारको दुःशासनका रथ दस धनुष पीछे हट गया। उसके शरीरपर भी बहुत सर्क्त चोट पर्तृची थी, कवच टूट गया, आपूर्ण और हार विकार गये, कपड़े फट गये तथा वह अस्त्रच बेट्नासे व्याकुल हो हटपटाने लगा और काँपता हुआ समीनपर गिर पड़ा। इतना ही नहीं, उस गदासे दुःशासनके घोड़े मारे गये और उसके रचकी भी भांत्रयाँ उद् गयी। दुःशासनको इस अवस्थामें देख पाण्युव और पाड़ाल-मोद्धा अस्त्रच प्रसन्न होकर सिंहनाद करने लगे।

इस प्रकार आपके पुत्रको गिराकर घीमसेन हर्षये धर गये और सम्पूर्ण दिशाओंको प्रतिस्वतित करते हुए बोर-बोरसे गर्जना करने लगे। वह धरव-नाद सुनकर आस-पास खड़े हुए खोद्धा मुच्छित होकर गिर गये। उस समय धीमसेनको पिछली बातें पाद हो आर्थी 'देखी डीपदी रवस्त्रला थी, उसने कोई अपराध भी नहीं किया था, तो भी उसके केश सीचे गये और घरी संघामें वस उतारा गया।' इसके साब ही कोस्बोद्धारा दिये हुए और भी कहत-से दु:खोंका सरण करके धीमसेन कोधसे जल उठे तथा वहाँ लड़े हुए कर्ण, दुर्पोधन, कृपाचार्थ, अक्तवामा और कृतवर्मासे कहने लगे—'योद्धाओ ! मैं पापी दुःशासनको अभी मारे डालता हूँ, तुम सब लोग पितकर उसे बचा सको तो बचाओ।'

यों कड़कर भीमसेन रबसे कूद पड़े और दुःशासनकों मार डालनेकी इच्छासे चैड़ते हुए उसके पास जा पहुँचे। हैंकर सिंठ जैसे बहुत बड़े डाबीको दबोब लेता है, उसी प्रकार उन्होंने कर्ण और दुर्योधनके सामने ही दुःशासनको धर दबाया। इसके बाद उसको और असि गड़ाकर देखते हुए भीमने तलवार उदायी और एक पैसो उसका गला दबा दिया। उस समय दुःशासन धर-बर काँच खा था। अब उसकी और देख भीमसेन बोले—'दुःशासन। बाद है न वह दिन, जब कि दूने कर्ण और दुर्योधनके साथ बड़े हवेंदें भरकर मुझे 'बैल' कहा था। दुराह्मन् । राजसूय-यज्ञपे अवभूधसानसे पवित्र हुए महारानी होव्होंके केशोको दूने किस हाबसे सीवा था? बता, आज भीमसेन खुझसे इसका उत्तर बाहता है।'

भीगका यह भवंकर वचन सुरकर दु:शासरने उनकी ओर देखा। उस समय उसकी त्यौरी बदल गयी, वह क्रोधरे जल उठा और बड़ें आवेदायें आकर बोला—'यह हैं यह इाय, जो हाथींके शुष्ट-दण्डके समान बलिष्ट हैं, जिसने सहस्रों गौओंका यन तथा कितने ही क्षत्रिय-वारोका संहार किया है। भीगसेन! उस समय जब कि प्रधान-प्रधान



कौरव, अन्यान्य सभासन् तथा तुम लोग भी बैते-बैठे देख खे थे, मैंने इसी दाहिने हाथसे डीपदीके केश सीचे थे !'

दुःशासनकी यह गर्वभरी बात सुनकर भीमसेन उसकी हातीयर बढ़ बैठे और अपने दोनों हाथोसे उसकी दाहिनी बौह पकड़कर बड़े जोरसे ट्वाइने लगे। फिर सम्पूर्ण पोद्धाओंको सुनाकर बोले—'मैं दुःशासनकी बाँह उस्ताड़े लेता हूँ, अब यह प्राण त्यागना ही चाहता है। जिसमें ताकत हो वह आकर इसको मेरे हाबसे बचा ले।' इस प्रकार समल बीरोपर आक्षेप करके पहाबली भीमने क्रोधमें भरकर असबी बाँह उसाइ ली। दुःशासनकी वह भुगा बन्नके समान कठोर बी, भीमसेन उसीसे सब बीरोंके सामने उसको पीटने लगे। इसके बाद दुःशासनकी काली फाइकर वे उसका



गरम-गरम रक्त मीने लगे। तदनकर, उन्होंने तलकार उठावी और उसका सक्तक महसे अलग कर दिया। इस प्रकार अपनी प्रतिज्ञा सत्य कर दिखानेके लिये घीमने दु:शासनका गरम-गरम रक्त-पान किया। वे उसका स्वाद लेकर कहने लगे—'मैंने माताके दूधका, शहद और घीका तथा दिव्य रसका घी आस्वादन किया है, दूध और दहीसे विलोये हुए ताने माखनका घी स्वाद लिया है। इनके अलावे घी संसारमें बहुत-से पान करनेयोग्य पदार्थ हैं, जिनमें अमृतके समान मधुर स्वाद है; परंतु मेरे शहके इस रक्तका स्वाद तो उन सबसे किलक्षण है, इसमें सबसे अधिक रस है!'

यों करकर वे वारंबार उसके रक्तका आखादन करते

और अत्यन्त हवीं भरकर उडलने-कूदने लगते थे। इस समय विन्होंने उनकी ओर देखा, वे भयसे व्याकुल हो पूर्व्वापर गिर पड़े। जो घबराये नहीं, उनके हाबोंसे भी हवियार तो गिर ही पड़ा। कितने ही भयके सारे औंखें बंद करके वीखने-विल्लाने लगे। रक्त पीते समय उनका रूप बड़ा भयंकर जान पड़ता था। उस समय बहुत-से बोद्धा भयचीत



होकर 'अरे! यह मनुष्य नहीं राक्षस है' ऐसा कर्जते हुए चित्रसेनके साथ भागने लगे। चित्रसेनको भागते देख पुधामन्युने अपनी सेनाके साथ उसका पीछा किया और तेज किये हुए सात वाण मारकर उसे बींध डाला। चित्रसेनने भी पुधामन्युको तीन और उसके सारिधको छः बाण मारे। तब पुधामन्युने धनुषको कानतक खींचकर एक तीला बाण चलाया और चित्रसेनका मसक धड़से अलग कर दिया। अपने भाईके मरनेसे कर्ण क्रोधमें घर गया और अपना पराक्रम दिखाता हुआ पाण्डव-सेनाको भगाने लगा। उस समय अत्यन्त तेजस्वी नकुलने आगे बड़कर उसका सामना किया।

इधर, भीमसेन दु:शासनके रकको अपनी अञ्चलिये लेकर विकट गर्नना करते हुए सब वीरोको सुनाकर बोले---'नीच दु:शासन! यह देख, मैं तेरे गलेका खुन पी रहा हैं। अब फिर आनन्दमें भरा हुआ दू मुझे 'बेल-बेल' कहकर पुकार तो सही। उस दिन कीरव-सपामें जो खोग पुढ़ो 'बैल-बैल' कहकर खुड़ीके मारे नाव उठते थे, उन सबको आज बारंबार 'बैल' बनाता हुआ में खर्च नावता हूं। पुढ़ो विच किलाकर नदीमें डाल दिया गया, जहाँ काले सौपोने बैसा। फिर हपलोगोंको लाखागृहमें जलानेका बहुपन्त हुआ और जूएमें सारा राज्य छीनकर हमें जंगलमें रहनेको मजदूर किया गया। सबसे घोर दुःख तो इस बातका है कि मरी समामें डीपड़िका कहा खींचा गया। युद्धमें हमें दुःखदायक बायोंको मार सहनो पहती है और घरमें भी कभी सुख नहीं मिला। राज्य बिराटके भवनमें जो हेदा भोगना पड़ा—सो तो अलग है। शकुनि, दुवॉधन और कर्णकी सलाइसे हमें जो-जो कह सहने पढ़े, उन सबका मूल कारण तू ही बा।'

यो कहकर अत्यन्त कोधमें घरे हुए भीमसेन श्रीकृष्ण और अर्जुनके पास गये। उस समय उनका प्रतिर खूनसे लक्षपथ हो रहा था। वे पुसकराने हुए कोले—'बीरों! मैंने युद्धमें



दुःशासनके विषयमें जो प्रतिज्ञा की थीं, उसे आज पूर्ण कर दिया। अब इस रणयज्ञमें दुर्योधनरूपी यज्ञपशुका वध करके दूसरी आहुति डालुँगा और इन कोरवॉकी आँखोंके सामने ही जब उस दुरात्माका सिर पैरोसे युकराकर कुचल डालुँगा, तभी मुझे शान्ति मिलेगी।' ऐसा कहकर वे गरजने लगे।

#### धृतराष्ट्रके दस पुत्रोंका वध, कर्णका भय और शल्यका समझाना, नकुल और वृषसेनका युद्ध, अर्जुनद्वारा वृषसेनका वध तथा कर्णके विषयमें श्रीकृष्ण-अर्जुनकी बातचीत

सजय कहते हैं—महाराज ! दु:शासनके मारे जानेपर आपके पुत्र निवड्डी, कवाबी, पाशी, दव्यधार, धनुर्धर, अल्लेलुय, सह, वण्ड, वातवंग और सुवर्षा—चे दस महारबी एक साथ भीमसेनपर टूट पड़े और उन्हें वाणांकी वृद्धिसे आव्छादित करने लगे । इनको अपने मार्चकी मृत्युके कारण बड़ा दु:स हुआ बा, इसलिये इन्होंने वाणोसे मारकर भीमसेनकी प्रगति रोक दी । इन महारबियोंको वारो ओरसे बाण मारते देख भीमसेन कोमसे कल उठे, उनकी औरसे साल हो गयीं और वे कोममें भरे हुए कालके समान जान पड़ने लगे । उन्होंने भारत नामक दस बाण मारकर आपके दसों पुत्रोंको ममराजके पर भेज दिया ।

ठनके मरते ही कौरवोंकी सेना भीषके **इ**रसे धाग बली। कर्ण देखता ही रह मधा। महाराज ! प्रजाका नास करनेवाले यमराजके समान भीमका वह पराक्रम देखकर कर्णके मनमें भी बड़ा भारी भय समा गया। राजा शक्य असका आकार देखकर भीतरका भाव समझ गये। तब उन्होंने कर्णसे यह समयोजित जात कही — 'राधानन्दर ! घव न करो । तुष्हारे-जैसे वीरको यह शोधा नहीं देता । ये राजालोग भीमके भयसे घवराकर मागे जा रहे 🗓 दुर्वोधन भी भाईकी मृत्युसे दुःशी होकर किकर्तन्यविपृद्ध हो नवा है। भीमसेन जब दु:शासनका रक्त मी रहे थे. तभीसे कृपाकार्य आदि वीर तथा मरनेसे क्ये हुए कोरव दुर्योधनको खारो ओरसे घेरकर खड़े हैं। सभी शोकसे व्याकुल हैं, सबकी चेतना लुप्त-सी हो रही है। ऐसी अवस्थामें तुम पुरुवार्यका भरोसा रखो और क्षत्रियममेको सामने रखकर अर्जुनका मुकाबला करो । दुर्योधनने सारा घार तुन्हारे ही क्यर रखा है । तुम अपने बल और इत्तिके अनुसार उसका बहुन करो। बदि विजय हुई तो बहुत बड़ी कीर्ति फैलेगी और पराजय होनेपर अक्षय त्वर्गकी प्राप्ति निश्चित है।'

शल्यकी बात सुनकर कर्णने अपने इट्यमें युद्धके लिये आवश्यक भाव (असाह-अपर्य आदिको) जगाया । इधर, महान् वीर नकुलने वृषसेनपर चढ़ाई की और रोष्म्ये भरकर अपने शतुको बाणोसे पीड़ित करना आरम्य किया । उसने वृषसेनके धनुषको काट डाला । तब कर्णके पुत्रने दूसरा धनुष लेकर नकुलको धायल कर दिया । यह अख्रविद्याका ज्ञाता था, इसलिये माडीकुमारपर दिव्याकोकी वर्षा करने लगा । उसने उत्तम अखोंके प्रहारसे नकुलके सफेद रंगवाले चारों घोड़ोंकों मार डाला। घोड़ोंके मारे जानेपर नकुल हाखोंमें बाल-कलवार ले रबसे कूद पड़ा और उछलता-कूदता हुआ रलपूनिमें विचरने लगा। उसने बड़े-बड़े रखियों, घुड़सवारों और हाबीसवारोंको तलवारके घाट उतारा तथा अकेले ही दो हनार घोडाओं सफाया कर डाला। फिर वृपसेनको भी घायल किया और किनने ही पैदलों, घोड़ों तथा हाथियोंको मौतके मुलमें भेज दिया।

तब कर्णके पुत्रने नकुलको अठारह वाणीसे बीधकर उसके उपर तीरो सायकोको झड़ी लगा दो। नकुल भी उसके बाणोकी कोझाको ज्यबं करता हुआ और पुत्रके अनेको अद्भुत पैतरे दिखाता हुआ संत्रामधूमिमें विवारने लगा। इतनेडीमें वृषसेनने नकुलको झलके दुकड़े-दुकड़े कर डाले। डाल कट जानेपर उसने तलकारके हाब दिखाने आरम्ब किमे, किनु कर्ण-पुत्रने छः बाणोसे उसके भी साण्ड-लण्ड कर दिये। किन तेज किये हुए सावकोसे उसने नकुलको ससीमें भी गहरो बोट पहुँचायी। इससे नकुलको बड़ी व्यसा हुई और वह सहसा सलाँग भारकर भीमसेनके रक्षपा जा बैठा। अब एक ही रवपर बैठे हुए उन दोनों महारक्षियोंको भायल करनेके किये वृषसेन बाणोको युष्टि करने लगा। उस समय वहाँ कीरवपक्षके दूसरे योद्धा भी आ पहुँचे और सब मिलकर उन दोनो भाइयोपर बाण बरसाने लगे।

इसी समय यह जानकर कि 'नकुल वृषसेनके वाणीसे पीड़ित है, उसकी तलवार तथा धनुष कट गये हैं और यह रवर्डन हो चुका है।' हुस्तके पौची पुत्र, सात्यकि तथा होपटीके पाँची पुत्र गरकते हुए वहाँ आ पहुँचे और अपने वाणीसे आपकी सेनाके रख, हाथी एवं धोड़ोंका संहार करने लगे। यह देख, आपके प्रधान पहारधी कृपाबार्य, कृतवर्मा, अधानामा, दुर्घोधन, उलुक, कृक, काब और देवावृध आदिने बाण मारकर शत्रुओंके उन म्बारह महारबियोंको आगे बढ़नेसे रोक दिया।

तव नवीन मेचके समान काले और पर्वत-शिखरके समान जैसे एवं पर्यकर वेगवाले हाधियोंके साथ कुलिन्दराजके सेनाने आपके महारथियोंपर बाबा किया। कुलिन्दराजके पुत्रने लोहेके दस बाण मास्कर सारथि और घोड़ोंसहित कृपाचार्यको बहुत घायल किया, किन्तु अन्तमें कृपाचार्यके सायकोंकी मार खाकर वह हाथीसहित जमीनपर गिया और पर गया। कुलिन्दराजकुमारका छोटा भाई गान्धाराज शकुनिसे भिड़ा था, यह सूर्यको किरणोंके समान चमकते हुए तोमरोंसे गान्धारराजके रखकी थिजायाँ उड़ाकर बड़े जोरसे गर्जना करने लगा। इतनेहीमें शकुनिने उसका भिर काट लिया। कुलिन्दराजकुमारके दूसरे छोटे भाईने आपके पुत्र दुर्योधनकी छातोमें बहुत-से बाण मारे। तब दुर्वोधनने तीरो साणोंसे उसको बींधकर उसके हाथींको भी छेद बल्ल । हाथी अपने जारिसे रक्तकी थारा बहुतता हुआ धरतीनर निर पड़ा। अब कुलिन्दकुमारने दूसरा हाथी आगे बड़ाया, उसने सार्गध तथा घोड़ोसहित काबके रथको कुचल हाला। किंतु खेड़ी ही देरमें क्रांसके हारा चलाये हुए बाणोंसे किंदीण होकर यह हाथी भी स्वारसहित धराजायी हो गया।

इसके बाद हाथीयर हो बेटे हुए एक पर्वतीय राजाने काबराजपर आक्रमण किया। उसने अपने बालोसे काढक पोड़े, सारथि, ध्वजा तथा धनुषको नष्ट करके उसे भी मार गिराया । तब युक्तने उस पहाड़ी राजाको बारह बाण मारकर आयम घापल कर दिया। बोट साकर राजाका वह विचाल गतराज वृक्षपर झपटा और अपने चारों चरणीसे उसने रब और घोड़ोंसहित गुकका कथूपर निकाल डाला अन्तमें देशावृध-कुमारके बाणोसे आइत होकर राजासदित वह गजराज भी कालका प्रास बन गया । इधर, देवावृध-कुमार भी सबदेल-पुत्रके बाणोंसे पीड़ित क्षेकर गिरा और बर गया। इसके बाद दूसरा कुलिन्द-योद्धा हाबीयर सवार हो शकुनिको मारनेके लिये आगे बढ़ा और उसे बाजोसे पौक्ति करने लगा । यह देख गान्धारराजने उसका भी सिर काट लिया। दूसरी और नकुरर-पुत्र प्रतानीक आपकी सेनाके बढ़े-बढ़े गजराजी, घोड़ों, रक्षियों और पैदलोंका संहार करने लगा। उस समय कलिङ्गराजके एक दूसरे पुत्रने उसका सामना किया। उसने हैंसते-हैंसते बहुत-से तीखे बाज मारकर जतानीकको पायल कर दिया। तब शतानीकने क्रोधमें भरकर शुराकार बाणसे करिक्रराजकुमारका मलक काट इस्ल ।

इसी बीचमें कर्णकुमार वृष्कोनने शतानीकपर आक्रमण किया। उसने नकुल-पुत्रको तीन बाणोमें प्रायल करके अर्जुनको तीन, भीममेनको तीन, नकुलको सात और श्रीकृष्णको बारह बाणोसे बीध डाला। उसका यह अलंकिक पराक्रम देख समस्त कौरव हर्बमें भरकर उसकी प्रशंसा करने लगे। अर्जुनने देखा कि कर्णपुत्रद्वारा नकुलके पोड़े भार डाले गये हैं और उसने श्रीकृष्णको भी बहुत वायल कर दिया है, तो वे कर्णके सामने लड़े हुए उसके पुत्रकी और दोई। उन्हें आक्रमण करते देख कर्णकुमारने अर्जुनको एक बाणसे आहत करके बड़े बोरसे गर्जना की । फिर उनकी बार्यी भुजाके मूलमानमें उसने कई भयंकर बाण मारे । इतना ही नहीं, उसने मुन: श्रीकृष्णको नौ और अर्जुनको दस बाणोसे बीध डाला ।

अब अर्जुनको कुछ-कुछ क्रोध हुआ और उन्होंने मन-ही-चन वृषसेनको मार डालनेका निश्चय किया। बढ़ते हुए क्रोधक कारण उनके भोडोंमें तीन बगह बल पड़ गया, और लाल हो गयी। उस समय मुसकराते हुए वे कर्ण, दुर्सोधन और अबल्वामा आदि सभी पहार्यविद्योंसे कहने लगे—'कर्ण! पेरा पुत्र अधिमन्यु अकेला का और मैं उसके साथ मौजूद नहीं बा, ऐसी दशामें तुम सब लोगोंने मिलकर उसका यथ किया—इस कामको सब लोग खोटा बताते हैं। किंतु आज यै तुम लोगोंके सामने ही तुन्हारे पुत्र वृषसेनका यथ कर्मगा। रिवयों! तुम सब मिलकर भी उसे बचा सको तो बचाओ। कर्ण! वृषसेनका वथ करनेके पक्षात् तुन्हों भी मार डालुगा। सारे इन्पहेंको जड़ तुन्हीं हो, दुर्वाधनका आसम् पाकर तुन्हारा वस कर्मगा और दुर्वोधनका वस भीससेनके हावसे होगा।

ऐसा कहकर अर्जुनने धनुषकी टंकार की और वृष्योनपर निशाना साधकर ठीक किया, तुरंत ही उसके वयक खेड़को दस बाण छोड़े। उनसे वृष्योनके मर्मस्थानीमें चोट पर्वुची। इसके बाद अर्जुनने कर्णकुभारका धनुष और उसकी दोनों भुजाएँ काट डाली। फिर बार झुरोंसे उसका



मस्तक उड़ा दिया। मस्तक और भुजाएँ कट जानेपर वृष्याने रक्षमे लुड़ककर जमीनपर जा पड़ा। पुत्रके वधमे कर्णको बड़ा दु:ख हुआ, वह रोषमें भरकर सहसा श्रीकृष्ण और अर्जुनकी ओर दौड़ा।

महाराज ! उस समय कर्णको आते देख भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनसे हैंसकर कहा—'धनम्रय ! आज तुन्हें जिसके साथ लोहा लेना है, वह महारबी कर्ण आ रहा है, अब सैभल जाओ । देखों, वह है उसका रहा; उसमें सफेद घोड़े जुते हुए हैं। रबीके स्थानवर स्वयं राधानदन कर्ण विराजमान है। रवपर भाति-भातिकी पताकाएँ फहराती है तचा उसमें छोटी-छोटी बहुत-साँ घेटियाँ क्षोचा पा रही है। जरा उसकी ध्वजा तो देखों, उसमें सर्पका चिद्ध बना हुआ है। कर्ण बाणोकी बीकार करता हुआ बढ़ा आ रहा है। उसे देखकर ये पाञ्चाल-महारची भवके भारे अपनी सेनाके साथ भागे जा रहे हैं। इसलिये कुन्तीनन्दन ! तुन्हें अपनी सारी प्रक्ति लगाकर सुलपुत्रका यथ करना चाहिये। रणये तुम वेत्रता, असुर, गन्धर्व तथा स्थावर-जंगमसाय तीनो लोकोको जीतनेथें समर्थ हो । इस बातको मैं जानता है । जिनकी मुर्ति बड़ी ही उम्र एवं भयंकर है, जिनकी तीन आंखें है, जो मलकपर जटाबुट धारण करते हैं, इन धगवान महादेवजीको दूसरे लोग देल भी नहीं सकते, किर उनके साथ युद्ध करनेकी तो बात ही कहाँ है? पांतु तुपने सन्पूर्ण त्रीवाँका कल्याण करनेवाले उन्हें भगवान दिवकी युद्धके हुरा आराधना की है। देवताओंने भी तुन्ने बनदान विषे हैं। इसलिये तुम प्रिञ्जलवारी देवदेव धनवान् इंकरकी कृपासे कर्णका उसी प्रकार क्य करो, जैसे इन्द्रने नपुचिका किया था। मैं आशीर्वाद देश है—युद्धमें तुष्टारी विजय हो।'

अर्जुन कोले—मधुसूदन ! सम्पूर्ण लोकोंके गुरु, आप मुझपर प्रसन्न हैं, तो मेरी विजय निक्षित हैं; इसमें तनिक भी स्टिहके लिये गुंबाइश नहीं हैं। ह्योंकेश ! घोड़े हॉककर रकको कर्णके पास ले चलिये। अब अर्जुन कर्णको मारे



विना पीछे नहीं तीट सकता। आज आप मेरे बाणीसे टुकड़े-टुकड़े हुए कर्जको देखिये, या मुझे ही कर्जक बाणीसे मरा हुआ देखियेगा। आज तीनों लोकोको मोहमें झारनेवाला यह भयेकर युद्ध उपस्थित हुआ है। जबतक पृथ्वी कायम रहेगी, तबतक संसारके लोग इस युद्धकी बर्जा करेंगे।

भगवान् श्रीकृष्णसे ऐसा कहकर अर्जुन बड़ी शीधतासे आगे बड़े। वे जलते-कलते कहने लगे—'हवीकेश ! घोड़ोंको तेन कलाइये, कर्णसे लड़नेका समय बीता ना रहा है।' अर्जुनके ऐसा कहनेपर भगवान्ने विजयका वरदान दे जनका सन्कार किया और घोड़ोंको हाँका। एक ही क्षणमें अर्जुनका एवं कर्णके सामने जाकर लड़ा हो गया।

# इन्द्रादि देवताओंकी प्रार्थनासे ब्रह्मा और शिवजीका अर्जुनकी विजय घोषित करना तथा कर्णका शल्यसे और अर्जुनका श्रीकृष्णसे वार्तालाप

सजय कहते हैं—महाराज ! उधर जब कर्याने देखा कि वृषसेन मारा गया तो उसे बड़ा दु:ख हुआ; वह दोनों नेत्रोमें आँसू बहाने लगा। फिर क्रोधसे लाल आँखें किये, कर्या अर्जुनको युद्धके लिये ललकारता हुआ आगे बढ़ा। उस समय त्रिभुवनपर विजय पानेके लिये उद्यत हुए इन्द्र और

बल्कि भारत उन दोनों वीरोको एक-दूसरेसे भिड़नेके लिये तैयार देख सम्पूर्ण आणियोंको आश्चर्य होने लगा। कौरव और पाण्डव दोनों दलोंके लोग शङ्क और भेरी बजाने लगे। झूरबीर अपनी भुजाएँ टोंकने और सिंहनाद करने लगे। उन सक्की तुमुल आवाज चारों ओर गूँजने लगी। े वे दोनों बीर जब एक-दूसरेका सामना करनेके लिये दौड़े, उस समय यमग्रज और कालके समान प्रतीत होते से



तथा इन्द्र एवं वृत्रासुरके समान क्रीशमें भी हुए थे। वे कम और बलमें देवताओंके तुल्य थे, उन्हें देवकर ऐसा जान पक्ता था मानो सूर्य और बन्द्रमा देवेकासे एकव हो गये हो। योनों महावली युद्धके लिये नाना प्रकारके प्राव्य धारण किये हुए थे। उन्हें आमने-सामने खड़े देख आपके योद्धाओंको वहीं प्रसन्नता हुई। उन दोनोंसे किसको विकय होगी, इस विक्यमें सब लोगोंको संदेह होने लगा।

महाराज! कर्ण और अर्जुनका युद्ध देखनेक लिये देखता, दानव, गन्धवं, नाग, यक्ष, पक्षी, केंद्रवेला महार्थि, आद्माप्रभोजी पितर तथा तप, विद्या एवं ओविधयोंके अधिष्ठाता देवता नाता प्रकारके क्षय धारण किये अन्तरिक्षये साई थे। यहाँ उनका कोलाहरू सुनायी पड़ता था। ब्रह्मविंचों और प्रजापतियोंके साथ बद्धायी तथा घरावान् इंकर भी दिव्य विमानीमें बैठकर वहाँ युद्ध देखने आये थे। देवताओंने ब्रह्मात्रीसे पूछा—'भगवन्! कौरव और पाण्डवपक्षके इन दो प्रधान वीरोमें कौन विजयी होगा ? देव! हम तो चाहते हैं—इनकी एक-सी ही विजय हो। कर्ण और अर्जुनके विवादसे सारा संसार संदेशमें पड़ा हुआ है। प्रभो ! आप सची खात बताइये, इनमेसे किसकी विजय होगी ?'

यह प्रश्न सुनकर इन्द्रने देवाधिदेव पितामहको प्रशाम किया और कहा—'भगवन् । आप पहले बता चुके हैं कि श्रीकृष्ण और अर्जुनकी ही विजय निश्चित है। आपकी यह बात सची होनी चाहिये। प्रभो । मैं आपके चरणोमें प्रणाम करता है, मुक्तपर प्रसन्न होइये।'

इन्द्रकी प्रार्थना सुनकर ब्रह्मा और शंकरजीने कहा— 'देवराज । महात्मा अर्जुनको ही विजय निश्चित है। उन्होंने साञ्डवननमें अप्रिदेवको तुप्त किया है, स्वर्गमें आकर तुम्हें मी सहायता पहुंचावी है। अर्जुन सत्य और धर्ममें अटल रहनेवाले हैं: इसलिये उनकी विजय अवस्य होगी, इसमें



तांनक भी संदेश नहीं है। संसारके स्थामी साक्षात् भगवान् नारायणने उनका सार्गवि होना स्वीकार किया है; वे मनस्वी वलवान्, झूरवीर, अखांविद्यांके जाता और तपस्यांके धनी हैं। उनोंने घनुवेंदका पूर्ण अध्ययन किया है। इस प्रकार अर्जुन विकय दिल्यनेवाले सम्पूर्ण सद्गुणोंसे युक्त हैं; इसके अलावे, उनकी विजय देउताओंका ही तो कार्य है। अर्जुन मनुष्योमें श्रेष्ठ एवं तपस्त्री है। वे अपनी महिमासे देवके विधानको भी उन्द्र सकते हैं; यदि ऐसा हुआ तो निश्चय ही सम्पूर्ण लोकोंका अन्त हो जायणा। अक्रिया तथा अर्जुनके कोध करनेपर यह संसार कहीं नहीं टिक सकता। ये ही दोनों संसारकी सृष्टि करते हैं। ये ही प्राचीन ऋषि नर और नारायण है। इनपर किसोंका शासन नहीं चलता और ये सबको अपने शासनमें रखते हैं। देवलोंक या मनुष्यलोकमें इन दोनोंकी बराबरी करनेवाला कोई नहीं है। देवता, ऋषि और चारणोंके साथ ये तीनों लोक एवं सम्पूर्ण भूत यानी सारा विश्वव्रह्माण्ड ही इनके शासनमें हैं; इनकी ही शक्तिमें सब त्येग अपने-अपने कमोंमें प्रवृत्त हो रहे हैं। अतः विजय तो श्रीकृष्ण और अर्जुनकी ही होगी। कर्या वसुओं अखवा मस्तोंके लोकमें जायगा।

ब्रह्मा और शंकरवीके ऐसा कहनेपर इन्नने सम्पूर्ण प्राणियोंको बुलाकर उनकी आज्ञा सुनायी। वे बोले—'हमारे पून्य प्रमुओने संसारके हितके लिये को कुछ कहा है, उसे तुमलोगोंने सुना हो होगा। वह वैसे ही होगा, उसके विपरीत होना असम्पव है; अतः अत्र निश्चित्त हो नाओ।' इन्डमी बात सुनकर समस्त प्राणी विस्तित हो गये और हर्षने परकर श्रीकृष्ण और अर्जुनकी प्रभंसा करते हुए उनपर सुगन्धित पुल्लोकी वर्षा करने लगे। देजतालोग कई वरहके दिव्य बाजे बाताने लगे।

तत्पक्षात् श्रीकृष्ण और अर्जुनने तथा क्रान्य और कार्गने अलग-अलग अपने-अपने दाङ्ग बनाये। का समय कर दोनोंमें कापरोको हरानेवाला युद्ध आरान्य हुआ। दोनोंके रखोपर निर्मल व्यवाएँ होग्मा या रही थीं। कार्मकी व्यवका इंद्रा स्वका बना हुआ था, उसपर हर्ग्यको सोकलका विद्व था। अर्जुनकी धानापर एक बेस वानर बेटा था, जो पमरानके समान पुँह बाये रहता था। वह अपनी दाव्येंसे समको हराया करता था, उसकी ओर देखना भी कठिन था।

भगवान् श्रीकृष्णने इसन्वकी ओर औसोंकी त्यौरी करके देखा, मानो उसे नेजल्मी बाणोंसे बीच खे हो। इल्प्यने भी उनकी ओर उसी तरहकी दृष्टि खली। किंतु इसमें किंतप श्रीकृष्णको ही हुई, राज्यको पलके झैप गर्यी । इसी प्रकार कुर्जानदन धनञ्जयने घी दृष्टिद्वारा कर्णको परासा किया ।

तदनचर कर्ण क्रन्यसे हंसकर बोला—'शस्य ! यदि कदाचित् इस संप्रायमें अर्जुन मुझे मार डाले तो तुम क्या करोगे ? सच कताना।' इस्त्यने कहा—'कर्ण ! यदि वे आज तुझे मार डालेंगे तो मैं श्रीकृष्ण तथा अर्जुन रोनोंको ही मौतके याट उतारंगा।'

इसी तरह अर्जुनने भी क्षीकृष्णसे पूछा; तब वे हैंसकर कहने लगे— 'पार्थ ! क्या यह भी सच हो सकता है ? कदाबित सूर्य अपने त्यानमें गिर जाय, समुद्र सूख जाय और आग अपना उच्चलमाल छोड़कर शीतलता खीकार कर ले—ये सभी वाले सम्बद्ध हो जाये; किंतु कर्यो तुन्हें गार डाले, यह कदायि सम्बद्ध नहीं है। यदि किसी तरह ऐसा हो जाय तो संसार उल्टर कायणा। मैं अपनी भुवाओंसे ही कर्यों तथा प्रक्राको मसल डाहुँगा।'

धगवान्की बात सुनकर अर्जुन हैस पड़े और बोले— कनाईन । ये इक्ष्य और कर्या तो मेरे ही लिये काफी नहीं हैं। आज आप देखियेगा में छक, कव्य, इक्ति, धनुष, बाण, रब, खेड़े तथा राजा शल्यके सहित कर्णको अपने बाणोंसे टुकड़े-टुकड़े कर डाल्ट्रेगा। आज सुतपुत्रकी खियोंके विधवा होनेका समय आ गया है। ये अवश्य विधवा बनेंगी। इस अपूरदर्शी मूर्लने डोपदीयो समामे आयी देख बार्रवार उसपर आकंप किया और हमलोगोंकी भी जिल्लामी डहापी शी। अतः आज इसको अवश्य ही रीद डाल्ट्रेगा।

# अश्वत्थामाका दुर्योघनसे संधिके लिये प्रस्ताव, दुर्योघनहारा उसकी अस्वीकृति तथा कर्ण और अर्जुनके युद्धमें भीम और श्रीकृष्णका अर्जुनको उत्तेजित करना

सक्रम करते है—पहाराज ! तदनत्तर दुर्योधन, कृतवर्धा, शकुनि, कृपाचार्य और कर्ण—से पांच महारची बीकृत्या और अर्जुनपर प्राणात्तकारी बाणोंका प्रवार करने लगे । यह देख धनक्रपने उनके धनुष, बाण, तरकस, घोड़े, हाची, रख और सार्श्व आदिको अपने बाणोंसे नष्ट कर हात्य; साथ ही उन शतुओंका मान-मदंन करके सृतपुत्र कर्णको बारह बाणोंका निशाना बनाया । इतनेहीने वहाँ सैकड़ों रखी, सैकड़ों हाथीसवार और शक, तुषार, यवन तथा काष्योज देशके बहुतेरे पुड़सबार अर्जुनको मार हालनेकी इच्छासे दैवे आये; परन्तु अर्जुनने अपने बाणों तथा शुरोंकी मारसे उन सबके ज्वय-ज्वय असी तथा मसकोको काट गिराया। उनके घोटो, हाथियों और रथोको भी काट हाला।

यह देश आकाशमें देशताओं को दुन्दुमी बन ठठी, सभी अर्जुनको सायुवाद देने लगे। साथ ही वहाँ फूलोंकी वर्षा भी होने लगी। उस समय झेणकुमार अश्वत्वामा दुर्वोधनके पास गया और उसका हाव अपने हावमें लेकर सान्त्वना देशा हुआ बोला—'दुर्वोधन! अब प्रसन्न होकर पाण्डवीसे संधि कर ल्ये; विशेषसे कोई लाम नहीं है। आपसके इस झगड़ेको धिकार है! तुम्बरे युस्टेब अश्व-विद्याके महान् पण्डित बे, किंतु इस युद्धमें मारे गये। यही दशा मीण आदि



महारवियोकी भी हुई। मैं और मामा कृपावार्य तो अवध्य है, इसलिये अबतक वर्षे हुए हैं। अतः अब तुम पाण्डवोसे मिलकर चिरकालतक राज्य-शासन करो । मेरे यना करनेसे अर्जुन ग्रान्त हो जायैने। श्रीकृष्ण भी विरोध नहीं चाहते। युधिप्रिर तो सभी प्राणियोंक हितमें ही लगे खते हैं, अत: वे भी मान लेंगे । बाकी रहे भीघसेन और नकुल-सहदेव; सो ये भी धर्मराजके अधीन है, उनकी इच्छाके विरुद्ध कुछ नहीं करेंगे। तुम्हारे साथ पाण्डवीकी संधि हो जानेपर सारी प्रजाका कल्याण होगा। फिर तुन्हारी अनुमति लेकर ये राजालोग भी अपने-अपने देशको लीट बार्ष और समस सैनिकोंको युद्धसे छुटकारा पिल जाय। राजन् ! यदि मेरी यह बात नहीं सुनोगे तो निश्चय ही शत्रुओंके हाबसे मारे जाओंगे और उस समय तुम्हें बहुत प्रहाताप होगा। आज तुमने और सारे संसारने यह देश लिया कि अकेले अर्जुनने जो पराक्रम किया है उसे इन्द्र, यमराज, बरुण और कुबेर भी नहीं कर सकते । अर्जुन गुणोंचे मुझसे बढ़कर है, तो भी मुझे पूर्ण विश्वास है कि वे मेरी बात नहीं ठालेंगे। यही नहीं, वे सदा तुम्हारे अनुकूल बर्ताव भी करेंगे। इसलिये राजन् ! तुम प्रसन्नतापूर्वक संधि कर लो । अपनी चनिष्ठ मित्रताके कारण ही मैं तुमसे यह प्रस्ताव कर रहा हैं। जब तुम इसे प्रेमपूर्वक स्वीकार कर लोगे तो मैं कर्णको भी युद्धसे गेक ट्रैगा। विद्वान्स्रोग चार प्रकारके मित्र बतलाते हैं। एक सहज मित्र

होते हैं, जिनको मैत्री त्वाधाविक होती है। दूसरे हैं संधि करके बनाये हुए मित्र। तीसरे वे हैं, जो धन देकर अपनाये गये हैं। किसीका प्रचल प्रताप देखकर जो स्वतः चरणोंके निकट आ जाते हैं—शरणागत हो जाते हैं, वे चौधे प्रकारके मित्र हैं। पाण्डवोके साच तुम्हारी सभी प्रकारकी मित्रता सम्बद्ध है। चीरवर! यदि तुम प्रसन्नतापूर्वक पाण्डवोसे मित्रता स्वीकार कर लोगे तो तुम्हारे हारा संसारका बहुत बड़ा कल्याण होगा।

इस प्रकार जब अधन्यामाने दुर्पोधनसे हितकी बात कही तो उसने मन-ही-मन लिल होकर कहा—'मित्र! तुम जो कुछ कहते हो, वह सब ठोक है; किंतु इसके सम्बन्धमें कुछ मेरी बात भी सुन लो। इस दुर्जुद्धि मीमसेनने दु:शासनको मार डालनेके पहात् जो बात कही थी, वह अब मी मेरे हदमसे दूर नहीं होता। ऐसी दशामें कैसे शानि मिले ? क्योंकर संधि हो ? युरुपुत्र। इस समय तुन्हें कर्णसे मुद्ध बंद कर देनेकी बात भी नहीं कहनी चाहिये; क्योंकि अर्जुन बहुत बक गये हैं, अत: अब कर्ण उन्हें बरुपूर्वक मार डालेगा।'

अञ्चल्यामासे यों कडकर दुवाँधनने अनुनय-विनयके द्वारा उसे प्रस्ता कर किया, किर अपने सैनिकोसे कडा—



'अरे ! दुमलोग झबोमें बाण लिये सुप क्वों बैठ गये ? शकुओंपर धावा करके उन्हें मार डालो ।' इसी बीचमें धेत पोड़ोवाले कर्ण तथा अर्जुन युद्धके लिये आमने सामने आकर हट गये। दोनोंने एक-दूसरेपर महान् अखोंका प्रदार आरम्य किया। दोनोंके ही सारिय और घोडोंके प्रारीर बाणोंसे विध्य गये। खुनकी धारा नहने लगी। ये अपने बखके समान बाणोंसे इन्द्र और वृजासुरकी चाँति एक-दूसरेपर प्रहार कर रहे थे। उस समय हाथी, घोड़े, रख और पैदलोंसे युक्त दोनों ओरकी सेनाएँ चयसे काँग रही थीं। इतनेहीमें कर्ण मतवाले हाथींको भाँति अर्जुनको मारनेकी इच्छासे आगे बढ़ा। यह देख लोगकोंने बिल्लाकर कहा—'अर्जुन! अब बिलम्ब करना व्यर्थ है। कर्ण सामने है, इसे छेद डालों; इसका मलक ब्या दो।' इसी प्रकार हमारे पक्षके बहुतेरे घोद्धा भी कर्णसे कहने लगे—'कर्ण! वाओ, जाओ अपने तीले बाणोंसे अर्जुनको मार डालों!

तब पहले कर्णने दस बहुँ-बहुं बाणोसे अर्जुनको बीध दिया। फिर अर्जुनने भी तेज की हुई धारवारो दस सरफ्कोसे कर्णको काँग्रमें इसते-इसते प्रहार किया। अब दोनो एक-पूसरेको अपने-अपने बाणोका निजाना बनाने लगे और हवेंं परकर पर्यकरकासो आक्रमण करने लगे। अर्जुनने गाण्डीच धनुषकी प्रत्यक्का सुधारकर कर्णपर नाराच, नालीक, वराहकर्ण कृर, अञ्चारिक और अर्थचन्द्र आदि बाणोकी हाड़ी लगा दी। किंतु अर्जुन जो-जो बाण उसपर छोड़ते थे, उसी-उसीको वह अपने सायकोसे वह कर बाराजा था। तदननार उन्होंने आप्रेयासका प्रहार किया। इससे पृच्छीसे लेकर आकाशतक आगको ज्याला फैल गयी। घोडाओंके वस जलने लगे, वे रागसे भाग चले। जैसे वेगलके बीच बाराका यन जलते समय जोर-जोरसे चटकनेकी आवाल करता है, उसी तरह आगकी लयटमें झुलसते हुए सैनिकोका धर्मकर आर्जनाद होने लगा।

आग्नेयासको बहुते देश उसे पान्त करनेके लिये कर्णने बासणासका प्रयोग किया। उससे बढ़ आग बुझ गया। उस समय मेघोंकी घटा घिर आयी और बाते दिशाओं में अँधेरा छा गया। सब और पानी-ही-पानी नजर आने लगा। तब अर्जुनने वायव्याससे कर्णके छोड़े हुए वारणासको ज्ञान कर दिया; बादलोकी वह घटा क्रिन-भिन्न हो गया। उत्पक्षात् उन्होंने गाण्डीय धनुष, उसकी प्रत्यका तथा बाणोको अधिमन्तित करके अत्यन्त प्रभावशाली ऐन्नास बजको प्रकट किया। उससे क्षुप्त, अञ्चलिक, अर्थबन्द, नालीक, नाराच और वराहकर्ण आदि तीले जन्म हजारोकी संख्यामें

हटने लगे । उन अखोंसे कार्यके सारे अङ्क, घोड़े, धनुष, दोनों पहिये और ब्वजाएँ जिंध गर्यो । उस समय कर्णका शरीर बाजोंसे आकादित होकर खुनसे लक्ष्यथ हो रहा था, क्रोधके मारे उसकी आहे बदल गर्वी। अतः उसने भी समूहके समान गर्जना करनेवाले भार्गवासको प्रकट किया और अर्जुनके महेन्द्राख्यमे प्रकट हुए बाणोंके टुकई-टुकई कर हाले। इस प्रकार अपने असारे प्राप्तके असको दबाकर कर्णने पाप्डव-सेनाके रबी, हाथीसवार और पैदलीका संहार आरम्य किया । भागवासके प्रभावने जब वह पाद्धाली और सोमकोको भी पीड़ित करने लगा तो वे भी कोधमें भरकर करपर टूट पड़े और बारों ओरसे तीलें बाण मारकर उसे बॉधने लगे। किंतु सुरुपुत्रने पाञ्चालोके रथी, हाथीसबार और युक्तवारोंके समुद्रायोंको अपने बाणोंसे विदीर्ण कर हत्ता; वे बीखते-खिल्हाते हुए प्राण त्यागकर बराशायी हो गये। उस समय आपके सैनिक कर्णकी विजय समझकर सिंहनाद करने और ताली पीटने लगे।

यह देख भीयसेन कोश्ये भरकर अर्जुनसे बोले— 'विजय! धर्मकी अवहेलना करनेवाले इस पाणी कर्णने आज तुम्हारे सामने ही पाखारगेंक प्रधान-प्रधान बीरोंको कैसे मार डाला ? तुम्हें तो काशिकोय नामक दानव भी नहीं पराह्म कर सके, साधात महादेवजीसे तुम्हारी हावापाई ही मुखी है; किर भी इस सुतपुत्रने तुम्हें पहले ही बाण मारकर कैसे बीध डाला ? तुम्हारे चलाये हुए काणोंको इसने नष्ट कर दिया! यह तो मुझे एक अर्थभेको बात मालूम हो रही है। अरे! समामें होपदीको जो कष्ट विधे गये हैं, उनको याद करो; इस पाणीने निर्णय होकर जो हमलोगोंको नपुंसक कहा तवा तीको और कठोर बाते सुनायी, उन्हें भी स्मरण करो। इन सारी बातोंको ध्यानमें रखकर शीध हो कर्णका नाम कर डालो। तुम इतनी लत्यरवाही क्यों कर रहे हो ? यह लायरवाहीका समय नहीं है।'

तदननार श्रीकृष्णने भी अर्जुनसे कहा — 'वीरवर ! यह क्या बात है ? तुमने जितने बार प्रहार किये, कर्णने प्रत्येक बार तुष्टारे अकको नष्ट कर विधा । आज तुमपर कैसा मोह जा रहा है ? ध्यान नहीं देते ? ये तुष्हारे हातु कौरव कितने हर्णमें भरकर गरज रहे हैं ! जिस वैर्यसे तुमने प्रत्येक युगमें भर्यकर राक्ष्मोंको मारा और दम्मोद्भव नामक असुरोका किनाश किया है, उसी बैर्यसे आज कर्णको भी नष्ट करो ।'

#### कर्ण और अर्जुनका युद्ध

सञ्जय कहते हैं—महाराज ! भीमसेन तथा श्रीकृष्णके इस प्रकार कहतेपर अर्जुनने सृतपुत्रके वधका विचार किया । साथ ही, भूमिपर आनेके प्रयोजनपर ब्यान देकर उन्होंने श्रीकृष्णसे कहा—'भगवन् ! अब मैं संसारका कल्याण और सूतपुत्रका तथ करनेके लिये महान् भयंकर अख प्रकट कर रहा हूँ ! इसके लिये आप, ब्रह्माजी, शंकरजी, समस्त देवता तथा सम्पूर्ण ब्रह्मवेशा मुझे आज्ञा है।' भगवान्से ऐसा कहकर सम्बसाधीने ब्रह्माजीको नमस्कार किया और जिसका मन-ही-मन प्रयोग होता है, उस ब्रह्माखको प्रकट किया । पांतु कर्णने अपने ब्राणोकी बीछारसे उस अखको नष्ट कर हाता ।

यह देख भीमसेन क्रोधसे तनतमा उठे, उन्होंने सस्य-प्रतिज्ञ अर्जुनसे कहा—'सञ्चस्तांकन्। सब त्येग जानते हैं कि तुम परम उत्तम ब्रह्मस्त्रके ज्ञाता हो, इसलिये अब और किसी अखका संधान करो।' यह सुनकर अर्जुनने दूसरे अखबो धनुषपर रखा; फिर तो अससे प्रन्यांकत कालोकी वर्षा होने लगी, जिससे बारों दिशाएँ आखादित हो गयाँ। कोना-कोना भर गया। केखल बाण ही नहीं; उससे भयंकर विद्युत, फरसे, बक्र और नाराच आदि अब भी संकड़ोकी संख्यामें निकलकर सब ओर खड़े हुए योज्यओंके प्राण लेने लगे। किसीका सिर कटकर गिरा तो कोई यो ही भयके मारे गिर पड़ा, कोई दूसरेको गिरता देख लयं वहाँसे खंपत हो गया। किसीकी दाहिनों बाँह कटी तो किसीकी बायाँ। इस प्रकार किरीटधारी अर्जुनने शतुपक्षके पुल्य-मुख्य योज्यक्षका संहार कर डाला।

दूसरी ओरसे कर्णने भी अर्जुन्यर हजारों बालोंकी वर्ण भी। फिर भीमसेन, श्रीकृष्ण और अर्जुन्को तीन-शैन बाणोंसे बीधकर उसने बड़े जोरसे गर्जना की। जब अर्जुनने युन: अठारा बाण बलाये; उनमेंसे एक बाणके द्वारा उन्होंने कर्णकी ध्वता छेद डाली, चार बाणोंसे राजा शल्यको और तीनसे कर्णको धायल किया, शेष दस बाणोंका प्रहार राजकुमार समापतिपर हुआ। डो बाणोंसे राजकुमारले ध्वता और धनुष कट गये, पांचसे घोड़े और सार्गब मारे गये, फिर दोसे उनकी दोनो भुजाएँ कटों और एकसे मस्तक उड़ा दिया गया। इस प्रकार मृत्युको प्राप्त होकर वह राजकुमार रकसे नीसे गिर पड़ा। इसके बाद अर्जुनने पुनः तीन, आठ, दो, चार, और दस बाणोंसे कर्णको बींध डाला। फिर अखशकोंसहित चार सी हाचीसचारों, आठ सो रविचों, एक हजार पुड़सवारों तथा आठ हजार पैदल सिपाबियोंको मौतके याट उतार दिया। यही नहीं, उन्होंने बाणोंसे कर्णको उसके सार्राच, रच, घोड़े और ध्वजासहित इक दिया; अब वह दिलापी नहीं पड़ता वा। तदनत्तर, उन्होंने कीखोंको अपने बाजोंका निशाना बनाया। उनकी मार लाकर कीरव चिल्लाते हुए कर्जके पास आये और कहने लगे—'कर्ज ! तुम शींघ ही बाजोंको वर्षा करके पाण्डुपुत्र अर्जुनको मार डालों। नहीं तो खा पहले कीरबोंको ही समाप्त कर देना बहता है।'

उनकी प्रेरणासे कर्णने पूरी शक्ति लगाकर लगातार बहुत-से बाणोकी वर्षा की, इससे पाळव और पाञ्चाल सैनिकोंका नाश होने लगा। कर्ण और अर्जुन दोनों ही अन्न-क्रियके ताला थे, इसलिये बड़े-बड़े अन्नोंका प्रयोग करके वे अपने-अपने शहुओकी सेनाका संदार करने लगे। इतनेहींने राजा पुधिष्ठिर पन्न तथा ओपधियोंके बलसे पूर्ण कास्त्र होकर कर्ण और अर्जुनका युद्ध देखनेके स्थि वहाँ आये। हितेथी वैद्योंने उनके शारीरसे बाण निकालकर पाय अन्दार कर दिया था। धर्मराजको संघाय-भूमिमें उपस्थित देख सबको बड़ी इसफता हुई।

उस समय सूतपुत्र कर्णने अर्तुनको सुहक नामवाले सी बाण मारे, किर बीकुणाको साठ बाणोंसे बीधकर अर्जुनको भी आठ बाणोंसे यायल किया। साथ ही, भीमसेनपर भी उसने इजारों वाणोंका बहार किया। तब पाण्डव और सोमक बीर कर्णको तेज किये हुए बाणोंसे आच्छादित करने लगे। किंतु उसने अनेकों बाण मारकर उन घोडाओंको आगे कहनेसे रोक दिया और अपने अखोंसे उनके अखोंको नष्ट करके रथ, घोड़े तथा हाथियोंका भी संहार कर डाला। अब तो आपके योद्धा यह समझकर कि कर्णकी बिजय हो गयी, ताली पीटने और सिंहनाद करने लगे।

इसी समय अर्जुनने हैंसते-हैंसते दस बाणोसे राजा साम्यके कलकको बींच डाला, फिर बारह तथा सात बाण सारकर कर्णको भी बावल कर दिया। कर्णके शरीरमें बहुतसे प्राय हो गये, यह खुनसे लक्ष्यय हो गया। तदनन्तर कर्णने भी अर्जुनको तीन बाण मारे और बीकृष्णको मारनेकी इच्छाने उसने पाँच वाण बताये। ये बाण श्रीकृष्णके कव्चको छेट्कर पृथ्वीयर जा पड़े। यह देख अर्जुन क्रोधसे कव्चको छेट्कर पृथ्वीयर जा पड़े। यह देख अर्जुन क्रोधसे कव्चको छेट्कर पृथ्वीयर जा पड़े। यह देख अर्जुन क्रोधसे कव्चको छेट्कर पृथ्वीयर जा पड़े। यह देख अर्जुन क्रोधसे कव्चको छेट्कर पृथ्वीयर जा पड़े। यह देख अर्जुन क्राधस कव्चका हो उठा; किन्तु किसी तरह धैर्य धारण कर रणस्मिमें इटा रहा। तत्यकात् अर्जुनने वाणोका ऐसा जाल फैलाया कि दिलाएँ, कोने, सूर्यकी प्रभा तथा कर्णका रख—इन सबका दीखना बंद हो गया। उन्होंने कर्णके पहियोकी रक्षा करनेवाले, वरणोंकी रक्षा करनेवाले, आगे चलनेवाले और पीछे खकर रक्षा करनेवाले समस्त सैनिकोंका बात-की-बातमें सफाया कर डाला। इतना हो नहीं; दुर्योधन जिनका बड़ा आदर करता बा, उन दो हजार कौरव-बीरोंको भी उन्होंने रब, घोड़े और सार्राबसहित मौतके मुख्ये पहुँचा दिया। अब तो आपके बसे हुए पुत्र कर्णका आसरा छोड़कर भाग चले । कौरव योद्धा मरे हुए अववा घायल होकर चोसते-बिल्लाते हुए वाप-बेटोको भी छोड़कर पलायन कर गये । उस समय कर्णने कव चारों ओर दृष्टि झली तो उसे सब सूना ही दिखादी पड़ा; भवभीत होकर भागे हुए कौरवोंने उसे अकेला ही छोड़ दिया वा; किंतु इससे उसको तनिक भी घवराहट नहीं हुई । उसने पूर्ण उत्सहके साथ अर्जुनपर मावा किया ।

#### भगवानुद्वारा अर्जुनकी सर्पमुख बाणसे रक्षा तथा अश्वसेन नागका वध

सक्रय करते है—राजन्! तदनना भागे हुए कौरव-सैनिक धनुषसे छोड़ा हुआ बाण जहाँतक पहुँचता है, क्तनी दूरीपर जाकर लड़े हो गये। बहाँसे उन्होंने देशा कि अर्जुनका अस चारों ओर विजलीके समान चमक रहा है। फिर यह भी देखनेमें आया कि कर्ण अपने भवंकर काणोंसे उनके असको नष्ट किये डालता है। अब अर्जुन प्रचय्ड स्थ धारण कर कौरवोंको मस्म करने लगे। वह देख कर्णन आधर्वण असका प्रयोग किया। वह शहुनाशक अस उसे परतुरायमीसे प्राप्त हुआ सा। उसके द्वारा कर्णने अर्जुनके असको प्रान्त कर दिया और उन्हें भी तेन किये हुए सायकोसे बीच डाला । उस समय कर्ण और अर्जुनने इतनी बाण-वर्षा की कि सारा आकाश दक गया, उसमें तनिक भी जगह साली नहीं रह गयी। कौरवों और सोमकोंको बारों ओर बार्णोका जाल-सा फैला हुआ दिखाधी देने लगा। घोर अंधकार का गया, बाणोंके सिवा और कुछ नहीं सुक्रता था। वहाँ युद्ध करते समय वीरता, अन्त-संवालन, पायावल तथा पुरुवार्थमें कभी सूतपुत्र कर्ण बढ़ जाता था और कभी अर्जुन । दोनौ एक-दूसरेका छिद्र देखते हुए धर्यकर प्रहार कर रहे थे; यह देखकर समक्ष योद्धाओंको बढ़ा आश्चर्य हो रहा था। उस समय अन्तरिक्षमें खड़े हुए प्राणी कर्ण और अर्जुनकी प्रशंसा करने लगे—'वाह रे कर्ण ! शाचाश अर्जुन ।' यही बात आकाशमें सब ओर सुनाची पढ़ती थी।

इसी समय पातालकोकमें रहनेवाला अखसेन नामक नाग, जो अर्जुनसे बैर मानता था, कर्ण तवा अर्जुनका युद्ध होता जान बढ़े वेगसे उठलकर वहाँ आ पहुँचा और अर्जुनसे बदला लेनेका यहाँ उपयुक्त समय है, ऐसा सोच वाणका रूप बनाकर वह कर्णके तरकसमें समा गया। उस युद्धमें जब कर्ण किसी तरह अर्जुनसे बड़कर पराक्रम न दिला सका, तक उसे अपने सर्पमुख बाणकी याद आयी। यह बाण बड़ा सर्वकर वह, आगमें तपाया होनेके कारण वह सदा वेदीयामान रहता था। कामि अर्जुनको ही मारनेके लिये उसे बड़े पत्रमें और बहुत दिनोसे सुरक्षित रखा था। यह नित्य उसकी पूजा करता और सोनेके तरकसमें कन्दनके पूर्णके अन्दर उसे रखता था। उसी बाणको उसने धनुषपर खढ़ाया और अर्जुनको और ताककर निसाना ठीक किया। परंतु उस बाणके धोलेमें अष्टसेन नामक नाम ही धनुषपर खढ़ चुका था—यह देख इन्हिटि लोकपाल 'हाथ। हाथ।' करने लगे।

जा समय महराज शल्यने जब उस घर्यकर बाणको भनुष्यर कहा हुआ देखा तो कहा—'कर्ण ! तुष्हारा यह बाण शत्रुके कण्डमें नहीं लगेगा; जरा सोख-विखारकर किरसे निशाना टीक करो, जिससे यह मलाक काट सके।'

यह सुरकर कर्णकी आँखें कोशसे उद्दीप्त हो उठीं। यह इक्यसे कहने लगा—'महराज ! कर्ण दो बार निशाना नहीं साधता। पेरे-जैसे बीर कपठपूर्वक युद्ध नहीं करते।'

यह कहकर कर्णने जिसकी वर्षीसे पूजा की बी, उस बाजको शहकी ओर छोड़ दिया और उनका तिरस्कार करते हुए उच लरसे कहा—'अर्जुन ! अब तू मारा गया ।'

कर्णके बनुषसे छूटा हुआ वह बाण अन्तरिक्षमें पहुँचते ही प्रव्यत्तित हो उठा। उसे बढ़े वेगसे आते देख भगवान् श्रीकृष्णने खेल-सा करते हुए अपने रचको तृत्त पैरसे दबा दिया, भार पड़नेसे रचके पहिचे कुछ-कुछ जमीनमें बैस गये। साथ ही सोनेके रहनोसे सन्ने हुए घोड़े भी पृथ्वीपर पुटने टेककर जरा-सा खुक गये। भगवान्का यह कौशल देख आकाशमें उनकी प्रशंसासे भरी हुई दिव्य-वाणी सुनायी देने तन्ती। फूलोंकी वर्षा होने लगी। कर्णका छोड़ा हुआ वह



बाण रब नीचा हो जानेके कारण अर्जुनके कण्ठमें न लगकर पुकुटमें लगा। वह मसकारे नीचे जा पड़ा। अर्जुनका वह मुकुट पृथ्वी, अन्तरिक्ष, स्वर्ग और वरुवालोकमें भी विश्वात वा; सूर्य, चन्द्रमा और अग्निकी प्रचाके समान उसकी वसक थीं । साक्षात् ब्रह्मामीने बड़े प्रथम और तपस्पासे उसको इन्द्रके लिये तैयार किया था । उससे बड़ी मीठी सुगन्ध फैलती रहती थी। अर्जुनने दैत्योंको मारनेकी इच्छासे जब रण-यात्रा की थी, उस समय इन्हर्ने प्रसन्न होकर उन्हें अपने हाजसे यह पुकुट पहनाथा था। वही मुकुट कर्णके साथ युद्ध करते समय सर्पकी विषाधिसे जीर्ण-शीर्ण होका जलता हुआ जर्मान्यर जा गिरा। इससे अर्जुनको तनिक भी पकरतहर नहीं हुई, वे अपने सिरके बालांपर सफेद साफा बाँधकर धैर्यपूर्वक इटे रहे। उस समय वे पाँतके मुतासे बचे बे; क्वाँकि सर्गमुल बाणके रूपमें अर्जुनके साथ वैर रखनेवाता तक्षकका पुत्र था । किरीटपर आधात करके वह पुनः तरकसमें युसना ही चाहता था किंतु कर्णने उसे देख लिया । कर्णके पृष्ठनेपर वह कहने लगा—'कर्ण ! तुमने अवहाँ तरह सोच-विचारकर बाज नहीं छोड़ा था, इसोसिये में अर्जुनका मसक न दड़ा सका; अब वरा निहाना साधकर चलाओ, फिर मैं अपने और तुष्हारे इस शतुका सिर अभी काट डालता है।"

कवन वृक्ष-तुम कौन हो ? नागने उत्तर दिया-'मैं नाग हैं। अर्जुनने स्ताव्हक कनमें मेरी माताका तथ करके बहुत बड़ा अपराध किया है, इसके कारण मेरी उससे दुश्मनी हो गवी है। वदि स्वयं कतवारी इन्द्र उसकी रक्षा करने आवें, तो भी उसे यमराजके घर जाना पहेगा ।' कर्ण बोला-- 'नाग ! आज कर्ण दूसरेके बलका आलय लेकर विजय पाना नहीं चाइता । यदि तुष्हारा संधान करनेसे में सैकड़ों अर्जुनीको मार सकें, तो भी में एक बाणको दो बार संध्यन नहीं कर सकता। मेरे पास सर्वकाण है, उत्तय प्रयक्त है और मनमें रोष भी है; इन सबके द्वारा में कर्ष हो अर्जुनको भार ढातुँगा, तुम प्रसक्तापूर्वक लीट जाओ ।"

कर्णको यह बात नागराजसे नहीं सही गयी, सह सब्ये ही अर्जुनका षध करनेके लिये अपना भर्यकर रूप प्रकट करके उनकी ओर दौड़ा। यह देस ऑक्ट्यने अर्जुनसे कहा—'यह महार् सर्व तुन्हारा दुरमन है, इसे मार इस्लो ।' अर्जुनने पूछा-'यह कौन है ?' भगवान्ने कहा--'सायहब वनमें जब तुम अफ़िदेवको तुम कर रहे थे, उस समय इसकी माताने पुत्रका प्राण बकानेके किये इसे निगल लिया था। इस जकत पर्वि चेटमें अपने शरीरको छिपाकर जब यह उसके साथ ही आकारामें उद रहा था, उसी समय तुपने दोनोको एककप मानकर केवल इसकी माताको मार डाला द्या। उसी वैरको याद करके आज यह तुम्हारी ओर आ रका है।"

तव अर्जुनने आकारामें तिरही गतिसे उड़ते हुए उस नागको तेन किये हुए छः बाण मारे । बाणोंके प्रहारसे उसके वारीरके टुकड़े-डुकड़े हो गये और वह जमीनपर गिर पड़ा। उसके मारे जानेके वाद घगवान्ने पृथ्वीमें धैसे हुए रक्षकी अपनी दोनों भुजाओसे ऊपर निकारण। उस समय कर्णने श्रीकृष्णको बारह तथा अर्जुनको नम्बे बाणीसे घायल कर दिया । फिर एक भयंकर बाणसे अर्जुनको बीध करके वह बढ़े जोरसे गर्जने और हैंसने लगा ।

अर्जुनके प्रहारसे कर्णकी मूर्च्छा, पृथ्वीमें धैसे हुए पहियेको निकालते समय कर्णका धर्मकी दुहाई देना और भगवान्का उसे फटकारना

सक्रय कहते हैं—यहाराज ! कर्णने हैंसकर जो अपनी सैकड़ों बाग मारकर उसके मर्मखानोंको बीध डाला । फिर प्रसन्नता प्रकट की थी, वह अर्जुनसे नहीं सही गयी। उन्होंने | कालदण्डके समान नव्ये सावकोसे उसको घायल किया। इन

प्रहारोंके कारण कर्णके ऋरीरमें बहुत-से घाव हो गये और उसे बड़ी वेदना होने लगी। उसके यलकपर एक सुन्दर गुकुट था जिसमें ज्ञाम-ज्ञाम याणि, हीरे और सुवर्ण जड़े हुए थे। कानोमें सुन्दर कुण्डल सोधा पा रहे थे। अर्जुनके बाजोकी चोट लाकर कर्णका वह मुकुट कुण्डलोके साथ ही जमीनपर जा पड़ा। उसने जो कवब पहन रखा बा, वह भी बड़ा कीमती और चमकीला या। उस कवक्को कार्रागरोने बहुत दिनोंमें बनाया था, परंतु अर्जुनने एक ही क्षणमें बाज मारकर उसके दुकडे-दुकड़े कर डाले । इसके बाद तेन किये हुए चार बाण मारकर उन्होंने उसे और भी घायल कर दिया। जैसे वात, पित और कफके प्रकोपसे होनेवाले सन्निपाल-न्वरमें रोगीको विदोष व्यथा होती है, वैसे ही शतुका बारंबार प्रहार होनेसे कर्णको बड़ी पीड़ा हुई। अर्जुनमें कार्य-कुदालता, क्योग और बल सभी कुछ या; इनके सहारे वे अपने धनुवसे तेज किये हुए बाजोंकी वर्षा करके कर्णक मर्यत्वानीको धेदने लगे । फिर उन्होंने उसकी धातीये यमदण्डके समान नी बाण मारे। इस प्रकार बोट-पर-बोट साकर कर्ण अत्यन्त आहत हो गया, उत्तको मुद्री खुल गयी, धनुष और तरकस गिर पड़े और यह रक्पर ही गिरकर बेहोज हो गया।

अर्जुन क्षेष्ठ के और क्षेष्ठ पुल्लोंक जलका पालन करते हैं: उन्होंने जब कर्णको संकटमें पढ़ा देखा तो उस समय उसे मारनेका विचार क्षेष्ठ दिया। यह देख भगवान् श्रीकृष्ण सबसा बोल उठे—'पाण्डुनन्दन । यह लायरवाही कैसी? बुद्धिमान् पुरुष संकटमें पढ़े हुए शतुको चारकर धर्म और यश प्राप्त करते हैं। तुम भी इसका नगा करनेके लिये शीवता करो; यदि यह पहलेडीके समान शक्तिशाली हो जायगा तो किर तुमपर आक्रमण करेगा।' तब अर्जुनने 'महुत अच्छा भगवन् । ऐसा ही कर्क्षमा' यो व्हाकर श्रीकृष्णका सम्यान किया और शोध ही उत्तम बाणोसे कर्णको बीधना आरब्ध किया। उन्होंने 'बत्तदन्त्र' नामदाने सायकोंसे कर्णको उसके रख और घोडोसदित इक दिया और पूरी शक्ति लगाकर चारो दिशाओको बाणोसे आच्छादित कर दिया।

तदनमर, कर्णको जब चेत हुआ तो उसने धेर्य धारण करके अर्जुनको दस और श्रीकृष्णको छः वाणोसे बीध डाला। अब अर्जुनने कर्णपर एक भर्षकर बाज छोड़नेका विचार किया। इधर, उसके वधका समय भी आ पहुँचा था। उस समय कालने अदृश्य रहकर कर्णको ब्राह्मणके कोपवश दिये हुए शायकी याद दिला दी और उसके वधकी

सूचना देते हुए कहा 'अब पृथ्वी तुम्हारे पहियेको निगलना ही बाहती है।' इसी समय परशुरामजीके हारा मिले हुए ब्राह्म असकी याद उसके मनसे जाती रही। उधर, पृथ्वी ब्राह्मणके



चायके अनुसार उसके बावें पश्चिमको निगलने लगी। रब इनमग हुआ और एक पश्चिम जमीनमें ग्रेस गया।

इस प्रकार जब पहिमा फैसा, परश्रामजीका दिया हुआ अन्त मूल गया और घोर सर्पमुख बाण भी कट गया, तब कर्ण बहुत घडराया। वह एक साथ इतने संकटोको न सह सकनेके कारण विवादमें डूब गया और हाब हिला-हिलाकर यमंकी निन्दा करने लगा—'धर्मयेला लोग सदा कहा करते थे कि धर्म अषदय ही मनुष्पकी रक्षा करता है। मैं भी झालमें जैसा सुना यथा है और जैसी अपनी झक्ति है, उसके अनुसार धर्मपालनके लिये सदा ही अपन करता रहा है। किंतु आज वह भी मुझे मार ही रहा है, बचाता नहीं। इसलिये मेरी समझमें तो यही बात आती है कि धर्म भी अपने मक्तोकी सदा रक्षा नहीं करता।'

जब कर्ण ये बातें कह रहा था, उस समय उसके घोड़े और सारवि तड़कड़ा रहे थे। वह स्वयं भी अर्जुनके वाणोकी मारसे विव्यक्ति हो उठा था। मर्पस्थानोंमें चोट लगनेसे वह विव्यक्त हो गया था, काम करनेकी शक्ति नहीं रह गयी थी। अतः ख-खकर धर्मकी निन्दा ही करता था। इसके बाद उसने कृष्णके हाथमें तीन और अर्जुनके सात भयंकर

बाण मारे । तब अर्जुनने भी कर्णपर कबके समान भयंकर सबह बाणोंका प्रहार किया, वे उसके इसीरको छेटते हुए पृथ्वीपर जा पड़े। उस प्रहारसे कर्ण काँप उठा, किंतु बलपूर्वक अपने शरीरको स्थिर रत्नकर उसने ब्राह्माख प्रकट किया। यह देल अर्जुनने भी अपने बाणोंको अधिमन्तित करके कर्णपर उनकी वर्षा आरम्भ कर दी। किन्तु महारबी कर्णने सामने आते ही अर्जुनके बाणोंको नष्ट कर डाला । तब भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'पार्थ ! राधानन्दन कर्ण तुनारे बाणोंको नष्ट किये डालता है। अतः अब तुम किसी उत्तम असका प्रयोग करो।' यह सुनकर अर्जुन सावधान हो गये, उन्होंने मन्त्र पड़कर अपने धनुषपर प्रद्यात्कको बहाया और बाणोरी समस्त दिशाओंको आखादित करके कर्णको मारना आरम्भ किया। तब कर्णने तेज किये हुए बाणीसे इनके धनुषकी डोरी काट दी। अर्जुनने दूसरी डोरी बढ़ायी, कित् कर्णने उसे भी काट दिया। इस प्रकार तीसरी, चौबी, पाँचवी, छठी, सातबी, आठबी, नवी, दसबी, और न्यारहजी बार बढ़ायी हुई होरीको भी उसने काट दिया । प्रांतु अर्जुनके पास सौ डोरियाँ मीजूद थी, इस बातको कर्ण नहीं जानता था। उन्होंने फिर नयी डोरी खदायी और उसे अधिमन्तित करके कर्णपर बाजोंकी झड़ी लगा दी। उस समय कर्ज अपने असोसे अर्जुनके असोको काटकर पुनः उन्हें बीध हालता था। इस प्रकार उसने अर्जुनकी अयेका बढ़कर पराक्रम दिसाया ।

इधर श्रीकृष्यने जब अर्जुनको कर्णके बाणीसे पीड़ित देला तो कहा—'अर्जुन ! असा उदाओं और निकटसे प्रहार करो।' तब उन्होंने मन्त्र पड़कर रौडाक्षको धनुवपर चड़ाया और उसे कर्णपर छोड़नेका विचार किया। इतनेने कर्णक रवका पश्चिम पृथ्वीमें अधिक धैस गया; यह देख यह तुरंत रखसे उतर पढ़ा और दोनों भुजाओंसे पश्चिको पकड़कर उपर उठानेका उद्योग करने लगा। उसने सात द्वीपोदाली इस पृथ्वीको पर्वत और बनसहित चार अंगुल ऊपर उठा दिया, मगर फैसा हुआ पहिया नहीं निकल सका। उसकी आँखोसे ऑसू बहने लगे और वह अर्जुनकी ओर देखकर बोला— 'कुत्तीनन्दन ! तुम बढ़े धनुर्धर हो; जनतक मैं अपना यह फैसा हुआ पश्चिमा ऊपर निकाल न लै, तबतक अणभरके लिये ठहर जाओ । तुम्हें नीख पुरुषोंके मार्गपर नहीं सलना चाहिये। तुम्हारे लिये तो श्रेष्ट आचरण ही उचित है। जिसके सिरके बाल बिखर गये हों, जो पीट दिलाकर भागा जाता हो, ब्राह्मण हो, हाथ जोड़ रहा हो, शरणमें आया हो और प्राण-रक्षाके रिप्ये प्रार्थना कर खा हो, जिसने अपने हवियार

रस दिवे हो, जिसके पास बाण न हो, जिसका कवच कट



गया हो, अक्क-शास गिर गये या दूट गये हो, ऐसे घोद्धापर जलम जलका अल्बरण करनेवाले घुरवीर शास नहीं बरलाते। तुम भी संसारके बहुत कहे और और सदाबारी हो। युद्ध-धर्मको जानते हो। तुमने उपनिषदीके गहन हानमें हुक्की लगायी है। तुम दिल्याकोंके ज्ञाता और उदार हृद्ध्यवाले हो। युद्धमें कार्तभीयंको भी मात करते हो। महाबाहो ! जबतक में इस पैसे हुए खोतको ऊपर उटा न स्ट्रै, तबलक रुक जाओ। तुम रखपर हो और मैं जमीनपर। साथ ही मैं बहुत ध्यायया हुआ है, इसत्तिये मेरे ऊपर प्रहार करना उचित नहीं है।

कर्णको बाउ सुनकर रक्यर बैठे हुए धगवान श्रीकृष्णाने उससे कहा— 'राधानन्दन ! सौधान्यकी बात है कि हुस समय तुन्हें वर्णकी बाद आ रही है। प्रायः ऐसा देखनेमें आता है कि नीच मनुष्य विपत्तिमें फैसनेयर प्रारक्षकी ही निन्दा करते हैं, अपने किये हुए कुकमोंकी नहीं। कर्ण ! पान्क्रवोंके वनवासका तेखावों वर्ण बीत जानेयर भी जब तुमने वनका राज्य नहीं लौटाने दिया, उस समय तुन्हारा धर्म कहाँ चस्त्र गया था ? तुन्हारो ही सलाह लेकर जब राजा दुर्थोधनने भीनसेनको जहर मिस्त्राया हुआ धोजन कराया और उन्हें स्रोपोसे डेसवाया, उस समय तुन्हारा धर्म कहाँ गया था ? वारणावत नगरमें साक्षाभवनके भीतर सोये हुए पाण्डवोंको बसानेका जब तुमने प्रवन्ध किया, उस समय तुन्हारा धर्म



कहाँ बा? भरी सम्मके अंदर दुःशासनके बहार्चे पड़ी हुई रजन्मला ह्रीपदीको लक्ष्य करके जब तुमने उपहास किया, उस समय तुन्हारा धर्म कहाँ बला गया बा? याद है न? तुमने ह्रीपदीसे कहा बा—'कृष्णे! पायहब नष्ट

हो गये, सदाके रित्ये नरकमें पड़ गये; अब तू किसी दूसरे पतिका करण कर ले।' यह कहकर जब तुम उसकी ओर ऑसें फाइ-फाइकर देखने लगे थे, उस समय तुम्हारा वर्म कहाँ गया था ? फिर राज्यके लोभसे तुमने शकुनिकी सलाह लेकर जब पाण्डवीको दुबारा जूएके लिये बुलवाया, उस समय तुन्हारा बर्म कहाँ चला गया था ? अभिमन्यु बालक बा और अकेला भी; तो भी तुम अनेक महार्राधयोने जब बारों ओरसे घेरकर उसे मार ब्राला वा, उस समय तुन्हारा धर्म कर्दा गया था ? यदि उस समय यह धर्म नहीं था, तो आज भी धर्मकी दुर्ह्म देकर अधिक बयत्याद करनेसे क्या त्याच है ? इस समय यहाँ कितने ही बर्ग क्यों न कर हालो, अब जीते-जी तुष्तारा पुरकारा नहीं हो सकता। पुष्करने राजा नलको जूरमें जीत तिया था, फिंतु उन्होंने अपने ही यराक्रमसे युन: अपना राज्य भी पाया और यहा भी। इसी तरह निर्लोभी पाण्डक भी अपनी मुजाओंके बरसरे झहुओंका संद्वार बारके फिर अपना राज्य प्राप्त करेंगे तथा इन यहापुशर्वीके हाथसे ही शृतराहके पुत्रीका नाग हो

ध्यावान् वासुदेशके ऐसा कहनेपर कर्णने रूजासे अपना सिर झुका लिया उससे कोई जवाब देते नहीं बना।

## कर्णका वध और शल्यका दुर्योधनको सान्वना देना

सजय करते हैं—यहाराज ! तदनसर कर्ण धनुव ठठाकर बढ़े वेगसे अर्जुनके साथ युद्ध करने लगा । उस समय श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा—'तुम कर्णको दिकाससे ही धायल करके मार गिराओ ।' घगवान्के ऐसा कड़नेपर अर्जुनको कर्णके अत्याचागेका समय हो आया । फिर तो उन्हें धर्यकर क्रोध चढ़ा, उनके गेम-गेमसे आपको चिनगारियाँ सुटने लगों—यह एक अद्युत वात हुई । यह देख कर्णने अर्जुनपर ब्रह्माकका प्रयोग किया । अर्जुनने भी ब्रह्माससे हो उसके अखको दवा दिवा । इसके बाद उन्होंने कर्णको त्व्य करके आग्रेय अख छोड़ा, जो अपने तेजसे प्रव्यत्वित हो उटा । किंतु कर्णने उसे वारुणाक्से शाना कर दिया; साथ ही अस्काशनें वादलोंको घटा पिर आयो, सम्पूर्ण दिशाओंमें असेरा छा गया । परंतु अर्जुन इससे विचलित नहीं हुए, उन्होंने कर्जके देखते-देखते वायव्यास्त्रमे उन वादलॉको उद्य दिया।

तन सृतपुत्रने अर्जुनका वध करनेके लिये जलती हुई आगके समान एक धर्चकर बाण हाबमें लिया और ज्यों ही उसे धनुष्पर चड़ाण पर्यंत, यन और काननोसहित सारी पृथ्वी हनमगाने लगी। कर्णने उसे छोड़ दिया; उस वज्र-सरीखे बाणने अर्जुनकी छाती छेद इस्ती। गहरी चोट लगनेसे उन्ने चक्कर आ गया। हाब डीला पढ़ गया, गापडीव धनुष सिसकने लगा और उनका सारा झरीर काँप उठा। इसी बीकमें मौका पाकर कर्ण पहिया निकालनेके लिये रखसे कृद पढ़ा। उसने दोनों हाबोंसे पकड़कर पहियंको उपर उठानेकी बहुत कोरित्त की, किंतु देववझ वह अपने प्रयक्तमें सफल न हो सका।

इतनेमें अर्जुनको चेत हुआ और उन्होंने यमदण्डके समान

समान घयानक वाण हावमें उठाया । इसी समय श्रीकृष्णने कहा- 'कर्ण जबतक रथपर नहीं चढ़ जाता, तबतक ही इसका मसक काट हालो।' 'बाहुन अच्छा' कड़कर अर्जुनने भगवान्की आज्ञा खीकार की और कर्णकी ध्वतापर दक्कते हुए बाणका प्रहार किया । ध्वजा टूट गयी और उसके गिरनेके साथ ही कौरवोंके यहा, घमंड, जिजब, मनोवास्क्रित कामनाओं तबा इदयका भी पतन हो गया। उस समय बड़े नोरसे द्वाद्वाकार मचा। अब अर्जुन कर्णको पारनेके लिये बड़ी प्रीप्रता करने लगे। उन्होंने अपने माबेसे इन्हरू कड़ और यमराजके दण्डके समान एक आञ्चलिक नामक बावा निकालकर हाथमें लिया। उसकी लंकई लगभग वर्ड हाबकी बी। उसमें छः पर लगे हुए थे; इसलिये वह बहुत तीव्र गतिसे घलता था। यह बाग सब ओर फेसी हुई कालांत्रिके समान घोर तजा पिनाक और सुदर्शन चक्रके समान भर्यकर था। अर्जुनने उस असको गाण्डीय धनुषपर बढ़ाया और उसे खेंचकर कहा—'वदि मैंने तप किया हो, पुरुतनीको सेवासे प्रसन्न रखा हो, यह किया हो और हितेवी विजोकी कार्ते ध्यान देकर सुनी हो तो इस सत्वके प्रभावारे यह माण मेरे प्रचण्ड प्रतु कर्णका नाव कर डाले ।' ऐसा कड़कर उन्होंने वह भवानक बाग कर्गका वध करनेके उद्देश्यसे उसकी ओर छोड़ दिया। उनके हायसे कुटते ही उस सूर्यक समान तेजस्वी बाणने समसा दिशाओं और आकाशमें प्रकाश फैला दिया । दिनका तीसरा पहर बीत रहा या । उसी समय



अर्जुनने उस बाणसे कर्णका मसक काट डाला। आर्जुनिकसे कटा हुआ वह मसक पृथ्वीपर गिर पड़ा, इसके बाद उसका बढ़ माँ खूनको बारा बहाता हुआ घराशायी हो गया। उस समय कर्णके शरीरसे एक तेज निकलकर आकाशमें फैल नया और फिर सूर्यमण्डलमें विस्तिन हो गया। इस अद्भुत दृश्यको वहाँ खड़े हुए सब स्रोगोंने अपनी आँखों देखा था।

अर्जुनने कर्णको मार गिरापा—घड देस पाण्डवपक्षके योजा बड़े जोर-जोरसे छड़ा बजाने लगे। श्रीकृष्ण, अर्जुन रुवा नकुल-सहदेवने भी हर्षमें मरकर अपने-अपने छड़ा बजाये। सोमकोने सेनासहित सिंहनाद किया। दूसरे योज्यओंने भी अत्यन्त प्रसन्न होकर बाजा बजाना आरम्भ कर दिया। कितने ही राजा आकर अर्जुनसे गले मिले। कितने ही एक-दूसरेको गले लगाकर नावने लगे।

कर्णके गारीरको सूनसे तमपथ हो पृष्णीपर पहा देश भड़राज प्रतय उस दृटी हुई व्यवादाले रचके हारा ही वहाँसे भाग गये। कर्णकी मृत्यु देश कौरतपक्षके अन्य ग्रोद्धा भी भवभीत होकर भाग बले। इस समय दुवॉधनकी ऑस्तोंमें ऑसू मर आये। वह बारेवार उत्क्वास लेने लगा। होनों पक्षके ग्रोद्धा कर्णकी लाग देखनेके लिये उसे भेरकर साई हो गये। कोई प्रसान था, कोई भाशपीत। किसीके बेहरेपर विपादकी हावा थी तो कोई आश्चर्यों ही दूसा



हुआ था। सार्राञ्च यह कि जिनको जैसी प्रकृति बी, वे उसी प्रकार हुए या प्रोकमें मन्न हो रहे वे।

कर्णके मरनेपर भीमने भर्यकर सिंहनाद करके मुख्यों और आकाशको कैया दिया। वे शृतराष्ट्रके पुत्रोको इराते हुए ताल ठॉककर नाचने-कुदने लगे । सोमक, सुक्रय तथा दूसरे क्षत्रिय भी अत्यन्त हुर्पमें भरकर एक-दूसरेकों कातीसे लगाते हुए शङ्खनाद करने लगे। उस समय महराज शल्यका वित ठिकाने नहीं था, वे दुर्योधनके पास पहुँचकर आंसु बढ़ाते हुए बढ़े दु:लके साव बोले—'राजन्। तुन्हारी सेनाके हाथी-धोड़े, रख और योद्धा नष्ट-प्रष्ट हो गये, मानो उनपर यमराजका आधिपत्य हो गया है। आज कर्ण और अर्जुन्में जैसा युद्ध हुआ है, वैसा पहले कभी नहीं हुआ था। कर्णने चढ़ाई करके बीकुका, अर्जुन तथा अन्य शहुओंको प्राय: काबूमें कर लिया था; किंतु कुछ फल नहीं हुआ। दिह्नप ही देव पाळ्योंके अधीन होकर काम कर रहा है। वह उनकी तो रक्षा करता है और हमारा नाक । यही कारण है कि तुन्हारे अर्थकी सिद्धिके लिये प्रयत्न करनेवाले सभी वीर प्रणुओके हाचसे बलपूर्वक मारे गये । तुम्हारी सेनाके प्रमुख बोद्धा हन्द्र, यम और कुबेरके समान प्रभावशाली थे। उनमें पराक्रम, चौर्य, बल, तेज तथा और भी बात-से उत्तम गुण मौजूद से । ये एक प्रकारसे अवध्य थे; तो भी उन्हें पाण्डक्योद्धाओंने रणमें भार डाला । अतः भारत । तुम ग्रोच न करो । यह सब प्राप्तकाका केल है। सबको सदा ही सिद्धि गरी विकाती, ऐसा

जानकर बैर्च बारण करो ।'



गदराजको ये बाते सुनका और मन-ही-मन अपने अन्यापोका भी स्मरण करके दुर्योधन बहुत उदास हो गया। उसकी सुद्धि कुछ भी काम नहीं हेती थी। दुःकारे आवन्त पीड़ित होकर वह वारंबार लंबी असमें घरने हरगा।

## भीम और अर्जुन आदिके भयसे दुर्योघनके रोकनेपर भी कौरव-सेनाका भागना तथा दोनों ओरकी सेनाओंका शिविरमें जाना

सञ्जय करते हैं—पहाराज ! इस समय कौरव-मैनिक भीमसेनके भयसे व्याकुल होकर भाग सो थे। इनकी यह अवस्था देख दुर्गोधन हाहाकार करके उठा और अपने सारिक्षसे बोला—'सृत ! तुम धीरे-धीर धोड़ोको आगे बढ़ाओ। जब हाबमें बनुव लेकर में अपनी सम्पूर्ण सेनाके मीछे खड़ा रहुँगा, उस समय अर्जुन मुझे परास्त नहीं कर सकते। यदि वे मुझसे लड़ने आयेगे तो निस्सन्देह उन्हें भार डालूँगा। आज में अर्जुन, ब्रीकृष्ण तथा घमंद्री भीमसेनको बच्चे-खुचे अन्य शतुओंके साथ मौतके घाट उतारकर कर्णके ऋणसे मुक्त होऊँगा।

दुर्योधनको यह सूरवीरोके योग्य वात सुनकर सार्रधिने योझेको धीरे-धीरे आगे बदाया । आपकी ओरसे युद्धके लिये पढ़ीस हजार पैदल रहते थे, उन्हें भीमसेन और धृष्टगुप्रने अपनी चतुर्राङ्गणी सेनासे घेर लिया और बाणोसे मारना आरम्भ किया । वे भी भीम और धृष्टगुप्रका बटकर मुकाबला करने लगे । उस समय भीमसेन कोधमें भरकर हाबमें गटा लिये रहसे उत्तर पढ़े और उन सबके साथ युद्ध करने लगे । भीमसेन युद्धधर्मका पालन करनेवाले थे, इसीलिये लयं रखपर बैठकर उन्होंने उन पैदलोके साथ युद्ध नहीं किया । उन्हें अपने बाह्यलका पूरा भरोसा था। गदा हाथमें लिये बायकी तरह विचरते हुए महाबली भीमने आपके पद्यीसों हजार योद्धाओंको मार निरादा। एक ओरसे अर्जुनने रिवर्योकी सेनापर बावा किया। दूसरी ओर



नकुल, सहदेव तथा सात्यिक—चे तीनों पिलकर दुर्योधनकी सेनाका संहार करते हुए प्रकृतिके ऊपर वा बढ़े। प्रकृतिके बहुत-से पुड़सवारोंको अपने तीले बागोंसे मारकर वे उसकी ओर भी डाँड़े। फिर तो उनमें भयंकर युद्ध होने लगा। उधर, अर्जुनको आते देख आपके पोद्धा भयके मारे भागने लगे। बहुतोंके रथ टूट गये, बहुत-से सायकोंको मारसे अस्मन पायल हो गये; इस प्रकार अर्जुनके भी हालसे पारे जाकर प्रवीस हजार पोद्ध कालके गालमें समा गये।

इधर, पृष्टयुप्रके डरसे आपके सैनिकोमें मनदह पह गयी। चेकितान, शिक्षण्डी और ब्रीप्यीके पुत्र आपकी बड़ी भारी सेनाका संहार करके शङ्क बजाने लगे। उन्होंने आपके भागते हुए सैनिकोंका भी पीछा किया। इसके बाद अर्जुनने पुनः रथ-सेनापर बढ़ाई की और अपने विश्वविख्यात गाण्डीय-धनुषकी टंकार करते हुए उन्होंने सहसा सबको बाणोसे डक दिया। पृथ्वीसे घूल उठी और बारो और घना अन्यकार छा गया। किसीको कुछ थी सुझ नहीं पड़ता बा। उस समय कौरव-सेनामें किरसे भगदइ पड़ी—यह देख आपके पुत्र दुर्वोधनने शङ्गुओपर बावा किया और पाण्डवोको पुद्धके लिये ललकारा। पाण्डव-सेना दुर्वोधनपर टूट पद्मी। उसने भी कोबमें भरकर सैकड़ों और हजारों बोद्धाओंको बमलोक पठा दिया। उस युद्धमें हमलोगोंने दुर्वोधनका अद्भुत पुरुवार्थ देखा, वह अकेला होनेपर भी समस्त्र पाण्डव-सेनासे युद्ध कर रहा था।

दुर्योधनने जब अपनी सेनापर दृष्टिपात किया तो सबको दुःसी पापाः तत्र उसने सबका उत्साह बढ़ाते हुए कहा-'बोद्धाओं ! मैं जानता हूँ तुम भवसे काँप रहे हो; परंतु मेरे देखनेचे ऐसा कोई भी देश नहीं है, जहाँ तुमलोग भागकर जाओ और वहाँ पाण्डवोसे तुन्हारी जान वच जाय। ऐसी दशाने भागनेसे क्या लाम है? अब शहुओंके पास बोड़ी-सी सेना रह गयी है, बीकृष्ण और अर्जुन भी खुब घायल हो चुके हैं, आज में इन सब लोगोंको मार झलूंगा। इयलोगोजी विजय निश्चित है। जितने क्षत्रिय यहाँ उपस्थित है, सब व्यान देकर सुन ले—जब मीत शूरवीर और कायर द्येनोको ही मारती है तो मेरे-जैसा क्षत्रियक्रतका पारून करनेकाला होकर भी कौन ऐसा पूर्व होगा, जो पुद्ध नहीं करेगा ? हमारा शत्रु श्रीमसेन क्रोबमें घरा हुआ है; यदि चानोने तो असके कदावें पड़कर तुन्हें प्राजीसे हाथ बोना पदेगा। इसलिये बाप-दादोंके आवरण किये हुए शक्रिय-धर्मका त्याग न करो । शक्रियके लिये घुट्टमें पीठ दिलाकर भागनेसे बढ़कर दूसरा कोई पाप नहीं है तथा युद्धधर्मके पालनसे बढ़कर स्वर्गका दूसरा कोई मार्ग नहीं है। संज्ञामने मरा हुआ योद्धा तुरंत उत्तम लोक प्राप्त करता है।

आपका पुत्र इस प्रकार व्यास्थान देता ही रह गया, किंतु पायल सैनिकोयेसे किसीने उसकी वातपर ध्यान नहीं दिया। सब-के-सब बारों ओर भाग गये। उस समय यहराज शल्यने दुर्वोधनसे कहा—'राजन्! जरा इस रग-पृथिकी ओर तो दृष्टि इत्हों, कितने मनुष्यों और पोड़ोकों लड़ों बिह्में हुई हैं, पर्वताकार गजराज बाणोंसे छित्र-निम्न छेकर मरे यहे हैं और ये घुरवीर सैनिक नाना प्रकारक भोग, वक्षाभूक्य, मनोस्म सुस्त तबा शरीरकों भी त्यागकर वर्मकी पराकाहाका पालन करते हुए अपने यशके साथ ही लगीद लोकोंमें पहुँच गये हैं। दुर्योधन ! अब ये मुख्देव ! अस्ताकरकों जाना ही बाहते हैं, तुम धी



प्रावनीकी और लौट चलो ।



राजा शल्य इतना कहकर नुप हो गये। उनका जिल शोकमें व्याकुल हो रहा था। उधर दुर्योधनकी भी बड़ी दयनीय अवस्था थी, वह आर्त होकर 'हा कर्ण! हा कर्ण!!' पुकार रहा था। उसकी आँखोंसे आँसुओंकी धारा वह रही थी। अबस्थामा तथा दूसरे-दूसरे राजासोग आकर उसे वार्तवार धीरव वैद्याते और रस्तसे भीगी हुई रणभूमिको देखते हुए छावनीकी ओर स्त्रीट जाते थे। समस्त कौरव सुनपुत्रके व्यस्ते दुःस्त्री थे, अतः 'हा कर्ण! हा कर्ण!!' पुकारते हुए बड़ी तेजीके साथ शिविरकी ओर लीट गये। देखता और खावि भी अपने-अपने स्वानको चल दिये। नभवर और बलबर जीव अपनी-अपनी मीजके अनुसार आकाश और पृथ्वीके स्वानोमें चले गये। दर्शक मनुष्य कर्ण और अर्जुनका अञ्चल संधाय देखकर आश्वर्यमञ्ज हो दोनीकी प्रशंसा करते हुए गये।

महाराज ! जतम याचकांक मांगनेपर जिसने सदा प्रश्नी
कहा कि 'में दूंचा', 'मेरे पास नहीं हैं' ऐसी बात जिसके मुँहसे
कभी जिकतों ही नहीं, ऐसा सरपुरव कर्ण हैरच पुद्धमें अर्जुनके
हाबसे मारा गया ! जिसका सारा धन ब्राह्मणोंके अधीन था,
ब्राह्मणोंके लिये को जपना प्रायतक देनेमें आनाकांनी नहीं
करता था, जो महान् वानी और महारथी था, वही कर्ण अब
आयके पूर्वोक्ती विकयकती आश्रा, भरणहें और रक्षा—सब
कुछ साव लेकर लागंको बारा गया । कर्णंके मारे वानेपर जब
सूर्व अका हो गया तो मंगल तथा बुध वकगतिसे उदित हुए,
पूर्वाचे गड़गड़ाहट होने लगी, बारो दिवाओं में आग लग गयी,
उनमें धुओं का गया, समुद्रोमें तुफान आ गया, गर्जनाएँ होने
लगीं, समस्त प्राणी व्यक्ति समान ठेजनवी कपमें प्रकट हुए। उस
समय पूर्वी कांग उठी, अल्कापात होने लगा तथा आकाक्षमें
लाई हुए देवता महारा हाहाकार कर ठठे।

इस प्रकार कर्णको पारनेके पक्षात् प्रसक्तासे घरे हुए क्षीकृत्वा तवा अर्जुनने सोनेकी जालीसे घड़े हुए क्षेत सङ्ग्र हाखोमें लेकर उन्ने ओठोसे लगाया और एक ही साथ बजाना आरम्ब किया। उनकी आधान सुनकर शतुओंका हृद्य किदीलें होने लगा। पाझनन्य और देवदलके गामीर घोषसे पृथ्वी, आकाश तवा दिशाएँ पूज उठीं। यह शङ्गुनाद सुनते ही समन्त कौरव-सैनिक माराज शल्य तथा राजा दुर्वोधनको रजधूमिये ही छोड़कर भाग गये। उस समय सम लोगोने एकण होकर श्रीकृत्या और अर्जुनका सम्मान किया। वे दोनों उद्या हुए सूर्व और बन्तमाकी भाति श्रोभा पा रहे थे। उनके पराक्रमकी कहीं तुलना नहीं थी, वे अपने शरीरसे बाण निकालकर पित्रमण्डलीसे चिरे हुए आनन्दपूर्वक अपनी छाजनीमें जा पहुँचे। जब कर्ण मारा गया था उस समय देवता, गन्धर्व मनुष्य, चारण, महर्षि, यहा तथा नागोंने विजय एवं अष्ट्रदक्षको शुभ कामना प्रकट करते हुए उन दोनोंकी पूजा की। सभीने उनके गुणोंकी प्रशंसा की।

कर्णकी मृत्युके पश्चात् जब कौरव-पक्षके इजारों चोद्धा धयभीत होकर भाग गये तो आपके पुत्रने राजा शल्पकी सलाह मानकर युद्ध बंद करनेकी आज्ञा दी और सेनाको एकप्रित कर पीछे लौटाया। मरनेसे क्वी हुई नारावणी सेनाके साथ कृतवर्धा, हवारों गान्यारोके साथ शकुनि तथा हावियोकी सेनाके साथ कृपाकार्य भी क्रिकिरकी ओर लोटे। अञ्चलामा भी पाण्डवोकी विजय देखकर कार्रकार उच्छवास लेता हुआ छावनीकी ओर हो चल दिया। बच्चे हुए संशप्तकोसहित सुतार्या और टूटी व्यजावाले रक्के साथ राजा शल्य भी इस्ते एवं राजाते हुए छावनीकी और बहे । कर्णकी मृत्यु देखकर समस्त कौरव भयसे व्यक्तर होकर काँप रहे थे, उनके करीरले खुनकी बारा यह रही थी; अतः सब-के-सब उद्दित्र होकर थाग गये। अब उर्ने अपने जीवन और राज्यको आजा न छी। दुर्पोचन दुःख और शोकमें कूब रहा था, यह बढ़े पत्नसे सवको एकज करके धावनीमें हे आया। राजाकी आज्ञा मान सभी रानिकोने शिविरमें आकर विजाम किया। उस समय

सबका बेहरा फीका पढ़ गया था।



## कर्णवधके समावारसे प्रसन्न हुए युधिष्ठिरद्वारा श्रीकृष्ण और अर्जुनकी प्रशंसा, राजा धृतराष्ट्र और गान्धारीका शोक तथा कर्णपर्वके श्रवणका माहात्य

सजय करते हैं—राजन्! इस प्रकार जब कर्ण पार गया और कौरल-सेना भाग सड़ी हुई तो घगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको छातीसे लगकर बड़े इपँके साथ कहा—'पार्थ ! इन्द्रने वृत्रासुरको मारा वा और तुमने कर्णको नार गिराया है। आजसे संसारके लोग वृत्रासुर-वधकी कह कर्ण-वधकी कथा कहे-सुनेगे। तुम बहुत दिनोसे युद्धमें कर्णका वध करना चाहते थे, आज वह अभीष्ट पूरा हुआ; अतः धर्मराजसे यह शुभ समाचार कताकर तुम उनसे उन्हण हो जाओ। तुममें और कर्णमें जब महासंधाम किहा हुआ था, उस समय वे भी युद्ध देखनेके लिये आये थे; मगर बहुत अधिक घायल होनेके कारण देखक यहाँ ठहर नहीं सके, फिर छावनीमें ही बले गये। अतः हमें उन्हींक पास चलना चाहिये।'

अर्जुनने 'बहुत अस्ता' कहकर आज्ञा खीकार की;

किर चगवान्ने अपना रच उधर ही मोड़ दिया। झावनीयर पहुँचकर वे अर्जुनको साथ ले राजा पुधिष्ठिरसे मिले। राजा उस समय सोनेके पलंगपर सो रहे थे। श्रीकृष्ण और अर्जुनने प्रसन्नतापूर्वक उनके चरणोमें प्रणाम किया। उन दोनोंकी प्रसन्नता देश कर्णको मरा समझकर पुधिष्ठिर उठ बैठे और आनन्दातिनेकसे ऑस् बहाने लगे। फिर उन दोनोंको छातीसे लगाकर मिले और चारंचार युद्धका समाकार पूछने लगे। तब भगवान् श्रीकृष्णने रणधूमिमें जो कुछ घटना घटित हुई थी, सब कह सुनायी; अन्तमें कर्णके मरनेको भी बात बतायी। इसके बाद भगवान् कुछ-कुछ मुसकराते हुए हाव जोड़कर बोले—'महाराज! बड़े सौधान्यकी बात है कि आप, धीमसेन, अर्जुन तथा नकुल-सहदेव भी कुदालसे हैं। महाराबी कर्ण मारा गया और आपकी विजय तथा अभिवृद्धि हो रही है—यह भी बढ़े आनन्दकी बात है। आज सूतपुत्रके सारे शरीरमें बाधा चुमें हुए हैं और वह भूतलपर पड़ा हुआ है; इस अवस्थामें आप अपने शत्रको चलकर देखिये। महाबाहों ! अब आप पृथ्वीका अकण्टक राज्य घोगिये।

भगवान् श्रीकृष्णका वचन सुनकर धर्मराज बहुत प्रसत्त हुए और बोले— देवकीनन्दन ! यह बड़े आनन्दको बात हुई । आप सार्राध थे, तभी अर्जुन कर्णको मार सके हैं । यह आपको बुद्धिका ही प्रसाद है, इसमें आध्यंकी कोई बात नहीं है ।' यह कड़कर चुचिछिने श्रीकृष्णको दाहिनी बाँध पकड़ ली । किर दोनोंसे कहा— नारद्योंने मुझे बताया था कि अर्जुन और श्रीकृष्ण पुरातन ना-नारायण खिं हैं ।' तत्वानी श्रीव्यासजीने भी कई बार इस बातको बचों की थी । कृष्ण । आपकी ही कृमासे वे पाणुक्दन अर्जुन सनुओंका सामना करके विजय पात गर्मे हैं । जिस दिन आपने युद्धमें अर्जुनका सार्राध होना लोकार किया उसी दिन यह निश्चय हो गया था कि हमारे पक्षकी विजय ही होगी, पराजय नहीं । जब भीष्य, डोण तथा कर्ण-जैसे वीर आपकी बुद्धिसे मारे जा चुके हैं तो बाकी लोगोको, जो उन्हीके अनुवायी है, ये परे हुएके समान ही पानता है।'

यों कहकर राजा युधिष्ठिर सोनेसे सजावे हुए रचपर बैठकर श्रीकृष्ण तथा अर्जुनके साथ रणपूर्ण देखनेका चले । वहाँ पहुँचनेपर उन्होंने देखा कि नरस्त्र कर्ण संकड़ों बाजोंसे किया हुआ पृथ्वीपर पक्ष है। उस समय सुगन्धित तेलसे भरकर हजारी सोनेके दीपक जलाये गये। इन्हींक प्रकाशमें सब लोगीने कर्णके शरीरपा दृष्ट्रियात किया। उसका कवच छित्र-चित्र हो गया था और शरीर काणीस विदीर्ण हो चुका था। कर्णको पुत्रसहित मरा हुआ देख राजा पुश्चिष्ठिर पुनः श्रीकृष्ण और अर्जुनको प्रश्नेमा करते हुए कहने लगे—'गोविन्द । आय वीर और विद्वान् होनेके साथ ही मेरे स्वामी हैं; आपसे सुरक्षित खकर आव सचमुब ही में भाइयोंसहित राजा हो गया। राधानन्दन कर्णको भारा गया सुनकर दुरात्मा दुर्वोधन अब राज्य और जीवन दोनोसे निराम हो नामगा। पुरुषोत्तम ! आपकी कृपासे हमलोग कृतार्थ हो गये। बड़ी सुशीकी बात है कि गान्दीवधारी अर्जुनकी विजय हुई।'

इस प्रकार राजा युधिष्ठिरने श्रीकृष्ण और अर्जुनकी प्रशंसा की। उस समय नकुरन, सहदेव, घींमसेन, साखकि, धृष्टद्वम् और फ़िलफ्टीने तथा पाष्ट्रव, पाञ्चाल और सुद्धय



योद्धाओंने 'महाराजका अध्युत्य हो' ऐसा कहकर युध्यिस्का सम्मान किया। फिर बीक्ष्या और अर्जुनका युगगान करते हुए वे बड़ी प्रसक्ताके साथ शिथिरकी ओर बले गये। राजा यूतराष्ट्र ! आपके ही अन्यायसे यह रोमाञ्चकारी संहार हुआ है; अब क्यों बार्स्बार सोच कर खं है ?

वैज्ञासम्बन्धे कहते हैं—जनभेजप! यह अप्रिय समाचार सुन्ते ही राजा युतराष्ट्र युक्तित होकर जहसे कटे हुए कृतकी चाँति जमीनपर गिर पहें। इसी तरह दूरतक सोचनेवाली गान्धारी देवी ची पढ़ाड़ काकर गिरी और बहुत विज्ञाप करती हुई कर्णकी मृत्युके डोकमें हुव गयी। इस समय गान्धारीको विदुश्जीने और राजाको सञ्ज्ञपने सँचाला। किर द्येनो मिलकर युतराष्ट्रको समझाने-बुझाने लगे। और राजम्महत्की क्रियोंने आकर गान्धारीको उठाया। राजाको बड़ी व्यथा हुई, उनकी विवेकदाक्ति नष्ट हो गयी, वे चिन्ता और होकमें हुव गये। मोहाच्लन हो जानेक कारण उन्हें किसी मी बाठको सुध न रही। विदुर और सञ्ज्ञवके बहुत आकासन देनेपर प्रारक्ष और घवितव्यताको ही प्रधान मानकर वे बुख्वाप बैठे रह गये।

जो मनुष्य कर्ण और अर्जुनके इस युद्ध-यज्ञका स्वाच्याय करता है अथवा इसे सुनता है, उसे विधियत् किये हुए यहका फल प्राप्त होता है ! सनातन भगवान् विष्णु



the last first than the parties of

बज़लक्य है; अप्रि, बायु, बज्जम और सूर्य भी यज्ञके ही क्य हैं। अतः वो मनुष्य दोष-दृष्टिका त्याग करके इस युद्ध-वज्जका वर्णन सुन्ता या पड़ता है, वह समस लोकोंमें पहुँच सकनेवारम और सुर्शी होता है तथा उसके क्यर भगवान् विष्णु, ब्रह्मा तथा संकरणो संतुष्ट होते हैं। इस पर्वक त्याच्यापसे ब्रह्मणको वेद-पाठका फल नित्तता है, श्रृष्टियोको बल तथा युद्धमें विजयको प्राप्ति होती है, वैश्योका घन बढ़ाम है और युद्ध नीरोग एवं व्यास्व्यसम्पन्न होते हैं। इसमें सनातन भगवान् विष्णुकी महिपाका पान हुआ है, इसलिये इसके पाठसे पनुष्यकी कामनाएँ पूर्ण होती है और वह सुन्ती होता है। लगातार एक वर्षतक बळाड़ोसाहत कांपला गौओंका दान करनेसे जो फल मिलता है, यह कार्णपर्वक एक बार सुननेपात्रसे प्राप्त हो

।) कर्णपर्व समाप्त ।।

# संक्षिप्त महाभारत

## शल्यपर्व

धृतराष्ट्रका विषाद; कृपाचार्यका दुर्योघनको संधिके लिये समझाना, किन्तु दुर्योधनका युद्धके लिये ही निश्चय करना

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्।
देवी सरस्वती व्यासं ततो जयमुदीरचेत्॥
अन्तर्यामी नारायणस्वसम्य भगवान् श्रीकृष्ण, उनके
नित्यसस्ता नरस्वसम्य नरस्व अर्जुन, उनको लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके वका महर्षि वेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सन्यत्तियोगर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले पहाभारत प्रमाका पाठ करना चाहिये।

शृतरहने पृथा—सक्तय ! कौरव-सेनाका संचालन करनेवाले सूतपुत्रके मारे जानेपर मेरे पुत्रीने क्या किया ? क्या कारण है कि मेरे पुत्र जिस-जिसको सेनापति बनाते हैं, उसी-उसीको पाण्डवलरंग बोड़े ही समयमें मार डालते हैं ? तुम लोगोंके देखते-देखते भीष्म मारे गये, ब्रोणकी भी वही दशा हुई और अब प्रतायी कर्ण भी जाता खा। महात्मा विदुरने मुझसे पहले ही कह दिया था कि 'दुर्थोधनके अपराधसे प्रजाका नाश हो जायगा।' उन्होंने जो कुछ कहा, वह ज्यों-का-त्यों आज सत्य हो खा है। उस वक्त प्रारम्धकार मेरी बुद्धि मारी गयी थीं, इसीलिये मैंने उनके कहनेके अनुसार काम नहीं किया। सक्तय ! अब मेरे उस अन्यायके फलका पुनः वर्णन करो। कर्णके मारे बानेपर कौन मेरी सेनाका प्रधान बना ? किस महारबीने ब्रोकृष्ण तथा अर्जुनका सामना किया?

सज्जयने कहा—महाराज ! कौरव और पाञ्चयों के आपसमें भिड़नेसे जो महान् जनसंहार हुआ, उसको कवा सावधान होकर सुनिये। नौकासे व्यापार करनेवाले व्यापारी जैसे अगाध जलमें नाव टूट जानेपर घवरा जाते हैं, उसी प्रकार कौरवों के आश्रयभूत कर्णके मारे जानेपर आपके सैनिक वर्र उठे। वे अनावकी भौति रक्षक हुँडने लगे। संख्याके समय

अर्जुनसे परास्त्र होकर जब हमलोग छावनीमें लौटे, उस समय



कणंकी मृत्युसे इतकर आपके सभी पुत्र भाग रहे थे। उनके कबक नष्ट हो गये थे। किस दिशामें जाना है, इसका भी उन्हें पता नहीं था; वे सुध-बुध खो बैठे थे। वे आपसमें एक-दूसरेको ही मारने लगे। बहुत-से महारखी भयके कारण घोड़ों, हाथियों और खोंपर सवार होकर इधर-उधर भागने लगे। उस भयंकर संत्राममें हाथियोंने रख तोड़ डाले, महारखियोंने मुड़सवारोंको मार डाला तथा रणभूमिसे भागनेवाले पैदलोंको घोड़ोंने कुबल डाला।

इसी समय कृपाचार्वजी आकर दुर्वोधनसे बोले— 'राजन् ! मैं तुमसे कुछ कहना चाहता है, उसे ध्यान देकर सुनो और अच्छा लगे तो उसके अनुसार काम करें। पितामह भीष्म, आचार्य द्रोण, महारथी कर्ण, जयदव, तुन्हारे बहुत-से भाई और तुन्हारत पुत्र लक्ष्मण—ये सब तो मारे जा सुके;



अब कौन बच्च गया है, जिसका इम आक्रय प्रहण करें ? जिन वीरोपर युद्धका भार रखकर हम राज्य पानेकी आज्ञा करते थे, वे तो शरीर छोड़कर वेदवेताओंकी गतिको प्राप्त हो गर्थे। हमने बहुत-से राजाओंको मरवाकर अपने गुजवान् महारथियोको स्त्रो दिया है। उनके बिना अब हम अकेले छ गर्गे हैं, ऐसी दशामें हमें दीनतापूर्ण कर्ताव करना पड़ेगा। जब सब लोग जीवित ये, तब भी अर्जुन किसीके द्वारा परास्त नहीं हुए। कृष्ण-जैसे सारविके होते हुए उन्हें देवता भी नहीं जीत सकते। उनकी बानरकी चिद्धवाली काजा देखकर हमारी विज्ञाल सेना वर्ग उठती है। भीमसेनका सिंहनाट, पाञ्चतन्यकी भयंकर आवाज और गाण्डीव धनुषकी टेकार सुनकर इमलोगोंका दिल बैठ जाता है। अर्जुनके झवमें ग्रेलता हुआ सुवर्णसे जटित महान् बनुष चारो दिशाओंने इस प्रकार दिलापी देता है, जैसे मेघकी घटाओं में किजरी। जिस प्रकार वायुकी प्रेरणासे बादल टक्के फिरते हैं,वैसे ही भगवान् श्रीकृष्णद्वारा हाँके हुए घोड़े, जो सुनाले साजोंसे सर्व रहते हैं, अर्जुनकी सवारीमें दौड़ते हैं। अर्जुन अव्यक्तियामें कुशल हैं; उन्होंने तुम्हारी सेनाको उसी प्रकार भस्म किया है, जैसे भयंकर आग वासकी देरीको जला हालती है। वे

धनुषकी टेकारसे हमारे योद्धाओंको उसी प्रकार भयभीत करते हैं, जैसे सिंह मृगोंको । आज इस भयंकर संप्रामको प्रातम्ब हुए स्टब्ह दिन बीत गर्च । महासागरमें हवाके थपेड़े लाकर इगमगाती हुई नौकाकी तरह आपकी सेनाको अर्जुनने कैया डाला है। उस दिन जयद्रधको अर्जुनके बाजोका निशाना बनते देखकर भी तुष्हारा कर्ण कहाँ चला गया वा ? अपने अनुवावियोंके साथ आचार्य द्रोण, में, तुम, कृतवर्मा तथा माइयाँसहित दु:शासन—ये लोग कहाँ गये ये ? सब वहीं तो थे, पर अर्जुनपर किसीका जोर बला ? तुष्हारे सम्बन्धियों, भाइयों, सहायकों तथा यानाओंको उन्होंने अपने पराक्रमसे जीत लिया और तुम्हारे देलाते-देलाते सकके सिरपर पर रलकर जचड़बको मार कारत ! अब हम किसका भरोसा करें ? यहाँ कीन ऐसा पुरुष है, जो अर्जुनपर विजय पा सकेगा ? उनके पास नाना प्रकारके दिव्य अस हैं। उनके गाण्डीवकी टेकार सुनकर इन्त्योगीका धेर्च कूट जाता है। जैसे चन्द्रमाके बिना राजि अन्यकारमधी दिखायी देती है, उसी प्रकार हमारी यह सेना सेनापतिके मारे कानेसे ब्रीहीन हो रही है। सभी योद्या व्यक्ताचे हुए हैं। उधर सतस्यकि और भीमसेनका जो बेग है, व्य समस्य पर्वतीको विदीर्ण कर सकता है, समुद्रोको सुखा सकता है। राजर् । यूठ-समाने घीपसेनने जो बात कही थी, उसे उन्होंने सत्व करके दिखा दिया; आगे भी वे ऐसा ही करेंगे। पाष्प्रव सञ्जन हैं, किंतु तुमलोगोंने उनके साथ अकारण ही बहुत-से अनुचित व्यवहार किये; उन्हींका अध फल मिल रहा है। दुसने यह करके सारे जगत्के लोगोंको अपनी रक्षाके लिये एकजित किया था, किंतु तुषारा ही जीवन संदेहमें पड़ा हुआ है। दुर्पोधन ! अब तुम अपनेको बचाओ । बृहस्पतिजीकी बतापी हुई यह नीति है कि 'सब अपना बल कम अवका बराबर जान पड़े तो शतुके साथ संधि कर लेनी बाहिये। लड़ाई ठी उस क्त छेड़नी बाहिये, क्व अपनी शक्ति शतुसे बढ़-बढ़कर हो।' बल और शक्तिमें हम पाष्ट्रवॉसे कम हो गये हैं, अतः मेरी रायमें तो अब उनसे संधि कर लेना ही उचित है। जो राजा अपनी भरपाईकी बात नहीं जानता और श्रेष्ठ पुरुषोंका अपमान किया करता है, यह र्शीय ही राज्यसे भ्रष्ट हो जाता है; उसका मरुव भी नहीं होता। यदि राजा युधिष्ठिरके सामने झुकनेसे हमलोग राज्य पा जायै तो इसीमें अपनी भलाई है। मूर्खताका हार जानेमें कोई लाभ नहीं है। राजा धृतराष्ट्र और भगवान् श्रीकृष्णके कहनेसे युधिष्ठिर तुम्हें राज्य दे सकते हैं। श्रीकृष्ण, युधिष्ठिर,

भीम और अर्जुनसे जो कुछ कड़ेंगे उसे वे सब लोग मान लेंगे—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। मेरा विकास है कि श्रीकृष्ण धृतराष्ट्रकी बात नहीं टालेंगे और युधिहिर श्रीकृष्णकी अफ़ाके विरुद्ध नहीं करेंगे। इसलिये में संधि करनेमें ही कुकल देखता है, पाष्ट्रयोंके साब लाइनेमें कोई लाभ नहीं है। तुम यह न समझना कि मैं कायरतायश या प्राण बचानेके लिये ऐसी बात कह रहा है। मैं तो तुन्हारे ही भलेके लिये कहता है। यदि इस समय मेरा कहना नहीं मानोंगे तो मस्ते समय तुन्हें मेरी बाते बाद आयेगा।

कृपाचार्यके इस प्रकार कहनेपर दुर्योधन जोर-जोरसे गरम उसीस सीचता हुआ कुछ देरतक चुपकाप बैठा रहा। बोडी देखक स्रोचने-चिचारनेके बाद उसने कहा—'वित्रवर ! एक हितेबीको जो कुछ कहना चाहिए, सह सब आपने कह सुनाया। यही नहीं, प्राणीका मोह **छोड़का युद्ध करते हुए आपने मेरी भारतकी लिये सब कुछ** किया है। यद्यपि हितबिनक होनेके नाते आपने पेरे अलेके लिये ही यह बात बतायी है, तब भी यह मुझे पसंद नहीं आती-ठीक उसी तरह, जैसे मानेवाले ग्रेगीको दवा अच्छी नहीं लगती। राजा युधिष्ठिर यहान् बनी से, मैंने उन्हें जुएमें जीतकर दर-दरका भिनारी बनाया और राज्यसे बाहर निकाल दिया; अब वे मुझपर कैसे किवास करेंगे ? येरी बातीपर उन्हें क्योंकर एतबार होगा ? श्रीकृष्ण मेरे वहाँ हुत बनकर आधे थे, किंतु मैंने उनके लाख धोवश किया; अब बे भी मेरी बात कैसे मानेंगे ? सभामें बलाव लायी हुई क्रेक्ट्रेने जो विस्तप किया था तथा पाण्डवीका जो राज्य ग्रीन लिया गया था, उसके लिये बीकुणको अवतक अपर्व बना हुआ है। श्रीकृत्या और अर्जुन खे शरीर, एक प्राण हैं: वे होनी एक-दूसरेके अवलम्ब हैं। पहले तो यह बात मैंने केवल सुनी थीं, परंतु अब इसे प्रत्यक्ष देश रहा 🜓 बचसे उन्होंने अपने भानजे अभिमन्युका मरण सुना है, तबसे वे सुसको नींद्र नहीं लेते । हमलोग उनके अधराधी है, फिर वे हमें हवा कैसे कर सकते हैं ? यहावली भीपसेनका स्वभाव भी बड़ा कठोर है, उसने नड़ी भर्यकर प्रतिज्ञा की है। सूत्ते काठको तरह वह टूट भले ही जाय, झुक नहीं सकता। नकुल और सहदेव यमराजके समान प्रयंकर हैं, वे दोनों भी मुझसे वैर मानते हैं। पृष्टदाप्र और शिखण्डीका भी मेरे साथ बैर है, फिर के मेरे हितके लिये क्यों यज करेंगे ? ग्रीपदी एक वस पहने हुए थी, रजस्कला थी, उस अवस्वामें वह सधामें लावी गयी और दु:झासनने सबके सायने उसे देश पहुँचाया। उसके बकाका उतारा जाना-उसकी वह दीनावस्था पाण्डवीको

आज भी बाद है। अब उन्हें युद्धसे रोका नहीं जा सकता। जबसे द्रौपदीको क्रेज़ दिया गया, तभीसे वह मेरे विनाशका संबद्ध लेकर मिट्टीकी वेटीयर सोचा करती है। जबतक बैरका पूरा बदला न चुका लिया जाय, तबतकके लिये उसने वह इत ले रहा है। इस प्रकार वैरकी आग पूर्णसपसे प्रत्यत्तित हो उठी है, अब यह किसी तरह बुझ नहीं सकती। अभियन्युका नाहा करनेके बाद अर्जुनके साथ मेरा मेल कैसे हो सकता है ? जब में समुद्रपर्यन पृथ्वीका एकछत्र राज्य होका इसका पूरा उपयोग कर चुका है तो इस समय पाण्डवीका कृपापात्र बनकर कैसे राज्य कर सकुँगा ? सपसा राजाओका सिरमीर होकर अब दासकी भौति युधिक्तिके पीछे-पीछे केम्रे क्लूँगा ? दीनतार्पूण जीवन क्वेंकर व्यतीत करूँगा ? में आपकी बातोंका लच्छन था विराज्यर नहीं करता; क्योंकि आपने छोहक्श मेरे हिलके ही लिये से बाते कही हैं। मैं तो केवल अपना विचार प्रकट कर रहा 🖁 । मेरे मनमें यही आता है कि अब संविका अवसर नहीं रहा । इस समय सेथिकी कर्षा बालाना किसी तरह उचित नहीं जान पड़ता। युझे अब युद्धमें श्री सुन्दर नीति दिखाची दे रही है। यह समय ध्यापीत होकर कायाला दिलानेका नहीं, क्रवाहके साथ युद्ध करनेका है। ये पाण्यक्षेके सामने दीनतापूर्ण क्यन नहीं कह सकता। संसारमें कोई भी सुरा सका रहनेबाला नहीं है, फिर राष्ट्र और बंध भी कैसे रह सकते हैं ? यहाँ को कीर्तिका ही ज्याजेन करना चाहिये और कॉर्जि युद्धके सिवा दूसरे किसी उपायसे नहीं मिल सकती। घरमें साठगर सोकर घरना श्रतिषक्षे किये बहुत बड़ा पाप है। को बढ़े-बढ़े यह करके वनमें या संवासमें दारीर त्याग करता है, वही महत्त्वको प्राप्त होता है। जिसका बुद्दापेके कारण इरिर करेर हो गया हो, रोग पीड़ा दे रहा हो, परिवारके लोग आस-पास बैठकर रोते हो, उस अवस्थामें दीनतायुक्त क्यन बोलकर बिलाप करते-करते प्राण त्यागनेवासा क्षत्रिय 'मर्द' कड़ताने योग्य नहीं है। अतः जिन्होंने नाना प्रकारके भोगीका परित्याग करके उत्तम गति प्राप्त की है, इस समय युद्धके द्वारा में उनके ही लोकमें जाड़िया । जिनके आचरण क्षेष्ठ हैं. जे संधानमें पीठ नहीं दिलानेवाले, शुरबीर, सत्यप्रतिप्र तथा नाना प्रकारके यह करनेवाले हैं, जिन्होंने इस्सकी शारामें अवसूब (यज्ञान) स्नान किया है, अनका खर्गमें निवास होता है। देवताओंकी संघायें वे बढ़े सम्पानकी दृष्टिसे देखे जाते हैं। देवता तथा संप्रामये पीठ नहीं दिखानेवाले शुरवीर किस मार्गसे जाते हैं, उसीसे में भी जाड़ेगा। मित्रों, भाइबों और दादाओंको परवाकर यदि मैं अपने प्राणोंकी रक्षा करी

तो निश्चय ही सारा संसार मेरी निन्दा करेगा। भला, मित्रों और भाइयोसे हीन होकर पाण्डवोंके पैरोपर पढ़नेसे जो राज्य मिलेगा, वह मेरे लिये किस कामका होगा ? इसलिये अब में अच्छी तरह युद्ध करके सर्गको ही प्राप्त करूँगा, इसके सिवा मुझे कुछ नहीं चाहिये।'

दुर्थोचनकी यह बात सुनकर सब क्षत्रियोंने उसकी प्रशंसा की और उसे बहुत धन्यकाद दिया।

सबने अपनी पराजयका शोक छोड़कर मन-ही-मन पराक्रम कानेकी दान ली। युद्ध करनेके विषयमें सबका एक निक्षय हो गया। सबके हृदयमें उत्साह भर गया। तत्यक्षात् सम योद्धाओंने अपने-अपने वाहनोकों विश्राम दे आठ कोससे कुछ कम दूरीपर जाकर डेरा डाला। वहाँ राजि विताकर दूसरे दिन कालकी प्रेरणासे वे पुनः रजपूनिकी ओर सोटे।

## राजा शल्यका सेनापतिके पदपर अभिषेक और भगवान् श्रीकृष्णका युधिष्ठिरको शल्यसे लड़नेके लिये आदेश

सञ्जय कहते हैं—महाराज ! हिमालयकी तराईमें अतः आप आज्ञा करे, हम किसे अपना सेनापति बनावें ? विश्राम करनेके समय सभी प्रधान-प्रधान बोद्धा एक स्वानपर इकट्ठे हुए। शल्य, वित्रसेन, शकुनि, अधावामा, कृपाचार्य, कृतवर्या, सुवेण, अरिष्ट्रसेन, धृतसेन तथा जयसेन आदि राआओने भी वहीं रात्रि किरापी वी। इन सब लोगोने एकजित होकर राजा शल्यके पास बैठे हुए दुर्योधनका विधिवार पूजन किया और युद्धके लिये प्रपादील होकर कहा—'राजन् । तुम किसीका सेनापति बनाकर शतुओंके साथ युद्ध करो; क्योंकि सेनापतिके संरक्षणये रहकर ही हम अपने वैरियोपर किजय पा सकते हैं।'

तब राजा दुवीधन रचपर सतार हो नहारबी असलामाके पास गया। असलामा पुरुकी समूर्ण कलाओंका जाता वा, संवासमें तो वह वयराजके समान जान पढ़ता था। सुर्यके समान तेजली और शुकावार्यके समान बुद्धिमान् था। उसमें सभी प्रकारके शुभ लक्षण थे, बहु प्रत्येक कार्यमें निपुण और वैदिक ज्ञानका समुद्र था। प्राप्तुओंको संगसे जीतनेवाला और स्वयं अन्तेष था। धनुकेंद्रके (इत, प्राप्ति, धृति, पृष्टि, स्मृति, क्षेप, अरिफेट्न, चिकित्सा, उदीपन और कृष्टि-इन) दस अङ्गोको तथा (दीक्षा, शिक्षा, आत्परक्षा और इसका साधन—इन) बार पादोंको ठीक-ठीक जानता बा। छः अङ्गोसवित बारों केटो तथा इतिहास-पुराणसम्प पञ्चम बेदका थी वसे पूर्ण ज्ञान था। उस महातपस्थीने कठोर व्रतीका पालन करके बड़े यत्रसे इंकरजीकी आराध्याकी थी। उसके पराक्रम और क्यकी कहीं भी तुलना नहीं भी। वह सम्पूर्ण विद्याओंका पारगायी, गुणोंका समुद्र तथा सबकी प्रदोसाका पात्र था।

उसके पास पहुँचकर दुर्घोधनने कहा—'आप हमारे गुरुके पुत्र हैं, इम सब लोगोंको आपका ही धरोसा है:



अक्टब्यनं कडा—हमलोगोर्ने राजा दाल्य ही अस ऐसे 👢 जो उत्तय कुल, पराक्रम, तेज, यदा, लक्ष्मी तथा समस्त सद्गुजोसे सम्पन्न हैं। ये ही हमारे सेनापति होने योग्य हैं। राजन् ! इन्होंको सेनाध्यक्ष बनाकर हम शतुओपर विजय पा सकते हैं।

होणकुमारके ऐसा कहनेपर सभी योद्धा राजा शल्यको घेरकर खड़े हो गये और उनकी जय-जयकार करने लगे। अब ज्होंने बड़े आवेशमें भरकर युद्धका निश्चय किया। राजा शल्य द्रोण तथा भीष्मके समान पराक्रमी थे, वे एक उत्तम रबपर बैठे हुए थे। दुर्योधन रधसे उतरकर उनके सामने भूमिपर सहा हो गया और हाथ जोड़कर बोला— जय हो, तुम विश्वीची रहो और सामने आये हुए समस्त



मित्रवत्सल ! आप शुरबीर हैं, इसलिये हनारी सेनाके अध्यक्ष चनिये।'

रामा शल्यने कहा कुरुएक ! यदि तुम मुझे सेनापतिका सम्मान दे रहे हो, तो मैं तुन्हारे कथनानुसार सब कुछ कर्मगा। मेरे प्राण, राज्य और धन सब कुछ तुम्हारा प्रिय करनेके लिये ही हैं।

दुर्योधन बोरग—मैं आपको अपना सेनापति खीकार करता है। जैसे स्वामी कार्तिकेयने युद्धपे देवताओंकी रक्षा की बी, उसी प्रकार आप भी हमारी रक्षा करिजये।

शल्यने कहा-दुर्वोधन । पेरी बात सुनो-रखपर बैठे हुए जिन श्रीकृष्ण और अर्जुनको तुम महारथियोमें श्रेष्ठ समझते हो, वे दोनों बाहुबलमें किसी तरह मेरी समानता नहीं कर सकते। यदि देवता, असुर और यनुष्योसहित सारा भूमण्डल ही मेरे विपक्षमें उठकर आ जाय तो में अकेला ही सबसे युद्ध कर सकता है, फिर पाण्डवोकी तो बात ही क्या है ? नि:सन्देह मैं तुन्हारी सेनाका संचालक बर्नुगा और ऐसा व्युह बनाऊँगा, जिसे शत्रु नहीं लॉप सकते।

तदनन्तर, राजा दुर्पोधनने शासीय विधिक अनुसार शल्यका सेनापतिके पद्घर अधिषेक किया। उनका अभिषेक होते ही आपकी सेनामें पहान् सिंहनाद होने लगा। तरह-तरहके बाजे बज उठे और महोदाके महारधी बड़े हर्षी भरकर राजा शल्यकी सुति करने लगे—'राजन् ! तुन्हारी



शक्तुओंका संहार करो। तुम तो देवता, असुर और यनुष्य-सबको युद्धमें परास्त कर सकते हो । इन मरणधर्मी सोमकों और मुज़योंकी तो जात ही क्या है ?'

इस अकार सम्मान पाकर महराज शाल्य पूरते नहीं समाधे। इन्होंने दुर्योधनने कहा—'राजन् ! आज मैं पाण्यजीसहित सपस्त पाञ्चालीका संहार कर डालुंगा अबवा स्वयं ही मरकर सर्गातीकको चला जाऊँगा। आज सन्पूर्ण पाञ्चन, श्रीकृत्या, सात्यिक, ग्रीपदीके पुत्र, पृष्टपुत्र, दिसायती तथा पाञ्चाल, चेदि एवं प्रभद्रक योद्धा मेरे पराक्रमपर दृष्टिपात करें, मेरे धनुषका महान् बल देखें। आज मैं पाण्डव-सेनाको चारो ओर घगा दुँगा। तुम्हारा प्रिय करनेके लिये, होणाचार्य, भीष्म तथा कर्णसे भी अधिक पराक्रम दिलाता हुआ रणभूमिमें विचरूंगा।'

महाराज ! जब शल्यका सेनापतिके पद्धर अभिषेक हो गया उस समय सभी सैनिक कर्गके मरनेका दुःल भूलकर प्रसन्त्रवित्त हो गये। आपकी सेनाका हर्षनाद सुनकर राजा युधिष्ठिरने सब क्षत्रियोंके सामने ही भगवान् श्रीकृष्णसे कहा—'माधव ! दुर्योधनने मदराज शल्यको सेनापति बनावा है और सब सेनाओंके बीच उनका विशेष सम्मान किया है। यह जानकर आप जो उचित समझिये, कीजिये; क्योंकि आप ही मेरे नेता और रक्षक है।'

यह सुनकर श्रीकृष्ण बोले—'धारत । मैं आर्तीयनके पुत्र



प्रत्यको बहुत अर्खी तरह जानता है। वे अत्यन पराक्रमी

और पहान् तेवली है, युद्ध करनेके विकित-विवित्र हेंग उन्हें मालूब है। मेरा तो ऐसा लवाल है कि भीषा, होण और कर्ण जैसे जोड़ा से वैसे ही महराज शल्य भी है। युद्धमें उनके लोहका दूसरा योखा मुझे आपके सिवा कोई नहीं दिखायी देता। इस भूमण्डकी कीन कहे, देवलोकमें भी आपके सिवा दूसरा कोई ऐसा वींन नहीं है, जो कोधमें भरे हुए महराज शाल्यको युद्धमें मार सके। दुर्वोधनने जिनका सत्कार किया है, वे शल्य अजेय वीर हैं, उनके मारे जानेपर आप कौरलोंकी विशाल सेनाको भी मरी हुई ही समझिये। मेरी बात मानकर आप इस समय महारखी शाल्यपर चढ़ाई कीजिये। मामा समझका उनपर ह्या करनेकी आवश्यकता नहीं है, इंडिय-धर्मको सामने रखका उन्हें मार ही डालिये। महारखी शाल्यको अमस्य मार डालिये।

यह कहकर भगवान् श्रीकृष्ण पाण्डवीसे सम्पानित हो विज्ञापके तित्रये अपने शिथिरमें चले गये। उनके जानेके चाद राजा युधिहिरने सब भाइयों, पाछालों और सोमकोंको भी विद्य किया। फिर सजने अपने-अपने शिविरमें सोकर राज बिलायी।

# शल्यके सेनापतित्वमें युद्धका आरम्भ और नकुलद्वारा कर्णके शेष तीनों पुत्रोंका वध

सजय कहते हैं—पहाराज ! यह रात बोत जानेपर दूर्योधनने आपके सब सैनिकोको आज्ञा हो—'अब सब महारथी तैयार हो जाये।' राजाको आज्ञा पाकर सारी सेना कवब आदिसे सुसज्जित हो गयो। बाते बजने लगे। धोद्धाओका सिहनाद होने लगा। उस समय मरनेसे बच्चे हुए आपके सैनिक मौतको परवा न करके रणभूमिको ओर कृब करते दिखायी देने लगे। महराज शल्पको सेनाका नायक बनाकर महारखियोंने सम्पूर्ण सेनाके कई विभाग किये और सबको युद्धभूमिने यवास्तान खड़ा किया। किर कृपाचार्य, कृतवर्मा, अखस्तामा, शल्य, शकुनि तबा अन्य राजाओने मिलकर यह शपब ली कि 'हममेंसे कोई भी अकेला होकर पाण्डवोंसे न लड़े, जो अकेला ही उनसे लड़ेगा अववा जो किसी लड़ते हुए योद्धाको अकेला होड़ देगा, उसे पाँच महापातक और पाँच उपपातक लगेंगे। इसलिये सब एक-दूसरेकी रक्षा करते हुए साथ खकर युद्ध करें।'

इस प्रकार शपस लेकर समस्त पहारवियोंने नहराजको आगे किया और बड़ी शीव्रताके साथ शतुओंपर बढ़ाई कर है। इसी तर पायव भी सेनाका बड़ा बनाकर पुरुष

इच्छासे कौरवॉपर चढ़ आये । उनकी सेना क्षुट्य हुए समुद्रकी

भाँति गर्जना कर रही थी। पाण्डवोका सिंहनाद सुनकर आपके पुत्रोंके मनमें भय समा गया। तब महराज शल्यने उन्हें धीरज वैधाया और सर्वतिभाइ नामक व्यक्त बनाकर पाण्डवोंके उपर भावा किया। उस समय वे सिम्बुदेशके घोड़ोंसे जुते हुए एक विशाल रक्यर विराजमान थे। उनके साथ महत्तेशके चीर तथा कर्णके अन्तेय पुत्र भी थे। उनके वाम भागमे तिगतीकी सेनासे विधा हुआ कृतवर्मा था। दक्षिण भागमे शक और यवनोंके साथ कृपाबार्थ थे। उद्या पृष्ठभागमें काम्बोलोको साथ लिये अकृत्वामा मौजूद था। मध्यभागमें दुर्वोधन था, जिसकी रक्षामें प्रधान-प्रधान कौरव लाड़े थे। वहीं सकृति भी था, जो पुक्तवारोंकी विशाल सेनासे थिए हुआ था। महारबी कैतन्त्व भी समूर्ण सेनाके साथ जा रहा था।

उधर पाण्डवाने भी मोर्चाबंदी कर रखी थी। उन्होंने अपनी सेनाको तीन भागोंमें बांटा था; उन तीनोंक अध्यक्ष थे—बृह्युप्र, शिरापकी और सात्यांक। इन लोगोंने शल्यको सेनापर याचा किया। तत्यक्षात् राजा युधिहिर भी शल्यका यथ करनेकी इकासे अपनी सेनाके साथ उन्होंपर जा बढ़ें। अर्जुनने कृतवर्मा और संज्ञप्रकोंपर चड़ाई की। भीमसेन और सोमकोंका कृपाचार्थपर धावा हुआ। नकुल-सहदेवने शकुनि तथा उल्कार आक्रमण किया। इसी प्रकार आपके पक्षके कई हजार सैनिक भी पाण्डवोंपर जा बढ़े।

गृतराष्ट्रने पूरा सञ्जय । भीष्य, होण तसा कर्णके मारे जानेके पश्चात् मेरे पुत्रोके तसा पाण्डयोके यास कितनी-कितनी सेना बच गर्वी भी ?

सक्रयने कहा—पहाराज । शल्यके संनापतित्वमें जय हमलोग युद्धके लिये उपस्थित हुए थे, उस समय हमारे प्रास्त ग्यारह हजार रथ, दस हजार सात सी हाची, दो लाल योड़े तथा तीन करोड़ पैदल थे और पायक्रवोक पास छः हजार रथ, छः हजार हाजी, दस हजार योड़े तथा एक करोड़ पैदल मौजूद थे। कस, इतनी ही सेना बल गयी थी और यही युद्धके लिये उपस्थित थी। प्रातःकाल सूर्योदय होते ही दोनों ओरके योदा एक-तूसरेको सार हालनेकी इच्छासे आने बड़े। किन तो दोनों दलोंसे अत्यन्त भयंकर युद्ध छिड़ गया। हजारों युड्सवार, पैदल, रथी और हाबासवार पराक्रम दिखाले हुए एक-दूसरेसे भिड़ गये।

महाराज ! पाष्प्रकोंकी मार पड़नेसे आपकी सैना जहाँ-की-तहाँ बेहोज हो-होकर गिरने लगी। घीमसेन और अर्जुनने आपके सैनिकोंको पृद्धित करके शङ्क बनावे और सिंहनाद करने लगे। इसी समय घृष्टपुष्ठ तथा शिलाब्दीने

वर्गराजको आगे करके दलवपर पावा कर दिया। पादीकुमार स्कूल और सब्देव भी आपकी सेनापर टूट पड़े। किर पाज्वतीने कौरव-सेनाको अपने बाणोसे बहुत पायल कर दिवा। अब कौरव-बाहिनी आपके पुत्रोके देखते-देखते बारो और भागने लगी। सबको अपनी-अपनी जान बजनेकी फिक पड़ गयी। लोगोने अपने प्यारे पुत्रो और भाइयोको छोड़ दिया; पितामहाँ और मामाओकी परवा न की, भाननो तवा अन्य सम्बन्धियोका भी लयाल नहीं किया। सब अपने योदों और हावियोको जल्यी-जल्यी हाँकते हुए पाग कड़े हुए।

रोनाको इस तरह भागती देल प्रतापी महराजने अपने साराधिसे कहा—'मेरे घोड़ोको शीधतापूर्वक आगे बढ़ाओ



और जहाँ ये राजा युधिहित रूढ़े हैं, वहीं मुझे से बत्से। आज संवादमें ये मेरे सामने ठहर नहीं सकते। सेनापतिकी आज़ासे सार्राधने उनके रक्षको राजा युधिष्ठिरके पास पहुँचा दिया। वहाँ पहुँचकर बड़े वेगसे आक्रमण करती हुई पाउड़वोको विज्ञाल सेनाको शल्पने अकेले ही रोक दिया। उस समय महराजको समरभूमिमें डटे हुए देख भागनेवाले कौरक-योद्धा भी मृत्युकी परवा न करके सीट आये।

इसी बीचमें नकुलने चित्रसेनपर याथा किया। वे दोनों योद्धा एक-दूसरेपर बाणोकी वर्षा करने लगे। दोनों ही अव्यक्तियाके ज्ञाता, बलवान् और रबद्वारा युद्ध करनेमें प्रबीण बे। दोनों एक-दूसरेका वथ करनेके लिये इतनेहीमें चित्रसेनने एक मल्ल मारकर नकुलका धनुष काट दिया । फिर तीन बाणोसे उसके ललाटको बीधकर अनेको तेज किये हुए बाणोंसे उसके घोड़ोंको यनत्येक भेज दिया।

ाजब धनुष कटा और रब टूट गवा तो वीरवर नकुल बाल-तलवार लेकर रथसे उतर पड़ा । अब उसने पैटल ही जित्रसेनपर आक्रमण किया । इस समय वित्रसेन उसके उपर बाणोकी बीधार करने लगा । किंतु नकुल विकात प्रकारसे युद्ध करनेवाला था, उसने चित्रसेनके बाणोको बालयर ही



रोककर नष्टकर दिया तथा सम्पूर्ण सेनाके सायने ही चित्रसेनके रवपर चड़कर उसने उसके कुण्डल और मुक्टमें सुद्रोभित मसकको धड़से अलग कर दिया। किनसेनका पस्तक रवके पीछे भागमें गिर पड़ा।

उसको परा हुआ देख पाण्डव-महारबी मिहनाद करने लगे। किंतु कर्णके महारबी पुत्र सुपेण और सत्वसेन तीले बाणोंकी वर्षा करते हुए नकुलपर टूट पड़े। उनके बाणोंसे मकुलका सारा शरीर बिध गया, तो भी वह नवा धनुव लेकर दूसरे रथपर सवार हो कोधमें भरे हुए यमराजकी धाँति समरमें इट गया। अब वे दोनों भाई नकुलके स्वके टुकर्ने-टुकड़ें कर डालनेकी चेष्टामें लगे । यह देख नकुलने हैंसते-हैंसते चार बाणीसे सत्यसेनके चारों घोड़ोको मार गिराया । फिर एक नाराच मारकर उसका धनुष भी काट डाला। तब सत्वसेनने

प्रयक्तरील होकर परस्पर प्रहार करनेका अवसर हैंद्र रहे वे । | दूसरा चनुष और दूसरा रव लेकर अपने भाईक साथ ही नकुलपर धावा किया और बाणोंकी झड़ी लगाकर उसे सब ओरसे डक दिया। नकुतने भी उनके बाणोंको रोककर दो-दो बाणोंसे क्षेत्रोको असग-असग बींध द्वाला । फिर ठन दोनोने भी नकुलको प्रावल किया और तीसे सावकोंसे उसके सारश्विको भी बींध इता । अत्र सत्यसेनने पृषक्-पृथक् वो बाल मास्कर नकुलका धनुष और उसके रबका इरला काट शता । तब नकुलने रधश्रति हाजमें तो और बहुत डीवे उठाकर सत्यसेनपर दे मारी। उसकी चोटसे सत्त्वसेनको छातीके संकड़ों दुकड़े हो गये



और वह प्राणहींन होकर जमीनपर जा पड़ा।

चाईको परा देख सुपेण क्रोधमें घर गया और नकुलके ज्यर बाणोकी वृष्टि करने रूगा । उसने चार सायकाँसे नकुलके बारों बोड़ोंको मार डाला, पाँचसे रचकी ध्वजा कार टी और तीनसे सारविको भी यमलोक पठा दिया। नकुलको रबाईन देख डोपरीकुमार सुतसोम दोइकर वहाँ आ पहुँचा। नकुल उसके रव्यप बैठ गया और दूसरा धनुव लेकर सुधेणसे युद्ध करने लगा। तदननार, सुषेणने नकुलको तीन और मुत्रसोमको उसकी धुनाओं तथा छातीमें बीस बाग मारे। क्य जो नकुताने कोधमें भरकर बाणोकी मारसे सुधेणको सब ओरसे इक दिवा और एक अर्धचन्त्राकार बाणसे उसका यसक काट गिराया। यह देख कीरव-सेना भवपीत होकर भागने लगी।

# शल्यका युधिष्ठिर और भीमसेनके साथ युद्ध, दुर्योधनद्वारा चेकितानका तथा युधिष्ठिरद्वारा दुमसेनका वध

सक्रय कहते हैं—महाराज ! उस समय सेनापति शल्यने आपकी भागती हुई सेनाको लड़ी किया और भयंकर सिंहनाद तथा धनुषको टंकार करते हुए ये शतुओंका सामना करनेके लिये डट गये। राजा शल्यसे सुरक्षित होनेपर कौरव-सैनिक निश्चित्त हो उन्हें चारों ओरसे धेरकर लड़े हो गये और युक्की इचासे शतुओंकी और बढ़ने लगे। उपरसे साखिक, भीमसेन और नकुल-सहदेष आदि पाण्डव-पोद्ध पुधिष्ठिरको आगे करके बढ़ आये और बोर-जेरसे सिंहनाद करने लगे।

तदनन्तर, अर्जुनने भी संशासकोका संहार करके कौरव-सेनापर धावा किया। इसी प्रकार भूष्ट्रसुम् आदि कीर भी तीले सायकोकी वर्ण करते हुए आपकी सेनापर जह आये। उनकी मार पहनेसे कोरव सैनिक मुर्चित हो गये। उन्हें दिशा और विदिशाओंका भी ज्ञान न रहा । पाण्यवीक बार्णोसे कौरव-सेनाके मुख्य-मुख्य बीर मारे गये। ऐसे डी आपके पुर्वाने भी पाण्डवपक्षके सैकड़ों और इकरों वीरोका संद्वार कर द्वाला । उस समय आयसकी मारसे दोनों ओरकी सेनाएँ अत्यन्त संतप्त एवं व्याकुल हो उठी। युद्ध करनेवाले सैनिक भागने लगे, हाथी विष्याद करने लगे। पैयल सिपाही कराहने और जिल्लाने लगे। समस प्राणियोंका भयेकर संहार होने लगा। पाण्डव बलवान् थे, वे जब प्रहार करते तो उनका निशाना कभी लाली नहीं बाता था; इसरिन्ये कौरव-सेना बहुत कह पाने लगी । आयकी सेनाको हेवामें पड़ी देख राजा शल्य उसका ढद्धार करनेके लिये आगे बढ़े। पाण्डब भी महराजके पास पहुँचकर उन्हें तीनो बाणोसे बीधने लगे।

तब महाबली महत्तरेशने युधिष्ठिरके सामने ही सैकड़ों तीले बाण मारकर पाण्डव-सेनाका संदार आरम्भ किया। उस समय भाँति-भाँतिके अपशकुन होने लगे। पर्वतांसदित पृथ्वी डोलने लगी। धीरे-भीरे युद्धका रूप बड़ा पर्यकर हो गया। महाबली शल्यने ब्रीपदीके सब पुत्रको, नकुल-सहदेवको और भृष्टपुत्र, शिलपदी तथा सात्यकिको बींच डाला। उन्होंने इनमेसे प्रत्येक वीरको दस-दम बाण मारे। तत्पद्धात् शल्यने बाणोंकी झड़ी लगा दी। फिर तो प्रमदक तथा सोमक क्षत्रिय हजारोकी संख्यामें गिरते दिखायी देने लगे । उनके साधकोकी चोट लाकर कितने ही हाथी, घोड़े, फैटल और रखीं घोड़ा धरातायी हो गये । कितनोको पूर्छा आ गयी और बहुतेरे बीलने-किल्छाने लगे । उस समय महाबली महनरेश सिंहके समान खाड़ रहे थे ।

इल्लिके वाणीसे पीड़ित हुई पाण्डव-सेना रक्षाके लिये पहाराज पुधिष्ठिरके पास भाग गयी। इस प्रकार सेनाको कुबलकर वे युधिष्ठिरको पीड़ा देने लगे। यह देख युधिष्ठिरने तीड्ण बाणोंकी वर्षों करके शल्यको आगे बढ़नेसे रोक दिया। तब शल्यने उत्पर एक भयंकर बाण चरमया। वेगसे एटा हुआ वह बाण युधिष्ठिरको घाणल करके पृथ्वीपर जा पड़ा। अब भीमसेनको क्रोथ खड़ा। उन्होंने शल्यको सात बाण मारकर बाँध बाला। इसी तरह सम्देकने पाँच और मकुलने दस बाणोंसे उन्हें पायल किया। ग्रेपदीके पृथेने भी बड़े केमसे उत्पर बाणोंकी वृष्टि की।

इलन्यको बाण-वर्षासे पीड़ित होते देख कृतवर्षा, कृपाचार्य, सनुरू, प्रकृति, अश्वत्यामा तथा आपके पुत्र—मे सब एककिंग होकर उनको रक्षा करने रुगे । कृतवर्माने तीन वाणीसे भीषसेनको बीच डाला । फिर वाणीकी बोछारसे पृष्टपुत्रको पायल कर दिया। शकुनिने होपदीके पुत्रोका नवा अश्वन्यामाने नकुलसङ्ग्रेकका सामना किया। दुर्योधन क्रीकृत्या और अर्जुनके मुकाबलेमें सड़ा हुआ और अपने वाणींसे उन दोनोको बीचने लगा। इस प्रकार आपके पक्षके योद्धओं और प्रश्नुओंमें सैकड़ों इन्द्र-पुद्ध हुए। सभी भयंकर और विचित्र थे। तदनसर, महराज शक्यने सहदेवके घोड़ोको मार कला। तब सहदेवने घी ठलकार उठायी और प्रात्यके पुत्रका सिर धड़से अलग कर दिया। उधर अञ्चलामाने किवित् पुसकराकार ग्रीपदीके पुत्रोमेसे प्रत्येकके दस-दस बाण मारे और कृतवमनि भीमसेन्के घोड़ोंको यमलोक पटा दिया। घोड़ोंके मरनेपर भीससेन रबसे जर पड़े और हाबमें कालदण्डके समान गदा लेकर क्होंने कृतवर्गाक मोड़ों तथा रककी धनियाँ उड़ा दीं। कृतवर्मा उस रक्षसे कृदकर भाग गया।

इधर, शल्य भी सोमक और पाष्ट्रम योदाओंका संहार करते-करते तीखे वाणोसे मुधिष्ठिरको पीड़ा देने लगे। यह देख भीमसेन कडके समान गटा लिये शल्यपर टूट पड़े और उनके चारों घोड़ोंको मार गिराया । तब शल्यने कुपित होकर । जरा भी छबराहट नहीं हुई । वे दोनों जब एक-दूसरेपर गदाका



भीपसेनकी छातीयें तोमरसे प्रहार किया । इससे उनका कवच कट गया और तोमरसे छाती छिट् गयी । किंतु भीमसेन इससे तनिक भी विचरित नहीं हुए। उन्होंने वहीं तोवर अपनी छातीसे निकालकर महराजके सारचिकी छातीपर दे मारा । उसके प्रहारसे सारधिका वर्ग विद्योगें हो गया और बह रक्त-बमन करता हुआ राजाके सामने ही गिर पड़ा । महराज रथ छोड़कर दूर हट गये और लोड़ेकी गद्य हाबमें लेकर अविचल भावसे खड़े हो गये। भीयसेन भी बहुत बड़ी गटा लेकर शल्यपर टूट पड़े। महाराज । संसारमें महराज शल्य अथवा यदुनन्दन बलरामजीके सिवा दूसरा बोई ऐसा योदा नहीं है, जो गदाधारी भीमका लेग सह सके। इसी तरह शल्यकी गदाका बेग भी भीमसेनके सिवा दूसरा कोई नहीं सह सकता था। उन दोनोंने युद्ध छिड़ गया। महराजने अपनी गदासे भीमसेनकी गदापर जब जोट की तो वह प्रत्वतित-सी हो डठी, उससे आगको रूपटे निकलने सर्गो । इसी प्रकार भीमसेनकी गदाके आपातसे शान्यकी गदा भी अङ्गरे बरसाने लगी—यह देख सबको बड़ा आश्चर्य हुआ। गदाकी मारसे एक ही क्षणमें दोनोंके प्ररीर बावल हो गये, दोनो ही लोहुलुहान हो उठे । महराजकी गदासे कार्ये और दाये धागमें अच्छी तरह चोट खानेपर भी महाबाह भीमसेन विचलित नहीं हुए। पर्वतके समान स्थिर भावसे खड़े रहे। इसी तरह भीमकी गदाका बारंबार आधात होनेपर भी शल्पको



प्रहार करते थे, उस समय बारो दिशाओंमें क्लंपातके समान आवाज सुनायी देती थी। इन दोनोंका पराक्रम अलोकिक था। वे तज़ते-लढ़ते आठ कदम आगे बढ़ आये और लोईके इंडे उठाकर एक-दूसरेको मारने लगे। उस समय परस्पर बहार करते हुए दोनों बीर मध्यक्ताकार विचरने और अपना-अपना विशेष कौशल प्रदर्शित करते थे। इसके बाद वे पुन: गळाएँ उठाब्दर परस्पर प्रहार करने लगे। इस वरह लड़ते-लड़ते जब अच्छी तरह बायल हो गये तो दोनों एक ही साथ रजभूमिये गिर पड़े। उस समय दोनों पक्षकी सेनाओंने हाहाकार मब गया । भीम और इल्य— दोनोंके मर्गस्थानोमें गहरी चोटें लगी थीं, इसलिये दोनों ही अत्यन व्याकुल हो गये थे।

इतनेहीमें कृपाचार्य आये और शक्यको अपने रधमें किटाकर तुरंत रणधूमिसे बाहर ले गये। इधर धीमसेन पलक मारते-मारते होशमें आकर उठ खड़े हुए और गदा हाथमें ले महराजको युद्धके लिये ललकारने लगे। तब आपके सैनिक नाना प्रकारके अस-शस लेकर पाण्डवसेनापर टूट पड़े। आपकी सेनाको आगे बढ़ती देख पाष्पव-योद्ध भी सिंहनाद करते हुए दुर्योधन आदि कौरवॉपर चढ़ आये। उस समय आपके पुत्रने एक प्रास मास्का चेकितानकी छाती चीर डाली, यह खूनसे नहा उठा और प्राणहीन होकर रचकी बैठकमें गिर पद्म ।



यह देश पाण्डम महारबी आगकी सेनापर बाग-कर्ष करने लगे तथा कृपाचार्य, कृतवर्मा और शकुनि—ये महराजको आगे करके धर्मराज बुधिहिरसे युद्ध करने लगे।

क्षण्यने पुविद्वितको मार द्वाप्तनेकी इक्षासे उन्हें तीखे बाणीसे बीध द्वाला। तब पुविद्वितने भी मुसकराते हुए जीदह नाराव हाबमें किये और उनसे क्षण्यके मर्मस्थानीको बीध द्वाला। अब क्षण्य क्रोधमें भर राये। उन्होंने राजा पुविद्वितकी प्रगति रोक दी और अनेकों बाणीसे उन्हें पायल कर दिया, पुविद्वितने भी तेज किये हुए सायकोसे क्षण्यको घायल किया; किर बन्द्रसेनको सत्ताईस और उनके साराधिको नौ बाणीसे घायल करके द्वुमसेनको चीसठ बाजोसे मार द्वाला।

वक्रश्चकके मारे बानेयर शल्यने पश्चीस मेदि-योद्धाओका समाया कर डाला; फिर सम्प्रकिको पश्चीस, भीमसेनको पाँच तका नकुल-स्त्रहेवको सौ बागोसे घायल कर डाला। राजा शल्य जब इस प्रकार रणपूर्मिमें विचर रहे से, उस समय उनके ऊपर युधिष्ठिरने अनेको तीकृण बाणोंका प्रहार किया। साथ हो उनके रथकी व्यवा भी काट दी। व्यवा गिरी हुई देख शल्यको बढ़ा कोच हुआ और वे शहुओपर बाणोंकी बीखार करने लगे। उन्होंने सारविक, चीच, उक्कम और सहाय—इनमेसे हर एकको प्रीच-पाँच बाणोंसे घायल कर दिया। फिर पुधिष्ठिरकी छातीपर बाणोंका बाल-सा फैलाकर उन्हें खुच पीढ़ित किया।

#### राजा शल्यका पराक्रम, अर्जुन-अश्वत्यामाका युद्ध तथा राजा सुरथका वध

सजय कार्त हैं—महाराज ! महराज हाल्य जब युधिष्ठिरको पीड़ा देने लगे, उस समय सात्यकि, भोमसेन, नकुल और सहदेवने आका शल्यको धेर लिया और उन्हें वीधना आरम्भ कर दिया। भीमसेनने शल्यको पहले एक और फिर सात बाणोंसे घायल किया। सात्यकिने उन्हें सो बाण सारकर सिंहके समान गर्जना की। नकुलने पाँच और सहदेवने सात बाणोंसे शल्यको बीधकर पुन: सात सायकोसे घायल किया।

इन महारवियोंसे पीड़ित होकर थी शूरवीर शल्य राजरें इटे रहें। उन्होंने सात्यिकको पश्चीस भीमसेनको तिहतर और नकुलको सात वाणोंसे बींच दिया। इसके बाद सहदेवके बाणसहित धनुषको काटकर उसे इकीस साथकोसे पायल किया। सहदेवने भी दूसरा धनुष लेकर मानावीको पाँच बाण मारे। फिर एक बाणसे उनके सारविको घायल किया, इसके बाद पुनः तीन बाण मारकर शल्यको पीड़ित कर दिया । तदानार, भीमसेनने सत्तर, सात्यकिने नौ तथा धर्मराजने साठ बाण मारे । फिन शल्यने भी प्रत्येकको पांच-पांच बाम मारकर बीध झटा ।

तब सात्यकिने क्रोधमें भरकर शल्यपर तोमरका प्रहार किया, भीमसेनने सर्पके समान नाराच चलाया, नकुलने शांक क्षेत्री और सहदेवने यदा तथा धर्मराजने शतग्रीका बार किया। इस तरह पाँच वीरोंके चलाये हुए पाँच अस्त एक ही साथ शल्यकी और छूटे, किंतु शल्यने अपने शस्त्रोंसे यास्कर उन सकको पीछे हटा दिया और सिंहके समान गर्जना की।

शकुकी यह गर्जना सात्यकिसे नहीं सही गयी। उन्होंने दो खाणोंसे महराजको और तीनसे उनके सार्श्यको बीध हात्य। तब शत्यने कोधमें भरकर पाण्डलपक्षके उन सभी महारक्षियोंको दस-दस बाग मारे। इस प्रकार शत्यके हारा बाह्य पाकर वे महारबी अब उनके सामने नहीं ठहर सके। महराजका यह पराक्रम देखकर दुर्योधनने समझ लिया कि अब पाण्डव, पाञ्चाल तथा सुक्रय-बीर मरे हुएके ही समान हैं।

तदनसर, धर्मराज युधिष्ठिरने एक क्षुप्रके द्वारा शल्यके सक्तरक्षकको मार डाला। यह देख शल ने बायोकी इस्झें लगाकर पाण्डय-सैनिकोंको आन्कादित कर दिया। उस समय राजा युधिष्ठिर सोधने लगे कि 'आजके युद्धमें मैं धरावान् श्रीकृष्णकी कड़ी हुई (शल्यको मार डालनेकी) बात कैसे पूर्ण कर सकता हूँ ? कहीं ऐसा न हो कि घडाउन क्रोधमें भरकर मेरी सारी सेनाका ही संहार कर छले ?' वे इस प्रकार विचार कर ही रहे थे कि थोड़े, हाबी तबा रिविधोकी सेनाके साथ पाण्डय-सैनिक वहाँ आ पहुँचे और महराजको सब ओरसे पीड़ित करने लगे।

किंतु महराज शल्यने पाण्यवीद्वारा की हुई अख-क्यांको शान्त कर दिया। इसके बाद हमलोगोंने राजा शल्यकी बाणवृष्टि देली। उनके बाण आसमानसे गिरती हुई टिड्डियोंके समान जान पड़ते थे। उस समय आकाश सायकोसे उसाउस घर गया था तथा धना अन्यकार छा जानेके कारण पाण्डवोंकी या हमारे पक्षकी कोई भी बस्तु सुझ न्हीं पढ़ती थी। महराजकी बाण-क्यांसे पाण्डब-सेनाको क्विबटिन होती देख सबको बड़ा आश्चर्य हुआ। युधिहिर तथा भीमसेन आदि महारखी यद्यपि बहुत धायल हो चुके थे, तो भी वे उस युद्धमें शल्यको छोड़कर न जा सके। उनसे एक्ते ही रहे।

तूसरी और, अश्वत्यामा तथा उसके पाँछे जलनेवाले जिगर्त देशके महारिवयोने बहुत-से बाज मातका अर्जुनको धायल कर दिया। तब धनक्रयने तीन बाजोसे झेजकुमारको और दो-दो बाजोसे अन्य महारिवयोको बींच झला। तत्पश्चात् उन्होंने पुनः बाज बरसाना आरम्य किया। इससे आपके पक्षके घोद्धा बहुत घायल हो गये। इसके बाद उन्होंने भी इतनी बाज-वर्षा की कि अर्जुनके त्यकी बैठक घोड़ी ही देरमें भर गयी। श्रीकृष्ण और अर्जुनके सारे अङ्ग बाजोसे विंध गये—यह देल आपके सैनिकोंको बढ़ा हुई हुआ।

महाराज ! उस समय आफ्के योद्धाओंने अर्जुनकी जो दशा की, वैसी न तो पहले कभी देखी गयी और न सुनी ही गयी थी। उनके रथमें सब ओर विकिन्न पंस्तेजले बाज धैसे हुए थे। उदन्तर, अर्जुन भी आपकी सेनापर बाज-वर्षा करने लगे। उनके नामाक्षरोंसे अङ्कित बाजोंकी मार काते हुए कौरव सैनिकोंको सब कुछ अर्जुनमय ही प्रतीत होने लगा।

अर्जुनकर्या आग आपके योद्धासपी ईयनोंको खड़े बेगसे प्रस्म करने लगी। सायकोंको बोटसे बचानेके लिये जिनपर लोईके आबरण पड़े हुए थे, ऐसे-ऐसे दो हजार रबॉका अर्जुनने जिस्त्रंस कर डाला। जैसे प्रलयकालीन अग्नि इस कराकर जगत्को दश्य करके यूपरहित होकर दमकने लगती है, उसी प्रकार पार्थ भी शत्रुओंका संहार करके देवीप्यमान हो रहे थे।

पाण्डुनन्दनका यह पराक्रम देश अञ्चल्यामाने सामने आकर उन्हें आगे बढ़नेसे रोका। किर तो उन दोनोंमें भीनण बाज-वर्षा होने लगी और बढ़ुत देशक एक-सा ही युद्ध बस्तता रहा। फिर अञ्चलामाने वारह बाणोसे अर्जुनको और दससे श्रीकृत्याको बाँच बाला। तब अर्जुनने भी हैसकर गाण्डीवको टेकार की और बाणोसे गुरुपुत्रकी पूजा करके उसके घोड़ों और सार्राधको मार बाला। अब अञ्चल्यामाने उसी रबया लड़ा हो एक लोहेका मुसल लेकर उसे अर्जुनपर दे मारा, किन्तु अर्जुनने सहसा उसके सात टुकड़े कर बाले। यह देश बोणकुमारने कुपित हो अर्जुनपर एक भयंकर परिचका प्रहार किया; परंतु पार्चने पाँच बाण मारकर उसके भी टुकड़े-टुकड़े कर बाले। साथ ही तीन भलकोसे बोणकुमारको खुख प्राचल किया।

अर्जुनके प्रहारसे अत्यन्त आहत हो जानेपर भी होणकुमारको प्रवराहट नहीं हुई, यह अपने पुरुवार्थका धरोसा करके रणमें इटा रहा और प्रस्नाल देशके महारधी सुख्या बाजोकी वर्ष करने लगा। सुरब भी अहत्वामाकी ओर देझ और उसके ऊपर बाणोकी बीक्रार करने लगा। यह देख अग्रत्यामाको बढ़ा क्रोध हुआ, उसकी भीहोंमे तीन जगह बक्त पड़ गये। अब उसने बनुषपर कालदण्डके समान भवेकर नाराच खड़ाया और उसे मुरधको लक्ष्य करके क्षेद्र दिया। वह नाराच सुरधकी हाती छेदकर भीतर पुस गया और सुरब प्राणहीन होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा । वीरवर सुरबके मारे जानेपर अश्वत्थामा उसीके रथपर जा बैठा और संदाप्तकोंकी सेना साथ लेकर अर्जुनसे युद्ध करने रूपा। दुपहरीका वर्क्त था, उस समय अर्जुनका शत्रुओंके साथ महान् संप्राम हुआ, जो यमलोककी आबादी बढ़ानेवाला बा। वहाँ कौरव-योद्धाओंका पराक्रम देखकर तथा उनके साथ जो अर्जुन अकेले ही युद्ध कर रहे थे, इसको लक्ष्य करके हमलोगोंको बड़ा आश्चर्य हो

#### शल्यका पराक्रम तथा शल्यके साथ युधिष्ठिरका युद्ध

सञ्जय कहते हैं—पहाराज ! एक ओर दुर्योधन और धृष्टद्मुम्रमे महान् संज्ञम छिदा बा, जिसमें बाणों और शक्तियोंका ही अधिक प्रहार हो रहा था। दोनों ही ओरमें सायकोंकी सहस्रों धाराएँ जरम खी थीं। पहले दुर्योधनने ही धृष्टद्मुम्रको पाँच बाण पारे, तब धृष्टद्मुम्रने भी सत्तर बाण मारकर दुर्योधनको विशेष पाँड़ा पहुँचायी। यह देश उसके भाइग्रोने बहुत बड़ी सेनाके साथ आकर धृष्टद्मुमको चारों ओरसे धेर लिया। धिर जानेपा भी यह अख-मंज्ञासनमें अपने हाथोंकी फुर्ती दिखाता हुआ युद्धमें निर्भय किया रहा था।

दूसरी ओर दिखायी अपने साथ प्रधाकांको सेना रेकर कृपायार्थ और कृतवर्गासे युद्ध कर रहा था। वहाँ भी प्राणोकी बाजी लगाकर भर्षकर संप्राम हो रहा था। इपन, राजा द्वारण बाणोको इस्ही लगाकर सारवर्गित तथा भीमसेनसहित समझ पाण्यवोको पीड़ित कर रहे थे। साथ ही वे नकुल और सहदेवसे भी भिड़े हुए थे। जब दल्प अपने बाणोसे पाण्यय-महारवियोको आहत कर रहे थे, उस समय उन्हें कोई अपना रक्षक नहीं दिखायाँ देता था।

इसी समय भूरबीर तकुलने अपने मामा (शल्य) पर बड़े बेगसे घावा किया और बाणोकी वर्षांते उन्हें आच्छादित कर दिया। फिर हैसते-हैंसते उसने इस बाणोसे शल्यकी छाती



हेद हाली। अपने भानजेके हारा पीड़ित होकर शल्य भी उसे तीले बालोका निज्ञाना बनाने लगे। यह देख राजा युधिष्ठिर, भीगसेन, सात्वांक और माडीनन्दन सहदेव शल्यपर दूट पढ़े। सेनापति शल्यने तुरंत ही उन सबका सामना किया। उन्होंने युधिष्ठिरको तीन, भीमसेनको पींच, सात्यांकको सौ और सहदेकको तीन बाणोसे बींच डाला।

इसके बाद महराजने शुरप्र मारकर नकुलके धनुषको काट दिया। तब नकुलने तुरंत ही दूसरा धनुष लेकर राज्यके रकको वाणोसे घर दिया। साथ ही, युधिष्ठिर और सहदेवने भी उनको छातीमें दस-दस बाण मारे। फिर भीमसेनने साठ और सात्यकिने दस सायकोसे उन्हें पायल कर दिया। अब महराजने जोधमें भरकर सात्यकिको पहले नौ और फिर सकर बाणोसे बींच झाला। इसके बाद उसके धनुषको काटकर रखके घोड़ोंको भी मौतक पाट उतार दिया। तत्यकात् उन्होंने नकुल, स्रादेव, भीमसेन और पुष्पिष्ठरको भी दस बाणोसे घायल किया। इस महान् संज्ञानमें मैंने प्रारम्का अन्त्य पराक्रम देखा। वे अकेले ही पाण्डवोंके समक्त घोड्यअंकि साथ युद्ध कर

तहनन्तर वे युधिहिरके बहुत निकट आ गये और उन्हें अपने बाणोंसे पीड़िन करके पुनः भीमपर टूट पड़े। उस सथय राजा शल्यकी पुत्री तथा अस-संचालनकी कुसलता देखकर आपके तथा शत्रुपक्षके योद्धाओंने उनकी बहुत प्रशंसा की। शल्यके बाणोंसे अत्यन्त घायल होकर जब पाणाव-योद्धा बहुत कष्ट पाने लगे तो युधिष्ठिरके पुकारने और यना करनेपर भी वे युद्धका मैदान छोड़कर भाग बले। इससे धर्मराजको बड़ा अपर्ष हुआ, उन्होंने निश्चय कर लिया कि 'मेरी किजय हो या मृत्यु, युद्ध अवश्य करूँगा।' फिर तो वे अपने पुरुवार्थका परोसा करके शासको बाणोसे पीढ़ित करने लगे तथा भगवान् श्रीकृष्ण और अपने सब धाइयोंको बुलाकर बोले—'मैं अपने पनकी बात बताता है। मेरे पहियोंकी रक्षा करनेवाले माडीकुमार नकुल और सहदेव अब क्षत्रियधर्मको सामने रहाकर अपने मामासे अच्छी तरह रुद्दे; आज या तो शस्य मुझे मार डालेंगे या में ही उनका क्य करूँगा। मेरी इस बातको तुपत्वेग सत्य समझो । इस समय पहियोकी रक्षाका सात्वीक और धृष्टग्रुम्रपर रहा। सात्यीक ट्रांचे पहिचेकी रक्षा करे और धृष्टद्वम्र बायेंकी। अर्जुन पृष्ठभागकी रक्षामें रहें और भीमसेन मेरे आगे-आगे बले । अहत्वामा, कृपाचार्य और कृतवर्मा आपके पुत्रको बचानेके



ऐसी व्यवस्था हो जानेपर मैं इस महासवरमें झल्पसे अधिक प्रवस्त हो जाडेंगा (

राजाको आज्ञा पाकर समने वैसा ही किया; क्योंकि संभी उनका प्रिय करनेवाले से। फिर तो पाण्डव-सेनायें बड़ा उत्साह छ। गया। पाञ्चाल, सोमक और पत्रदोद्दीय सीर आयन हर्षेये घर गये। युधिक्वित्ने 'विजय अववा मृत्यु'की प्रतिज्ञा करके महराजपर चढ़ाई की। उस समय शह और धेरियाँ ककरे लगी। पाझाल बोद्धा सिंहनाद करते हुए महराज्यर टूट यहे। परंतु आयके पुत्र दुर्योधन तथा महराज शल्यने उन्हें आगे बढ़नेसे रोक दिया। अब प्रारुप युधिद्विरपर वाणोंकी बौद्धार करने लगे । दुर्घोचन भी सायकोंकी वर्षा करता हुआ अपनी आग्र-विद्याका परिचय देने लगा।

उस समय भीगसेन दुर्योधनसे भित्र गये। पृष्टपुत्र, सात्यकि, नकुल और सहदेवने शकृति आदि वीरोका सामना किया । फिर तो धमासान युद्ध होने लगा । दुर्वोधनने थीमसेनकी ध्वजा काट दी। उनके धनुषके टुकडे-टुकडे कर डाले। तब भीमसेनने शक्तिका प्रहार करके दुर्पोधनकी छाती छेद हाली। वह मूर्चित होकर रचकी बैठकमें गिर पड़ा। दुर्योधनके मोहाकन्न हो जानेपर भीयने हुएउसे उसके सारविका सिर धड़से अलग कर दिवा। सारविके मरते ही उसके घोड़े जोरसे थाने, उस समय हाजकार मच नवा। फल्क्से उनके रचकी व्यता भी काट डाली। यह देखकर



किये खेडे।

उचर, युचिहिर तेज किये हुए घल्लोंसे हजारों कौरव योद्धाओंका संक्रार करने लगे। वे क्रिस सेनाकी और जाते उसीको बाजोसे मार गिराते थे। घोडे, सारथि, काल और रबके सहित रवियोंका, पुहसवारोसहित घोड़ोंका तका इजारी पैक्लोंका उन्होंने सफावा कर द्वाला। फिर वारों ओर बाजोंकी झड़ी लगाते हुए थे महराज दलचकी ओर वेडे।

युधिष्ठिरका ऐसा पराक्रम देश आपके सभी सैनिक वर्रा उठे। केवल शल्यने इनका सामना किया। वे दोनों क्रोधमें भरकर राह्न बनाते और एक-दूसरेको ललकारते तबा हराते हुए पास आ गये। फिर फ़ल्पने अपने बाणोंकी बीछारसे युधिष्ठिरको दक दिया तथा युधिष्ठिरने भी शल्यपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। उसी समय उन दोनों बीरोको देखकर समस्त सैनिक इस बातका निश्चय नहीं कर सके कि 'इनमेंसे किसकी विजय होगी।'

इसी बीचमें शल्यने युधिद्विरको सौ बाण मारे और उनका धनुष भी काट दिया। तब युधिष्ठिरने दूसरा धनुष लेकर शान्यको तीन सौ बाणोंसे बीध डाला और क्षुरप्र मास्कर उनके धनुषको भी साधित कर दिया। फिर दो बाणोंसे उनके पार्डरक्षक तथा सारविको मौतके घाट उतारकर एक

दुर्योधनकी सेनामें भगदइ पढ़ गयी। महराजको इस विधिपूर्वक सजाये हुए दूसरे रायपर बैठकर पूनः उनका दुरवस्थामें पढ़े देल असत्थामा दोड़ा आया और उन्हें अपने | सामना करने आ गये । शल्यके रचपर निशाना बेधनेवाली रथमें बिठाकर बड़ी तेजीके साथ भाग गया। उस समय प्यानि भी बी, जिसे देखते ही शत्रुओंके रोंगटे खड़े ही युधिष्ठिर सिंहके समान गर्जना काने लगे और मदराज शहय | जाते थे।

#### शल्यका वध

सज़य काते हैं - तदनत्तर, मद्रराज शल्य पेघके समान बाणोंकी वर्षा करने लगे। वे सात्यकिको दस, भीनसेनको तीन तथा सहदेवको भी तीन बाजोंसे घायल करके युधिष्ठिरको पीड़ित करने लगे । शल्यने धर्मराजकी छातीमे सूर्वे और अभिके समान तेजस्वी बाणका प्रदार किया। तब युधिष्ठिरने भी सावधानीके साथ बाण मारकर महराजको बीध हाला। उसकी बोट लाकर वे मुख्तित हो गये। किर बोही ही देर बाद जब उन्हें चेत हुआ तो उन्होंने युधिश्चरको सौ बाण मारे । अब मुधिश्चरने भी नी सावजीरी राज्यको छाती छेद डाली और छ: बाण मारकर उनका कैंवच भी कट दिया। यह देख मदराज शान्वने हो सायकोसे युचिहिस्के धनुषके दो टुकड़े कर दिये। तब युधिष्ठिरने दूसरा अयंकर धनुष हासमें लिया और शल्पको सब ओरसे बींच डाला। इरल्यने भी नौ बाण मारकर युधिष्ठिर और धीयसेनके कवन काट दिये और उनकी भुजाओंको भी विदीर्ण कर हाला फिर शान्यने एक भूराकार बाणसे युधिष्ठिरका धनुष काट



द्याला और कृपाचार्यने उनके सार्राधको यमलोक भेत्र दिया। इतना ही नहीं, शल्पने उनके बारों घोड़ोंको भी योतके घाट उतार दिया। तत्पश्चात् उन्होंने युधिष्ठिरके सैनिकोका संहार आरम्य किया।

राजा युधिष्ठिरकी ऐसी अक्तवा देख भीमसेनने बड़े बंगसे बाग मारकर जल्पका धनुष काट डाला और दो सायकोसे सर्व उन्हें भी विद्रोप बोट पहुँबायी। फिर एक बाणसे उनके सारविका सिर धड़से अलग करके चारी घोड़ोंको भी यमलोक पहुँचा दिया। उस समय महराज इल्प हासमें बाल-तलवार लिये रक्षमें कृद पड़े और नकुलके रचकी इंचा (हरसा) काटकर राजा युधिष्ठिरकी और होड़े। राजा शल्यको पुचित्रिएके रूपर धावा करते देख पृष्टबुष्न, डोफ्टोके पुत्र, शिरापकी तथा सात्यकि सहसा उनपर टूट पहे।

तदनचर, भीमसेनने नौ बाणोंसे शल्यकी बालके दुकर्ज-दुकर्ज कर दिये और एक भारत मारकर वनकी तलवार भी काट डाली। फिर अत्यन्त हर्षमे भरकर आपकी सेनामें विकासे हुए वें जोर-जोरसे सिंहनाद करने लगे। उनको धर्मकर गर्जना सुनका खुनसे लक्षपथ हुई आपकी सेना मूर्जित-सी हो गयी, उसे दिशाओंका भी भान

तत्पश्चात् शल्य युधिष्ठिरकी ओर बढ़े और युधिष्ठिर शल्यकी ओर । युधिष्ठिरने भगवान् श्रीकृष्णके कथनानुसार यन-ही-यन प्रान्यके अधका निक्षय किया और रक्षनदित सुवर्णयय दण्डवाली एक शक्ति हाथमें ली। फिर कोधसे जलती हुई असि वठाकर उन्होंने महराजकी ओर देखा। उस समय ग्दराज ज्ञल्य धर्मराज युधिष्टिरकी दृष्टि पड्नेसे भस नहीं हो गये—वहीं सबसे बड़े आश्चर्यकी बात मालूम हुई। तदनत्तर, युधिष्ठिरने उस दमकती हुई भयंकर शक्तिको महराजके क्या बड़े वेगसे बलाया; जोरसे फैंकनेके कारण उससे आगकी चिनगारियाँ छूटने लगी। पाण्डवीने चन्दन, माला और उत्तम आसन आदिके द्वारा सदा ही उस शक्तिकी पूजा की बी, वह प्रलचकालीन अग्रिके समान प्रन्तलित तथा अचर्वा अङ्गराद्वारा उत्पन्न की हुई कृत्याके समान भयंकर

थी। उसमें जलबर, बलबर तथा नमबर जोटोंको भी बरुपूर्वक नष्ट करनेकी शक्ति थी। विश्वकमानि ब्रह्मक्योंदि नियमोंका पालन करके उसका निर्माण किया था, वह ब्रह्म-ब्रेडियोंका विनाश करनेवाली और लक्ष्य बेधनेने अब्बूक थी। बल और प्रयक्तके द्वारा उसका बेग बहुत बढ़ गया था। युधिष्ठिरने उसे भयंकर मन्त्रोंसे अभिमन्त्रित करके बड़े कर्के साथ अपने शतु मद्रराजपर छोड़ा था। एक तो वह पूरा बल लगाकर छोड़ी गयी थी, दूसरे उसकी शांतको रोकना किसीके लिये भी असम्भव था, तो भी उसकी छोट सहनेके लिये मद्रराज शस्य गरज उठे। किंतु वह शक्ति उनको छाती छेदनी हुई शरीरके ममस्यानोंको किरीण कर पृथ्वीये सना गयी और राजाका विशाल यह भी अपने साथ ही लेती



गयी। उनका सारा अङ्ग क्रिज-चित्र हो गया और वे त्येबृतुहान होकर प्रेयसे पृथ्वीका आसिड्डन करते हुए-से गिर पड़े।

तदनत्तर, राजा युधिष्ठिरने धनुष उठाया और तेज किये हुए भारतीसे एक ही क्षणमें बहुत-से राष्ट्रओंका नाश कर हाला। उनके बाणोंसे आच्छादित होनेके कारण आपके सैनिकोंने आँखें मीच लों और आपसमें ही एक-दूसरेको घायल करके वे बहुत कष्ट पाने लगे। उस समय उनके हारीरोंसे खुनकी घाराएँ बह रही थीं और वे अपने अख-राख खोकर जीवनसे भी हाथ थो रहे थे।

महराजका एक छोटा भाई था, वो अभी नवयुवक वा,

बह सभी गुणोंमें अपने भाईकी बराबरी करता था। शल्यके मारे बानेपर वह पाणुकन्दन युधिष्ठिरपर चड़ आया और बड़ी शीवताके साथ उन्हें नाराबोंका निशाना बनाने लगा। तब बर्चगढने उसे छः बाणोंसे बींच डाला और दो शुराकार सापकोंसे उसके धनुष तथा बाबाको भी काट गिराचा।



किर एक तेव किये हुए मालके हारा उन्होंने उसका मसाक काट किया। तब लुन्ने रैंगा हुआ उसका धड़ रक्षसे नीचे गिर पड़ा। यह देसाकर काँरक-सेनामें भगदह पड़ गयी। उस समय सार्विक मागते हुए काँरवोपर भी बाण बरसाने लगा, किंतु कृतवर्गाने वहाँ पहुँचकर उसे आगे बहुनेसे रोक लिया। अब वे ही होनों एक-दूसरेपर आणोंकी बाँछार करने लगे। कृतवर्गाने दम बाणोसे सार्विकको और तीनसे उसके पोझेको पायल कर दिया; किर एक बाण मारकर उसके धनुवको काट हाला। सार्विकने उसे फेंककर दूसरा धनुव उठाया और कृतवर्गाकी छातीमें दस बाण मारे; किर अनेकों भारतीक प्रहास उसके रथ और जूएकी ईवाको काट हाला। यही नहीं, उसके पोझे, पाईरक्षकों तथा सार्विको भी मीठके पाट उतार दिया।

कृतयमांको रबहीन देख कृपाचार्यने उसे अपने रक्षपर बिठा लिया और दूर हटा ले गये। अब दुर्वीयनकी सेना फिर भागने लगी। पाण्डवीको केगसे आते और अपनी सेनाको भागती देख दुर्योयनने अकेले ही समल पाण्डवीको रोका। वह रक्षपर बैठे हुए पाण्डुपुत्रोपर, धृष्टकुत्रपर और आनर्त देशके राजापर बाणोकी वर्षा करने लगा। जैसे परणवर्मा मनुष्य अपनी मौतको नहीं टाल सकते, उसी प्रकार वे पाण्डव महारबी दुवोंधनको नहीं लाँच सकते।

इसी बीचमें कृतवर्गा भी दूसरे रवपर बैठकर वहाँ आ पहुँचा। तब युधिष्ठिरने चार बाजोसे कृतवर्गाके चारों बोड़ोको यमलोक पहुँचा दिया और तेज किये हुए छः भल्लोसे कृपाचार्यको भी घायल किया। घोड़े मारे जानेसे कृतवर्मा रख्डाँन हो गया—यह देख अञ्चल्यामा उसे अपने रखपर विठाकर युधिष्ठिरसे दूर हटा ले गया। महाराज! आप और आपके पुत्रके अन्यायसे इस प्रकार शेष युद्ध हुआ था। युधिष्ठिरके द्वारा शल्यके मारे जानेपर सब पाण्डल प्रसन्न हो शङ्क बजाने लगे। सबने राजा युधिष्ठिरकी घृरि-घृरि प्रशंसा की। नाना प्रकारके बाजे बजाये गये, जिससे चारों औरकी पृत्वी गुज उठी।

### मद्रराजके अनुचरोंका वध, कौरव-सेनाका पलायन, भीमद्वारा इक्कीस हजार पैदलोंका संहार और दुर्योघनका अपनी सेनाको उत्साहित करना

सञ्जय कहते हैं—शाल्यके मारे जानेपर उनके अनुवादी सात सी रथी पुशिष्ठिरसे लड़नेके लिये आगे बड़े ! उस समय राजा दुर्योधनने उन महदेशीय बीरोसे कड़ा—'इस समय



पाण्डय-सेनाकी ओर न जाओ, न जाओ।' किंतु उसके बारंबार मना करनेपर भी वे युधिष्ठिरको मार डालनेकी इच्छासे उनकी सेनामें घुस गये। वहाँ पहुँचकर उन्होंने धनुषकी टंकार की और पाण्डवोंके साथ युद्ध आरम्प कर दिया।

उधर, अर्जुनने सुना कि 'फल्य मारे गये और उनका प्रिय करनेवाले महदेशीय महारथी धर्मराजको पीड़ित कर रहे हैं'; तो वे नाज्योककी टंकार करते हुए वहाँ आ पहुँचे। उस समय अर्जुन, भीम, नकुल, स्कटेव, सात्यकि, ग्रैपदीके पाँचों पुत्र, मृहसूत्र, जिलाची तथा पासाल और सोमक योद्धा पुधिष्ठिरकी रक्षा करनेके लिये उन्हें चारों ओरसे घेरकर सब्हे हो गये।

इतनेहींमें महदेशीय घोडा वहाँ शिल्लाकर कहने लगे—'अरे | वह राजा युधिहिर कहाँ है ? उसके घूरशीर माई घी नहीं दिशायी देते। यूह्युझ, सात्यांक, हीपदीके पुत्र,शिलाब्दी तथा अन्यान्य पासाल महारथी कहाँ है ?' इस



तरह बकवाद करनेवाले उन महराजके अनुवरोको ग्रीपटीके महारथी पुत्रोने मारना आरम्भ कर दिया। उस समय दुर्योधनने उन्हें आश्वासन देते हुए पुनः धना किया, किन्तु किसीने उसकी आज्ञा नहीं मानी। तब शकुनिने दुर्योधनसे कहा—'धारत! तुन्हारे रहते-रहते ऐसा होना कदापि अवित नहीं है कि महराजकी सेना मारी जाय और हम खड़े-खड़े तमाजा देखते रहें। यह शपथ ली जा चुकी है कि हम सब लोग एक सत्व रहकर लड़ें; ऐसी दशामें शहुआँको अपनी सेनाका संहार करते देखकर भी तुम क्यों सहन किये जा रहे हो?'

दुर्योधन बोला—मैं क्या ककें ? बारेबार मना करनेपर भी इन्होंने मेरी आज़ा नहीं मानी है, सब एक साथ पाण्डब-सेनामें चुस गये हैं।

त्रकृतिने कहा—संप्राममें आये हुए सैनिक जब क्रोधमें घर जाते हैं, तो वे खायीकों यो अवश नहीं मानते; अतः इनके ऊपर क्रोध नहीं करना चाहिये; यह इनकी उपेक्षा करनेका समय नहीं है। हम सब लोग एक साच होकर बाते और यहपूर्वक पद्भावके सैनिकोको रक्षा करें।

राकुनिके ऐसा कहनेपर राजा वृद्योधन बहुत बड़ी सेना साथ ले अपने सिंहनादसे पृथ्वीको कम्पायमान-सा करता हुना धला। उस दलमें में भी था। उधर पाणडवो और महराजके सैनिकोमें युद्ध किंदा हुआ था। अभी एक मुहुर्त भी नहीं बीतने पाया था कि महर्द्यतीय योद्धा पाण्डवोसे हावायाई करके मौतके मुहुमें जा पढ़े। इमारे पहुँचते-पहुँचते उनका सफाया हो गया। सब ओर उनके धड़-हो-धड़ लड़े दिलायों हेते थे। उस समय पाण्डव हुन्में भरकर किलकारियों मार खे थे। उनके मरनेपर हमलोगोंको खड़ी आते देख पाण्डव-मोद्धा शङ्कुध्वनिके साथ बाणोंकी सन-सनाहट फैलाते हुए इपपर टूट पड़े। ये किजयोक्लाससे सुद्रोभित हो रहे थे, उनकी मार पड़नेसे दुर्योधनकी सेना पुनः भयभीत होकर बारों ओर धागने लगी।

राजन् ! झल्यके मारे जानेसे सभी ब्येख हलेत्साह हो गये थे । उस समय किसी भी घोद्याकी न तो सेना इकट्ठी करनेकी इच्छा होती थी और न पराक्रम दिखानेकी । भीष्म, झेण और कर्णके मरनेपर जैसा दु:ख और भय हुआ था, वही भय हमलोगोपर फिर सवार हो गया । किंक्यकी ओरसे पूर्ण निराशा हो गयी । कौरवोंके प्रधान-प्रधान वीर मारे जा चुके थे; इसलिये जो शेष थे वे भी तीखे बाजोसे घायल होकर भागने लगे । कुछ लोग घोड़ोपर बदकर भागे और कुछ लोग हाथियोंपर । बहुतेरे रखोंमें ही बैठकर रकूचकर हो गये । बेचारे पैदल योद्धा भयके मारे बड़े जोरसे पलायन कर रहे थे ।

उन सबको उत्साह खोकर भागते देख विजयाभिलायी पाण्डवों और पाञ्चालीने दूरतक उनका पीछा किया। उन वीरोंके बाणोकी सनसनाहट, उनका सिंहके समान दहाइना और शङ्क बजाना बड़ा भयंकर जान पड़ता था। यह सब देख-मुनकर कौरव सैनिक बर्रा उठते थे। उन्हें इस अवस्थामें देखकर पाण्डव और पाञ्चाल योद्धा आपसमें कहने लगे—'आज सत्त्ववादी राजा चुचिष्ठिर शत्रुऑपर किनय पा वये और दुवाँचन अपनी देदीप्यमान राज्यलक्ष्मीसे प्रष्ट हो चवा। आज अपने पुत्रको मरा हुआ सुनकर राजा धृतराष्ट्र अत्वन्त ब्याकुल हो पृथ्वीपर पछाड़ लाकर गिरें और दुःस घोरों। आज उनकी समझमें आ जायगा कि कुन्तीनदन सब धनुर्धरोमें ब्रेष्ट हैं। अब वे जी घरकर अपनी ही निन्दा करते हुए विदुरजीके सत्य और हितकारी वचनोंको पाद करें। आजसे वे भी दासकी भाँति परिचयमि सकर अनुभव करें कि पाण्डवोने कितना कष्ट्र उठाया या ? अब अच्छी तरह जान लें कि श्रीकृष्णकी कैसी पहिमा है ? और अर्जुनके सनुषकी टेकार कितनी भयंका है ? उनके आसी तथा भुजाओंचे कितना बल है ? इससे भी वे पूर्ण परिवित हो जायै। अक दुर्वोधनके मारे जानेपर महातमा भीमसेनके भवंकर बरुका भी उन्हें ज्ञान हो जायगा। जिनकी ओर सुद करनेवाले धनक्रय, सात्यकि, धीमसेन, धृष्टवुप्र, प्रीपदीके पाँच पुत्र, नकुल-सहदेव, शिलाफी तथा स्वयं राजा युधिष्ठिर-जैसे चीर हैं, उनकी किजय कैसे न हो ? सम्पूर्ण जगत्के त्यामी भगवान् बीकृष्य जिनके रक्षक है, जिन्हें धर्मका आव्य प्राप्त है, उनकी विजय क्यों न होगी ?"

इस तरहकी बातें करते हुए सुझय बीर अत्यन्त हुवैमें भरकर आपके सैतिकोंका पीछा कर रहे थे। इसी समय अर्जुनने रखसेनायर धावा किया। नकुल, सहदेव और सात्यकिने डाकुनियर चहाई की। इघर, अपने सैतिकोंको भीमसेनके भयसे भागते देख दुवाँधनने सार्राधसे कहा—'सून! यह देख, पाण्डव किस तरह मेरी सेनाको सदेइ रहे हैं? यदि सम्पूर्ण सेनाके पीछे में स्वयं मौजूद रहूँ, तो अर्जुन मुझे लॉयकर आगे बढ़नेका साहस नहीं कर सकते। इसलिये तू मेरे घोड़ोंको धीरे-धीर हाककर सेनाके जिछले भागको रक्षा करता हुआ ले चल। मेरे रहनेसे जब पाण्डवाँका कड़ाय रक जायगा, तब भागती हुई सेना फिर लॉट आयगी।'

दुर्वोधनका शुरवीरोंके योग्य वसन सुनकर सारक्षिते घोड़ोंको घीरे-घीरे बड़ाया। उस समय वहाँ हाथीसवार, युड़मवार और रवियोका पता नहीं था, केवल इक्रीस हजार पैदल बोद्धा प्राणोका मोह छोड़कर युद्धके लिये आकर हट गये। फिर तो हर्षमें भरे हुए उन योद्धाओं और पाण्डवीये घोर घमासान युद्ध होने लगा। उस समय भीमसेनने बहुरङ्किती सेना साथ लेकर उन बीरोका सायना किया। वे भी भीमपर ही दूट पड़े और उन्हें चारों ओस्से घेरकर बाजोका प्रहार करने लगे। उन्होंने भीमसेनको कैंद्र कर लेनेकी भी कोशिश की।

यह देख भीमसेनको बड़ा कोध हुआ, वे रखसे कृद पड़े और इायमें बहुत बड़ी गदा ले पाँच-प्यादे ही दण्डवारी



यमराजकी भाँति आपके सैनिकोंका संदार करने लगे। उन्होंने अपनी गदासे उन इक्षीलों हजार योद्धाओंको मार गिराया। पैदलोंकी वह मरी हुई सेना बड़ी भयंकर दिखायों देती थी। इसी समय युधिष्ठिर आदिने आपके पुत्र दुर्वोचनपर याचा किया। किंतु वे उसके पासतक न पहुँच सके। वहाँ हयलोगोंने आपके पुत्रका अनुत पराक्रम देखा। समल पान्यच एक साथ होकर भी अकेले दुर्वोचनको नहीं परास्त्र कर सके। उस समय दुर्वोचने देखा कि मेरी सेना माननेका निद्य करके अभी योड़ी ही दूरतक गयी है; तब उसने सैनिकोंको पुकारकर कहा—'अरे! इस तरह भागनेसे क्या लाम है ? अब तो शतुओंके पास बहुत योड़ी सेना ख गयी है तथा श्रीकृष्ण और अनुन भी बहुत पायल हो सुके हैं ऐसी दशामें यद साहस करके हमलोग रागमें डटे रहें, तो हमारी

विजय अवस्य होगी। तुम पाण्डवोंके अपराय तो कर ही सुके



हो, यदि किलग-किलग होकर भागोगे, तो पाष्ट्रव पीछा करके तुन्हें अवस्य सार डालेगे। इस प्रकार जब महना अवस्य-भावी है, तो युद्धमें महनेसे ही हमलोगीका कल्साण है। जब सुरवीर और कायर सबको ही मौत सार डालती है, तो कौन ऐसा पूर्ज है, जो श्लीय कहलाकर भी युद्धारे मुंह मोड़े। संज्ञानमें शक्रिय-धर्मक अनुसार लड़ते-लड़ते यदि मृत्यु भी हो काय तो वह परिणानमें सुख देनेवाली है। युद्धके हारा मृत्युको वरण करना शक्रियके लिये सनातन धर्म है। यदि वह युद्धमें जीत जाय तो यहाँ हो सुख भोगता है और मारा गया तो परालेकमें जाकर महान् फलका भागी होता है। अतः शक्रियके लिये युद्धसे जतम दूसरा कोई मार्ग नहीं है।

दुवींचनकी बात सुनकर राजाओंने उसकी प्रशंसा की और पुनः पाण्डवीयर धावा कर दिया। पाण्डव बहु बनाकर कड़े ये और प्रहार करनेको पहलेसे ही तैयार थे। औरव सैनिकोको आते देख में कोचमें भर गये और उनका सामना करनेके रिप्ये आगे बड़े। अर्जुन अपने विश्वविख्यात गाण्डीय धनुषको टंकार करते हुए रखपर बैठकर आपकी सेनापर टूट पड़े। नकुल, सडदेव और सात्यिकने शकुनियर धावा किया। इस प्रकार ये सब त्येग उत्साहमें भरकर आपकी सेनाकी ओर दोड़े।

# शाल्वका वध, सात्यिक और कृतवर्माका युद्ध तथा दुर्योधनका पराक्रम

सक्रय कहते हैं—तदननार म्लेक्सेका राजा शाल्य कोधमें भरकर पाण्डव-सेनापर चड् आया। वह ऐरावतके समान एक पर्वताकार गजराजपर जैटा हुआ वा। उसने



इन्द्र-बन्नके समान अत्यन्त भएकर बाणीसे पान्काको बीधना आरम्भ किया। उसके बाण छोड़ने और सैनिकोंको यमलोक पहुँबानेमें कितनी देर लगती है, इसे कौरव या पाण्डल कोई भी नहीं जान सके। मोत्याराजका वह हाथी वद्यपि अकेला ही रणभूमिमें विचर रहा वा, तो भी पान्डव, मुख्य और सोपक उसे इजारोंकी संख्यामें देवाते हे, सब ओर वहीं वह नजर आता था। वह सङ्ओकी सेनाको चारो ओर भगाने लगा । योद्धा अत्यन्त भयमीत हो जानेके कारण अब समरचूमिमें ठहर नहीं सके। आपसर्पे ही धके लाकर कुबले जाने लगे। हाथीके वेगको न सह सकनेके कारण पाण्डबोको वह विशास वाहिनी तितर-वितर हो चारों दिशाओंमें भाग गयी।

यह देख आपके प्रधान-प्रधान बोद्धा मोन्हराजकी प्रशंसा करते हुए गर्जन और शङ्ख कराने हमे। उनका शङ्खनाद सेनापति धृष्टद्वप्रसे नहीं सहा गया। वह बढ़ी उतावलीके साथ हाथीकी ओर बढ़ा । उसे आते देख शाल्यने | किया । और उस पर्वताकार हाथीके ऊपर गदाकी चोट करके हुपद्-पुत्रका वय करनेके लिये हाथीको उमीकी ओर उसे ब्यून घायल कर दिया। उस आधातसे हाथीका दौड़ाया। तब धृष्टद्युप्रने तीन भयंकर नाराजोसे हाबीको | कुम्पस्थल फट गया और वह चिग्याइ कर पुरुसे रक्त वसन

बींध डाला; फिन, उसके कुम्पायलको लक्ष्य करके उसने पाँच सौ नाराच और मारे। हाची ठन प्रहारोसे घायल होकर पीछेकी और भागा, किंतु छाल्चने सहसा उसे लौटाकर **पृष्टपुत्रके रचकी ओर बड़ा दिया। नागराजको पुनः अपनी** ओर आता देश धृष्टपुत्र भवसे प्रवत गया और हाधमें गदा ले बड़े बेगके साथ रचसे कूद पड़ा। इतनेमें हाथीने रचके पास प्रश्निकर घोड़ों और सार्राधको कुबल डाला; फिर जोर-जोरसे पर्जना करते हुए उसने रचको सुँडमे उठाकर जमीनपर पटक दिया।

उस समय पाञ्चाकराजकुमारको शाल्यके हाथीसे पीहित देख भीयसेन, शिखण्डी और सात्यकि सहसा उसके पास दौड़े आये। आते ही उन्होंने अपने बाणोंसे हाबीका वेग रोक दिया । उन महारवियोंके द्वारा अपनी प्रगति रुक जानेसे हाथी क्रिबलिन हो उठा; इसी समय राजा गाल्यने माणोकी वर्षा आरब्ध कर दी। उसके सायकोंकी भार साकर पाण्डब रधी इधर-उधर धागने लगे । शालकका सह पराक्रम देख पाञ्चाली और मुझर्चोरे हाहाकार करते हुए उसके गजराजको चारो ओरसे घेर किया। तदनन्तर, शृष्टग्रुप्रने बहे खेगसे आवा



करता हुआ धराशायी हो गवा। इतनेहीमें सात्वकिने एक । तीक्ष्ण भल्लसे शाल्तका सिर बड़से अलग कर दिवा। तब वह म्लेच्डराज उस नागराजके साथ ही बरतीपर गिर पड़ा।

इस्त्रिकं मारे जानेपर आपकी सेनाका व्यूह टूट गया—सब सैनिक तितर-क्तिर हो गये। यह देल महारखी कृतवमनि आगे बढ़कर इायुऑकी सेनाको ग्रेक दिया। उसे रणभूमिमें इटा हुआ देल आपके भागे हुए सैनिक भी लॉट आये। उस समय प्राणोंकी भी परवा न करके लॉट हुए कौरबॉका पाण्डवॉके साम घोर युद्ध होने लगा। कृठवर्माकी युद्धकला आश्चर्यजनक थी। अकेला होनेपर भी उसने समल पाण्डव-सेनाको आगे बढ़नेसे ग्रेक दिया। कौरव हर्षमें भरकर सिंहनाद करने लगे। उनकी गर्जना सुनकर प्राञ्चल धोद्धा थर्रा उठे। इतनेमें महाबाहु सात्यिक वहाँ आ पहुँचा। आते ही उसकी राजा क्षेमधृतिसे मुठभेड़ हुई। सात्यिकने स्थत

यह देस कृतवमनि बड़े वेगसे सात्यकियर धावा किया।
किर दोनों महारबी एक-दूसरेसे पिढ़ गये। बोड़ी ही देरमें उस
युद्धने बड़ा भर्षकर स्थ धारण किया। अब पान्यव और पाड़ाल
योड़ा दूर खड़े होकर दर्शककी भाँति तमाझा देसने लगे।
कृतवमनि चार तीनों बाणोंसे सात्यकिके बारों खेड़ोको बीध
डाला। इससे सात्यकिको बड़ा क्रोध हुआ, उसने भी आठ
सायकोसे कृतवमांको पायल कर दिया। तब कृतवमनि
सात्यकिको तीन बाणोंसे आहत करके एक बाणसे उसका धनुव
काट दिया। सात्यकिने कट हुए धनुकको केनकर दूसरा उठाया
और कृतवमांक पास पहुँचकर दस बाणोंसे उसके सारबि तथा
धोड़ोको मौतके पाट ज्ञार दिया; किर रक्षको ध्वा भी काट
डाली। अब कृतवमकि क्रोधकी सीमा न खी, उसने सात्यकिको
मार डालनेकी इच्छासे उसपर घूलका प्रहार किया; कितु
सात्यिकने अपने तीले बाणोंसे उस शूलको चक्नाचुर कर
दिया। कृतवमां हक्स-बक्का-सा होका देखता खु गया।

कृतवर्गाको इस दशामें पढ़ा देख कृपाबार्य दोड़े आये और उसे अपने रथमें विद्याकर रणभूमिसे दूर इटा ले गये। सारविक रणमें इटा रहा और कृतवर्गा रखहीन हो गया—यह देख दुर्योधनकी सेनामें फिरसे भगदड़ पड़ी। परंतु उस समय इतनी धूल उड़ रही थी कि कुछ दिखायों नहीं पड़ता था; इसलिये आपके सैनिकोंका भागना शत्रुओंको नहीं विद्ति हो सका। सबके भागनेपर भी दुर्योधन वहाँ इटा रहा। वह बड़े वेगसे शत्रुऑपर टूट पड़ा और अकेला होनेपर भी समल पाण्डव-योदाओंको उसने आगे बढ़नेसे रोक दिवा। यहाँ

नहीं, उसने किरूवहीं, डीयदीके पुत्र, केकय, सीमक तथा
सृद्धय—इन सब योद्धाओंको अपने तीसे बाणोंका निशाना
बनाया। शत्रुपक्षका एक भी घोड़ा, हाथी, रथ या मनुष्य ऐसा
नहीं था, जो दुवाँधनके बाणोंसे अकृता बचा हो। जैसे धूलसे
सारी सेना बकी हुई थी, वैसे ही उसके बाणोंसे भी बकी
दिखायी देती थी। उस समय दुवाँधनने सारी पृथ्वीको
बाणनयी कर दिया था। आपके या शत्रुपक्षके हजारों
वोद्धाओंमें वह एक ही मई था। उस युद्धमें आपके पुत्रका
अन्द्रत पराक्रम देखा नया—सनस्त पाण्डव एक साथ
मिलकर भी उसे पीछे नहीं हटा सके। उसने पुधिहरको सी,
भीमसेनको सत्तर, सहदेवको पाँच, नकुलको चाँसठ,
धृष्ट्युप्रको पाँच, डीयदीके पुत्रोंको पाँच तथा सात्यकिको तीन
बाणोंसे धायल कर दिया। साथ ही, एक भल्ल मारकर उसने
सहदेवका धनुष थी काट डाला।

सहदेवने वह कटा हुआ धनुष फेक दिया और दूसरा विकास धनुष हावये लेकर दुर्थोधनपर धावा किया। उसने दस बाल मारकर दुर्थोधनको बीध हाला। तत्पक्षात् नकुलने नी, साव्यक्तिने एक, डीपदीके पुत्रोने तिहत्तर, धर्मराजने पाँच और भीमसेनने असरी बाण मारकर उसे खूब पीड़ा पहुँचावी। इस प्रकार खारों ओरसे बाजोंकी बीछार होनेपर भी दुर्योधनने पीछे पर नहीं हटाया। उस समय उसकी फुर्ती, उसकी सफाई तथा उसकी बीरता सब सीमातीत दिखायी पड़ती थी।

इसी समय इक्क्तिने युधिहिरके बारों घोड़ोंको मार डाला और उन्नें भी बाणोंसे पीड़ित किया। तब सहदेव राजाको अपने रखपर बिठाकर रणधुमिसे दूर हटा ले गया। बोड़ी ही देरमें दूसरे रखपर सबार होकर युधिहिर पुन: आ यहुँवे और उन्होंने शकुनिको पहले नौ बाज मारकर फिर पाँच बाणोंसे बाँध डाला। इसके बाद वे बड़े जोरसे गर्जना करने लगे।

उधर, ज्ञान्क चारों ओर बागोंकी बीछार करता हुआ रकुम्पर जा चढ़ा। तब नकुम्पने भी बागोंकी बड़ी भारी वर्षा की और प्रकृतिपुत्र उत्कृतको चारों ओरसे दक दिया। दूसरी ओर, कृपाचार्यने क्रोधमें भरकर बागोंकी मारसे द्रीपदीके पूजेंको घायल कर दिया। तब वे भी कृपाचार्यको अपने सायकोंसे पीड़ित करने लगे। इस प्रकार उनमें विचित्र युद्ध होने लगा। उस समय हावी हाचियोंसे, घोड़े घोड़ोंसे और रबी रवियोंसे भिड़ गये। पैदलोंका पैदलोंके साथ मुकाबला होने लगा। फिर वो बड़ा ही भयंकर और घमासान युद्ध छिड़ गया। एक-दूसरेका सामना करते हुए सभी योद्धा गरजने और हाकोंका प्रहार करने लगे।

# दोनों सेनाओंका घोर संत्राम और शकुनिका कूट-युद्ध

सजय कहते हैं—महाराज ! इस प्रकार यह घोर संधाम चल ही रहा या कि पाण्डवोंने आपकी सेनामें चगदह डाल दी। उस समय आपका पुत्र दुर्घोधन बड़ी कोजिज़से अपने सैनिकोंको ग्रेककर पाण्डव-सेनासे युद्ध करने लगा। इधर, राजा मुधिहिरने तीन बाजोंसे कृपाबार्यको बीचकर चारसे कृतवर्माके घोड़ोंको मार डाला। तब कृतवर्माको तो अस्त्यामाने अपने रचपर बिठाकर अन्यत्र पहुँचा दिया; किन् कृपाखार्य उनका सामना करते रहे। उन्होंने पुधिहिरको आठ बाजोंसे बीच दिया।

तदनन्तर, दुर्थोधननं सात सी रिवर्थोको राजा
पुधिष्ठिरका सामना करनेके लिये भेजा। इन रिवर्थोने
पुधिष्ठिरपर बारों ओरसे इतनी वाया-वर्षा की कि वे अदृत्य
हो गये। उनकी यह करतृत शिक्तपड़ी आदि महारिध्योमे नहीं
सही गयी। ये अपने-अपने रवॉयर बैठकर युधिष्ठिरकी
रक्षाके लिये वर्षा आ पहुँचे। किर तो कौरव तथा पाण्डव
पोद्धाओं में भर्यकर युद्ध खिड़ गया, पानीकी तरह
सुन बहाया जाने लगा, यमलोककी आवादी बढ़ने लगी।
उस समय पाडालों और पाण्डवोने दुर्योधनके घेजे हुए उन
सात सी रिवर्थोको मीठके पाट उतार दिया। तायहात्
पाण्डवोंके साथ आपके पुनने महान युद्ध छेड़ा, वैसा पहले
कभी न तो देखा गया और न सुना हो गया था। बारों ओर
मर्याद्य तोड़कर लढ़ाई हो रही थी। दोनों ओरके पोद्धा बेठरह
सारे जा रहे थे।

इस समय शकुनिने कारव-वांद्धाओं से वहा—'बारे ! तुमलोग सामनेसे युद्ध करों और में पीछेसे पाण्डबोंका संहार करता हूँ।' इस सलाहके अनुसार जब हमलोग पीछेकों ओर बढ़े तो महदेशके योद्धा अत्यन्त प्रसन्न होकर किलकारियाँ भरने लगे। इतनेहीमें पाण्डब किर हमारे सामने आधे और मनुष टंकारते हुए हमलोगोंपर बाण बरसाने लगे। बोड़ी ही देरमें महराजकों सेना मारी गयी—यह देख दुर्योधनकी सेना फिर पीठ दिलाकर भागने लगी। तब शकुनिने कहा—'पापियो ! तुम्हारे भागनेसे क्या होगा ? त्यांटकर युद्ध करो।'

उस समय शकुनिके पास दस हजार घुड्सवारोकी सेना मौजूद थी। उसीको लेकर वह पाण्डय-सेनाके फिडले भागकी ओर गया और सब मिलकर बाणोंकी वर्षा करने लगे। इस आक्रमणसे पाण्डवोंकी विशाल सेनाका मोर्खा टूट गया, वह तितर-वितर हो गयी। राजा युधिक्रिस्ने अपनी

सेनाकी यह अवस्था देश सहदेवसे कहा—'भैया ! जरा उस मूर्ल शकुनिको तो देखों, यह पीछेकी ओरसे प्रहार करके पाण्डव-सेनाका संहार कर रहा है। अब तुम द्रौपदीके पुत्रोंको साब लेकर जाओ और शकुनिको मार हालो। तबतक मैं पाखालोंके साब रहकर कौरवोंकी रख-सेनाको भस्म करता है।'

धर्मराजकी आज्ञा पाकर सात सी हाथीसवार, पाँच हजार पुड़सवार, तीन हजार पैदल, द्रीपदीके पाँचों पुत्र तथा महम्बली सहवेव—इन सबने शकुनिपर धावा किया। उस समय शकुनि पीछेकी ओरसे आक्रमण करके पाण्डव-सैनिकोका संहार कर रहा था। इन योद्धाओंने पहुँचकर प्रकृतिकी सेनाके बहुत-से पुरुतकारोंको मार डाला। तब प्रकृति बोड़ी ही देशक सामना करके गरनेसे क्वे हुए छ: इजार पुरुसवारोके साथ थाग गया। तदनकार, पाण्डव-सेना भी अपने बच्चे हुए सवारोंके साथ लीट चली। होपरीके पुत्र मतवाले हाथियोकी सेना लेका शृहसुप्रके पास जा पहुँचे। श्रेष घोद्धा भी जब इदार-उधर बेंट गये तो एकुनि धृष्टपुत्रकी सेनाके पार्धभागमें आकर बाणवर्षा करने लगा। फिर तो आपके और शशुओंके सैनिक प्राणींका मोह क्रोइकर योर युद्ध करने लगे। सी-सी, हजार-हजार योद्धा एक साथ रजपूजिये गिरने लगे । तलवारोसे कटे हुए मस्तक जब धरतीयर गिरते थे तो ताइके फलीके गिरनेकी-सी धमाकेकी आवाज होती थी। कटे हुए हरीरों, आयुर्धोसहित मुजाओं और जंपाओंके गिरनेका घोर चन्द्र सुराषी पहता था।

इस युद्धका बेग जब कुछ कम हुआ तो बोड़े-से बचे हुए युड्डसवारोंके साथ शकुनि पुनः पाष्ट्रव-सेनापर टूट पड़ा। पाष्ट्रवाने भी पुनी दिखायी और पैदल, युड्डसवार तथा हण्डांसवारोंको साथ लेकर उसपर धावा कर दिवा। पाष्ट्रव किनक्के इकुक थे, उन्होंने मण्डल बनाकर शकुनिको चारों ओरसे घेरे लिया और उसे बाणोंसे बींबना आरम्भ कर दिया। यह देख आपको सेनाके युड्डसवार, शशीसवार, रथी और पैटल भी पाण्डवोकी ओर दोड़े। उस समय जिनके शख श्रीण हो गये थे, ऐसे बहुत-से पैदल योद्धा लातों और पूँसोंसे एक-दूसरेको मास्कर धराशायी होने लगे। पाण्डव योद्धाओंने क्व अधिकांश सेनाका संहार कर डाला तो शकुनि शेष सात सौ युड्डसवारोंको साथ ले तुरंत दुर्योधनकी सेनामें पहुँचा और श्रीवाोंसे पुछने लगां— 'राजा कहाँ हैं ? योद्धाओंने उत्तर दिया 'जहाँसे यह मेथकी गर्जनाके समान तुमूल आवाज आ रही है, वहीं कुरुराज लड़े हैं, आप श्रीप्रतापूर्वक बाइवे, वहीं वे मिल जावेंगे।

उनके ऐसा कहनेपर शकुनि, नहाँ वीरोसे पिरा हुआ दुर्योधन लड़ा था, वहीं गया। रवियोंके बीचमें राजा दुर्योधनको देखकर उसे बड़ी प्रसन्नता हुई और वह सब सैनिकोंका हुई बदाता हुआ दुर्योधनसे कहने लगा—'राजन्! मैंने पाण्डव-पक्षके पुड़सवारोको परास्त कर दिया, अब तुम भी इस रबसेनाका संख्य कर डालो; क्योंकि प्राण-त्याग किये बिना पुधिश्चिर हमारे वहाने नहीं आ सकते। इनके श्चरा सुरक्षित रबसेनाका नाम हो जानेपर हम हाबियों और पैदलोंको भी सफाया कर डालेंगे।'

शकुनिकी बात सुनकर आयके सैनिक पुनः पाण्डव सेनापर दृट पड़े। सबने धनुष उठाया और तरकसोका मुँह खोल दिया। कुछ ही देखें शूरवीरोके सिक्नाटके साथ ही उनके धनुषोंकी भर्यकर टंकारे सुनाबी देने लगी।



#### अर्जुनद्वारा श्रीकृष्णसे दुर्योद्यनकी अनीतिका कुपरिणाम बताया जाना तथा कौरवोंकी रथसेना और गजसेनाका संहार

सञ्जय कहते हैं—तदनत्तर, कौरववीरोंको बढ़े वेगसे धनुष उठाये देश अर्जुनने मगवान् श्रीकृष्णसे कहा— ''जनार्दन । आप घोड़ोंको हॉकिये और इस सैन्य-सागरमें प्रवेश कीनिये। आज मैं तीले वाणोंसे शतुओंका अन्त कर हालूँगा। इस संप्रायके आरम्य हुए आज अठारह दिन हो गमे । कौरवोंके पास समुद्र-वैसी अपन सेना धी, सो हमलोगोंके पास आकर अब गायके खुरकी-सी हो गयी। मुझे आज्ञा थी कि पितामह भीष्यके मारे जानेपर दुर्योचन संधि कर लेगा, किन्तु उस पूर्वने ऐसा नहीं किया। भीभाजीने सची और हितकर बात बतायी थी, किंतु बुद्धि मारी जानेक कारण उसने उसे भी नहीं खोकार किया। फिर क्रमझ: आचार्य होण, कर्ण और विकर्ण आदिके मारे जानेपर बहुत थोड़ी-सी सेना बच रही है, तो भी युद्ध बंद नहीं हुआ। भूरिश्रवा, शल्य, शाल्व तथा अवनीके राजकुमार मारे गये, फिर भी इस मार-काटका अन्त न हो सका। जयद्रव, बाद्वीक, राक्षस अलायुध, सोमदत्त, वीरवर मगदत्त, काम्बोजराज तथा दु:रशसनको मृत्यु हो जानेपर भी यह सेहार न रक सका । भैया भीमसेनके हाथसे अनेको अओहिणीपति यारे गये-वह देखकर भी खोध या मोहके कारण लड़ाई बंद नहीं हुई । जिसको अपने हिताहितका ज्ञान है, जो मूर्स नहीं है, ऐसा कीन पुरुष होगा जो प्राप्तको गुण, बल और वीरतामें अपनेसे अधिक जानकर भी उससे लोहा लेनेका साहस करेगा ? आपने भी पाण्डवोसे संधि करनेके विश्यमें उससे क्रिकारक वचन कहा द्या, किंतु वह उसके मनमें नहीं बैठा। जब आपको ही बातपर यह ध्यान न दे सका तो दूसरेकी कैसे सुन सकता था ? जिसने संधिके विषयमें कहनेपर भीष्य, होण और विदुरकी भी बात टाल दी, उसे राहपर लानेके लिये अब और कीन-सी दवा है ? जिसने मूर्खतावश अपने बृद्धे पिताकी बात नहीं मानी, हितकी बात बतानेवाली माताका अपमान किया, उसे और किसीकी बात कैसे अच्छी लगेगी ? निश्चय ही दुर्योधनका जन्म इस कुलका अन्त करनेके लिये हुआ है। महात्मा विदुरने मुझसे वहत बार कहा वा कि 'दुर्वोधन अपने जीते-जी तुम लोगोंको राज्यका भाग नहीं देगा । सदा ही तुन्हारी बुराई किया करेगा । उसको युद्धके सिवा और किसी प्रकार जीवना असम्बंध है। अस्य ये सारी बातें सत्य जान पड़ती हैं। जिस मूर्जन भगवान् परसुरामजीके मुससे यबार्थ और हितकर बचन सुनकर भी उसकी अवडेलना कर दी, वह तो निश्चय ही विनादाके मुख्यें स्थित है। दुर्योधनके जन्म लेते ही बहुतेर सिद्ध पुरुषोर कहा वा कि 'इस दुरात्माके कारण क्षत्रियकुलका महान् संहार होगा।' उनकी बात आज सत्य हो रही है; क्योंकि दुर्योधनके किये ही यहाँ असंस्थ राजाओंका संहार हुआ है। अतः आज में समल कौरव-योद्धाओंका वय करूंगा। आप मुझे दुर्योधनकी सेनामें ले चलिये, जिससे उसकी और उसकी सेनाको में अपने तीसे बाणोंका निशाना बना सकूँ।''

घोड़ोंकी बागडोर हाथमें लिये भगवान् श्रीकृत्वासे जब अर्जुनने उपर्युक्त बात कडी तो उन्होंने घोड़े बड़ा दिये और निर्मय होकर शतुओंकी सेनामें प्रवेश किया। उस समय अर्जुनके सफेद घोड़े चारों और दिलायी पहते वे । फिर, जैसे बादल पानीकी धारा बरसाता है, उसी प्रकार अर्जुन बाजोकी बीक्टर करने लगे। उनके छोड़े हुए बाज योज्जाओंके कवच फाइकर कड़के समान चोट करते हुए धरतीयर गिर जाते थे। वनके हारा कितने ही यनुष्यों, धोड़ों और हावियोंको प्राणीसे हाथ भोना पड़ा। अर्जुनके काणीयर उनका नाम खुदा हुआ षा, उनके बलाये हुए वैसे बाणोंने मानो सारा जगत् आच्छादित हो गया। जैसे वसकती हुई आग बासकी डेरीको जला डालनी है, उसी प्रकार अर्जुन भी शत्रु सैनिकोंको धरम करने लगे । वे पनुष्य, घोड़ा अथवा हाबीपर दुवारा बाल नहीं छोड़ते थे, उनके एक ही बाणसे सबका काम तमाय हो जाता था। अनेको प्रकारके सायकोको वर्षा करके उन्होंने अकेले ही आपके पुत्रकी सेनाका संहार कर हाला।

यद्यपि कौरव-योद्धा रणमें पीठ नहीं विसानेवाले शुरवीर थे और पूरी ज्ञलि लगाकर लड़ रहें थे, तो भी अर्जुनने अपने गाण्डीबसे उनके विजयके संकल्पको व्यर्थ कर दिया। यनक्षपके बाण बड़के समान असहा और अल्पन ठेजनहीं थे; उनकी मार पड़नेसे आपकी सेना साहस खो वैटी और दुर्योधनके देखते-देखते रणपूमिसे पाग बली। उस समय कोई पिताको पुकारते थे, कोई सहायकोको। कुछ लोग अपने पाई-बन्धु और सम्बन्धियोको जहाँ-के-तहाँ छोड़कर भाग गये। बहुत-से महारबी पार्थक बागोसे अत्यन्त प्रायल हो वानेके कारण मृच्छित हो रणपूमिसे ही पढ़े-पढ़े उच्चचास ले रहे थे। उनको दूसरे लोग रखपर बड़ाकर पड़ी-शे-गड़ी आश्वासन देते थे। कुछ लोग उन प्रायलोको वैसे ही होड़कर आपके पुत्रकी आज्ञाका पालन करते हुए युद्धके लिये चले जाते थे। बहुतेरे योद्धा त्वयं पानी पीकर योड़ोकी भी श्रकावट दूर करते, उसके बाद कथ्य पहनकर लड़ने जाते थे। कुछ लोग अपने भाइयों, पुत्रों अख्या पिताओंको थीरज दे उन्हें छायनीये ही छोड़कर युद्धके लिये निकल पड़ते थे। बोई-कोई अपने रखको रण-सामग्रीसे सजाकर पाण्डय-सेनामें प्रवेश करते थे।

इस प्रकार कौरवपक्षे योद्धाओंने पाण्डव-सेनापर कड़ाई करके पृष्टयुक्रके साथ युद्ध छेड़ दिया। उधरसे पृष्टयुक्ष, दिग्लच्छी और एतानीक—ये त्येग आपकी रक्षसेनाका सामना करने लगे। उस समय पृष्टयुक्षको बड़ा क्रोध हुआ। यह अपनी विद्याल सेनाके साथ आपके सैनिकोंका संहार करनेको तैयार हो गया। यह देल आपके पृत्रने उसके अपर नाना प्रकारके बाणोंकी इस्ही लगा ही। तब पृष्टयुक्षने भी वाएय, अर्थनाएक और कसदल आदि शीवगामी बाणोंसे दुर्योधनकी पुलाओं और कार्तीपर प्रहार किया। पृष्टयुक्ष आपके पुलके प्रहारसे यहले बहुत घायल हो चुका था, इसलिये उसने दुर्योधनको बीवकर उसके चारों घोड़ोंको भी मौतके यह उतार दिया। किर एक भल्ल मारकर उसके सार्याक्या प्रसाद भी धड़से अलग कर दिया। अब दुर्योधन दूसरे मोड़को पीठपर बढ़कर शक्तुनिके पास भाग गया।

इस प्रकार जब रधसेनाका संहार हो गया, उस समय हमारे पक्षके जीन हजार हाबीसवारोने आकर पाँचों पाञ्चनोको चारों ओरसे घेर लिया। मगवान् सीकृष्ण जिनके



सारिक्ष है; वे अर्जुन पर्वताकार गजराजोसे पिरकर उन्हें अपने तीसे नाराचोंका निशाना बनाने लगे। वहाँ हमने देखा, उनके एक ही बाणसे विदीर्ण होकर बड़े-बड़े गजराज धराशायी हो रहे हैं। दूसरी ओरसे महाबली भीमसेन भी अपने रखसे कूटे और बहुत बड़ी गदा हाबमें लेकर दण्डबारी यमराजकी भीति उन हाथियोपर टूट पड़े। उन्हें गदा हाबमें लिये देख आपके सैनिक धरां उठे, उनका मल-मूत्र निकल पड़ा और सक्थर उद्देश छा गया। भीमकी गदाके आधातसे हाथियोंके कुम्मस्थल फूट जाते और वे पूलमें भरे हुए इबर-उथर भागते देखे जाते थे। कितने ही हाबी गदाकी खोटसे अखत हो विग्याइ कर गिर पड़ते थे। गजसेनाकी यह दुर्दछा देख आपके सारे सैनिक भयसे काँप उठे। इसरे प्रकार पुणिहिर और नकुल-सहदेय भी आपके हाथीसवारोको यमलोक भेज रहे थे।

इसी समय अक्षत्यामा, कृपावार्थ और कृतवमित रबसेनामें दुर्योधनको हुँका, जब वह नहीं मिला, तो उन्होंने वहाँ सब्दे हुए शक्तियोंसे पूछा—'राजा दुर्योधन कहाँ गये ?' उत्तर मिला—'सारधिके मारे जानेपर वे पाळालराजकी दुर्वर्ष सेनाका सामना करना छोड़ शकुनिके पास चले गये हैं।'

तब वे तीनों वीर पाञ्चालराजकी उस दुईर्थ सेनाका व्यूह तोड़कर शकुनिके पास जा पहुँचे। उनके बले जानेपर पाण्डवपक्षके योद्धा आपके सैनिकोंका संहार करते हुए उनपर चढ़ आये। उन्हें आक्रमण करते देख हमारे पक्षके बहुत-से योद्धा जीवनसे निराश हो गये। उनका बेहरा फीका पड़ गया। उनके अल्ल-शख कम हो गये थे और वे चारों ओरसे थिर भी गये थे। उनकी यह दशा देख मैं अन्य सार महारथियोंको साथ लेकर प्राणीकी परवा न करके पञ्चालोकी सेनासे युद्ध करने लगा । किन्तु अर्जुनके बाणोसे पीड़ित हो जानेके कारण वहाँसे हम पौचोंको भागना पड़ा। तब सेनामहित धृष्टद्युत्रके साथ हमारी मृतभेड़ हुई; किंतु हुउदकुमारने हम सब लोगोंको परास्त कर दिया। वहाँसे भागकर जब इम दूसरी और आये तो महारथी सात्यकि दिलावी पद्म । वह बिरुकुल पास आ गया था । मुझे देखते ही उसने जार सी रथियोंके साथ धावा कर दिया। यृहत्तुप्रकें चंगुरुमे किसी तरह निकला तो सात्यकिकी सेनामें आ फैसी। बोड़ी देखक नहीं बड़ा घर्षका संप्राय हुआ। सावकिने मेरी सारी युद्ध-सामग्री नष्ट कर दी और मुझे भी पकड़ लिया। इतनेमें भीमसेनकी गदा और अर्जुनके नाराजोसे वहाँ सारी गजसेनाका संहार हो गया।

### भीमद्वारा घृतराष्ट्रके बारह पुत्रोंका वध, श्रीकृष्ण और अर्जुनकी बातचीत तथा अर्जुनद्वारा त्रिगतोंका संहार

सक्रय करते हैं— महाराज ! हाथियोंके समुदायका नाश हो जानेपर भीमसेन आपको अन्य सेनाओंका सेहार करने लगे। वे कोधमें भरे हुए दण्डधारी यमराजकी भाँति हाथमें गदा किये रणभूमिमें विचार रहे थे। उस समय हुंडनेपर भी जब दुर्थोधनका कहीं पता न लगा तो मरनेसे क्ये हुए आपके पुत्र भीमसेनपर टूट पड़े। दुर्मर्थण, झुतान्त, जैत्र, पुरिवल, रिव, जपत्सेन, सुजात, दुर्विचह, दुर्विमोचन, दुष्पधर्व तथा श्रुतविने धावा करके भीमको वारों ओरसे पेर किया। तथ भीमसेन पुन: अपने रथपर जा बैठे और आपके पुनोंक मर्मरखलोंमें तीस्त्रे बाणोंका प्रहार करने लगे। उन्होंने एक श्रुरप्र मारकर दुर्मर्थणका मस्तक काट गराचा। फिर एक भल्सके द्वारा झुतान्तका अन्त कर दिया। तरपञ्चात् हैसते-हैसते जयसोनपर नाराचका प्रहार किया और उसे रथकी बैठकसे भूमिपर गिरा दिया। गिरते ही उसके प्राण निकल गये।

यह देख शुनवां कृषित हो उठा और उसने भीमको सौ बाण मारे। अब भीमसेनका क्रोध और भी बढ़ गया। उन्होंने बैंड, मूरिबल और राँच—इन तीनोंको अपने तीसे बालोंका निज्ञाना बनाया। बालोंकी बोट खाकर वे तीनों महारबी प्राण्डीन हो रबसे नीचे गिर पहे। इसके बाद भीमने एक तीसे नाराबसे दुर्विभोचनको मौतके घाट उतार दिया। किर दुख्यपर्व और सुनातको दो-दो बाण मारकर यस्त्रोंक भेन दिया। यह देख दुर्विष्ट भीमपर चढ़ आया, उसे आने देख भीमने उसके उपर भारतका प्रहार किया, उससे आहत होकर बड़ सबके देखते-देखते रक्षसे गिरा और सर गया।

श्चनवनि कब देखा कि भीमसेनने अकेले ही मेरे बहुत-से भावयोंका काम तथाम कर डाला तो अमर्थमें भरकर धनुषकी टंकार करता हुआ वह उनपर टूट पड़ा और उन्हें अपने बाणोंका निज्ञाना बनाने लगा। उसने भीमसेनके धनुषको काटकर उन्हें भी बीस बाजोसे वाचल कर डाला। उब महारश्री भीमने दूसरा धनुष उठाया और आपके पुत्रपर बाजोंकी वर्षा आरम्थ कर हो। शुवर्वाने भी कृपित होकर भीमकी भुजाओं और छातीमें बाज मारे। इससे भीम बहुत भामक हो गये। उन्होंने अत्यन्त रोषयें भरकर शुवर्षाक सारिष्य और चारों घोड़ोंको पमलोक भेज दिया। रखहोन हो जानेपर



मुतवां दाल और छलवार लेने लगा—इतनेही में भीमने शूरप्र मारकर उसका मस्तक धड़में अलग कर दिया। उसके मस्ते ही आपके सैनिक धयारे विद्वल हो गये और युद्धकी इक्समें भीमसेनकी और दौड़े। धीममेन भी उनका सामना करनेके लिये आगे बढ़े। भीमके पास पहुंचकर उन वीरोने उन्हें बारों ओरसे घेर किया। तब भीमसेन अपने दौनों बाजोंसे उन्हें भीड़ा देने लगे उन्होंने कववसे मुसक्तित पाँच सी महारवियोंका काम तमाम करके सात सी हावियोंकी सेनाका सफाया कर काला। किर आठ सी युद्धसवारों और दस इनार पैदलोंको मीतके पाट आरकर वे विजयवांसे मुशोधित होने लगे।

जिस समय थींगसेन आपके पुत्रोंका संहार कर रहे थे, उस समय आपके सैनिकोंका उनकी ओर ऑस उठाकर देखनेका थीं साहस नहीं होता था। उन्होंने समस कौरबों और उनके अनुवरोंको मार भगाया; फिर ताल ठोंककर उसकी विकट आवाजसे थे बड़े-बड़े गजराजोंको मयभीत करने लगे। उस लड़ाईमें आपके बहुत-से सिपाही काम आये। जो बचे बे, उनको भी हिम्पत टूट गयी थी।

महाराज ! दुवाँधन और मुदर्शन—वे ही दो आपके पुत्र क्वे हुए थे। ये दोनों पुड्सवारोंके बीच खड़े थे। दुवाँधनको वहाँ खड़ा देख देवकोनन्दन घगवान् श्रीकृष्णने बड़ा—'अर्जुन ! अब डाकुओंके अधिकांश योद्धा मारे जा सुके हैं। यह देखों, सारवाक सञ्जयको केंद्र करके लिये आ



खा है। उधर, कृपाचार्य, कृतवर्धा और अश्वत्वामा—पे तीनों राजा वृद्धोधनको अलग छोड़कर रणमें हटे हुए हैं। इधर, अभवकोमितित तृद्धोधनकी सेनाका संवार करके पाद्धालराजकुमार पृष्टद्वाप्त अपनी सुन्दर कालिसे शोभाषणान हो खा है। और वह है वृद्धोधन, जो अपनी सेनाका क्यूह कनाकर रणमें खड़ा है। अर्जुन ! कौरवपक्षके पोद्धा तृष्टें आये देख जकतक भाग नहीं जाते, उसके पहले ही दुर्घोधनको पार हाल्ये। इसकी सेना बहुत बक गयी है, अतः इस समय आक्रमण करनेसे यह पार्थी छुठकर जा नहीं सकता।'

श्रीकृष्णकी बात सुनकर अर्जुनने कहा—'मायव ! पृतराष्ट्रके सभी पुत्र भीमसेनके हाथसे मारे जा चुके हैं, ये दो, जो अभी बचे हुए हैं, ये भी रह नहीं जायेंगे । शकुनिकी सेनामें भी अब पाँच सौ पुड़सवार, दो सौ रखी, सीसे कुछ अधिक हावी और तीन हजार हो पैदल बच गये हैं । दुर्योधनकी सेनामें अग्रस्थामा, कृपाचार्य, त्रिगर्तराज, उलुक, शकुनि, कृतवर्मा आदि कुछ ही योद्धा वचे हैं, बाकी सब मारे गये । अब इनका

भी काल आ ही पहुँचा है। आज जो मेरे सामने आकार चान नहीं जायेंगे, से देवता ही क्यों न हों, उन सबको मार हालुंगा। आज सारा झगड़ा समाप्त हो जायगा । दुर्योचन भी यदि मैदान छोड़कर भाग नहीं गया तो आज अपनी उद्दीह राज्यलक्ष्मी तथा प्राणीसे हाथ यो बैठेगा । आप दोड़े बढ़ाइये, मैं सबको अभी मारे बालता है।"

अर्जुनके ऐसा कड़नेपर भगवान्ते हुपोंचनकी सेनाकी ओर घोड़े बदाये, भीयसेन और सहदेवने भी अर्जुनका साव दिया। तीनों यहारबी दुर्योधनको मार क्रातनेकी इच्छासे सिंहनाद करते हुए आगे बढ़े । उस समय आपके पुत्र सुदर्शनने भीमसेनका सामना किया। सुरायाँ और शकुनि अर्थुनसे लक्ने लगे। दुर्घोधन धोक्नेपर सवार हो सहदेवसे वा पिछा। उसने बड़ी फुर्तीके साथ सहदेवके मराकपर एक प्रातसे प्रहार किया । सहदेव उस चोटसे मुर्चित होकर रकके विक्रते भागमें बैठ गमा, उसका सारा शरीर खूनसे तर हो गया। किर बोड़ी ही देरमें, जब होश हुआ, तो वह स्रोधने मरकर दुर्योधनपर तीले बाणोंकी बीकार करने रूगा ।

उधर, अर्जुन भी योड्रोंकी पीठपर बैठे हुए योज्ञाओंक मस्तक काट-काटकर गिराने लगे। उन्होंने बहुत-से बाज मारकर सारी सेनाका संद्वार कर द्वारा । तदन्तर, जिगतीकी रवसेनापर धावा किया। उन्हें आये देश सारे जिगर्त महारबी एक साथ होकर श्रीकृष्ण तथा अर्जुन्पर बालोकी वर्षा खरने लगे । तब अर्जुनने सत्वकर्माको एक शुरप्रसे पापलकर उसके रबका हरसा (ईपा) काट डाला, फिर दूसरे क्रुप्रसे उसका मलक भी बढ़से अलग कर दिया। इसके बाद उन्होंने सब योद्धाओंके सामने ही सत्येषुको पकड़कर मार हाला। तत्पश्चात् प्रस्कल देशके अधिपति सुशर्माको तीन वाणोसे बीयकर वहाँ एकत्रित हुए समल रवियोको अपने बाणोका निशाना बनाया । फिर, सुशर्माको सौ वाण मारकर उसके योड़ोंको भी पायल किया, इसके बाद उन्होंने हैंसते-हैंसते सुशर्मापर वमदण्डके समान एक धर्यका बाण बसाया। उससे उसकी छाती हिन्द गयी और वह प्राणहीन होकर

पृथ्वीपर गिर पड़ा। इस प्रकार सुशमांको मारकर अर्जुनने



व्सके पैतालीस पुत्रोको भी मौतके पाट बतार दिया। फिर उसके भयसा अनुवादियोंको यमलोक भेतकर उन्होंने घरनेसे क्वी हुई कौरव-सेनामें प्रवेश किया।

दूसरी और भीवसेनने हैंसते-हैंसते बाणीकी वर्षा करके सुदर्शनको शक दिया, अब वह दिसाची नहीं पहला बा। प्रकार करते-काते उन्होंने एक तीसे शुरप्रसे लुदर्शनका मलक धड़में अलग कर दिया। यह देश उसके अनुवरीने भीमको बारों ओरसे घेरकर उनपर बाणोंकी वर्षा आराम्य कर ही।

तब भौमसेनने तेज किये हुए बाजीकी वर्षा करके उन्हें सब ओरसे आच्छादित बार दिया और एक ही क्षणमें सबका संहार कर डाला। उस समय परस्पर प्रहार करते हुए दोनों दलोंके बोद्धाओंने कोई अन्तर नहीं रह गया, दोनों सेनाएँ मिलकर एक-सी हो गयी।

#### शकुनि और उल्क्का वध

हुआ, उस समय प्रकुनिने सहदेवपर धावा किया । सहदेवने | बाजोमे धायल करके सहदेवपर नध्ये बाजोकी वर्षा की । उस

सक्रय कहते हैं—महाराज ! उपर्युक्त संघाम जब आरम्प | बाजोसे बीध हाला । साथ ही शकुनिने भी भीमसेनको तीन भी सुबलपुत्रपर बाणोंकी वर्षा आरम्भ कर दी। इन्कुनिके | समय दोनों ओरके योद्धाओंद्वारा की हुई बाणोंकी बीहारसे साथ उसका पुत्र उलुक भी था, उसने भीमसेनको दस सम्पूर्ण दिशाएँ आच्छादित हो गर्थी। क्रोधमें भरे हुए भीम और सहदेव दोनों बीर संप्राममें भयंकर संहार मचाते हुए किवर रहे थे। उनके सैकड्रों बाणोंसे दकी हुई आपकी सेना अन्यकारपूर्ण आकाशकी भाँति दिखायी पड़ती थी।

इस प्रकार लड़ते-लड़ते जब कौरवोंक पास बहुत बोड़ी सेना रह गयी तो पायहत योद्धा हर्षमें भरकर बड़े उत्साहले उन्हें यमलोक पहुँचाने लगे। इसी समय शकुनिने सहदेवके मस्तकपर प्रासका प्रहार किया और सहदेव मुर्चित-सा होकर रधकी बैठकमें बैठ गया। उसकी यह अवस्था देश प्रतामी भीमने कोधमें भरकर शकुनिकी सेनाको आगे बढ़नेसे छेक दिया और नाराबोंसे भारकर सैकड़ों एवं हजारों सैनिकोंका संहार कर डाला। इसके बाद उन्होंने बड़े खेरसे सिंहनद किया, जिसे सुनकर हाथी और खेड़ोसहित समान सैनिक वर्षों उठे। इसके मारे वे सहसा भाग खेते। उन्हें भागते देश राजा दुर्वोधनने कहा—'अरे पापियो ! त्येट आओ, भागनेसे क्या लस्भ होगा? जो बीर लड़ाईमें पीठ न दिसाकर प्राण-स्थाप करता है, यह संसारमें कीर्ति छोड़ जला है और परलोकमें उत्तम सुख भोगता है।'

उसके पूरा कहनेपर शकुनिक सियाही मौतको परवा र करके पुर: पाण्डवीपर टूट पड़े। यह देख पाण्डव घोद्धा भी उनका सामना करनेको आगे वहे। इतनेपे सहदेवने भी सब्ब होकर शकुनिको दस बाणीसे बीच डाला और तीन बाणीसे उसके घोड़ोको पापल बरके ईसते-ईसते उसका धनुष मी काट दिया। शकुनिने दूसरा धनुष लेकर सहदेवको लाठ और भीमसेनको सात बाण मारे। इसी तरह उन्हबने भी भीमको सात और सहदेवको सत्तर बाणोसे घापल कर डाला। तब भीमसेनने उसे तेज किये हुए सायकोसे बीच दिया और शकुनिको भी चौसठ बाण मारकर उसके पार्च-रक्षकोको तीन-तीन बाणोका निशाना बनाया।

भीमके नाराजांसे आहत हुए योद्धा क्रोधमें भरकर सहदेवके कपर बाणोंकी बौधार करने लगे। तब सहदेवने एक भल्ल सारकर अपने सामने आये हुए उन्नुकका मलाड़ काट डाला। उसकी लाग जमीनपर गिर पड़ी। बेटेको मृत्यु देखकर शकुनिको विदुरवीकी बात याद आ गयी। उसका गला भर आया, तब्ब्बास बलने लगा और वह अपनी आखोंमें औसू भरकर दो पड़ीतक चिन्तामें हुवा रहा। इसके बाद सहदेवके सामने जाकर उसने तीन बाग मारे, किंतु सहदेवने अपने सामकोंसे उन्हें काट गिराया और शकुनिके धनुषके भी टुकड़े-टुकड़े कर हाले। तब शकुनिने सहदेवके क्यार तलवारका वार किया, किंतु उसने हैंसते-हैंसते उस तलवारके भी दो टुकड़े कर दिये। अब शकुनिने गटा चलायी, पर उसका बार खाली चला गया, यह जमीनपर जा पड़ी। इससे उसका क्रोध बहुत बढ़ गया और उसने एक भयंकर क्रकि सहदेवके ऊपर छोड़ी; किंतु सहदेवने बाण मारकर उसके भी तीन टुकड़े कर डाले।

इस प्रकार जब शक्ति भी नष्ट हो गयी और शकुनि भवभीत हो गया तो आपके सैनिकॉपर भी आतंक छर गया। वे सब-के-सब शकुनिके साथ भाग चले। उस समय पाण्डल जोर-जोरसे सिंहराद करने लगे । प्रायः सभी कौरव योद्धा रणसे पीठ दिखाकर धाग गये। शकुनिको भी शिसकता देख सहदेवने सोबा 'यह मेरा हिस्सा बाकी रह गया है—इसका नाग युद्रो करना है।' यह विचारकर अपना यहान् धनुष टेकारते हुए उसने शकुनिका पीछा किया और तेज किये हुए बाज यारकर उसे आयना यायल कर दिया और **ब्याने लगा, 'मूर्वा शकुनि ! तू वाशियधर्पमें स्थित होकर युद्ध** कर, पराक्रम दिखाकर पुरुष्तकका परिचय दे। उस दिन सभामें पासा फेंकते समय तो तू बहुत खुझ हो रहा वा, उसका फल आज अपनी आँखों देख। जिन दुरात्माओंने पहले हमलोगीका उपहास किया था, वे सब मारे जा चुके है, केवल कुलाङ्गार दुर्योचन और उसका मामा तू काकी रह गया है। आज तेरा मस्त्रक अवस्य काट बासूँगा।'

यह कहकर सहदेवने शकुनिको इस और उसके घोड़ोको बार बाण मारे, फिर उसका छत्र, ब्बजा और धनुष काटकर उन्होंने सिंहके समान गर्जना की तथा अनेको साथकोका



प्रहार करके उसके मर्मस्थानोंको बीध हाता। इससे शकुनिको बड़ा क्रोध हुआ। वह सहदेवको मार डालनेकी इच्छासे दोनों हाथोमें प्राप्त लेकर उसके उसर टूट पड़ा। सहदेवने शकुनिके उठाचे हुए प्रासको तथा उसे पकड़नेवाली उसकी दोनों गोलाकार भुजाओंको तीन भारत मास्कर एक ही साथ काट डाला। फिर बढ़े जोरसे गर्जना की। तदनन्तर, खूब सावधानीके साथ एक मजबूत लोहेका भरल धनुषपर बढ़ाया और उसके प्रहारमे इस्कुनिका सिर बहुसे अलग कर दिया। उसकी मलकसर्वित लाग जमीनपर गिर पद्मी।

साइस को बैठे। उनका मुँह सूक्त गया, चेतना जाती रही। और वे भयभीत होकर अपने-अपने हथियार लिये चारी दिशाओंमें भागने लगे । गाण्डीवको टंकार सुनकर वे अधमरे हो रहे थे, किसीका रथ दूटा था, किसीके घोड़े मर गये थे और किन्हींके हाथी ही मौतके मुखर्मे जा चुके थे। ये सब लोग पाँच-प्यादे ही भाग रहे थे। इस प्रकार शकुनिके मारे जानेसे भगवान् श्रीकृष्णके साब ही समस्त पाण्डत बढ़े प्रसन्न हुए। वे अपने योद्धाओंका हर्ष और असाह बढ़ाते हुए शहू बजने लगे । सभी त्येग स्वादेवके इस कर्मकी प्रशंसा करते हुए कहने लगे, 'वीरवर ! तुम ने इस कपटी एवं दुरात्मा शकुनिकी यह दशा देख आपके पोद्धा डरके मारे अपना 🛮 शकुनिको पुत्रसहित मार डाला, यह बड़ा ही अच्छा हुआ।'

# दुर्योधनका सरोवरमें प्रवेश और युयुत्सुका हस्तिनापुर जाना

सक्रय बहते हैं—महाराज । तदनचर, शकुनिके अनुबार क्तोधमें भर गये और प्राणीका योह छोड़कर उन्होंने पाण्डवीको चारों ओरसे घेर लिया। किंतु अर्जुन और भीमसेनने उनकी प्रगति रोक दी। वे लोग शक्ति, ऋष्टि और प्राप्त द्वावार्ये लेकर सहदेवको यार ग्रालनेकी इच्छासे आगे वह रहे थे, परंतु अर्जुनने गाण्डीकके द्वारा उनका संकल्प व्यर्थ कर दिया । उन्होंने भारक मारकर उन योज्ञाओंकी आयुर्धोसक्ति भुजाओं तथा पस्तकोंको काट हाला और उनके घोड़ोंको भी योतके घाट उतार दिया।

इस तरह अपनी सेनाका संदार देखकर राजा दुर्वोधनको बड़ा क्रीय हुआ। उसने मरनेसे बचे हुए सब चोद्धाओको एकप्रित किया, उनमें सी तो रबी वे और बाकी कुछ हाथी-सवार, सुक्रसवार और पैदल थे। सबके इकट्ठे हो जानेपर दुर्चोधनने उनसे कहा—'बीरो ! तुमलोग पाण्डबोंको उनके मित्रोसहित मार हालो, साब ही सेनासहित पृष्टयुप्रका भी संहार कर डालो । इसके बाद शीव्र मेरे पास लोट आना ।'

दुर्योधनकी आज्ञा जिरोधार्य कर वे रणोत्पत वीर पाण्डवीकी ओर दीड़े। उन्हें आते देख पाण्डव भी वाणीकी बीहार करने लगे। कुछ ही श्रणोंमें वह सेना पान्यवाँके हाधसे मारी गयी, उसे कोई भी क्वानेवाला न पिला। वह युद्धके लिये प्रस्थित तो हुई, मगर भयके मारे ठहर नहीं सकी। पाष्टव-दलके कहुत-से सैनिकोने मिलकर आपके उन योद्धाओंका कुछ ही क्षणोंने सफाना कर डाला । उनमेंसे एक भी सिपाही नहीं बचा।

बहाराज । आपके पुत्रने न्यारह अशीहिणी सेना इकट्टी की थी, किन्तु पाण्डव और सृक्षयोंने सबका अना कर कला । आपकी ओरसे सङ्नेवाले हजारी राजाओंमें केवल एक दुवींधन ही उस समय जीवित दिलायी पहा, वह भी बहुत घायल हो चुका वा । उसने अपने बारों और दृष्टिपात किया, किंतु सारी पृथ्वी सूनी दिखायी पड़ी । दुर्घोधनने जब अपनेको



सब खेळाओंसे रवित अकेला पापा और पाण्डवाँको सफलमनोरथ एवं प्रसन्न देखा तो उसे बढ़ा शोक हुआ।

इसके पास न सेना थी न सवारी, इसलिये वह भाग जानेका विचार करने लगा।

पृत्यष्ट्रने पूळ — सङ्घय ! जब मेरी सब सैनिक मार काले गये और सारी छावनी सूनी हो नायी, उस समय पान्छवाँके पास कितनी सेना बच गयी थी ? अकेला हो जानेपर मेरे मूर्ल पुत्र दुर्शेंघनने क्या किया ?

सक्रयने कहा—महाराज ! उस समय पाण्डवीके पास दो हजार रची, सात सो हाबीसवार, पाँच हजार युड्सवार और दस हजार पैदल थे। उनकी इतनी सेना अभी क्यी हुई थी। राजा दुर्वोधन जब अकेला हो गया और अरे समरभूमिमें कोई भी अपना सहायक नहीं दिलायी पड़ा तो अपने मरे हुए घोड़ोंको वहीं छोड़कर वह पूर्व दिशाको ओर पैदल ही भागा। जो एक दिन ग्याय अझीहिणी सेनाका मालिक था वही दुर्योधन अब गदा लेकर पैशल ही सरोवरकी ओर घाया जा रहा था। अभी बोढ़ी ही दूर गया था कि उसे धर्यातम विदुरजीकी कही हुई कर्ते याद आने लगीं । उसने सोबा—'अहो । हमारा और इन क्षत्रियोंका जो या महान् संहार हुआ है, इसे महाबुद्धिमान् विदुरजीने पहले ही जान लिया वा।' इस प्रकारकी बाते सोवता हुआ यह सरोजरमें प्रवेश करनेके लिये कड़ता चतर गया। इस समय अपनी सेनाका संद्रार देलकर उसका द्वाय शोकसे संतर हो सा या।

राजन् ! दुर्घोधनकी सेनाये कई लाल बीर थे, किंतु उस



समय अग्रत्यामा, कृतवर्मा तथा कृपाचार्यके सिवा कोई भी जीवित नहीं दिखायी पड़ता था। मुझे कैदमें पड़ा देख भूड्युप्रने सात्यकिसे इसकर कहा—'इसको कैद करके क्या कान्त है, इसके जीवित रहनेसे अपना कोई लाभ तो है ही नहीं।' उसकी बात सुनकर सात्यिकने मेरा वध करनेके लिये तीखी वलवार उठायी; किंतु श्रीवेदव्यासनीने सहसा वहाँ प्रकट होकर कहा—'सद्धपको जीवित छोड़ दो, इसे किसी तरह मास्ता नहीं।'

व्यासबीकी बात सुनकर सात्यिकने मुझसे कहा— 'सक्कय ! जा अपना काल्याण-साधन कर।' उसकी आज्ञा पाकर संध्याके समय मैं व्यासि हस्तिनापुरके लिये प्रस्थित हुआ ! उस समय मेरे पास न कवक था, न कोई हथियार ! वालते-वालते कर मैं एक कोस इधर आ गया तो गदा हावमें लिये दुर्वीधनको अकेला खड़ा देला, उसके शरीरपर बहुत-से पाय हो गये थे ! मुझपर दृष्टि पड़ते ही उसकी ऑलोमें ऑस् पर आये, वह अच्छी तरह मेरी ओर देश न सका ! मैं भी उसे उस अवस्थामें देश शोकमें हुन गया, कुछ देरतक मेरे मुहसे भी कोई बात नहीं निकार सकी !

तदनकर मैंने अपने केंद्र होने और व्यासनीकी कृपासे जीते-जी हुटकारा पानेका समाचार कह सुनाया। सुनकर वह बोड़ी देखक कुछ सोचता रहा, इसके बाद उसने अपने बाइयों और सेनाका हाल पूछा। मैंने भी जो कुछ आंखों देखा बा, बह सब बता दिया और कहा—'राजन्! तुम्हारे



भाई मारे गये और सारी सेनाका संदार हो गया। रणभूनिसे जलते समय व्यासजीने मुझसे कहा वा कि तुन्हारे पक्षमें तीन ही महारक्षी कन्न गये हैं।'

यह सुनकर उसने कडा—'सञ्जय! तुम प्रजायश्च महाराजसे जाकर कहना कि 'आपका पुत्र दुर्योधन उस महासंप्रापसे जीवित षचकर पानीसे भरे सरोवरमें सो रहा है, वह बहुत पापल हो चुका है।' यो कहकर दुर्योधनने उस सरोवरमें प्रवेश किया और पायासे उसका पानी बाँध दिया। इसके बाद कृपाचार्य, अख्यामा और कृतवर्या भी उच्चर ही आ निकले; इन तीनों महार्राचयों के घोड़े बहुत चक नये थे। मेरे पास आकर उन्होंने कहा—'सञ्जय! सीधान्यकी बात है कि तुम जीवित हो। 'पितर वे लोग आपके पुत्रका समाचार पूछते हुए बोले—'सञ्जय! क्या हमारे राजा दुर्योधन जीवित है ?'



तम मैंने उन लोगोंसे दुर्योधनका कुशलसमाचार बताया तथा दुर्योधनने मुझे जो संदेश दिया था वह भी कह सुनाया और वह जिस सरोवरमें पुसा वा उसे भी दिखा दिया।

मेरी बात सुनकर वे महारबी बोड़ी देशक वहाँ विलाय करते रहे, किंतु पाण्डलोंको रणमें खड़े देख बहाँसे भाग बले। उन्होंने मुझे भी कृपाबार्थके रचपर विठा लिया। फिर सब लोग छावनीयर आ गये। सूर्यास्त निकट बा, कलानीके पहरेदार प्रकराये हुए थे; आपके पुत्रोंका मरण सुनकर वे सब एक साथ रो पड़े। तदनचर; स्थियोंकी रक्षाये नियुक्त हुए वृद्ध पुरुषोंने राजरानियोंको साथ लेकर नगरकी ओर प्रस्थान करनेका विकार किया। बेचारी रानियाँ पतियोंक मरणका समाचार सुनकर कुररीके समान विखाप करने लगी। वे हाय। हाय। करती हुई हावाँसे सिर और कार्ती पीटने लगीं। उनका करुणकन्दन चारों ओर फैल गया।

राजयन्त्री व्याकुल हो उठे, उनका गरप भर आया; वे यनियोको साथ लेकर नगरकी और प्रस्थित हुए; साथमें



रक्षा करनेके लिये छड़ीदार सिपाही थी थे। रक्षा करनेवाले सिपाड़ी रचपर बैठकर अपनी-अपनी खियोंको साथ ले नगरकी ओर जा खे थे। राजधहरूमें रहनेपर जिन रानियोंको मूर्य भी नहीं देख याते थे। उन्हें ही मगरको जाते समय साध्यरण लोग भी देख खे थे। उस समय खाले और भेड़ खरानेवालेतक भीमसेनके डरसे नगरकी ओर भाग रहे थे।

उस भगदड़के समय युवुत्यु शोकसे मूर्जित हो यन-धी-मन सोचने लगा—'भयेकर पराक्रम करनेवाले पाण्डवीने न्यारह अर्क्षाहिणी सेनाके स्वामी राजा दुर्योधनको परास्त कर दिया, उसके सब भाइयोंको मार डाला और भीन्म एवं डोण-जैसे कौरव वीर भी मौतके घाट उतर गये। भाग्यवश केवल मैं क्य गया हूँ। दुवोंधनके मन्त्री रानियोंको साथ लेकर नगरकी ओर भागे जा रहे हैं। अब उदित वहीं होगा कि मैं भी युधिष्ठिर तथा भीमसेनसे पूककर उनके साथ नगरमें चला जाऊँ।' यह सोककर उसने युधिष्ठिर और भीमसेनसे अपना मनोधाब प्रकट किया। राजा युधिष्ठिर



बढ़े देपालु हैं. युयुत्सुकी बात सुनकर वे बहुत प्रसन्न हुए और उसे छातीसे लगाकर उन्होंने जानेकी आज़ा दे दी।

तब पुषुत्वने अपने रखमें बैठकर योड़ोको बढ़ी तेजीके साथ होका और राजरानियोंको भी साथ लेकर नगरमें प्रवेश किया। उस समय सूर्यास्त हो रहा वा। नगरमें पहुँचते ही उसका गरन भर आया, आँखोंसे आँसुओंकी यारा यह बली। इसी अवस्थामें उसे विदुर्जी मिल गये, उसे देखते ही विदुरजीके नेजीसे भी अबुप्रवाह जारों हो गया। वे विजीत भावसे सामने खड़े हुए युपुत्वुसे बोले—'केटा! इस कुलवंशका संहार हो जानेपर भी तुम अभी जीवित हो—यह बड़े सौभाग्यको बात है? किंतु राजा युधिहिसके नगरमें प्रवेश करनेसे पहले ही तुम वहाँ कैसे आ गये। इसका कारण विस्तारपूर्वक बताओ।'

युप्तमुने कहा—तात ! अपने जाति, माई और पुत्रके साथ जब मामा शकुनि मारे गये, उस समय राजा दुर्वोधन रक्षकोसे रहित हो जानेके कारण अपने मरे हुए घोड़ोंको कहाँ

छोड़ डाके मारे पूर्व दिशाकी ओर भाग गये। उनके भागते ही कावनीके सब लोग डरकर भागने लगे। फिर खियोंके रक्षक भी राजा और उनके भाइयोंकी रानियोंको सवारीयर बिटाकर भाग करे। तब मैं भी राजा युधिष्ठिर और भगवान् श्रीकृत्वासे पूक्रकर भागते हुए लोगोंकी रक्षाके लिये इस्तिनस्पुरतक आ गया।

पुपुत्तुकी बात सुनकर विदुष्ते सोबा, 'इसने वही कास किया है, वो ऐसे अवसरपर दखित था।' अतः वे बहुत



प्रसन्न हुए और उसकी प्रशंसा करते हुए बोले—बेटा ! यह ठीक ही हुआ है। दयालु होनेक कारण तुमने अपने कुल्बर्मकी रक्षाकी है। उस संहारकारी संमापसे आज तुम्हें सकुशल लीट देखकर मुझे बड़ा आवन्द मिला है। अपने अन्ये विनाके तुम्हीं लाठीके सहारे हो। विपत्तिमें झूबकर दु:स याने हुए राजा बृतराष्ट्रको धैर्य देनेके लिये केवल तुम्हीं जीवित हो। आज यहाँ रहकर विज्ञाम करो, कल सबेरे ही युधिहिरके यास बले बाना।

यह कहकर विदुश्जी आँसू बहाते हुए सले। उन्होंने पुपुत्तुको राजधवनमें भेजकर स्वयं भी प्रवेश किया। उस समय वहाँ नगर और प्रान्तके स्वोग एकत्रित होकर बढ़े दुःससे हाहाकार कर रहे थे। वह भवन आनन्दशून्य और श्रीहीन दिखायी देता वा। राजमहरूकी यह अवस्था देख विदुश्जीको बड़ा कष्ट हुआ। ये मन-ही-मन विकल हो थीरे-थीरे उच्चवास लेते हुए वहाँसे लौटकर व्यतीत की। नगरमें बले गये। युयुत्सूने वह रात अपने ही घरमें खकर

# व्याधोंसे दुर्योधनका पता पाकर युधिष्ठिरका सेनासहित सरोवरपर जाना और कृपाचार्य आदिका दूर हट जाना

पृतराष्ट्रने पूळ-सञ्जय ! पाण्डवीन रणभूमिमें जब हमारी सारी सेनाका संहार का डाला, उस समय कवे हुए महारची कृतवर्णा, कृपाचार्य तवा अख्यक्यामाने क्या किया ? और मूर्स दुर्योधनने कीन-सा काम किया ?

सक्रयने बजा—महाराज ! जब राजरानियाँ नगरकी ओर बल दीं और शिविरके दूसरे लोग भी पत्तव्यन कर गये, उस समय सारी ग्रावनी सूनी देखकर उन तीनों महारवियोंको बड़ा दु:स हुआ । अब उस स्थानपर मन व लगा; इसलिये के भी सरोगरकी ओर ही बल दिये ।

उधर, धर्मात्मा युधिष्ठिर अपने भाइयोको साध लेकर युपोधनका वध करनेके लिये इधर-उधर विखरने लगे, किनु बहुत हुँकनेपर भी वे असका पता न पा सके। इधर, उनके बाहन बहुत चक गये थे, इसलिये समस्य पाण्डल अपनी छालनीये जाकर सैनिकोसहित विज्ञाप करने लगे।

तदनन्तर कृपावार्य, अब्रज्यामा और कृतवर्मा अस् सरोवरपर गये। वहाँ युवाँधन सो रहा था। वहाँ पहुँचकर वे असरे बोले—'राजन्। उठो और हमलोगोंको साब लेकर युधिष्ठिरसे युद्ध करो या तो विजयी होकर पृथ्वीका राज्य धोगो या रणमें प्राण देकर स्वर्ग प्राप्त करो। पाण्यकोकी धी सारी सेनाका तुमने संहार कर दिया है, जो सैनिक बच गये हैं, वे भी जहुत धायर हो चुके हैं। अब वे तुन्हारा देग नहीं सह सकते। हम सर्वथा तुन्हारी रहा करेगे। इसलिये तुम युद्धके लिये तैयार हो जाओ।

दुर्वोधन केला—जहाँ इतना बड़ा तर-संद्यार हुआ है, वहाँसे आपलोगोंको बचकर आये देख मुझे बड़ी प्रसन्नता हो रही है। अवस्थ ही हमलोग शत्रुऑपर विजय पायेंगे; किंतु यह तभी हो सकता है, जब कुछ समयतक विज्ञाम करके अपनी बकावट दूर कर ले। आपलोग मी बहुत बक गये हैं और मैं भी विशेष धायल हो चुका है। उधर पाण्डवोंका बल और उत्साह बड़ा हुआ है। इसलिये इस

समय उनके साथ युद्ध करना मुझे पसंद नहीं है। आज एक रात यहाँ किमाय करके कल आपलोगोंको साथ लेकर अनुओंसे युद्ध कर्कना।

सज्जय कहते हैं—दुर्धोधनके ऐसा कहनेपर अश्वत्वामाने कहा—'राजन् ! तुन्हारा कल्याण हो । उठो, हमलोग अवस्थ अपने शहुओंको जीतेंगे । मैं अपने वज्ञ-वाग, दान, सत्य,



तवा जप आदि पुण्यकर्मोकी सौगन्ध साकर कहता हूँ, आज मैं स्वेमकोको अवस्य मार डालुगा। यदि इसी रातमें मैं अपने राषुओंका संहार न कर डालु तो सत्पुरुषोंको मिलनेयोग्य यहका फल मुझे न मिले।

इस प्रकार जब वे वातें कर रहे थे, उसी समय मांसके बोझसे वके हुए कुछ व्याधे पानी पीनेके लिये अकस्मात् वहाँ आ पहुँचे। उनकी भीमसेनके प्रति बड़ी भक्ति थी। वहाँ साई होकर व्याधीने उन लोगोंका एकाना-वार्तालाय सुन लिया। उन्हें दुर्योधनकी बात भी सुनामी ही। सब देख-सुनकर उन्होंने जान लिया कि 'राजा दुर्योधन जलमें छिपा है, उसका मुद्ध करनेका मन नहीं है, तो भी ये महारखीं उसे उकसा रहे हैं।'

अब वे आपसमें सलाह करने लगे—'यह तो साफ जाहिर हो गया कि दुर्वोधन पोस्तरेके पानीमें आ बैठा है।



अतः भीमसेनसे चलकर कहना चाहिये कि 'दुर्घोधन पानीये सो रहा है।' इससे उन्हें बड़ी खुड़ी होगी और हमें बहुत-सा धन मिल जायगा। इस सूखे मांसको डोकर व्यर्च होश उठानेसे क्या फायदा है?'

यह निश्चय करके वे बड़े प्रसन्न हुए, उन्हें धनका लोम जो था ! मांसका बोड़ा सिरपर उटाया और जावनीकी ओर चल दिये। उधर, पाण्डवोंने भी तुर्पोधनका पता लगानेके लिये चारों ओर जासूस स्वाने किये थे; किंतु सबने लौटकर यही बताया कि 'वह कहीं भाग गया, उसका कुछ पता नहीं चलता।' जासूसोंकी बात सुनकर राजाको बढ़ी चित्ता हुई।

उसका पता न लगनेसे समस्त पाण्डव उदास होकर

बैठे थे, इतनेमें ही व्याधे वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने भीमसेनके पास जाकर जो कुछ वहाँ देखा-सुना था, सब बढ़ सुनाया। तब भीमसेनने उन्हें बहुत-सा धन देकर विदा किया और धर्मराजसे जाकर फहा—'महाराज! जिसके लिये आप विकास पढ़े हैं, उस दुर्योधनका पता व्याधोद्वार



लग गया। वह मायासे पानी बांधकर पोक्ररेमें सी खा है। या जिय समावार सुनकर भाइयोसहित मुधिहिर बहुत जसत्र हुए और भगजन् श्रीकृष्णको आगे करके तृति सरोकरकी ओर कल दिवे। उनके साथ सोमक क्षत्रिय भी थे। जाते समय उनके रखोंकी घरघराहट बड़ी दूरतक सुनायी देती थी। उस समय अर्जुन, भीम, नकुरू, सहदंब, पृष्ठदुन, जिलाकी, उत्तमीजा, युधामन्तु, सात्यिक, डीयदीके पुत्र तथा होय पाछाल थोद्धा हाथीसवार पृद्दसकार और संकड़ी पैदलोंके साथ युधिहिरके पीछे-पीछे गये। उद्दन्तर, महाराज युधिहिर सबके साथ उम अत्यन्त भवकर द्वैपायन नामक सरोकरके पास, जहाँ दुर्थोधन छिपा हा, जा पहुँचे।

युधिष्ठिरको सेनाने जब प्रस्थान किया था, उसी समय उसका महान् कोलाहरू सुनकर कृतवर्मा, कृपाबार्य और अञ्चल्हामाने दुर्वोधनसे कहा—'राजन्! विजयोल्लाससे सुशोधित पाण्डव अत्यन्त आनन्दमें भाकार इधर ही आ खें है। यदि आप आशा दें तो हमलोग कुछ देखें लिये इट जाये।' उनकी बात सुनकर दुर्योधनने कहा—'अच्छा, आप लोग जाइये। उनसे ऐसा कहकर वह सरोकाके भीतर बाला गया और माधासे जलको बाँध दिया। कृपाकार्य आदि महारथी राजाकी आशा लेकर शोकमप्र हो वहाँसे दूर चले गये। रास्तेमें उन्हें एक वस्ताहका वृक्ष दिस्तायी पद्म। वे बके तो थे ही, उसके नीचे बैठ गये और राजा दुर्योधनके विषयमें विचार करने लगे। 'अब पुद्ध किस तरह होगा? राजा दुर्योधनकी क्या दशा होगी? पाण्डवीको दुर्योधनका पता कैसे लगेगा?' यही सब सोकते-सोकते उन्होंने घोड़ोको रखसे खोल दिया और सब-के-सब वृक्षके नीचे आराम करने लगे।



# युधिष्ठिर और दुर्योधनका संवाद, युधिष्ठिरके कहनेसे दुर्योधनका किसी एक पाण्डवसे गदायुद्धके लिये तैयार होना

सजय कहते हैं—यहाराज ! उस सरोकापर पहुँचकर बुधिष्ठिरने भगवान् श्रीकृष्णसे कहा—'याधव ! देशिये तो सही बुधोंधनने जलके भीतर कैसी माधाका प्रयोग किया है ? यह पानीको ग्रेककर वहाँ सो रहा है। यह माधामें बड़ा निपुण है। किंतु पदि साझान् इन्द्र भी इसकी सहायता करने आये, तो भी आज संसार इसे परा हुआ ही देखेगा।'

श्रीकृष्णने कहा—भारत ! इस मायाबीकी मायाको आप मायासे ही नष्ट कर डालिये: आप भी बलमें मायाका प्रयोग करके इसका वस कीजिये। राजन् ! उद्योग ही सबसे अधिक बलवान् हैं: और कुछ नहीं। उद्योग और उपायोंसे ही बड़े-बड़े देहर, दानव, राक्षस तका राजा मारे गये हैं: इसलिये आप भी उद्योग कीजिये।

भगवान्के ऐसा कहनेपर पुधिष्ठिरने इसते-इसते पानीमें छिपे हुए आपके पुत्रसे कहा— 'सुयोधन ! तुमने जलके भीतर किसलिये यह अनुष्ठान आरम्ब किया है ? समझ क्षत्रियों तथा अपने कुलका संद्वार कराकर अब अपनी जान बचानेके लिये पोल्तरेमें जा पुसे हो ? तुन्द्वारा वह पहलेका दर्प और अभिमान कहाँ चला गया जो इसके मारे पहाँ

आकर हिये हो ? सपामें सब लोग तुन्हें घूर कहा करते हैं.
किंतु जब तुम पानीमें घुसे हो तो में तुन्हारा वह वर्षियं व्यर्थ
ही समझता है। जो कौरव-वंदामें जन्म लेनेके कारण सदा
अपनी प्रशंसा किया करता था, वही युद्धसे डरकर पानीमें
कैसे किया बैठा है ? अधी युद्धका अन्त तो हुआ नहीं, फिर
तुन्हें जीवित खनेकी इच्छा कैसे हो गयी ? इस लड़ाईमें पुत्र,
धाई, सम्बन्धी, मित्र, मामा तथा बान्धव-जनोंको मरवाकर
अब तुम पोलोंसे क्यों सो रहे हो ? कहाँ गया तुन्हारा
पीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
पीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
पीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
पीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
धीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
धीठन, कहाँ गया तुन्हारा अधिमान और कहाँ गयी तुन्हारा
धीठन, कहाँ गया वह सारा ज्ञान ? अब तालावमें कैसे नींद आ
रही है ? धारत ! उटो और हाविषधमेंके अनुसार हमारे
साथ युद्ध करो । हमरलेगोंको पराल करके पृथ्वीका राज्य
करो अथवा इमारे हावों मरकर सदाके लिये रणधूमिमें
सो जाओ ।'

वर्मराजके ऐसा कहनेपर आपके पुत्रने पानीयेसे ही जवाब दिया—'महाराज! किसी भी प्राणीको भय होना आक्षर्यकी बात नहीं है, किंतु मैं प्राणोंके भयसे यहाँ नहीं आया है। मेरे पास न रख है, न भाशा। पार्श्वरक्षक और सारवि भी मारे जा चुके हैं। सेना नष्ट हो गयी और मैं



अकेला रह गया; इस दशामें मुझे कुछ देशक किसम करनेकी इच्छा हुई। राजन् । मैं प्राणीकी रक्षाके लिये या और किसी भयसे बचनेके लिये अख्या मनने विचाद होनेके कारण प्राणीयें नहीं मुसा है; सिर्फ कक जानेके कारण ऐसा किसा है। तुम भी कुछ देशक सुस्ता छो, तुम्हारे अनुपायी भी विश्राम कर लें; फिर मैं उठकर तुम सब लोगोंके साथ लोहा गुँगा।

युधिष्ठरने कहा—सुयोधन ! हम सब लोग सुस्ता सुके हैं और बहुत देरसे तुम्हें स्त्रोज रहे हैं, इसलिये तुम अभी उठकर युद्ध करो । संप्रापमें समस्त पाण्यवीको मारकर समृद्धिहाली राज्यका उपभोग करो अववा हमारे हावसे मरकर बीरोको मिलनेबोम्य पुण्यलोकोमें बले जाओ ।

दुर्योधन बोला—राजन् । जिनके लिये में राज्य चाहता हा, वे मेरे सभी भाई मारे जा चुके हैं। पृथ्वीके समल पुरुष-रलों और क्षत्रियपुंगजोंका विनाझ हो गया है; अब यह भूमि विधवा खीके समान श्रीहोन हो चुको है; अतः इसके उपभोगके लिये मेरे मनमें तनिक भी उत्साह नहीं है। हाँ आज भी पाण्डवों तथा पाखालोंका उत्साह भंग करके तुन्हें जीतनेकी आसा रलता है। किंतु जब होण और कर्ण शान्त हो गये, पितामह भीका मार हाले गये, तो अब मेरी दृष्टिमें इस पुदृष्की कोई आवश्यकता नहीं खी। आजसे यह सारी पृथ्वी तुन्हारी ही रहे, में इसे नहीं चाहता। मेरे पक्षके सभी वीर

नष्ट हो गये; अतः अब राज्यमें मेरी रुचि नहीं रही।
मैं तो मृगडाला धारण करके आजसे वनमें ही जाकर रहूँगा।
मेरे अपने कहे जानेवाले जब कोई भी मनुष्य जीवित नहीं
खें, तो मैं स्वयं भी जीवित रहना नहीं चाहता। अब
तुम जाओं और जिसका राजा मारा गया, योद्धा नष्ट हो
गये तथा जिसके रज शीण हो जुके हैं, उस पृथ्वीका आनन्दपूर्वक उपनेन करो; क्योंकि तुम्हारी आजीविका छीनी जा
सुकी है।

युधिक्रिने कहा—तात ! तुम जलमें बैठे-बैठे प्रलाप न करो । मैं इस सम्पूर्ण पृथ्वीको तुम्हारे दानके रूपमें नहीं लेना बाहता। में तो तुम्हें युद्धमें जीतकर ही इसका क्राचीय करीया। अब तो तुम स्वयं ही पृथ्वीके राजा नहीं रहे, फिर इसका दान कैसे करना चाहते हो ? जब इयलोगोंने अपने कुलमें ग्रान्ति कायम रक्तनेके लिये धर्मत: याचना की थीं, उसी समय तुमने हमें पृथ्वी क्यों नहीं दे दी ! एक बार भगवान् श्रीकृष्णको कोरा जवाब देकर इस समय राज्य देना चाहते हो ? यह कैसी पागलपनकी बात है। अब न तो तुम पुष्णी किसीको दे सकते हो और न छीन ही सकते हो, फिर देनेकी इच्छा क्यों हुई ? पहले तो सुईकी नोक बराबर भी जमीन नहीं देना चाहते से और आज सारी पृथ्वी देनेको तैयार हो गर्थे ! क्या बात है ? याद है न, तुमने हमलोगीको जलानेकी कोशिश की थी, भीयको विष शिलाकर पानीये हुवाया और विषधर साँपोसे **इं**सवाया। इतना ही नहीं, तुमने सारा राज्य छीनकर हमें अपने कपटनारुका ज्ञिकार बनाया। तुन्हारे ही आदेशसे डोफ्टीके केश और कम सीचे गये और सार्थ तुमने उसे गालियाँ सुनावीं। पापी ! इन सब कारणोसे तुष्हारा जीवन नष्ट-सा हो चुका है। अब उठो और युद्ध करो, इसीमें तुन्हारी भरताई है।

शृतरहुने पूका— सञ्जय ! मेरा पुत्र दुर्योधन स्वभावतः क्रोथी था, जब युधिष्ठिरने उसे इस तरह फटकारा तो उसकी क्या दक्षा हुई । राजा होनेके कारण यह सबके आदस्का पात्र था, इसल्विये ऐसी फटकार उसको कभी नहीं सुननी पड़ी थी । किंतु उस दिन उसको होट सहनी पड़ी और यह भी अपने इातु पाण्डवोंकी । सञ्जय ! बताओ, उनकी वे कड़दी बाते सुनकर दुर्योधनने क्या कवाब दिया ?

सक्रम कार्त हैं—महाराज ! पानीके भीतर बैठे हुए दुर्वोधनको भाइबोसहित बुधिष्टिरने जब इस तरह फटकारा तो उनकी कड़वी बातें सुनकर वह क्रोधसे दोनों हाथ हिलाने

रुगा और मन-ही-मन युद्धका निश्चय करके राजा युधिश्वरसे बोला—'तुम सभी पाण्डव अपने द्वितेवी फिलोंको साथ लेकर आये हो, तुम्हारे रब और वाहन भी मौजूद हैं। तुम्हारे पास बहुत-से अस-शस होंगे और मैं निहत्वा हूँ, तुम रवपर बैटोगे और मैं पैदल हूँ; यही नहीं, तुन्हारी संख्या बहुत है और मैं कहाँ अकेला—ऐसी दशामें में तुम्हारे साथ कैसे पुद्ध कर सकता हूँ ? युधिष्ठिर ! तुम अपने पक्षके एक-एक वारके साव मुझे बारी-बारीसे लड़ाओं। एकको बहुतोके साब मुद्धके लिये मजबूर करना जीवत नहीं है। राजन् ! मैं तुमसे या भीमसे जरा भी नहीं इरता। श्रीकृष्ण, अर्जुन तथा पाञ्चालीका भी पुत्रे भय नहीं है। नकुल, सहदेव तथा सात्यकिकी भी में परवा नहीं करता, इनके अतिरिक्त भी तुन्हारे पास जो सैनिक हैं, उनको भी मैं कुछ नहीं समझता। में अकेला ही सबको परासा कर दूँगा। आज भाइयोवजित तुन्हारा वध करके में वाड्डीक, होण, भीष्म, कर्ण, जयहब, भगदत, राज्य, भूरिश्रवा और राकुनिके तथा अपने पुत्रों, मित्रों, हितेबियों एवं बन्धु-कान्ययोके व्यागसे उन्हण हो नाकगा।'

यह कहकर दुर्वोचन सुप हो गया। तब पुणिहिरने कहा— 'दुर्वोचन । यह जानकर खुड़ी हुई कि दुम अधी पुज्जा ही किचार रखते हो। यदि तुन्हारी इच्छा हमपेसे एक-एकके साथ ही त्वइनेकी है, तो ऐसा ही करो। कोई भी एक हथियार, जो तुन्हें पसंद हो, लेकर मैटानमें उतरों और एकके ही साथ त्यूगे। बाको त्येग दर्वाक बनकर खड़े रहेंगे। इसके सिवा, तुन्हारी एक कामना और पूर्ण करता है, हममेसे एकको भी मार कालेगे तो स्वरा राज्य तुन्हारा हो जायगा और यदि खुद मारे गये तो स्वर्ग तो तुन्हें मिलेगा ही।'

दुर्योधनने कहा—बदि एकसे ही लड़ना है तो मैं युद्धके लिये ललकारता है। किसी भी झूरबारको येरा साथना करनेके लिये दे दो। तुन्हारे कवनानुसार मैं आसुधोमें एकपात्र गदाको ही पसंद करता हूँ। तुममेंसे कोई भी एक बीर, जो मुझे जीतनेकी शक्ति रखता हो, गदा लेकर पैदल ही आ जाय और मेरे साथ युद्ध करे। युधिहिर ! इस गदासे मैं तुमको, तुन्हारे भाइयोंको, पाञ्चालो और सुक्रयोंको तथा तुन्हारे अन्य सैनिकोंको भी परास्त कर सकता हूँ। इर तो मुझे इन्द्रसे भी नहीं लगता, फिर तुमसे क्या भय कर्मगा ? कुष्टित केले—गान्यारीयन्दन ! उठो तो सही, एक-एकके साथ ही गदायुद्ध करके अपने पुरुवातका परिचय दो। आओ, मेरे ही साथ लड़ो। यदि इन्द्र भी तुन्हारी सहस्वता करें तो भी आज तुम जीवित नहीं छ सकते।

महाराज ! युधिहिरके इस कश्चनको दुर्योधन नहीं सह सका। वह कंपेपर लोहेको गदा रखकर वैथे हुए जलको बोरता हुआ बाहर निकल आया। इस समय सब प्राणियोंने इसे दण्डवारी यमराजके समान ही समझा। उसे पानीसे बाहर आया देख पाण्डव तथा पाझाल बहुत प्रसन्न हुए और एक-दुसरेके हावपर ताली पीटने लगे।

दुर्योजनने इसे अपना उपहास समझा, क्रोधसे उसकी त्यौरियों बढ़ गयीं। प्रीहोमें तीन कगह बल पड़ गयें और यह मानो सबको घरम कर डालेगा, इस प्रकार ऑक्ट्रणमाहित पाण्डवोंकी ओर देखता हुआ बोला— 'पाण्डवों! इस उपहासका फल तुन्हें थोगना पढ़ेगा। तुम मेरे हावसे मारे जाकर इन पाखालोंके साथ शींछ ही यमलोकमें पहुंबोंगे।'

यों कड़कर जब वह हाथमें गता किये खड़ा हुआ, उस समय पाण्डव इसे कोपमें मरे हुए यमराजक सथान मानने लगे। उसने मेथके समान गरजकर अपनी गदा दिसाते हुए सम्पूर्ण पाण्डवोंको युद्धके किये लक्तकारा और कड़ने लगा—'युधिहिर! तुमलोग एक-एक करके गुझसे युद्ध करनेके किये आते जाओ; क्योंकि एक चीरको एक साव बहुतो-से लड़ाना न्यायकी बात नहीं है। अगर सथ लोग मेरे साथ लड़ना ही बाहो को भी में तैयार है, परंतु यह काम उचित है या अनुष्टित ? यह तो तुनों मालूम ही होगा!

वृद्धिर केले दुर्वोधन । किस समय बहुत-से यहारवियोंने मिलकर अकेले अधिमन्युको मार हाला था, उस समय तुन्हें यह न्याय-अन्यायकी बात क्यों नहीं सुझी ? यदि तुन्हारा धर्म यही कहता है कि बहुत-से योद्धा मिलकर एकको न मारे, तो उस दिन तुन्हारी सलाह लेकर बहुत-से महारवियोंने अधिमन्युको क्यों मारा था ? सब है, स्वयं संकटमें पड़नेयर प्राय: सभी लोग धर्मका विचार करने लगते हैं। चैर, जाने दो इन बातोंको। कवच पहनो और शिला बाँध त्यो तथा और जो आवश्यक सामान तुन्हारे पास न हो, वह मुझसे ले लो। इसके सिवा, जैसा कि पहले कह बुका है, तुन्हें एक वरदान और देता है—तुम पाँचों पाण्डवोंमेरो विसके साथ युद्ध करना चाहो, करो, यदि उसको मार हालोंगे तो राज्य तुन्हारा ही होगा और यदि खुद मारे गये तो तुन्हारे लिये स्वर्ग तो है ही। इसके अतिरिक्त भी बताओ, हम तुन्हारा कौन-सा लेकर सामने आ जाय।' प्रियकार्य करें ? जीवनकी पिक्षा छोड़कर जो साह्ये माँग सकते हो।

सञ्जय कहते हैं - तदरन्तर, दुवॉयनने सोनेका कवच और सुनहरा दोप-ये दो चीजे माँग ली और उन्हें बारण भी कर लिया। फिर हावमें गदा लेकर बोला-'राजन् ! तुन्हारे भाइपोमेंसे कोई भी एक आकर पुत्रसे गदायुद्ध करे। सहदेव, भीम, नकुल, अर्जुन असवा तुम—कोई भी क्यों न हो, मैं उसके साथ युद्ध करूंगा और उसे जीत भी सूँगा। मेरा ऐसा विश्वास है कि गदायुद्धमें मेरे समान कोई है ही नहीं, गदासे में तुम सब लोगोंको भार सकता है। वदि न्यायतः युद्ध हो तो तुममेरो कोई भी मेरा सामना नहीं कर सकता। मुझे सार्च अपने लिये ऐसी नर्वाचरी बात नहीं कहनी चाहिये, तदापि कहना पड़ा है। अवना कहनेकी क्या बात है, में तुन्हारे सामने ही सब कुछ सत्य करके दिसा हूँगा। जो मेरे साथ युद्ध करना जाहता हो, वह नदा



#### श्रीकृष्णका युधिष्ठिरको उलाहना, भीमको प्रशंसा तथा भीम और दुर्योधनमें वाग्युद्ध, फिर बलरामजीका आगमन और उनका स्वागत

सक्रय कहते हैं—पहाराज ! मों कहकर दुर्वोधन जब है। अधनेको क्रिपतिमें फैसाबा और हमलोगोंकी बारंबार गर्जना करने हुगा, उस समय भगवान् श्रीकृत्वा कृपित होकर युधिहिरसे बोले-राजन् । आपने यह कैसी दु:साहसपूर्ण बात कह डाली कि 'तुप हममेंसे एकको ही मारकर कौरवोंके राजा हो जाओ।' अगर दुवाँधन अर्जुन, नकुल, सहदेव अथवा आपको ही युद्धकें लिये चुन से, तथ क्या होगा ? मैं आपलोगोंमें इतनी शक्ति नहीं देखता कि गरायुद्धमे दुर्योधनका मुकाबला कर सके। इसने भीमसेनका वध करनेके लिये उनकी लोहेकी मूर्तिके साथ तेरह वर्षोतक गदायुद्धका अध्यास किया है। दुर्वोधनका सामना करनेवाला इस समय भीमसेनके सिवा दूसरा कोई नहीं है, आपने फिर पहलेहीके सपान बुआ लेलना शुरू कर दिया ! आपका यह बुआ शकुनिके जूएसे कही अधिक भयंकर है। याना कि भीयसेन बलवान और समर्थ है, परंतु राजा दुर्वोधनने अध्यास अधिक किया है। एक ओर बलवान हो और दूसरी ओर युद्धका अध्यासी तो उनमें अभ्यास करनेवाला ही बड़ा माना जाता है। अत: महाराज ! आपने अपने शत्रुको समान मार्गपर तम दिवा



कठिनाई बढ़ा दी। भला कौन ऐसा होगा, जो सब इन्दुओंको | वृत्रासुरको बुलाया बा, वैसे ही दुर्योधनको युद्धके लिये जीत लेनेके बाद जब एक ही बाकी रह जाय और वह भी संकटमें पड़ा हो तो अपने हावमें आया हुआ राज्य दावपर लगाकर हार जाय, एकके साथ युद्ध करनेकी शर्त लगाकर लड़ना पसंद करें। यदि हम न्यायसे युद्ध करें तो भीनसेनकी विजयमें भी संदेह है; क्योंकि दुर्योधनका अध्यास इनसे अधिक है। तो भी आपने कह यह दिया कि 'हममेसे एकको भी सार डालनेपर तुम राजा हो जाओंगे।'

यह सुनकर भीमसेनने कहर-'मधुसूदन ! आप किन्ता न कीजिये । आज युद्धमें दुर्वोधनको मैं अवदय मार डालूँगा । इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। युद्धे तो निक्षय ही यर्गराजकी विजय दिखाची देती है। येरी गदा दुर्वोधनकी गदासे डेड्गुनी भारी है। मैं इस गदासे दुर्वोधनके साथ भिड़नेका हौसला रखता है। आप सब लोग तमाशा देशिये, दुर्योधनकी तो विसात ही क्या है, में देवताओंसहित तीनों तोकोंके साथ युद्ध का सकता है।"

राज्य कहते हैं—भीभसेनने जब ऐसी बाठ कही हो धगलान् बढ़े प्रसन्न हुए और उनकी प्रश्नंसा करते हुए बोले—'महाबाहो । इसमें तनिक भी संदेश नहीं कि राजा युधिष्ठिरने तुन्हारे ही भरोसे अपने शबुओंको मारकर उन्न्यान राज्य लक्ष्मी प्राप्त की है। धृतराष्ट्रके सब पुत्र तुन्हारे ही हाजसे मारे गये हैं। कितने ही राजे, राजकुमार और हाथी तुन्हारे हारा मीतके घाट उतारे जा चुके हैं। कलिङ्क, मगध, प्राच्य, गान्वार और कुरुदेशके राजाओंका भी तुमने संदार किया 🕻 । इसी प्रकार अन्त्र दुर्योधनको भी मानकर तुम समुद्रसहित यह सारी पृथ्वी धर्मराजके हवाले कर दो। तुमसे भिड़नेपर परपी दुर्योधन अवदय मारा जायगा। देशो, तुम इसकी दोनों जींदे तोंडकर अपनी प्रतिज्ञाका पालन करना ।"

तदननार, सात्र्यकिने पाष्ट्रनन्दन भीमकी प्रशंसा की । पाण्डवों तथा पाञ्चालोने भी उनके प्रति सम्यानका भाख प्रदर्शित किया। इसके बाद भीमने युधिहिरसे कहा—'भैया ! में रणमें दुर्योधनके साथ लड़ना बाहता हूँ, यह पापी युझे कदापि नहीं परास्त कर सकता। मेरे हृदवमें इसके प्रति बहुत दिनोंसे कोच जमा हो रहा है, उसे आज इसके ऊपर छोड़िंगा और गदासे इसका जिनाश करके आपके हृदयका काँद्य निकाल दूँगा, अब आप प्रसन्न होड्ये। अब राजा धृतराष्ट्र अपने पुत्रको मेरे हाबसे मारा गवा सुनका इस्कुनिकी सलाहसे किये हुए अपने अञ्चन कर्मोंको याद करेंगे।'

यों कहकर भीमने गदा उठायी और इन्द्रने जैसे



ललकारा । दुर्वोधन उनकी ललकार न सह सका, वह तुरंत ही भीयका सायना ऋरनेके किये उपनिवत हो गया। उस समय दुर्वोधनके मनमें न घकराहट थी न भव, न गरानि थी न करवा; वह सिंहके समान निर्मय सहा था। उसे देसकर भीमसेनने कहा—'दुरात्पन्! तूने तथा राजा धृतराष्ट्रने हमाखेगीयर जो-जो अत्याचार किये वे और वारणासतेमें जो तुन्हारे द्वारा हमारा अहित किया गया, उन सकको याद कर ले। यरी संघाये तुने रजन्तला प्रौपरीको द्वेश पहुँचाया, शकुनिकी सलाइ लेकर राजा युधिष्ठिरको कपटपूर्वक जूएपे इराया तथा निरपराथ पाण्डबीपर जितने-जितने अत्याचार तूने किये, उर सकका महान् फल आज अपनी औसों देख लें। तेरे ही कारण हमत्येगोंके पितामह भीषाजी आज झर-शस्था-या यहे हुए हैं। द्रोजाकार्य, कर्ण, झल्य तथा बेरका आदि खड़ा अकुनि—ये सब मारे गये हैं। तेरे भाई, पुत्र, योद्धा तथा कितने ही बीर क्षत्रिय मौतके घाट उतर चुके; अब इस वंशका नाश करनेवाला सिर्फ तू ही एक बाकी रह गया है। आज इस गदासे तुझे थी यार डाल्रैगा—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। आब तेरा घमंद्र चूर्ण कर दूँगा और राज्यके लिये बढ़ी हुई हाहमा भी मिटा दूँगा l'

दुर्वोधन बोरम-वृकोदर ! बहुत बाते बनानेसे क्या होगा, मेरे साथ लड़ तो सही, आज युद्धका तेरा सारा होसला पूरा कर दूँगा । याची ! देखता नहीं; मैं हिमालयके शिखरके समान भारी गदा लेकर युद्धके लिये खड़ा हुआ हूँ मेरे हाबमें गदा होनेपर कौन शत्रु मुझे जीतनेका साइस कर सकता है। न्याययत: युद्ध हो तो इन्द्र भी मुझे परास्त नहीं कर सकते। कुन्तीनन्दन! व्यर्थ गर्जना न कर; तुझमें जितना बल हो उसे आज युद्धमें दिखा।

सम्रथ कहते हैं—महाराज ! भीममेन और दुवींधनमें महाभयंकर संग्राम छिड़नेहीवाला या कि अपने दोनों शिष्योंके युद्धका समाचार पाकर बलरामजी वहीं आ प्रश्लेश । उन्हें देखकर श्रीकृष्ण तथा पाण्डवोंको बड़ी प्रसन्नता हुई।



उन्होंने निकट जाकर उनका चरण-स्पर्श किया और विधिकत् उनकी पूजा की। इसके बाद बलरामजी श्रीकृष्ण, पाण्डवो तथा गदावारी दुर्योधनको देखकर कहने लगे—'माधव ! मुझे बाजामें निकले आज बयालीस दिन हो गर्व। पूष्प नक्षत्रमें बला बा और श्रवण नक्षत्रमें वापस आबा हूँ। इस समय मैं अपने दोनों शिष्योका गदायुद्ध देखना चाइता हुँ-इसोस्थि इधर आया है।

तदनत्तर, यजा युधिष्ठिरने बलरामजीको गलेसे लगाकर उनकी कुशल युडी, श्रीकृष्ण और अर्जुन मी प्रणाम करके उनसे गले मिले । नकुल-सहदेव तथा ग्रीपरीके युत्रोने भी उन्हें प्रणाम किया । फिर भीमसेन और दुर्योधनने गदा ऊँवी करके उनके प्रति सम्मान प्रकट किया । इस प्रकार सबसे सम्मानित होकर बलरामजीने मुख्य-पाण्डवोको गलेसे लगाया तथा सब राजाओंसे कुशल-समाचार पूछा ।

इसके बाद उन्होंने श्रीकृष्ण और सात्यकिको छातीसं लगाकर उनके मलक सूँचे। फिर उन दोनोंने भी बड़े प्रेमसे उनका पूजन किया। तब बर्मराज युधिहिरने बलदेवजीसे कहा — 'प्रैया बलराम! अब तुम इन दोनों भाइपोंका महान् युद्ध देखो।' उनके ऐसा कहनेपर बलरामजी महार्राधयोंसे सम्मानित एवं प्रसन्न



होकर राजाओंके मध्यमें जा बैठे । फिर तो भीम और दुर्योधनमें वैरका अन्त करनेवाला रोमाञ्जकारी संप्राम होने लगा ।

#### बलरामजीकी तीर्थयात्रा तथा प्रभास-क्षेत्रका प्रभाव

कामेजयने कहा—मुने ! जब महाभारत-मुद्ध आरम्भ होनेके पहले ही बलदेवजी भगवान् श्रीकृष्णकी सम्पति लेकर अन्य वृष्णविद्यायोके साथ तीर्वयाजके लिये चले गये और जाते-जाते यह कह गये कि 'में न तो दुर्योधनकी स्कृपका कलेगा, न पाण्डवोकी; तथ फिर उस समय बहाँ उनका सुधागमन कैसे हुआ ? यह सम्पन्धार आप मुझे विस्तारके साथ सुनाइये ?

वैदाम्पायनजी बोले---राजन् ! जिन दिनो पाण्डक उपप्रव्य नामक स्थानमें छावनी इलकर तहरे हुए थे, उन्हीं दिनोकी बात है, पाण्डवॉने सब प्राणियोंके हितके लिये प्रगचान् श्रीकृष्णको एतराहके पास थेजा । उन्हें घेवनेका खेरच यह धा कि कौरव-पाण्डवोमें शान्ति वनी खे-कतह न हो। भगवान् इतितनापुर जाकर धृतराष्ट्रसे मिले और उनसे सकके लिये हिनकर एवं यथार्थ बातें कहीं । किनु उन्होंने धगवानुका कहना नहीं पाना । जब वहाँ संधि करानेमें सफल न हो हके तो धगवान् उपप्रकार्ये ही स्त्रेट आवे और पाण्डवीसे बोले—'कोरव अब कालके बगमें हो रहे हैं, इसलिये मेरा कहना नहीं मानते। पाणहवी । अब तुमलीग धेरे साब पुष्प नक्षत्रमें युद्धकं लिये निकल पहों ।' इसके बाद जब सेनांका बैटवारा होने लगा तो बलदेवजीने आंकृष्णसे कहा-'मधुसूदन ! तुम कोरबोंकी भी सहायता करना (' परंतु श्रीकृष्णने उनका यह प्रस्ताय नहीं स्वीकार किया: इससे वे रूठ गये और पुष्प नक्षत्रमें बहासे तीर्थयात्राके लिये निकल पड़े। रास्तेमें उन्होंने सेवकोंको आजा दी कि तुमत्येग झरका जाकर तीर्धवाजामें उपयोगी सची आवश्यक सामान लाओ । साथ ही अभिनोत्रकी अघि और यह करानेवाले ब्राह्मणीको भी आदरपूर्वक ले आना । सोना, वांटी, गी, वक, धोई, हाशी, रथ, ख़बर और 🕏 भी लाने बाहिये।

इस प्रकार आदेश देकर वे सरस्ती न्दीके किनारे-किनारे उसके प्रवाहकी ओर तीर्वपाताके लिये चल पड़े; उनके साथ अलिक, सुद्ध, बेग्र डाड्यण, रब, हाडी, पोड़ें, संकक, बैल, राखा और कैट भी थे। उन्होंने देश-देशमें धके-मीद रोगी, बालक और वृद्धोंका सत्कार करनेके लिये तरह-तरहकी देने वोग्य कस्तुएँ तैयार करा रखी थीं। भूलोंको भोजन करानेके लिये सर्वप्र अलका प्रवन्ध कराया गया था। जिस किसी देशमें जो कोई भी ब्राह्मण जब भोजनकी इन्हा प्रकट करता था, उसको उसी स्वानपर तत्काल भोजन दिया जाता था। पिल-पिल तीर्वोमें बलदेकर्जीकी आज्ञासे उनके सेक्क खाने-पीनेके पदार्वीक देर लगा रखते थे। ब्राह्मणोंके सम्मानार्थ बहुनूत्व बस्त, पर्लग और बिक्रीने तैवार रहते थे। इस यात्रामें सब लोग आरामसे चलते और विश्वाम करते थे। यात्रा करनेवालोंकी यदि इच्छा हो तो उन्हें सवारियी भी मिलती थीं। प्यासेको पानी पिलाया जाता और भूखेको स्थान्ति अन्न दिया जाता था।

उन वाजियोका राजा बहे सुरासे ते होता था। सकतो क्वाँच आन्द्र मिलता था। सभी सदा ही प्रसार रहते थे। साबये लरीदने-बेचनेकी वस्तुओंका काजार भी चलता था। महात्मा क्लदेवजीने अपने यनको वदामें रखकर पुण्य-तीवॉमें ज्ञाहणांको बहुत-सा धन दान किया, यज्ञ करके उन्हें दक्षिणाएँ दी हजारों दूध देनेवाली गीएँ दान की। उन गीओंके सींगमें सोना महा था और उन्हें सुन्दर क्ख ओड़ाये गये थे। भिन्न-भिन्न देशोंके थोड़े दान किये गये। तरह-तरहबी स्वास्थि, सेवक, स्व, मोतो, मणि, मूँगा, सोना, बाँदी तथा लोड और तांबिके कर्तन भी ज्ञाहणोंको दिये गये। इस प्रकार सरस्वतीके तरकार्त तोवॉमें बहुत-सा दान करके बलरामजी क्रमहाः कुरुश्वेतमें आ पहुँचे।

करनेक्सने कहा—ब्रह्मन् ! अब आप मुझे सरस्वतीके तरकर्ती तीचोंक गूण-प्रभाव और अपितकी कथा सुनाइये। इन तीचोंमें जानेका फल क्या है ? और पाताकी सिद्धि कैसे होती है ? तथा जिस कमरो चलरामजीने पाताकी भी, यह कम भी बताइये, मुझे यह सब सुननेके लिये बड़ा कौर्यहरू हो रहा है।

वैशान्यकार्थी बांले—राजन् । सरस्वती तरके तीर्थीका विकार, उनका प्रचाव तथा उनकी उत्पत्तिकी पवित्र कथा में सूना रहा है, सूनो । पादकनन्दन बलदेवजी ब्राह्मणी तथा ऋत्विजोंके साथ सबसे पहले प्रभास-क्षेत्रमें गये, जहाँ राजवक्ष्मासे कष्ट पाते हुए बन्नपाको शापसे खुटकारा पिता तथा अपना खोचा हुआ तेज भी प्राप्त हुआ, जिससे वे सार्ग जगत्को प्रकाशित करते हैं। चन्नपाको प्रभासित करनेके कारण ही वह प्रधान तीर्थ पृथ्वीपर 'प्रभास' नामसे विज्ञात हुआ।

उनमें करने पूछ-पुनिकर ! भगवान् सोमको यक्ष्मा कैसे हो गया ? और उन्होंने उस तीर्थमें किस तरह स्नान किया तथा उसमें हुकको लगानेसे वे रोगमुक्त हो पुष्ट किस प्रकार हुए ? ये सारी बाते आप मुझसे विस्तारके साथ बताइये ?

वैशन्यवनवीने कहा-सजन् ! दक्षप्रजापतिकी संतानीये

अधिकांश कन्याएँ हुई थीं, उनमेंसे सलाईस कन्याओंका व्याह उन्होंने चन्द्रमाके साथ कर दिया। उन सबको 'नक्ष्म' संज्ञा थी। चन्द्रमाके साथ जो नक्ष्मोंका योग होता है, उसको गणनाके लिये वे सलाईस क्योंमें प्रकट हुई थीं। वे सब-की-सब अनुपम सुन्दरी थी। किंतु उनमें भी रोहिणीका सौन्दर्य सबसे बढ़कर था; इसलिये चन्द्रमाका अनुराग रोहिणीमें ही अधिक हुआ। वहीं उनकी हृद्यवल्लामा हुई। वे सदा उसके ही सम्पर्कमें रहने लगे। जनमेजय! पूर्वकालमें चन्द्रमा रोहिणीनक्षप्रके संसर्गमें अधिक काल्यक रहा करते थे; इसलिये नक्षप्र नामवाली दूसरी बियोंको बड़ी ईव्यां हुई, वे कुधित होकर अपने पिता प्रजापतिके पास बली गयीं और बोली—'प्रजानाथ! सोम सदा रोहिणीके ही पास रहते हैं. हमलोगीपर उनका लेड नहीं हैं। अतः हमलोग अब आपके ही पास रहेगी और नियमित आहार करके तपस्वायें लग जायेंगी।'

उनकी बातें सुनकर दक्षने सोमको बुलाकर कहा—'तुम अपनी सब विषयोगें समताका भाग रखों, सबके साथ एक-सा बर्ताव करों। ऐसा करनेसे ही तुम पायसे बख सकोगे।'

तदननार, दक्षने अपनी कन्याओंसे कहा— 'तुम सब लोग जन्त्रमाके पास जाओ, अब वे मेरी आजाके अनुसार तुम सकके साथ समान भाव रहोंगे।' पिताके विदा करनेपर वे पुनः पतिके परमें चली गयी। किंतु स्तेमके बर्तांचमें कोई अन्तर नहीं पड़ा। उनका रोजिणोंके प्रति अधिकाधिक प्रेम बदता गया और वे सदा उसीके पास रहने लगे। तब दोष कन्याएँ पुनः एक साथ होकर पिताके पास गयीं और कहने लगी— 'पिताओं! सोमने आपको आजा नहीं मानी, अब तो हम आपकी ही सेवामें रहेगी।' यह सुनकर दहाने फिर सोमको बुलवाया और कहा— 'तुम सब क्रियोंके साध समान बर्तांव करों, नहीं तो में शाय दे दूंगा।' परंतु बन्दमाने उनकी बातका अनादर करके रोहिणोंके ही साब निवास किया।

जब दक्षको पुनः इसका समाचार मिला तो उन्होंने क्रोधमें भरकर सोमके लिये यहनाकी सृष्टि की, यहना चन्द्रमाके शरीरमें पुस गया। क्षयरोगसे पीड़ित हो जानेके कारण चन्द्रमा प्रतिदिन श्लीण होने लगे। उन्होंने उससे छुटनेका यहा भी किया, नाना प्रकारके यहा आदि किये, किंतु दक्षके शापसे छुटकारा न मिला, वे प्रतिदिन श्लीण हो होते गये। जहा चन्द्रमाकी प्रभा नष्ट हो गयी, तो अन्न आदि ओवधियोंका पैटा होना भी बंद हो गया। जो पैटा भी होती उत्में न कोई लाद होता, न रस । उनकी शक्ति भी नष्ट हो जाती । इस प्रकार अन्न आदिके न होनेसे सब प्राणियोंका नाश होने लगा । सारी प्रजा दुर्बल हो गर्या ।

तब देवताओंने चन्द्रमाके पास आकर कहा—'यह आपका रूप कैसा हो गवा ? इसमें प्रकाश क्यों नहीं होता ? इमलोगोसे साध कारण बताइये, आपसे पूरा हाल सुनकर किर इम इसके लिये कोई उपाय करेंगे।'

उनके इस प्रकार पूछनेपर चन्द्रमाने उन्हें अपनेको साप मिलनेका कारण बताया और उस सापके रूपमें प्रकाश बीमारी होनेका हाल भी कह सुनाया। देवता लोग उनकी बात सुनकर दक्षके पास गये और बोले— 'भगवन्! आप चन्द्रमापर प्रसन्न होकर साथ निवृत्त कौतिये। उनका रूप होनेसे प्रजाका भी श्रय हो रहा है। तृण, लता, बेले, ओपधियाँ तथा नाना प्रकारके बीज— ये सब नष्ट हो रहे हैं। इनके न रहनेसे हमारा भी नाम ही हो बावगा। फिर हमारे बिना संसार कैसे रह सकता है? इस बातपर ध्यान वैकर आपको अवदय कुमा करनी व्यक्तिये।'

देखताओं के ऐसा कहनेपर प्रजापति बोलें—'मेरी बात पलटी नहीं जा सकती, एक सर्तपर उसका प्रभाव कम हो सकता है, भाँद बन्द्रमा अपनी सब क्रियोंके साथ समान बर्ताव करें तो सरस्वती नहीं के उत्तम तीर्थमें खान करनेसे ये पुनः पुष्ट हो जायेंगे। फिर ये पन्द्र दिनोतक बराबर श्लीण होंगे और पंद्र दिनोतक बहते रहेंगे। मेरी यह बात सबी मानी। पश्चिम-समुद्रके तटपर, जहाँ सरस्वती नहीं सागरमें मिलती है, जाकर ये भगवान् इंकरकी आराधना करें, इससे इन्हें इनकी लोगी हुई कान्ति मिल जायगी।'

इस प्रकार प्रजापतिको आज्ञा होनेसे सोम सरस्वतीके प्रथम तीर्थ प्रधास-क्षेत्रमे गर्थ। वहाँ अमावस्थाको उन्होंने स्नान किया, इससे उनकी प्रभा तद गर्थी, किर वे समस्त संसारको प्रकाशित करने लगे। तब देवता लोग सन्द्रमाको साथ लेकर प्रजापतिके पास गर्थ। उन्होंने देवताओंको तो विदा कर दिया और बन्द्रमासे कहा—'वेटा! आजसे अपनी पत्रियोंका तथा ब्राह्मणका कभी अपमान न करना। जाओ, सम्यथानीके साथ मेरी आज्ञाका पालन करते रहना।

यह कड़कर प्रजापतिने उन्हें जानेकी आज्ञा दे दी। बन्द्रमा अपने लोकमें गये और सम्पूर्ण प्रजा पूर्ववत् प्रसन्न रहने लगी। जनमेजय ! बन्द्रमाको जिस प्रकार शाप मिला था, यह सारा प्रसंग मैंने तुन्हें सुना दिया, साथ ही सब तीवामि प्रधान प्रधास-तीर्वका प्रधाव भी बता दिया। उस तीर्थमें गये, वहाँ विधिवत् सान करके उन्होंने राजा प्रकारके | जाता है। इस तीर्थमें सरस्वती नदीका जल जमीनके भीतर दान किये और एक रात वहीं निवास भी किया। दूसरे दिन क्रिया रहता है।

तीर्थमें स्नान करनेके पश्चात् बलरामजी बमसोद्धेद नायक | उदयान तीर्थमें गये, सहाँ स्नान करनेसे मनुष्यका कल्याण हो

#### उद्यान तीर्थकी उत्पत्ति—त्रित मनिका उपाख्यान

वैज्ञामायनवी कहते हैं—'महाराज ! उद्यान तीर्वमें पहुँचकर बलदंवजीने आचयन किया और वहाँके ब्राह्मणोंकी पूजा करके उन्हें बहुत-सा हवा राजमें दिया। वहाँ जानेसे उनको बधी प्रसन्नता हुई। उस तीर्थमें पहले किंद सुनि रहा करते थे, वे बड़े तपसी और धर्मपरायण थे। उन्होंने वहाँ कुएँमें रहकर ही सोमपान किया वा । उनके दो पाई वे, जो उन्हें कुएँमें छोड़कर घर चले गये थे, इससे उन्होंने दोनों चाइयोको शाय दे दिया वा।

राजा जनगंजधने पूछा-पुनिवर ! वह उद्दर्धान (कु.भाँ) तीर्थ कैसे हुआ ? तथा ये महातपस्थी मुनि उसमें गिरे क्यों ? दोनों भाइयोने उनका परित्याग क्यों किया ? वे उन्हें कुएँमें छोडकर क्यों सले गये ? वहाँ रहकर उन्होंने यह कैसे किया और सोपपान किस तरह किया ? यह सब कवा मुझे स्वाइये ।

वैदाग्यायनमी कहते हैं-राजन् ! पहले युगकी बात है, तीन सहोदर चाई थे, जो युनि-वृत्तिसे रहा करते थे, उनके नाम से एकत, द्वित और जित । ये सक केट्वेता से और तपस्थासे ब्रह्मात्प्रेकमें स्थान या चुके थे। उनके धर्मात्रा पिताका नाम गीतम था। गीतमजी अपने पुत्रोके तप, नियम और इन्द्रियनिघर्तमे उनपर बहुत प्रसम्र रहते थे । कुछ कालके बाद जब गीतम परलोकमासी हो गये तो उनके चतनान लोग उनके पुत्रोंका ही आदा-सन्कार करने लगे। उनमें भी वित मुनि अपने शुभ कर्म और वेदाध्ययनके द्वारा पिताके समान ही सम्मानित हुए।

एक दिनकी बात है, दोनों भाई एकत और दिन यज और धनके लिये बिना करने लगे। इन्होंने मोचा-'हमलोग वितको साथ लेकर यजगानीका यज करावें और दक्षिणाके क्रयमें बहत-से पशु प्राप्त करें। फिर यज्ञ करके प्रसन्नतापूर्वक सोमपान करेंगे।' ऐसा विचार करके वे होनों पाई यजपानोंके पास गये और उनसे विधिपूर्वक यज्ञ करवाकर उन्होंने बहुतरे पशु प्राप्त किये। उन सबको लेकर ये पूर्व दिशाकी और बले। जित मुनि तो हवीमें भरे हुए आगे-आगे बलते थे और एकत तथा दित पीछे एकर पशुओंको हाँकते जाते थे।

पश्चओंका वह महान् संग्रह देखका एकत और दितके यनमें यह जिला समायी कि 'कीन-सा उपाय हो, जिससे ये गीरें जितको न मिलकर सब हमारे ही पास रह जाये।' फिर वे परस्पर कहने लगे- 'जित तो विद्वान है, उसे और भी बहुतेरी मिल जायेगी। इन गौओंको तो हम दोनों ही मिलकर अन्यत्र होक से बालें और जिलको असम कर दें। उसकी जर्रा इच्छा हो, काम जाय।"

इस प्रकार सलाह करते हुए वे मार्ग ते कर रहे थे। राजिका समय बा, रासेचे एक भेड़िया खड़ा था। यास ही सरस्वतीके तटपर एक बहुत बड़ा कुँआ था। जित पुनिकी दक्षि उस मेहियेया पड़ी, उसे देखते ही वे भयभीत होकर भागे और वैक्ते-वैक्ते उसी कुरोमें जा पहें। भीतरसे उन्होंने आर्तनाद किया, उनके होनों भाइपोने उसे सुना भी, परंतु इन्हें निकालनेकी बेष्टा नहीं की। भेड़ियेका भय तो वा ही. लोधने भी उन्हें अपने चंगुलमें फैसा रहा था: इसलिये जिलको कुरीमें ही छोड़कर से बलते बने। उस कुरीमें पानीका नाम नहीं बा, सिर्फ कालू घरा हुआ था, सब ओर धास और लताएँ बढ़ गयीं थीं, जिनसे उसका उपरी भाग क्का रहता हा।

अपनेको कुएँमें गिरा देश जितको मृत्युका भय हुआ। उनकी सोमपानकी इन्हा अभी निवृत्त नहीं हुई थी। बुद्धिमान तो वे थे ही, सोचने लगे, 'इसमें सहकर मैं सोमपान कैसे कर सकता है ?' इतनेने कुएके भीतर फैली हुई एक लतापर उनकी दृष्टि पड़ी; फिर उन्होंने वालुमरे कृपमें जलकी पावना करके संकल्पद्वारा अग्निकी स्थापना की। फिर अपनेपे होतलकी और उस लतामें सोमकी भावना करके यन-हो-मन ऋग्, यजुः और सामका चिन्तन किया। इसके बाद कंकडोमें जिलाकी भावना करते हुए उसपर पीसकर लवासे सोमरस निकारत । फिर पानीमें घीका संकल्प करके उन्होंने देवताओंके भाग नियत किये और सोमरस तैयार करके वेदयनरोका तुमुलनाद किया। महात्या त्रितकी वह वेदध्वनि स्वर्गतक गुँव उठी।

देवपुरोहित बृहस्पतिजीको भी वह सुनायी पड़ी। उसे सुनकर उन्होंने सब देवताओंसे कहा—'त्रित मुनिका यत्र हो रहा है, वहाँ इसरवेगोंको चलना चाहिये। वे बड़े तपत्नी है, यदि नहीं बलेगे तो क्रोधमें आकर दूसरे देवताओकी सृष्टि कर डालेगे। बृहस्पतिनीकी बात सुनकर सब देवता एक साथ हो नहीं जित मुनिका यह हो रहा था, वहीं गये। वहाँ पहुँककर उन्होंने उस कूपको देखा और यहामें दीक्षित हुए जित मुनिका भी दर्शन किया। वे बड़े तेवत्वी दिखायों दे रहे थे। देवताओंने कहा—'हम अपना भाग लेने आये हैं।' जिठने कहा—'देवताओं ! देखों, मैं किस दशामें पड़ा हुआ हूँ।' यह कहकर उन्होंने मन्य पड़ते हुए विधिपूर्वक देवताओंको उनके भाग अर्थण किये।

इससे देवतालोग बहुत प्रसंत्र हुए और मुनिसे बोले—'आप इच्छानुसार वर मॉगिये।' मुनिने कहा—'इस कुऐसे मेरी रक्षा करो तथा जो मनुष्य इसमें आजमन करे, उसे सोमपान करनेवालेकी गति प्राप्त हो। राजन् ! जित मुनिके इतना कहते ही कुऐमें तरंगमालाओंसे मुझोपित सरक्षती नदी लहरा उठी, उसके जलके साथ ही उठकर से कुऐसे बहर निकल आये । देवताओंने 'तथास्तु' कहकर उनके याँगे हुए वरदानका अनुमोदन किया; तत्यकात् वे अपने-अपने धामको चले गये ।

जित मुनि भी असजतापूर्वक अपने पर आये। वहाँ अपने दोनों पाइयोंको देसकर उन्हें बड़ा क्रोध हुआ; इसलिये उन्होंने बहुत कटोर बचन सुनाकर उन दोनोंको शाप दिया—'तुमलोग पशुके लालवार्थे पड़कर जो मुझे कुऐमें ही कोड़कर भाग आये हो, यह महान् पाप किया है, इसके कारण तुम दोनों भयंकर भेड़िये हो जाओ और अपनी बड़ी-बड़ी डावें लिये इधर-उधर भटकते किसे। तुमसे गतय, तिक और बानर आदि पशुओंको अपनि होगी।' उनके ऐसा कड़ते हो वे दोनों भाई भेड़ियेको सकलये दिखायी देने लगे।

बलदेवजीने नदीके भीतर स्थित उदयान तीर्थका दर्शन करके उसकी बड़ी प्रशंसा की, फिर उसके जलमे आचमन करके बड़कि ब्राह्मणांको पूजा की और उन्हें नाना प्रकारके दान दिये। तत्यकात् वे किनदान तीर्थमें गर्थ।

# विनशन आदि तीर्थोंका वर्णन, नैमिषीय तथा सप्तसारस्वत तीर्थोंका विशेष वृत्तान्त

सक्रय काते हैं—महाराज । वहाँ सरस्वती नदी जमीनके मीतर अदृत्य क्रयसे बहुती है, इसक्षिये अधिमाण उसे 'विनदान तीर्थ, कहते हैं। बहुदेवजी वहाँ आखमन करके आये बहे और सरस्वतीके उत्तम तठ्या सुमूचिक नामवाले तीर्थये जा पहुँचे। वहाँ उन्हें बहुत-से गण्यवं और अधाराएँ दिखायी पड़ी। उस पवित्र तीर्थये जान तथा दान करके वे गन्यवंतीर्थये गये, जहाँ तपस्मामें हमें हुए विज्ञावसु आदि प्रधान-प्रधान गण्यवं गाना, क्याना तथा नृत्य कर रहे थे। उस तीर्थये सान करके बलदेवजीने ब्राह्मणोक्ये सोना-वाँदी आदि विविध बस्तुओंका दान किया। फिर उन्हें भोजन कराकर बहुमूल्य वस्तुएँ दे उनकी कामनाएँ पूर्ण करें।

तत्पक्षात् वे गर्गस्रोत नामक तीर्वामे गर्म। जहाँ वृद्ध गर्गने तपस्या करके अपने अन्तः करणको पवित्र किया था तथा कालका ज्ञान, कालकी गति, नक्षत्रों और पहाँकी गतिका उलट-फेर, भर्मकर उत्पात और शुभ शकुन आदि ज्योति:-शासके विषयोकी पूर्ण जानकारों प्राप्त की थीं। उन्होंके नामपर यह तीर्थ 'गर्गस्रोत' कहा जाने लगा। वहाँपर बलदेवजीने ब्रह्मणोंको विधिपूर्वक धन दान किया और नाना प्रकारके पदार्थ भोजन कराकर शकुतीर्वमें पदार्पण किया।

वहाँ उन्होंने मेर्रागरिके समान एक बहुत ऊँचा शङ्क देखा; जो अनेको खबियोसे सुसेवित वा । वहीं सरस्ततिक तटपर एक बहुत बड़ा वृक्ष था, जहाँ हजारोकी संस्थामें यक्ष, विद्याधर, राक्षम, पिसाच तथा मिन्द्र रहते थे। वे सब अब त्याग करके वत और नियमोका पालन करते हुए समय-समयपर उस वृक्षका फल ही खाया करने थे। वहाँ बल्देक्डीने ब्राह्मणोकी एका करके उन्हें कर्तन और वस्त दान किये। इसके बाद वे परम पवित्र क्षेत्रबनमें आये। उस यनमें रहनेवाले ऋषि-युनियोका दर्शन करके उन्होंने वहाँके तीर्थ-जलमें हुबकी लगायी और ब्राह्मणोकी पूजा करके उन्हें विविध प्रकारके भोज्यपदार्थ राज किये । फिर वहाँसे चलकर वे सरस्वतीके दक्षिणभागमें थोडी हो दूरपर स्थित नागधन्या तीर्थमें गये, जहाँ नित्य चौदह हजार अनुषि मौजूद गाते हैं। उसी त्यानपर देवताओंने वासकिको सपोंका राजा बनाकर अधिषेक किया था। वहाँ किसीको भी सौपोंके इसनेका भय नहीं रहता। कलदेकतीने वहाँ भी बाह्यजोको देर-के-देर सब दान किये। फिर वे पूर्व दिशाकी ओर चल दिये, जहाँ पग-पगपर त्यासो तीर्थ प्रकट हुए हैं। उन सब तीर्वीम उन्होंने गोते लगाये और ऋषियोंके बताये अनुसार इत-नियमादिका पालन किया। फिर सब प्रकारके दान करके

वे अपने अभीष्ट मार्गको ओर चल दिये। जाते-जाते वहाँ पहुँचे, जहाँ पश्चिमकी ओर सहनेवाली सरस्वती नदी नैमिक्सफ्यवस्ती पुनियोंके दर्शनको इन्छासे पुन: पूर्व दिशाकी ओर लौट पड़ी है। उसे पीछेकी ओर लौटी देश कल्लेक्जीको बड़ा आश्चर्य हुआ।

जनमेजयने पूळा—ब्रह्मन् । सरस्वती नदी पूर्वकी ओर क्यों लौटी ? क्लपड़जीके आञ्चर्यका भी कोई कारण होना चाहिये। उस नदीके इस प्रकार पीछे लौटनेमें क्या हेतु है ?

वैशम्ययनवीने कहा-राजन् । सत्वयुगकी वात है, नैमिवारण्यके तपस्री ऋषियोंने मिलकर बारा वर्वोंने सन्तात होनेवाला एक महान् सत्र आरम्भ किया, उसमे सम्मितित होनेके लिये बहुत-से ऋषि पधारे थे । जब सत्र समाप्त हुआ, उस समय भी तीर्थक कारण वहाँ बहुत-से ऋषि-महर्षियोका शुभागमन हुआ। उनकी संख्या इतनी अधिक हो गयी कि सरस्वतीके दक्षिण किनारेके तीर्च नगरीके समान मनुष्योस धर गये । नदीके तीरपर नैमिश्वरण्यमे लेकर समन्तपञ्चलक ऋषि-मुनि ठहरे हुए थे । वे वहाँ यज्ञ-होमादि करने लगे, उनके द्वारा ज्यारित वेद-मन्त्रोके गाधीर घोषसे सम्पूर्ण दिवाएँ गूँज डठी। पहाराज ! उन ऋषियोथे सुप्रसिद्ध बालव्हिल्य, अरमकुट्ट, दलोलुकली और प्रसंख्यान भी थे। कोई हवा पीकर रहता था कोई पानी । बहुतेरे तपस्ती पने खबाकर रहते थे । सब लोग मिड़ीको बेटीयर सोते और नाना प्रकारके नियमोमें लगे रहते थे। ये सब ऋषि सरस्वतीके निकट आकर उसकी शोधा बढाने लगे, किंतु वहाँ तीर्बधूनिये उने रहनेकी जगह नहीं दिलायी दी। इससे वे निराश एवं विन्तित हो गये। उनकी यह असस्या देख सरस्वतीने द्यावदा उन्हें दर्शन दिना। वह अनेको कुझोका निर्माण करती हुई पीछे सीट पही और ऋषियोंके रिप्ये तीर्थ-भूमि बनाकर फिर पश्चिमकी ओर मुह गयी। उस महानदीने ऋषियोके आगमनको सफल बनानेका निश्चय कर लिया या, इसीलिये यह अत्यन अद्भुत कार्य कर दिलाया। सरस्वतीका बनाया हुआ वह निकुछोंका समुदाय ही 'नैमिथीय' नामसे विख्यात हुआ । व्हर्कि अनेकी कुलों तथा पीछे लौटी हुई सरस्वती नहींको देसकर बलदेवजीको बडा विस्तव हुआ। वहाँ भी उन्होने विधिवत् आखमन एवं स्थान किया और ब्राह्मणोंको मॉति-मॉतिके भोज्य-पदार्थ तथा बर्तन दान करके वे सप्रसासका नामक तीर्थमें चले गये; नहाँ वायु, जल, फल अवया पना साकर

रहनेकाले बहुत-से महात्मा थे। उनके स्वाध्यायका गम्भीर योष सब ओर गृंज रहा था। वहाँ अहिसक एवं धर्मपरायण मनुख्य निवास करते थे।

क्तमें जपने पूका—मुनिवर ! सप्तसारस्वत तीर्थ कैसे प्रकट हुआ ? मैं इसका वृत्ताना विधिपूर्वक सुनना चाहता हूँ।

वैश्न्यपनमां कहते हैं-राजन् ! सरस्वती-नामसे प्रसिद्ध सात नदियाँ हैं, ये सारे जगत्में फैली हुई हैं। इनके विदोध नाम है-सूत्रचा, काञ्चनाशी, विद्याला, मनोरमा, ओधवती, सुरेणु तथा विमलोदका । शक्तिशाली महात्माओंने भिन्न-भिन्न देशोमे एक-एक सरसर्वाका आधाइन किया है। एक समयको बात है, पुष्करतीर्थमें ब्रह्मानीका एक महान् यह हो का का, बक्रवालामें सिद्ध ब्राह्मण विराजमान् थे। पुज्याह-कोष हो रहा था, सब और वेद-मन्त्रोकी व्यति फैल रही थीं, समल देवता यक्त-कार्यमें लगे हुए थे, स्वयं ब्रह्माजीने यहको दीक्षा ली थी। उनके यह करते समय सबको समल इच्छाएँ पूर्ण हो रही थी। धर्म और अर्थमें क्रवाल मनुष्य मनमें जिस बस्तुका विनान करते थे, नहीं उन्हें प्राप्त हो जाती थी। उस समय ऋषियोने पितामहसे कहा-'यह यह अधिक गुणोसे सम्पन्न नहीं दिशायी देता; क्योंकि अभीतक पर्दा सरिताओंने ब्रेष्ठ सरस्वतीका ही प्रसुर्भाव नहीं हुआ।' यह सुनकर ब्रह्माजीने सरस्रतीका स्थरण किया। उनके आवाहन करते ही 'सुप्रचा' नामवाली सरस्वती पुष्कर तीर्थमें प्रकट हो गयी। पितामहके सम्मानार्थ वहाँ सरस्तती नटांको प्रकट देश मुनियोने उस यहकी बढ़ी प्रशंसा की।

इसी ठरह नैमिषारण्यये भी तेर्यके खाव्यापये लगे रहनेवाले मुनियोने सरस्वतीका आवाहन किया, उनके विन्तन करते ही वहाँ 'काञ्चनाक्षी नामवाली सरस्वती नदी प्रकट हो गयी। ऐसे ही, जब राजा गय यह कर रहे थे, उस समय उनके यहाँ भी सरस्वतीका आवाहन किया गया था। वहाँ 'विद्याल' नामवाली सरस्वतीका आविभांत हुआ। उसकी गति बड़ी ठेज है। यह हिमालयकी घाटीसे निकली हुई है। एक समयकी वात है, उत्तर कोसल प्रान्तमें उदालक मुनि यह कर रहे थे, उन्होंने भी सरस्वतीका स्परण किया। ऋषिके कारण वह नदी उस देशमें भी प्रकट हुई, जिसका मुनियोने पूजन किया। वह 'मनोरमा' नामसे विख्यात हुई; क्योंकि ऋषियोने पहले उसका अपने मनमें ही स्मरण किया था।

१.पत्थरसे फोड़े हुए फलबा मोजन करनेवाले।

२.दाँतसे ही ओसलीका काम लेनेवाले अर्थात् ओसालीमें कुटकर नहीं, दाँतीसे ही जबकर खानेवाले ।

इ.गिने हुए फल सानेवाले।

'सुरेणु' नामवाली सरस्वती नदीका प्रादुर्भाव इक्क द्वीपमें हुआ। जिस समय राजा कुरु कुरुक्षेत्रमें यज्ञ कर रहे थे, उसी समय वहाँ सरस्वती प्रकट हुई। गङ्गाद्वारमें यज्ञ करते समय दक्ष प्रजापतिने जब सरस्वतीका स्मरण किया वा तो बहाँ भी सुरेणु ही प्रकट हुई। इसी प्रकार महात्मा वसिन्द्रजी भी एक बार कुरुक्षेत्रमें या कर रहे थे, वहाँपर ज्वांने सरस्वतीका आवाहन किया; उनके आवाहनसे 'ओपवती का प्रादुष्णंब हुआ। ब्रह्माजीने एक बार हिमालयपर्वतपर भी यज्ञ किया था, वहाँ जब उन्होंने सरस्वतीका स्मरण किया तो 'विमलोदका' प्रकट हुई। इन सातो सरस्वतियोंका जल जहाँ एकत्र हुआ है, उसे स्प्रसारस्वत कहते हैं। इस प्रकार मैंने तुमसे सात सरस्वतियोंके नाम और वृत्तान बताये। इन्होंसे परमपवित्र सप्तसारस्वत तीर्थको प्रसिद्धि हुई है।

## रुषङ्गुके आश्रमपर आर्ष्टिवेण आदि तथा विश्वामित्रकी तपस्या, यायाततीर्थकी महिमा और अरुणामें स्त्रान करनेसे इन्द्रका उद्धार

वैशम्पायनजी कहते हैं—राजन् ! कलरापजीने उस तीर्थपं आजपवासी प्रतिपांकी पूजा करनेके पश्चात् एक रात निकास किया। उन्होंने प्राह्मणोंको दान दिये और सर्थ वहीं खकर रातधर उपवास किया। दूसरे दिन प्रात:काल उठकर तीर्थके जलमें सान किया और सब अधि-युनियोको आहा लेकर ये औग्रानस तीर्थमं जा पहुँचे। उसे कपालयोकन तीर्थ भी कहते हैं। पूर्वकालमें भगवान् रामने यहाँ एक राज्ञाको मारकर उसका सिर दूर फेका था, यह सिर (कपाल) यहोदर युनिकी जीपमें जा लगा था। वहींपर उस पुनिने मुक्ति यार्था थी तथा वहीं शुक्रासार्थजीने तथ किया था, जिससे उनके हथ्यमें सप्पूर्ण नीति-विद्या स्कृतित हुई थी। बलरामजीने उस तीर्थमें प्रमुक्त ब्राह्मणोंको विधिपूर्वक धनका दान किया।

तत्पक्षात् वे सबहुके आक्षममें गये, नहाँ आहिक्यने योर तपस्याकी थी। तबहु मुनिने यहाँ अपने देहका लाग किया या। उनकी कथा इस प्रकार है—स्बहु एक बुढ़े ब्रह्मण थे, वे सदा तपस्यामें ही लगे रहते थे। एक दिन बहुत सोख-विचारकर उन्होंने अपना देह त्यागनेका निक्षम किया। उस समय उन्होंने अपने सब पुत्रोंको बुलाकर कहा—'मुझे पृथुदक तीर्थमें ले बलो।' उनके पुत्र भी बड़े तपस्ती थे, वे अपने पिताको अत्यन्त वृद्ध जानकर सरस्वती नदीके पृथुदक तीर्थपर ले गये। यहाँ पहुँचकर रुषहुने तीर्थक बलमें विध्यत्य स्नान किया और अपने पुत्रोंको बताया कि 'सरस्वती नदीके उत्तर किनारेपर जो यह पृथुदक तीर्थ है, इसमें स्नान करके गायत्री आदिका जप करते हुए जो पुस्त प्राण-त्याण करेगा, उसे पुन: जन्य-यरणका कष्ट नहीं भोगना पड़ेगा।' बलरामतीने उस पवित्र तीर्थमें स्नान करके ब्रह्मणोको दान दिये। इसके बाद उस स्वानपर पदार्थण किया

वहाँ त्येकपितामह ब्रह्माजीने त्येकोको सृष्टि प्रारम्य की यो तथा जहाँ आद्विण, सिन्युहोप, देवापि और जिल्लामित्र आदि राजर्षियोने महान् तप करके ब्राह्मणाय प्राप्त किया था।

जन्मेजयरें पूछा—मुनियर । आर्थियाने किस प्रकार महान् तप किया ? सिन्धुहीय, देवापि तथा विद्या-चित्रने भी कैसे ब्राह्मणत्व प्राप्त किया ? यह सब बातें मुझे बताइमें ?

वंशयायवारी कहा—राजन् । सत्यपुगकी बात है, एक आहिका नामकाले ब्राह्मण थे, जो गुरुके परमें रहकर सदा केटीके अध्ययवर्गे लगे रहते थे। पदापि उन्होंने बहुत अधिक सम्ययक गुरुकुको निकास किया तथापि न तो उनकी विद्या समाप्त हुई और न उन्हें केटीका ही पूरा अध्यास हुआ। इससे वे यन-ही-यन बहुत दुःली हुए और कठोर तपसामें लग गये। उस तपके प्रधावसे उन्हें केटीका जलम ज्ञान प्राप्त हुआ। अब वे विद्यन् होनेके साथ ही सिद्ध हो गये। उन्होंने उस तीर्वामें तीन वाद्यन दिये—'आजसे जो मनुष्य सरस्वती नदीके इस तीर्वामें इक्की लगायेगा, उसे अध्यमेव यज्ञका पूरा-पूरा फल निलेगा, यहाँ सर्योका भय नहीं रहेगा तथा थोड़े समयकक भी इस तीर्वका सेवन करनेसे महान् फलकी प्राप्ति होगी।'

इस प्रकार स्वयुक्त आक्रमपर ही आर्थिण मुनिको सिद्धि प्राप्त हुई थी। फिर वहीं राजर्षि सिन्धुद्वीप एवं देवापिने तप करके ब्राह्मणत्व प्राप्त किया था तथा सदा रूपमें लगे रहनेवाले विश्वामित्रजीको भी वहीं ब्राह्मणत्व प्राप्त हुआ था। इसकी कथा थों है—पृथ्वीपर एक 'गाथि' नामसे विश्व्यात नहान् राजा राज्य करते थे। विश्वामित्र उन्होंके पुत्र थे। कहते हैं, राजा गाथि बड़े थोगी थे, उन्होंने अपने

[ 511 ] सं० म० (खण्ड-दो ) ३३

पुत्र विश्वामित्रको राज्य देकर स्वयं देह त्याग देनेका विचार किया। उस समय प्रजाननीने राजाको प्रणाम करके कहा—'महाराज! आप वनमें न जाड्डपे, हमारी महान् भवसे रक्षा कीजिये।'

प्रजाके ऐसा कहनेपर गाधिने कहा—'मेरा पुत्र सम्पूर्ण जयत्की रक्षा करनेवाला होगा।' यो कड़कर उन्होंने विश्वामित्रको राज्यसिहासनपर विठा दिया और खर्च इरीर त्याग कर स्वर्गको राह ली। जिन्नामित्र राजा तो हुए, जिल् बहुत यत्न करनेपर भी ये पृथ्वीकी पूर्णतः रक्षा न कर सके । एक दिन उन्होंने सुना कि प्रजापर राक्षसोंका महान् भय बढ़ा हुआ है; अतः वे चतुरङ्किणी सेना साव लेकर राजधानीसे निकल पड़े। बहुत दूरतक रास्ता ते कर लेनेके पश्चात् वे वसिष्ठ मुनिके आअपपर पहुँचे । वहाँ उनके सैनिकोने नाना प्रकारके अत्याचार किये। इतनेमें वसिष्ठ मुनि आञ्चमपर आये । उन्होंने देखा कि यह महान् बन सब ओरसे उताइ किया जा रहा है, तो अपनी कामधेनु गाँसे कहा—'तू चयंकर भीलोंको उत्पन्न कर।' ऋषिकी आज्ञा पाकर बेनुने भयंकर मनुष्योंको प्रकट किया, जिन्होंने विश्वामित्रकी सेनापर धावा करके उसे चारों ओर प्रगा दिया। विद्यायित्रने जब सुना कि मेरी सेना भाग गयी तो उन्होंने तपस्थाको ही सबसे बढ़कर माना और मन-श्री-मन तथ करनेका निश्चय किया।

तरपक्षात् वे सरस्वाकि उपर्युक्त तीर्वामें ही आये और विजयों एकाम करके ग्रह और नियमोंका पालन करते हुए शरीरको सुखाने लगे। कुछ कालतक जल पाँकर खे, किर वायुका आहार करने लगे, इसके बाद पत्ते बबाकर खेने लगे। इतना ही नहीं, वे खुले पैदानमें क्योनपर सोने तवा और भी बहुत-से नियमोंका पालन करने लगे।

तदननार, देवताओंने उनके ब्रतमें विश्व डालना आरम्य किया, किंतु किसी तरह उनका मन न दिए सका। वे बहुत प्रयत्न करके अनेकों प्रकारके तप करने लगे। उस समय वे सूर्यके समान तेजस्वी दिखायी देने लगे। उन्हें ऐसी कठोर तपस्थामें लगे देख ब्रह्मानी आये और उन्हें वर माँगनेक सिये कहा। विश्वामित्रने यही वर माँगा कि 'मैं ब्राह्मण हो जाऊँ।' ब्रह्मानीने 'तथास्तु' कहकर उनकी प्रार्थना स्वीकार कर सी। इस प्रकार महायशस्त्री विश्वामित्र कठोर तपस्थाके द्वारा ब्राह्मणस्त्र पाकर कृतार्थ हो गये।

उस तीर्थपे पहुँचकर बलरामजीने श्रेष्ठ ब्राह्मणोकी पूजा करके उन्हें बहुत-सा धन, दूध देनेवाली गीएँ, वाइन, ब्रिकेने, बस्च, आभूषण तथा साने-पीनेकी सुन्दर वस्तुएँ दान की। इसके बाद वे बक और दाल्स्य मुनिके आश्रमणे गये, उन्हों वेदमन्त्रोकी व्यक्ति गूँकती रहती है। वहाँ पहुँचकर उन्होंने ब्राह्मणोंको रव, हीरे, माणिक्य तथा अन्न-धन आदि दान किये। वहाँसे यावात-तीर्थमें गये। जहाँ राजा ययातिके यज्ञमें सरस्कती न्दीने घी और दूधकी धारा बहायी थी। वहाँ यज्ञ करके वयातिने क्रयरके लोकोमें गमन किया था। सरस्कतीने राजा प्रयातिकी उदारता तथा अपने प्रति उनकी सनातन भक्ति देलकर उनके यज्ञमें आये हुए ब्राह्मणोंकी सारी कामनाएँ पूर्ण की वीं। राजाका यज्ञक्षेभव देलकर देवता और गन्धर्व बहुत प्रसन्न थे, परंतु मनुष्योंको बड़ा आक्षर्य होता था। उस तीर्थमें भी नाना प्रकारके दान करके बलरामजी वसिष्टापवाह तीर्थमें गये। वहीं स्वाणु तीर्थ है, जहाँ वसिष्ट और विश्वामित्रने तपस्य की थी तथा जहाँ देवताओंने कार्तिकेमजीका सेनापतिके प्रदूपर अध्यक्त किया था। इसी तीर्थमें सान करनेसे देवराज इन्द्रको ब्रह्मस्थके प्रापसे खुटकारा मिला था।

जनमंजयने पूजा—ब्रह्मन् । इन्द्रको ब्रह्महत्याका पाप कैसे लगा ? तथा इस तीर्थमे सान करके उन्हें उससे कुटकारा किस तरह मिला ?

वैशन्यक्तवीने बढा—राजन् । प्राचीन कालको बात है, नमुचि इन्ह्रके भवसे डरकर सूर्यकी किरणोमें समा गया वा । तब इन्द्रने उससे मित्रता कर ली और यह प्रतिज्ञा की कि 'में न हो तुन्ते गीले इक्षियारसे मार्केगा, न सूखेसे; न दिनमें मार्केगा, न राहपे। यह बात में सत्वकी सीगन्य जाकर करता है।' इस प्रकारकी प्रतिज्ञा कर लेनेपर एक दिन जब कि वारों और कुक्षासा का रहा था, इन्द्रने पानीके फेनसे नपुष्तिका सिर काट लिया। वह कटा हुआ मलक इन्द्रके पोछे-पोछे गवा और बोला—'मित्रकी इत्या करनेवाले पापी । कहीं जाता है ?' इस प्रकार जब उस मसकाने बारेका टोका तो इन्द्र घवरा उठे। उन्होंने ब्रह्माबीके पास जाकर यह सब समाचार सुनाया। सुनकर ब्रह्माजीने कहा — इन्द्र ! तुम अरुणा नदीके तटपर जाओ । पूर्वकालमें सरस्वतीने गुप्तकपसे जाका अरुणाको अपने जलसे पूर्ण किया द्या, अतः वह अरुणा तथा सरस्वतीका पवित्र संगय है। वहाँ जाकर यज्ञ और दान करो । उसमें गोता लगानेसे इस भवंकर पापसे मुक्त हो जाओगे।"

ब्रह्मानीकं ऐसा कहनेपर इन्द्र सरस्वतीके तटवर्ती निकुत्वमें गये और वहाँ यह करके उन्होंने अरुणामें दुबकी रूपायों। ऐसा करनेसे वे ब्रह्महत्याके पापसे मुक्त हो गये और अत्यन्त प्रसन्न होकर स्वर्गमें कर्ले गये। नमुखिका वह सिर भी अरुणामें गोता रूगाकर अक्षय रहेकोंमें जा पहुँचा।

बलभड़जीने उस तीर्धमें स्नान करके नाना प्रकारके दान

किये और वहाँसे सोम तीर्थकी ओर यात्रा की। पूर्वकालमें सोमने वहाँ राजसूय यज्ञ किया था, जिसमें अत्रि मृति होता बने थे। उस यजकी समाप्ति हो जानेपर दानक, देन्य तथा राक्षसोंका देवताओंके साथ मर्चकर युद्ध हुआ, जिसे तारक-संप्राय कहते हैं, उसमें स्वामी कार्तिकेयने तारकासुरको मारा था। उसी तीर्थमें कार्तिकेयजी देवसेनाके | करके उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई।

सेनापति बनाये गये तबा सदाके रिखे उन्होंने वहाँ अपना निवास बना लिया। वहीं वरुणका भी जलके राज्यपर अभिषेक हुआ वा। बलदेवजीने उस तीर्थपे स्नान करके स्वानी कार्तिकेयका पूजन किया और ब्राह्मणोंको सुवर्ण, वस तवा आधृषण दान किये। फिर एक रात वहाँ निवास

## सोमतीर्थ, अग्नितीर्थ और बदरपाचनतीर्थकी महिमा

जनमेक्यमे पूछा-मुनिकर ! देवताओंने सोमतीबीमें वसणका किस तरह अभिवेक किया ? इसकी कवा एडी सनाहये।

बैशम्यायनजीने कहा—राजन् ! पहले सत्वपुराकी बात है, समस्त देवता वरुगके पास जाकर बोले-'धनवन् ! देवराज इन्द्र जैसे सदा हमलोगोंकी भवसे रहा करते हैं, उसी प्रकार आप भी सब सरिताओंका पालन कीजिये। समुद्रमें आपका निवास होगा और समुद्र सदा आपके अधीन खेगा। चन्द्रमाके घटने-बढ़नेके साथ ही आपकी भी हानि और विद्ध होगी।'

वरणने 'एकपान्' कहकर देवताओंकी प्राचीना खीकार कर ली। फिर सबने एकत्र होकर इनको जलका राजा बनाया और उनका अधिचेक काके पूजन किया। तत्पश्चात् वे अपने-अपने धामको चले गये। फिर इन्द्र जैसे देवताओंकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार वरुण भी नदी, नद, सरोवर तथा समुद्रोकी रक्षा करने लगे।

उस तीर्थमे पहुँचकर बलरायजीने सतन किया और ब्राह्मणोंको दान देकर वहाँसे वे आहितीर्थमें गये। वहीं समीके भीतर किय जानेके कारण आंब्रदेव किसीको दिशायी नहीं पहते थे। उस समय जब संसारका प्रकाश नष्ट हो गया तो सब देवता ब्रह्माजीके पास उपस्तित हुए और बोले- 'प्रभ्ये ! भगवान् अग्निदेव नहीं दिसाधी पडते, इसका क्या कारण है ? कही ऐसा न हो कि अग्निके अधावधे सम्पूर्ण प्राणियोका नाश हो जाय। अतः आप अग्रिटेक्को प्रकट कीजिये।'

जनमेजयने पुरा सम्पूर्ण जगतको उत्पन्न करनेवाले भगवान् अप्रि अदृश्य क्यों हो गये थे ? और देवताओंने उनका पता किस तरह लगाया ? यह सब मुझे ठीक-ठीक बताइये।

यैशम्पायनजीने कहा-राजन् ! महर्षि भूगुने अफ्रियेकको

चीतर हिंग्य गये । उनके अद्भय हो जानेपर इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवताओंने आवन्त दुःली होकर उनकी स्रोज आरम्प की। सोजते-सोजते अप्रितीर्थमें आधर उन्होंने अप्रिदेवको शमीके चीतर क्रिये देखा । उन्हें पाकर सबको बड़ी प्रसन्नता हुई । ये जैसे आये थे, बैसे ही लौट गये। अधिदेव भी ब्रह्मबादी धुगुके शायके अनुसार सर्वभक्षी हो गये। पार तसी तीर्धीरें कान करनेसे उन्हें ब्रह्मत्वकी प्राप्ति हुई । पूर्वकालमें ब्रह्मात्रीने भी सब देवताओंके साथ आंग्र-तीर्थये इककी लगायी थी तवा वर्डा फिल-पित्र देवताओंके तीर्वीका उद्घाटन किया या।

जलरायजी वहाँ सान-दान करके सौबेर तीर्बर्धे गये, जहाँ बड़ी भारी तपस्या करके कुकेर धनके स्वामी हुए से। वर्ष कान करके जलरामशीने ब्राह्मणीको धन दान किया, इसके बाद कुने।वनमें जाकर इस स्थानका दर्शन किया, जहाँ कबेरने तय किया वा । यक्षराजने वहाँ बात-से वरदान प्राप्त किये से । धनका प्रभूत, डोकरजीके साथ पित्रता, देवत्थ, सोकपारत्व और नलकुबर-बैसा पुत्र-या सब कुछ कुनेरने वहीं तपस्य करके पापा था। वहीं मस्दगणोंने एकतित होकर कुबेरका लोकपालके पद्यर अभिषेक किया और उन्हें यक्षोंका राज्य तना इंसोसे जुता हुआ पुष्पकविधान प्रदान किया। बलदेवजीने वहाँ भी सान करके बहुत कुछ दान किया। इसके बाद वे बदरपाचन नामक ठीवीमें गये। वहाँ पूर्वकालमें भरद्वाजकी अनुपय रूपवती कन्या श्रुतावतीने इन्हर्को अपना पति बनानेके लिये उप्र तपस्या की थी। उसने ब्रह्मचर्वका पालन करते हुए बहुत-से कठोर निधमोका पालन किया वा। उसका सदाबार, तप और मिक्त देखकर इन्द्र उसके उत्पर प्रसन्न हो गये तथा उसे प्रत्यक्ष दर्शन देकर उन्होंने कड़ा- 'शुपे ! मैं तुन्हारी तपस्या, नियमपालन और भक्तिसे बहुत संतुष्ट है, इसकिये तुन्हारा मनोरख पूर्ण होगा और यह शाप दे दिया था, इससे अत्यन्त भवभीत होकर वे शमीके । शरीर त्याग कर तुम मेरे साब खर्गलोकमें निवास करोगी।

महाभागे ! इस पवित्र तीर्बंघे अरुयतीसदित सपूर्वि रहा करते थे। एक दिन वे अरुन्यतीको यहाँ अकेली छोड़कर स्वयं जीविकानिर्वाहके लिये फल-मूल लानेको हिमालयपर चले गर्ये । वहाँ उस समय बारह वर्षोंके लिये क्वाँ रूक गयी थी । जब ऋषियोंको वहाँ कुछ भी नहीं मिला तो वे आज्ञम बनाकर रहने लगे। इधर, कल्याणी अरुखती निरन्तर तपस्थामें संलग्न हो गयी। उसे कठोर नियमका पालन करती देस वरदायक भगवान् शंका अत्यन्त प्रसन्न हो ब्राह्मणका रूप बनाकर वहाँ आये और बोले—'कल्वाणी, मैं चिक्षा भाइता हूँ।' अरुवर्ताने कहा—'विप्रवर । अन्न तो समाप्त हो गया है, सिर्फ थोड़े-से बेर रखे हैं, इन्हें जा लॉजिये।' महादेवजीने कहा—'शुभे ! इन फलोको आगपर पका दो ।' यह सुनकर अरुन्यती ब्राह्मण-देवताका विथ करनेके लिये फलोको प्रन्वलित अद्विपर रजकर प्रकारे लगी। उस समय उसे परम पवित्र, मनोहर एवं दिव्य कवाएँ सुनावी देने लगी । वह बिना लाये ही बेर पकाती और कथा सुनती रही; इतनेपें बारह वर्षोंकी वह भयंकर अनावृष्टि समाप्त हो गयी। वह दारुण समय उसे एक दिनके समान ही प्रतीत हुआ। तदनचार, सप्तर्षि भी फल लेकर वहाँ आ पहुँचे । तब भगवान्ते प्रसन्न होकर कहा — 'धर्मको जाननेवाली देवी, अब तुम पहलेकी ही भाँति इन ऋषियोंकी सेवा करो । तुष्तारा तय और निषय देशकार मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है।'

'सह कहकर धगवान् प्रांकरने अपना लक्ष्य प्रकट किया और ऋषियोंसे उसके महत्वपूर्ण आवरणका वर्णन करते हुए कहा—'मुनियों! तुमने हिमालयकी घाटीमें रहकर जिस तपका उपार्जन किया है और इस अरुखतीने यही रहकर जो तप किया है, इन दोनोंसे कोई समानता नहीं है। अरुवर्तीका ही तप श्रेष्ठ हैं। इसने बारह वर्षोतक विना भोजन किये बेर पकाते हुए दुक्कर तपका अनुष्ठान किया है।' इसके बाद उन्होंने पुन: अरुवर्तीसे कहा—'कल्पाणि! तुम्हारे पनमें जो अभिल्लवा हो, वरदान माँग लो।' तब वह बोली— 'पगवन्! बदि आप प्रसन्न हैं तो यह स्थान 'बदरपावन' नामक तीर्ष हो जाय और सिद्धों तथा देवर्षियोंको यह बहुत जिय जान पड़े। जो मनुष्य इस तीर्थमें पर्यकतापूर्वक तीन राजि निवास तथा उपवास करे, उसे बाद वर्षोतक तीर्थसेयन एवं उपवास करनेका फल प्राप्त हो।'

धगवान् डॉकरने 'एयमस्' कहकर उसके वरका अनुपोदन किया। फिर सप्तर्षियोद्धारा की हुई स्तृति सुनकर वे अपने धामको चले गये। अकन्यती इतने वर्षीतक भूल-प्यास सहकर भी न तो बकी और न उसके बदनपर उदासी ही छायी। उसको इस अवस्थामें देश ऋषियोको बड़ा आक्षर्य हुआ।

इस प्रकार अरूवतीने वहाँ परम सिद्धि प्राप्त की थीं, तुपने भी मेंर लिये अरूवतीको ही भौति उत्तम इतका पालन किया है। मैं तुन्तारे नियमसे संतुष्ट होकर इस तीर्थके सम्बद्धमें एक विद्योग वरदान देता हूँ—जो मनुष्य इस तीर्थमें खान करके एकाप्रविश्त हो एक रात भी यहाँ निवास करेगा, वह देह त्यागनेके पक्षात् दुर्लभ लोकोमें जायगा।

कैल्प्यवनको कहते हैं—पवित्र चरित्रवाली सुतावतीसे ऐसा कहकर इन्द्र व्यर्गको चले गये। उनके जाते ही वहाँ पुल्लोकी वर्षा होने लगी। देवताओंकी दुन्दुभी बज उठी। सुगन्धित इचा चलने लगी। उसी समय सुतावती भी हारीर त्याग कर सर्ग चली गयी और वहाँ इन्द्रकी पत्नीके क्रयमें रहने लगी। चलभड़नी उस चट्टराचनतीर्थमें कान करके इस्हाणोको यन दानकर इन्द्रतीर्थमें चले गये।

# इन्द्रतीर्थं और आदित्यतीर्थकी महिमा, देवल-जैगीषव्य मुनि तथा वृद्धकन्याक्षेत्रकी कथा

वैशायायनजी कहते हैं—वहाँ ताकर बसरामजीने विधिवत् सान किया और ब्राह्मणोंको धन तथा रज दान दिये। इन्द्रतीर्थमें देवराजने सौ यज्ञ किये थे, जिनमें बृहस्पतिजीको बहुत-सा धन दिया गया था। अनेको प्रकारकी दक्षिणाएँ बाँटी गयी थी। इस प्रकार सौ यज्ञ पूर्ण करनेके कारण इन्द्र 'शतकत्' के नामसे विख्यात हुए और उन्होंके नामपर बहु परम पवित्र, कल्याणकारी एवं सनातन तीर्थ 'इन्द्रतीर्थ' कहलाने लगा। वहाँ स्नान-दान करनेके पक्षात् बलरामजी रामतीर्थमें पहुँचे, जहाँ परशुरामजीने अनेको बार क्षत्रियोका संहार करके इस पृथ्वीपर विजय पापी और करपप मुनिको आचार्य बनाकर वाजपेय तथा सी अक्ष्मेय यक्न किये। उन्होंने समुद्रसहित सम्पूर्ण पृथ्वी ही दक्षिणांक रूपमें दे दी थी तथा और भी नाना प्रकारके दान देका वे बनमें बले गये थे। उस पायन तीर्थमें रहनेवाले मुनियोको सादर प्रणाम करके बलरामजी यमुनातीर्थमें आये, बहाँ बरुणने राजसूय यह किया था। वहाँ ऋषियोंकी पूजा करके उन्होंने सबको संतुष्ट किया तथा दूसरे यावकोंको भी उनके इच्छानुसार दान दिया। इसके बाद वे आदित्यतीर्थमें गये, जहाँ भगवान् सूर्यने परमात्माका कान करके ज्योतियोका आधिपत्य तथा अनुपम प्रभाव प्राप्त किया था। इनके सिवा, इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवता, क्रिक्षेदेव, मरुद्गण, गन्धर्व, अपस्रा, ईपायन व्यास, शुक्रदेव तथा दूसरे अनेको योगसिद्ध महात्माओंने भी सरस्वतीके उस पवित्र तीर्थमें सिद्धि प्राप्त की है।

पूर्वकालमें वहाँ देवल मुनि गृहस्य-धर्मका जाजय लेकर रहते थे। वे बड़े धर्मातम तथा तपस्ती हो। मन, वाणी तथा क्रियासे भी समस्त जीवोंके प्रति सम्मान भाग रखते थे। क्रोध तो उन्हें खू नहीं गया था। उनकी क्रोई निन्दा करे या जुलि, वे सबको समान समझते थे, अनुकूल या प्रतिकृत वस्नुकी प्राप्ति होनेपर उनकी पृति एक-सी ही रहतों था। वे धर्मराजके समान समदर्शी थे। सुवर्ण और धिट्टीके डेलेक्चे एक ही नजरसे देखते थे। देवता, अतिथि तथा ब्राह्मणोंकी सदा पुजा किया करते और प्रतिदिन ब्रह्मवर्षकी रक्षा करते हुए धर्मावरणमें संलग्न रहते थे।

एक दिन नैगीयका मुनि उस तीर्थमें आये और अपनी योगशक्तिसे मिशुकका वेष बनाकर देवलके आक्रयपर खने लगे। महर्षि नैगीयका सिद्धिप्राप्त योगी से और सदा योगमें ही उनकी स्थित रहती थी। पदापि नैगीयका देवलके आक्रयपर ही रहते थे, तो भी देवल मुनि उनों दिखाकर घोग-साधना नहीं काले थे। इस तरह दोनोंको यहाँ रहते हुए बहुत समय बील गया।

तदनतर, कुछ कालतक ऐसा हुआ कि जैगीपव्य मृति सद्य नहीं दिलाची देते, केवल भोजनके समय ही देवलके आसमपर उपस्थित होते थे। उस समय देवल अपनी शक्तिके अनुसार शासीय विधिसे उनका पूजन एवं आतिक्य-सतकार करते थे। यह नियम भी बहुत वर्षोतक कता। एक दिन जैगीपव्य मृतिको देखका देवलके यनमें बढ़ी जिला हुई। उन्होंने सोचा 'इनको पूजा करते-करते कितने ही वर्ष बीत गये; 'मगर ये भिक्षु आकतक मुक्तसे एक बात भी नहीं बोले।

यही सोचते हुए वे कला हावमें ले आकाहमार्गसे समुद्रतटकी ओर वल दिये। यहाँ जाकर देखा तो मिश्रु महोदय पहलेंसे ही समुद्रतटपर मौकूद थे। अब तो उन्हें चिन्ताके साथ-ही-साथ आश्रुर्य भी हुआ। सोचने लगे— ये पहले ही कैसे आ पहुँचे ? इन्होंने तो लान भी समाप्त कर लिया है! तदनन्तर, महर्वि देवलने भी विध्यत् ह्यान करके गायत्री-मन्त्रका जप किया। जब नित्य-नियम समाप्त हो गया तो वे पुनः आश्रमकी ओर चले। वहाँ पहुँचते ही उन्हें जैगीयच्य मुनि बैठे दिखायी पड़े। अब देवल मुनि पुनः विचारमें पड़ गये— मैंने तो इन्हें समुद्रतटपर देखा है, ये

अञ्चमपर कब और कैसे आ गये।'

यह सोचकर उनके मनमें वैगीयव्यको ठीक-ठीक जाननेकी इका हुई, फिर वो वे उस आश्रमसे आकाशकी ओर उड़े। ऊपर जाकर उन्हें बहुत-से अन्तरिश्चारी सिद्धोंका दर्शन हुआ, साथ ही, उन सिद्धोंके द्वारा पूजे जाते हुए जैगीयव्य मुनि भी दिखायी पड़े। इसके बाद देवलने उन्हें व्यक्तिक जाते देखा, वहाँसे पितृत्योकमें, पितृत्योकसे यमलोकमे, वहाँसे चन्नत्योकमें तथा चन्द्रत्योकसे एकानमें यह करनेवाले अग्निहोजियोंके उत्तम लोकोंमें उन्हें गमन करते देखा। इसी तख दर्श-पौर्णमास याग करनेवालोंके लोकोंमें तथा अन्य बहुतेरे लोकोंमें भी वे जाते दिलाधी पड़े। रुद्धों, यसुओं तथा बहुरपतिके स्थानपर भी वे पहुँचे पार्थ गये।

तत्पद्धात, वे पतिज्ञताओंक लोकोंसे जाकर अनार्थान हो गये। फिर देवल मुन्दि उन्हें न देख सके। तब उन्होंने जैनीवच्यके प्रभाव, ज्ञत और अनुपम पोगसिद्धिके विषयमें विकार करते हुए सिद्धोंसे पूछा—'अब मुद्रो महान् तेजस्वी जैनीवच्य नहीं दिखायी देते, आपलोग उनका पता बतावें।' सिद्धोंने कहा—'देवल । जैनीवच्य ब्रह्मलोकमें चले गये, वहीं नुष्यरी गति नहीं है।'

सिद्धोंकी बात मुनकर देवल मुनि क्रमशः नीधेके लोकोंमें होते हुए चूमिपर उत्तरने लगे। जब अपने आसमपर पहुँचे तो वहाँ पहलेसे ही बैठे हुए जैनीवक्यपर उनकी दृष्टि पहाँ। वे उनके तप और योगका प्रभाव देल चुके थे, इसलिये अपनी धर्मपुक्त सुद्ध बुद्धिसे कुछ देर विकार किया; फिर विक्यायनत होकर वे मुनिकी शरणमें गये और बोले—'भगवन्! में मोक्षधर्मका आक्रम लेना बाहता हूँ।' उनकी बात सुनकर और संन्यास लेनेका विवार जानकर जैगीवव्यने उन्हें झानोपदेश किया; साथ ही योगकी विधि क्ताकर शरक्षके अनुसार कर्तव्य-अकर्तव्य-का भी उपदेश दिया।

युनिकर देवलने भी गृहस्थ-धर्मका परित्याग करके मोक्ष-धर्ममें और्त लगायी और परा सिद्धि एवं परम योगको प्राप्त किया । राजा जनमेजय ! जैगीयका और देवल होनों महात्याओंका जहाँ आलय था, वह उत्तय स्थान हो तीर्थ धन गया । कलगमनीने उस वीर्थमें आवसन करके वे वहाँसे चलकर सारकत तीर्थमें पहुँचे, जहाँ पूर्वकालमें जब चारह वर्षोतक वर्षा नहीं हुई थी, उस समय सरकती-पुत्र सारस्वत मुनिने ब्राह्मणोंको वेद पड़ाया था । सारस्वतमुनिके नामसे प्रसिद्ध हुए उस तीर्थमें धन दान करके बलगमजी वहाँसे आगे बढ़े और जहाँ कृदकन्याने तथ किया था, उस प्रसिद्ध तीर्थमें जा पहुँचे । जनमेजयने पूछ — मुने ! पूर्वकालमें कुमारीने किस उद्देश्यसे तप किया था और उस तपमें किन निवमोंका पालन किया गया था ? जिस प्रकार वह तपस्वामें प्रवृत्त हुई, उसका सारा वृत्तान्त सुनाइये।

वैशम्यायनकीने कहा—राजन् ! प्राचीन कालमे एक 'कुणिगर्ग' नामक महान् यशस्त्री प्रशिष हो गये हैं, उन्होंने बड़ी तपस्य करके अपने मनसे ही एक सुन्दरी कन्या उत्पन्न की । पुनीको देखकर मुनिको बड़ी प्रसन्नता हुई ! कुछ कालके पश्चात् वे इस शरीरका त्याग करके सर्गमें कोने गये । अब आग्रमका घार उस कन्याके ही क्यर आ पड़ा । वह बहुन हैंड़ा उठाकर उम तपस्त्रामें संलग्न हुई और निरन्तर उपवास करती हुई पितरों तथा देवताओंकी पूजा करने लगी । उसे उच तपस्या करते बहुत समय बीत गया । वह बूड़ी और दुक्ती हो गयी । तब उसने परलोकमें जानेका विचार किया । उसकी देवलाग-की इच्छा देल नारदजीने आकर कहा— 'देवि । तुन्हाच हो अधी संस्कार (विचाह) ही नहीं हुआ है, किर तुन्हें उत्तय लोक कैसे मिल सकते हैं ? यह बात मैंने देवलकेकमें सुनी है । तुमने तपस्ता तो बहुत बड़ी की, पर नुन्हें उत्तय होकोपर अधिकार नहीं प्राप्त हो सका ।'

नारदकी बात सुनका वह ऋषियोंको सभामे टाकर बोली—'जो कोई मेरा पाणिग्रहण करेगा, उसे मैं अपनी तपस्यका आधा भाग दे दूँगी।' उसके ऐसा कड्नेयर गालवके पुत्र महत्वान्ते कहा—'कल्यानी। मैं इस सर्तयर तुम्हारा पाणिष्रहण करूँगा कि विवाह हो जानेयर तुम एक रात मेरे साम निवास करो।'

वृद्धा कुमारीने 'हाँ' कहका अपना हात्र मुनिके हावमें

दे दिया। गालकन्दनने कास्तीय विधिके अनुसार हवन आदि करके उसका पाणिप्रहण संस्कार किया। रात्रिके समय वह सुन्दरी तरुणी बनकर मुनिके पास गयी। उस समय उसके करियर दिव्य कर्क और आभूषण शोभा पा रहे थे। दिव्य हार तका दिव्य अकृरागोंकी सुगन्ध फैल रही थी। उसकी छिनिसे चारों और प्रकाश-सा हो रहा था। उसे देलकर शृङ्खान् ऋषिको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने एक एत उसके साथ निवास किया। सबेरा होते ही वह मुनिसे बोली— 'विप्रवर! आपने जो हार्त की थी, उसके अनुसार मैं आपके साथ रह चुकी, अब आज़ा दीजिये, मैं जाती हैं।'

यह कहकर यह वहाँसे कल दी। जाते-जाते उसने फिर कहा— जो अपने विलव्ये एकाम कर देवलाओंको तुस करके इस तीर्थमे एक रात निवास करेगा, उसे अट्टायन वर्षोतक ब्रह्मकर्य-पालन करनेका फल मिलेगा।' ऐसा कहकर यह साम्बी देह त्यागकर स्वर्गये क्ली गयी और मुनि उसके दिव्य कपका विजन करते हुए बहुत दुःशी हो गये। उन्होंने प्रदिशांक अनुसार उसके तपका आधा भाग ले लिया और उससे अपनेको सिद्ध बनाकर फिर उसीकी गतिका अनुसरण किया। राजन् ! यही वृद्धकन्याका परिचय है, जो तुनों सुना दिया। कलरामजीने इसी तीर्थमें आनेपर शल्यकी मृत्युका समाचार सुना था। वहाँ भी उन्होंने ब्रह्मणोंको बहुत कुछ दान किया। तत्यक्षात् समन्तपञ्चक द्वारसे निकलकर उन्होंने खिथयोंसे कुरुक्षेत्र-सेवनका फल पूछा। तब उन पहात्याओंने बलरामजीसे उस क्षेत्रक सेवनका ठीक-ठीक फल बलाया।

## समन्तपञ्चकतीर्थ (कुरुक्षेत्र) की महिमा तथा नारदजीके कहनेसे बलदेवजीका भीम और दुर्योधनका युद्ध देखने जाना

ऋषियोंने कहा—बलरामजी । समलपञ्चक क्षेत्र सनातन है, यह प्रजापतिकी उत्तर वेदी कहलाता है। प्रत्वीन कालमें देवताओंने यहाँ बहुत बड़ा यज्ञ किया चा तवा बुद्धिगान् महाज्या राजर्षि कुरुने पहले बहुत बचौतक इस क्षेत्रको जमीन जोती थी, इसलिये उन्होंके नामपर यह 'कुरुक्षेत्र' कहा जाने लगा।

बलरामनीने पूछा — मुनिवरो ! महात्या कुरुने इस क्षेत्रमें हल क्यों बलाया ?

ऋषियोंने कहा—बलरामजी ! पूर्वकालमें राजा कुरु जब यहाँ प्रतिदिन उटकर हरू बलाया करते थे, उन्हीं दिनोंकी बात है, इन्तरे स्वर्गसे आकर कुतसे इसका कारण पूछा—'राजन्! आप इतना बड़ा प्रयास क्यों कर रहे हैं? यहाँको जमीन जोतनेसे आपका क्या अभिप्राय है?'कुतने कहा—'इन्द्र! वो लोग इस क्षेत्रमें मरेंगे वे पुण्यवानीके लोकमें जायैंगे।'

यह बवाय सुनकर इन्द्रको हैंसी आ गयी। वे चुपचाप स्वर्ग तीट गये। इससे राजींष कुनका उत्साह कम नहीं हुआ, वे वहाँकी जमीन जोतनेमें लगे ही रह गये। इन्द्रने कई बार आकर प्रश्न किया, किंतु वही उत्तर पाकर वे हर बार लौट गये। कुरुने भी कठोर तपस्थाके साथ इस्त जोतना आराम किया। तब इन्द्रने उनका मनोभाव देवताओंसे कह सुनाय। सुनकर देवता बोले—'अगर सम्भव हो तो राजर्विको बरदान देकर राजी कर लीजिये। नहीं तो यदि वे अपने प्रथक्षमें सफल हो गये और मनुष्य यह किये किना ही स्वर्गमें आने लगे तो इसलोगोंका यहामाग नष्ट हो जावना।'

तथ इन्द्रने कुरुके पास आकर कहा—'राजन् ! अब आप बाष्ट्र न वठाइये, मेरी बात पानिये; मैं करदान देता हूँ कि जो मनुष्य अववा पशु यहाँ निराहार खकर या युद्धमें मारे जाकर दारीर त्याग करेंगे, वे स्वर्गके अधिकारी होंगे।' राजा कुरुने 'बहुत अच्छा' कहकर इन्ह्यकी आहा स्वीकार की और इन्द्र भी राजाकी अनुमति के जसजतापूर्वक स्वर्गकों बाते गये।

···· बलरामजी ! इस प्रकार शुभ उदेश्यसे राजर्षि कुरुने इस क्षेत्रको जोता था । पृथ्वीपर इससे बढ़कर कोई पाँका स्थान नहीं है। जो मनुष्य यहाँ तप करेंगे, वे टेहत्वागके पहात् सहालोकमें जायेंगे। जो दान करेंगे उनका दिया हुआ हजार गुना होकर फल देगा। जो सदा यहाँ निवास करेंगे, उने यमराजके राज्यमें नहीं जाना पहेगा। यदि राजा लोग यहाँ आकर बड़े-बड़े वज्र करें तो जबतक यह पृथ्वी कायम रहेगी तबतकके लिये उन्ते व्यर्थमें रहनेका सीधान्य प्राप्त होगा। साक्षात् इन्द्रने भी कुरुक्षेत्रके विषयमें यह उन्नार प्रकट किया है—'कुरुक्षेत्रकी धूल भी यदि हवासे उड़कर किसी पापीके कपर पढ़ जाय तो यह उसे उत्तम त्येकमें पहुँचाती है। यहाँ बड़े-बड़े देवता, उत्तम ब्राह्मण तथा नृग आदि नरेश भी यह करके उत्तम गतिको प्राप्त हो चुके हैं। तग्लुकरो लेकर आरनुकतक तथा रामहृदसे आरब्ध करके यमचक्रकतके बीसका जो स्थान है नहीं कुरुक्षेत्र एवं समन्तपञ्चक तीर्व 🖢 । इसे प्रजापतिकी उत्तर बेदी भी कहते हैं। यह क्षेत्र बहुत ही पवित्र एवं कल्पाणकारी है, देवताओंने भी इसका सम्मान किया है। यह सभी सहुणोसे सम्पन्न है: अतः यहाँ घरे हुए सब क्षत्रिय अक्षय गतिको प्राप्त होंगे।' इस प्रकार साक्षात् इन्द्रने यह बात कही और ब्रह्मा, विच्यु तथा शिव आदि देवताओंने इसका समर्थन किया था।

ं वैश्वम्यायनको काते हैं — तदनत्तर, कुरुक्षेत्रका दर्शन और वहाँ बहुत-सा दान करके बलगमती एक दिव्य आक्षमके निकट गये। वहाँ पहुँचकर उन्होंने मुनियोसे पूछा — यह सुन्दर आक्षम किसका है?' तक उन्होंने कहा — 'बलगमती! पहले तो यहाँ भगवान् विच्यु तपस्या कर चुके हैं, फिर अक्षय फल देनेवाले कई यह भी इस आक्षमपर हुए हैं। वाल्यकालसे ही ब्रह्मचर्यका पालन करनेवाली एक सिद्ध ब्राह्मणी भी यहाँ तपस्य कर चुकी है। वह आण्डिल्य मुनिकी पुत्री बी।'

ऋषियोकी बात सुनकर बलमहजीने उन्हें प्रणाम किया और हिमालवके समीप स्थित उस आक्रममें गये। वहाँके उत्तम तीर्थका तथा सरस्वतीके उद्दमभूत स्रोतका दर्शन करके उन्होंने वहाँके राख्य, शीतल एवं पवित्र जलमें इसकी लगायी तथा देवताओं और पितरोका तर्पण करके ब्राह्मणोंको दान दिया। किर एक रात वहाँ निवास करके वे ब्राह्मणोंको दान दिया। किर एक रात वहाँ निवास करके वे ब्राह्मणों और संन्यासियोके साथ पित्रावरूणके पवित्र आक्रमपर गये। वह स्थान यमुनाके ठटपा है। सर्वप्रथम उस स्थानपर आकर इन्द्र, अप्रि तथा अर्थमा बहुत प्रसन्न हुए थे। बलसमत्री यहाँ व्यान-दान करके अधियों और सिद्धोंके साथ बैठकर उत्तम कवाई सुनने लगे।

उसी समय देवर्षि नारदबी दण्ड, कमण्डलु और मनोहर बीजा किये वहाँ जा पहुँचे। उन्हें आते देख बलरामजी



इटकर लड़े हो गये और उनका विधिवत् पूजन करके उनसे कौरवोका समावार पूछने लगे। नारदजीने, जिस प्रकार कौरवोका महासंहार हुआ था, वह सब ज्यो-का-त्यों सुना दिया। तब बलचड़जीने दुःस प्रकट करते हुए कहा— 'तपोधन! उस क्षेत्रकी क्या अवस्था है तथा वहाँ आये हुए राजाओंको क्या दशा हुई है ? यह सब संक्षेपके साथ मैं पहले ही सुन चुका हूँ। अब मुझे वहाँका विस्तृत समाचार जाननेकी उक्कण्ठा हो रही है।'

नारदर्जीने कहा-धीष्मजी तो पहले ही मारे गये। उनके बाद ब्रेणाचार्य, जयहब, कर्ण और उसके पुत्र ची परलोक पहुँच गये । पूरिकवा, शल्य तथा दूसरे महाबसी राजाओंकी भी यही दशा हुई है। ये सब राजा और राजकुमार दुर्घोधनकी विजयके लिये अपने प्राणीको बांस दे चुके हैं। अब जो मरनेसे बसे हैं, उनके नाम सुनिये। दुर्वोधनकी सेनामे कृपाचार्य, कृतवर्मा और अग्रत्वामा—ये ही तीन प्रकार बीर बचे हुए हैं। किंतु जब शल्य मारे गये तो ये भी डरके मारे पलायन कर गये। उस समय दुर्पोधन बहुत दु:सी हुआ और भागकर द्वेपायन सरोक्स्में जा किया । माजासे सरोकरका वानी बॉधकर वह उसके भीतर सो रहा वा, इतनेमें पाण्डवलोग भगवान् श्रीकृष्णके साथ वहाँ जा पहुँचे और उसे कहवाँ बाते सुनाकर कष्ट पहुँचाने लगे । वह भी बलवान् ही ठहरा, इनके ताने क्यों सहता ? हाथमें गदा लेकर उठ पड़ा और भीयसेनसे युद्ध करनेके लिये उनके पास जाकर खड़ा हो गया। अब उन वोनोंमें अयंकर युद्ध क्रिक्नेवाला है, यदि आप भी देखनेको

असुक हों तो शीप्र जाइये, विलम्ब न कीजिये। अपने दोनों शिष्योंका युद्ध देखिये।

वैशास्त्रवन्त्र्यं कहतं हैं—नारद्रजीकी बात सुनकार कलरामजीने अपने साथ आये हुए ब्राह्मणोंकी पूजा करके वन्हें विद्य कर दिया और सेवकोंकी हारका बले जानेकी आज़ा दी। फिर के, जहाँ सरस्क्रीका स्रोत निकत्व हुआ है, उस श्रेष्ठ पर्वतिशिकासे नीचे उत्तरें और तीर्वका महान् फल सुनकर ब्राह्मणोंके समीप उसकी पहिमाका इस प्रकार वर्णन करने लगे—'सरस्क्रीके वटपर निवास करनेमें जो सुख है, जानन्द है, यह जन्यत्र कहाँ निल सकता है ? उसमें जो गुण है, वे और कहाँ हैं ? सरस्क्रीका सेवन करके खर्गाखेकमें पहुँचे हुए मनुष्य उसका सदा ही त्यरण करते रहेंगे। सरस्वती सथ नदियोंने पवित्र है, यह संसारका कल्याण करनेवाली है; सरस्क्रीको पाकर मनुष्य इहलोक और परखेकमें पायोंके लिये होक नहीं करते।'

तदनकार, बार्रबार सरस्वतीकी ओर देखते हुए बलरामजी सुन्दर रबपर सवार हुए और जिल्पोंका युद्ध देखनेके लिये तेज बारसरे बलकर ईपायन सरोवरके तटपर जा पहुँचे।

## बलरामजीकी सलाहसे सबका समन्तपञ्चकमें जाना तथा वहाँ भीम और दुर्थोधनमें गदायुद्धका आरम्भ

वैग्रम्ययनवी कहते हैं—राजा जनमेजय । इस प्रकार होनेवाले उस तुमुल युद्धको बात मुनकर धृतराष्ट्रको बड़ा यु:स हुआ और उन्होंने सङ्घयसे पृक्षा—'सृत । गरायुद्धके समय बलरामजीको उपस्थित देख मेरे पुत्रने भीमसेनके साव किस प्रकार युद्ध किया ?'

सजयने वता—पहाराज ! बलगामजीको वहाँ उपविद्यत देख दुर्योधनको बढ़ी खुशी हुई । राजा युधिहिर तो उन्ने देखते ही सब हो गये और बढ़ी प्रसक्षताके साख उनका पूजन करके बैठनेको आसन दे कुशल-समाचार पूजने लगे । तब बलगामजीने उनसे कहा—'राजन् ! मैंने ऋषियोके मुँहसे सुना है कि कुरुक्षेत्र बढ़ा पवित्र तीर्ज है, वह कर्ग प्रदान करनेवाला है, देखता, ऋषि तबा महात्मा, ब्राह्मण सदा उसका सेवन करते हैं, बढ़ाँ युद्ध करके प्राण त्यागनेवाले मनुष्य निद्यय ही स्वर्गमें इन्नके साथ निवास करेंगे । इसलिये हमलोग यहाँसे स्यन्तपञ्चक क्षेत्रमें बले, वह देवलोकमें प्रजापतिकी उत्तर बेदीके नामसे विख्यात है । वह त्रिमुवनका अत्यन्त पवित्र एवं सनातन तीर्थ है, वहाँ युद्ध

करनेसे जिसको युख् होगी, वह अवदय ही स्वर्गलोकपे जावगा।'

'बहुत अच्छा' कहकर सुधिष्ठिरने बलरामजीकी आहा लॉकार को और वे समन्तपञ्चक क्षेत्रकी ओर बल दिये। एक दुर्योधन भी हालमें बहुत बड़ी गदा ले पाण्ड्रबोंके साथ पैदल ही बला। उस समय सङ्खानाद होने लगा, घेरियां बज उटी और चुरवीरोंके सिंहनादसे सम्पूर्ण दिसाएँ भर गयाँ। उत्पन्नाद वे सन लोग कुरुक्षेत्रकी सीमाये आये, फिर पश्चिमकी और आगे बड़कर सरस्वतीके दक्षिण किनारेपर स्थित एक उत्तम तीर्वसे पहुँचे। वहीं स्थान उन्हें मुद्धके लिये पसंद आया।

कित को भीमसेन कवच पहनकर हाथमें बड़ी नोकवाली गढ़ा ले युद्धके लिये तैयार हो गये। दुवॉधन भी सिरपर टोप लगाये सोनेका कवच बॉबे भीमके सामने इट गया। फिर देनों भाई कोथमें भरकर एक-दूसरेको देखने लगे। दुवॉधनकी आँखें लाल हो रही थीं। उसने भीमसेनकी ओर देखकर अपनी गढ़ा सैमाली और उन्हें ललकारा। भीमने भी गदा कैंबी करके दुर्वोधनको तलकारा। दोनों ही स्रोधमें धरे थे। दोनोंकी गदाएँ क्यरको ठठी थीं और दोनों ही भवंकर



पराक्रम दिसानेवाले थे। उस समय से राम-रावण और बालि-सुप्रीवर्क समान जान पड़ते थे।

तदननार, युगोधनने केकप, सृक्षय और पाळालों तथा श्रीकृष्ण, बारुराम एवं अपने भाइयोंके साथ साढ़े हुए पुधिष्ठिरसे कहा—'मेरा भीमसेनके साथ तो मुद्ध ठहरा हुआ है, उसको आप सब लोग पास ही बैठकर देखिये।' दुर्योधनकी इस रायको सबने पसंद किया। फिर सब लोग बैठ गये। बारों और राजाओंकी मण्डली बैठी और बीचमें भगतान् बलरामजी विराजमान हुए; क्योंकि सब लोग उनका सम्मान करते थें।

वैदान्ययनमें कहते हैं—यह प्रसंग सुनकर वृदराहुको बढ़ा दु:स हुआ, उन्होंने सञ्चयसे कहा—'सूत! विसका परिणाम इतना दु:सद होता है, उस मानव-जन्मको विकार है! मेरा पुत्र न्यारह असीहिणों सेनाका मालिक था, उसने सब राजाओंपर हुवम चलाया, सारी पृथ्वीका अकेले उपयोग किया, किंतु अन्तमें यह हालत हुई कि गदा हाबमें लेकर उसे पैदल ही युद्धमें जाना पड़ा! इसे प्रारम्थके सिन्धा और क्या कहा जा सकता है?'

सञ्जयने कहा—महाराज ! आपके पुत्रने मेथके समान गर्जना करके जब भीमको युद्धके लिये ललकारा, उस समय अनेकों भयंकर उत्पात होने लगे। बिजलीको गड़गड़ाइटके साब आँधी चलने लगी। यूलकी वर्षा शुरू हो गयी और चारों दिशाओं ने अधेकार छा गया। आकाशसे सैकड़ों बल्काएँ टूट-टूटकर गिरने लगीं। बिना अमावस्थाके हो सूर्यपर प्रहण लग गया। वृक्षों तथा वनोंके साब धरती डोलने लगी। पर्वतोंके शिखर टूट-टूटकर जमीनपर पड़ने लगे। कुलेंके पानोंने बाद आ गयी। किसीका शरीर नहीं दिखायी देता तो भी देहचारीकी-सी आवाजें सुनायी पड़ती थीं।

इन सब अवशक्तिको देखकर भीमसेनने बर्मराज पुथितिरमें कहा—'भैया! आपके हदयमें जो काँटा कलकता खता है, उसे आज निकाल फेक्ट्रेगा। इस पापीको गदासे मारकर इसके शरीरके टुकड़े-टुकड़े कर डाल्रेगा। अब यह पुनः हल्लिनापुरमें नहीं प्रवेश करने पायेगा। इस दुष्टने मेरे विक्रीनेपर साँप छोड़ा, पोजनमें विष मिलाया, प्रमाणकोटियें ले बाकर मुझे पानीमें गिरवाया, लाझायवनमें जलानेका प्रयक्त किया, सप्यामें हैंसी उद्घापी, हमलोगोंका सर्वत्व छीना तथा इसीके कारण हमें बनवास एवं अज्ञातवासका कष्ट्र घोगना पड़ा। आज सबका बदला चुकाकर में उन दुःलोसे खुटकारा या जाउँगा। इसे मारकर अपने आसाका माण सुकाउँगा। इस दुहकी आयु पूरी हो गयी है। अब इसे माला-पिताका दर्शन थी नहीं मिलेगा। आज यह बुलकालंक अपने राज्य, लक्ष्मी तथा प्राणीसे हात्र घोकर सदाके लिये व्योनपर सो जायगा।'

यह कहकर महापराक्रमी भीमसेन गरा ले मुद्धके लिये इट गये और दुर्वोधनको पुकारने लगे। दुर्वोधनने भी गरा कैली की, यह देल भीमसेन पुनः क्रोधमें भरकर बोले—'दुर्वोधन । कारणावतमें राजा मृतराष्ट्रने और तुने जो पाप किये थे, उन्हें आज पाद कर ले। तुने भरी सभामें रक्षकला ग्रैपद्मेको जो हेला पहुँचाया, जूएके समय तुने और राजुनिने मिलकर जो राजा युधिष्ठिरके साथ वज्जना की—उन सबका बदला खुकाऊँगा। खुशीकी बात है कि आज तु सामने दिखायी दे रहा है। तेरे ही कारण पितामह भीषा, आचार्य ग्रेण, कर्ण तथा ग्राच्य-जैसे घीर मारे गये। तेरे भाई तथा और भी बहुत-से सक्षिय यमलोक पहुँच गये। सबसे पहले बेरकी आग लगानेवाला ग्राजुनि और ग्रैपद्मेको दुःख देनेवाला प्रातिकामी भी खल बसा, अय तु ही रह गया है, इसल्ये तुझे भी इस गदासे मौतके घाट उतासँगा—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है।'

राजन् ! भीमसेनने ये बातें बड़े जोरसे कही थीं, इन्हें सुनका आपके पुत्रने बेथड़क जवाब दिया—'बुकोदर ! इतनी होसी बचारनेसे क्या होगा ? बुगबाम तबाई कर, आज तेरा युद्धका सारा होसला मिटाये देता हूँ। दुर्वोचनको तू दूसरे साधारण लोगोंके समान मत समझ, यह तेरे-जैसे किसी भी मनुष्यकी धमकीसे नहीं हरता। मैं तो इसे सौभाग्य समझता हूँ, मेरे मनमें बहुत दिनोंसे वह इच्छा थी कि तेरे साथ गदायुद्ध होता, सो आज देवताओंने उसे पूर्ण कर दिया। अथ बहुत बड़कड़ानेसे कोई लाभ नहीं है, पराक्रमके हारा अपनी वाणीको सत्य करके दिला; विलम्ब न कर।

दुर्पोधनकी बात सुनकर सबने उसकी प्रशंका की और | उठाकर आपसमें युद्ध करने लगे ।

पीमसेन गदा उठाकर बड़े बेगसे उसकी ओर वाँड़े। दुर्वोधनने पी गर्जना करते हुए आगे बढ़कर उनका सामना किया। फिर दोनों दो साँड़ोको ठछ एक-दूसरेसे पिड़ गये। प्रहार-पर-प्रहार होने लगा। उस समय गदाकी चोट पड़नेपर बज़पातके समान अपंकर आवाज होती थी। दोनों खूनसे नहा उठे। उनके रक्तरांक्रत वागिर खिले हुए डाकके पूसों-नैसे दिखायों देने लगे। लड़ते-लड़ते दोनों ही शक गये, फिर दोनोंने घड़ीमर विज्ञाम किया। इसके बाद दोनों ही अपनी-अपनी गदाएँ उठाकर उत्तपसारों यह करने लगे।

## भीम और दुर्वोधनका भयंकर गदायुद्ध

सक्षम कहते हैं—यहाराज ! उन रोनों माइयोपें कब पून: पिईत हुई तो रोनों-हो-रोनोंक पूकनेका अवसर देखते हुए पैतरे बदलने लगे । रोनोंकी गदाएँ यसद्य्व और कड़के समान भयंकर दिलायी देती थीं । भीमसेन कब अपनी गदाको मुमाकर प्रहार करते, उस समय उसकी भयंकर आयाज एक मुख्तंतक गूँजती रहती थीं । यह देखकर दुर्योधनको कड़ विसमय होता था । नाना प्रकारके पैतरे दिलाकर थारों और स्कार लगाते हुए भीमसेनकी उस समय अपूर्व शोधा हो रही थीं ।

योगों एक-दूसरीसे धिड्कर अपनी-अपनी बचाकका
प्रवल करते थे। तरह-तरहके पैतरे बदलना, सकर देना,
शतुपर प्रदार करना, उसके प्रहारको बचाना या रोकना तथा
आगे बहकर पीछे हटना, वेगसे शतुपर थावा करना, उसके
प्रवलको निष्कल कर देना, सावधानीपूर्वक एक स्वान्यर
लड़ा होना, सामने आते ही शतुसे युद्ध छेड़ना, प्रहारके लिये
सारों ओर यूपना, शतुको यूपनेसे रोकना, नीचेसे कुटकर
शतुका वार बचाना, तिरही गतिसे उठलकर प्रहारसे बचना,
पास जाकर और दूर हटकर शतुके क्यर प्रहार
करना—इत्वाद बचुत-सी कियाएँ दिखाते हुए दोनों लड़ छे
थे। दोनों ही प्रहार करते हुए एक-दूसरेको चकमा देनेकी
कोशिश करते थे। युद्धका खेल दिखाते हुए सहसा
गदाओंकी चोट कर बैठते थे। इस प्रकार उनमें इन्द्र और
वृत्रासुरकी भाँति भयंकर युद्ध बल रहा था। दोनों ही
अपने-अपने मण्डलमें खड़े थे। दार्च मण्डलमें दुर्वोधन था

और वायेमे धीयसेन। उस समय दुर्घोधनने भीससेनकी प्रसत्तोमें गदा मारी, परंतु भीमसेनने उसके प्रहारको कुछ भी न गिनकर यमदब्बके समान भयंकर गदा धुमापी और उसे दुर्घोधनपर दे मारा। यह देख दुर्घोधनने भी अपनी भयंकर गदा उठाकर पुनः धीमसेनपर प्रहार किया। गदा प्रहार करते समय बढ़े जोरका चन्द्र होता और आगकी विनगारियाँ चूटने लगती थी।

हुजांधन थी अपने युद्ध-कौशलका परिचय केता हुआ पीपसेनसे अधिक शोधा पाने लगा। पीपसेन भी बड़े बंगसे गद्य पुमाने लगे। इतनेहीये आपका पुत्र दुवांधन युद्धके कई पैतरे दिखाला हुआ धीमपर दूर पद्म। पीमने भी कोधमें भरकर उसकी गदापर ही आपात किया। दोनों गदाओंके टकरानेसे घषानक आवस्त्र हुई, बिनगारियाँ छुटने लगीं। पीमसेनने बड़े वेगसे गदा प्रोड़ी बी, यह ज्यों ही नीचे गिरी, वहाँकी धरती कौप उठा। यह देख दुवांधनने पीमसेनके मस्तकपर गदाका प्रहार किया किन्तु भीमसेन तनिक भी सम्रतये नहीं—यह एक अद्मुत बात सी।

तत्पक्षात् धीमसेनने भी आपके पुत्रपर अपनी बड़ी भारी गदा बलावी, किंतु दुवाँधन फुर्तीसे इधर-उधर होकर उस प्रहारको क्या गया। इससे त्येगोंको बड़ा आश्चर्य हुआ। अब उसने धीमसेनकी छातीपर गदा पारी, उसकी बोटसे भीमको पूर्वा आ गयी और एक क्षणतक उन्हें अपने कर्तव्यका जानक न रहा। किंतु बोड़ी ही देरमें उन्होंने अपनेको



सैमाल लिया और हुपोंचनकी यसलीमें बड़े जोरसे गदा मारी। उस प्रहारसे व्याकुल हो आयका पुत्र जमीनपर मुद्रने देककर बैठ गया। उसे इस अवल्यामें देलकर सुक्रयोंने हर्षव्यति की। तब हुपोंचन क्रोधसे उल उठा और महान् सर्पकी भाति पुंच्चारें भरने लगा। उसने भीमसेनकी और इस तरह देला, मानो उन्हें पदम कर हालेगा। उनकी सोपड़ी कुवल हालनेके लिये वह हाक्यें गदा रिच्ये उनकी ओर शैदा। यास पहुँचकर उसने धीयके लत्सदपर गदाका आधात किया। किनु भीम पर्याटके समान अविवास भावसे लड़े रहे, इस प्रहारका उनपर कोई असर नहीं हुआ।

तदनत्तर, उन्होंने भी दुर्योधनके क्रयर अपनी लोहमधी
गदाका प्रहार किया। उसकी चोटसे आपके पुत्रकी नस-नस
हीली हो गयी। वह काँपता हुआ पृथ्वीपर जा पड़ा। यह देल
पाण्ड्रव हर्षमें भरकर सिंहनाद करने लगे। कुछ हो देरमें जब
दुर्योधनको होश हुआ तो वह व्यल्कत सब्हा हो गया और
एक सुशिक्षित थोद्धाकी भाँति रणभूमिमें विकारने लगा।
धूमते-यूमते मौका पाकर उसने सामने लड़े हुए भीमसेनको
गदासे मारा। उसकी चोट लाकर उनका सारा शरीर शिक्षत हो गया और वे घरती चूमने लगे। भीमको गिराकर दुर्योधन
दहाइने लगा। उसकी गदाके आधातसे भीमके कथनके विवाहे उद् गये वे। उनकी ऐसी अवस्ता देख पाण्डवीको बढ़ा भय हुआ। किंतु एक ही मुहूर्तमें भीमकी बेतना पुनः लौट आयी। उन्होंने खुनसे भीगे हुए अपने मुखको पोछा और वैर्ष वारण करके आँखें खोली। फिर बलपूर्वक अयनेको सैमालकर वे खड़े हो गये।

ञ्न योनोकं युद्धको बहुता देख अर्जुनने भगवान् क्रीकृष्णमे कहा—'वनार्दन । इन योनो योगोमें आप क्रिसको बहु मानते हैं; क्रिसमें कीन-सा गुण अधिक है ? यह मुझे क्राइये।' भगवान् बोले—'शिक्षा तो इन योनोको एक-सी निली है, किंतु भीमसेन बलमें अधिक हैं और अध्यास तथा प्रयक्तये दुर्योधन बहुा-खड़ा है। यदि भीमसेन धर्मपूर्वक युद्ध करेंगे तो नहीं जीत सकते; इन्होंने जूएके समय यह प्रतिक्षा की है कि 'मैं युद्धमें गढ़ा मारकर दुर्योधनकी जीवें तोड़ इालुंगा।' आज ये उस प्रतिक्राका



पालन करें। अर्जुन ! मैं फिर भी यह कहे बिना नहीं रह सकता कि धर्मराजके कारण इसलोगोपर पुनः भय आ पहुँचा है। बहुत प्रयास करके भीष्म आदि कौरव-वीरोंको पारकर हमें विजय और यसकी प्राप्ति हुई थी, किंतु पुणिष्ठिएने उस विजयको फिरसे संदेहमें हाल दिया है। एककी ही हार-जीतसे सबकी हार-जीतकी दार्त लगाकर इन्होंने जो इस भयंकर युद्धको जूएका दाँव बना हाला, यह इनकी बड़ी भारी मूर्खता है। दुर्योधन युद्धकी कला जानता है, वीर है और पढ़ें, उनके स एक निश्चपपर डटा हुआ है। इस विक्यमें सुकाचार्यका कहा मारी गयी है हुआ एक श्लोक सुननेमें आता है, जिसमें नीतिका तन्त्र भरा मिलनेकी के है, मैं असका भावार्थ तुन्हें सुना रहा हूँ— 'युद्धमें मरनेसे क्ले जाना चाहता हुए शहु यदि प्राण बवानेके लिये भाग जायें और फिर युद्धके ऐसे हताश लिये लीटें तो उनसे डरते रहना चाहिये; क्योंकि वे एक निश्चपपर पहुँचे हुए होते हैं। (उस समय वे मृत्युसे भी नहीं इरते) जो जीवनकी आशा छोड़कर साहस्त्यूर्वक युद्धमें कृद

पहें, उनके सामने इन्द्र भी नहीं टहर सकते। ' दुर्थोधनकी सेना मारी गयी बी, वह परास्त हो गया था और अब राज्य मिलनेकी आझा न होनेके कारण वह दनमें चला जाना बाहता था, इसीलिये भागकर पोखरेमें हिया था। ऐसे हताश अनुको कौन बुद्धिमान् इन्द्र युद्धके लिये आमन्तित करेगा ? अब तो मुझे यह भी संदेह होने लगा है कि 'कहीं दुर्योधन हमलोगोंके जीते हुए राज्यको फिर न इविया ले।'

## भीमके प्रहारसे दुर्योधनकी जंघाओंका टूटना, भीमद्वारा दुर्योधनका तिरस्कार और युधिष्ठिरका विलाप

संजय करते हैं—अगवान् बीकृत्याकी यह बात सुनकर अर्जून भीमसेनके देखते-देखते अपनी बावों जंघा ठाँकने लगे। भीमने उनका संकेत समझ लिया। फिर वे गद्य लिये अनेकों प्रकारके पैतरे कदलते हुए रणाभूमिमें विकारने लगे। उस समय शहुको खक्तमा देनेके लिये ते दाये-वायें तथा वक्तगतिमें घूम रहे थे। इसी तरह आपका पुत्र भी भीमको मार डालनेकी इच्छासे बड़ी पुर्विक साथ तरह-तरहकी बाले दिखा रहा था। दोनों ही चन्द्रन और अगरसे वर्षित हुई अपनी भवंकर गदाएँ सुमाते हुए आपसके वैरका अन्त कर डालना बाहते थे। जब उनकी गदाएँ टकराती तो आगकी लपटे निकलने लगती थीं। और उनसे वज्रपातके समान भवंकर आवाज होती थीं। लड़ते-लड़ते जब यक बाते तो दोनों ही घड़ीमर विश्राम करते और फिर गदा उठाकर एक-दूसरेसे भिड़ जाते थे।

गवाके घर्षका प्रहारसे दोनोंके शरीर कर्तर हो रहे थे, दोनों ही खूनमें लखपण थे। उन्हें देखकर ऐसा जान पड़ता या मानो हिमालपपर हाकके ये वृक्ष पूले हुए हो। अर्जुनने भीमको जो इदारा किया, उसे दुर्योधन भी कुछ-कुछ समझ गया था; इसलिये वह सहसा उनके पाससे दूर हट गया। जब वह निकट था, उसी समय भीमने बड़े बेगसे उसपर गदा चलायी; किंतु वह अपने स्थानसे एकाएक हट गया, इसलिये गदा उसे न लगकर कमीनपर जा पड़ी। इस प्रकार उनके प्रहारको बचाकर दुर्योधनने भीमपर सर्व गदाका वार किया। भीमसेनको गहरी खोट लगी। उनके शरीरसे खुनकी थारा बह चली और वे मूर्जिंत-से हो गये। किंतु दुर्योधनको उनकी मूर्जिका पता न चला; क्योंकि भीम अत्यन्त बेहना सहकर भी अपने शरीरको सेभाले हुए थे। दुर्योधनने यहां समझा कि अब भीमसेन प्रहार करेंगे, इसीलिये उसने उनके ऊपर पुनः प्रहार नहीं किया, यह अपने बचावकी फिक्रमें पढ़ गया।

बोड़ी ही देरमें जब धीमसेन पूरी तरह सैंघल गये तो उन्होंने दुर्घोधनपर बढ़े बेंगसे आक्रमण किया। उन्हें क्रयेधमें घरकर आते देख दुर्घोधनने पुनः उनके प्रहारको व्यर्थ करनेका विचार किया और अवस्थान नामक दाँव खेल धीमको घोड़ोमें डालनेके लिये ऊपर उठल जाना चाहा। धीमसेन उसका मनोधाय ताड़ गये थे; इसलिये सिहके समान गर्जना करके उसके ऊपर सूट पड़े। अब वह कुदना ही चाहता वा कि धीमने उसकी जीयोपर बड़े वंगसे गदा मारी। उस वज-सरीकी यदाने आपके पुत्रकी दोनों जीये तोड़ डालीं और वड़ आर्तनाद करता हुआ जमीनपर गिर पड़ा।

बो एक दिन सम्पूर्ण राजाओंका राजा था, उस वीरवर दुर्वोधनके निरते ही बड़े जोरकी आँधी चली, बिजली काँधने लगी। धूरकी वर्ष शुरू हो गयी तथा वृक्षों और पर्वतांस्त्रीत सारी पृथ्वी काँप उठी। घूरुके साथ रक्तकी भी वर्षा होने लगी। आकारामें यक्षों, राक्षसों तथा पिशाखोंका कोल्हाल सुनायी देने लगा। बहुत-से हाब-पैरोवाले भयंकर कवन्य नावने लगे। कुओं और तालाबोंने खून उफनाने लगा। नदियाँ अपने ब्ल्यमकों ओर बहुने लगी। क्रियोंने पुरुषोंका और पुरुषोंमें क्षियोंका-सा भाव आ गया। इस तरह नाना क्रकारके अद्भुत जन्मत दिलावी देने लगे। देवता, गन्धर्व, अपसराएँ, सिद्ध तथा चारण लोग आपके दोनों पुत्रोंके अद्भुत संत्रामको वर्षा करते हुए वहाँसे आये थे वहीं बले गये।

मूर्ख्यांका पता न चला; क्योंकि भीम अत्यन्त बेट्ना सहकर सङ्गण कहते हैं—महाराज ! आपके पुत्रको इस प्रकार भी अपने प्रतिरको सैभाले हुए थे। दुर्योधनने यही समझा कि । भूमिपर पड़ा देख पाण्डवों तथा सोमकोंको बड़ी प्रसन्नता हुई। तदनन्तर, प्रतापी भीमसेन दुर्वोधनके पास जाकर बोले— 'अरे मूर्ख ! पहले भरी सभामें तूने जो एकवसा द्रौपदीकी हैसी उड़ायी थी और इमलोगोंको बैल कहकर अपमानित किया था, उस उपहासका फल आब भोग ले।' यो कहकर उन्होंने बावें पैरसे दुर्वोधनके मुकुटको दुकरा दिया और उसके सिरको भी पैरसे दबाकर रगड़ डाला। इसके बाद जो कुछ कहा, वह भी सुनिये—'हमलोगोंने प्रजुओंको क्वानेके लिये छल-कपटसे काम नहीं लिया, आगमें जलानेकी कोशिश नहीं की, न जुआ लेला, न और कोई धोला-धड़ी की; केवल अपने बाहुबलके भरोसे दुश्मनोंको पछाड़ा है।'

ऐसा कहकर भीमसेन कुछ हैंसे; किर युधिष्ठिर, श्रीकृष्ण, अर्जुन, नकुल, सहदेव तका सुक्रपवीरोसे धीर-धीर बोले—'आपलोग देखते हैं न ? जो रक्क्का-अक्स्यामें ग्रीपदीको सभाके भीतर प्रसीट लाग्ये थे और जिल्होंने उसे नेगी करनेका प्रयत्न किया था, वे वृतराष्ट्रके सभी पुत्र पाण्डवीके हाबसे मारे गये। यह हुपदकुमारीकी तपस्थका पाल है। जिल्होंने हमें तैलहीन तिलके समान सार्वीन एवं नर्पुसक कहा था, उन सबको सेवको तथा सम्बन्धियोसहित यौतके घाट उतार दिया गया।'

इसके बाद भीमने दुर्वोधनके कंधेपर रखी हुई गदा ले ली और उसे कपटी कहकर पुन: उसके मसाकको अपने बापें पैरसे दबाया। किंतु उनके इस कर्तायको धर्माचा सोमकोने पसंद नहीं किया। उस समय धर्मराज चुधिश्चिरने भी उनसे कहा-'भैया भीम । तुमने अपने बैरका बदला से लिया, तुष्हारी प्रतिज्ञा भी पूरी हो गयी; अब तो सान्त हो जाओ। तुर्वीधनके मस्तकको पैरसे न दुकराओ, धर्मका अल्डाहन न करी । एक दिन यह ग्यारह अझौहिणी सेनाका खामी द्या, कौरवोंका राजा था और अपना कुटुव्बी रहा है: अत: पैरसे इसका स्पर्श नहीं करना चातिये। इसके भाई और मन्त्री मारे गये, सेना भी नष्ट हो गयी और खर्च भी युद्धमें मारा गया; अतः यह सब प्रकारसे शोखनीय है, दपाका पात्र है, इसकी हैंसी नहीं उड़ानी चाहिये। सोबो तो, इसकी संताने नष्ट हो गर्यी; अब इसे पिण्ड देनेवाला भी कोई न रहा । इसके सिवा अपना भाई ही तो है, क्या इसके साथ यह कर्ताव उचित था ? इसे पैरोंसे दुकराकर तुमने न्याय नहीं किया है। भीमसेन ! तुन्हें तो लोग धार्मिक बताते हैं, फिर तुप क्यों राजांका अपमान करते हो ?"

भीमसेनसे ऐसा कहकर युधिष्ठिर दुर्धोधनके निकट गर्धे

और बहुत दुःख प्रकट करते हुए गद्गद कण्डसे



कोले—'तात ! तुम इमलोगोपर कोध न करना, अपने लिये भी शोक न करना; क्योंकि सब प्राणियोंको अपने पूर्वजन्ममें किये हुए कर्नोंका ही भयंकर परिणाम भोगना पहता है। तुमने अपने ही अपराधसे इतना बड़ा संकट मोल लिया है। लोध, मद, और मुखंताक कारण पित्रों, माइयों, चाचाओं, पुत्रों तका पौत्रोंको मस्वाकर अन्तमें तुम स्वयं भी मौतके मुलमें जा पड़े। तुम्हारे ही अपराधसे हमें तुम्हारे महारशी भाइयों तथा अन्य कुटम्बिपोका वब करना पड़ा है। वास्तवमें प्रारब्धको कोई टास नहीं सकता। भैया। तुन्हें अपने आत्माके कल्याणके विषयमें जोक नहीं करना चाहिये; तुम्हारी मृत्यु इतनी उत्तम हुई है, जिसको दूसरे लोग इच्छा करते हैं। इस समय तो हम ही लोग सब तरहसे शोकके योग्य हो गये; क्योंकि अब हमें अपने प्यारे क्युओंके वियोगमें बड़े दु:सके साब जीवन जिताना होगा । जब भाइयों, पुत्रों और पीत्रोंकी विचवा कियाँ शोकमें डूबी हुई हमारे सामने आयेगी, उस समय इम कैसे उनकी ओर देख सकेंगे ? राजन् ! तुमने तो अकेले सर्गकी राह ती है, निश्चय ही तुन्हें स्वर्गमें स्थान मिलेगा।'

यह कहकर बर्मपुत्र युधिष्ठिर शोकसे आतुर हो गये और लंबी-लंबी सीसें भरते हुए देशक विलाप करते रहे ।

# क्रोधमें भरे हुए बलरामको श्रीकृष्णका समझाना और युधिष्ठिरके साथ श्रीकृष्णकी तथा भीमसेनकी बातचीत

पृतराष्ट्रने पूछा—सञ्चय ! जब राजा दुवाँधन अधर्मपूर्वक मारा गया, उस समय बताभद्रजीने क्या कहा ? वे तो गवासुद्धके विशेषश हैं, यह अन्याय देखकर सूप न खे होंगे; अतः उन्होंने यदि कुछ किया हो तो बताओ ।

संख्यने कडा—महाराज ! भीनसेनने आपके पुत्रकी जीवोमें प्रहार किया—यह देख महत्वली बलरानजीको बड़ा क्रोंच हुआ। उन्होंने सब राजाओंके बीच अपना हाय उपर उठाकर भर्मकर आतंनाद करते हुए कहा—"भीमसेन ! तुन्हें विकार है ! विकार है !! बड़े अपसोसको बात है कि इस युद्धमें भी नामिसे नीचेके अडूमें गदाका प्रहार किया गया। आज भीमने जैसा अन्याय किया है, यह गदावुद्धमें पहले कभी नहीं देखा गया। शासने यह निर्णय कर दिया है कि 'गहाबुद्धमें नाभिसे नीचे नहीं प्रहार करना वाहिये।' किन्तु यह तो मूर्ज है, शासको किलकुन नहीं बज्जा, इसीलिये मनमाना वर्ताव करता है।"

इसके बाद उन्होंने दुवाँचनकी ओर दृष्टिपात किया, उसकी दशा पेल उनकी औरतें क्रोबसे लाल हो गयी; वे किर कहने लगे—'कृषा । दुवाँचन घेरे समान बलबान् हैं,



इसकी समानता करनेवाला कोई योद्धा नहीं है। आज अन्याय करके केवल दुर्वोधन ही नहीं गिराया गया है, पेरा भी अपनान किया गया है। शरणागतकी दुर्बलता देखकर **शारण देनेवालेका तिरस्कार किया जा रहा है।' यह कहकर वे** अपना इल जगरको उठाये थाँमसेनको ओर दोड़े। यह देख श्रीकृष्णने वड़ी विनती और बड़े प्रपत्नके साथ अपनी दोनों भुवाओंसे बलरामबीको पकड़ लिया और उन्हें शाल करते हुए कहा-"भैया ! अपनी उन्नति छः प्रकारकी होती है-अपनी वृद्धि और शामुकी हानि, अपने मित्रकी वृद्धि और शतुके निजकी हानि तथा अपने निजके निजकी वृद्धि और शतुके निक्रके निक्रकी हानि । अपने या निक्रको जब विपरीत दज्ञा आ घेरती है, तो मनमें ग्लानि होती है ही। आप जानते 🖁 पाष्ट्रम हमलोगोंके स्थापाधिक मित्र 🖁; ये विशुद्ध पुरुवार्वका मरोसा रक्तनेवाले हैं, बुआके लड़के होनेके कारण हर तरहसे अपने हैं। शाहुओंने कपटपूर्ण बर्तास करके पहले इन्हें बहुत कह पहुँचाया है। सभायवनये भीयने यह प्रतिज्ञा की बी कि 'मैं अपनी गदासे दुर्पोयनकी जाँचे तोड़ कर्तृगा।' प्रतिहा-पालन क्षत्रियके लिये धर्म है और धीमने अरीका वालन किया है। पहाँचें मैत्रेयने भी दुर्थोधनको यह शाप विया वा कि 'भीम अपनी गदासे तेरी जींधे तोड़ डालेगा ।' इस प्रकार यही होनहार बी, मैं भीमका इसमें कोई दोव नहीं देखता । इसलिये आप अपना क्रोध शान्त कीजिये । बुआ और बहनके नाते पाष्प्रकोंके साथ इपलोगोंका पीन सम्बन्ध भी है; मित्र तो ये हैं ही। अतः इनकी उन्नतिमें ही हमलोगोंकी भी डबति है। इसलिये आप क्रोध न कीतिये।"

श्रीकृष्णकी बात सुनकर बर्मको जाननेवाले बलदेवजीने कहा— 'सत्पुरुवोने धर्मका अब्हो तरह आवरण किया है, किंतु वह अर्थ और काम—इन हो बल्दुओंसे संकृषित हो जाता है। अत्यन्त लोभीका अर्थ और अधिक आसक्ति रखनेवालेका काम—ये डोनों ही धर्मको हानि पहुँचाते हैं। जो मनुष्य कामसे धर्म और अर्थको, अर्थसे धर्म और कामको तथा धर्मसे काम और अर्थको हानि न पहुँचाकर धर्म, अर्थ तथा काम—इन तीनोंका सेवन करता है, वहीं अत्यन्त सुलका भागी होता है। धीमसेनने तो धर्मको हानि पहुँचाकर इन सबको विकृत कर हाला है।

अकुन्नने कहा—भैवा ! संसारके सब स्त्रेग आपको

क्रोधरहित और धर्मात्मा समझते हैं; इसलिये शान्त हो जाइये, क्रोध न कीविये। समझ लीजिये कि कलयुग आ गया। भीमकी प्रतिज्ञाको भी भुला न दीजिये। पाण्यकोंको वैर और प्रतिज्ञाके ऋगसे मुक्त होने दीजिये।

सक्षयं कहते हैं—श्रीकृष्णकों बात सुनकर बलदेकतीकों बहुत संतोष नहीं हुआ, उन्होंने राजाओंकी समामें फिरसे कहा—'धर्माला राजा दुर्धोंधनकों अधर्मपूर्वक मारनेके कारण भीमसेन संसारमें कपटपूर्ण युद्ध करनेकाता कहा जायगा। दुर्घोधन सरलतासे युद्ध कर रहा था, उस अवस्थाये वह मारा गया है; अतः वह सनातन सद्गातिको प्राप्त करेगा।' यह कहकर रोहिणीनन्दन बलरामजो हारकाकों ओर चल दिये। उनके बले जानेसे पासाल, वृष्णि तथा पान्यव वीर उद्यास हो गये। युधिहर भी बहुत दुःशी थे, थे नीचे पुढ़ किये कितामें मार हो रहे थे। उस समय भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'धर्मराज ! आप चुप होकर अधर्मका अनुमोदन वर्षों कर रहे हैं ? दुर्घोधनके मार्च और सहायक मर चुके हैं, बेचार बेहोश होकर गिरा हुआ है; ऐसी दशामें भीम इसके मरतककों पैरोसे दुकरा रहे हैं और आप धर्मक होकर चुपचाप तमाशा देखते हैं! क्यों ऐसा हो रहा है ?'

वृधिष्ठिरने कहा—कृष्ण ! भीमसेनने क्रोधमें भरकर जो इसके मलकको पैरोसे दुकरावा है, यह मुझे भी अच्छा नहीं लगा है। अपने कुलका संहार हो जानेसे मैं जुड़ा नहीं (। किंतु क्या करूँ ? धृतराष्ट्रके पुत्रोंने सदा ही हमें अपने कपट-जालका क्षिकार बनाया, कटु क्वन सुनाये और बनवास दिया; भीमसेनके हदयमें इन सब बातोंके लिये बड़ा दु:ल बा, वही सोचकर मैंने उनके इस कामकी उपेक्षा की है।

पर्मराजके ऐसा कहनेपर श्रीकृष्णने यहे कप्टसे कहा—'अका, ऐसा ही सही।' राजन्! आपके पुत्रको मारकर भीमसेन कहुत प्रसन्न हुए थे। उन्होंने युधिष्ठिरके सामने कहे हो हाय जोड़कर प्रणाम किया और विजयोक्तकसके साथ कहा— 'महाराज! आज यह सम्पूर्ण पृथ्वी आपको हो गयी। इसके कटि हुर हुए और यह मानुक्रमधी हो गयी। अब आप अपने धर्मका पालन करते हुए इसका शासन कीजिये। कपटसे प्रेम करनेवाले जिस मनुष्यने कपट करके ही बैरको नींच डाली थी, यह मारा जाकर पृथ्वीया पढ़ा हुआ है। जिन्होंने आपसे कटु यसन कहे थे थे दु:शासन, कर्ण तथा शकुनि भी नष्ट हो गये। अब सारा राज्य आपका है।'

वृधिक्षाने कहा—सौधान्यकी बात है कि राजा दुर्थोधन यारा नवा और आपसके वैरका अन्त हो गया। श्रीकृष्णकी सलाहके अनुसार चलकर हमने पृथ्वीपर विजय पायी। अध्या हुआ कि तुम माताके खाणसे तथाण हो गये और अपना होय भी तुमने शाना कर लिया। शतु गरा और तुन्हारी किजय हुई, यह कितने आनन्दकी बात है।

## पाण्डवाँका दुर्योधनके शिविरमें आकर उसपर अधिकार करना, अर्जुनके रथका दाह

भृतराष्ट्रने पूज-सञ्जय ! दुर्योधनको भीमसेनके द्वारा मारा गया देश पाण्डयों और सुक्रयोंने क्या किया ?

सक्रयने कहा—पहाराज ! आपके पुत्रके मारे जानेपर श्रीकृष्णसहित पांच्यको, पाञ्चालो तथा सृक्षयोको बढ़ी प्रसन्नता हुई । वे अपने वृपट्टे क्याल-क्यालकर सिंहनाद करने लगे । किसीने धनुष टेकारा तो कोई इन्ह्रा बजाने लगा । किसी-किसीने विवास पीठना शुरू किया । बहुनेरे तो हैसने और खेलने लगे । कुछ लोग भीमसेनसे बारंबार यो कहने लगे—'दुर्वोधनने गवायुद्धमें बढ़ा परिक्रम किया वा, उसको मारकर आपने बहुत बड़ा पराक्रम कर दिलावा ! घट्टा, नाना प्रकारके पैतरे बदलते और सब तरहको मण्डलकार गतियोसे बलते हुए शुरुवीर दुर्वोधनको भीमसेनके सिवा दूसरा कौन मार सकता था ? भीम ! आपने शहुओको परास्त करके दुर्वोधनका वस्न करनेके कारण इस पृथ्वीपर अपना महान् यश फैलाया है । यह बड़े सौधान्यकी बात है ।'

इस प्रकार वहाँ-तहाँ कुछ कादमी इकट्ठे होकर पीमसेनकी प्रदांसा कर रहे थे। पाळाल और पाण्डब भी प्रसत्र होकर उनके सम्बन्धमें अलीकिक बातें सुना रहे थे। उस समय भगवान् बॉक्क्जने कहा—'राजाओ ! मरे हुए एड्को अपनी कठोर बातोंसे फिर मारना उक्ति नहीं है। यह पापी तो उसी समय मर खुका था, जब रुजाको तिलाजति दे लोभमें फैसा और पापियोंकी सहायता लेकर किर चावनेवाले सुहटोंकी आज्ञाका जल्ल्ड्डन करने लगा। विदुर, होणाचार्य, कृपाचार्य, भीष्य और सुझयोंने अनेकों बार अनुगेध किया; तो भी इसने पाण्डवोंको उनकी पैतृक सम्पत्ति नहीं दी। अब तो यह न मित्र कहने योग्य है, न शहु; यह महानीच है। काठके समान जड है। इसे व्यवनस्पी बाणोंसे बेचनेमें कोई लाभ नहीं है। सब लोग रबॉपर बैठों, अब सावनीमें करें।

श्रीकृष्णकी बात सुनकर सत्र नरेश अपने-अपने शङ्ख

बनाते हुए शिविरकी ओर जल दिये। आगे-आगे पाण्डव थे; उनके पीछे सात्पिक, पृष्टद्वाप्त, शिराज्डी, प्रीपदीके पुत्र तथा दूसरे-दूसरे धनुर्धर योद्धा चल रहे थे। सब लोग पहले दुर्योधनकी छावनीमें गये, जो राजाके न होनेसे श्रीहीन दिसायी दे रही थी। वहाँ कुछ बूढ़े मन्ती और हिजड़े बैठे हुए थे। बाकी लोग रानियोंके साथ राजधानी चले गये थे। पाण्डलोंके पहुँचनेपर उनकी सेवामें दुर्योधनके सेवक हाथ जोड़े मैले कपड़े पहने उपस्थित हुए। पाण्डव भी दुर्योधनकी छावनीमें जाकर अपने-अपने रखोंसे उत्तर गये। अन्तमें श्रीकृष्णने अर्जुनसे बढ़ा—'तुम खर्च जारकर अपने अक्षय तरकस और धनुषकों भी रससे उतार लो, इसके बाद मैं उतकारा। ऐसा करनेमें ही तुन्हारी मन्नाई है।'

अर्जुनने बैसा ही किया। फिर भगवान्ते घोड़ोकी बागडोर छोड़ दी और स्वयं भी रचसे जार पड़े। समसा



प्राणियोंके इंग्रर श्रीकृष्णके उत्तरते ही उस रवपर बैठा हुआ दिव्य कपि अन्तर्धान हो गया; फिर वह विशास रव, जो दोणावार्य और कर्णके दिव्यासोंसे दन्ध-सा ही हो चुका बा, बिना आग लगाये ही प्रन्वस्तित हो उठा। उसके सारे उपकरण, जुआ, धुरी, लगाम और खेड़े—सब जलकर साक हो गये। वह रासको हेरी होकर घरतीयर विस्तर गया। यह देख पाण्डवोंको बड़ा आश्चर्य हुआ। अर्जुनने हाथ बोड़कर धगवान्के चरणोंमें प्रणाम करके पूछा—'गोविन्द! यह क्या आश्चर्यजनक घटना हो गयी ? एकाएक रव क्यों वतः गदा ? यदि भेरे सुनने योग्य हो तो इसका कारण कताइये।'

अंकृत्यने कहा—अर्जुन ! लढ़ाईमें नाना प्रकारके असोके आधारमे यह रव तो पहले ही जल सुका था, सिर्फ मेरे बैठे रहनेके कारण घस्म नहीं हुआ था। जब तुम्हारा सारा काम पूरा हो गया है, तब अभी-अभी इस रखको मैंने छोड़ा है: इसोलिये यह अब घस्म हुआ है। यो तो ब्रह्मासके तेजसे यह पहले ही दन्य हो सुका था।

इसके बाद पगवान्ने किवित् मुसकराकर राजा
पृथिहिरको इदयसे लगाया और कहा—'कुलीनन्दन !
आपके बात्र परास्त हुए और आपकी विजय हुई—यह बढ़े
सौधायकी बात है। अर्जुन, धीम, नकुल, सहदेव तथा सर्थ
आप इस विनासकारी संप्रापसे कुशलपूर्वक बच गये—यह
और भी खुशीकी बात है। अब आपको आगे क्या करना है,
इसका बीध विचार कीविये। उपप्रवाम जब मैं अर्जुनके
साव आपके यस आया था, उस समय आपने मुझे मधुपर्क
देकर कहा बा—'कुव्या | अर्जुन तुष्हारा धाई और मित्र है,
इसे हर एक आपन्तसे बचाना।' उस दिन मैंने 'हाँ कहकर
आपकी आहा स्वीकार की बी। आपके इस अर्जुनकी मैंने
हर तरहसे रक्षा की है, यह धाइयोंसहित विजयी होकर इस
रोमाक्ककारी संप्राप्तसे कुटकारा या गया।'

श्रीकृष्णकी बात सुनकर वर्मराज पुचिष्ठिरको रोमाख हो आया, वे कहने लगे—'जनार्टन ! द्रोण और कार्णने जिस हहासका प्रयोग किया था, उसे आपके सिखा दूसरा कौन सह सकता था ? वज्रधारी इन्द्र भी उसका सामना नहीं कर सकते थे । आपकी ही कृपासे संशासक परास्त हुए हैं। अर्जुनने इस महासमारमें कभी पीठ नहीं विकायी—यह भी आपके ही अनुमहका फल है। आपके हुए अनेकों बार हमारे कार्य सिद्ध हुए हैं। उपस्क्रामें महर्षि व्यासने मुझसे पहले ही कहा था—वहाँ थर्म है, वहाँ श्रीकृष्ण है; और नहीं श्रीकृष्ण है, वहाँ विजय है।'

तदनना, उन सभी कीरोने आपकी छावनीमें युसकर सजाना, स्वोकी ढेरी तवा भेडार-घरपर अधिकार कर तिया। चौदी, सोना, पोती, मणि, अच्छे-अच्छे आभूषण, बांक्या कम्बल, मृगवर्ण तथा राज्यके बहुत-से सामान उनके हाब लगे। साथ ही असंख्य दास-दासियोंको भी उन्होंने अपने अधीन किया। महाराज! उस समय आपके अक्षय बनका भंडार पाकर पाण्डय सुशीके मारे उछल पड़े, किलकारियाँ मारने लगे। इसके बाद अपने वाहनोंको स्रोलकर वे वहीं विज्ञाम करने लगे। विज्ञामके समय श्रीकृष्णने कहा-'आजकी रातमें इमल्वेगोको । व्यतीत की । अपने महरूके लिये छावनीके बाहर ही रहना चाहिये।' 'बहुत अच्छा' कहकर पाण्डव श्रीकृत्या और सात्यकिके साथ जावनीसे बाहर निकल गये। उन्होंने परम पवित्र ओपवती नदीके किनाने वह रात

डस समय राजा पुधिहिरने समयोचित कर्तव्यका विचार करके कहा-'माधव !एक बार क्रोधमें परी शुई गान्द्रारी देवीको ग्रान्त करनेके लिये आयको हस्तिनापुर काना काहिये, यही उचित जान पढ़ता है।'

#### भगवान् कृष्णका हस्तिनापुर जाना और धृतराष्ट्र तथा गान्धारीको सान्त्वना देकर वापस आना

जनमेज्यने पूछा-विप्रवर । धर्मराज युधिष्ठिरने धनवान् श्रीकृष्णको गान्धारीके पास क्यों पेजा ? जब पहले ये संधि करानेके रिज्ये कौरवोंके पास गये थे, उस समय तो उनकी इच्छा पूरी हुई नहीं, किसके कारण यह युद्ध हुआ। अब जब सारे बोद्धा मारे गर्च, दुर्वोचन निर गया और पाण्डय शासुरीन हो गये, तब ऐसी बचा आवश्यकता आ पड़ी, जिसके लिये भगवान् कृष्णको फिर वहाँ जाना पड़ा ! मुझे तो ऐसा जान पड़ता है, इसमें कोई छोटा-मोटा कारण नहीं होगा।

वैद्यान्यायनजीने कहा-राजन् । तुमने जो प्रका किया है. वह ठीक ही है; मैं इसका यवार्च कारण बताता है, सूनी। भीमसेनने गदापुद्धके नियमका उल्लाहुन करके महत्त्वली बुर्वोधनको मारा बा—यह देशका महाराज बुधिष्ठिरको बद्दा प्रय हुआ। उन्होंने सोबा 'दुर्वीयनकी माता गान्धारी बड़ी तपस्तिनी हैं, उन्होंने जीवनभर घोर तपसा की हैं। वे बाहें तो तीनों लोकोंको पस्प कर सकती हैं, इसलिये सबसे पहले उने ही शान्त करना चाहिये । अन्यवा हमानेगोंके हारा जब वे अपने पुत्रका अन्यायपूर्वक वच सुनेगाँ तो झोधपे भरका अपने मनसे अप्रि प्रकट काके हुमें भाग का डालेगी।' यह सब सोच-विचारकर धर्मराजने श्रीकृष्णसे कहा-'गोविन्द ! आपकी ही कृपासे हमने अकारक राज्य पाया है, अपने पुरुवार्धसे तो हम उसे पानेकी बात भी नहीं सोच सकते थे। आपने ही सारचि बनकर हनारी सहायता और रक्षा की है। यदि आप इस युद्धमें अर्जुनके कर्णधार न होते, तो ये समुद्र-वैसी कौरय-सेनाको जीतकर उसके पार कैसे पहुँच पाते ? हमलोगोंके लिये आपने कौन-कौन-सा कष्ट नहीं उठाया? गटाओंके प्रहार, परिघोकी मार, शक्ति, भिन्दिपाल, त्रोघर और फरसोंकी बोटें सही तथा शत्रुओकी कटोर बातें भी सुनी। किंतु दुर्योधनके मारे जानेसे सब सफल हो गया। इस प्रकार यद्यपि हमलोगोंकी विजय हुई है, तबापि अभी हमारा चिन् संदेशके झुलेमें झुल रहा है। माध्य ! जरा, आप गान्यारीके क्रोधका तो सदाल कीजिये; वे नित्य कठोर तपसामें संलग्न रहनेके बारण दुर्बल हो गयी है, अपने पुत्र-पौत्रोका वध सुनकर निश्चय ही हमें भाग कर डालेगी। इसलिये इस समय ज्वे प्रसन्न करना आवश्यक है। पुरुषोत्तम ! जब बे पुरुषे शोकसे पीड़ित हो क्रोबसे लाल-लाल ऑसें करके देखेंगी, इस समय आपके सिवा दूसरा कौन उनकी ओर दृष्टि डालनेका सरहार करेगा ? असः उन्हें प्रान्त करनेके लिये एक बार आपका वहाँ जाना तकिल मालूम होता है। आयहीसे इस जगत्वा प्रादुर्माव होता है और आपहीयें प्रक्रम । अतः आप ही यद्यार्थं कारणोसे पुक्त समयोजित बात कहकर गान्यारीको शीध शान्त कर सकेंगे। बाबा व्यासनी भी वहीं होंगे। आपको पावहमोके हितकी दृष्टिसे हर एक उपाय करके गान्यारीका क्रोध शाना कर हेना चाहिये।'

धर्मराजकी बात सुनकर धगवान् कुमाने दासकको बुलावा और उसे रध रैवार करनेकी अक्स दी। दारुकने बड़ी पुर्तीसे रच सजाया और उसे जोतकर भगवान्ती सेवार्वे ला सङ्घ किया। भगवान् अलपर सवार हो तुरंत इकिनापुरको जल दिये और स्थकी धरधराहटसे नगरको पुँजाते हुए वहाँ का पहुँचे । नगरमें प्रवेश करके रखसे उतरे और धृतराष्ट्रको अपने आनेकी सूचना देकर उनके महलमें गये। जाते ही व्यासजीका दर्शन हुआ, जो पहलेसे ही वहाँ प्यारे हुए थे। ऑक्रमाने व्यासजी तथा राजा धृतराष्ट्रके बरण कुए और गान्यारीको भी प्रणाम किया। फिर बे पुतराष्ट्रका हाथ अपने हाथमें ले फूट-फूटकर रोने लगे। ज्होंने दे वहांतक शोकके औमु बहाये। फिर जलसे औसे धोकर विधिवत् आचमन किया और युतराष्ट्रसे कहा-'भारत ! आप युद्ध हैं। इसलिये कालके द्वारा जो कुछ संबटित हुआ और हो रहा है, वह आयसे छिपा नहीं है। पाण्डव सदासे ही आपके इच्छानुसार बर्ताव करते हैं।

उन्होंने बहुत चाहा कि किसी तरह हमारे कुलका नाहा न हो। वे सर्ववा निर्दोष थे; तो भी उन्हें कपटपूर्वक जूएमें हराकर बनवास दिया गया। नाना प्रकारके येव बनाकर उन्होंने अज्ञातवासका कष्ट भोगा। इसके अलावे भी उन्हें असमर्थ पुरुवोकी तरह बहुत-से क्षेत्र सहने यहे। जब युद्ध छिडनेका अवसर आया, तो मैं खर्च आपकी सेवामें उपस्थित हुआ और यह झगड़ा मिटानेके लिये मैंने सब स्त्रेगोंके सामने आपसे केवल पाँच गाँव माँग वे। किंत कालको प्रेरणासे आप भी लोभमें फैस गये और मेरी प्रार्थना ठुकरा दी गयी। इस तरह सिर्फ आपके अपराधसे सम्पूर्ण क्षत्रियोंका संहार हुआ है। थीन्य, सोयदत, बाह्रीक, कृप, ग्रेण, अश्वत्वामा और विद्वार्ती भी आयसे सदा संधिके लिये प्रार्थना करते रहे; किंतु आपने किसीका कहना नहीं माना। सब है, जिसके मनपर कालका प्रचाव होता है, वह मोहमें पड़ ही जाता है। जब पुनुको तैयारी सुरू हुई, उस समय आपकी भी बुद्धि मारो गयी ! इसे कारका प्रभाव वा प्रारक्षके सिवा और क्या बड़ा जा सकता है ? वासावयें यह जीवन प्रात्मांक ही अधीन है। महाराज ! आप पाण्डवीपर दोषारोपल न कीजियेगा, डन बेचारोंका तनिक भी अपराध नहीं है। वे न कभी धर्मसे गिरे हैं, न न्यायसे। आयके प्रति उनका खेड भी कम नहीं हुआ है और अब तो आपको तथा गान्धारी वेचीको पाण्डवासे ही पिण्डा-पानी मिलनेवाला है। उन्होंसे आपका वंदा कोगा। पुत्रसे पिलनेवाला सारा फल अब पाष्पुबोसे ही विलेगा। इसलिये आपलोग पाण्डवीके प्रति मनमें मैल न रखें, उनकी बुराई न सोचें। अपना ही अपराध या भूत संस्कृतकर उनका कल्याण मनावें, उनकी रक्षा करें। महाराज ! आप तो जानते ही है. धर्मराज युधिष्ठिरकी आएके बरणोर्गे कितनी भक्ति है। कितना स्वाभाविक खेतु है ! उन्होंने अपनी बुराई करनेवाले शत्रुओका ही संहार किया है: तो भी वे उनके श्रोकमे दिन-रात जलते रहते हैं, उन्हें तनिक भी चैन नहीं मिलता ! आप और गान्धारीके लिये तो वे बहुत शोक करते हैं. उनके हृदयमें शान्ति नहीं है। लजाके मारे उन्हें आपके सामने आनेकी हिम्पत नहीं पहती।"

राजा धृतराष्ट्रसे इस प्रकार कहकर अंक्रिका झोकसे दुवंल हुई गान्यारी देवीसे बोले— कल्याजी ! मैं तुमसे भी जो कह रहा हैं, उसे ध्यान देकर सुनी । आज संसारमें तुम्हारी-वैसी तपस्विनी की दूसरी कोई नहीं है। तुम्हें याद होगा, उस दिन सभामें मेरे सामने ही तुमने दोनों पक्लोका हित करनेवाला धर्म और अर्थयुक्त वचन कहा था; किंतु तुम्हारे पुत्रोने उसे नहीं माना। दुर्योधन विजयका अभिलार्था था, उससे तुमने कलाईके साथ कहा—'ओ मूर्ल ! जिसर धर्म होता है, उसी पहाकी जीत होती है।' राजकुमारी! तुम्हारी वहीं बात आज सत्य हुई है, ऐसा समझकर मनमें शोक न करो। तुममें तमस्यका बहुत बड़ा बल है, तुम अपनी कोममरी दृष्टिसे करावर जगत्को भस्म कर डालनेकी शक्ति रखती हो; तो भी तुम्हें पाण्डवोंके नाराका विचार कभी मनमें नहीं लाना चाहिये।'

क्रीकृष्णकी बात सुनकर गान्धारीने कहा—'केशव ! मुख्यी बात बिलकुल ठीक है। अवतक मेरे घनमें बड़ी



व्यथा थी, मैं किन्ताकी आगमें जल रही थी; इसलिये मेरी बुद्धि विवासन हो गयी थी—मैं पाण्डवोंके अनिष्टकी बात सोच खी थी। किंतु अब तुम्हारी बातें सुननेसे मेरी बुद्धि क्थिर हो गयी—कोधका आवेश जाता रहा। जनाईन ! ये राजा अंधे हैं, बुद्दे हैं और इनके पुत्र मारे गये हैं—इसके कारण लोकसे पीड़ित भी है; अब बीरवर पाण्डवोंके साथ तुम्हों इनको सहारा देनेवाले हो।

इतना कहते-कहते यान्यारी अञ्चलसे मुँह द्वीपकर पुट-पूटकर रोने लगी। पुत्रोंके शोकसे उसे बड़ा संताप होने लगा। उस समय श्रीकृष्णने कितने ही कारण बताकर कितनी ही युक्तियाँ देकर गान्यारीको सानवना दी—धीरज बैधाया। पुतराष्ट्र तथा गान्यारीको आश्वासन देनेके पश्चात भगवान्ने अश्वत्थामाके भीषण संकरपका स्नरणका किया, फिर तो ये तुरंत सब्दे हो गये और व्यासनीके धरणोंने मताक | यदि ऐसी बात है, तो जल्दी जाओ और पाण्डयोंकी रक्षा क्षकाकर राजा धृतराष्ट्रसे बोले—'महाराज ! अब मैं यहाँसे | करो । इम फिर तुमसे शीघ्र ही मिलेगे ।' तदनत्तर, भगवान् जानेकी आज़ा चाहता है, आप शोक न करें। इस समय अञ्चत्वामाके मनमे पापपूर्ण विचार जावत् हुआ है, इसीलिये सहसा उठ पड़ा है। उसने आजकी रातमें पाण्डवीको मार डालनेका निश्चय किया है।'

यह सुनकर बृतराष्ट्र और यान्यारीने कहा—'जनार्दन ! श्रीकृष्ण दासकके साथ तुरंत चल दिये। उनके जानेके बाद महात्मा व्यासनी धृतराहुको आचासन देने लगे। छावनीके पास पहुँचकर बीकृष्ण पाण्डवोसे मिले और इस्तिनापुरका सारा समाचार उन्हें कह सुनाया।

## दुर्योधनका विलाप तथा अश्वत्थामाका विवाद, प्रतिज्ञा और सेनापतिके पद्पर अभिषेक

भृतराहुने पूका—सङ्गय ! मेरा पुत्र बड़ा कोणी था, पाण्डवोसे बेर रखनेके कारण उसपर बड़ा भारी संकट आ पक्षा । बताओ, जब जॉर्चे टूट जानेसे वह पृथ्वीपर गिरा और भीमसेनने उसके सिरपर पैर रखा, उसके बाद उसने क्या कहा ?

"सज़प्ने कहा—महाराज ! जाँच टूट जानेपर जब दूर्योधन धरतीयर गिरा तो धूलमें सन गवा। किर बिखरे हुए बालोंको समेरता हुआ वह दसो दिशाओंकी ओर देखने लगा। तत्पहाल् बड़ी कोशियाने किसी तरह बालोको बांधकर उसने ऑसूभरे नेजोंसे मेरी ओर देखा और अपनी दोनों भुजाओंको धरतीयर रगद्रकर उच्छ्जास लेते हुए कहा—'ओह ! शालनुबन्दन भीष्म, कर्ण, कृपाबार्य, शकुनि, डोणाचार्य, असन्धामा, शल्य और कुतवर्मा-जैसे वीर मेरे रक्षक थे; तो भी मैं इस दशाको आ पहुँचा । निश्चय ही कालका कोई भी उल्लब्बन नहीं कर सकता। जो एक दिन न्यारह अशोहिणी सेनाका लाभी वा, उसकी आज यह अवस्वा । सम्रव । मेरे पक्षक योद्धाओंमें जो लोग जीवित हों, उससे कहना कि 'धीमसेनने गदा-युद्धके नियमको तोड़कर दुर्पोधनको मारा है। क्रूर कर्म करनेवाले पाण्डवॉने भीष्म, द्रोण, भूरिभवा और कर्णको कपटपूर्वक मारनेके पश्चात् मेरे साथ छल करके एक और कलंकका टीका लगा लिया। मुझे विद्यास है, उन्हें इन कुकर्गके कारण सत्पुरुवोके समाजमें पछताना पढ़ेगा। कौन ऐसा विद्वान् होगा, जो मर्यादाका भंग करनेवाले मनुष्यक प्रति सम्पान प्रकट करेगा ? आज पापी भीपसेन जैसा सुझ हो रहा है, अधर्मसे विजय पानेपर दूसरा कौन बुद्धिमान् पुरुष ऐसी खुझी मनायेगा ? मेरी जाँचे टूट गबी हैं; ऐसी दशामें भीमने जो मेरे सिरको पैरोसे ट्याबा है,

इससे बद्दकर आक्रयंकी बात और क्या होगी ? भेरे माता-विता बहुत दुःस्ती होंगे, उनसे यह संदेश कहना-मेंने यह किये; जो भरण-पोषण करने योग्य थे, उनका पालन किया और समुद्रपर्यन्त पृथ्वीपर अथ्वी तरह ज्ञासन किया । राष्ट्र जीवित से, तो भी उनके मततकपर पर रक्ता और शक्तिके अनुसार मित्रीका विय किया। अपने वशु-बान्धवीका आदर तथा वड़ामें रहनेवालीका सत्कार किया । धर्म, अर्थ तथा कामका सेवन किया; दूसरे राष्ट्रीपर आक्रमण करके उन्हें जीता और दासकी भारत राजाओपर हुवय सलाया। जो अपने प्रिय स्पत्ति थे, उनकी सदा ही भागाई की। फिर सुझसे अच्छा अन्त किसका हुआ होगा ? विधिकत् वेदोंका स्वाध्याय किया, नाना प्रकारके द्यन दिये और आयुभरमें मुझे कभी रोग नहीं हुआ ! मैंने अपने धर्ममें लोकोपर विजय पापी है तबा धर्मात्मा क्षप्रिय जैसी मृत्यु व्यक्ते हैं, यही पुछे प्राप्त हो गयी। इससे अच्छा अन्त किसका होगा ? संतोषकी बात है कि मैं पीठ दिलाकर भागा नहीं, मेरे मनमें कोई दुर्विचार नहीं इत्पन्न हुआ। तो भी जैसे सोये अचवा पागल हुए मनुष्यको जहार देकर मार हाला जाय, उसी तरह उस पापीने युद्धधर्मका अलङ्घन करके मेरा वध किया है।'

तत्यक्षात् आपके पुत्रने संदेशबाहकोसे कहा-'अञ्चलामा, कृतवर्मा और कृपाचार्यसे मेरी बात कह देना—अनेकों बार युद्धके नियमको यंग करके पापमें प्रवृत्त हुए इन पाण्डवोंका आपलोग कभी भी विश्वास न कीजियेगा। मैं भीमके द्वारा अधर्मपूर्वक मारा गया हूँ। जो मेरे ही लिये स्वर्गमें गये हैं उन आवार्य होण, कर्ण, शन्य, वृषसेन, शकुनि, जलसन्ध, भगदत्त, भूरिश्रवा, जयइय तथा दुःशासन आदि भाइयोके तथा लक्ष्मण, दुःशासनकुमार और अन्य हमारो राजाओंके पीछे अब मैं भी स्वर्गलोगमें चला जाऊँगा। चिन्ता यही है कि अपने भाइयों और पतिकी मृत्युका समाचार सुनकर मेरी दुःसिनी बहिन दुःशलाकी क्या दशा होगी। पुत्र और पौत्रोंकी बिलखती हुई बहुओंके साथ मेरे पाता-पिता किस अवस्थाको पहुँचेंगे! बेटे और पतिको मृत्यु सुनकर बेबारी लक्ष्मणकी माता भी तुरंत प्राप्य दे देगी। व्याक्यान देनेमें कुशल और संन्यासीके वेचमें बारों और पूमने-फिरनेवाले व्यवांकको वाँद मेरी हालत मालूम हो जायगी तो अवश्य ही वे मेरे वैरका बदला लेगे। में तो त्रिभुवनमें प्रसिद्ध इस पवित्र तीर्च समन्तपञ्चकमें प्राण त्याग कर रहा है, इसलिये मुझे अक्षय लोकोको प्राप्ति होगी।

राजन्! आपके पुत्रका यह विलाय सुनकर हजारों पनुष्योंकी आँखोंमें आँसु घर आये। वे व्याकुत होकर वहाँसे इधर-उधर हट गये। दूर्तोने आकर अध्यव्यामासे गदायुद्धकी सारी बाते तथा राजाको अन्यायपूर्वक गिराये जानेका समाधार भी कह सुनाया। इसके बाद वहाँ बोड़ो देरतक विवार कानेके पक्षात् वे जहाँसे आये थे, वहीं लीट गये।

संदेशवाहकोंके मुक्तसे दुर्योधनके मारे जानेका सथाचार सुनकर बचे हुए कौरव महारबी अखळापा, कृपाचार्य तथा कृतवर्मा—जो स्वयं भी तीले बाण, गरा, तोमर और शक्तियोंके प्रहारसे विशेष धायल हो चुके थे—तेज धारुनेवाले घोड़ोसे जुते हुए रचपर सवार हो तुरंत पुद्धभूमिये गये। वहाँ पहुँचकर देखा कि दुर्योधन धारतीयर गिरा हुआ छटपटा रहा है और उसका सारा शरीर खुनसे भीना हुआ है। क्रोधके मारे उसकी भीतें तनी और अस्ति चड़ी हुई थीं, यह अमर्षमें भरा दिखायी देता था।

अपने राजाको इस अवस्थाने पद्म देख कृपाचार्य आदिको बड़ा मोह हुआ। वे रखोंसे उत्तरका दुर्वोधनके पास ही जमीनपर बैठ गये। उस समय अब्बत्धामाको आँकोमें ऑस् भर आये, यह सिसकता हुआ कड़ने लगा—'राजन्! निक्षय ही इस मनुष्यलोकने कुछ भी सत्य नहीं है, जहाँ तुन्हारे-जैसा राजा धूलमें लोट रहा है। अन्यया जो एक दिन समस्त भूमण्डलका लागी था, जिसने सबपर हुक्म चलाया, वही आज इस निजंन वनमें अकेला कैसे पड़ा हुआ है। आज मुझे दु:शासन नहीं दिखाणी देता, महारखी कर्ण तथा सम्पूर्ण हितेषी मित्रोंका भी दर्शन नहीं होता—घड़ क्या बात है? वास्तवमें कालकी गतिको जानना बड़ कटिन है। करा समयका उलट-फेर तो देखों, तुम मूर्धांभिषिक राजाओंके अग्रगण्य होकर भी आज तिनकोंसिति धूलमें लोट रहे हो! महाराज! तुन्हारा वह खेत छव कहाँ है? बैंबर कहाँ है? और वह विशाल सेना कहाँ चली गयी? किस कारणसे कौन-सा काम होगा, इसको समझना बड़ा मुश्किल है; क्योंकि तुम समस्त प्रजाके माननीय राजा होकर भी आज इस दशाको पहुँच गये। तुम तो इन्द्रसे भी भिड़नेका होसला रखते थे; जब तुमण्य भी यह क्यित आ गयी तो यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि किसी भी मनुष्यकी सम्पत्ति स्थिर नहीं होती।

अत्यन्त दुःसी हुए असत्यामाकी बात सुनकर दुर्वोधनकी आँसोमें शोकके ऑसू उसइ आये। उसने दोनों हाबोंसे नेजेंको पोक्र और कृपाचार्य आदिसे यह समयोधित क्कन कहा— 'मिजो ! इस पर्त्यलोकका ऐसा ही नियम है, यह विधाताका बनाया हुआ धर्म है; इसलिये काल-क्रयसे एक-न-एक दिन समस्त प्राणियोंका मरण होता है। वहीं आज मुझे भी प्राप्त हुआ है, जिसे आपलोग अपनी आँकों देल रहे हैं। एक दिन में इस भूमण्डलका पालन करनेवाला राजा वा और भाज इस अवस्थाको प्यांचा हुआ हूँ। तो भी मुझे इस बातकी खुशी है कि युद्धमें बड़ी-से-बड़ी विपत्ति आनेपर भी में कभी पीछे नहीं हटा। पाणियोंने युद्धे मारा भी तो छत्तके। मैंने युद्धमें सदा ही उत्साह दिलाचा है और अपने बन्धु-बान्धलीके मारे जानेपर स्वयं भी युद्धमें ही प्राण-स्वाग कर रहा है; इससे युझे विद्येष संतोष है। सौधान्यकी बात है कि आयलोगोंको इस नरसंहारसे मुक्त देख रहा है। साथ ही आपलोग सकुदाल एवं कुछ करनेमें समर्थ है—यह मेरे लिये भी उसक्ताकी बात है। आयलोगोंका मुक्रपर स्वपाविक सोड़ है, इसलिये मेरे मरनेसे दुःस्ती हो रहे हैं; किंतु चिन्ता कानेकी कोई बात नहीं है। यदि वेद प्रपाणभूत हैं, तो मैंने अक्षयस्त्रोकीपर अधिकार प्राप्त किया है; इसलिये में कदापि शोकके योग्य नहीं हूं। आपलोगोंने अपने सक्त्यके अनुस्य पराक्रम दिलाया और सदा ही मुझे किजय दिलानेका प्रयत्न किया है; किंतु देवके विधानका कौन उल्लब्बन कर सकता है ?'

यहाराज ! इतना कहते-कहते दुर्पोधनकी औस्तोमें फिरसे ऑसू उमड़ आये तथा वह शरीरकी पीड़ासे भी अञ्चन व्यकुल हो गया; इसलिये अब आगे कुछ न बोल सका, चुप हो रहा। राजाकी यह दशा देख अख्यामार्की आँखें भर आयीं, उसे बढ़ा दुःस हुआ। साथ ही रखुओपर अपर्ष भी हुआ। वह कोधसे आगवजूला हो उठा और हाबसे हाय दखता हुआ कहने लगा— 'राजन्! उन पारिकोने कुरकर्म करके ही मेरे पिताको भी मारा वा; किंतु उसका मुझे उतना संताप नहीं है, जितना आज तुन्हारों दशा देखकर हो रहा है। अच्छा, अब मेरी बात सुनो—'मैंने जो यह किये, कुएँ-तालाब आदि बनवाये तथा और जो दान, धर्म एवं पूज्य किये हैं, उन सबकी तथा सत्यकी भी शपब खाकर कहता हूँ—आज मैं श्रीकृष्णके देखते-देखते हर एक उशायसे काम लेकर समस्त पाञ्चालोंको चनलोक भेज दूँगा। इसके लिये सिर्फ तुम आजा दे दो।'

अश्वत्वामाकी बात सुनकर दुर्योधन मन-ही-मन प्रसन्न हुआ और कृपाचार्यसे बोला—'आजार्य ! आप शाँव ही जलमें भरा हुआ कलश ले आइये :' कृपाचार्यने ऐसा ही किया । जब कलश लेकर वे राजांके निकट आये, वो उसने बहा— 'बिप्रवर ! यदि आप मेरा प्रिय करना वाहते हैं, तो ब्रोणकुमारका सेनापतिके पद्धर अधिषेक कर दीजिये; आपका मला होगा।' राजांकी अग्रयसे कृपाचार्यने अश्वत्यामाका अधिषेक किया । इसके बाद वह दुर्योधनकों ह्यांसे लगांकर सम्पूर्ण दिशाओंको सिंहनाइसे



प्रतिव्यक्ति करता हुआ वहाँसे बल दिया। दुवाँधन खूनमें इबा हुआ रातमर वहीं पड़ा रहा। युद्धपृथिसे दूर जाकर वे डीनो महारबी आगेके कार्यक्रमपर विवार करने लगे।

शल्यपर्व समाप्त

# संक्षिप्त महाभारत सौधिकपर्व

# तीनों महारिधयोंका एक वनमें विश्राम करना और वहाँ अश्वत्यामाका पाण्डवोंको

# कपटपूर्वक मारनेका निश्चय करके कृपाचार्य और कृतवर्मासे सलाह लेना

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोठमम्। देवी सरस्वती व्यासं ततो जयमुदीरयेत्॥

अन्तर्थामी नाराप्रणावसम्य धगवान् ब्रीकृष्ण, उनके नित्यसत्ता नरस्वस्य नरात्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करने-घाली भगवती सरस्वती और उसके बका महर्षि बेदच्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्यनियोधर विकय प्राहित्यूचैक अन्तः करणको सुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना चाहिये।

तब अश्वत्वामा, कृपाबार्य और कृतवर्मा—ये तीनो बीर इक्षिणकी ओर बले और सूर्यातको समय शिविरके पास पर्वृष गये। इतनेहीमें उन्हें विजयाधिलाची पाण्डवर्जारीका भीचन नाद सुनायी दिया; अतः उनकी चढ़ाईकी आशंकासे वे घपभीत होकर पूर्वकी ओर भागे तथा कुछ दूर जाकर उन्होंने मुद्दांबर विवास किया।

राजा पृतराष्ट्रने कहा—सङ्घय ! मेर पुत्र दुर्योधनमें इस हजार हाथियोंका बल था। उसे भीमसेनने मार झाला—इस बातपर एकाएकी विश्वास नहीं होता। मेरे पुत्रका शरीर बजके समान कठोर था। उसे भी पाण्डबोंने संप्राप्तमुमिमें नष्ट कर दिया। इससे निश्चय होता है कि प्राराव्यसे पार पाना किसी प्रकार सम्बन नहीं है। भैपा सञ्जय ! मेरा हदय अवस्य हो फौलादका बना हुआ है जो अपने सौ पुत्रोंकी पृत्युका संवाद सुनकर भी इसके हजारों दुकड़े नहीं हुए। भला, अब पुत्रहीन होकर हम चूढ़े-बुढ़िया कैसे जीवित खेंगे ? मैं एक राजाका पिता और खयं राजा ही बा। सो अब पाण्डबोंका द्यस बनकर किस प्रकार अपना जीवन व्यतीत कताया ? ओह ! जिसने अकेले ही मेरे सौ-के-सौ पुत्रोंका वय कर हाला और मेरी जिंदगीके आखिरी दिन दु:लमय कर दिये, उस भीमसेनकी बातोंको में कैसे सुन सकुँगा ? अच्छा, सञ्जय ! यह तो बताओ कि इस प्रकार बेटा दुर्योधनके अधर्यपूर्वक

मारे जानेपर कृतवर्मा, कृपाचार्य और अश्वत्वामाने क्या किया ?

सज्जयने कहा-राजन् ! आपके पक्षके ये तीनों चीर बोबी ही दूर गये थे कि इन्होंने तरह-तरहके वृक्ष और लताओंसे घरा हुआ एक घर्यकर कर देखा। वहाँ धोड़ी देर विकास करके उन्होंने चोड़ोंको पानी पिलाया और धकावट दूर हो जानेपर उस सचन वनमें प्रवेश किया। वहाँ चारों ओर वृष्टि हालनेपर उन्हें एक विद्याल बटवृक्ष दिलायी दिया, जिसकी इजारों शासाएँ सब ओर फैली हुई थीं। उस चटके पास पहुँचकर से महारथी अपने रशोंसे उत्तर पढ़े और खानादि करके संध्याबन्दन काने लगे। इतनेहीमें भगवान् भास्कर अलाबलके दिखरपर पहुँच गये और सम्पूर्ण संसारमें निज्ञादेवीका आधियत्व हो गया। सब ओर छिटके हुए प्रष्ट, नक्षत्र और तारोसे सुशोधित गगनपण्डल दर्शनीय वितानके समान जोचा पाने लगा । अभी राजिका आरम्भकाल ही था । कृतवर्षा, कृपावार्ष और अब्रत्वामा दःस और शोकमें इबे हुए उस बटबुक्षके निकट पास-ही-पास बैठ गये और कौरव तचा पाण्यवोके विगत संहारके लिये शोक प्रकट करने लगे। अत्यन्त बके होनेके कारण नींदने उन्हें घर दबाया। इससे आचार्य कृप और कृतवर्या सो गये। यद्यपि ये पहामूल्य पर्लगोपर सोनेवाले, सब प्रकारकी मुखसामप्रियोसे सम्पन्न और दु:लके अनध्यासी थे, तो भी अनाधोंकी तरह पृथ्वीपर ही यह गये।

किंतु अख्यामा इस समय अत्यन्त क्रोध और रोषमें भरा हुआ था। इसलिये उसे नींद नहीं आयी। उसने चारों ओर वनमें दृष्टि डाली तो उसे उस वटवृक्षपर बहुत-से कोए दिखायी दिये। उस रात हजारों कोओने उस वृक्षपर बसेरा लिया था और वे आनन्दसे अलग-अलग घोसलोंमें सोये हुए थे। इसी समय उसे एक मयानक उल्लु उस ओर आता दिखायी दिया। वह धीरे-धीरे नुनगुनाता वटकी एक शासापर कृदा और उसपर सोये हुए अनेकों कीओंको मारने लगा। उसने अपने पंजीसे किन्हीं कौओंके पर नेस हाले, किन्हींके सिर काट लिये और किन्हींके पैर तोड़ दिये। इस प्रकार अपनी आँखोंके सामने आये हुए अनेकों कीओंको उसने बात-की-बातमें मार हाला । इससे वह सारा वटकुक्ष क्रीओंके शरीर और अंगावयवांसे घर गया।

रात्रिके समय उल्लेका यह कपटपूर्ण व्यवहार देखकर अश्रवापाने भी वैसा ही करनेका संकल्प किया। उस



एकान्त देशमें वह विचारने लगा, 'इस पक्षीने अवश्य ही सुझे

संप्राम करनेकी वृक्तिका उपदेश किया है। यह समय भी इसीके योग्य 🛊 । पाण्डवलोग विजय पाकर बड़े तेजस्वी, बलवान् और उत्साही हो रहे हैं। इस समय अवनी शक्तिसे तो मैं उन्हें मार नहीं सकता और राजा दुवॉधनके आगे उनका वध करनेकी मैं प्रतिज्ञा कर चुका है। अब यदि मैं न्यायानुसार युद्ध करूँगा तो नि:संदेह मुझे अपने प्राणीसे हाथ बोना पड़ेगा । हाँ, कपटसे अवश्य सफलता हो सकती है और शतुओंका भी खुब संदार हो सकता है। पाण्डवीने भी तो पद-पदपर अनेकों निन्दनीय और कुर्तित कर्ग किये हैं। युद्धके अनुभवी लोगोंका ऐसा कथन भी है कि जो सेना जाधी रातके समय नीदमें बेहोदा हो, जिसका नायक नष्ट हो चुका हो, जिसके योद्धा किन्न-भिन्न हो गये हो और जिसमें मतभेद पैदा हो गया हो, उसपर भी शतुको प्रहार करना चाहिये।' इस प्रकार विकार करके डोणपुत्रने राजिके समय सोचे हुए पाण्डव और पाझाल-बीरोंको नष्ट करनेका निक्कय किया । किर इसने कृपाचार्य और कृतकर्माको जगाकर अपना निक्षय सुनाया। ये दोनो महाबीर अग्रत्वामाकी बात सुनकर बड़े लजित हुए और उन्हें उसका कोई उत्तर न सुझा। तब अक्टबामाने एक मुहुर्ततक विचार करके अञ्चगदगद होकर कहा, 'यहाराज दुर्वोधन न्यारह अक्षीहिणी सेनाके स्वामी से । उन्हें अनेको शुर योद्धाओंने मिलकर भीमसेनके हाथसे मरवा दिया । पापी भीयने एक मुद्धीभिषिक सम्राद्के मस्तकपर लात पारी-पा उसका कितना सोटा काम था। श्राप ! पाणावीने कौरतोंका कैसा भीषण संदार किया है कि आज इस सहान् रंद्धारसे हम तीन ही बच पाये हैं । मैं तो इस सबको समयका फेर ही समझता है। यदि मोहक्क्ष आप होनोंकी बुद्धि नष्ट नहीं हुई है तो इस घोर संकटके समय हमारा क्या कर्तव्य है, यह बतानेकी

#### कृपाचार्य और अश्वत्थामाका संवाद

तव कृपाचार्यने कहा-- महाबातो । तुमने जो बात कही, बह मैंने सुन ली; अब कुछ पेरी बात भी सुन लो । सभी यनुष्य देव और पुरुवार्थ—दो प्रकारके कर्मीसे वैधे हुए हैं। इन दोके सिवा और कुछ नहीं है। अकेले देव वा पुरुवार्थसे कार्यसिद्धि नहीं होती । सफलताके लिये दोनोंकर सहयोग आयश्यक है । इन दोनोंमें देव ही फलका निश्चय करके खयं उसे देनेके लिये प्रवृत्त होता है, तो भी बुद्धिमान् लोग कुशलतापूर्वक पुरुवार्वमें लगे

देनोसे सिद्ध होते हैं। उनके किये हुए पुरुवार्थकी सिद्धि भी दैवके ही अधीन है और दैवकी अनुकुलतासे ही उन्हें फलकी प्राप्ति होती है। कार्य कुशल मनुष्य देवके अनुकूल न होनेपर जो कार्य हाध्यें लेते हैं, बहुत सावधानीसे करनेपर भी उसका कोई फल नहीं होता। इसके विपरीत जो लोग आलसी और अपनत्वी होते हैं, उन्हें तो किसी कायको आरम्भ करना ही अच्छा नहीं रूपता । किंतु बुद्धिमानोको यह बात नहीं रुवती; रहते हैं। मनुष्योंके सम्पूर्ण कार्य और प्रयोजन इन्हीं क्योंकि संसारमें कोई भी कर्म प्राय: निकल नहीं देखा जाता,

परंतु कमं न करनेपर तो दुःश ही दिलायों देता है। जो प्रयत्न न करनेपर भी दैवयोगसे ही सब प्रकारके फल प्राप्त कर लेते हैं अखवा जिन्हें चेट्टा करनेपर भी कोई फल नहीं मिलता—ऐसे लोग तो बिरले ही होते हैं। तबापि तत्परतापूर्वक कार्यमें लगे हुए पनुष्य आनन्दसे जीवन व्यतीत कर सकते हैं और आलसियोंको कर्या मुख नहीं मिलता। इस जीवलोकमें प्राय: तत्परताके साथ कर्म करनेवाले ही अपना हितसाधन करते देखे जाते हैं। यदि वन्हें कार्य आराम्य करनेपर भी कोई फल नहीं मिलता तो उनकी किसी प्रकारकी निन्दा नहीं की जा सकती। परंतु वो बिना कुछ किये ही फल पा लेता है, उसकी लोकमें निन्दा होती है और प्राय: लोग उससे हेन करने लगते हैं। इस प्रकार जो पुरुष हैय और पुरुषार्थ दोनोंके सहयोगको न मानकर केवल देव या पुरुषार्थके ही भरोसे पड़ा रहता है, वह अपना अनर्थ ही करता है—पड़ी बुद्धिमानोंका निश्चय है।

कई बार उद्योग करनेपर भी जो फल नहीं मिलता, उसमें पुरुवार्थकी न्यूनता और दैव-चे दो कारण है। परंतु पुरुवार्थ न करनेपर तो कोई कर्म सिद्ध हो ही नहीं सकता। अतः जो पुरुष बृद्धीकी सेवा करता है, उनसे अपने कल्याणका साधन पूछता है और उनके बताये हुए हिरुकारी बचनोंका पाछन करता है, उसका यह आचरण ठीक माना जाता है। कार्यका आरम्य कर देनेपर मुख्जनोद्वारा सप्यानित पुरुषोसे बार-बार सलाह लेनी चाहिये। कार्यकी सफलतामें वे परम कारण माने जाते हैं तथा सिद्धि उन्होंके आधित कही जाती है। जो पुरुष वृद्धोंकी बात सुनकर कार्य आरम्भ करता है, उसे अपने कार्यका फल बहुत जल्द प्राप्त हो जाता है। जिलू जो पुरुष त्तग, क्रोध, भय या लोभसे किसी कार्यमें प्रकृत होता है वह उसमें सफलता पानेमें असमर्थ रहता है और तुरंत ही ऐक्वपेसे भ्रष्ट हो जाता है। दुवींधन भी लोभी और ओखी बुद्धिका पुरुष था । उसने असमर्थ होनेपर भी मुर्खताके कारण किना विचार किये अपने हितैषियोंका अनादर करके दुष्टवनोंकी सलाहसे वह काम आरम्भ किया था। पाण्डवलोग गुणोमें उससे बढ़े-बढ़े थे, तथापि बहुत रोकनेपर भी उसने उनसे देर ठाना। वह पहलेसे ही बड़ा दुष्ट्रस्वभावका था, इसलिये धीरन धारण न कर सका और न उसने अपने मित्रोंकी ही बात सुनी। इसीसे अपने प्रवासमें विफल होकर उसे पश्चाताय करना पड़ा । हमलोगोने उस पापीका पक्ष लिया था, इसलिये हमें भी यह महान् अनर्थ भोगना पड़ा । मैं बहुत सोचता है , तबापि इस कष्टसे संतप्त होनेके कारण मेरी बुद्धिको तो आज भी कोई हितकी बात नहीं सुइाती। मनुष्य जब स्वयं हिताहितका

विचार करनेमें असमर्थ हो जाय तो उसे अपने सुद्दांसे सलाह लेगी चाहिये। वहीं इसे बुद्धि और विजयकी प्राप्ति हो सकती है और वहीं इसे अपने हितका साधन भी मिल सकता है। पूछनेपर वे लोग जैसी सलाह दें, वहीं इसे करना चाहिये। अतः हमलोग राजा धृतराष्ट्र, गान्धारी और महामित विदुरजीसे मिलकर सलाह लें और हमारे पूछनेपर जैसा वे कहें,वहीं हम करें—मेरी बुद्धि तो यही निश्चय करती है। यह बात तो निश्चित ही है कि कार्य आरम्प किये बिना सफलता कभी नहीं मिलती तथा जिनका काम उद्योग करनेपर भी सिद्ध नहीं होता, उनका तो प्रारच्य हो लोग समझना चाहिये।

अर्थपुक्त सुभ सम्मति सुरकार अग्रत्यामा शोकसे दहकती हुई आधिके समान जलने लगा । फिर उसने मनको कहा करके कृप और कृतवर्मा दोनोंसे कहा—'प्रत्येक मनुष्यमें जो जुदी-जुदी बुद्धि होती है, उसीसे वे संतुष्ट फाते हैं। सब लोग अपनेको हाँ विशेष बुद्धिमान् समझते हैं। सबको अपनी ही समझ अच्छी कान पड़ती है। वे बार-बार दूसरोकी बुद्धिकी निन्दा और अपनी बुद्धिको बहाई करते हैं। यदि किसी कारणका किन्द्रीका विवार बहुत-में मनुष्योंसे मिल जाता है तो वे एक-दूसरेसे संतुष्ट रहते हैं और बार-बार एक-दूसरेका सम्पान करते हैं। किंतु समयके फेरसे फिर उन्हीं पनुष्योकी बुद्धियाँ विषरीत होकर एक-इसरीसे विरुद्ध हो जाती है। मनुष्योंके विश्व प्रायः पिन्न-धिन्न प्रकारके होते हैं; अतः उनके विभिन्न क्लिके परिणामस्वरूप चिन्न-भिन्न प्रकारकी बुद्धियाँ पैदा होती है। एक मनुष्य युवायस्थामें एक प्रकारकी बुद्धिले मुख-सा हो जाता है, मध्यम अवस्थामें उसपर दूसरे प्रकारकी बुद्धि सवार होती है और वृद्धावस्थामें उसे अन्य ही प्रकारकी बुद्धि अच्छी लगने लगती है। जब यनुष्यपर बद्धा भारी संकट आता है या जब उसे महान् कैमवकी प्राप्ति होती है तो उसकी बुद्धिमें किकार आ जाता है। इस प्रकार एक ही मनुष्यमें समय-समयपर मिश्न-भिन्न बुद्धियाँ होती रहती है और उस समय उसको अपनी पहली बुद्धि अहचिकर हो जाती है। किंदु जो मनुष्य अपनी बुद्धिके अनुसार निश्चय करके जिस बातको अच्छी समझता है वैसा ही अपना भाव बना लेता है, उसीकी बुद्धि ज्योगमें सहायक होती है। सब लोग अपनी ही बुद्धि और समझका आश्रय लेकर तरह-तरहकी चेहाएँ करते हैं और उन्होंने अपना हित मानते हैं। आज आपत्तियोंमें पड़कर मुझे जो बुद्धि पैदा हुई है, वह मैं आपको सुनाता हैं। इससे अवश्य ही मेरे शोकका नाश हो वायगा। प्रवापति प्रवाओंको उत्पन्न करके उनके लिये

कर्मका विधान करता है और प्रत्येक वर्गको एक-एक विदेव | पराशः किये बिना कभी पीछे पाँच नहीं रखेंगे। या तो हम गुण देता है। यह ब्राह्मणको सर्वोत्तम केद-विद्या, क्षत्रिपको उत्तम तेज, वैदयको व्यापार-कौग्नल और द्वारको समस्त वर्णोक अनुकूल रहनेकी योग्यता देता है। संययहीन ब्राह्मण बुरा है, तेजोहीन क्षत्रिय निकम्मा है, अकुराल वैरय निन्दरीय है और अन्य वर्णोंके प्रतिकृत आचरण करनेवाता शुद्र अधम है। मैं तो ब्राह्मणोंके अत्यन्त पूजनीय ज्ञाम कुलमें उत्पन्न हुआ हूँ। मन्द्रभाग्य होनेसे ही इस क्षात्रवर्णका अनुहान कर रहा है। यदि शातधर्मको जानकर भी मैं ब्राह्मणतको ओट ऐकर इस महान् कर्मको न कर्स तो मेरा यह आकरण सत्पुरुषोको अच्छा नहीं लगेगा । ये रणक्षेत्रमें दिव्य धनुष और दिव्य प्रस्त्र धारण करता 🕻 । ऐसी निवर्तिमें पिताजीको युद्धने मारा गया देखकर अब मैं किस मुँहसे समाये बोलुँगा ? अतः आज में शात्रधर्मका आत्रय लेकर अपने पिता और राजा दुर्योधनके ही सार्गका अनुसरण करूँगा। आज विजयभीसे देदीध्यमान पाञ्चाल-वीर कई हर्वसे कवच इतारकर बेसदके सो रहे होंगे। अतः आज रात्रिमें इन स्तेते हुओपर ही मैं धावा करीया और नींदमें बेहोना पहे हुए उन प्रापुओंको शिविशके भीतर ही तहस-नहस कर डालूँगा । तभी मुझे चैन पढ़ेगा। दुवाँचन, कर्ण, भीव्य और जवडवने जो दुर्गम मार्ग पकड़ा है उसीसे आज मैं पाशालोंको भी भेजकर छोडूँगा। आज राजिमें ही में पशुके समान बलाद् पाञ्चालराज धृष्टपुप्रका सिर कुषल डालूँगा। आज रात्रिये हो मैं अपनी तीसी तलवारसे सोये हुए पाझाल और पाण्डकवीरोंके सिर उदा दूँगा तथा अन्य रातिमें ही मैं सोबी हुई पाळालसेनाको नष्ट करके सुखी और सफलमनोरच होकैंगा।'

कृपाचार्य बोले—भैवा । तुम अपनी टेकासे टलनेवाले महीं हो। आज पाण्डवोसे बदला लेनेके लिये तुन्हारा ऐसा विचार हुआ है, सो ठीक ही है। कल सबेरा होनेपर हम दोनों भी तुष्हारे साम बलेगे । आज तुम बहुत देरतक जगते खे हो, इसलिये आजकी रात तो सो लो । इससे तुन्हें कुछ विज्ञान भिरू जायगा, तुन्हारी नींद पूरी हो जायगी और तुन्हारा वित भी ठिकानेपर आ जायगा। इसके बाद यदि तुम शतुओंका सामना करोगे तो अवदय ही उनका वध कर सक्तेगे। इयलोग भी रातभर सोकर नींद और बकानसे छूट नार्वे । रात बीतनेपर हम शत्रुओंका संहार करेंगे। फिर वो भी शत्रु हमारा सामना करेंगे, उन्हें हम तीनों मिलकर मारेंगे। जब संप्रामभूमिमें मेरा और तुष्हारा साव होगा और कृतवर्गा भी तुन्हारी रक्षा करेगा वो साक्षात् इन्द्र भी इमारे पराक्रमको सहन नहीं कर सकेगा। भैया ! कृतवर्षा और मैं पाण्डवोंको युद्धमें

संप्रामधूमिमें पाणवोके सहित क्रोबातुर पाञ्चालोका संहार करके ही लोटेने या वहीं प्राणोंकी बस्ति देकर स्वर्ग प्राप्त करेंगे। यें तुमसे सच कहता हूँ, कल हम पूरे उद्योगसे संप्रामये तुन्हारी सहाबता करेंगे।

मामा कृपाचार्यजीके इस प्रकार हितकी बात कहनेपर अख्यामाने क्रोधसे आँखें लाल करके कहा, 'जो पुरुष दु:शी है, क्रोधमें घरा हुआ है, किसी अर्थक चिन्तनमें लगा हुआ है अथवा किसी कार्यसिद्धिकी उधेइ-सुनमें व्यस्त है, उसे नींद कैसे आ सकती है। आप विचार कीजिये, आज ये बारों बाते मुझे धेरे हुए हैं। मेरी नींदको तो क्रोधने ही हराम कर दिवा है। इन पापियोंने जिस प्रकार मेरे पिताजीका वस किया है, वह बात रात-दिन मेरे हदसको जलाती रहती है। उसके कारण मुझे तनिक भी धैन नहीं है। आपने तो यह सब प्रत्यक्ष ही देखा था। उससे हर समय मेरे मर्पनवानोपे पीड़ा होती रहती है। हाय ! मेरे-जैसा व्यक्ति इस लोकमें एक मुहर्न भी किस प्रकार जी रहा है। मैंने पाखालोके मुक्तसे 'ब्रोण मारे गर्वे' यह कन्द सुना था। इसलिये अब मैं युष्टपुत्रको मारे बिना जीवित नहीं रह सकता। राजा दुर्वोधनकी जंबाएँ टूट गर्वी। ठनकी वे दुःसभरी बाते सुनकर ऐसा कीन कठोरवित है, जिसकी आंक्रोंसे आंधू नहीं निकलेंगे ? मेरे जीवित रहते मेरी मित्रमण्डलीकी ऐसी युदेशा हुई, इससे मेरा शोक बहुत ही बढ़ गया है। आज-कल मेरा यन एकतार होकर इसी उमेड़-बुनमें लगा ख़ता है। ऐसी स्थितिमें मुद्रो नींद कैसे आ सकती है ? और सुख भी कैसे मिल सकता है ? जिस समय दूतोंने मुझे नित्रोकी पराजय और पाष्प्रवोकी विकयका संवाद सुनाचा बा उसी समय मेरे इदचमें आग-सी खग गयी थी। इसलिये में ले आज ही सोचे हुए शहुओंका संहार करके विज्ञाम तुँगा और तथी निश्चिन्त होकर सोऊँगा।'

कृतचार्यने कहा—अश्वत्यामा ! मेरा विचार है कि जिस पनुष्यकी बुद्धि ठीक नहीं है और इन्द्रियोपर जिसका कायू नहीं है, वह धर्म और अर्थको पूरो तरहसे नहीं जान सकता। इसी प्रकार मेघावी होनेपर भी जिसने विनय नहीं सीखी, वह भी बर्म और अर्थका निर्णय कुछ नहीं समझ सकता। मूर्ज बोद्धा बहुत समयतक पण्डितोकी सेवामे रहनेपर भी धर्मका खस्य नहीं जान सकता, जिस प्रकार करणी दालका स्वाद नहीं बल सकती; किंतु जैसे जीध दालका स्वाद तुरंत जान लेती है, वैसे ही बुद्धिमान् पुरुष एक मुहूर्त भी पण्डितोंके पास रहकर तत्काल बर्मको पहचान लेता है।

जो पुरुष धर्मश्रवणकी इच्छावाला, बुद्धिमान् और संवतेन्द्रिय होता है यह सब शास्त्रीको समझ लेता है। परंतु जो दुरान्य और पापी मनुष्य बतलाये हुए अन्ते कामको छोड़कर दु:खरूप फल देनेवाले कर्मोंको किया करता है, उसे किसी प्रकार उस कर्मसे नहीं रोका जा सकता । जो सनाथ होता है, उसको सुइद्गण ऐसे कर्म करनेसे रोका करते हैं। पर उसके प्रारम्भमें यदि सुख मिलना होता है तो वह उस कर्मने रुक जाता है, नहीं तो नहीं। जिस प्रकार विकिन्नचिन पुरुषको भला-बुरा कहकर काबूमें किया जाता है, उसी प्रकार सुह्रद्गण भी समझा-बुझाका और डॉट-डपटकर उसे बदाने कर सकते हैं; नहीं तो वह वशमें नहीं आ सकता और उसे दु:ल ही उदाना पड़ता है। तात ! तुम भी मनको काणुमें करके उसे कल्याणसाधनमें लगाओं और मेरी बात मत्त्रो, जिससे तुन्हें पद्याताय न करना यहे। जो सोथे हुए हो, जिन्होंने शस्त्र रख दिये हों, रख और घोड़े जोल दिये हों, जो 'मैं आपका ही हैं' ऐसा कह रहे हों, जो चरणागत हों, जिनके बाल खुले हुए हो और जिनके वाहन नष्ट हो गये हो, लोकमें इन लोगोंका वध करना धर्मतः अच्छा नहीं समझा जाता। इस समय राजिये सब पाञ्चालवीर निश्चिनतापूर्वक कवन उतारकर निद्रामें अचेत पढ़े होंगे। जो पुरुष उनसे इस स्थितिमें ब्रोह करेगा, यह अवस्य ही विना नौकाके अगाध नरकमें हूव जायगा । लोकमें तुप समस्त इस्त्रचारियोंमें क्षेष्ठ कई जाते हो । अभीतक संसारमें तुष्तारा कोई छोटे-से-छोटा दोष भी देखनेमें नहीं जाया। तुम सूर्यके समान तेकस्वी हो। अतः करू जब सूर्य जीत हो तो सब प्राणियोंके सामने अपने शतुओंको संप्राममें परास्त करना।

अध्यान बोल-गामाजी ! आप जैसा कहते हैं, नि:सन्देह वह टीक ही है। परंतु इस वर्षमयदिकं तो पाण्डवीने यहले ही सैकड़ों टुकड़े का डाले हैं। यूट्यूप्रने प्रत्यक्ष ही आपके और समस्त राजाओंके सामने मेरे शत्क्रहीन पितानीका लघ किया था । रक्षियोमें ब्रेष्ट कर्णको जब उनका पश्चिम फैंस गया बा और वे बड़े संकटमें पड़ गये थे, उसी समय अर्जुनने मार इत्य वा। भीष्यपितामाको भी शिलप्दीकी ओट लेकर अर्जुनने उसी समय मारा था, जब उन्होंने शब्द डाल दिये थे और वे सर्वजा निरायुध हो गये वे i वीरवर भूरिज्ञवा तो रणक्षेत्रमें अनक्षन-ब्रह लेकर बैठ गये थे; परंतु सात्वकिने सब राजाओंके बिल्लाने रहनेपर भी इसी स्थितिमें उन्हें मार डाला। महाराज दुर्योधन भी भीमसेनके साथ गदायुद्धमें भिड़कर सब राजाओं-के सामने अधर्मपूर्वक हो गिराये गवे हैं। इसलिये भले ही मुझे कीट-पर्नगोकी योनिये जाना पढ़े, मैं भी अपने पिताजीका वध करनेवाले इन पाञ्चालोको रातमें सोते हुए ही भार डालूँगा। मैने जो काम करनेका विचार किया है, उसके लिये मुझे बड़ी उतायली हो रही है। इस अन्द्रवाजीमें मुझे नींद केंसे आ सकती है और क्षेत्र भी कैसे यह सकता है ? संसारमें न तो कोई ऐसा पुरुष जन्मा है और न जन्मेना ही, जो पाञ्चालोंके वसके रिव्ये किये हुए मेरे इस विचारको घटल सके।

## अश्वत्थामाका श्रीमहादेवजीपर प्रहार, उसका पराभव और फिर आत्मसमर्पण करके उनसे खड्ग प्राप्त करना

सज़य कहते हैं—महाराज ! कृपालार्यजीसे ऐसा कड़का ब्रोपपुत्र अकेला ही अपने घोड़ोंको जीतकर राष्ट्रऔपर बढ़ाई करनेकी तैयारी करने लगा । तब उससे कृपाचार्य और कृतवयनि पूछा, 'तूम रथ किसलिये तैयार कर खे हो, तुन्हारा क्या करनेका विचार है ? हम भी तो तुन्हारे साच ही है और सुरस-दु:खमें तुन्हारे साथ ही रहेंगे।' यह सुनकर अख्यापाने जो कुछ वह करना चाहता था, उन्हें साथ-साफ सुना दिया। वह बोला, 'भृष्ट्रपुत्रने मेरे पिताजीको उस स्थितिमें मारा था, जब उन्होंने अपने सख रख दिये थे। अत: आज उस पापी पाझालपुत्रको में भी उसी तरह पापकर्म करके कवच्हीन अवस्थामें मासैगा। मेरा यही विचार है कि उसे शखोंके

हारा प्राप्त होनेवाले लोक नहीं मिलने साहिये। आप दोनों भी कन्दी ही कवस भारण कर ले, लड्ग तथा धनुष लेकर तैयार हो जायें और मेरे साथ रहकर अवसरकी प्रतीक्षा करें।'

ऐसा कहकर अग्रत्वामा रथपर सवार हुआ और शक्तुओंकी ओर चल दिया। उसके पीछे-पीछे कृपावार्य और कृतवर्मा भी चले। वह गविमें ही, जब कि सब लोग सोये हुए थे, पाण्डवोंके शिविरमें पहुँचा और उसके द्वारपर जाकर लड़ा हो गया। वहाँ उसने चल्हमा और सूर्यके समान तेजसी एक विशालकाय पुरुषको दस्वाजेपर लड़ा देखा। उस महापुरुषको देखकर शरीरमें रोमाझ हो जाता था। वह व्याग्नवर्म धारण किये था, अपरसे मृगवर्म ओड़े था तथा



सर्पोका यहांपणीत पहने हुए था। उसकी विकास पुज्यओं तरह-तरहके इत्या सुक्षोभित थे, वाक्वंदोंक स्वानमें बढ़े-बढ़े सर्प वैशे हुए थे तथा उसके पुजर अधिको ज्वालाएँ निकल रही थीं। उसके पुजर, नाक, कान और इजारों नेजोंसे भी बढ़ी-बढ़ी लपटे निकल रही थीं। उसके तेजको किरणोंसे कहू, बाक और गदा धारण करनेवाले सेकड़ों-इजारों विच्यु प्रकट हो जाते थे।

समस्त त्योकोको भयभीत करनेवाले उस अञ्चत पुरुषको देखकर भी अक्षाचामा चवराया नहीं, बर्टिक उसपर अनेको दिव्य अक्षांकी वर्षा-सी करने तथा। वह वेच अक्षत्मामाके छोड़े हुए समस्त शब्दोंको निगत गया। यह देखकर उसने एक अभिके समान देदीच्यमान रच्यांकि छोड़ी। परंतु वह भी उससे टकसका दूट गयी। तब अक्षत्मामाने उसपर एक चमचमाती हुई तलकार करायी। वह भी उसके शरीरमें लीन हो गयी। इसपर उसने कुपित होका एक गदा छोड़ी, किंतु वह उसे भी त्यांल गया।

इस प्रकार जब अध्यापाके सब राज समाप्त हो गये तो उसने इधर-उधर दृष्टि डाली। इस समय उसने देखा कि सारा आकाश विष्णुओंसे भरा हुआ है। शब्दीन अध्यापा यह अत्यन्त अजुत दृश्य देखकर बड़ा हो दुःसी हुआ और आचार्य कृपके बचन याद करके कहने लगा, जो पुरुष अप्रिय किंतु हितकी बात कहनेवाले अपने सुहदोकी सीख नहीं सुनता, वह मेरी ही तरह आपत्तिमें पड़कर शोक करता

है। जो मूर्ल शास जाननेवालोकी बातका तिरस्कार करके युद्धमें प्रवृत्त होता है, वह धर्ममार्गमें प्रष्ट होकर कुमार्गमें वानेसे उसटे मुहकी साता है। मनुष्यको गौ, ब्राह्मण, राजा, स्त्री, पित्र, माता, गुरु, दुवंत्र, मूर्स, अधे, सोये हुए, डरे हुए, नीदसे उठे हुए, मतवाले, उत्पत्त और असावधान पुरुवोपर हवियार नहीं चलाना चाहिये। गुरुजनोने पहलेडीसे सब पुरनोको ऐसी विका दे रखी है। किन्तु मैं उस शासीय सनातन मार्गका उल्लाहन करके उल्ले रास्तेसे चलने लगा बा। इसीसे इस धोर आपतियें पह गया 🕻। जब मनुष्य किसी कागको आरम्य करके भयके कारण उसे बीवर्तमें छोड़ देता है तो बुद्धिमान् लोग इसे उसकी मूर्खता ही करते हैं। इस समय इस कामको करते हुए मेरे आगे भी ऐसा ही भय उपस्थित हो गया है। वों सो होणपुत्र किसी प्रकार युद्धसे पीछे इटनेवाला नहीं है। परंतु यह महाभूत तो मेरे आगे विश्वाताके दम्बके समान आकर शका हो राया है : मैं बहुत सोचनेपर भी इसे कुछ समझ नहीं पाता हूँ। निश्चय ही मेरी सुद्धि जो अधर्मसे कलुचित हो गयी है, उसका दमन करनेके रिज्ये ही यह धर्वकर परिणाम सामने आचा है। निःसंदेह इस समय मुझे जो युद्धसे हटना यह रहा है, वह देवका ही विधान है। सचमुव देवकी अनुकूलताके बिना आरम्म किया हुआ पनुष्पका कोई भी काम सफल नहीं हो सकता। अतः अव मैं भगवान् संकाकी शरण लेता 🐉 जो जटाबूटधारी, देवताओंके भी वन्दनीय, उमापति, सर्वपापायहारी और विद्युत धारण करनेवाले हैं, वे ही इस घयानक देवी विप्रको नह करेंगे।'

एसर सोचकर डोणपुत्र अख्यामा रथसे उत्तर पड़ा और देवाधिदेव श्रीमहादेवजीक प्ररणागत होकर इस प्रकार सृति करने लगा, 'आप ड्य हैं, अखल हैं, कल्याणमय हैं, स्त्र हैं, प्रवं हैं, सकत विद्याओंक अधीश्वर हैं, परमेश्वर हैं, पर्यंतपर इत्यन करनेवाले हैं, बख्यायक हैं, देव हैं, संसारको उत्पन्न करनेवाले हैं, वगदीशर हैं, नीलकाय हैं, अवन्या हैं, खुक हैं, दहायज्ञका विनाश करनेवाले हैं, सर्वसहारक हैं, विश्वस्य हैं, भयानक नेवोवाले हैं, बहुम्य हैं, उमापति हैं, स्मशानमें निवास करनेवाले हैं, गर्बाले हैं, महान् गणाध्यक्ष हैं, व्यापक हैं, सदवाड़ (साटका पावा) धारण करनेवाले हैं। आप रहतामसे प्रसिद्ध हैं, आपके मस्तकपर कटा सुशोधित हैं, आप बहुम्बाग हैं और प्रियुगसुरका वस करनेवाले हैं। मैं अत्यन्त शुद्ध हदयसे आत्मसम्प्रण करके आपका ग्रजन करता हैं। सभीने आपकी स्तृति करते हैं। आप भक्तोंक सभी संकल्पोंको पूर्ण करनेवाले हैं, गजराजके चर्यसे सुशोभित हैं, रक्तवर्ण हैं, नीलप्रीव हैं, असहा हैं, राजुओंके लिये दुर्जय हैं, इन्द्र और ब्रह्मकी भी रचना करनेवाले हैं, साक्षात् पखड़ा है, व्रतबारी है, तपोनिष्ठ है, अनन्त है, तपश्चिपोके आजय है, अनेक रूप हैं, गणपति हैं, जिनपन हैं, अपने पार्वदोंको प्रिय हैं, धनेश्वर हैं, पृथ्वीके मुखस्त्रसम् हैं, पार्वतीजीके प्राणेश्वर हैं, स्वामिकार्तिकेयके पिता है, पीतवर्ण है, क्ववहन है, दिगम्बर है। आपका वेच बढ़ा ही उम्र है; आप पार्वतीजीको विभूचित करनेमें तत्पर हैं, ब्रह्मादिसे बेह हैं, परात्पर हैं तथा आपसे बेह कोई नहीं है। आप उत्तम चनुष धारण करनेवाले हैं, सम्पूर्ण विशाओंकी अनिय सीमा है, सब देशोंके रक्षक है, सुवर्णयय कवब धारण करनेवाले हैं, आपका स्टब्स्य दिव्य है तवा आप अपने मसाकपर आधुषणके रूपमें चन्नकरणको बारण काने-बाले हैं, मैं अत्यन्त समाहित होकर आपकी छरण लेता है। बाद आज में इस दूसर आपतिके पार हो गया तो समल धुनोके संधातकप इस प्रारीरकी बलि देकर आपका यकन करूँना।'

इस प्रकार अध्यक्षामाका दृह निश्चय देखका उसके सामने एक सुवर्णमधी बेदी प्रकट हुई । उस बेदीमें अग्नि प्रन्वलित हो गवी। उससे बहुत-से गण प्रकट हुए। उनके युश और नेव देवीप्यमान थे: वे अनेको सिर, पैर और हाशोवाले थे; उनकी भूजाओं में तरह-तरहके रक्तजटित आधूषण सुशोभित वे तचा वे ऊपरकी ओर हाच उठाये हुए थे। उनके शरीर हीप और पर्यनीके समान विद्याल थे, वे सूर्य, चन्द्रमा, यह और नहानोके सहित सम्पूर्ण कुलोकको धराशायी करनेकी शक्ति रखते वे तया उनमें जरायुत्र, अपहज, खेदन और बद्धिल-चारो प्रकारके प्राणियोंका संहार करनेकी शक्ति थी। उन्हें किसी प्रकारका भय नहीं था, वे इच्छानुसार आचरण कानेवाले वे तवा तीनी लोकोंके इंडरोंके भी इंडर वे । वे सर्वटा आनन्दमन्न रहते वे, वाणीके अधीवार थे, मत्सरहोन थे तबा ऐक्वर्य पाकर भी उन्हें अधियान नहीं था। उनके अञ्चल कमोंसे सर्वदा धगवान् शंकर भी सकित रहते थे तथा वे यन, वाणी और कर्मेंद्वारा सर्वटा उन्होंकी आराधना करते थे। इससे धगवान शंकर धी सर्वटा अपने औरस पुत्रोंके समान उनकी रक्षा करते थे।

ये सब मूत बड़े ही मयंकर थे। इनको देखनेसे तीनो लोक भयभीत हो सकते थे। तथापि महाजली अख्त्यामा इन्हें देखकर डरा नहीं। अब उसने स्वयं अपने-आपको ही बलिकपसे समर्पित करना जाहा। इस कर्मको सम्बन्न करनेके लिये उसने बनुषको समिधा, बाणोको दर्भ और अपने शरीरको ही हवि बनाया। उसने सोमदेवताका मन्त पढ़कर अप्रिमं अपनी आहुति देनी चाही। उस समय वह हाथ बोड़कर भगवान् रहकी इस प्रकार स्तृति करने स्ता, किहतवन् ! इस आपत्तिक समय आपके प्रति अत्यन्त भक्ति-भावसे में सपाहित होकर यह भेट समर्पण करता हूँ। आप इसे स्त्रीकार कोजिये। समस्त भूत आपमें स्थित हैं, आप सम्पूर्ण भूतोपे कित हैं तथा आपहीमें मूख्य-मुख्य गुणोंकी एकता होती है। विभो ! आप समस्त भूतोक आसय हैं; यदि इन स्त्रुओका पराभव मेरे हारा नहीं हो सकता तो आप हिक्सक्षायसे अर्पण किये हुए इस दारीरको स्वीकार कोजिये।'

डोणपुत्र अश्वस्थामा ऐसा कह उस अग्निसे देवीप्यमान देखेयर कह गया और अपने प्राणोका मोह छोड़कर आगके श्रीक्षमें आसन लगाकर बैठ गया। उसे हितकपरे उथ्यंबाहु होकर निश्चेष्ट बैठे देखकर भगवान् झंकरने हैंसकर कहा, 'श्रीकृष्णने सत्य, श्रीष, सरस्ता, त्याग, तपस्या, नियम, श्रमा, मांत, धेर्च, बुद्धि और वाणीके हारा मेरी मधोषित आराधना की है। इसस्तिये उनसे बढ़कर मुझे कोई भी ग्रिय नहीं है। पाखालोकी रक्षा करके भी मैंने उन्होंका सम्मान किया है; किनु कालवश अब वे निसेज हो गये है, अब



इनका जीवन क्षेत्र नहीं है।' ऐसा कहकर भगवान् झंकरने अकत्यामाको एक तेत्र तलबार दी और अपने-आपको इसीके झरीरमें लीन कर दिया। इस प्रकार उनसे आविष्ट होकर अकत्यामा अत्यन्त तेजस्वी हो गया।

## अश्वत्थामाके द्वारा पाण्डव और पाञ्चाल वीरोंका संहार

सञ्जय कहते हैं—राजन् ! अब झेणपुत्र अख्यामाने शिविरमें प्रवेश किया तथा कृपाचार्य और कृतवर्मा दरवाजेपर सड़े हो गये। उन्हें अपना साथ देनेके लिये तैयार देसकर अख्यामाको बड़ी प्रमन्तता हुई और उसने उनसे धीरेसे कहा, 'आप दोनों चिद तैयार हो जायें तो सभी क्षत्रियोंका संहार कर सकते हैं, किर न्दिनने पड़े हुए इन बचे-खुने योद्धाओंकी तो बात ही क्या है ? मैं शिविरके भीतर जाड़ेगा और कालके समान मार-काट पचा हूँगा। आपलोग ऐसा करें, जिससे कोई भी आपके हाचोंसे जीवित बचकर न जा सके।'

ऐसा कहकर होणपुत्र पाण्डजोंके उस विशाल विश्वितमें हारसे न जाकर बीजहींसे पुत्र गया। उसे अपने तक्ष्य पृष्ट्युप्रके तंबूका पता था, इसलिये वह जुपचाय वहीं पहुँच गया। वहाँ उसने देखा कि सब घोद्धा युद्धने कक जानेके कारण अचेत होकर सोथे पड़े हैं। उनके पास ही एक रेडामी शब्धापर उसे पृष्ट्युप्र सोता दिखायी दिया। तब अख्रवामाने उसे पैरसे दुकराकर जगाया। पैर लगते हो रजोग्यत पृष्ट्युप्र जग पड़ा और महारथी अख्रव्यामाको आया देख ज्यों ही बह प्रलंगसे उठने लगा कि उस बीरने उसके बाल प्रकड़कर



पृथ्वीयर पटक दिया। इस समय बृष्टशुप्र भय और निहासे दबा हुआ था, साथ ही अश्वत्यामाने उसे जोरकी पटक भी लगावी बी; इसलिये वह निरुपाय हो गया। अश्वत्थामाने उसकी छाती और गलेपर दोनों पुटने टेक दिये। बृष्टग्रुप्र बहुतेरा जिल्लाचा और छटपटाचा, किंतु अश्वत्थामा उसे पशुको तरह पीटना रहा। अन्तमें उसने अन्द्रशामाको नलोसे बकोटते हुए लड़लड़ाती जबानमें कहा, 'आचार्यपुत्र ! व्यर्थ देरी यत करो, मुझे इधिवारसे मार डालो ।' उसने इतना कहा ही वा कि अञ्चल्यामाने उसे जोरसे दवाया और उसकी अस्पष्ट बाजी सुनकर कहा, 'रे कुलकलेक । अपने आवार्यकी हत्या करनेवालोको पुण्यलोक नहीं मिल सकते। इसलिये तुझे शकारे यारना उचित नहीं है।' ऐसा कहकर उसने कृपित होकर अपने पैरोंकी बोटोसे बृष्टशुप्रके मर्मस्थानीपर प्रहार किया। इस समय बृष्टद्यप्रकी विलरपहटसे घरकी खियाँ और राववाले भी जग पड़े। उन्होंने एक अलीकिक पराक्रमवाले पुरुवको धृष्टद्वप्रपर प्रहार करते देखकर उसे कोई चूल समझा । इसलिये घयके कारण उनमेंसे कोई भी

अक्षत्वामाने पृष्टपुत्रको इसी प्रकार पशुकी तरह फीट-पीटकर मार डाला। इसके बाद वह उस तंबुरे जाहर आया और रचपर बढ़कर सारी छावनीमें जक्कर लगाने लगा। पाळालराज पृष्टपुत्रको सरा देलकर उसकी रानियाँ और रखवाले शोकाकुल होकर विलाप करने लगे। उनके कोलहरूकरे आस-पासके झतिय बीर चौककर कहने लगे, 'क्या हुआ ? क्या हुआ ?' तब कियोंने बड़ी दीन पाणीसे कहा, 'ओर ! जल्दी दींड़ो ! जल्दी दींड़ो ! हमारी तो समझमें नहीं आता यह कोई राक्षम है या मनुष्य है। देखो, इसने पाळालराजको पार डाला और अब रखपर चढ़कर इसर-उधर घूम रहा है।' यह सुनकर उन योद्याओंने एक साथ अक्षत्वामाको घेर लिया। किंतु पास आते ही अखत्वामाने उन्हें स्वाक्षमे मार डाला।

इसके बाद उसने बराबरके तंबूमें उत्तमीजाको परंगपर स्रोते देखा। उसके भी कण्ठ और छातीको उसने पैरोंसे दबा लिया। उत्तमीजा बिल्लाने लगा, किंतु अश्वत्थामाने उसे भी पशुकी तरह पीट-पीटकर मार डाला। युथामन्युने समझा कि उत्तमीजाको किसी राक्षसने मारा है। इसलिये वह गदा लेकर दौड़ा और उससे अश्वत्थामाकी छातीपर चोट की। अश्वत्थामाने लयककर उसे पकड़ लिया और फिर पृथ्वीपर | पटक दिया। युधामन्युने छूटनेके लिये बहुतेरे हाथ-पैर पटके, किंतु अश्वत्थामाने उसे भी पशुकी तरह नार डाला।

इसी प्रकार उसने नींद्रमें पड़े हुए अन्य महारवियोगर भी आक्रमण किया। वे सक भयसे काँपने लगे, किनु अखतामाने उन सभीको तलवारसे पौतके घाट उतार दिया। शिविरके विभिन्न भागोंमें उसने मध्यम केंग्रीके सैनिकोंको भी निहामें बेहोश देखा और उन सकको भी एक क्रणमें ही तलवारसे तहस-नहस कर डाला। इसी तरह अनेको योखा, धोड़े और हाथियोंको उस तलवारको भेट चड़ा दिया। इससे उसका सारा शारिर खूनमें लबपब हो गया और वह साकत, कालके समान दिखायी देने लगा। उस समय जिन योखाओं-की नींद टूटती थी, वे ही अखत्वामाका शब्द सुनकर भींचकेंश-से रह जाते थे और उसे राक्षस समझकर और मूँद लेते थे। इस प्रकार मर्चकर कम धारण किये वह सारी छावनीमें खकर लगा रहा था।

जब डीपदीके पुत्रोने बृष्टसुप्रके मारे जानेका समाचार सुना तो वे निर्थय होकर अञ्चलामापर बाज बरसाने लगे। अश्वत्वामा अपनी दिख्य तलवार लेकर उनपर टूट पद्म और दससे प्रतिवित्रयकी कोल फाइ डाली। इससे वह प्राप्तहीन होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा । सुतसोमने पहले तो प्राससे चोट की। फिर यह भी तलवार लेकर होणपुत्रकी ओर चला। अश्वत्वामाने तलवारके सहित उसकी वह मुना काट डाली और फिर उसकी पसलीपर प्रहार किया। इससे हृदय फट बानेके कारण वह पृथ्वीपर तिर गया। इसी समय नकुलके पुत्र शतानीकने एक रचका पहिचा उठाकर बड़े कोरसे अश्वत्वामाकी छातीपर मारा । अश्वत्वामाने भी तुरंत ही उसपर चोट की । उससे वह व्याकुल होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा । किर अश्वत्यायाने उसका सिर काट डाला। अत्र शुराकर्या परिच लेकर अश्रत्यामाकी ओर बला और उसके बापे गालपर चोट की। किंतु अश्रत्थामाने अपनी तीली तत्त्वारसे उसके मुहपर ऐसा वार किया कि जिससे उसका बेहरा विगड़ गया और वह बेहोश होकर पृथ्वीपर जा पढ़ा। उसका शब्द सुनकर महारथी श्रुतकीर्ति अग्रत्यामाके सामने आवा और उसपर बाणोंकी वर्षा करने लगा। किंतु अस्तवायाने उसकी बाणवर्षाको डालपर रोक लिया और उसके सिरको बहुसे अलग कर दिया।

इसके बाद उसने तरह-तरहके शस्त्रोंसे शिखाणी और प्रभारक वीरोको मारना आरम्भ किया। उसने एक बाणसे शिखणीकी भुकुटियोंके बीचमें चोट की और किर पास

बाकर तलवारके एक ही हाथसे उसके दो टुकड़े कर दिये। इस प्रकार शिलाण्डीको मारकर वह अत्यन्त कोथमें भर गया और बड़े केगसे प्रश्तकोयर टूट पड़ा। राजा विराटकी जो कुछ सेना बढ़ी थी, उसे उसने एकट्स कुबल डाला तथा राजा हुउट्के पुत्र, पीत्र और सम्बन्धियोंको खोज-खोजकर मौतके घाट उतार दिया।

अश्वत्यामाका सिंहनाद सुनकर पाण्डवीकी सेनामें सेकड़ों-इजारों बीर बाग पड़े। उसने उनमेसे किसीके पैर, किसोको बाँपे और किसीकी पसरित्यों काट डाली। उन सर्पाको बहुत अधिक कुचल दिया गया वा, इससे वे भयानक चीतकार कर रहे थे। इसी प्रकार घोड़े और द्यक्षियोके बिगड़ जानेसे भी अनेको खेळा पिस गये थे। उन सम्बक्त लोबोसे सारी रणभूमि पट गयी थी। घायल बीर 'यह क्या है? बोन है? बिसका शब्द है? यह क्या कर हाला ?' इस प्रकार जिल्ला रहे थे। उनके लिये अश्वत्वामा प्राणानक कारके समान हो रहा था। पापदव और सुक्षय धीरोचे जो प्रसा और कवचोसे रहित थे और जिन्होंने कवध धारण कर लिये थे, उन समीको अश्वत्वामाने वमलोक भेज दिया । जो स्थेग नीहके कारण अंधे और अधेत-से हो रहे थे, वे असके शब्दमें चींककर उत्तल पड़े, किंतु फिर घमधीत होकर जहाँ-नहीं किय गये। इरके मारे उनकी विग्यी बैध गयी और वे एक-यूसोसे लियटका बैठ गये।

इसके बाद अवत्वामा किर अपने रथपर सवार हुआ और हाथमें धनुष लेकर दूसरे योद्धाओंको यमराजके हवाले करने लगा। फिर व्य हाथमें हाल-तलवार लेकर उस सारी हावनीमें च्छार तयाने तया। अध्यक्षामाका सिंहनाद सुनकर वोद्धालोग बीक पड़ते थे; किंतु निहा और भयसे व्याकुल होनेके कारण अचेत-से होकर इधर-उधर माग जाते थे। उनमेरी कोई बुरी तरह जिल्लाने लगते थे और कोई अनेकों कटपटांग वातें करने लगते थे। उनके बाल बिखरे हुए थे। इसकिये आपसर्वे एक-दूसरेको पहचान भी नहीं पाते थे। कोई इधर-उधर भागनेमें वककर गिर गये थे। किन्हींको चक्कर आ रहा था। किन्हींका मल-मूत्र निकल गया था। हावी और घोड़े रस्से तुड़ाकर सब ओर गड़बड़ी करते खेड़ रहे हो। कोई इसके मारे पृथ्वीपर पड़कर हिम सहते हो; सिन्तु हाधी-फोड़े उन्हें पैरोसे खुँद डातको थे। इस प्रकार बड़ी ही गड़बड़ी मची हुई थी। लोगोंके इघर-उघर दौड़नेसे बड़ी पूल क्षा गयी, जिससे उस रात्रिके समय दिविसमें दूना अन्यकार हो गया । उस समय पिता पुत्रोंको और भाई भाइयोंको नहीं पहचान पाते वे। हाबी हाथियोंपर और बिना सवारके घोड़े घोड़ोंपर टूट पड़े तथा एक-दूसरेपर छोटें करते पायल होकर पृथ्वीपर लोटने लगे। बहुत-से लोग निज्ञाने अखेत पड़े थे, वे अधेरेमें उठकर आपसमें ही आधात करके एक-दूसरेको गिराने लगे। दैववहा उनकी बुद्धि नष्ट हो गयी थी। वे 'हा तात! हा पुत्र!' इस प्रकार चिल्लाते हुए अपने बन्धु-बान्धवोंको छोड़कर इधर-उधर भागने लगे। बहुत-से तो हाथ! हाथ! करते पृथ्वीपर गिर गये।

अनेको वीर यस और कवचोंके बिना ही शिविरसे बाहर जाना बाहते थे। उनके बाल खुले हुए थे और वे हाय जोड़े भयसे घर-धर काँप रहे थे; तो भी कृपाचार्य और कृतवर्माने शिविरसे बाहर निकलनेपर किसीको जीवित नहीं छोड़ा। इन दोनोंने अश्वत्थापाको प्रारत करनेके लिये शिविरके तीन ओर आय लगा दी। इससे सारी छावनीये उजारम हो गया और उसकी सहायतासे अञ्चल्यामा हासमे तलवार लेकर सब और चूमने लगा। इस समय उसने अपने सामने आनेवाले और पीठ दिसाकर मागनेवाले दोनों ही प्रकारके योज्याओंको तलवारके घाट उतार दिया। किन्ही-किन्हीको उसने तिलके पौधेके समान बीजहीसे हो करके गिरा दिया। इसी प्रकार उसने किन्होंके शक्तमाहित भुनदण्डोको, किन्हींके सिरोको, किन्हीकी बांपाओंको, किन्हींके पैरोंको, किन्हींकी पीठको और किन्हींकी पसलियोंको तलवारसे उड़ा दिया। इसी प्रकार उसने किसीका पुत्र फेर दिया, किसीको कर्णहीन कर इस्स, किन्हींके कंधेपर चोट करके उनका सिर झरीरमें घुसेड़ दिया। इस प्रकार वह अनेको बीरोंका संहार करता चिकिरमें युमने लगा।

उस समय अन्यकारके कारण रात बड़ी प्रयावनी हो रही थी। हजारों मरे और अधमरे मनुष्योंसे तथा अनेकों हाथी-पोड़ोंसे पटी हुई पृथ्वीको देखकर इदय काँप उठता था। त्येग हाडाकार करते हुए आपसमें कह रहे थे, 'माई! आज पाण्डवोंके पास न रहनेसे ही इमारी यह दुर्गीत हुई है। अर्जुनको तो असुर, गन्धवं, यक्ष और राक्षस—कोई भी नहीं जीत सकता; क्योंकि साक्षात् श्रीकृष्ण उनके रक्षक है।' दो पड़ीके बाद वह सारा कोलाहल झान्त हो गया। सारी भूमि खुनसे तर हो गयी थी। इसलिये एक क्षणमें ही वह भयानक धूल दव गयी। अखत्वामाने क्रोधमें घरकर ऐसे हजारों वीरोंको मार डाला, जो किसी प्रकार प्राण बचानेके प्रयक्षमें लगे हुए थे, एकदम प्रवास हुए थे और जिनमें तनिक भी उत्साह नहीं था। जो एक-दूसरेसे तिपटकर पड़ गये थे, जिविर छोड़कर भाग रहे थे, किये हुए थे अधवा किसी प्रकार लड़ रहे थे, उनमेंसे भी किसीको उसने जीवित नहीं छोड़ा। जो लोग आगमें झुलसे बाते थे और जो आपसमें ही मार-काट कर रहे थे, उन्हें भी उसने यमराजके हवाले कर दिया। राजन् ! इस प्रकार उस आधीरातके समय डोणपुत्रने पाण्डवोंकी उस विश्वाल सेनाको बात-की-बातमें दमलोक पहुँचा दिया।

यो फटने ही अखन्यामाने शिक्सिसे बाहर आनेका विचार किया। उस समय नरस्कते सनकर वह तलवार इस प्रकार उसके हायसे विपक गयो थी कि मानो वह उसीका एक अब हो। इस प्रकार अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार वह कठोर कमें करके अखन्यामा पिताके ऋणसे मुक्त होकर निश्चिम्त हुआ। वह सावनीसे बाहर आया और कृपाचार्य एवं कृतवर्मासे मिलकर उन्हें प्रसन्नतापूर्वक अपनी सारी करदूत सुनाकर आनंदित किया। वे भी अखन्यामाका ही प्रिय करनेमें लगे हुए थे। अतः उन्होंने भी यह सुनाकर कि हमने यहाँ खकर हजारों पाळाल और सुक्रय वीरोंका मंहार किया है, उसे प्रसन्न किया।

राज पुरुषष्ट्र पूछते हैं—सञ्जय ! अखत्यामा तो प्रेरे पुत्रको विजयके लिये ही कमर कसे हुए था। फिर इसने ऐसा महान् कमें पहले क्यों नहीं किया ?

सङ्घने कहा—राजन् ! अध्यक्षामाको पाण्यव, श्रीकृष्ण और सात्यकिसे खटका रहता था । इसीसे अबतक वह ऐसा नहीं कर सका । इस समय उनके पास न रहनेसे ही उसने यह कर्म कर करना ।

इसके बाद अग्रत्वामाने आचार्य कृप और कृतवर्याको गले लगाया और उन्होंने उसका अधिनन्दन किया। फिर उसने हर्षमें भरकर कहा, 'मैंने समस्त पाझालोंको, ग्रैपदीके पौजों पुत्रोंको और संवामसे बचे हुए सभी मत्स्य एवं स्रोमक वीरोंको नष्ट कर डाला है। अब हमारा काम पूरा हो गया। इसलिये नहाँ राजा दुर्योंबन हैं, वहीं चलना चाहिये। यदि वे जीवित हों तो उन्हें भी यह समाचार सुना दिया जाय।'

## अश्वत्थामादिका दुर्वोधनको सब समाचार सुनाना तथा दुर्वोधनकी मृत्यु

सञ्जयने कहा—राजन् ! वे तीनों वीर सम्पूर्ण । पाञ्चालवीरों और ग्रैपदीको पुत्रोंको मारकर वहाँ राजा दुर्योधन मरणासन्न अवस्थामें पड़ा बा, उस स्थानपर आये । उन्होंने जाकर देखा तो इस समय उसमें कुछ ही प्राण ग्रेव था । वह जैसे-तैसे अपने प्राण बचाये हुए था । उसके मुखसे रक्तका बमन होता था तथा उसे चारों ओरसे अनेकों मेहिये और दूसरे हिंस जीव घेरे हुए थे । वे सब उसे चट कर जाना चाहते थे और यह बड़ी कठिनतासे उन्हें रोक रहा था । इस समय उसे बड़ी ही बेदना हो रही थी ।

दुर्पोधनको इस प्रकार अनुधित रीतिसे पृथ्वीपर पड़े देखकर उन तीनों बीरोको असद्ध कष्ट हुआ और वे फूट-फूटकर रोने लगे। उन्होंने अपने हाबोंसे दुर्पोधनके मुहका खून पाँछा और फिर दीन होकर विलाप करने लगे।

कृपाकार्यने कहा—हाय ! विधाताके लिये कोई भी काम काठन नहीं है। आज ज्यारह अश्लीहिणी सेनाका लामी राजा वृपोधन इस प्रकार सूनमें लब्बपण हुआ पृथ्वीपर प्रका है। महलोमें जिस प्रकार महारानी शक्त करती थी, उसी प्रकार यह सोनेके पत्तरसे मही हुई गदा वीर दुर्वोधनके साथ सोची हुई है। कालकी कुटिलता तो देखों—जो प्रायुक्त सम्बद्ध किसी समय मुद्धीभिषिता राजाओंके आगे-आगे धलता था, आज वही भूमिमें पड़ा थूल फाँक खा है। विसके आगे सैकड़ी राजा लोग भयसे सिर झुकाते थे, वहाँ आज धीरशब्दापर पड़ा हुआ है, पहले विसे अनेको ब्राइएण अर्थाप्रसिके लिये घेर रहा थे, उसीको आज मांसके लोभसे मांसाहारी प्राणियोंने घेर रहा है।

अक्षत्यमा बोला—राजकेष्ठ । आपको समस्त धनुपरीये क्षेष्ठ कहा जाता था । आप साक्षात् भगवान् संकर्षणके दिल्ला और युद्धमें कुबेरके समान थे, तो भी भीपसेनको किस प्रकार आपपर प्रहार करनेका अवसर मिल गया ? आप सब धर्मोंको जाननेवाले हैं । शुद्र और पाणी भीपसेनने किस प्रकार आपको धोलेसे यायल कर दिला ? अवस्य ही कालकी गतिसे पार पाना बड़ा कठिन है । भीमसेनने आपको धर्मयुद्धके लिये बुलाया था, किंतु फिर अधर्मपूर्वक गदासे आपकी जाँचे तोड़ डालीं । इस प्रकार अधर्मसे मास्कर जब भीमसेनने आपको दुकराया, तब भी कृष्ण और युधिष्ठिरने उस शुद्धसे कुछ नहीं कहा ! शिकार है उन्हें ! भीसने आपको कपटसे गिराया है । इसलिये जवतक प्राणियोकी स्विति रहेगी, तबतक थोद्धालोग उसकी निन्दा ही करेगे । महर्षियोने क्षत्रियोंके लिये जो उत्तम गति बतावी है, युद्धमें मारे जानेके कारण आवने वह प्राप्त कर ली है। राजन् ! आपके लिये युझे किन्ता नहीं है; मुझे तो आपके पिता और माता गान्वारीके लिये ही खेद हैं, जिनके सभी पुत्र कालके गालमें चले गर्व हैं। हाय ! अब वे बिस्तारी बनकर दर-दर घटकेंगे और हर समय उन्हें पुत्रोंका शोक सताता रहेगा । वृष्णिर्वशी कृष्ण और दुष्टबुद्धि अर्जुनको धिकार है, जिन्होंने बड़ा भारी धर्मज्ञका अभिमान रखकर भी भीमसेनके माले समय कोई रोक-टोक नहीं की। ये निर्फन पाण्डब भी किस प्रकार कहेंगे कि हमने ऐसे-ऐसे वुर्योधनको मारा था। गान्धारीनव्दन ! आप धन्य हैं, जो युद्धमें वीरगतिको प्राप्त हुए : महारखी कृपाबार्थ, कृतवर्धा और मुझे धिकार है, जो आप-वैसे महाराजके साथ स्वर्ग नहीं सिधार रहे हैं। हम जो आपका अनुसरण नहीं कर रहे हैं—इससे यही जान पहला है कि एक दिन आपके सुकृतोंका स्परण करते-करते हम वो ही मर जायँगे, स्वर्ग या अर्थ—इनमेसे कोई हमारे हाब नहीं लगेगा। न जाने हमारा ऐसा कौन-सा कर्म हैं, जो हमें आपका साथ देनेसे रोक रहा है। तब तो नि:संदेत हमें बढ़े दु:सबों इस पृथ्वीपर अपने दिन काटने पड़ेंगे। राजन् ! आपके न रहनेपर हुपें भाष्ति और सुख कैसे मिल सकते 🛊 ७ आप सार्ग सिधार रहे 🖔। वहाँ सब महारवियोंसे आपकी घेंट होगी ही। उन सक्की ज्येष्टता और श्रेष्टताके अनुसार आप मेरी ओरसे पूजा करें। पहले आप समस्त धनुधेरोके ध्वजाराय आचार्यजीका पूत्रन करें और उन्हें मुखना दें कि आज अश्वज्ञामाने पृष्टपुत्रको मार हाला है। फिर महाराज बाह्रीक, महारथी जयद्रथ, सोमदल, मृतिबंधा तथा और भी जो-जो बीर पहले खर्ग पहुँच जुके हैं. उनका येरी ओरसे आलिङ्गन करें और उनसे कुशल पूछे।

राजन् ! यदि आपमें कुछ आणशांक मौजूद हो तो मेरी एक बात मुनिये। इससे आपके कानोंको बड़ा आनन्द पिलेगा। अब पाण्डवोंके पक्षमें वे पाँचों थाई, श्रीकृषा और सात्पिक—ये सात बीर क्षे हैं और हमारी ओर में, कृतवर्मा और आचार्य कृप— ये तीन बाकी हैं। श्रीपदीके सब पुत्र, पृष्टगुष्टके बष्टे तथा समस्त पाञ्चाल और पुद्धसे क्षे हुए मत्त्यवीरोंका सफाया कर दिया गया है। पाण्डवोंको जो बदला सुकाया गया है, उसपर ध्यान दीजिये। अब उनके भी बष्टे मार दिये गये हैं। आज उनके शिविरमें जितने योद्धा और हाथी-घोड़े थे, उन समीको यैने तहस-नहस कर दिया है। आज पापी धृष्टगुत्रको भी यैने पशुकी तरह पीट-पीटकर मार डाला है।

दुवॉधनने जब अश्वत्वामाकी यह मनको प्यारी लगने-बाली बात सुनी तो उसे कुछ चेत हो गया और वह कहने



लगा, 'माई ! आज आचार्य कृप और कृतवर्माके सहित जो काम तुमने किया है वह तो भीव्य, कर्ण और तुम्हारे पिताजी भी नहीं कर सके। तुमने शिलपडीके सहित सेनापति बृष्टयुप्रको मार डाला, इससे आज निश्चय ही मैं अपनेको इन्हर्के समान समझता है। तुन्हारा थला हो, अब खर्गमें ही हमारी-तुन्हारी भेट होगी।' ऐसा कहकर मनस्वी दुर्घोधन सुप हो गया और अपने सुहदोको दुःसमें छोड़कर उसने अपने प्राण जाग दिये। उसने सार्य युज्यधाम सार्गलोकमे प्रवेश किया और उसका शरीर पृथ्वीपर पड़ा रहा। राजन् ! इस प्रकार आपके पुत्र दुवींबनकी मृत्यु हुई । वह रणाङ्गवामें सबसे पहले गया वा और सबसे पीछे दातुओंद्वारा मारा गया। मरनेसे पहले दुर्वोचनने तीनो बीरोको गले लगाया और उन्होंने भी उनका आलिङ्गन किया। अश्वत्वामाके मुलसे यह करणाजनक संवाद सुनका मैं शोकाकुल होकर दिन निकलते ही नगरमें चला आया । इस प्रकार आपहीकी खोटी सल्लाहरी यह कौरव और पाण्डवीका भीवण संहार हुआ है। आपके पुत्रका स्वर्गवास होनेसे में अत्यना शोकार्त हो गया हैं। अब व्यासनीकी कृपासे प्राप्त हुई मेरी दिवादृष्टि नष्ट हो गयी है।

वैज्ञान्यकार्थं कहतं हैं—राजन् ! यहाराज धृतराष्ट्र इस प्रकार पुत्रकी मृत्युका संवाद सुनकर एकदम विन्तामें दूस गये और लंबे-लंबे सर्थ श्वास लेने लगे।

#### राजा युबिष्ठिर और द्रौपदीका मृत पुत्रोंके लिये शोक तथा द्रौपदीकी प्रेरणासे भीमसेनका अश्वत्थामाको मारनेके लिये जाना

वैशामायनवी कहते हैं—वह रात बोठनेपर पृष्टपुत्रके सारिक्षने राजा युक्षिष्ठिरको दिविसमें सोथे हुए बीरोके संहारकी सुबना दी। उसने कहा, 'महाराज! राजा हुम्हके पुत्रोंके सहित सब ह्रीपदीपुत दिविसमें निश्चित्त होकर बेसकर सोथे हुए थे। वे सभी मार झले गये। आज राजिये हुर कृतवर्मा, कृपाचार्य और पापी अख्यवामाने आपके सारे शिविरको नष्ट कर झला है। इन्होंने जास, शांक और फरसोसे हजारों योद्धा तथा हाबी-बोड़ोंको काटकर आपकी सेनाका संहार कर झला है। कृतवर्मा कुछ ज्याचित्त था, इसलिये सारी सेनामेंसे एक मैं ही किसी प्रकार बचकर निकल आया है।'

सारविकी यह अमङ्गल वाणी सुनकर कुन्तीक्टर मनुष्यको कोई और मृत्यु नहीं है। प्रमादी मनुष्यको

[511] सं० म० (खण्ड-दो) ३४

वृधिविर पुत्रशोकसे व्याकुल होकर पृत्वीपर गिर पड़े। इस समय सात्रकि, भीमसेन, अर्जुन और नकुल-सहदेवने उन्हें सैमाला। केत होनेपर वे विलाप करते हुए कहने लगे, 'हाम । हम वो शत्रुओंको जीत चुके थे, किंतु आज उन्होंने हमें जीत लिया। हमने भाई, समययसक, पिता, पुत्र, मित्र, बन्धु, मस्त्री और पौत्रोंकी हत्या करके तो जय प्राप्त की; किंतु इस प्रकार जीतकर भी आज हम जीत लिये गये। कभी-कभी अनर्थ अर्थ-सा जान पड़ता है तथा अर्थ-सी दिलापी देनेवाली वस्तु अनर्थक ज्यामें परिणत हो जाती है। इसी प्रकार हमारी यह विजय पराजय-सी हो गयी है और शत्रुओंकी पराजय भी विजय-सी हो गयी। इस मनुष्यकोकमें प्रमादसे वड़कर मनुष्यकी कोई और मृत्यु नहीं है। प्रमादी मनुष्यको अर्थ सब प्रकार त्यान देते हैं तथा उसे अनर्थ सब ओरसे पेर लेते हैं। वह विद्या, तप, वैभव और यश किसी प्रकार प्राप्त नहीं कर सकता। जिस प्रकार कोई व्यापारियोंका बेड़ा समुद्रको पार करके किसी छोटी-सी नदीने हुव जाय, उसी प्रकार आज हमारे प्रमादसे ही ये इन्त्रके तुल्य राजाओंके पुत्र-पीत्र सहजहीमें मारे गये हैं। शतुओंने अपर्ववत्र विन्हें सोते हुए ही मार दाला है वे तो निःसंदेह लगें सिचार गये हैं। परंतु मुझे तो ग्रीपदीकी विन्ता है; क्योंकि जिस समय वह अपने भाइयों, पुत्रों और वृद्दे पिता पाळालराज दुपदकी मृत्युओंका समाचार सुनेगी उस समय उनके लोकजनित दु:सको कैसे सह सकेगी ? उसके हदयमें तो आग-सी लग जायगी।'

इस प्रकार अत्यन्त दीनतामे विलाय करते-करते वे नकुरुसे कहने लगे—'र्मया! तुम जाओ और मन्द्रभागिनी प्रेपदीको उसके मातृपक्षकी स्त्रिपोसहित यहाँ लिया त्यओ ।' धर्मराजकी आज़ा पाकर नकुल रचपर सचार हो उस हेरेकी ओर गया, जहाँ पाञ्चालराजकी महिलाएँ और महारानी होपदी थी । नकुलको भेजकर महाराज युधिष्ठिर शोकाकुल सुद्धरीके सहित रोते-रोते बस स्थानपर गये, जहाँ उनके पुत्र वरे पड़े थे। उस भीषण स्थानमें पहुँचकर उन्होंने अपने खुनमें लक्षपथ सहद और सलाओंको पृथ्वीपर पडे देला। उनके अङ्ग-प्रताष्ट्र कटे हुए से और बहुतोंके सिर भी काट लिये गये बे। उन्हें देखकर महाराज मुचिष्टिर बहुत हो फिल हुए और फूट-फूटकर रोने लगे। अपने पुत्र, पौत्र और पित्रोंको संवायमे यरे देशकर वे अत्यन्त दुःसातुर हो गये। उनकी ऑसोमें ऑसुओंकी बाद-सो आ गयी, डारीर काँपने लगा और बार-बार मूर्खा आने लगी। तब उनके सुह्रपूरा अत्यन्त उदास होकर उन्हें धीरज जैवाने लगे। इसी समय शोकाकुल ब्रोपटीको रवये लेकर वहाँ यकुल पहुँचा। वह उपप्रमा नामक स्थानमें गयी हुई थी। जिस समय उसने अपने सब फुतोंको मारे जानेका अत्यन्त अञ्चन समाचार सुना, वह तो बहुत ही दुःस्ती हुई। उसका मुख शोकसे बिलकुल फीका पड़ गया और यह राजा गुधिहिरके पास पहुँचकर पृथ्वीपर गिर पड़ी ।

त्रीपदीको गिरते देख महापराक्रमी भीमसेनने लयककर अपनी दोनों भुजाओंमें पकड़ लिया और उसे दावस बैधाया। तब वह रो-रोकर राजा युधिष्ठिरसे बढ़ने लगी 'एजन्! अपने बीर पुत्रोंको क्षात्रधर्मके अनुसार मारा गया सुनकर आप तो उपप्रब्य नगरमें मेरे साथ रहकर याद भी नहीं करेंगे। परंतु पापी अश्वत्यामाने उन्हें सोते हुए ही मार कला—यह सुनकर

अर्थ सब प्रकार त्याग देते हैं तथा उसे अनर्थ सब ओरसे घेर | मुझे तो उनका शोक आगकी तरह जला रहा है। यदि लेते हैं। वह विद्या, तप, वैभव और यश किसी प्रकार प्राप्त नहीं कर सकता। जिस प्रकार कोई व्यापारियोंका बेड़ा समुद्रको पार करके किसी छोटी-सी नदीमें दूब जाय, उसी प्रकार आज हमारे प्रमादसे ही ये इन्द्रके तुल्य राजाओंके कर देंगी।'

> ऐसा कड़कर बज़स्तिनी ड्रीपटी महाराज युधिष्ठिरके सनीय ही बैठ गयी। तब धर्मराजने अपनी प्रियाको पास ही



बैंठ देखकर कहा, 'धर्मज़े ! तुम्हारे पुत्र और भाई धर्मपूर्वक पुद्ध करके वीरगतिको प्राप्त हुए हैं। तुम्हें उनके लिये शोक नहीं करना चाहिये। अध्यक्षामा तो यहाँसे बहुत दूर दुर्गम कनमें चला गया है। उसे मार भी डाला जाय तो तुम्हें यह बात कैसे मालुम होगी ?'

डाँपटीने कहा—'सजन् ! मैंने सुना है कि अश्वत्वामासे सिसमें जन्मके साथ ही उत्पन्न हुई एक मणि है। सो संमाममें उस पापीका वस करके उस मणिको से आना चाहिये। मेरा पड़ी किचार है कि उसे आपके सिरपर धारण कराकर ही मैं जीवन धारण कर्नगी।' धर्मराजसे ऐसा कहकर फिर डीपटीने घाँपसेनके पास आकर कहा, 'घीमसेन ! आप काजबर्मकी ओर देखकर मेरी रक्षा करें। इन्द्रने जैसे इम्बरासुरको मारा था, उसी प्रकार आप उस पापीका वस करें। वहाँ आपके समान पराक्रमी और कोई पुरुष नहीं है। वारणावत नगरमें जब पाण्डवोपर बड़ा संकट आ पड़ा बा, तब आपड़ीने इन्हें सहारा दिया था। हिडिम्बासुरसे पाला पड़नेपर भी आप ही इनके रक्षक हुए थे। विराटनगरमें जब कीचकने मुझे बहुत तंग किया था, तब भी आपहोंने उस दुःखसे मेरा उद्धार किया था। आपने जिस प्रकार ये बड़े-बड़े काम किये हैं, उसी प्रकार इस होणपुत्रको मारकर भी प्रसन्न होइये।'

ब्रोपदीका यह तरह-तरहका विराय और भीवण दुःस

देलकर भीमसेन सह न सके। वे अश्वत्वामाको मारनेका निश्चय कर एक सुन्दर धनुव लेकर रखपर सवार हो गये तथा नकुलको अपना सारवि बनाया। उन्होंने बाण चढ़ाकर धनुवको टंकार की और शोध ही घोड़ोंको हैकवा दिया। क्राक्नीसे निकलकर उन्होंने अश्वत्वामाक रखका चिह्न देखते हुए बड़ी तेजीसे उसका पीक्रा किया।

#### श्रीकृष्णका अश्वत्थामाके विषयमें एक पूर्वप्रसंग सुनाना

वैज्ञान्यायनवी कहते हैं-जनमेजय ! भीमसेनके बले जानेपर यदुश्रेष्ठ भगवान् कृष्णने धर्मराजसे कहा, 'राजन् ! आपके भाई भीमसेन पुत्रहोकके कारण अकलामाको संप्राममें मारनेके लिये अकेले ही जा रहे हैं। ये आपको अपने सब भाइयोंसे अधिक प्रिय हैं। किर इस कठिवाकि समय आप उनकी सहायताका ज्योग क्यों नहीं काते ? अरकार्य ब्रोणने अपने पुत्रको जिस ब्रह्मात्सकी शिक्षा दी है, यह सारी पृथ्वीको भी भस्न कर सकता है। वडी परमाख उन्होंने प्रसन्न होकर अर्जुनको भी दिया है। असुन्धाया बड़ा असहनशील है। उसने तो अकेले अपने-आपको ही इसे विस्तानेकी प्रार्थना की भी। आचार्च इसकी बपलता ताड़ गये से और म्होंने इसे यह आदेश दिया था कि 'पैया ! बहुत बड़ी आपत्तिमें पड़ जानेपर भी तुम इसका प्रयोग मत करना। विशेषतः मनुष्योपर तो तुम इसे छोड़ना ही मत: क्योंकि मै देखता 🛛 तुम सत्पुरुषोके मार्गपा स्थिर रहनेवाले नहीं हो ।'

पिताके ये अधिय वचन सुनका दुरात्मा अहावामा सब प्रकारके सुमाकी आजा छोड़का बड़े गोकसे पृथ्वीपर किवरने लगा। एक बार जिस समय आयलंग बनमे हे, यह हारकामें आकर वृत्त्विविधायोंके साव रहा या और उन्होंने इसका बड़ा सकार किया था। एक दिन इसने एकान्तमें मेरे पास अकेले ही आकर कहा, 'कृष्ण ! मेरे पिताजीने बड़ी भीषण तपस्या करके अगस्यजीसे जो जहान्स प्राप्त किया बा, यह इस समय जैसा उनके पास है वैसा हो मेरे पास भी है। सो यदुशेह ! आप मुझसे वह दिव्य अख लेकर अपना बक्त मुझे दे दीजिये।'

तब मैंने कहा, 'देखों ! ये मेरे बनुष, शक्ति, बक्त और गदा पढ़े हैं। तुम इनमेसे जो-जो अस्त लेना चाहो, वही मैं तुम्हें देता हूँ। तुम जिसे उठा सको और जिसका युद्धमें प्रयोग कर सको, वही अस्त ले लो और मुझे जो अस्त देना चाहते हो, बढ़ भी मत दो।' तब इसने भी साब स्पर्धा रखते हुए एक हजार अरोबाला और बज़की नामियाला मेरा लोहेका चक्र लेना बाहा। मैंने कहा—'ले लो।' इसने उछलकर वायें हाबसे उसे उठानेका प्रयक्ष किया। किंतु उस स्वानसे उसे



टस-से-पस भी नहीं कर सका। फिर उसे दायें हाथसे उठानेकी चेहा करने लगा। किंतु पूरा-पूरा प्रयत्न करनेपर भी जब यह उसे उठाने या चलानेमें समर्थ न हुआ तो अत्यन्त उदास होकर हट गया। जब अपने उद्देश्यमें असफल होकर यह निराश हो गया और इसे बहुत खेद हुआ तो मैंने पास बुलाकर कहा, जिसकी ब्यजामें वानरका चिक्क सुशोधित है वह गाय्डीवधारी अर्जुन देवता और मनुष्य—सभीमें सम्मानित है। उसने इन्द्रयुद्धमें देवाधिदेव नीलकण्ड उपापति भगवान् संकरको भी संतुष्ट कर दिया था। उससे बहकर संसारमें मुझे कोई भी पुरुष प्रिय नहीं है। किंतु जैसा तुम कह रहे हो, जैसी बात तो कभी उसने भी मुँहसे नहीं निकाली। मैंने बारह वर्षतक कठोर ब्रह्मकर्य-अलका पालन करते हुए हिमालपमें भीषण तपस्या करके यह अब पाया था। साहाज् सनत्कुमारजी ही प्रयुक्तसमसे मेरी सहधमिंजी स्विमाणीके गर्भसे उत्पन्न हुए हैं। किंतु जिस साहको तुम माँग रहे हो, उसे तो कभी उन्होंने भी नहीं माँगा। महाबली बलगम्बी तथा गर और साम्बने भी इसे लेनेकी इच्छा कभी प्रकट नहीं की। तुम भरतवंदाके आबार्य ग्रेणके पुत्र हो और सभी वादय तुम्हारा सम्मान करते हैं। फिर इस बक्तको लेकर तुम किसके साथ पुद्ध करना चाहते हो?

मैंने इस प्रकार कहा तो अश्वत्वामा कड़ने लगा, 'कृष्ण ! मैं आपका पूजन करके फिर आफ्के ही साथ युद्ध

कहेगा। घगवन् ! मैं सब कहता हूँ, मैंने आपके इस देवता और दानवोसे पूजित चक्रको इसीलिये माँगा है जिससे कि मैं अवेच हो जाऊँ। किन्तु अब मैं अपनी दुर्लभ कामनाको पूर्ण किये बिना ही यहाँसे चला जाऊँगा, आप केवल इतना कह दीजिये कि 'तेग कल्याण हो।' इस भयंकर चक्रको चीर-शिरोमणि आपहीने घारण कर रखा है। इसके समान संसारमें कोई दूसरा चक्र नहीं है और इसे घारण करनेकी शक्ति भी आपके सिन्ना और किसीमें नहीं है।' ऐसा कहकर अध्यक्षमा मुझसे रखमें जोतने योग्य घोड़े और तरह-तरहके रख लेका चला गया। यह बड़ा कोची, दृष्ट, चक्रक और हुर खमाववाला है तवा इसे ब्रह्माखका भी ज्ञान है। इसलिये इस समय भीमसेनको रक्षा करना बहुत आवश्यक है।

#### अश्वत्थामा और अर्जुनका एक-दूसरेपर ब्रह्मास्त्र छोड़ना तथा नारद और व्यासजीका उन्हें शान्त करा देना

र्वज्ञान्यायनजी कहते हैं—राजन् ! ऐसा कहकर ब्रोक्ता सब प्रकारके अन्य-शब्दोंसे पुस्तजित एक ब्रेड रचपर बर्ड । इस रथका रंग उदय होते हुए सूर्यके समान लाल या। उसके दाहिने धुरेमें डीक्य और बायेमें मुझीव नामका घोड़ा जुता हुआ था तथा उसे अगल-बगलसे मेंघपूच और बलाइक नामके घोडे खीवते से। उस रक्ष्यर विश्वकर्याका करावा हुआ रक और धातुओंसे विभूषित ध्वजाका इंद्रा उठी हुई पायांके समान जान पहला था। उसको ध्वजापर पश्चिराज गरह विराजमान थे। इस अञ्चल रखपर धगवान श्रीकृष्ण बेठ गरे और उनके बैठनेपर अर्जुन तथा राजा युधिष्ठिर इसपर सवार हो गये। उनके चढ जानेपर ऑक्ट्रणने अपने तेज पोहोंको चाबुकमें हाँका । घोड़े बड़ी नेजीसे घोंघसेनके पीछे चल दिये और तुरंत ही उनके पास पहुँच गये। इस समय चीमसेन कोधातुर होकर अनुका संहार करनेके लिये तुले हुए थे: इसलिये इन महारथियोंके रोकनेपर भी वे ठके नहीं। वे इनके देखते-देखते अपने घोड़े दौड़ाते श्रीयङ्कातीके तटपर पहुँच गये, जहाँ उन्होंने अश्वत्थामाको बैठा सूना था। कित् उस स्थानपर पहुँबकर उन्होंने गङ्गाजीकी धारके पास ही परम यशस्त्री व्यासजीको अनेको ऋषियोके साथ बैटे देखा। उनके पास ही कुरकर्मा अञ्चलामा भी मौजूद वा। उसने अपने इरीरमें युत लगा रखा था और वह कुझाके वस पहने हुए

वा । कुन्तीनन्त्र भीमसेन उसे देखते ही 'अरे ! खड़ा तो रह' इस प्रकार विल्लाते हुए धनुष-बाण लेकर उसकी ओर तीड़े । वोजपुत्र अधन्यामा यह देखकर कि धनुर्धर भीम तथा उसके पीछे राजा मुधिष्ठिर और अनुंन भी मेरी ओर आ रहे हैं, बहुत हर गया और उसने निश्चय किया कि अब प्रह्माखके प्रयोगका समय आ गया है। तुरंत ही अपने उस दिल्य अखका चिन्तन किया और अपने वाचे हाथसे एक सीक उत्ताद ती; किर ऐसा संकल्य करके कि 'पृथ्वी पाण्डवहीन हो जाय' उसने कोधमें भरकर सम्पूर्ण लोकोको मोहमें हालनेके लिये वह प्रवय्द अख छोड़ दिया। इससे उस सीकमें आग पैटा हो गयी और यह प्रतयकालकी अपने उस सीकमें आग मेरा हो गयी और यह प्रतयकालकी अपने का माना तीनो लोकोको माना करने त्या।

ब्रीकृत्या अख्यामाकी चेष्टा देखकर ही उसके मनके भावको ताड़ गये थे। उन्होंने अर्जुनसे कहा, 'अर्जुन! अर्जुन! आचार्य झेणका सिखाचा हुआ दिव्य अस्त्र तो तुम्हारे हृदयमें विद्यमान है, अब उसके प्रयोगका समय आ गया है। अपनी और अपने भाइयोकी रक्षाके लिये तुम भी इस समय उसीका प्रयोग करो; क्योंकि ब्रह्मासको ब्रह्मासके हारा ही रोका वा सकता है।' श्रीकृष्णके इस प्रकार कहते ही अर्जुन चनुष-बाण लेकर तुरंत रखसे कृद पड़े। उन्होंने पहले 'आचार्यपुत्रका मङ्गल हो' और फिर 'मेरा और भेरे भाइयोंका मङ्गल हो' ऐसा कड़कर देवता और पुरुजनोको नमस्का किया। इसके बाद 'इस ब्रह्मास्स शतुका ब्रह्मास्त्र शान हो जाय' ऐसा संकल्प करके सम्पूर्ण लोकोंके मङ्गलको कामनासे अपना ब्रह्मास्त्र छोड़ दिया। तब वह अनुनका छोड़ा हुआ अस्त्र प्रल्यानलके समान अधिको बड़ी-बड़ी जालाओंसे प्रन्वलित हो उठा। इसी प्रकार महातेनलों अध्यत्यामाका अस्त्र भी तेनोनप्त्रलसे विरक्तर आगको भीवण लपटे उगलने लगा। उनके आपसमें टकरानेसे बड़ी भारी गर्जना होने लगी, हजारों ब्ल्काएँ गिरने कर्गी और सभी प्राणियोंको बड़ा भय मालूम होने लगा। आकारामें बड़ा छन्द होने लगा और सर्वत्र अधिको लपटे फैल गर्यो तथा पर्वत, यन और वृक्षोंके सहित सारी पृथ्वी डगमगाने लगी।

इस प्रकार इन दोनों अखोके तेन समस त्येकोको संतर करने लगे। यह देशकर अर्जुन और अख्यामाको ज्ञान करनेके लिये वहाँ देवचि नारद और महर्षि व्यासने एक ही साथ दर्शन दिया। दोनों मुनिझेह देवता और पनुष्योके पूजनीय और अत्यन्त वक्तानी है। ये सम्पूर्ण त्येकोके हिनकी कामनासे उन दोनों अखोको ज्ञान करानेके लिये उनके बीचमें आकर सब्दे हो गये और कहने तने .



'पूर्वकालमें जो तरह-तरहके झस्त्रोंको जाननेवाले महारखी हो गये हैं, उन्होंने इन अस्त्रोंका प्रधोग मनुष्योपर कभी नहीं किया। फिर वीरो ! तुम दोनोंने ही यह महान् अनिक्रकारी साइस क्यों किया है ?'

उन अग्रिके समान तेजस्वी महर्षियोंको देसते ही अर्जुन बड़ी फुर्तीसे अपना दिव्य अस लौटाने लगा । फिर उसने हाथ जोडकर कहा, 'भगवन् ! मैंने तो इसी उद्देश्यसे यह अस क्रोड़ा था कि इसके द्वारा शहका क्रोड़ा हुआ ब्रह्माख शाना हो जाय । अब इस अव्यक्ते लौटा लेनेपर तो पापी अश्वत्यामा अवस्य ही अपने असके प्रचावसे हम सबको मस्म कर देगा। इसलिये इस समय जैसा करनेसे हमारा और सब लोकोंका हित हो, उसीके लिये आप हमें सलाह दें।' ऐसा कड़कर अर्जुनने इस ब्रह्मासको जापस लौटा लिया। उसे त्येद्य केना तो देवताओंके तिये थी कठिन वा । संप्रायमें एक बार क्रोड देनेपर उसे लौटानेमें तो अर्जुनके सिवा स्वयं इन्द्र भी समर्थ नहीं हा। यह अस ब्रह्मतेयसे प्रकट हुआ था। असंबनी पुरुष उसे छोड़ तो सकता था; किंतु उसे लौटानेका सामध्ये ब्रह्मचारोके सिवा और किसीमें नहीं था। यदि कोई ब्रह्मचर्यक्रीन पुरुष उसे एक बार छोड़कर फिर लीटानेका प्रयस करता तो वह अस कुटुम्बसहित उस व्यक्तिका ही सिर काट लेला या। अर्जुन ब्रह्मचारी और व्यती था; उसने दुष्पाप्य होनेपर भी यह परमास प्राप्त कर किया था। परंतु बड़ी भारी वियत्ति यहनेके सिका और किसी समय वह इसका प्रयोग नहीं करता था। अर्जुन सत्यवादी, शुरवीर, ब्रह्मचारी और पुरुको आज्ञाका थालन करनेवाला था । इसलिये उसने फिर भी उसे सीटा सिया।

अस्त्राचाने भी जब इन माधियोंको अपने असके सामने गढ़े देशा हो उसे लौटानेका बढ़ा प्रयव किया, किंतु वह वैसा का न सका। तब वह मनमें अत्यन्त व्याकुत्व होकर औव्यासवीसे बढ़ाने लगा, 'मुने! में भीमसेनके मचसे जब बहुत बढ़ी आपश्चिमें पढ़ गया चा, तब अपने प्राणोंको बचानेके लिये ही मैंने यह अस्त्र छोड़ा है। भीमसेनने दुर्योधनका वध करनेके जोश्यसे संमामभूमिमें नियमकित्व आकरण काके अधर्म किया चा। इसीसे संवयी न होनेपर भी मैंने यह अस्त्र छोड़ दिया है। अब इसे लौटानेमें हो में समर्थ नहीं हैं। मैंने अग्रिमन्त्रसे अभिमन्त्रित करके यह दुर्दम्य दिव्य अस्त्र पाण्डयोंका नाझ करनेके लिये छोड़ा है। अतः आज यह सभी याक्टवोंके प्राण ले लेगा। इस प्रकार कोचमें भरकर पाण्डवोंके प्राण ले लेगा। इस प्रकार कोचमें भरकर पाण्डवोंके उपके लिये यह अस्त्र छोड़कर अवश्य ही मैंने बह्म पाप किया है।'

त्र्यासर्थीने वक्य-पैया ! ब्रह्मात्मका ज्ञान तो अर्जुनको धी है। किंतु उसने क्रोधमें भरकर या तुन्हें मारनेके लिये उसे नहीं छोड़ा है। उसने तो अपने ब्रह्मास्थ्रसे तुन्हारे ब्रह्मासको सान्त करनेके लिये ही उसका प्रयोग किया है और अब उसे लौटा भी लिया है। ब्रह्मासको पाकर भी तुन्हारे पिताजीका उपदेश मानकर महाबाहु अर्जुन काज-पर्मसे विव्यलित नहीं हुआ है। यह ऐसा धीर, बीर, साथु और सब प्रकारके अख-शस्त्रोंको जाननेवाला है; फिर भी तुन्हें इसे भाइयोंके सहित पार डालनेकी कुमुद्धि क्यों हुई है ? देखों, जिस देशमें एक ब्रह्मासको दूसरे ब्रह्माससे दया दिया जाता है, वहाँ बारह वर्षतक वर्षा नहीं होती। इसीसे प्रजाका हित करनेके लिये अर्जुनने तुन्हारे ब्रह्मासको नष्ट नहीं किया है। तुन्हें पाण्डवोंकी, अपनी और राष्ट्रकी रक्षा करनी ही चाहिये। इसलिये अब तुम इस दिव्य असको लौटा लो। अब तुन्हारा क्रोस सान्त हो जाना चाहिये और पाण्डवोंको भी सक्स रहने बाहिते। राजार्थ युधिहर किसीको अधर्मसे जीठना नहीं चाहते। रुन्हारे सिरमें जो मणि है, वह तुम इन्हें दे हो और उसे लेकर पाण्डव लोग तुन्हें प्राणदान दे दे।

अक्षरणमा बोला—याण्डवोने कौरवोका कितना बन और जो-जो रह प्राप्त किये हैं, मेरी यह मिल उन सबसे अधिक कीमती है। इसे बाँध लेनेपर शब्ध-व्याधि या शुपासे अबसा देवता, दानव, नाग, राक्षस या चोरोसे होनेवाला किसी भी प्रकारका भय नहीं रहता। इस मणिका ऐसा अन्तृत प्रभाव है, इसलिये मुझे इसका त्याग तो किसी भी प्रकार नहीं करना वाहिये। तो भी आपने जो कुछ आदेश मुझे दिया है वह तो मुझे करना हो होगा। किन्तु मेरा छोड़ा हुआ यह दिव्य अस व्यर्थ तो हो नहीं सकता। इसे एक बार छोड़कर फिर लौटानेकी मुझे सामर्थ्य नहीं है। इसलिये अब मैं इस असको उत्तराके गर्भयर छोड़ता है। आपको आहाका मैं कभी उल्लाहन न करता; परंतु क्या कसे, इसे लौटाना तो मेरे वशकी बात नहीं है।

व्यासनी बोले—अच्छा, ऐसा ही करो; चित्तमें और किसी प्रकारका विवार मत रखो, इस अच्छको पाण्डवोंके गर्भपर छोड़कर शान्त हो जाओ।

वैशम्यायनजो कहते हैं—राजन् ! तब अखन्वापाने वह अस उत्तराके गर्भपर छोड़ दिया । वह देखकर धगवान् कृष्ण बढ़े प्रसन्न हुए और उन्होंने अखन्यामासे कहा, 'कुछ दिन हुए विराटपुत्री उत्तरासे, जब वह उपप्रब्ध नगरमें थी, एक वपस्वी ब्राह्मणने कहा था कि कौरवोंका परिस्थ होनेपर वेरे गर्भसे एक बातक होगा। उस ब्राह्मणका यह क्वन संत्य होगा। यह परीक्षित् ही इन पाण्डवोंके वंशको चलानेवाला बालक होगा।'

श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अश्वत्यामाने क्रोधमें भरकर कहा, 'केशव ! तुम पाण्डवींका पक्ष लेकर जो बात कह रहे हो, यह कभी नहीं हो सकती। मेरा वाक्य सूटा नहीं होगा। मेरा यह भयानक अख अकह्य ही उसके गर्भपर गिरेगा।'

श्रीभगवान्ने कहा—इस दिव्य अखका वार तो अवद्य अमोध ही होगा । किन्तु वह गर्भ मरा हुआ उत्पन्न होनेपर भी फिर टीवेंबीवर प्राप्त करेगा। हाँ, तुन्हें अवस्य सभी समझदार पाणी और कावर ही समझते हैं; क्योंकि तुप बार-बार पाप ही बटोरते हो और बालकोकी हत्या करते हो । इसलिये तुन्हें इस पायका फल भोगना ही पहेगा। तुम तीन हजार वर्षकक इस पृथ्वीमें घटकते खोगे और किसी भी जगह किसी पुरुषके साथ तुन्हारी बातजीत नहीं हो सकेगी। तुन्हारे शरीरपेसे पीत्र और लोहकी गन्ध निकलेगी। इसलिये तुम मनुष्योके बीजयें नहीं रह सकोगे । दुर्गम वनोयें ही पड़े रहोगे । परीक्षित् तो दीर्घांचु प्राप्त करके वेदवत धारण करेगा और फिर आचार्य कृपसे सब प्रकारके अख-शखोंका ज्ञान प्राप्त करेगा। इस प्रकार उत्तम-उत्तम अखोंका ज्ञान प्राप्त करके वह शात्रवर्णका अनुसरण करते हुए साठ वर्षतक पृथ्वीका राज्य करेगा। दुरात्पन्! देखना, यह परीक्षित् नामका राजा तुन्हारी आँखोंके साथने ही कुरुवंशकी गदीपर बेंदेगा । वह तुम्हारे शक्तकी ज्वालासे जल अवस्य जायगा, परंतु मैं उसे पुन: जीवित कर दूँगा । नराधम ! उस समय तुम मेरे तप और सत्यका प्रभाव देख लेना।

व्यासबी कहने लगे—होणपुत्र ! तुमने मेरी भी बात न मानकर ऐसा कुर कर्म किया है और झाझण होकर भी तुन्हारा आकरण ऐसा खोटा है इसस्थिये देवकीनन्दन श्रीकृष्णने को बात कही है, वह अवदय ठीक होगी; क्योंकि इस समय तुमने खबर्यको छोड़कर शांत्रधर्म खीकार कर रखा है।

अक्टबमा बोला—ब्रह्मन् । भगवान् कृष्णकी बात ठीक हो । अब मैं मनुष्योमें केवल आपके ही साथ रहूँगा ।

#### पाण्डवॉका द्रौपदीके पास आकर उसे मणि देना तथा श्रीकृष्णका राजा युधिष्ठिरको अश्वत्थामाके अद्भुत पराक्रमका रहस्य बताना

वैद्यापायनजी कहते हैं—राजन् ! इसके बाद अख्यकामा पाण्डवोंको मणि देकर उन सबके सामने ही उदास मनसे वनमें चला गया। इधर पाण्डव भी श्रीकृष्ण, नारद और व्यासजीको आगे करके बड़ी तेजीसे मनस्विनी द्रीपटीके पास



आये, जो इस समय अन्न त्याग किये बैठी थी। वहाँ वे सब उमें चारों ओरसे घेरकर बैठ गये। फिर राजा गुधिष्टिरकी आज्ञासे भीमसेनने ग्रीपदीको वह दिख्य माँग दो और उससे कहा, 'मड़े! त्ये यह माँग है, तुत्तारे पुत्रोंक वय करनेवालेको हमने जीत लिया है। अब उठ्ये और शोक त्यागकर क्षान्रधर्मका विचार करो। जिस समय ब्रोक्स्या संधिके लिये कौरवोंके पास जा रहे थे, उस समय तुमने इनसे कहा या कि 'केशव! आज पाण्डक्तोग मेरे अपमानकी बात भूलकर शत्रुओंके साब मेल करना चाइते हैं; इससे मैं समझती हैं कि मेरे न तो पति हैं, न पुत्र हैं और न भाई ही है तथा न तुम ही मेरे हो।' सो आज अपने उन क्षत्रिय-धर्मोचित वाक्योंको याद करो। पाणी दुर्योग्रन मारा गया, मैंने तहमते हुए दुःशासनका रक्तपान भी कर लिया तथा डोजपुत्रको तो हमने जीत लिया; ब्राह्मण और गुरुपुत्र समझकर ही उसे जीता छोड़ दिया है। उसका सारा यह मिट्टीमें मिल चुका है। हमने उसकी मणि छीन ली है और अब्ब पुरुषीपर डलवा लिये हैं।'

वह मुनकर डीप्टीने कडा—'गुरुपुत्र तो मेरे लिये गुरुहीके समान है, मैं तो केवल उससे अपने अनिष्ठका कदला ही लेना चाहती थी। अब इस पणिको पहाराज अपने मस्तकपर धारण करें।'

तक राजा युधिष्ठिरने उस पणिको गुरुजीका प्रसाद सम्बाकर ब्रीपदीके कहनेसे उसी समय अपने मस्तकपर धारण कर किया। इसके बाद पुत्रशोकातुरा ब्रीपदी उठकर अपने स्थानपर खली गयी।

राजन् ! अब महाराज युधिष्ठिरने, रातके समय जो वीर मारे गये थे, उनके किये शोकातुर होकर श्रीकृष्णसे कहा, 'कृष्ण ! अख्वायामा तो शक्कविद्यामें विशेष कुशल भी नहीं बा; किर उसने मेरे सभी महारखी पुत्र और हजारों योद्धाओंके साथ अकेले ही लोहा लेनेवाले शक्कविद्याविशास्त्र हुस्ट्युनोको कैसे मार डाला ? उसने ऐसा बौन पुण्यकर्म किया बा, जिसके प्रभावसे उसने अकेले ही हमारे सब सैनिकोंको नष्ट कर दिया ?'

क्षेत्रकानं कहा—अख्यासानं अवदय ही ईश्वरोंके ईश्वर देवाधिदेव अकिनाशी भगवान् हिवकी शरण ली थी, इसीसे उसने अकेले ही अनेको योद्धाओंको मार हाला। महादेवजी तो प्रसन्न होनेयर असरता भी दे सकते हैं और इतना पराक्रम दे देते हैं, किससे इन्द्रकों भी नष्ट किया जा सकता है। भरतकेत । महादेवजीके स्वरूपका मुझे अच्छी तरह ज्ञान है तथा उनके जो अनेको प्राचीन कमें हैं, उन्हें भी में जानता है। वे सम्पूर्ण भृतोंके आदि, मध्य और अन्त हैं। यह सारा जगत उन्होंक प्रभावसे खेष्टा कर रहा है। वे महान् वीर्यशास्त्री महादेवजी ही अख्वत्वामापर प्रसन्न हो गये थे। इसीसे उसने आपके महारथी पुत्रोंको और पाञ्चालराजके अनेको अनुवादियोंको धराशायी कर दिया। अब आप उसके विषयमें कोई विचार न करें। अख्रत्यामाने यह काम महादेवजीकी कृपासे ही किया है। आप तो अब आगे जो काम करना हो, उसे कीजिये।

# संक्षिप्त महाभारत

#### स्त्रीपर्व

## शोकाकुल धृतराष्ट्रको सञ्जय और विदुरका समझाना

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोठनम्।
देवीं सरस्रतीं व्यासं ततो जयमुदीरपेत्॥
अन्तर्यांभी नारायणस्वरूप भगवान् श्रीकृत्या, उनके
नित्यसस्या नरस्वरूप नरस्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली मगवती सरस्वती और उसके बक्ता महर्षि वेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्यक्तियोपर विजयप्रामिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महामास्त प्रम्बका पाठ करना चाहिये।

राजा जनमेजयने पूछा— मुनिवर ! दुर्वोधन और उसकी सारी सेनाका संद्वार हो जानेपर इस समाधारको सुनकर राजा धृतराष्ट्रने क्या किया ? इसी प्रकार कुरुराज सुधिद्विर और कुपाबार्य आदि तीनों महारथियोंने भी इसके बाद क्या किया ?

वैश्वम्यायनवी बोलं—राजन् ! अपने सी पुत्रोका संहार हो जानेसे महाराज धृतराष्ट्र बड़े दुःसी हुए; पुत्रकोकसे उनका हृदय जलने लगा और वे विन्तामें हुव गये। इस समय सख्यमें उनके पास जाकर कहा, 'महाराज! आप विन्ता क्यों करते हैं ? शोकको कोई बैटा तो सकता नहीं। राजन् ! इस युद्धमें अठारह अझीहिणी सेना मारी नवी, यह पूर्वी निर्जन होकर सूनी-सी हो गयी है। अब आप क्रमशः अपने साचा-ताऊ, बेटों-पोतों, सन्वन्थियों-सुहदों और गुरुजनोंको प्रेतिक्रिया कराइये।'

सञ्जयकी यह दुःसमयी वाणी सुनकर राजा धृतराष्ट्र बेटे-पोतोंके वधसे व्याकुल होकर पृथ्वीपर गिर पड़े। फिर सावधान होनेपर वे बोले, 'मेरे पुत्र, मन्त्री और सभी सुहजन मर सुके हैं। अब तो इस पृथ्वीपर भटक-भटककर मेरे लिये दुःस ही उठाना वाकी रह गया है। ऐसी जिंदगीसे घला, मुझे क्या लाम है ? मेरा राज्य नह हो गया, भाई-कन्यु सब युद्धमें काम आ गये और औस तो पहलेडीसे नहीं हैं। हाय ! मैंने अपने हितेषी परशुरामजी, नारदजी और भगवान् कृषाद्वैपायनकी भी बात नहीं सुनी। श्रीकृष्णने सारी समाके

बीचमें मेरे चलेके लिये कहा था कि 'राजन् । व्यर्थ वैर मत बाँधो, अपने बेटेको रोको ।' कितु में ऐसा मूखं हूँ कि मैंने उनकी बात नहीं मानी । इसी तरह मैंने भीकाजीकी धर्मानुकुल सामह भी नहीं सुनी । इसीसे आज बुरी तरह पड़ताना पढ़ रहा है । सड़्य । इस जन्ममें किया हुआ कोई ऐसा पाप आज याद तो नहीं आता, जिसके कारण मुझे यह फल भोगना चाहिये था । अवस्थ ही पूर्वजन्मोंने मुझसे कोई बड़ा अपराग्न हुआ है । इसीसे विधाताने मुझे इन दु:समय कमोंने नियुक्त कर दिया । अब मेरी आयु इल चुकी है, सब भाई-बन्यु समाप्त हो बुके हैं और देववचा मेरे हितेबी और मिजोका भी नाश हो खुका है । घला, अब संसारमें मुझसे बड़कर दुं:सी और कौन होगा । अतः पाण्डक्लोग मुझे आज ही ब्रह्मलोकके सुले हुए पार्गयर बढ़ते देखें ।'

इस प्रकार राजा भृतराहुने अत्यन्त शोक प्रकट करते हुए अनेकों बारें कहीं। तब सञ्जयने राजाके शोकको शाना करनेके लिये ये शब्द कहे, राजन् ! आपका पुत्र दुर्पोधन बढ़ी ही सोटी बुद्धिशस्त्र था। दुःशासन, कर्ण, सकुनि, वित्रसेन और प्रत्य किन्होंने सारे संसारको कण्टकाकीण कर दिये बे—ये सब उसके सलाहकार थे। अरे ! उसने पितामह भोष्प, माता गान्यारी, बाचा विदुर, गुरु द्रोण, आबार्य कृत और महामति नारदजीकी भी बात नहीं सुनी। यहाँतक कि इसने इसरे-इसरे ऋषि और अनुस्ति तेजस्वी व्यासजीका भी कहा नहीं किया। उसे सदा युद्धकी ही लगन लगी रही। इसके कारण उसने कभी आदरपूर्वक धर्मानुहान भी नहीं किया और न कभी क्षत्रियोंके ही किसी धर्मका आदर किया । उसने तो व्यर्थ ही क्षत्रियोंका संहार कराया । आपमें सब प्रकारकी सामर्थ्य थी, तथापि इस विषयमें आपने भी कुछ नहीं कहा। आपको बात कोई टाल नहीं सकता बा, तवापि आपने निष्पक्ष होकर दोनों ओरके बोझेको तराज्यर नहीं तौला। मनुष्यको यद्याशक्ति पहले ही ऐसा काम करना

वाहिये, जिससे अपने पिछले कर्मके लिये उसे पछ्याना न पद्धे । आपने तो पुत्रस्रोहमें पैसकर उसीका प्रिय करना चाहा, इसीसे अब आपको पश्चाताप करना पढ़ खा है; अत: इसके लिये कोई शोक नहीं करना चाहिये। शोक करनेसे न तो धन मिलता है, न फल प्राप्त होता है, न ऐसर्थ मिलता है और न परमात्पाकी ही प्राप्ति होती है। जो पुरुष सब्धे अपि पैदा करके वसे सापड़ेमें लपेटकर जलने लगता है और फिर पछताजा करने बैठता है, यह बुद्धिमान् नहीं कहा जा सकता। इस समय आपके पुत्रों और आपने ही पाण्डवस्थ अप्रिकों अपने बाक्यकाय बायुरी सुलगाया या और उसे लोभकाय यूत छोड़कर प्रव्यक्ति किया था। जब वह आग पथक उठी तो उसमें आपके पुत्र पतक्षोंकी तथा गिरने लगे और उसकी बाणस्य ज्वालाओंमें जलकर भस्म हो गये। अतः आपको उनके लिये शोक नहीं करना चाहिये। इस समय अञ्चयातके कारण आपका पुरा अत्यन्त मलिन हो गया है। शासदृष्टिसे ऐसा होना अच्छा नहीं है और समझदार लोग इसे अच्छा भी नहीं कहते । ये शोकके अस्ति आगकी किनगरियोंके सपान मनुष्योको जलाया करते 🖁 । अतः आप बुद्धिके द्वारा मनको सावधान करके शोक और रोवको छोड़ दीजिये।'

वैशाम्ययनवीं कहते हैं—इस प्रकार पहाचा सक्रयने राजा पुतराष्ट्रको धैर्य वैधाया । इसके बाद विदुरजी अपने अपृतके समान मीठे वासवीसे उन्हें सानकना देते हुए कहने हने, 'राजन् ! आप पृथ्लीपर क्यों पड़े हैं, उठकर बैठ जाहवे और विचारपूर्वक पनको सावधान कीजिये। संसारमें सब जीवोंकी अन्तमें यही तो गति होनी है। जितने सक्कष है, उनका पर्यवसान क्षयमें ही होगा; सारी भौतिक क्ष्रतियोका अन्त पतनमें ही होना है; सारे संचीन विचोगमें ही समाप्त होनेवाले हैं। इसी प्रकार जीवनका अन्त भी परणमें ही होना है। जब समराज घरबीर और हरपोक दोनोंडीको अपनी ओर लीवते हैं, तब वे वीर शक्तिय युद्ध क्यों न करते। राजन् ! समय आनेपर कोई नहीं बच सकता। जो युद्ध नहीं काता, वह भी मरता ही है और कभी-कभी युद्ध कानेवाला भी बच ही जाता है। मृत्यु आनेपर तो कोई नहीं जी सकता। जितने प्राणी हैं आरम्भमें वे नहीं थे और अन्तमें भी नहीं रहेगे, केवल बीचमें ही दिखायी देते हैं। इसलिये उनके लिये शोक करनेकी क्या आवदयकता है। शोक करनेसे मनुष्य न तो मरनेवालेके साथ जा सकता है और न मर ही सकता है। इस प्रकार जब लोककी यही स्वामाविकी स्विति है तो आप किसलिये शोक करते हैं ?

'इसके सिवा राजन् ! युद्धमें मारे जानेवाले वीरोके लिये

तो आपको शोक करना ही नहीं चाहिये। यदि शास ठीक है तो उन सधीने परमगति पाची है। इस युद्धमें मरनेवाले सभी बाँर खाब्दायहील और सदाबारी थे तबा वे सभी शत्रुके सामने इटे रहकर बीरगतिको प्राप्त हुए हैं । इसलिये उनके लिये क्षेत्रका अवसर ही कहाँ है ? जन्मसे पूर्व ये सभी लोग अदृश्य हें और अब फिर अदृश्य हो गये हैं। न तो वे आपके वे न आप ही उनके हैं। फिर इसमें शोक करनेका क्या कारण है ? युद्धमें तो जो मनुष्य मारा जाता है, उसे खर्ग मिलता है और जो मारता है, उसे कोर्ति पिलतों है। इस प्रकार हपारी दृष्टिसे तो दोनों ही प्रकार बड़ा भारी लाभ है, युद्धमें निष्मलता तो है ही नहीं। मनुब्द दक्षिणायुक्त बज्ज और तपस्थासे भी उतनी सुगमतासे स्वर्ग प्राप्त नहीं कर सकते जैसे कि युद्धमें मारे जानेपर शूरवीरलोग प्राप्त कर लेते हैं। इस प्रकार क्षत्रियके लिये तो इस लोकमें धर्मपुद्धसे बढ़का और कोई साधन नहीं है। अतः आप अपने मनको शान्त करके शोक छोड़िये। इस प्रकार शोकाकुल होकर आपको अपने दारीरका त्याग नहीं कर देना चाहिये। संसारमें बार-बार जन्म लेकर आप हजारी माता-पिता और की-पुतादिका सङ्ग कर चुके हैं । परंतु वास्तवमें किसके वे हुए और किसके इम । शोकके हवारों स्थान हैं और असके भी सेकड़ो ज्यान हैं। किंतु इनका सर्वदा मूर्ल पुरुषोपर ही प्रभाव पहला है, सुद्धिमानोपः नहीं।

'कुरबोह ! कालका तो न कोई प्रिय है न अप्रिय और न किसीके प्रति ज्याका ब्यासीनभाव ही है। यह तो सभीको मृत्युकी ओर शीवकर से जाता है। कारू ही प्राणियोंको बुढ़ा करता है और काल ही उन्हें नष्ट कर देता है। जब सब जीव सो जाते हैं, उस समय भी काल जागता खता है। निःसंदेह कालसे पार पाना बड़ा ही कठिन है। यौवन, सप, जीवन, धनका संप्रह, आरोग्य और प्रियजनोंका सहवास—ये सभी अनित्व है। बुद्धिमान् पुरुवको इनमें फैसना नहीं साहिये। यह दु:स तो सारे ही देशसे सम्बन्ध रस्तता है। इसके लिये आप अकेले ह्योक न करें। यहापि प्रियजनीका अभाव होनेपर दुःख दबाता ही है। तथापि शोक करनेसे वह दूर नहीं होता; क्योंकि चिन्तन करनेपर दु:ल कथी नहीं घटता, इससे तो यह और भी बढ़ जाता है। जो लोग बोड़ी बुद्धिवाले होते हैं, वे ही अनिष्टकी प्राप्ति और इष्टका वियोग होनेपर मानसिक द्र-ससे जला करते हैं। शोक करनेसे मनुष्य कर्तव्य-विमृद्ध हो काता है तथा अर्थ, धर्म और कामसप विवर्गसे भी विश्वत रहता है। भिन्न-भिन्न आर्थिक स्थितियोमें पड़नेपर असंतोषी पुरुष तो घडरा जाते हैं, किन्तु विचारवानोंको सभी अयस्वाओपें संतोष सता है।

मनुष्यको चाहिये कि मानसिक दुःसको विचारसे और शारीरिक कष्टको ओषधियोसे दूर करे। इसे ही विज्ञानका बल कहते हैं। उसे मूर्लीका-सा व्यवदार नहीं करना चाहिये। यनुष्यका पूर्वकृत कर्म उसके सोनेपर सो जाता है, उठनेपर उठ बैठता है और दोड़नेपर भी साथ लगा रहता है। वह विस-जिस अवस्वामें जैसा-जैसा भी शुध या अशुभ कर्म | बिना कियेका नहीं।'

| करता है, उसी-उसी अवस्थामें उसका फल भी पा लेता है। यनुष्य आप हो अपना बन्धु है, आप ही अपना शत्रु है और आप ही अपने पाप-पुण्यका साक्षी है। वह शुभ कर्मसे सुरू पाता है और पापसे दु:स भोगता है। इस प्रकार सर्वदा किये हुए कर्मका ही फल मिलता है,

#### विदुरजीका महाराज धृतराष्ट्रके प्रति संसारके स्वरूप, उसकी भयंकरता और उससे छूटनेके उपायका वर्णन करना

शुभ सम्भाषणको सुनकर मेरा शोक नष्ट हो गया 🕯। अभी मैं तुष्हारी सारगर्थित बातें और भी सुनना बाहता 🖡।

विदुरमी बोले—बहाराज ! विचार करनेपर यह सारा जगत् अनित्य ही बान पड़ता है। यह केलेके संघेके समान सारहीर है, इसमें सार कुछ भी नहीं है। मनुष्य जैसे नचे या पुराने बसाको उतारकर दूसरा बसा पहन लेता है, उसी प्रकार वह नये-नये छरीर भी धारण करता रहता है। जीव अपने पूर्वकर्मीक अनुसार जन्म होते हैं और फिर नष्ट भी हो जाते हैं। इस प्रकार जब लोकका स्वरूप स्वभावसे ही आगमापायी (आने-जानेवाला) 🕯 तो आप किसलिये शोक करते हैं। इस संसारमें जो लोग बुद्धियान, सत्त्वगुणसे युक्त, सबका हित बाइनेवाले और प्राणियोंक समागमको कर्मानुसार जाननेवाहो हैं, वे ही परमगति जात करते हैं।

राजा पुराराष्ट्रने पूरा-विदुरजी ! संसारका स्वरूप बड़ा शहन है। अतः मैं यह सुनना चाहता है कि इसे किस प्रकार जाना जा सकता है। सो तुम इसीका वर्णन करो।

विदुरजी बोले—महाराज ! जब गर्भादायमें वीर्व और रजका संघोग होता है, तधीसे जीबोकी कियाएँ दीखने लगती हैं। आरम्बमें जीव कलिल (वीर्य और रजके संयोग) में रहता है; फिर कुछ दिन बाद पाँचवाँ महीना बीतनेपर वह चैतन्यस्थासे प्रकट होकर पिण्डमें निवास करने लगता है। इसके बाद वह गर्मस्य पिष्क सर्वाङ्गपूर्ण हो जाता है। इस समय उसे मांस और रुधिरसे भी हुए अन्यन्त अपवित्र गर्भाशयमें रहना पड़ता है। फिर वायुके वेगसे उसके पैर ऊपरकी ओर हो जाते हैं और सिर नीचेकी ओर। इस स्वितिमें योनिहारके समीप आ जानेसे उसे बड़े दुःस सहने पड़ते हैं। फिर वह योनियागंसे पीड़ित होकर उससे बाहर आ जाता है और संसारमें आकर अन्यान्य प्रकारके

राजा भृतराहने कहा—परम बुद्धिमान् विदुरजी ! तुन्हारे | उपहर्शोका सामना करता है, अब यह जैसे-जैसे बढ़ने लगता है, बैसे-बैसे इसे नवी-नवी व्याधियाँ भी धेरने लगती हैं। इस प्रकार अपने कमेरिन पीड़ित होकर यह जीवन व्यतीत करता रहता है। जिनमें आस्तित होनेसे ही रसकी प्रतीति होती है, ये विषय इसे घेरे रहते हैं तथा उनके कारण यह इन्द्रियरूप पार्वोक्षे बैधा रहता है। ऐसी स्थितियें इसे तरह-करहके व्यसन घेर लेते हैं। उनसे बैंध जानेपर तो इसे तृप्ति ही नहीं होती । इस समय मले-बुरे कर्प करनेपर इसे उनका कुछ ज्ञान नहीं होता। केळाड ध्याननिष्ठ पुत्रम ही अपने जिसको कुमार्गमें फैसनेसे बचा सकते हैं। साधारण जीव तो यपलोकके द्वारपर पहुँचकर भी उसे नहीं पहचान पाता। इतनेहीमें काल इसे मृत्युके मुखमें डाल देता है और यमदूत प्रारीरसे बाहर जींच लेने हैं। इसे बोलनेकी शक्ति नहीं खती। उस समय इसका जो कुछ पाप या पुरुष किया होता है, वह सामने आता है: किंतु देहबन्धनमें बैंध जानेपर यह फिर अपने उद्धारका प्रयत्न नहीं करता। हाय ! लोचके पेनेमें फैसकर संसार त्वयं ही ठगा जा रहा है। यह लोभ, क्रोध और भयमें पागल होकर अपनी सुधि ही नहीं लेता। यदि यह कुलीन होता है तो अकुलीनोंको हेवदृष्टिसे देखता हुआ अपनी उस कुलीनतार्थे ही मस्त रहता है और धनी होनेपर धनके घमंडमें घरकर निर्धनोकी निन्दा करता है। यह दूसरोंको तो मूर्ल बताता है, किंतु अपनी ओर कभी नहीं देखता। इसी तरह दूसरोंके द्येषोंकी तो निन्दा करता रहता है, किन्तु अपनेकी काबूमें रखनेका कभी विचार भी नहीं करता। जब बुद्धिमान् और पूर्ल, धनी और निर्धन, कुलीन और अकुलीन तथा प्रतिष्ठित और अप्रतिष्ठित—अधी इयशानधूमिये जाकर वज्रहीन अवस्वामें पहते हैं, तब किसी भी व्यक्तिको उनमें कोई ऐसा अन्तर दिखायी नहीं देता, जिससे वे उनके कुल या रूपकी विशेषताका पता लगा सके। जब परनेके पश्चात् सभी जीव समान भावसे पृथ्वीकी गोदमें सोते हैं तो ये पूर्ख एक-

दूसरेको धोला क्यों देते हैं ? इस नापायान् लोकमें जो पुरुष इस वेदोक्त उपदेशको साक्षात् या किसीके द्वरा सुनकर जन्मसे ही धर्मका आचरण करता है, वह अवस्थ परमगति प्राप्त कर लेता है।

राना शृतराष्ट्रने कहा—विदुर ! धर्मके इस गृह रहत्वका ज्ञान बुद्धिसे ही हो सकता है। अतः तुम मेरे आये विस्तारपूर्वक इस बुद्धिमार्गको कहो ।

विदुरवी वहने लगे—राजन्! भगवान् सर्वभूको नमस्कार करके में इस संसारकम गक्न वनके उस स्वक्तपका वर्णन करता हूँ जिसका निकारण म्हार्वियोने किया है। एक प्राप्तण किसी विद्याल वनमें जा रहा का। वह एक दुर्गम स्थानमें जा पहुँचा। उसे सिंह, व्याञ, हावी और रीष्ट आदि भयंकर जन्तुओंसे भरा देशकर उसका हृदय बहुत ही घटता ठठा; उसे रोमाझ हो आया और मनमें बड़ी उचल-पुचल होने लगी। उस बनमें इधर-उधर दौड़कर उसने बहुत हुँड़ा कि कहीं कोई सुरक्षित स्वान मिल जाय। परंतु वह न तो वनसे निकलकर दूर ही जा सका और न उन जंगली जीवोंसे डाण ही पा सकत । इतनेहीमें उसने देखा कि वह चाँचण वन सब और जातमे पिरा हुआ है। एक अध्यन भयानक स्त्रीने डमे अपनी भुजाओंसे घेर किया है तथा वर्षतके समान ऊँचे पाँच सिरवाले नाम भी उसे सब ओरसे वेरे हुए हैं। इस वनके बीचमें झाइ-झेलाड़ोसे भरा हुआ एक गहरा कुओं दा। यह ब्राह्मण इधर-डबर भटकता उसीमें गिर नवा। किंतु लताजालमें फैसकर वह ऊपरको पैर और नीचेको सिर किये बीचहीमें लटक गया।

इतनेहीमें कुऐके भीतर उसे एक बड़ा भारी सर्व दिखावी दिया और ऊपरकी ओर उसके किनारेपर एक विशालकाय हांबी दीला । उसके दारीरका रंग सफेद और काला था तथा उसके छः मुक्त और जारह पैर से । वह धीर-धीरे उस कूएँकी ओर ही आ रहा था। कूऐंके किनारेपा जो वृक्ष वा, उसकी शासाओपर तरह-तरहकी मधुमक्तिवयोने छता बना रहा। था। उससे मधुकी कई धाराएँ गिर रही थीं। मधु हो लभावसे ही सब लोगोंको प्रिय है। अतः वह कुऐंचे लटका हुआ पुरुष इन मधुकी बाराओंको ही पीता खुवा बा। इस संकटके समय भी उन्हें पीते-पीते उसकी तृष्णा शाना नहीं हुई और न उसे अपने ऐसे जीवनके प्रति वैरान्य हो हुआ। जिस वृक्षके सहारे वह लटका हुआ था, उसे रात-दिन काले और सफेद चुहे काट रहे थे। इस प्रकार इस स्थितिमें उसे कई प्रकारके भयोंने घेर रखा था। वनकी सीमाके पास हिसक जनुओंसे और अत्यन्त उपस्पा स्त्रीसे भय या, कूर्युंके दिया है और गहन संस्तरको वन बताया है। यही मनुष्यों तथा

नीचे नागसे और ऊपर हाथीसे आहाङ्का थी, पाँचवाँ भव चूडोंके काट देनेपर वृक्षसे गिरनेका था और छठा भय मधुके लोमके कारण मधुमक्तिवासे भी था। इस प्रकार संसार-सागरमें पड़कर भी वह वहीं डटा हुआ वा तथा जीवनकी आहा बनी रहनेसे उसे उससे वैराम्य भी नहीं होता था।

महाराज ! मोशतरायके विद्वानीने यह एक दृष्टाना कड़ा है। इसे समझकर वर्गका आवरण करनेसे मनुष्य परातेकमें सुक पा सकता है। यह जो विद्याल वन कहा गया है, वह यह बिल्हुत संसार ही है। इसमें जो दुर्गम जंगल कताया है, बड़ इस सेसानकी ही गहनता है। इसमें जो बड़े-बड़े हिल जीन बताये गये हैं, वे तरह-तरहकी व्याधियों हैं तच्य इसकी सीमापर जो बड़े डील-डीलवाली स्त्री है वह वृद्धावस्या है, जो मनुष्यके रूप-रंगको किगाइ देती है। का बनमें जो कुर्आ है, वह मनुष्यदेह है। उसमें नीचेकी और जो नाग बैठा हुआ है, यह स्वर्थ करल ही है। वह समसा देवचारियोको नष्ट कर देनेवासा और उनके सर्वस्वको हड्डप जानेवाला है। कुएँके भीतर जो रूता है, जिसके तन्तुओंमें यह यनुष्य तरका हुआ है, यह इसके जीवनकी आशा है तचा क्यरको ओर जो छ: मुहजाता हाथी है वह संवत्सर है। छः ऋतूर् उसके पुरा है तथा बारह महीने पैर है। उस वृक्षको जो यहे काट से हैं, उन्हें रात-दिन कहा गया 🕯। तथा मनुष्यकी जो तरह-तरहकी कामनाएँ 🕏 से मधुमक्तिवर्धी हैं। मक्तिवर्धाके छतेसे जो मधुकी धाराएँ व् रही हैं, उन्ने भोगोंसे प्राप्त होनेवाले रस समझो, जिनमें कि अधिकांश मनुष्य पूर्व रहते हैं। बुद्धिमान् लोग संसार-सक्तकी नतिको ऐसा ही सम्बक्ते हैं। तसी वे बैरान्यक्रपी तलवारसे इसके पाशीको कारते हैं।

पुनरहर्ने कहा-बिदुर । तुम बड़े तत्वदर्शी हो । तुमने पुने बड़ा सुदर आस्थान सुनाया है। तुन्हारे अमृतमय वचनोको सुनकर मुझे बड़ा हर्ष होता है।

विदुरर्ज कोले—बहाराज ! सुनिये; अब मैं विस्तारपूर्वक आपको उस मार्गका विकास सुनाता है, जिसे सुनकर बुद्धियान् लोग संसारके दुःखोसे छूट जाते हैं। राजन् । जिस प्रकार किसी रुंबे गलेपर चलनेवाला पुरुष थक जानेपर बोच-बीबमें किश्राम कर लेता है, उसी प्रकार अज्ञानी त्वेनोको इस संसारवात्रामें चलते हुए बीच-बीचमें गर्चमें खकर विश्राम करना होता है। इस संसारसे मुक्त तो विवेकी पुरुष ही होते हैं। अतः शासकोने गर्भवासको मार्गका सपक

जराबर प्राणियोंका संसारचक्र है। विवेकी पुरुषको इसमें आसक्त नहीं होना जाहिये। मनुष्योंकी जो प्रत्यक्ष और परोक्ष शारीरिक तथा मानसिक व्याधियों है, उन्होंको बुद्धिकानेने हिस जीव बताया है। मन्दमति पुरुष इन व्याधियोंके तरह-तरहके हेरा और आपत्तियों उठानेपर भी संसारते विरक्त नहीं होते। यदि किसी प्रकार मनुष्य इन व्याधियोंके पंजेसे निकल भी जाय तो अन्तमें इसे वृद्धायस्था तो येर ही लेती है। इसीसे यह तरह-तरहके शब्द, स्पर्श, कप, रस और गब्योंसे धिरकर सब्बा और मांसस्था कीच्छ्यों मरे हुए अञ्चयहीन देहस्था गड्डेमें पड़ा रहता है। वर्ष, मास, यह और दिन-सर्क्षी संधियाँ—में क्रमशः इसके तम और आयुक्य नाश किया करते हैं। ये सब कालके ही प्रतिनिधि है, इस बातको मुद्द पुरुष नहीं जानते।

कितु विद्वानोका कथन है कि प्राणियोका दारीर रखके समान है, सत्व (सत्वगुणप्रधान बुद्धि) सार्राध है, इन्द्रियाँ घोड़े हैं और मन लगाम है। जो पुरुष खेळापूर्वक दौड़ते हुए उन घोड़ोंके पीछे लगा रहता है, वह तो इस संसारकक्रमें पिरुपेके समान पूपता रहता है। किन्तु जो बुद्धिपूर्वक उन्हें अपने काबूमें कर लेता है, उसे इस संसारकों नहीं आजा पड़ता। अत: बुद्धिमान् पुरुषको संसारको निवृत्तिका ही प्रपण करना चाहिये। इस ओरसे लायरवाही नहीं करनी घाड़िये। जो पुरुष इन्द्रियोको वासमें रखता है, क्रोध और

लोचसे छूटा हुआ है तबा संतुष्ट और सत्यवादी है, वह शान्ति प्राप्त करता है। यनुष्यको चाहिये कि अपने मनको कार्यूमें करके ब्रह्मजनस्य महोबधि प्राप्त करे और उसके द्वारा इस संसारदु:लक्ष्य महारोगको नष्ट कर दे। इस दु:ससे संबंधी चिनके द्वारा जैसा कुटकारा मिल सकता है वेसा पराक्रम, धन, नित्र या हितू-किसीकी भी सहायतासे नहीं मिल सकता । इसलिये मनुष्यको दयाभावमें स्थित रहकर शील प्राप्त करना चाहिये। दम, त्याग और अप्रमाद—ये तीन परमात्याके बागमें ले जानेवाले घोड़े हैं। जो पुरुष शीलका लगामको पकदकर इन बोहोसे जुते हुए मनसम स्थपर सवार रहता है, वह मृत्युके भयमे कुटकर ब्रह्मलोकमें जाता है। जो व्यक्ति समल प्राणयोको अधयदान करता है, वह भगवान् विच्युके निर्विकार परमपदको प्राप्त होता है। अध्ययदानसे पुरुषको जो फल प्राप्त होता है, यह हजारों यज्ञ और नित्यप्रति उपवास करनेसे घी नहीं मिल सकता। यह बात निर्विचाद है कि प्राणियोको अपने आत्मासे अधिक प्रिय कोई बलु नहीं है; क्वोंकि मरण किसीको भी इष्ट नहीं है। इसलिये बुद्धियान् पुरुषको सभी जीवोपर दया करनी पातिये। जो बुद्धितिन पुरुष तरह-तरहके माया-मोहमें फैसे हुए हैं और किन्हें बुद्धिके जालने बाँध रहा है, वे चित्र-चित्र योनियोगे भटकते रहते हैं। सुक्ष्मदृष्टि महापुरुष तो सनातन ब्रह्मको ही प्राप्त कर होते हैं।

#### शोकमत्र राजा धृतराष्ट्रको महर्षि व्यासका समझाना

श्रीविद्यान्यानानी कहते हैं—राजन् ! विद्युरके ये जबन सुनकर राजा धृतराष्ट्र पुत्रशोकसे ज्याकुल हो पूर्का स्वकर पूर्व्यापर गिर पड़े । उन्हें इस प्रकार अखेत होकर गिरते देख श्रीव्यासभी, विदुर, सञ्जय, सुहृद्द्या और जो किहासपात हारपाल थे, ये शीतल जलके छीटे देकर ताहके पंखोसे हका करने लगे और उनके शरीरपर हाब फेरने लगे । इस प्रकार इनके बहुत देशक उपचार करनेपर राजाको चेत हुआ और यह पुत्रशोकसे व्याकुल होकर विलाप करने लगे, 'मनुष्यज्यको विकार है । इसमें भी विवाहादि करके परिवार बढ़ाना तो बढ़े ही दुःसको बात है । इसीके करण बार-बार तरह-तरहके दुःस पैदा होते हैं । पुत्र, धन, सुद्ध और सम्बन्धियोंका नाश होतेपर विष और अफ्रिके दाहके समान बड़ा हो दुःस मोगना पढ़ता है । उस दुःससे शरीरमें जलन होने लगती है और बुद्धि नष्ट हो जाती है । ऐसी आपत्तिमें फैसनेपर तो मनुष्यको जीवित रहनेको अपेश्रा मीत

ही अच्छी मालूम होती है। इसलिये आज मैं भी अपने प्राणोको त्याम हुँगा।

नदातमा व्यासवीसे ऐसा कहकर राजा धृतराष्ट्र अस्पन्त शोकाकुल हो गये और अपने पुत्रीके ही विकासमें हुमकर ये मौन रह गये। तब भगवान् व्यासने उनसे कहा, 'धृतराष्ट्र! तुमने सब आस सुने हैं। तुम बुद्धिमान् हो! तथा धर्म और अर्थके साधनमें कुशल हो। मनुष्योंका जीवन सदा रहनेवाला नहीं है—यह तो तुम निःसन्देह जानते ही हो। यह मर्त्यलोंक अनित्य है, परमपद नित्य है और जीवनका पर्यवसान मरणमें ही होता है—यह सब जानकर भी तुम शोक क्यों करते हो? इस बैरका प्रादुर्माय तो तुन्हारे सामने ही हुआ था। तुन्हारे पुत्रको कारण बनाकर कालने ही इसे अंकुरित किया था। राजन् ! यह कौरवोंका विध्वंस तो होना ही था। किर तुम उन शुर्मारोंके लिये क्यों शोक करते हो? उन सबने तो परमगति प्राप्त कर रही है। पुराने समयकी बात है,



एक बार में इन्त्रकी सभाने गया था। यहाँ मैंने सब देवताओंको इकट्ठे हुए देखा। उस समय एक विशेष प्रयोजनसे पृथ्वी उनके पास आधी और उनसे कहने लगी, देवगण ! आपलोगोने मेरा जो काम करनेके रिवये प्रद्याबीकी सचाये प्रतिज्ञा की थीं, उसे अब शींग्र ही पूरा कर दीजिये। उसकी यह बात सुनकर भगवान् विच्युने कहा, 'राजा यूनराहके सी पुत्रीमें जो सबसे बड़ा दुर्थोधन है, वह तेरा काम करेगा। उसके निर्मितिसे अनेको राजा कुरुक्षेत्रमें आकर अपने सुदृह शासीके प्रतारसे एक-दूसरेका संदार कर डालेंगे। इस प्रकार उस युद्धमें तेरा सारा भार उतर जावगा। अब तू जीप्र ही जा और सब लाकांको धारण कर।'

'राजन् ! तुन्हारा पुत्र जो दुर्योचन वा, उसके रूपमें कलिके अंशने ही गान्धारीके गर्पसे जन्म लिया था। इसीसे वह ऐसा असहनज्ञील, बञ्चल, क्रोबी और कूटनीतिसे काप लेनेबाला बा। देवयोगसे उसके भाई भी ऐसे ही उत्पन्न हुए और मामा शकुनि तवा परम मित्र कर्ण भी ऐसे ही मिल गये। ये सब पृथ्वीका भार उतारनेके लिये ही एक साह ठत्पन्न हुए थे। जैसा राजा होता है, वेसी ही उसकी प्रजा भी होती है। यदि खामी धार्मिक हो तो अधर्मी सेवक भी धार्मिक वन जाते हैं। सेवकॉकी प्रवृत्ति खामीके गुण-दोबोके अनुसार होती है—इसमें संदेह नहीं। राजन् ! दुष्ट राजाका संसर्ग होनेसे ही तुम्हारे और पुत्र भी मारे गये। इस बाठको देवर्षि | व्यास वहीं अन्तर्धान हो गये।

नारद जानते हैं। आपके पुत्र अपने ही अपराधरों मारे गये हैं। तुम उनके लिये शोक यत करो; क्योंकि इस सम्बन्धमें क्षोक करनेका कोई कारण नहीं है। पाण्डवॉने तुम्हारा जरा भी अपराध नहीं किया है। बास्तवमें तो तुम्हारे पुत्र ही दुष्ट थे, उन्होंने इस देशका नाश कराया है। यहते राजसूय यज्ञके समय देवर्षि नारदने राजा युधिष्ठिरकी सभामें कहा वा कि 'राजन् ! तुन्हें जो कुछ करना हो, वह कर लो । एक समय ऐसा आयेगा कि सारे कौरव-पाण्डव आपसमें युद्ध करके नष्ट हो जायेंगे।' नारदजीकी यह बात सुनकर उस समय पाण्डबोको बड़ा शोक हुआ या। इस प्रकार मैंने तुन्हें यह देवसभाका पुरातन गुप्त कृताना सुनाया है। इसे सुनानेमें मेरा यही उद्देश्य है कि किसी प्रकार तुन्हारा शोक दूर हो जाय तवा इस युद्धको देवी योजना समझकर तुम पाण्डुपुत्रोपर खेह करने लगो । यही बात मैंने एकानामें युधिष्टिरसे भी कही थी । इसीसे उन्होंने कीरवोंके साथ युद्ध रोकनेका इतना प्रयक्त किया था। परंतु देव बड़ा प्रबाद है। इस जगत्के बरावर प्राणियोके साथ कालका जो सम्बन्ध है, उसे कोई टाल नहीं सकता । राजन् । तुम तो बड़े धर्यात्मा और सुद्धिमान् हो, तुन्हें प्राणियोंके जन्म-मरणके रहत्त्वका भी पता है। फिर मोहमें क्यों कैंसते हो ? राजा युधिष्ठिरको यदि मालूम हो गया कि तुम अत्यन्त झोकातुर हो और बार-बार घबराकर अबेत हो जाते हो तो वे प्राण त्याग देंगे। वीरवर बुधिष्टिर तो सर्वदा पशु-पक्षियोपर भी कृषा करते हैं, फिर वे तुन्हारे प्रति द्याचाव क्यों नहीं रखेंगे। अतः मेरी आज्ञा मानकर और विधिका विधान दल नहीं सकता—ऐसा समझकर तथा पाण्डवीयर कराणा करके तुम अपने प्राण धारण करो । ऐसा बर्ताव करनेसे संसारमें तुन्हारी कीर्ति होगी, वर्म और अर्थकी प्राप्ति होगी और वीर्धकालिक तपस्याका फल मिलेगा। तुन्हें जो प्रन्ततिन अग्निके समान पुत्रदर्शक उत्पन्न हुआ है, उसे विकाररूप जलसे सर्वदा शान्त करते गहो ।'

वैज्ञान्यसम्बं सहते हैं—अतुस्तित तेत्रासी व्यासमीके ये वचन सुनकर राजा धृतराष्ट्रने कुछ देर विचार किया, इसके बाद वे बोले, 'ड्रिजवर ! मुझे महान् शोकजालने सब ओरसे जकड़ रता है, मेरी बुद्धि ठिकाने नहीं है और बार-जार पूर्चा-सी आ जाती है। अब आपका यह उपदेश सुनकर में प्राण धारण करता हुआ क्यासम्बद्ध शोक न करनेका प्रयत्न कसेगा।

राजा धृतराष्ट्रके ये जवन सुनकर सत्यवतीनन्दन भगवान्

#### विदुरजीके समझानेसे राजा धृतराष्ट्रका कुरुकुलकी खियोंके साथ कुरुक्षेत्रकी ओर जाना तथा रास्तेमें कृपाचार्य आदिसे उनकी भेंट होना

जनमेजयने पूछ—मुनिवर! भगवान् व्यासके चते | जानेपर राजा धृतराष्ट्रने क्या किया ? तथा महामना राजा युधिष्ठिर और कृपाचार्च आदि तीन कौरव महारवियोंने भी क्या किया ? इसके सिवा सञ्जयने भी जो कुछ कहा हो, वह मुझे सुनानेकी कृपा करें।

वैशम्ययनवी बोले—राजन् ! जब दुवाँधन मारा गवा और सारी सेनाका नाश हो गया तो सञ्जवकी दिव्य दृष्टि भी जाती रही और वह राजा धृतराष्ट्रके पास आकर कहने लगा, 'महाराज ! देश-देशसे अनेको राजा आकर आपके पुत्रोके साथ पितृलोकको प्रस्थान कर गये । इसलिये अब आप अपने पुत्र-पौत्र और बाखा-ताऊ आदि समीका क्रमशः प्रेत-कर्म कराइये ।'

सञ्जयकी यह दु:लमवी वाणी सुनकर राजा धृतराष्ट्र प्राणहीन-से होकर पृथ्वीपर गिर गर्थे। उस समय विदुरजीने वनसे कहा, 'भरतश्रेष्ठ ! वितये, इस प्रकार क्यों यहे हैं ? शोक न कीनिये। संसारमें सब जीबोकी अनामें यही गति होनी है। प्राणी न तो जन्मसे पहले होते हैं और न अन्तमें ही रहते हैं, केवल बीचमें ही उनकी अतीति होती है; इसलिये इनके लिये क्या शोक किया जाय ? तथा इस युद्धमें मरे हुए जिन राजाओंके लिये आप शोक काते हैं, वे तो वातुत: शोकके योग्य हैं भी नहीं; क्योंकि उन सकने त्वर्गलोक प्राप्त किया है। शुरविरोको संधामधे शरीर त्यागनेसे कैसी खर्गप्राप्ति होती है, बैसी तो बड़ी-बड़ी दक्षिणाओंबाले यह करनेसे, तपस्पासे और विद्याच्यासमें भी नहीं हो सकती। इन्होंने युद्धमें पातुओंका सामना करते हुए प्राप्त त्यागे हैं. इसलिये इनके लिये क्या शोक किया जाय ? राजन् ! यह बात तो मैंने पहले भी आपसे कही हो कि हातियके लिये युद्धसे बढ़कर इस लोकमें सार्ग-प्राप्तिका कोई और साधन नहीं है। इसलिये आप अपने पनको वैर्य वैधाइये और शोक करना छोड़िये।'

विदुरजीकी यह बात सुनकर राजा धृतराङ्ग्ने रख जोतनेकी आज्ञा देकर कहा, 'गान्धारीको और घरतवंदाकी सब खियोंको जल्दी ही ले आओ तथा वध् कुन्तीको साध लेकर वहाँ जो दूसरी खियाँ हो, उन्हें भी बुला लो।' धर्मज्ञ विदुरजीसे ऐसा कहकर वे रथपर सवार हुए। उस समय भी शोकके कारण वे संज्ञाञ्चन्य-से हो रहे बे। गान्धारीका भी पुत्रशोकके कारण बुरा हाल था। पतिकी आज्ञा पाकर वह कुन्ती तबा दूसरी क्रियोंके साथ उनके पास आयीं। वहाँ पहुँचकर वे सब अत्यन्त शोकातुर होकर एक-दूसरीसे बिदा लेकर बहाँ आची और बढ़े जोरसे विलाप करने लगी। इस आर्तनादने विदुरजीको यदापि उनसे भी अधिक ग्रोकाकुल कर दिया था, तो भी उन्होंने उन्हें धीरज बैंधाया और सब क्रियोको रक्ष्यर कड़ाकर नगरसे बाहर आये। अब तो कुरुवंदियोंके सभी घरोमें कोलाइल मच गया तथा बुदेसे लेकर बालकटक सभी द्योकाकुछ हो गये। जिन क्रियोपर पहले कभी देवताओंकी भी दृष्टि नहीं पड़ी थी, अब पतियोंके मारे जानेपर वे सामान्य पुरुवोके भी सामने आ गयी। उन्होंने बाल स्रोल दिये थे, आभूषण उतार डाले थे तथा केवल एक साढ़ी पहने वे अनावा-सी होकर रणसूमिकी ओर जा रही थीं। यहते जिन्हें अपनी सक्तियोंके आगे थी एक साही पहनकर निकल्पेमें संकोच होता था, इस समय वे ही अपने सास-समुरोके सामने इस दीन वेचमें बल रही बी। ऐसी इजारों कियोंने स्दन करते हुए राजा प्रायहको घेर रखा था। उनके साथ अत्यन्त व्याकुल होकर वे रणक्षेत्रकी ओर चले ।

इस प्रकार वे हस्तिनापुरते एक ही कोसकी दूरीपर पहुँचे होने कि उन्हें कृषाचार्य, कृतवर्मा और अध्यवामा—



थे तीनों महारथी मिले। राजा वृतराष्ट्रको देखते ही उनका हृदय भर आया और वे आंखोंने आँसु भरकर लंबी-लंबी साँसे लेते हुए कहने लगे, 'भरतब्रेष्ट ! दुर्घोधनकी सेनामें केवल इम तीन ही बचे हैं। बाकी आपकी सारी सेना नष्ट हो गयी।' इसके बाद कृपाचार्यने गान्यारीसे कहा, 'गान्यारी ! तुम्हारं पुत्रोंने निर्भय होकर युद्ध किया है और अनेकों शहुओंको रणभूमिये सुलाया है। इस प्रकार अनेको वीरोजित कर्म करते हुए ही वे संप्रापये काम आये हैं। अब वे तेजीयच सरीर धारण करके खर्गमें देवताओंके समान बिहार करते हैं। तुन्हारे शुरबीर पुत्रोमेंसे ऐसा कोई भी नहीं बा, जो युद्धसं पीठ दिखाते हुए मारा नवा हो। हमारे प्राचीन अवियोने संप्राममें शक्तो बारा जाना अवियोके किये परमगतिका कारण बताया है। इसलिये सुम उनके लिये शोक मत करो । एक बात और है, उनके सह पाण्डकरोग सैनसे रहे हों—ऐसी बात भी नहीं है। अखत्यामा आदि हम तीन महारवियोंने जो काम किया है, वह भी सुन लो। जिस समय हमने सुना कि मीमसेनने अवर्षपूर्वक तुन्हारे पुत्र दुर्योधनको मारा है तो हम पान्क्रकोके नीटमें बेहोता हुए शिक्रिसमें पुस गये और वहाँ भीषण मार-काट मका दी। इस प्रकार हमने पृष्ट्युवादि सभी पाञ्चालोको तथा हुन्द और द्येपदीके पुत्रोंको मार हाला है। इस तरह तुम्हारे पुत्रके

क्ष्मुओंका संकार कार्क हम पाणे जा रहे हैं, क्योंकि हम तीन ही पाण्ड्योंके सामने संधाममें नहीं ठहर सकेंगे। पाण्ड्य बड़े शूरवीर और महान् बनुर्धर हैं। इस समय अपने पुत्रोंकी मृत्युका समाचार पाकर वे कोधमें परकर हमारे पैरोके चिद्व देखते हुए इस कैरका कदला चुकानेके लिये बड़ी तेजीसे हमारा पीछा करेंगे। उन सबका संहार करके अब हमारी यह हिम्मत नहीं है कि पाण्ड्योंका सामना कर सकें। इसलिये रानी! तुम हमें यहाँसे जानेकी आज्ञा दो और अपने मनको शोकाकुल मह करो। राजन्! आप भी हमें जानेकी आज्ञा दीजिये और कालबर्मयर विचार करके अच्छी तरह धर्म धारण कींजिये।'

राजा पृतराष्ट्रसे ऐसा कहकर कृपाबार्य, कृतवर्या और अकताया—तीनोने बड़ी तेजीसे राष्ट्राजीकी और अपने घोड़े बढ़ाये। कुछ दूर निकल जानेपर वे तीनों महारबी आपसमें सत्तह करके आदम-अलग रास्तोसे छले गये। कृपाबार्य हरितनापुरको कल दिये, कृतवर्या अपने देशको और चला गया और अश्वत्वायाने व्यासाझमकी राह ली। इस प्रकार यहात्या पाण्डवीका अपराध करनेके कारण ध्यर्थीत होकर वे तीनों बीर एक-दूसरेकी और देशकों हुए पिछ-चिछ स्वानोको करे गये। इसके कुछ ही देर बाद पाण्डवीने अखत्वामाके यास पहुँकतर हमें अपने पराक्रमसे संप्राधमें प्रस्त किया हा।

#### पाण्डवोंका राजा धृतराष्ट्र और गान्धारीसे मिलना, गान्धारीका भीमसेनपर क्रोध तथा व्यासजी और भीमसेनका उसे शान्त करना

श्रीविशाणायनवी कहते है—राजन् ! इधर महाराज युधिष्ठिरने सुना कि हमारे बुढ़े ताजनी संशासमें मरे हुए बीरोंका अन्वेष्ठि कर्म करानेके लिये हिलानापुरसे चल दिये हैं। तब वे श्रोकाकुल धृतराष्ट्रके पास अपने भाइपोको लेकर चले। इस समय श्रीकृष्ण, सात्विक और पुणुत्म भी उनके साथ हो लिये तथा पाञ्चालमहिलाओंके साथ ग्रीवदीने भी उनका अनुसरण किया। गङ्गातटपर पाइकर राजा युधिष्ठिरने कुररीकी तरह विलाप करती हुई कियोंके अनेको युथ देले। यहाँ हाथ उठाकर आतंत्वरसे रोती हुई हजारी क्रियोंने उन्हें चारों ओरसे घेर लिया। वे कहने लगीं, 'राजन्! आज आपकी धर्मज्ञता और दयालुता कहाँ बली गयी वो इस तरह अपने चत्वा, ताज, भाई, गुरु, पुत्र और मित्रोंको भी मार कला । इन सबको और अधियन्यु तथा क्रीप्टीके पुत्रोंको ची खोकर अब आप इस राज्यको लेकर क्या करेगे ?'

इस प्रकार रोती हुई उन सब क्रियोको पार करके महाराज युविहिर अपने ज्येष्ठ पितृव्य राजा पृतराहुके पास पहुँचे और उनके चरणोमे प्रणाम किया। इसके बाद उनके अन्य साथियोंने भी धर्मानुसार धृतराहुको प्रणाम करके अपने-अपने नाम लिये। महाराज पुत्रशोकसे अत्यन्त ब्याकुल थे। उन्होंने उदास विनासे पुधिहिरको गले लगाया। फिर उनका चिन एकदम कठोर हो गया और वे अधिके समान भीमको मस्य का डालनेका विचार करने लगे। श्रीकृष्ण पहले ही उनका अधिप्राय ताइ गये थे। इसकिये उन्होंने भीमसेनको हाबोसे प्रकड़कर रोक लिया और



भीमकी एक लोहेकी मूर्ति आगे कर हो। राजा धृतराष्ट्र बड़े कली थे। उन्होंने लोहेके भीमको ही सब्हा भीमतेन समझकर अपनी धृजाओंसे व्योककर तोढ़ डाला। धृतराष्ट्रमें दस हजार हाजियोंका बल था; इसलिये उन्होंने लोहेके भीमको तोड़ तो डाला, परंतु इससे उनकी छातीपर बहुल वचाव पड़नेसे उनके मुँहसे जुन निकलने लगा और वे खुनमें लबपन होकर पृथ्वीपर गिर गये। उस समय सख्यने उन्हें बामकर शान्त किया। ब्रोस हान्त होते हो वे अत्यन्त शोकाकुरु हुए और 'हा भीम !' हा भीम ! कड़कर रोने लगे।

जब श्रीकृष्णने देखा कि अब इनका क्रोध उत्तर गया है
और भीमसेनका वस कर डालनेकी आदाङ्कारे से स्कृत
स्थाकुल हो रहे हैं तो उन्होंने कहा, राजन् ! आप श्रोक न
करें। आपके हाससे भीमसेनका बस नहीं हुआ है। यह तो
उनकी लोहेकी मूर्ति ही है, इसीको आपने कुचल डाला है।
आपको क्रोधके वशीभूत देखकर मैंने भीमसेनको आपके
पास जानेसे रोक लिया था। जिस प्रकार कालके पास
पहुँचकर कोई जीता नहीं क्य सकता, उसी प्रकार आपकी
भुजाओंके बीचमें पड़कर किसीके प्राण नहीं क्य सकते।
सही सोचकर आपके पुत्रने भीमसेनको जो लोहेकी मूर्ति
वनवा रखी थी वही मैंने आपके आगे कर दो थी।
पुत्रशोककी आगने आपके मनको धर्मसे विचलित कर दिया
है, इसीसे आपको भीमसेनका वस करनेकी इच्छा हुई थी।

किंतु आपके लिये यह टवित नहीं है कि आप भीमका वध करें। अतः इपने सर्वत्र शान्ति स्थापित करनेके उदेश्यसे जो कुछ किया है उसका आप भी अनुमोदन करें, मनको व्यर्थ शोकाकुल न करें। राजन् ! आपने वेद और सभी शास्त्रोंका अञ्चयन किया है तथा पुराण और सब प्रकारके राजधर्म भी सुने हैं। ऐसे विद्वान् और बुद्धिमान् होकर भी आप अपने ही अपराधारे होनेवाले इस कुटुम्बनादाको देसकर इतने कुपित क्वों होते हैं। मैंने तो आपसे पहले ही निवेदन किया था और थीन्य, होण, तिदुर एवं सञ्जयने भी बहुत कुछ समझाया बा; किंतु उस समय तो आपने हमारी बात मानी नहीं। जो पुरुष डितको बात सम्ह्यानेपर भी अपने हिताहितको नहीं परल पाता, वह अन्यायका आजय लेनेसे आपत्तियोंके आनेपर द्योक ही करता है। इस आपश्तिमें तो आप अपने ही अपराचने पड़े हैं, फिर घीमसेनपर क्रोध क्यों करते हैं। दुर्वोचनने ईंब्यांवस प्रैपदीको सभामें बुलवाया था; उस वैरका बदला लेनेके लिये ही तो भीमसेनने उसे मारा है। आप अपने और अपने दुष्ट पुत्रके अपराधीकी और तो देशिये। आपहीने तो निर्देष पाण्डपोको राज्यसे निकलवाया था।'

राजन् । इस प्रकार लीकुमाने जब साफ-साफ सब बातें कहीं तो राजा युतराष्ट्र कहने लगे, 'माध्य । तुम वैसा कहते हो, वह सब ठीक है। यह अका ही हुआ कि तुम्हारे रोक लेनेरे भीमसेन येरी भुजाओं के बीचमें नहीं आया। अब में सबस है, मेरा कोब प्राप्त हो गया है और में पाण्डुके सुस्तीर मध्यम पुत्रको देखना चाइता है। मेरे सब पुत्र और प्रचान-प्रधान राजालोग तो मारे गये। अब तो मेरी सामित और प्रोतिक आस्त्रय ये पाण्डुपुत्र ही हैं।' ऐसा कहकर उन्होंने भीम-अर्जुन और नकुल-सहदेव—सभीको रोते-रोते गते लगाया और 'तुम्हारा कल्याण हो' ऐसा कहकर आसीवाँद दिया।

इसके बाद उनकी आद्या लेकर सब पाण्डव ब्रीकृष्णके साथ गान्यारीके पास आये। पाण्डवांके प्रति गान्यारीके पनमें पाप है—इस बातको पहाँचें व्यास पहले ही ताढ़ गये थे। इसलिये वे बड़ी तेजीसे वहाँ पहुँचे। ये दिव्य दृष्टिसे और अपने मनकी एकाप्रतासे सभी प्राणियोका आन्तरिक भाव समझ लेते थे। इसलिये गान्यारीके पास जाकर उससे कहने लगे, 'गान्यारी! तुम पाण्डुपुत्र युधिहिरपर क्रोध मत करो, शान्त हो जाओ। तुम जो बात मुँहसे निकालना चाहती हो, उसे एक लो और मेरी बातपर ब्यान दो। गत अठारह दिनोंने तुन्हारा विक्वयाधिलायी पुत्र नित्य हो तुमसे यह प्रावंना करता या कि 'मैं शहुआंके साथ संप्राम करनेके



लिये जा रहा है; माताजी ! मेरे कल्याणके लिये आप पुझे आशीर्वाद दीजिये।' उसके इस प्रकार प्रार्थना करनेपा तुम हर बार यही कहती थी कि 'जहाँ वर्ष है, वहीं विजय है।' इस प्रकार पहले तुमारे मुहसे जो सबी बात विकलती थी, वह पुझे याद आती है। यो भी तुम सब प्राणियोंका हित बाहनेवाली हो। इस समय पान्डवीन विजय पायी है और इसमें संदेह नहीं कि पुधिहित ही अधिक धर्मनिष्ठ भी है। तुम तो सदासे ही कही समावती हो, फिर इस समय तुमने समाको क्यों छोड़ दिया है? धर्मी ! तुम अधर्मको छोड़ हो; क्योंकि तुमने अपने धर्मर दृष्टि रसकर ही ये शब्द कते थे कि 'जहाँ धर्म है, वहीं विजय है।' अतः तुम अपने क्रोधको शाना करो। तुम सत्य-भाषण करनेवाली हो, तुन्हारा ऐसा आवरण नहीं होना चाहिये।'

गान्मारीने कहा—धगवन् । पाण्डवोके प्रति मेरा कोई
दुर्मांव नहीं है और न मैं इनका नाग ही बाहती है। किंतु
पुत्रशोकके कारण मेरा मन जबस्दाली व्याकुल-सा हो खा है।
इस कुलीपुत्रोंकी रक्षा करना जैसा कुलीका कर्तव्य है, वैसा
ही मेरा भी है और जैसा यह मेरा कर्तव्य है, वैसा ही
महाराजका भी है। यह कौरवोका संहार तो दुर्योधन, शकुनि,
कर्ण और दु:शासनके अपराधसे ही हुआ है। इसमें अर्जुन,
भीम, नकुल, सहदेव या युधिहिरका कोई भी दोव नहीं है।
कौरवोने अभिमानमें भरकर युद्ध किया और वे अपने दूसरे

सावियोंके सहित आपसहीमें लड़ मरे। किंतु सहसी भीमने दुर्योचनको गदायुद्धके लिये बुलाकर फिर श्रीकृष्णके सामने ही उसको नाधिका नीचे गदाकी चोट की— इस अनुचित कार्यने ही मेरे कोधको भड़का दिया है। धर्मक्र महापुस्त्रोंने जिसे 'धर्म' कहा है, उसे क्या शुर्खीर अपने प्राणोंके लोभसे भी रणपूमिमें छोड़ सकते हैं?

गान्यारोको यह बाद सुनकर भीमसेनने बहुत हरते-हरते असमें विनयपूर्वक कहा, 'माताजी! यह धर्म हो अध्या अधर्म, मैंने तो हरकर अपनी रक्षाके लिये ही ऐसा किया था, सो अब आप क्षमा करें। आपके उस महाकरती पुत्रको धर्मयुद्धमें तो कोई भी नहीं मार सकता था। किंद्र पहले असने थी तो अधर्मसे ही राजा पुषिष्ठिरको जीता था और हमें बार-बार तंग किया था। इस समय भी मुझे हर था कि कही दुर्वोधन गदायुद्धमें मुझे मार न हाते, इसीसे मैंने यह काम कर हाला। देखो, आपके पुत्रने तो हमारा बहुत ही अधिय किया था। उसने भरी सम्मामें हैपदीको अपनी बापी जीय दिखायी थी। हमें तो उसी समय इसे मार हालना चाहिये था, किंद्र धर्मराजकी आज़ासे हम पुण्याय बेटे रहे। पीछे उसने बेरको बहुत ही बढ़ा दिया और बनमें रहते समय हमें सदा ही दु:ल देता रहा। इसीसे पुत्रसे भी ऐसा काम हो गया।

या अरोने कहा — भैवा ! तुम मेरे पुत्रको ऐसी प्रशंसा कर रहे हो, इसलिये यह तो उसका वध नहीं कहा जा सकता। पांतु तुमने जो संयामपूषिमें दु:शासनका खून पिया, उस कामको तो सभी सापुरव निन्दा करेंगे, ऐसा काम आर्थपुरव तो कभी नहीं करते। तुमने यह बड़ा ही कुर कमें किया, ऐसा करना उकित नहीं था।

भीपसेन बोले—याताजी ! आप जिन्ता न करें । यह खून मेरे दाँत और ओठोसे आगे नहीं गया । इस मातको कर्ण जानता था । मैंने तो अपने हाब ही खूनमें सान लिये थे । जब खुनकीडाके समय दुःशासनने द्रौपदीके केश पकड़े थे, उसी समय क्रोधमें भरकर मैं ऐसी प्रतिज्ञा कर खुका था । यदि मैं उसे पूरा न करता तो अनन्त वर्षोतक क्षाजधर्मसे पतित समझा जाता । इसीसे मैंने यह काम किया था ।

त्यन्यग्रेने कहा—भीम ! हम अब बूढ़े हो गये हैं, हमारा राज्य भी तुमने छीन दिव्या । ऐसी स्थितिमें हम दोनों अंभोंके सहारेके लिये रूकड़ीके समान तुमने एक भी पुत्रको जीवित क्यों नहीं छोड़ा ? यदि तुम मेरे एक पुत्रको भी छोड़ देते तो तुम्हारे कारण में इतना दुःख न पाती, यही समझ लेती कि तुमने अपने धर्मका पालन किया है। भीमसेनसे ऐसा कहकर अपने पुत्र-योत्रोके नाशसे भीड़िता गान्धारी क्रोधमें भरकर बोली—'राजा पुधिद्विर कहाँ है ?' यह सुनते ही धर्मराज भयसे काँपते हुए हाथ जोड़े उसके सामने आये और बड़ी मीठी वाणीमें बोले, 'देखि! आपके



पुत्रोंका संहार करानेवारण में कुरकर्मा युधिहिर सायने ताझ हूँ। पृथ्वीभरके राजाओंका नाश करानेमें में ही हेतू हूँ, इसरित्ये शापके योग्य हूँ आप पुत्रो शाय दीकिये। में अपने सुद्धांका शबु हूँ अतः ऐसे-ऐसे बन्धुओंका संहार कराकर अब मुझे जीवन, राज्य वर पन—किसोकी भी इच्छा नहीं है।

पहाराज युधिहिर गान्धारीके पास साई हुए ये सब काते कह गये। किंतु उसके पुँहसे कोई बात न निकली। वह बार-बार लंबी-लंबी साँसे लंबी रही। वे झुककर उसके बरणीये गिरना ही बाहते वे कि दीर्घटांडीनी गान्धारीकी दृष्टि पट्टीमेंसे होकर उनके नखोपर पड़ी। इससे उनके सुन्दर नख उसी समय काले पड़ गये। यह देखते ही अर्जुन तो बीक्क को पीछे खिसक गये तथा और बाई भी इधर-उघर हिप्पने लगे। उन्हें इस प्रकार कसमस्तते देखकर गान्धारीका क्र्येच ठंडा पड़ गया और उसने माताके समान उन्हें बीरज दिया। किर उसकी आज़ा पाकर वे अपनी माता कुन्तीके पास गये। कुन्तीने अपने पुत्रोको बहुत दिनोपर देखा था, इसलिये उनके कड़ोंका

स्मरण करके उसका इदय भर आया और वह अञ्चलसे मुख बॉककर ऑसू बहाने लगी। उसके साथ पाण्डवोकी आँखोमें भी ऑसू आ गये। उसने प्रत्येक पुत्रके अङ्गोपर बार-बार हाथ फेनकर देखा। समीके प्रारीर शकोकी चोटोंसे घायल हो रहे थे। पुत्रहीना डॉफ्टीको देखकर तो उसे बड़ा ही अनुताप हुआ। उसने देखा कि पाञ्चालकुमारी पृथ्वीपर पड़ी-पड़ी रो रही है।

डीपडी कह रही थी—आवें ! अधियन्युके सहित आज आपके सभी पीत्र कहाँ बले गये । अब जब मेरे बच्चे ही नहीं क्ये तो मैं राज्यको लेकर क्या कहाँगी ?

तब कुप्तीने उसे धैर्च बैद्याया। इसके बाद वह लोकाकुता हौपदीको उठाकर अपने साथ ले गाव्यारीके पास आयाँ। उसके साथ हो सब पाण्डव भी वहाँ पहुँचे। तब चान्यारीने बहु हौपदी और यहास्त्रिनी कुन्तीसे कहा, बेटी ! इस प्रकार खोकाकुत यह हो; मेरी ओर तो देल, मुहापर कैसा दुः लका पहाड़ दूट पड़ा है। मैं तो इस लोकसंहारको



समयके जलट-फेरसे हुआ ही समझती हैं। यह रोमाञ्चकारी काप्त होना ही बा, इसीसे हुआ है। विदुश्लीने जो बात कही बी, वह ज्यों-की-त्यों सामने आ गयी। जैसी तू है, वैसी ही मैं भी हैं। बता कौन किसको धीरज बैंधावे ? वास्तवमें इस बेष्ठ कुलका संहार तो मेरे ही अपराधसे हुआ है।"

#### युद्धभूमिमें पहुँचकर स्त्रियोंका विलाप करना और गान्धारीका श्रीकृष्णसे उनकी दशाका वर्णन करना

अधिशन्यश्ननं करते हैं—जनमंत्रप ! गान्यारी बड़ी ही प्रतिव्रता, भान्यवती और तपित्रनी बी। वह सर्वदा सत्यभाषण ही करती वो। महर्षि व्यासके वस्से उसे दिव्य दृष्टि प्राप्त हो गयी थी। उसके प्रभावने उसे दृश्किसे कौरवीकी संहारभूमि दिखायी दे रही थी। उसे देखकर वह तरह-तरहसे विलाप करने लगी। बहुत दूर होनेपर भी उसे वह रणक्षेत्र पास ही-सा जान पहता था। यह बड़ा ही रोमाळकारी था; हृद्दी, केश और वर्जीसे भरा हुआ था। उसमें सूनकी धाराएँ वह रही थीं; सब और सहलों लोचे पड़ी थीं तथा खूनमें लक्षपत्र हाजी, धोई, रब और योद्धाओंक मस्तवहीन हरीर एवं शरीरहीन मसक पड़े हुए थे।

अब भगवान् व्यासकी आज्ञा पाकर राजा पुविद्धिर आदि सब पाष्ट्रण महाराज धृतराष्ट्र और मीकृष्णको आगे कर कुरुकुरुको सब क्रियोको लेकर रणक्षेत्रको और बले। कुरुक्षेत्रमें पहुँचकर उन विधवा क्रियोने युद्धमें परे हुए अपने भाई, पुत्र, पिता और पति आदिको देखा। उस मीकण संहारपृमिको देखकर में राजनहिलाएँ बीतकर करती हुई अपने बहुमुख रबोसे गिर पत्री। इस अपूलपूर्व दृश्यको देखकर वे दुःससे अस्पन्त व्याकुल हो गयी। उनमेसे किन्हींके तो शरीर पुराम गये और कोई पृथ्वीपर पानड़ साने लगी। वे बहुत बकी हुई भी और अनाम हो चुको भी। इस समय कर्ते कुछ भी होश-हवास नहीं था। पान्नाल और कुरुकुलको क्रियोंके लिये यह बड़ा ही करवापूर्ण प्रसंग था।

तब दुःसिनी अवलाओं के आर्तनादमें इस धावण युद्ध-स्वलमें बड़ा कुहराम मचा देल धर्महा गान्यारीन लोक्काको बुलाकर कहा, 'माधव । देखों तो मेरी ये विधवा बहुए बाल बिसेर कुरियोंके समान विलाय कर रही हैं। ये इन भरतकुलभूवणोंको याद कर-करके अलग-अलग अपने पुत्र, धाई, पिता और पतियोंको ओर तीइकर जानी है। वीरवर । इस ऐसे युद्धस्थलको देखकर तो मैं शोकसे जली जाती हैं। मधुसूदन ! इन पाञ्चाल और कौरकवीरोंके मारे जानेसे मुझे तो ऐसा जान पड़ता है मानो माँकों भूतोंकर ही नाश हो गया। क्या कोई पुरुव ऐसी कलपना भी कर सकता था कि इस युद्धमें जयद्रथ, कर्ण, होज, भीचा और अभियन्यु-जैसे वीर भी स्वाहा हो जायेंगे ? हाथ ! मेरे लिये इससे बढ़कर और क्या दुःस होगा। अवश्य ही पहले कन्योंने मुझसे कोई पापकर्म हो गया है। इसीसे मुझे अपनी आँखों अपने पुत्र, पौत्र और भावयोंकी मृत्यु देखनी पड़ी है। पुत्रशोकाकुला गान्धारीने इसी प्रकार दीनतापूर्वक विलाप करते हुए श्रीकृष्णसे कई बातें कहीं; इतनेहीमें उसकी दृष्टि अपने मृतक पुत्र दुर्वोधनपर पड़ी।

दुवींचनको मरा हुआ देखते ही फोकातुरा गान्धारी कटे हुर् केलेके समान सहसा पृथ्वीपर गिर पढ़ी। होश आनेपर जब उसने दुर्योधनको खुनमें लक्षपथ हुए पृथ्वीपर पड़ा देखा तो वह उससे लियटकर 'हा पुत्र ! हा पुत्र !' ऐसा कहकर रोने लगी। किर उसे अपने ऑसुओंसे सीवती हुई श्रीकृष्णसे बहने लगी, 'बाब्येंद ! जब यह बन्धुओंका विध्यंस करनेवाला संप्राम ठन गया तो दुर्वीधनने हाथ जोड़कर मुझसे कहा था, 'मानाजी ! मुझे आशीर्याद दो कि इस पुज्रमें मेरी विजय हो।' तब मैंने यही कहा था कि 'जय तो सही रहती है, जहाँ धर्म रहता है; किन्तु मादे तुम युद्ध करनेमें प्रबराये नहीं तो तुन्हें देवताओंके समान एत्वासे मरनेपर प्राप्त होनेवाले लोक अवस्य मिलेंगे।' इस प्रकार मैंने तो पहले ही दुर्धोधनसे ऐसी बात बता दी थी। इसलिये मुझे इसके लिये शोक नहीं है। मुझे तो महाराजके तिये चिन्ता है, जिनके सभी सम्बन्धी संप्रापमें काम आ गये हैं। जरा कालके अलट-फेरको हो देखों । जो दुर्योचन पूर्व्वाभिषिक राजाओंक आगे-आगे बलता बा, आज वही चुलियें पड़ा हुआ है। आज वह वीरशन्यापा शबुके सामने मुँह किये पड़ा है, इसलिये इसे कोई साधारण गति नहीं मिली होगी। ओह ! जो ग्यारह अर्वोतिणी सेनाको लेकर युद्धके मैदानमें उतरा बा, बह दुर्योधन अपने अन्यायसे ही आज मारा गया। यह अभागा बड़ा मूर्स बा। इसने अपने पिता और विदुरजी-जैसे वृद्ध पुरुषोका अपमान किया, इसीसे आज कालके गालमें बला यया । किसने तेरह वर्षतक पृथ्वीका निष्कण्टक राज्य किया, वहीं मेरा पुत्र आब मरकर पृथ्वीपर सो रहा है। श्रीकृष्ण ! तुम सुवर्णकी बेदीके समान देवस्विनी लक्ष्मणकी माताको तो देखों। आज उसके भी बाल बिखरे हुए हैं। मेरी यह पुत्रवधू बढ़े उदार इदयकी है। यहां नहीं इसकी खिति कैसी है। यह अपने पतिके लिये शोकाकुल है या पुत्रके लिये ? कभी यह पतिकी ओर देखती है तो कभी पुत्रकी ओर देखने लगती है। किंतु कुछ भी हो, यदि वेद और शास्त्र सच्चे हैं तो दुर्योधनने अक्ट्रप ही अपने बाहुबलके प्रतापसे अविनाशी लोक प्राप्त किये होंगे।

'मायव ! देलो, इयर मेरे सी पुत्र पड़े हुए हैं। इन सबको भीमसेनने ही अपनी गदासे युद्धमें पढ़ाड़ा है ! मुझे तो इसीसे अधिक दुःख होता है कि पुत्रोंके मारे जानेसे आज मेरी ये छोटी-छोटी पुत्रवधुएँ बाल लोले रणभूमिमें फिर रही हैं। हाय ! जो कभी पैरोमें आभूकण पहने राजमहलको लिक्स भूमिपर विचरती वीं, वे ही आज आपत्तिये पड़कर इन जुनसे लक्षपथ कठोर रणाङ्गणमें पूम रही हैं। इस मुकुमारी राजदुलारी लक्ष्मणको माताको देखकर तो मेरे मनको किसी प्रकार ढाइस नहीं बंधता। देखो, इन महिल्मओंनेसे कोई भाइयोंको, कोई पिताओंको और कोई पुत्रोंको पुन्नीपर पड़े देखकर उनको भुजाएँ पकड़-पकड़कर पढ़ाइ ला रही हैं। यहीं नहीं, इस दालण संहारमें अपने सम्बन्धियोंके मारे जानेसे तुखें कई मध्यम और बुद्ध अक्स्वाकी क्षियेका भी खदन सुनायी पड़ेगा।

'इधर देखों, यह दुःशासन यहा हुआ है। शहसूदन
प्रहाबीर भीमने इसे युद्धमें पाणइकर इसके सरीरका खुन
विया है। हाय ! होपतीके कहनेसे और जुएके समय साहे हुए
दुःखोंको यह करके भीमने मेरे इस पुक्की कैसी दुर्गात की
है। कुळा ! पैने तो दुर्पाधनसे उसी समय कहा या कि 'तु
गौतकी फाँसीमें बेथे हुए शकुनिका साथ छाड़ दे। अपने इस
युज्जुद्धि मामको तू पूरा कलड़िय समझ। तू इसे अभी
त्यागकर पाण्डलोंके साथ संधि कर है। मूर्ज ! क्या तू नहीं
जानता भोमसेन कैसा असहनशील है, तो हार्योको कल्कामे
जारता भोमसेन कैसा असहनशील है, तो हार्योको कल्कामे
जारता भोमसेन कैसा असहनशील है, तो हार्योको कल्कामे
जारताके समान तू उसे अपने वाच्याणोंसे बीधा करता है?'
आज उसीका फल है कि भीमसेनका प्रवाह हुआ दुःशासन
अपनी लंबी-लंबी भुजाओंको फैरसथे पृक्वीयर सो रहा है।
क्रोधी भीमने दुःशासनको युद्धमें मारकर इसका खुन पिया,
यह तो उसका बड़ा ही भीवण काम था।

'मायव ! देखो, यह मेरा पुत्र विकलं पढ़ा हुआ है। इसकी तो सभी बुद्धिमान् प्रशंसा करते थे। भीपने इसे भी सैकड़ी टुकड़े करके मार डाला है। कार्नि, नालांक और नाराच जातिके बाणोसे यद्यपि इसके मर्मस्थान विक्र-पित्र हो गये हैं, तो भी इसकी कार्नि अभीतक बनी हुई है। यह शत्रुओंका संहार करनेवाला दुर्मुल सोया हुआ है। समरभूर भीमने अपनी प्रतिज्ञाका पालन करते हुए इसे भी मार डाला है। श्रीकृष्ण ! इसके सामने तो संप्रापमें कोई भी नहीं टिक सकता था। इसे शत्रुओंने कैसे मार डाला। इथर देखो, यह धृतराष्ट्रनन्दन चित्रसेन मरा पढ़ा है; यह तो धनुषंरोंके

लिये आदर्शनय वा।

केशव ! इस अधियन्तुको तो बल और शीर्यमें अर्जुन तबा तुम्हारी अपेक्षा भी श्रेष्ठ कहा जाता था, इसने तो अकेले ही मेरे पुत्रके अभेच व्युहको तोड़ डाला था। सो देलो, या भी अनेकोंको मारकर स्वयं मरा पश्न है। किंतु मैं देखती हूँ कि घर जानेपर भी अतुलित तेजस्वी अभियन्युका तेज फीका नहीं पड़ा है। देखो, यह विराटपुत्री अनिन्दिता इतरा अपने बीर और अल्पवचस्क पतिको देखकर कैसा शोक कर रही है। यह बार-बार अपने पतिके पास आकर अपने हाबसे उसके शरीरपर लगी हुई पूल झाड़ रही है। कृष्ण । यह अभियन्यु तो बल, घीर्य, तेज और कारमें बहुत कुछ तुम्हारे ही समान है। किन्तु हाय ! सञ्जोका शिकार होकर आज यह भी पृथ्वीपर पड़ा हुआ 🕯 । देखो, इस समय उत्तरा उसके खुनसे सने हुए वालोंकी हाबसे मुलक्का रही है और गोदीमें उसका सिर रसकर मानो वह जीवित हो, इस प्रकार पूछ रही है कि 'आप तो साहात् ब्रीकृत्याके जानने और गाय्हीकधारी अर्जुनके पुत्र हैं। आपको संधायनुमिये उन महारक्षियोंने कैसे मार डाला। कुरकर्मा कृपालार्य, कर्ण, जबद्रब तथा होण और अध्यक्षायाको थिकार है, जिन्होंने मुझे विचवा बना दिया। बुद्धचे अनेको बोद्धाओने मिलकर आपको मार हाला, यह देखकर भी आपके पिता अवतक कैसे जी रहे हैं।

'प्राणनाथ । आपने प्रात्मोसे जिन पुण्यरुगेकोपर विजय पायी है, वहीं मैं भी अपने धर्म तबा इन्द्रिय-निवाहके बरापर प्रीप्त आ रही हैं आप मेरी बाट टेलिये ! सम्बब्धः मृत्युकाल आये बिना किसीका मरना बड़ा कठिन होता है, तथीं तो मैं अधारिनी आपको मरा देखकर भी अबतक जी रही है। बीर ! इस लोकमें तो आपके साब मेरा छः महीनेका ही सहवास बदा था। सातवे महीनेमें ही आप परालेक सिधार गये।' उत्तराको इस प्रकार विलाप करते देखकर मतयराजके कुलकी दूसरी सियाँ उसे खीवकर अन्यत्र ले जा रही हैं। किंतु राजा विराटको मरा हुआ देखकर वे स्वयं भी विलाप कर रही हैं। जूप, आवास और परिश्रमके कारण इन सभीके मुँह क्कर गये हैं और झरीर झुलमें-से हो गये हैं। इधर ये रणभूमिके अप्रभागमें ही उत्तर, काम्बोजकुमार, सुदक्षिण और रूक्ष्मण आदि कई वर्ष मरे पढ़े हैं। माधव ! जरा इनपर भी तो दृष्टि डालो।'

#### गान्धारीका अन्य मरे हुए वीरोंको देखकर विलाप करना और श्रीकृष्णको शाप देना

गान्वारीने फिर कहा-शीकृष्ण ! देखो, वह अनेकों महारथियोंको मराज्ञाची करके खुनमें लवपथ हुआ कर्ण रणाकुणमें पदा हुआ है। यह बढ़ा ही असहनतील, महान् क्रोधी, प्रचण्ड धनुर्धर और बड़ा बली द्या। किंतु आव अर्जुनके हाचसे मारा जाकर वह पृथ्वीपर सोचा हुआ है। पेरे महारक्षी पुत्र भी पाण्डबोंके चयसे इसे ही आगे करके युद्ध करते थे। धर्मराज युधिहिर इससे सदा ही प्रवराये रहते थे, इसकी ओरसे चिन्तित रहनेके कारण तेख वर्षतक उन्हें सुखसे मींद भी नहीं आची । यह प्रलयकार्तिक अग्निके समान तेज्रावी और हिमालयके समान निक्कल चा और वही दुवोंचनका प्रचान अवलम्ब था। किंतु देखी, आज यह वायुद्धारा उसाई हुए वृक्षके समान पृथ्वीपर पड़ा है। इसकी पत्नी वृष्टरेनकी जाता पृथ्वीपर पद्मी है और तरह-तरहसे विकाप करती बढ़ा हो करणकन्दन कर रही है। हाय । बड़े सेटकी बात है। महाबाद कर्णको रणभूमिमे असेत पड़ा देशकर सुरेणकी माता अत्यन्त आतुर होकर युक्तित हो गयी है। देखों, कुछ होता होनेयर तठकर वह किर पृथ्वीपर गिर गयी है और पुश्के जबसे अत्यन आतुर होकर बढ़ा ही विलाप कर रही है।

इयर देखों, यह भीगसेनका गारा हुआ अवन्तिनरेश पड़ा है। उसकी ग्रामियाँ भी बारों ओरसे भेरकर उसकी सार-संभालमें लगी हुई हैं। श्लीकृष्ण ! महाराज प्रतीपके पुत्र बाह्रीक बड़े साहसी और धनुर्धर थे। वे भी भालेकी खेटसे मरकर रणभूमिने सोचे हुए हैं। मर जानेपर भी इनके मुखकी कान्ति फीकी नहीं पढ़ी है। उधर, राजा जयद्वय पड़ा हुआ है। इसे तो अर्जुनने अपनी प्रतिज्ञा पूरी करनेके लिये न्यास्ट अक्षीतिणी सेनाको पार करके मारा था। इसकी अनुराणिकी पतियाँ चारों ओरसे इसकी सँघाल कर रही हैं। जनाईन ! जिस समय यह जनमेंसे द्वैपदीको हरकर हे गया वा. पाण्डवलोग तो इसे तभी मार डालते; उस समय केवल दु:प्रालाकी ओर देलकर ही उन्होंने इसे छोड़ दिया था। हाय ! एक बार फिर उन्होंने दु:शलाका मान क्यों नहीं रखा ? देखो, मेरी बची दुःसी होकर कैसा किलाप कर खी है। कवा ! बताओ, मेरे लिये इससे बढ़कर दु:स क्या होगा कि मेरी अल्पवयस्का पुत्री विश्ववा हो गयी और ब्युओंक पति मारे गवे । हाय ! तनिक मेरी दु:शलाकी ओर तो देखो । पतिका सिर न मिलनेके कारण यह शोक और भयसे रहित-सी होकर उसे इधर-उधर देवती फिर रही है।

इधर ये नकुलके मामा राजा शल्य मरे पड़े हैं। इन्हें धर्मको जाननेवाले साथं धर्मगतने ही संप्राममें मारा था। इनकी तुमारे साव सदासे स्पर्धा रहती थी। च्छान्दरूपें कर्णका सारध्य करते समय ये पाण्डवीको किनय दिलानेके लिये उसका तेज श्रीण करते रहे थे। देखी, इन्हें चारों ओरसे इनकी रानियोंने घेर रखा है। उधर वे पर्वतीय राजा भगदत्त हाबमें हाबीका अंकुश लिये पृथ्वीपर परे पड़े हैं। इनके साथ अर्जुनका बग्र ही प्रचण्ड, ग्रेमाञ्चकारी और भीषण युद्ध हुआ था। एक बार तो इनके युक्कीशलको देखका अर्जुन भी दंग रह गया था, किल् अन्तमें ये उसीके हाक्से मारे गये। देखो, जिनके समान बल और पराक्रयमें संसारभाषे कोई नहीं था, वे ही भीषण कर्म करनेवाले भीषाजी इधर प्ररालवापर शवन कर रहे है। केवाद ! इस प्रतापी नर-सूर्यने वाहुओंको अपने एकोके तापसे प्रत्यसा प्राप्त था। हाय ! आज यह असा होना चाहता है। आज जीरोचित झरझध्यापर पढ़े हुए इन अराप्य ब्रह्मचारी भीषात्रीके दर्शन तो करो । ये आजतक अपने इतसे नहीं हिंगे। भगवान् साधिकार्तिकेय जैसे सरकाण्डोके समूहपर सुशोधित हुए से उसी प्रकार ये कर्णि, नातीक और नाराण जातिक माणोकी सेन विद्यापत सोचे हुए हैं। अर्जुनने इनके सिरके नीचे तीन वाण मारकर उन्हें बिना ही ऋड़ेका एकिया दिया है । अपने पिताकी आजा पारुन करनेके लिये ये असच्ड ब्रह्मचारी रहे, जिससे इन्हें बड़ी प्रारी कार्ति मिली । युद्धमें इनकी बराबरी करनेवाला कोई नहीं था । वे बढ़े ही वर्मात्मा और सर्वत्र है तवा पनुष्य होनेपर भी तत्त्वज्ञानके प्रधासमे देवताओंके समान प्राण धारण किये हुए 🖁 । आज जब भीष्मजी भी जाणोंके लक्ष्य बनकर रणक्षेत्रमें पडे हुए हैं तो पुढ़ों यही निश्चय होता है कि वालक्ष्में न कोई युद्धकराल है, न पराक्रमी है और न बिद्धान है। विद्याता जिसे जीजनमें सफलता दे देता है, उसीको लोग श्रेष्ठ कहने लगते हैं। पासव । जब ये देवतुल्य भीवाजी त्वर्गको सिधार जायेंगे तो कुरुकुरुके रहेग धर्मके विषयमें अपना संदेह किससे पूछेंगे ?

इयर देखों, ये कौरवोंके माननीय आवार्य होण पहे हुए हैं। बार प्रकारके अखोंका ज्ञान जैसा इन्नकों है, वैसा या तो परशुचनकोंकों है या आवार्य होणको बा। जिनकी कृपासे अर्जुनने अनेकों दुष्कर कार्य किये, वे ही होण आज मरे पड़े हैं; इनकों शक्किया भी इन्हें नहीं कवा सकी ! इनके जिन वन्दनीय सरणोंका सैकड़ों शिष्य पूजन किया करते थे, देलों! आज उन्होंको गोदह लॉब खे हैं। इनके मरणकी व्यथासे कृपी असेत-सी हो गयी है और अत्यन्त होन-सी होकर इनके पास बैटी है। देलों तो सही, उसके बाल बिलरे हुए हैं और वह नीचा मुल किये फूट-फूटकर से रही है। इनके शिष्योंने चितायें अग्नि स्वाधित करके उसे सब ओरसे प्रज्वलित कर दिया है तथा उसपर आचार्यक शबको रलकर वे सामगान करते हुए से रहे हैं। देलों, अब वे कृपीको आगे रलकर चिताकी प्रदक्षिणा करके प्रकृतीकों और जा रहे हैं।

माधव ! पास ही पड़े हुए इस मुनिअवाकी ओर तो देखों । इसकी पत्तियाँ मरे हुए अपने पतिको धेरे खड़ी है और तरह-तरहसे झोक कर रहीं हैं। झोकके बेचने इन्हें बहुत ही कृषा कर दिया है और ये आतंत्रवरसे विलाप करती बार-बार पकाइ साकर पृथ्वीपर गिर जाती है। इनकी ऐसी दचनीय वज्ञा देसकर चित्रमें बड़ा ही दुःख होता है। देशों, ये कह जी 🗗 सारपंकिका यह काम बड़ा ही अधर्पपूर्ण और अकीर्तिकर हुआ है।' एक स्त्रीन पतिकी भुजाको गोदमें रख लिया है। वह दीनतापूर्वक बिलाय करती हुई कह रही है—'यह वह हाब है जिसने अनेको शुर-वॉरोका संहार किया बा, अपने मित्रोंको अध्ययदान दिया वा और सहजो गाँई हान की थीं। जिस समय दूसरेके साथ संप्राम करनेमें लगे होनेसे तुम असावधान थे, उस समय श्रीकृष्णके समीय ही अर्जुनने इसे काट डाला था।' इस प्रकार अर्जुनकी निन्दा करके वह सुन्दरी खुप हो गयी है। उसके साथ ही उसकी दूसरी सीतें भी शोकमें दूबी हुई है।

यह सहवेषका पारा हुआ गान्यारगत सहाबारी प्रकृति है। आत्र यह भी लड़ाईक मैदानमें सोया हुआ है। यह बड़ा माधावी था। इसको मैकड़ी-हजारों प्रकारक रूप बनाने आते थे। किन्तु आत्र पाण्डवांक प्रवापमें इसकी मारी पाया पत्प हो गयी है। इस कपटीने यूतसभामें अपनी माधाके प्रभावसे ही पुधिष्ठिरका विशाल साधान्य जीत लिया था, किन्तु आत्र यह अपना जीवन भी हार बैठा! कृष्ण! देखों, यह दुवंचं बीर काम्बोकनरेश पड़ा है। यह काम्बोक्ट्राकं गर्लाकोपर सोनेयोग्य था, किन्तु आत्र मैठकं मुलामें पड़का धुलिकी शब्यापर सो रहा है! देखों, यह कलिंगराज पड़ा है। उसके पास ही मगधदेशका राजा जबसोन है। उसकी कियों अंस बारों ओरसे घेरकर अस्वन्त विहाल होका रो रही है। इसर कोसलनरेश राजकुमार बृहद्वलको भी उसकी कियोंने घेर रखा है और ये फूट-फूटकर से रही है। देखों, वे धूक्टफुकं वीर पुत्र पड़े हैं और उधर आवार्यहीके गिराये हुए पाञ्चालराज हुद्ध सोये हुए हैं। ये बूवे पाञ्चालराजकी दुःखिनी क्षियाँ और बहुएँ उनका अग्रिसंस्कार कर बायीं ओरसे प्रदक्षिणा करके जा रही है।

देखो, इघर प्रोणके मारे हुए चेदिराज चृष्टकेतुको उसकी क्षियों से जा रही है। यह बड़ा ही शुरवीर और महारधी था। हजारों शहुओंका संहार करनेके बाद ही यह मारा गया है। इसकी सुन्दरी जायोंएं इसे गोदमें उठाकर विशाप कर रही है। उचर होणहोंका बींचा हुआ इसका पुत्र पड़ा है। मेरे पुत्र दुवांचनके लड़के चीरवर लड़्यणने भी इसी तरह अपने पिताका अनुगयन किया है। देखों, ये अवस्तिराज विन्द और अनुविन्द मरे पड़े हैं। ये इस समय भी अपने हाथोंमें धनुष-बाण और खड़ग पकड़े हुए हैं। कृष्ण । पाँचों पाण्डल और तुम तो अवस्य हो। इसीसे होण, भीषा, कर्ण, कृष्य, दुवांचन, अक्टब्याम, कमहम, सोमदत्त, विकर्ण और कृतवर्ग-की वीरोंको मारसे क्या गये हो।

नायव । निश्चय ही विधाताके स्थि कोई काम कर कलना विशेष कठिन नहीं है। देखों न, श्रवियोंने ही इन श्रूपवीर श्रवियोंका बान-की-बानमें संहार कर काला। मेरे पुत्रोंका नावा तो उसी दिन हो खुका था, जब तुम अपने संधिक प्रथलमें असफल होकर उपप्रध्यकों और लीटे थे। महामति भीत्म और विदुर्जीने मुझसे उसी समय कह दिया था कि जब अपने पुत्रोंकी मोड-ममता छोड़ थे। उनकी वह दृष्टि मिच्या



कैसे हो सकती थी। आज इसीसे इतनी जल्दी मेरे पुत्र भस्मीभूत हो गये।

वैशम्यायनती कहते हैं—जनमेजव ! ऑक्ट्रकसे इतना कड़कर गान्यारी झोकसे अचेत होकर पृथ्वीपर गिर पड़ी। दुःसकी अधिकतासे उसकी विचारत्रक्ति नष्ट हो गयी और उसका धैर्य टूट गया। जब उसे चेत हुआ तो पुत्रशोककी प्रबलतासे उसके अङ्ग-अङ्ग क्रोबसे भा गये और श्रीकृष्णपर दोषदृष्टि करके वह कहने लगी, 'कृष्ण ! पाण्डव और कौरव आपसकी फूटके कारण ही नष्ट हुए हैं। किंतु तुमने समर्व होते हुए भी इनकी उपेक्षा क्यों कर दी । तुन्हारे पास जनेकों सेवक थे और बड़ी चारी सेना थी। तुम दोनोंडीको दबा सकते थे और अपने वासीशलसे उन्हें समझा भी सकते वे। बित् तुमने अपनी इच्छासे ही इस कोरबोंके संहारकी उपेक्षा कर दी बी। सो अब तुम उसका फल भोगो। मैंने पतिकी सेवा करके जो तप संबय किया है, उसके प्रभावते में तुनों शाप देती हूँ—'तुमने कौरव और पाण्डव दोनों माइबोके आपसमे प्रहार करते समय उनकी उपेक्षा कर दी थी। इसफिये तुम भी 🛭 नहीं रही।

अपने बन्धु-बान्धवीका क्य करोगे । आजसे छत्तीसर्वे वर्ष तुम भी बन्धु-बान्धव, मन्त्री और पुत्रोंका नाज्ञ हो जानेपर एक साबारण कारणसे अनावकी तरह मारे जाओगे। आज जैसे ये भरतवंशको सियाँ विलाप कर रही हैं, उसी प्रकार तुन्हारे कुटुम्बको क्रियाँ भी अपने क्यु-बान्यवाँके मारे जानेपर सिर पकड़कर रोवेगी।'

गान्धारीके ये कठोर क्वन सुनकर महामना श्रीकृष्णने कुछ नुसकराते हुए कड़ा, 'मैं तो जानता था कि यह बात इसी प्रकार होनी है। तुमने जो कुछ होना था, उसीके लिये शाप दिया है। इसमें संदेश नहीं, यूष्णिवंशियोका नाश देवी कोपसे ही होगा । इनका नाश करनेमें भी मेरे सिवा और कोई समर्थ नहीं है। पनुष्य तो क्या, देवता या असुर भी इनका संहार नहीं कर सकते। इसलिये ये प्रवृत्तारी आपसके कलहसे ही नक् होंगे।

श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर पाण्डलोंको बड़ा भय हुआ। वे अलन व्यकुत हो गये और उन्हें अपने जीवनकी भी आशा

### राजा धृतराष्ट्र और युधिष्ठिरकी बातबीत तथा मरे हुए योद्धाओंका दाहकर्म

श्रीकृष्ण करने लगे—गान्यारी ! उठो, उठो, मनमें शोक मत करो । इन कौरवोंका संदार तो तुन्हारे ही अपराधसे हुआ है। तुम अपने दुष्ट पुत्रको भी बड़ा साधु समझती थी। जो बड़ा ही नितुर, मार्च वैर बॉधनेवाला और बढ़े-बुड़ोकी आज्ञाका भी जलङ्गन करनेवाला वा, उसी दुर्वोधनको तुमने सिरपर बढ़ा रका था। फिर अपने किये हुए अपराधको तुम मेरे माचे क्यों मढ़ती हो 7

वैशापायनमां कहते हैं—श्रीकृष्यके ये अग्रिय क्वन सुनकर गान्वारी चुप रह गयी। फिर धर्मको जाननेवाले राजर्षि धृतराष्ट्रने अपने अज्ञानजनित योहको दबाकर धर्मराज युधिष्ठिरसे पूछा, 'युधिष्ठिर ! इस सुद्धमें जो सेना मारी गयी है, उसके परियाणका तुन्हें पता हो तो हमें बताओ ।'

युधिष्ठिरने कहा—पहाराज ! इस युद्धमें एक अरब, छाउठ करोड़, बीस हजार बीर मारे गये हैं। इनके सिका चौदह हजार योद्धा अज्ञात हैं और दस हजार एक सी पैसठ वीरोंका और भी पता नहीं है।

*पुतराष्ट्रने पूछा*—महाबाहो ! मैं तुन्हें सर्वज्ञ मानता हैं। इसलिये यह तो बताओ, उन सबकी क्या गति हुई है ?

*युधिष्ठर बोले*—महाराज ! जिन सचे वीरोने इस युद्धाविमें अपने इरिरोको हर्षपूर्वक होमा है, वे तो इन्हरू | मुझे देवर्षि लोमहाजीके दर्शन हुए थे। उन्हींसे मुझे यह

समान ही पुण्यालोकोंको प्राप्त हुए हैं; जो यह सोचकर कि 'एक दिन घरना तो है ही, इसलिये लड़कर ही पर जाओ' हर्षहीन हटयसे लड़ते-लड़ते घारे गये हैं, वे गन्धवेकि साथ जा निले हैं और जो संवामचूर्यिमें रहते हुए भी प्राणीकी भिक्षा भौगते वा युद्धके भागते हुए ज्ञाकोद्वारा मारे गये हैं, वे वक्षीके लोकमें गये हैं। किंतु जिन यहापुरुषोको दानुओने गिरा दिया था, जिनके पास युद्ध करनेका कोई साधन भी नहीं रहा था, जो शक्कद्वीन हो गये थे और बहुत लजित होनेपर भी जिन्होंने शबुओके सामने पीठ नहीं दिलायी—इस प्रकार क्षात्रधर्मका पालन काते हुए जो तीखे शब्दोंसे क्रिन्न-भिन्न हो गये थे, वे तो ब्रह्मलोकको ही गये हैं—इस विषयमें मुझे तनिक भी संदेह नहीं है। इनके सिवा जो लोग किसी भी प्रकार इस युद्धभूमिके भीतर बार दिये गये हैं, वे उत्तरकुरु देशमें जब्द होगे।

फ़्तरहरे फ़्ल<del> केटा ! तुन्हें ऐसा कौन-सा ज्ञानक</del>ल प्राप्त है, जिससे इन बातोंको तुम सिद्धोंके समान देख रहे हो ? यदि मेरे सुनने योग्य हो तो मुझे बताओ ।

वृधितिर बोले पिछले दिनोंमें आपकी आज़ासे बनमें विकाते समय जब मैं तीर्थयात्रा कर रहा था, उस समय

अनुस्पृति प्राप्त हुई थी और उससे भी पहले ज्ञानयोगके प्रभावसे मुझे दिव्य दृष्टि प्राप्त हो गयी थी।

शृतराष्ट्रने कहा—युधिष्ठिर ! यहाँ को अनेको अनाव और सनाव योद्धा मरे पड़े हैं, क्या उनके झरीनोंका तुम विधियत् दाह करा दोगे ? इनमें अनेको ऐसे होंगे जो न तो अभिहोत्री रहे होंगे और न उनका संस्कार करनेवात्य ही कोई होगा । मैदा ! यहाँ तो बहुतोंके अन्वेष्टिकर्म करने हैं, हम किस-किसका करें ?

राजा धृतराष्ट्रके ऐसा कहनेवर कुन्तीनवन युधिहितने कौरलोंके पुरोहित सुबर्मा और अपने पुरोहित बौम्यको तवा सक्षप, विदुर, युवुत्स, इन्तरेन आदि सेवक और सब सारधियोंको आज्ञा दी कि 'आपलोग विधिपूर्वक इन सभीके प्रेतकर्म कराइये, जिससे कोई भी द्वारीर अनावकी तरह नष्ट न हो।' धर्मराजकी आज्ञा पाते ही ये सब लोग चन्दन, अगर, काष्ट, भी, तेल, सुगन्धित हब्ध और रेजमी वक्ष आदि सब सामग्री कुछनेमें लग गये। उन्होंने हुटे-फुटे रच और तरह-तरहके शक्षोंके हेर लगा दिये। फिर बड़ी तरपरतासे चिताएँ तैयार कर उनपर मुख्य-मुख्य राजाओंके एक रक्षकर शास्त्रोक्त विधिसे उनका दाइकर्प कराया। राजा दुर्योधन, उसके निन्दानवे थाई, राजा शल्य, शल, भूरिश्रवा, जयहब, अभिमन्यु, दु:शासनके पुत्र, लक्ष्मण, शृष्टकेतु, बृहत्त, सोमदत्त, सैकड़ों सुख्यवीर, राजा क्षेमधन्या, विराट, हुपद्, शिक्षण्डी, धृष्टद्युप्र, युधायन्तु, उत्तमीजा, कोसलराज, प्रेपदीके पुत्र, शकुनि, अबल, ज्वक, भगदत्त, कर्ण, कर्णके पुत्र, केक्टबराज, जिगतराज, घटोत्कच, अलम्बुध और जलसन्ध—इन सबका तथा और भी हजारों राजाओका क्कोंने धृतको धाराओसे प्रन्यलित हुई अप्रिमे दाह कराया। किन्हीं-किन्होंके लिये बाद्धकर्म भी कराये गये, किन्हींके लिये सामगान कराया गया और किन्हींके लिये उनके सम्बन्धियोको बहुत शोक थी हुआ । उस रातिये सामगानकी व्यप्ति और क्रियोंके सदनसे सभी जीवोंको बढ़ा कष्ट हुआ। इसके बाद वहाँ अनेकों देशोंसे आये हुए जो अनाथ लोग मारे गये थे, उन सबकी हजारों डेरियाँ कराकर उन्हें विदुस्त्रीने घीमें भीगी 💅 लकड़ियोंसे जलवा दिया। इस प्रकार सब राजाओंका दाहकर्य करके कुरुराज युधिष्ठिर महाराज वृतराष्ट्रको लेकर गङ्गाजीकी ओर चले।

#### सब स्त्रियोंका अपने सम्बन्धियोंको जलाञ्चलि देना तथा कुन्तीके मुखसे कर्णके जन्मका रहस्य खुलनेपर भाइयोंके सहित राजा युधिष्ठिरका शोकाकुल होना

वैज्ञाणपनवी कहते हैं—एउजन् । सब लोग सायुक्तसोबल पुण्यतीया भागीरथीके तटपर पहुँचे। वहाँ कहाँने अपने आधूवण और दुपट्टे उतार विषे। किर कुरुकुलको खियोंने असना दुःसित होकर रोते-रोते अपने पुत्र और पतियोंको जलाझांल दी तथा धर्मविधिको जाननेवाले पुरुषोंने धी अपने सुहदोको जलदान किया। विस समय वे वीरप्रक्रियों जलदान कर रही थीं, शोकाकुला कुनीने रोते-रोते यकायक धीमे स्वरमें कहा, 'पुत्रो ! जिसे अर्जुनने संगापपे परास्त किया है, जो वीरोंके सभी लक्षणोसे सम्पन्न था, जिसे तुम राधाकी कोलसे उत्पन्न हुआ सूतपुत्र मानते हो, विसने दुर्योधनकी सारी सेनाका नियन्त्रण किया जा, पराक्रममें विसके समान पृथ्वीमें कोई भी राजा नहीं था और जो दिव्य कवन एवं कुण्डल धारण किये या, वह सूर्यके समान तेन्दवी कर्ण तुम्हारा बढ़ा भाई था। वह भगवान सूर्यके इस मेरे उद्दरसे उत्पन्न हुआ था। उसके लिये तुम जलाखाल वो !'

माताके ये अप्रिय क्वन सुनकर सभी पाण्डब कर्णके

युधिष्ठिरने लंबी-लंबी सांसे लेते हुए मातासे पूछा, 'माताजी ! कर्ण तो साक्षात् समुद्रके समान गर्म्मार थे, उनकी बाणवजिक सामने अर्जुनके सिवा और कोई बीर नहीं टिक सकता था, उन्होंने किस प्रकार देवपुत्र होकर आपके गर्मसे जन्म लिया था ! जैसे कोई आगको कपड़ेसे बीप ले, उसी प्रकार आपने इस बातको अवतक कैसे छिपा रला था ? हम जैसे अर्जुनके बाहुबलका भरोसा रखते हैं, उसी प्रकार कौरवोंको तो उन्होंके बलका भरोसा था। ओह ! इस खत्मकों छिपाकर तो आपने हमारा सत्यानाश ही कर दिया। आज कर्णकी मृत्युसे हम सभी भाइयोंको बड़ा दुःश हो छा है। अभिमन्यु, श्रीपदीके पुत्र, पाझालबीर और कौरवोंके मारे जानेसे मुझे जितना दुःल है, उससे सौगुना कर्णकी मृत्युसे हो खा है। अब तो मुझे कर्णका ही श्लेक है, उससे मैं ऐसे जल रहा हूँ मानो किसीने आग लगा दी हो। यदि हमें यह बात मालूम होतों तो हमारे लिये पृथ्वीकी तो क्या, स्वर्गकी भी कोई वस्तु अप्राप्य नहीं रहती। फिर तो यह कुरुकुलका उन्होद करनेवाला भीषण संहार भी न होता।

इस प्रकार तरह-तरहसे अत्यन्त विलाप करके धर्मराज युधिद्वित्ते रोते-रोते कर्णको जलाख्निल दी। उस समय वहाँ सदस्य सभी क्रियाँ रो पड़ीं। इसके बाद कुरुराज युधिद्वित्ते भ्रानुप्रेमचश कर्णकी सब खियोंको वहाँ बुलवाण और उनको साथ लेका शाखविधिसे कर्णका प्रतकर्म किया। किर वे कहने लगे, 'मैं बढ़ा पापी हूं, मैंने न बाननेके कारण ही अपने बढ़े भाईका वस करा दिया। अतः उनकी पश्चिमोंके इदयमें मेरे प्रति कोई छिपा हुआ हैए हो तो वह दूर हो जाना चाहिये।' ऐसा कहकर वे विकल चिनसे गङ्गाजीसे बाहर निकले और अपने सब भाइयोंके सहित तटपर आये।

कीपर्व समाप्त

## संक्षिप्त महाभारत

## शान्तिपर्व

शोकाकुल युधिष्ठिरको सान्त्वना देते हुए देवर्षि नारदका उन्हें कर्णका पूर्वचरित्र सुनाना नगरका नमकुत्य नरं वैव नरेतमम्। ब्राह्मणोकी कृपा तथा भीम और अर्जुनके बलसे मैंने सम्पूर्ण

नारावर्ण नमस्कृत्य तरं चैव नरोतनम्। देवीं सरस्वतीं व्यासे वती जयम्दीरयेत्॥

अत्तर्यांमी नारायणस्वरूप भगवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्यसंका नरस्वरूप नरस्त्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्त्रती और उसके वका महर्षि वेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पत्तियोपर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तः करणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्थका पाठ करना चाहिये।

वैशामायनवी कहते हैं—अपने समस्त सुहदोको जलाइति देनेके पश्चात् पाण्डव, विदुर, पृतराष्ट्र तथा भरतवंशको सम्पूर्ण सियाँ आत्मशूद्धिके लिये एक मासतक नगरसे बाहर गङ्गातटपर टिकी रही। उस समय धर्मपुत्र राजा युधिष्ठिरके पास बहुत-से सिद्ध, महाल्या तथा ब्रह्मविं पयारे। उनमें हैपायन व्यास, नारह, देवल, देवस्थान, कण्य तथा इन सबसे शिष्य भी थे। इनके अतिरिक्त भी अनेको केदवेता ब्राह्मण, गृहस्य एवं सातक पथारे थे। राजा युधिष्ठिरने उन सत्र महर्षियोका विधिवत् पूजन किया। इसके बाद वे उनके विये हुए बहुमूल्य आसनोपर विराजमान हुए। समयोजित पूजा स्वीकार करके वे हजारों ऋषि-महर्षि गङ्गाके पावन तरपर शोकसे व्याकुल हुए महाराज युधिष्ठिरको धैर्य बैधाने लगे।

सबसे पहले नारद्वीने क्यास आदि मुनियोसे वार्तालाय करके राजा युधिष्ठिरके प्रति इस प्रकार कहा— राजन् ! आपने अपने बाहुबल तथा भगवान् औकृष्णको कृपासे इस सम्पूर्ण पृथ्वीपर धर्मपूर्वक किवय पायी है। सौधान्यको बात है कि आप इस भयंकर संग्रामसे जीते-जागते बच गये। अब क्षत्रियधर्मके पालनमें तत्पर रहते हुए आप प्रसन्न तो हैंन ? इस राज्यलक्ष्मीको पाकर आपको कोई शोक तो नहीं सताता ?

युधिष्टरने वहा-मुनिवर ! भगवान् श्रीकृष्णके आह्रय,



पृथ्वीयर विजय तो पा ली; परंतु मेरे इदयमें प्रतिदिन यह एक महान् दुःल बना खता है कि पैने लो भवश अपने कुलका संहार करा दिया। सुभवाकुमार अभिमन्तु और श्रीपदीके प्यारे पृत्रोंको मरदाकर अब यह विजय भी पराजय-सी ही जान पड़ती है। ब्रीपदी सदा हमलोगोंका प्रिय तथा हित करनेमें लगी रहती है, इस बेचारीके पुत्र और भाई सब मारे गये; जब इसकी ओर देखता हूँ तो मुझे बहुत कष्ट होता है। नारदजी! यह सब दुःल तो था ही, एक दूसरी बात और बता रहा हूँ, मेरी माता कुन्तीने कर्णके जन्मका रहत्य छिपाकर मुझे और भी दुःलमें डाल दिवा है। जिनमें दस हजार झिंबवोंका बल बा, संसारमें जिनकी समानता करनेवाला कोई भी महारबी

नहीं था, जो बुद्धिमान, दाता, दणलु और व्रतका पालन करनेवाले थे, जिनमें शौर्यका पूरा अभिमान था, जो फुर्तीसे अस बलानेवाले तथा विकित्र प्रकारसे युद्ध करनेवाले थे, जिनका पराक्रम अञ्जूत था, उन विद्वान् कर्णको माता कुन्तीने ही गुप्तरूपसे जन्म दिया था; वे हमलोगोक थाई वे। जलदान करते समय कुलीने वह रहस्य बताया कि वे भगवान् सूर्यके अंशसे उत्पन्न हुए थे। पूर्वकालको बात है जब कुन्तिके गर्चसे सर्वगुणसम्पन्न कर्णका प्रादुर्मात हुआ, उस समय माताने उन्हें पेटीमें रसकर गङ्गाकी धारामें वहा दिया था। जिन्हें सारा संसार राधाका पुत्र समझता या, वे कुन्तीके ज्येष्ट पुत्र और हमलोगोक सहोदर भाई थे। येने अनजानये राज्यके लोचस अपने भाईको ही मरवा डाला—यह स्परण करके मेरे बदनमें आग-सी लग जाती है। हम पॉबोमेसे कोई भी उन्हें अपने भाईके संपर्ध नहीं जानता था, किंतु थे हमलोगोको जानते थे। सुना है, मेरी माता कुन्ती हमलोगीचे संचि करानेके लिये उनके पास गयी थीं; इन्होंने बताया 'बेटा | तुम राधाके नहीं, मेरे पुत्र हो ।' किंतु कवनि इनकी अधिरहाका नहीं पूरी की —वे संधिके लिये नहीं सहमत हुए। उन्होंने यही वत्तर दिया—'माँ । मैं राजा दुवींधनको छोड़नेमें असमर्थ है। यदि तुन्हारी बात मानकर युधिष्ठिरसे संधि कर लेता हूँ ठो नीत, नूर्यस और कृतप्र समझा जाऊँगा। लोग यही कहेंगे कि कर्ण अर्जुनसे डर यथा। इसलिये समस्ये बीकृष्णसहित अर्जुनको जीत लेनेके पश्चात् में धर्मनन्दन पुचित्रियसे संधि कक्षेगा।'

यह सुनकर कुलीने कहा, 'अच्छी बात है; तुम अर्जुनसे युद्ध करो, किंतु शेष बार भाइपोंको अधय-दान दे दे ।' इतना कहकर माता काँपने लगीं, इनकी यह अवस्वा देख मुद्धिमान् कर्णने कहा—'देखि ! तुन्हारे चार कुत्र मेरे बंगुलमे फैस नाषेगे, तो भी उन्हें जानसे नहीं मारूँगा। यदि में पारा गया तो अर्जुन रहेंगे, अर्जुन घरे तो में रहूँगा; इस प्रकार तुम्हारे पाँच पुत्र तो हर हात्क्तमें जीवित रहेंगे। कुन्ती बोर्ली—'बेटा ! अपने भाइपोका कल्याण करना ।' फिर पे घर चली आयीं। इस रहस्यको न तो कुन्तीने प्रकट किया, न कर्णने; इसीलिये भाईके हाचसे सहोदर भाईका वध हुआ—अर्जुनने वीरवर कर्णको मार डाला। इससे मेरे हत्पको बड़ी व्यथा हो रही है। कर्ण और अर्जुनकी सहायता पाकर तो मैं इन्द्रको भी जीत सकता था। धृतराङ्गके दुरात्या पुत्र जब सभामें ब्रीपदीको क्षेत्र दे रहे थे और कर्णकी कडोर बार्ते सुनायी देती थीं, उस समय पुझे सहसा रोप चड् आता था, किंतु कर्णके चरणीपर दृष्टि जाते ही शास हो जाता वा ।

मुझे कर्णके दोनों पैर माता कुन्तीके बरणों-जैसे ही मालूम होते थे। किंतु बहुत सोखनेपर भी मैं इसका कारण नहीं जान पाता था। भगवन् ! कर्णके पहिषेको पृथ्वी क्यों निगल गयी। मेरे पाईको ऐसा शाप क्यों प्राप्त हुआ ? यह मुझे बताइये। मैं आपसे ये सभी बातें ठीक-ठीक सुनना बहुता हैं क्योंकि आप सर्वह हैं, भूत-भविष्यकों सारी बाते बानते हैं।

वैशास्त्रकार कहते हैं—राजन् ! मुधिष्ठिएके इस प्रकार पूछनेपर नारद मुनि कर्मको जिस तरह शाप प्राप्त हुआ था, यह सारी कथा कहने लगे—''भारता! यह देवताओंकी गुप्त जात है, किंतु में तुन्हें बता रहा है। एक समय सब देक्ताओंने विधार किया कि कौन-सा ऐसा उपाय हो, जिससे भूगव्यत्रका सारा श्रविध-समाज शखोंके आधातसे पवित्र होकर लगे सिधारे। यह सोबकर उन्होंने सूर्यद्वारा कुमारी कुन्तीके गर्भसे एक तेजाबी बालक उरपन्न कराया। वहीं कर्मा हुआ। उसने आधार्य प्रेमसे धनुवेंद्वा अध्यास किया। यह बचयनसे ही भीमसेनका बल, अर्जुनकी अख़ बालनेमें पुन्ती, आपको बुद्धि, नकुल-सहदेवकी विनय तथा श्रीकृष्णके साथ अर्जुनकी निजता देखकर जला करता था। आपके कपर प्रजाका अनुराग जानकर वह भिन्तासे दाय होता खला था। इसीलिये उसने बाल्यकालमें ही राजा दुर्जेवनसे पित्रता कर ली।''

'धनज्ञयका धनुर्विद्यामे अधिक पराक्रम देलकर एक दिन कर्णने डोणबार्यसे एकान्तये कहा—'पुरतेष ! ये ब्रह्मासको छोड्ने और लीटानेकी विद्या जानना बाहता है।' कर्णकी अर्जुनके साथ जो लाग-डॉट थी, उसे द्रोणाचार्य जानते थे; उसकी दुष्टतासे भी वे अपरिवित नहीं थे। इसोलियं उसकी प्रार्थना सुनकर उन्होंने कहा—'कर्ण ! शास्त्रोक विधिके अनुसार ब्रह्मसर्वव्रतका पालन करनेवाला ब्राह्मण अथवा क्षत्रिय ही ब्रह्मान सीखनेका अधिकारी है, दूसरा नहीं।' उनके ऐसा कहनेपर कर्णने 'बहुत-अच्छा' कहका उनका सम्मान किया। फिर उनकी आज्ञा लेकर वह सहसा वहाँसे करु दिया। जाते-जाते महेन्द्रपर्वतपर पहुँचा और परशुरामबीके निकट जा भृगुवंत्री ब्राह्मणके संपर्मे अपना परिचय दे उसने गुरुबुद्धिसे उन्हें सिर झुकाकर प्रणाम किया और हिम्यभावसे वह उनकी शरणमें गया। परशुरामजीने भी गोत्र आदि पुछकर उसे शिष्पके सपमे स्वीकार किया और कहा 'कस ! तुम्हारा स्वागत है, तुम प्रसन्नतापूर्वक यहाँ रहो।'

"कर्ण महेन्द्रपर्यतपर एकर विधिपूर्वक ब्रह्मासका

अध्यास करने लगा। उस समय वहाँ उसे गन्धर्व, राह्मस, वहा तथा देवताओं से मिलनेका अवसर प्राप्त होता रहता था। इसलिये उन सबके साथ उसका बढ़ा प्रेय हो गया। एक दिनकी बात है, यह आक्रमके पास ही समुद्रके किनारे-किनारे टहल रहा था। अकेरण या और हाथोमें तलकार तथा धनुष लिये हुए था। उसी समय एक वेदपाठीकी गी उध्य आ निकारी। मुनि अपिहोजमें लगे हुए थे। कर्णने अन्ववानमें उसे कोई हिस्स बीव समझकर मार डाला। कब मालूम हुआ तो उसने अपने अज्ञानवश किये हुए अपराधको ब्राह्मको बाकर कह सुनाया। ब्राह्मणदेवताको असत्र करनेके लिये कर्ण बोला—'भगवन् । मैंने अन्वज्ञानमें आपकी यह गाय मार डाली है; इसलिये आप पुत्रपर कृपा करके यह अपराध क्षमा कर दीविये।'

''ब्राह्मण बिगड़ उठा और उसको डॉटता हुआ बोल्स— 'दुराबारी ) तू पार डालने योग्य हैं: ते, इस पायका फल



भोग। अन्त समयमें पृथ्वी तेरे रवके पहियेको निगल जावगी: उस समय, जब तू घवराचा होगा उसी अवस्थामे, शतु तेरा मस्तक काट डालेगा।' यह शाप सुनकर कर्णने बहुत-सी गौएँ, यन तथा रज दे ब्राह्मणको प्रसन्न करनेकी चेष्टा की। तब उसने फिर कहा—'सारा संसार मिलकर भी मेरी बात झूठी नहीं कर सकता।' उसके ऐसा कहनेपर कर्णको बड़ा भय हुआ। दीनतासे उसका मुँह नीकेकी ओर झुक गया। फिर मन-ही-मन इस दुर्घटनाको याद करता हुआ बह् परशुरामजीके पास लीट आया ।

''कर्णको मुजाओका बल, गुरुके प्रति उसका प्रेम, इन्द्रियसंबय तबा सेवाभाव देखकर परशुरामजी उसपर बहुत संतुष्ट हुए। उन्होंने प्रयोग और उपसंहारसहित सम्पूर्ण प्रकास-विद्या उसे विधिपूर्वक सिखा दी। तदनन्तर, एक दिन परञ्चरामजी कर्णके साथ अपने आग्रमके पास ही यूम रहे थे। ज्यवास करनेके कारण उनका शरीर दुर्बल हो गया हा, अतः हकावट आ जानेसे उन्हें नींद सताने लगी। कर्णके ऊपर उनका पूर्ण विश्वास एवं सोह था, इसलिये वे उसीकी गोदमें सिर रखकर सो गये। इतनेमें लार, मजा, मांस और रत्तका आज्ञार करनेवाला एक मर्यकर कीड़ा, जो बड़ा तीला डेक गरता वा, कर्णके पास आधा और उसकी जीवपर चढ़ गया। जीवमें पाव करके वह उसका रक्तपान करने लगा । इस प्रकार कींब्रेके काटनेसे उसे व्यक्त होती रही; किंतु उसने वैर्यपूर्वक उसे सहन किया और गुरुके जाग डउनेके इससे कडिको दूर नहीं हटाया, वस्कि उसकी ओरसे उपेक्षा कर दी।

''कर्णके देवने निकले हुए रत्तकी बारासे जब परञ्चरामजीका इसीर भीगने लगा तो वे सहसा जाग क्षेत्र क्षेत्रित होकर बोले—'ओ । तू तो असुद्ध हो गया । यह क्या कर रहा है ? भय होड़कर ठीक-ठीक बता।' तब कर्णने उन्हें कीड़ेके काटनेकी बात बता दी। ज्यों ही उन्होंने उस कीटकी ओर दृष्टिपात किया, उसके प्राणपसेस उड़ गये; यह एक अञ्चत घटना हुई। इतनेमें एक प्रयंकर राक्षस आकाशमें खड़ा दिखायी दिया। वह दोनों हाव बोहकर परद्मुरामजीसे बोला—'मुनिवर ! आपने मुझे इस नरकके कष्टसे छुटकारा दिला दिया, यह मेरा बड़ा जिब कार्य हुआ। मैं आपको प्रणाम करता है और अब जहाँसे आया बा, वहीं जा रहा है।' परखुरामकीने पूछा 'आरे ! तू कीन है और कैसे इस नरकमें पड़ा था ?' उसने उत्तर दिया—'तात ! सत्ययुगकी बात है, में दंश नामक असुर बा । एक दिन मैंने भृगुमुनिकी प्राणधारी पत्रीका बलपूर्वक अपहरण किया; इससे कोधमें आकर महर्षिने यह शाप दिवा—'पापौ ! तू कीवा होकर नरकमें पड़ेगा।' तब मैंने उनसे प्रार्थना की 'ब्रह्मन्! इस ज्ञापका अन्त भी होना चाहिये।' उन्होंने कहा 'मेरे वंशमें अपन्न हुए परञ्चरामकी दृष्टि पड़नेसे इस शापका अन्त होगा।' इस प्रकार में इस दुर्दशाको प्राप्त हुआ वा और आज आपका समागम होनेसे पेरा इस पापयोनिसे उद्धार हुआ है।' यह कहकर वह महान् असुर परशुरामजीको प्रणाम करके बला गवा।



"अंख परश्चामजीने क्रोथमें भरकर कर्णले कहा— 'मूर्स ! तूने इस कीवेके काटनेकी जो भयंकर पीड़ा क्डॉइत की है, इसे ब्राह्मण कभी नहीं सह सकता । तेरा वैर्च तो क्षत्रियके संमान जान पड़ता है। सथ-सथ बता, तू कीन है ?' ज्नका प्रश्न सुनकर कर्ण शापके भयसे डर गया और ज्हें प्रसन्न करनेकी बेटा करता हुआ बोस्त्र—'ब्रह्मन्! मैं ब्रह्मण और क्षजिपसे भिन्न सुत जातिमें उत्पन्न हुआ हूँ। त्येग पुत्रे तथाका पुत्र कर्ण कहते हैं। ब्रह्मासके त्येभसे मैंने झूठा परिचय दिया था, मुझपर कृपा कीजिये। बिह्मा प्रदान करनेवाला गुरु निस्संदेह पिताके ही समान है, इसीलिये मैंने आपके निकट अपना भागंत-गोत्र

"यह कड़कर कर्ना दीन-भावसे हाथ बोहकर उनके सामने पृथ्वीपर पड़ गया और घरघर काँपने लगा। यह देल परश्चरमजीने हैंसते हुए-से कहा—'मूर्ख ! तूने बहाकके लोभसे झूठ बोलकर मेरे साथ कपट किया है. इसलिये जब तू संप्रामने अपने समान वोज्ञासे युद्ध करेगा और तेरी मृत्यु निकट आ जायगी, उस समय तुहों मेरे दिये हुए बहात्कका स्मरण नहीं रहेगा। अब तू यहाँसे बला जा, सिल्यावादीके रित्ये यहाँ स्वान नहीं है। परंतु मेरे आझोवांदसे युद्धमें कोई भी शक्तिय तेरी समानता नहीं कर सकेगा।' परश्चरामजीके ऐसा कहनेपर कर्ण उन्हें प्रणाम करके वहाँसे लोट आया और दुर्वोधनसे बोला—मैं प्रहास्क सीना आया।"

## युधिष्ठिरका घर छोड़कर वनमें जानेका विचार और अर्जुनद्वारा इसका विरोध

नगरवीने कहा—राजन् । एक बार कर्णकी जरासन्यके साथ भी मुठभेड़ हुई थी, उसमें पराला होकर जरासन्यने कर्णको अपना मित्र बना लिया और उसे बच्चा नगरी उपहारमें दे ही। पहले कर्ण केवल अब देशका राजा था, किंतु इसके बाद वह दूर्णेशनको अनुमतिसे बच्चा (सन्चारन) में भी राज्य करने लगा। इसी प्रकार एक समय इन्द्रने आपकी भलाई करनेके लिये कर्णसे कवच और कुम्बलोको भीस मौगी थी। वे कवच और कुम्बल दिव्य वे तथा कर्णके रेहके साथ ही उत्पन्न हुए थे; तो भी उसने इन्द्रको ये दोनी वस्तुएँ दान कर दीं। इसीलिये अर्जुन श्रीकृष्णके सामने उसे मारनेमें सफल हो सके। एक तो उसे अन्निकेशी ब्राह्मण तथा महत्त्वा परशुरामने शाप दे दिया था; दूसने उसने स्वयं भी कुन्तीको वरदान दिया था कि मैं तुन्हारे चार पुत्रोको नहीं मालेगा। इसके सिवा महारवियोको नवाना करते समय भीष्यने कर्णको 'अर्थरची' कहकर अपमानित किया था, इसके बाद शल्पने भी उसका तेन नष्ट किया और भगवान् कृष्णने नीतिसे काम लिया। इतनी बाते तो कर्णके विपरीत हुई और अर्बुनको रह, इन्द्र, यम, बहुण, कुबेर, होण तथा कृपाकार्यसे दिव्याक आम हुए थे, जिनका उपयोग करके उन्होंने कर्णका वध किया है। किर भी वह युद्धमें मारा गया है, इसतिये शोकके योग्य नहीं है।

वैशन्यक्तरणे कहते हैं—इतना कहकर देवाँचे नारद जूप हो गये और राजा पुधिष्ठिर शोकमञ्ज हो जिन्तामें कूब गये। उनको यह अवस्था देख कुन्ती शोकसे विद्वल हो उटी और मधुर वाणीमें अर्थमरे कबन कहने लगी—'बेटा!' कर्णके लिये शोक न करो। किन्ता होड़ो और मेरी बात सुनो। मैंने और भगवान् सूर्यने पहले कर्णको यह जतानेकी कोशिश की थी कि युधिष्ठिर आदि तुम्हारे घाई है। एक हितैषी सुहद्को जो कुछ कछना चाहिये, सूर्यदेवने वह सब कहा। उन्होंने उसे स्वप्नमें तथा मेरे सामने भी बहुत समझाया। परंतु हमलोग अपने प्रयक्तमें सफल न हो सके। वह म्हैतके वसीभूत होकर बदला लेनेको तैयार था, इसलिये मैंने भी उसकी उपेक्षा कर दी।

माताकी बात सुनकर धर्मराजके नेत्रोमें आँसु घर आये ! वे शोकसे व्याकुल होकर कहने लगे। 'माँ ! तुमने यह रहस्यमधी बात किया रखी थी, इसीलिये आज युझे कष्ट भोगना पड़ता है।' फिर उन्होंने दुःखी होकर संसारको सब क्षियोंको शाप दे दिया—'आजसे कोई भी जी गुप्त बात क्रिपाकर नहीं एक सकेगी।' इसके बाद वे मरे हुए दुन-पौत्र, सम्बन्धी तथा सुद्वदोंको याद काके बहुत विकल हो गये और अर्जुनकी ओर देसकर कहने लगे—'अर्जुन ! यदि हमलोग युष्णियंशी तथा अन्यकवंशी सत्रियोके नगरोमें जाकर भिक्षासे अपना जीवन-निर्वाह कर लेते हो आज अपने कुटुम्बको निर्वेश करके हमें यह दुर्गति नहीं धोगनी पहती। क्षत्रियके आचार और उसके बल, पीरुष तथा अमर्थको ची धिकार है, जिनके कारण हम इस किपलिमें यह गये। क्षया, दम, शोच, वैरान्य, मासर्थका अभाव, अहिसा और सत्य मोलना —ये वनवासियोंके धर्म ही श्रेष्ठ हैं। किन् हमलोग तो लोभ और मोहके कारण राज्य पानेकी इकासे दान और मानका आश्रम ले इस दुर्दशामें फैस गये हैं। इस समय तीनों लोकोंका राज्य देकर भी कोई हमें प्रसन्न नहीं कर सकता ! हाय ! हमने इस पृथ्वीपर अधिकार पानेके लिये अकध्य राजाओंकी भी हत्या की और अब अपने बन्धु-बान्यबोके बिना हम अर्थप्रष्टकी पाँति जीवन व्यतीत कर रहे हैं। ओह ! जिन बान्धवोका हमने वस किया है उन्हें तो सारी पूजी, सुसर्गके देर और बहुत-से गाय-घोड़े आदिको प्राप्ति होनेपर भी हमें नहीं भारना चाहिये था; बित्तु हमने उन्हें मार ही हाला । यह शोक हमें बैन नहीं लेने देता । धनखय ! सुना है पनुष्यका किया हुआ पाप शुभकर्माक आचरणसे, दूसराँको कहका सुनानेसे, पश्चातापसे तथा दान, तप, त्याग, तीर्यवाता एवं श्रुति-स्पृतियोका पाठ करनेसे भी नष्ट होता है। श्रुतिने कहा है कि त्यागी पुरुषको जन्म-मरणको प्राप्ति नहीं होती—वह अमृतलको प्राप्त होता है।" इसके अनुसार योग-मार्गको प्राप्त करके जब युद्धि स्थिर हो जाती है, उस समय पनुष्य परमात्मधावको प्राप्त हो जाता है। यह सोचकर मैं भी शीत-उच्च आदि इन्द्र-धर्मोंसे रहित हो, मुनियुत्तिसे खका

कानोपार्जन करना बाहता है। इसलिये मैंने सारा संब्रह, सम्पूर्ण राज्य तवा सुख-भोग आदिको त्याग देनेका निश्चय किया है। अब मैं समता और शोकसे रहित हो सब प्रकारके बन्धनोसे कृटकर कही जंगलमें करा जाऊँगा, मुझे राज्य अखवा भौगोसे कोई मतरूब नहीं है।'

यह कड़कर जब धर्मराज चुप हो गये तो अर्जुन घोले— 'महराज ! यह बढ़ें अफसोसकी बात है और हददर्जेकी कायरता है, जो आप अर्खेकिक पराक्रम करके प्राप्त की हुई इस जाम राज्य-तक्ष्मीको ठुकरा देनेके लिये उद्धत हुए हैं।



यदि त्याग ही देना चा तो आपने क्रोचमें आकर इसीके लिये तथाम राजाओंकी हत्या क्यों करायों ? अपने समृद्धिमाली राज्यका परित्याग करके जब हाबमें खप्पर लेकर आप घर-घर भीता माँगते फिरेंगे, उस समय संसार क्या कहेगा ? क्या कारण है कि सब प्रकारके सुभ कर्मोंका अनुहान लेक्कर अञ्चप एवं अकिक्कन बनकर आप गैंबार पनुष्योंको तख पिक्षा माँगना पसंद करते हैं। इस उत्तम राजवंदायें जन्म लेकर सम्पूर्ण पृथ्वीको अपने अधीन करके अब आप धर्म और अर्थका परित्याग कर बनकी और जा रहे हैं! यह मूर्खता नहीं तो क्या है ? जब आप ही हयन एवं यह-चागादि कर्मोंको त्याग देंगे तो दूसरे असाधु पुरुष आपका ही अदर्श सामने रखकर यशोंका उच्छेद कर बालेंगे। उस दशामें इसका सारा पाप आपको लगेगा। सर्वस्व त्यागकर अकिञ्चन हो जाना, दूसरे दिनके लिये संग्रह न करके प्रतिदिन माँगकर खाना—यह मुनियोका धर्म है, राजाओंका नहीं; राजधर्मका पालन तो धनसे ही होता है। महाराज धनसे धर्म भी होता है, त्यैकिक कामनाएँ भी पूर्ण होती हैं और खर्गका सावनभूत यत्र भी सम्पन्न होता है; यही नहीं, धनके जिना तो संसारकी जीविका ही नहीं चल सकती। जिसके पास धन होता है, उसीके बहुत-से मित्र तथा बन्धु-बन्धब होते हैं वही मर्द समझा जाता है और वही पण्डित माना जाता है। निर्धन पनुष्य जब धन चाहता है तो उसे उसकी प्राप्ति कठिन हो जाती है; मगर धनवानुका धन बढ़ता रहता है। जैसे जंगलमें एक हाबीके पीछे बहुत-से हाथी बले आते हैं, उसी प्रकार घन ही धनको सींच लाता है। वनसे धर्मका गलन, कामनाकी पुर्ति, त्वर्गकी प्राप्ति, आनन्द तथा प्रास्त्रोका अध्यास—य सब कुछ सम्भव हैं। धनसे वंशकी मर्वादा बढ़ती है और धनसे धर्मकी भी पृद्धि होती है, निर्धनको तो न इस त्येकमें मुल है, न परलोकमें । क्योंकि धनके किना पनुष्य धार्मिक कृत्योका विधिवत् अनुष्ठान नहीं कर सकता । जिसके पास धनकी कमी है, गीओं और सेवकोंका अभाव है, जिसके यहाँ अतिश्वियोंका आना-जाना नहीं होता, वही यनुष्य दुर्वात

है। केवल शरीरकी ही दुर्बलतासे कोई दुर्बल नहीं कहा जाता। राजाको हर तरहने धनका संघह करना चाहिये और उसके द्वारा यजपूर्वक यज्ञादिका अनुष्ठान भी करते रहना चाहिये। यही सनातनकालसे वेदोंकी भी आज्ञा है। धनसे ही पनुष्य यज्ञ करते और कराते हैं, पढ़ने-पढ़ानेका कार्य भी धनसे ही सम्पन्न होता है। राजालोग दूसरोंको युद्धमें जीतकर जो उनका धन ले आते हैं, उसीसे वे सन्पूर्ण श्वध कमौंका अनुष्ठान करते हैं। किसी भी राजाके पास इस ऐसा धन नहीं देखते, जो दूसरोंके यहाँसे न आया हो । प्राचीनकालमें जो राजर्षि हो गये हैं और इस समय सर्गमें निवास करते हैं, उन्होंने भी राजधर्मकी ऐसी ही व्याख्या की है। राजन् । पहले यह पृथ्वी राजा दिलीपके अधिकारमें थी; फिर क्रमशः इसपर नृग, नहुष, अन्बरीष और मान्याताका आधिपाय हुआ। वहीं आज आपके अधीन हुई हैं। अतः उन्हीं राजाओंकी घाँति आपके लिये घी, जिसमें सब कुछ दक्षिणाके रूपने दान कर दिया जाता है, ऐसे सर्वस्वदक्षिण नामक प्रव्ययय यञ्च करनेका समय प्राप्त हुआ है। जिनका राजा दक्षिणायुक्त अध्येष यज्ञ करता है, वे सभी प्रजाएँ उस यज्ञके अन्तमें अवसूच-त्वान करके पवित्र होती हैं । अतः आप समस्त प्राणियोकं कल्यायार्थं यह कौजिये । शत्रियोके लिये यही सनातन मार्ग है, यही अध्युदयका पथ है।

#### युधिष्ठिरका वनवासी, मुनि एवं संन्यासी होनेका विचार तथा भीम और अर्जुनद्वारा उसका विरोध

कृषिप्रितं कहा—अर्जुन ! बोड्डी देरतक मनको एकाप्र करके मेरी बात सुनो और उसपर विचार करो; किर तुम भी मेरे कथनका अनुमोदन करोगे । क्या तुम्हारे कहनेने में उस मार्गपर न चलुं, जिसपर क्षेष्ठ पुरुष सदा ही चलते आपे हैं ? नहीं, मुझसे यह न होगा; में तो सांसारिक सुन्तोपर लात मारकर अवस्य उसी मार्गपर चलुंगा और वनमें फल-मूल लाकर कटोर तपसा कसैगा । सबेरे तथा सार्यकालमें खान करके विधिवत अप्रिमें आहुति डालुंगा और दारीरपर मृग्छाला वथा वलकर-पन्न धारण कर मलकपर जटा रखेगा । स्टी-गर्मी, हवा तथा भूल-प्यासका कष्ट सहन करूँगा और दाखोक विधिसे तप करके अपने दारीरको सुन्ता डालुंगा । एकान्तमें एका तत्वका विचार किया कसैगा और कदा-पक्त- जैसा भी कल मिल आयगा, उसीको लाकर जीवन-निवाह कमेंगा । इस प्रकार वनवासी मुनियोंके कटोर-से-कटोर निवगोंका पालन करके

इस जरीरको आयु समाप्त होनेको बाट देखता रहूँगा। असवा सूनि-वृत्तिसे रहता हुआ मत्तक मुँहा लूँगा और एक-एक दिन एक-एक वृक्षसे धिक्षा पाँगकर देहको दुर्बल कर डालूँगा। प्रिय और अप्रियका विचार छोड़कर पेड़के ही नीचे निवास करूँगा। किसोके लिये न जोक करूँगा न हवं। निन्दा तथा स्तुतिको समान समझूँगा। आज्ञा और ममताको थो-बहाकर निर्हेद हो बाऊँगा। कभी किसी भी वस्तुका संग्रह न करूँगा। आत्मामें ही रमण करता हुआ सदा प्रसन्न रहूँगा। दूसरोके साथ कभी कोई बात नहीं करूँगा। तथा अंथों, गूँगों और बहरोकी तख विचरता रहूँगा। चर और अकररूपमें जो चार प्रकारके जीव हैं, उनमेसे किसीको भी हिसा नहीं करूँगा। सब प्राणियोपर मेरी समान वृद्धि होगी, न तो किसीकी हैसी उद्याजन्य, न किसीको देखका मीहें टेड्री करूँगा। चेहरेपर सदा प्रसन्नता छायी रहेगी, सब इन्द्रियोको पूर्णस्थसे वज्ञामें रस्हैगा।

कोई भी सह पकड़कर आगे बढ़ता रहुँगा, किसीसे भी रास्ता नहीं पूर्द्वेगा । किसी लास देश या दिशामें जानेकी इच्छा न रखुँगा। वात्राका कोई विशेष उद्देश्य न होगा; न आगेकी उत्सुकता होगी, न पीछे फिरकर देखुँगा । चित्तमें कोई विकार नहीं खेगा, अन्तरात्मापर दृष्टि रखेंगा और देहाभिमानसे रहित हो जाऊँगा । भिक्षा थोड़ी मिली या स्वाद्यीन—इसका विज्ञान नहीं कसेंगा। एक घरसे भिक्षा न मिली तो तुसरे घरसे परिष्या, बहाँ भी न मिलनेपर तीसरे घरसे। इस प्रकार न मिलनेकी दशामें सात घरोतक मॉर्नुंग, आठवेपर नहीं जाऊँगा। जब घरोमें धुओं निकलना बंद हो गया हो, मुसल-रस दिया गया हो, अंगारे बुझ गये हों, सब लोग जा-यी कुके हों, परोसी हुई बालीको इबर-उबर ले जानेका काम समाप्त हो गया हो, भिस्तमंगे भिक्षा लेकर लौट गये हो, ऐसे समययें में एक ही वक्त भिक्षाके लिये जाया करूँगा। सब ओरसे स्रोहका बन्धन तोड़कर पृथ्वीपर किवरता रहुँगा। न जीवनसे राग होगा, न पृत्युसे हेव। यदि एक ननुष्य मेरी एक जाँह बसुलेसे काटता हो और दूसरा दूसरी बॉह्यर जन्दन बड़ाता हो तो मैं दन होनोपर समान चाव ही रहिंगा। न एकका महत्त षार्थुंगा न दूसरेका अमङ्गल । केवल शरीर-निर्वाहके लिये पलकोके लोलने-मीचने तथा लाने-पीने आदिका कार्य कर्तमा, परंतु इसमें भी आसक्ति नहीं रजेूगा। सन्दर्ज इन्द्रियोके व्यापारीमे उपरत होकर मनके संकरपको अपने अधीन रखूँगा। बुद्धिके मलका परिमार्जन करके सब प्रकारकी आसक्तियोंसे मुक्त रहुँगा। इस प्रकार बीतराय होकर विवरनेसे मुझे अक्षय शान्ति मिलेगी। इस संसारमें जन्म, मृत्यु, जरां, व्याधि और वेदनाओंका अतक्रमण होता ही रहता है: इसके कारण यहाँका जीवन कभी स्वस्व नहीं रहता । इस अपार-सा संसारका तो त्यागनेमें ही सुक्त है। आज बहुत दिनोके बाद पुत्रो विशुद्ध विवेकरूपी अपून प्राप्त हुआ है: इसके द्वारा में अक्षय, अविकारी एवं सनातन स्वानको प्राप्न करना बाहता हूँ। अतः उपर्युक्त धारणाके द्वारा निरन्तर निष्करता हुआ मैं जन्म, मृत्यु, जरा, व्याधि और वेदनाओंसे भरे हुए इस इरिएका अन्त करके निर्मय पदको प्राप्त हो जाऊँगा।

यह सुनकर भीपसेन बोले—राजन्! जब आपने राजधर्मकी निन्दा करके आलस्यपूर्ण जीवन व्यक्तित करनेका ही निश्चय कर रखा था तो बेचारे कौरवोका नाम करानेसे क्या लाभ था? आपका यह विचार यदि पहले ही मालूम हो गया होता तो हमलोग न हथियार उठाते, न किसीका वध करते। आपहीकी तरह झरीर त्यागनेका संकल्प लेकर हम भी भीख ही माँगते। ऐसा करनेसे राजाओंके साथ वह

भवंकर संज्ञाम तो नहीं होता। बुद्धिमान् पुरुषोने क्षत्रियोंका तो यह धर्म बताया है कि वे राज्यपर अधिकार जमाबे और यदि उसमें कुछ लोग बाधा उपस्थित करें तो उन्हें मार डालें। दुष्ट क्यांच भी हमारे लिये राज्य-प्राप्तिमें बायक थे, इसीतिये इसने उनका तथ किया है: अब आप धर्मपूर्वक इस पृथ्वीका इयमोग कॉजिये। अन्यवा इपलेगोंका सारा प्रयक्त व्यर्व हो बादगा; जैसे कोई मनुष्य मनमें किसी तरहकी आशा रसकर बहुत बड़ी मंजिल ते करे और वहाँ पाँचनेपर उसे निराश लोटना पड़े, यहाँ दशा हमलोगोंको भी होगी। आप जिस संन्यासकी बात सोचते हैं, उसका यह समय नहीं है। जिनकी विचारदृष्टि सुक्ष्म है, वे बुद्धिमान् पुरुष ऐसे अवसरपा त्यागकी प्रशंसा नहीं करते; ये तो इसमें स्वथर्मका क्रक्तकुन सम्द्राते हैं। जो पुत्र-पौत्रोंके पालनमें असमर्थ हो, देवता, ऋषि एवं पितरोका तर्पण न कर सके और अतिकियोको घोजन देनेकी शक्ति न रखता हो, ऐसा पनुष्य जंगलोंधे जाकर मौजसे अकेला जीवन व्यतीत कर सकता है। आपनेसे शक्तिशाली पुरुषोका यह काम नहीं है। राजाको तो कर्म ही करना चाहिये; जो कर्मोंको छोड़ बैठता है, उसे कभी सिद्धि नहीं मिलती।

तापक्षात् अर्जुन्ने कक् —महाराज ! इसी विषयमे एक कार वपक्षियोंके साथ इन्द्रका सेवाद हुआ था, यह प्राचीन इतिहास में आपको सुनाता हूँ। एक समयकी बात है, कुछ कुन्तीन ब्राह्मण-बासक—जो अभी बहुत नादान थे,



जिन्हें पूँछतक नहीं आयी थी—घर-बार छोड़कर जंगलये चले आये, संन्यासी वन गये। इसीको धर्म मानकर वे प्रसक्त थे। भाई-बन्धु और माँ-बायकी सेवासे मुँह मोड़कर ब्रह्मवर्थका पालन करने लगे। एक दिन उनपर इन्हेंदकी कृपा हुई। वे सुवर्णयय पश्लोका रूप चारण करके उनके पास गये और उन्हें सुनाकर कहने लगे— 'बज़िश्च अत्र भोजन करनेवाले महात्याओंने जो कर्म किया है; वह दूसरे मनुष्योसे होना कठिन है। उनका यह कर्म बड़ा पवित्र और बीवन बहुत उत्तम है। उनका मनोरच सफल हुआ और वे बर्माच्या पुरुष उत्तम गतिको प्राप्त हुए हैं।'

अभियोंने कहा—याह ! यह पक्षी पत्नदिष्ट अश्व घोजन करनेवारोकी प्रदांसा करता है, यह तो इपलोगोकी ही प्रदांसा हुई; क्योंकि हमलोग ही यत्नदिष्ट अत्व घोजन करते हैं !

पक्षिनं वजा-अरं । मैं तुन्हारी प्रश्नंसा नहीं करता । तुम तो जुटा खानेवाले और मूर्ख हो, पाप-पंकमें फैसे हुए हो । यज्ञरिष्ट अन्न खानेवाले तो दूसरे ही होते हैं ।

अवियोंने कठा—पक्षी ! यह बड़ा कल्पाणकारी साधन है—ऐसा समझकर ही हम इस मार्गका अवलम्बन किये बैठे हैं। अब तुन्हारी बात सुनकर तुमपर हमारी बद्धा हुई है: अठ: जो अत्यन्त कल्पाण करनेवाला साधन हो, वही हमें बताओ।

पशीने वजा—यदि तुम्हारा पुक्रपा विद्यास है तो मैं यक्षार्थ बात बताता है, सुनो । बीपायोमें गो, धातुओमें सोना, इस्टोमें प्रणय आदि मन्त और मनुष्योमें ब्राह्मण बेह हैं। ब्राह्मणके रिश्में जातकर्भादि संस्कार आस्त्रविहित हैं। ब्राह्मण जबतक जीवित रहे, समय-समयपर उसका संस्कार होता रहना बाहिये। मरनेके पक्षात् भी उसका इमझानभूमिमें अन्येष्टि-संस्कार तथा घरपर बाद्ध आदि बेद-विधिके अनुसार होना उचित है। बेटोक्त यश-यागादि कर्य ही उसके लिये खर्गमें पहुँचानेवाले उत्तम मार्ग हैं। वैदिक कर्म ही सिद्धिका क्षेत्र है सभी प्राणी इसकी इच्छा रखते हैं। बहाँ इन कर्मोंका विधिवत् सम्पादन होता है, वह गृहस्त-आश्रम ही सबसे बड़ा आश्रम है। जो कर्मकी निदा करते हैं, उन्हें कृपार्गगांधी संपन्नता चाहिये। उन्हें बद्धा पत्प लगता है। देवयज्ञ, पितृयज्ञ और क्क्रबह-ये ही तीन सनातन यार्ग है। जो मूर्स इनका परित्याग करके और किसी मार्गसे खलते हैं, वे वेदविरुद्ध पचका आहप लेनेवाले हैं। इवनके हारा देवताओंकी, स्वाध्यायद्वारा ऋषियोंको और श्राद्धद्वारा पितरोंको तुप्त करना-यह सनातन धर्म है; इसका पालन करते हुए गुरुवनोंकी संघा करना ही कठोर तथ है। इस दुष्कर तयस्थाको करके ही देवताओंने बहुत बड़ी विभूति पाची है। जिनकी किसीके प्रति ईच्यां नहीं है, जो सब प्रकारके हुन्होंसे रहित है, ऐसे ब्राह्मण इसीको तप मानते हैं। संसारमें ब्रतको ही तप कहते हैं, किन्तु यह इसकी अपेक्षा यध्यय क्रेणीका है। जो यतकिष्ट अन्न भोजन करते हैं, उन्हें अविनाशी पदकी प्राप्ति होती 🕯 । देवताओं, पितरों, अतिबियों तथा परिवारके अन्य लोगोंको अस देकर जो स्वयं सबसे पीछे लाते हैं, वे ही यप्रशिक्त अन्न घोजन करनेवाले को गर्थ है। अपने धर्मपर आस्त्र होकर सुन्दर ततका पातन और सत्य-चाषण करते हुए वे इस जगरुके गुरु समझे जाते हैं।

अर्जुन करते हैं—महाराज । ये ब्राह्मण-कुमार पश्चिमप्रवारी इन्द्रको वर्ष और अर्थपुक्त बाते सुनकर इस निक्षप्पर पहुँचे कि 'हमलोग जिस स्थितमें हैं, यह हितकर नहीं है।' इसलिये वे चनवास छोड़कर पर लौट गये और गृहत्व-वर्षका पालन करने लगे। अतः आप भी वैर्य धारण करके सम्पूर्ण भूमण्डलका अकण्टक राज्य कीजिये।

#### युधिष्ठिरको नकुल, सहदेव तथा द्रौपदीका समझाना

अर्जुनकी बात समाप्त होनेपर रकुलने भी उन्हींका अनुमोदन करते हुए राजा युधिहिरसे कडा—'राजन्। विशासस्यूप नामक क्षेत्रमें सम्पूर्ण देवताओद्वरा की हुई अग्रिस्थापनाके चिह्न मौजूद हैं; इससे आपको यह समझना बाहिये कि देवता भी वैदिक कमों और उनके फलोमें विश्वास करते हैं। जो वेदोंकी आज़ाके विरुद्ध बलते हैं, उन्हें तो महान् नास्तिक मानना जाहिये। वैदिक कमोंका परिवाग

करके कोई भी त्वर्गमें नहीं जा सकता । बेदबेता विद्वान् कहते है—यह गृहस्वासम सब आसमोसे श्रेष्ठ है। श्रोत्रिय ब्राह्मणोकी राम भी सुन स्वीतिये—'जो धर्मपूर्वक उपार्जन किमें हुए धनका यहादि कमोंने उपयोग करता है, यह शुद्धाला मनुष्य ही त्यागी है।' बिनका कोई धर-बार नहीं, जो इधर-उधर विचरते और मौन रहकर बृक्षके नीचे सो खते हैं, जो कभी रसोई नहीं बनाते और मन

तथा इन्द्रियोंको वशमें रखते हैं, ऐसे त्यागियोंको धिक्ष (संन्यासी) कहते हैं। जो ब्राह्मण क्रोध और हर्ष नहीं करता, किसीकी चुगली नहीं करता तथा प्रतिदिन वेदोंका खाध्याय करता है, वह त्यांगी कहलाता है। एक समय महर्वियोने चारों आश्रमोंको विवेकके तराजूपर तीला; तीन आत्रम एक और धे और अकेत्श गृहस्थात्रम दूसरी ओर। किंतु वह विकारसे उन तीनोंकी अपेक्षा महत्त्वपूर्ण सिद्ध हुआ। तकसे उन्होंने निश्चय किया कि यही मुनियोंका मार्ग है, यही लोकवेत्ताओंकी गति है। जो ऐसी भावना रखता है, वह भी त्यागी है। यर छोड़कर जंगलमें चले जानेसे ही कोई त्यागी नहीं होता । जंगलमें जाकर भी जिसके हृदयमें कामना जावत् होती हैं, उसके गलेमें बमराज मोतका फंटा डाल देते हैं; शम, दय, पैर्प, सत्य, शोख, सरलता, यञ्च धारवा तवा धर्य—इव संसका ही निरन्तर पालन ऋषियोंके लिये बताया गया है। पितरों, देवताओं तथा अतिविधोका पोपण तो गृहत्थासमये ही होता है। केवल इसी आअममें धर्म, अर्थ और काम—ये तीन पुरुषार्थ सिद्ध होते हैं। यहाँ रहकर बेदविहित विधिका पालन करनेवाले त्यामीका कभी विनाश नहीं होता—बह पारलोकिक उन्नतिसे कभी चल्लित नहीं होता। कुछ ऋषि सद्प्रस्थोका स्वाध्यायसय यह कार्यवाले होते हैं. कुछ ज्ञानवज्ञमें तत्पर रहते हैं और कुछ लोग मनमें ही ब्यानसाय महान् पङ्गका विस्तार करते 🖁 । जिलको एकाप्र करनासप्र जो साधन—मार्ग है, उसका आश्रय लेनेवाला द्वित्र ऋष्ट्रपूर हो जाता है, देवता भी उसके दर्शनके लिये उत्सुक रहते हैं। विसपर कुटुम्बका भार हो, उस राजाके क्षिये गृह-सागका विधान नहीं देखनेमें आता। उसे तो राजसूय, अधूमेध, सर्वमेष या और कोई शासीय यश करके उसमें धनका दान करना प्राहिये। राजाके प्रमादसे लुटी प्रवल होकर प्रजाको लूटने लगते हैं, उस अवस्थामें यदि राजाने प्रजाको द्वारण नहीं दी तो उसे कलिपुगका मूर्तिमान् खक्य ही समझना चाहिये। जो दान नहीं देते, चरणायतीकी रहा नहीं करते, वे राजा पापके भागी होते हैं; उन्हें दु:ल-ही-दु:ल भोगना पड़ता है, सुल तो कभी नसीब नहीं होता । भीतर और बाहर जो कुछ भी मनको फैसानेवाली चीने हैं उन्हें छोड़नेसे मनुष्य लागी बनता है, सिर्फ घर छोड़ देनेसे त्यागकी सिद्धि नहीं होती। जो शास्त्रीय विधानमें सदा लगा खता है, उसकी कभी हानि नहीं होती । महाराज ! पूर्ववर्ती राजाओंने जिसका सेवन किया है उस स्वधर्ममें स्थित रहका शत्रुओपर कितव पानेके पश्चात् भला, आपके सिवा दूसरा कौन शोक करेगा ?"

तदनतर सहदेवने कडा-'धारत ! केवल बाहरके

पदार्थोका त्याग करनेसे सिद्धि नहीं मिलती। शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाली बन्तुओंको छोड़ देनेसे भी सिद्धि मिलती है वा नहीं, इसमें संदेह है। बाहरी पदार्थीका त्याय करके देहिक सुल-धोगोर्पे आसक रहनेवालेको जो धर्म या सुल प्राप्त होता है, वह तो हमारे शत्रुओंको हो। किंतु देशिक स्वार्थमें आनेवाली बस्तुओंकी यमता छोड़कर अनासक भावसे पृत्र्योका राज्यशासन करनेवालेको जिस धर्म अधवा सुस्त्रकी प्राप्ति होती है, वह हमारे हितेषी पित्रोंको मिले । दो अक्षरीका 'मम' (यह मेरा है—ऐसा भाव) मृत्यु है और तीन अक्षरोंका 'न मम' (यह मेरा नहीं है—ऐसा भाव) अमृत-सनातन सहा है। महाराज ! यदि जीव नित्य है, इसका अविनाक्षी होना निश्चित है, तो प्राधियोंके द्वारीरका वस करनेमात्रसे वास्तवमें उनकी हिला नहीं होगी । इसके विपरीत चरि प्रशिरके साझ ही बोककी उत्पत्ति तबा उसके नष्ट होनेके साथ ही जीवका भी नाश माना जाय, तब तो सारा वैदिक कर्ममार्ग ही व्यर्थ सिद्ध होगा। इसलिये विज्ञ पुरुवको एकानामें रहनेका विचार छोड़कर पूर्वपुरुषोने जिस भागका सेवन किया है, उसीका आव्रप हेना चाविये। राजन् । वनमें सहकर वहाँक फल-फुलोसे जीविका बलाता हुआ भी जो प्रव्योपे मयता रकता है, वह मौतके ही मुखये है। प्राणियोका बाह्य सकय कुछ और होता है और आन्तरिक स्वरूप कुछ और; आप उसपर गौर कीजिये । जो सबके भीतर विराजधान आत्पाको देशले हैं, वे ही महान् भयमें धुटकारा पाते हैं। आप मेरे पिता, माता, भाई तथा गुरु—सब कुछ हैं। मैं आर्त हैं, इसलिये टु:समें न जाने क्या-क्या प्रसाप कर नवा हैं; आप उसे क्षया करें। पेने ज़ूठा-संबा जो कुछ भी कहा है, वह आपके बरणोमें भक्ति होनेके कारण ही कहा है।'

वैद्यान्यवस्त्री कहते हैं—इस प्रकार अपने भाइयोंके पुलसे केटके सिद्धानोंको सुनकर भी कब पुधिष्ठिर खुप ही रह गये तो धर्मको जाननेवाली द्वीपदी उनकी ओर देखकर उन्हें पयुर कबनोसे समझाती हुई कहने लगी—''महाराज! आपके ये भाई आपका संकल्प सुनकर सूख गये हैं, पर्याईकी तरह रट लगा रहे हैं। फिर भी आप अपनी बातोंसे इन्हें प्रसन्न नहीं करते। क्यों ? ये सदा आपके लिये दु:स-ही-दु:स उउने आये हैं ? अब तो इन्हें उचित बातें सुनकर आनिद्तत कीडिये। आपको याद होगा, जब ईतवनमें ये सभी भाई आपके साथ सदी-गर्यी और आधी-पानीका कष्ट भोग रहे थे। उन दिनों आपने इन्हें धैयं देते हुए कहा था—'कचुओं! हमलोग युद्धमें दुर्थोधनको मारकर इस सम्पूर्ण पृथ्वीका राज्य धोगेंगे। उस समय



बढ़े-बढ़े वज्र करके पर्याप्त दान-दक्षिणा बाँटते रहनेसे तुन्हारा वनवासका यह द:स सुसके समये परिणत हो जायगा।' धर्मराज । यदि यही करना खा, तो उस समय आपने बैसी बाते क्यों कही ? जब सार्थ उपर्युक्त बातें कड़कर हैसास बढ़ाया. तो अब क्यों आप हमलेगोका दिल लोड रहे हैं ? आपको दण्ड आदिके द्वारा इस पृथ्वीका पालन करना वाहिये; क्योंकि दण्ड न देनेवाले क्षप्रियकी घोचा नहीं होती. तुष्क न देनेवाला राजा इस पृथ्वीका उपयोग नहीं कर सकता तका उसकी प्रमाको भी सुस नहीं मिलता । राजाओंका परम धर्म तो यही है कि वे वृक्षोंको दण्ड दे, सत्पुरुषोंका पालन करें और युद्धमें कभी पीठ न दिखावे।

'जो अवसर देखकर हामा भी करता है और क्रोंच भी, दान देता और कर लेता है, छत्रुओंको प्रय दिखाता और शरणागतोंको निर्भय बनाता है तबा दहाँको दण्ड देता और दीनोपर अनुष्रह करता है, वह राजा धर्यात्मा कहत्त्वता है। आपको यह पृथ्वी न तो शास सुनानेसे पिली है, न दानमें:

न आपने किसीको समझा-बुझाकर इसे हड्डप लिया है, न बज़में प्राप्त किया है और न फील माँगकर ही पाया है। आपने तो शहओंकी प्रवल सेनाका संहार करके इसपर विजय पायी है, इसल्ये आप इस पृथ्वीका उपधोग कीजिये । महाराज ! अनेकों देशोसे वृक्त सम्पूर्ण जम्बूईपपा आपने कर लगावा; जम्बद्वीयके समान ही जो मेरुगिरिके पश्चिम कौश्चर्यीय है, उलदर अधिकार जमाया, मेरले पूर्व दिशामें क्रीसदीपके सवान ही जो शाकद्वीय है, उसपा भी कर लगाया तथा मेरसे उत्तर और जो प्राक्ष्मीपके बरावर ही महास्क्रीप है, उसके क्रयर भी शासन किया है। इनके अतिरिक्त भी जो बहुत-से देशोंक आजपपुत होप और अन्तर्हीप है, समुद्र लॉपकर उनपर भी आपने अधिकार प्राप्त किया। माइयोकी स्कावतासे ऐसे अनुपम पराक्रम करके द्विजातियोद्धारा सम्पानित होकर भी आप प्रसन्न क्यों नहीं होते ? मेरे अनुरोधसे अपने इन पाइपोका अधिनन्दन कीनिये।

"महाराज । येरी साम कभी झूठ नहीं बोली, वे सर्वज्ञ हैं और सब कुछ उनकी दृष्टिके सामने हैं। उन्होंने मुक़ररे कहा वा 'पाञ्चालराजकमारी ! राजा पुचिष्ठिर बढ़े पराक्रमी हैं, थे हजारो राजाओंका संहार करके तुम्ने बड़े सुलसे रखेंगे।' बिल् आज आपका मोह देखकर उनकी बात भी व्यर्थ होती दिखाची देती है। जब जेटा भाई उपत हो जाता है, तो छोटे भी जरीका अनुसरण करने लगते हैं। आपके उत्पादारे सब पायाब भी उत्पत्त हो गये हैं। जो उत्पत्तताका काम करता है, उसका कभी भारा नहीं होता; उत्पार्गसे बलनेवालेकी तो वया करानी चाहिये। मैं ही संसारकी सपस्त क्रियोगे नीख है, जो केटोंके मारे जानेपर भी जीवित रहना जाहती है। ये सब स्पेग संपन्नानेका प्रयत्न कर रहे हैं, फिर भी आप मानते नहीं। मैं सम्ब कहती हैं, आप सम्पूर्ण पृथ्वीका राज्य छोड़कर अपने लिये सार्व विपत्ति बुला खे है। राजन् ! आप मान्याता और अम्बरोपके समान तेजावी हैं: सम्पूर्ण प्रजाका धर्मपूर्वक पालन करते हुए पर्वत, वन तथा द्वीपोसहित इस पृथ्वीका शासन कीकिये। उदास न होड्ये। नाना प्रकारके यज्ञ करके ब्राह्मणोंको राज रोजिये।"

### अर्जुनद्वारा दण्डनीतिका समर्थन और भीमका युधिष्ठिरको राज्यकी ओर आकृष्ट करनेका प्रयास

राजा युधिष्ठिरकी आज्ञा ले अर्जुन फिर कड्ने रहता है; इसलिये विद्वानीने दण्डको राजाका धर्म बताया है। लगे-"राजन् ! दण्ड ही समस्त प्रजाओंका शासन और दण्डसे ही धर्म, अर्थ और कामकी रक्षा होती है; इसलिये दण्ड

वैशम्यायनजी कहते हैं—हुपदकुमारीकी वाते सुनकर | उनकी रक्षा करता है, सबके सो जानेपर भी दण्ड जागता

त्रिवर्ग कहराता है। दण्ड ही धन और धान्यकी रहावासी करता है, इसलिये आप दण्ड धारण कीजिये । संसारकी ओर देखिये-कितने ही पापी दण्डके ही भयसे पाप नहीं करते; दण्डसे ही सारी व्यवस्था ठीक-ठीक बरुती है। बहुत-से मनुष्य दण्डके डरसे ही एक-दसरेका सर्वनाश नहीं करते। यदि दण्ड सककी रक्षा न करता तो संसारके प्राणी घोर अन्यकारमें इब जाते। यह उद्युद्धल मनुष्योका दमन करता और दुष्टोंको दण्ड देता है, इसीलिये विद्वान पुरुष इसे 'दण्ड' कहते हैं। यदि आहाण अपराध करे तो उसे वाणीसे अपमानित करना ही उसका दण्ड है, अजिपको पोजनपाइके लिये वेतन देकर सेवा लेना उसका दण्ड है; वैदयका दण्ड उससे जुर्पाना वसूल करना है; किंतु शुद्रके लिये रोकाके अतिरिक्त दूसरा कोई दण्ड नहीं है, इससे दण्डके सपये थी काम ही लिया जाता है। मनुष्योंको प्रमाहसे बजाने और उनके धनकी रक्षा करनेके लिये जो एक पर्धाद कॉभी गयी है, उसीको दण्ड कहते हैं। ब्रह्मचारी, गृहस्त, वानप्रस्त और संन्यासी-ये सब ट्रव्हेंद्र ही भवसे अपने-अपने पार्गपर स्थित रहते हैं। बिना भयके न कोई यज करता है, न दान हैता है और न प्रतिज्ञा-पालनपर ही दृढ़ रहना बाहता है।

"स्त, कार्तिकेच, इन्द्र, अति, वरुण, यम, काल, वायु, मृत्यू, कुत्रेर, रवि, वसू, साध्य तथा विदेशेष-ये सभी देवता दण्ड देनेवाले हैं; अत: इनके प्रतापके सापने पाचा टेककार सब लोग इन्हें प्रणाम करते हैं. सभी इनकी पूजा करते हैं। मैं संसारपें किसीको ऐसा नहीं देखता, जो अहिसासे जीविका चलाता हो; (क्योंकि प्रत्येक क्रियाये कुछ-त-कुछ विसाका सम्बन्ध हो हो जाता है।] जो विधाताका विधान है, उसमें विद्वान् पुरुषको मोह नहीं होता। महाराज ! विस जातिमें आपका जन्म हुआ है, उसीके अनुसार आपको करांव करना साहिये। पानीमें बहुतेरे जीव हैं, पुश्लीपर तथा वृक्षके फल्दीमें भी बहुत-से कींद्रे होते हैं; कोई भी मनुष्य ऐसा नहीं है, जो इनकी हिसासे सर्वधा बचा रहता हो। परंत इसे जीवन-निर्वाहके सिवा और क्या कहा जा सकता है ? कितने ऐसे सक्ष्म कीटाणु होते हैं, जिनका अनुमानसे ही पता लगता है। मनुष्योंके पलक गिरानेपायसे उनके कंधे टट जाते हैं। अतः ऐसे जीवोंकी हिसासे यहाँतक बचाव हो सकता है ?"

"क्बसे जगत्में दण्डनीतिका प्रचार हुआ है, तबसे सम्पूर्ण प्राणियोंके सभी कार्य सुवारुकपसे होने लगे हैं। संसारमें भले-बुरेका विधाग करनेवाला दण्ड यदि न होता तो सब जगह अधेर मचा खता, किसीको कुछ भी सुझ नहीं पड़ता। जो धर्मकी मर्यादा नष्ट करके वेदोंकी निन्दा करनेवाले

नास्तिक मनुष्य हैं, ये भी इंडे पहनेपर जरूदी राहपर आ जाते हैं। दुनियामें सर्वधा शुद्ध मनुष्य पिलना कठिन है, सब दण्डसे विका होकर ही ठीक रासोपर रहते हैं। दण्डके भवसे ही लोगोंकी मार्चादा-पालनमें प्रवृत्ति होती है। बारों वर्णोंके लोग आनन्दसे रहें. सबमें अच्छी नीतिका बर्ताव हो और पृथ्वीपर धर्म तथा अर्थकी रक्षा रहे-इस उद्देश्यसे ही विधाताने दण्डका विधान किया है। यदि पक्षी तथा हिसक जीव दण्डसे डरते न होते तो वे पशुओं, मनुष्यों तथा यज्ञके रिश्वे रखे रूप हविष्योको भी सा जाते। जारो ओर धर्मकर्मीका लोप हो जाता और सारी मर्यादाएँ ट्रट जाती। इतना ही नहीं, जिनमें विधिपूर्वक बड़ी-बड़ी दक्षिणाएँ दी जाती हैं, वे संवत्सर-यज भी बेलटके नहीं होने पाते। आध्यप-धर्मका ठीक-ठीक पालन नहीं होता और कोई भी विद्या नहीं पढ पाता। देवे यहनेका हर न होता तो रचीचे जुते हुए डेंट, बैल, घोडे, खबा तया गटहे उन्हें जीवते ही नहीं। सेवक अपने खामीका तथा वालक माता-चिताका कहना नहीं मानते और युवती स्त्री अपने सतीधर्मपर विवर नहीं रहती। दण्डपर ही सारी प्रजा दिकी हुई है, दण्डाने ही धय होता है, पनुष्योंका इक्लोक और परलेक दण्डपा ही प्रतिष्ठित है। जहाँ दण्ड देनेका सन्दर विधान है, वहाँ छल, पाप और उसी नहीं देखनेचे आती। इसमें संदेश नहीं कि पन्तवके सब कार्य धनके अधीन है, परंतु धन दण्डके अधीन है। देखिये, दण्डकी किन्द्रनी महिमा है।

"स्रोक-पाजका निर्वाह करनेके किये धर्मका प्रतिपादन किया गण है। कोई भी कस्तु ऐसी नहीं है, किसमें सब-के-सब गुण ही हो अख्वा जो सर्वधा गुणोसे बक्कित हो हो। प्रत्येक कार्यमें अखाई और बुराई दोनों हो देखनेमें आती है। इन सब बातोंका विचार करके आप भी प्राचीन धर्मका पालन कीजिये। यह कीजिये, दान दीजिये तथा प्रजा एवं पिछोंकी रक्षा कीजिये।"

अर्जुनकी बात समाप्त होनेपर भीमसेन कहने लगे— "राजन्। आप सम धर्मोंके जाता है, आपसे कुछ भी कहनेकी आवश्यकता नहीं है। मैंने कई बार मनमें निश्चम किया कि न केर्तुं, न केर्तुः, मगर अधिक दुःश होनेके कारण बोलना ही पड़ता है। आपका यह अत्यन्त मोह देखकर हमलोग विकल और निर्वल हो रहे हैं। आप संसारकी गति और अगति दोनों बानते हैं, भविष्य और वर्तमानमें भी आपसे कुछ छिपा नहीं है। ऐसी स्वितिमें भी आपको राज्यके प्रति अष्ट करनेका जो कारण है, उसे बता रहा हैं; ध्यान देकर सुने। मनुष्यको दो प्रकारकी व्याधियाँ होती है; एक शारीरिक और दूसरी मानसिक। इन दोनोंकी ठरपति अन्योन्याश्रित है। एकके बिना दूसरीका होना सम्मव नहीं है। कभी शारीरिक व्याधिसे मानसिक व्याधि होती है, कभी मानसिक व्याधिसे शारीरिक व्याधि। वो मनुष्य बीते हुए शारीरिक अथवा मानसिक दुःसके लिये शोक करता है, वह एक दुःससे दूसरे दुःसको प्राप्त होता खता है। उसे दोनों प्रकारके अनवीरि कभी छुटकारा नहीं मिलता।

"इसलिये जैसे भीष्म और झेणके साथ आपका युद्ध हुआ था, उसी प्रकार अपने मनके साथ भी आपको लक्ना व्यक्ति । उसका समय अब आ गवा है। इस युद्धमें न बागोंका काम है, न मित्र और वन्युओंकी सहायताका। अकेले आपको लड़ना है। मनको बीते बिना आपकी क्या दशा होगी, मैं कह नहीं सकता। हाँ, उसे जीतकर आप अवह्य कृतार्थ हो बायैंगे। प्राणियोंके आवागमनपर किवार करके अपनी बुद्धिको स्विर कीजिये और बाप-दादोंका राज्य कलाइये। सौमान्यकी बात है कि पापी दुर्वोधन सेवकोंसहित पारा गया; अब आप असमेस यश करके विधिपूर्वक दक्षिणा दीजिये। हम सब लोग आपके दास हैं।"

#### युधिष्ठिरद्वारा भीमको फटकार और मुनिवृत्तिकी प्रशंसा तथा अर्जुनका राजा जनकके दृष्टान्तसे उन्हें समझाना

वैशम्पायनजी कहते हैं—भीमसेनको बात सुनकर राजा मुचिष्ठिर बोले—"भीय ! असंतोष, प्रयाद, मद, राग, अज्ञानि, बल, मोह, अभिमान तथा उद्देग—इन प्रवल पापीने तुन्हारे मनको क्दरीचून कर लिया है; इसीलिये तुन्हें राज्यकी इच्छा होती है। माई! भोगोकी आसक्ति छोड़ो और बन्धनपुक्त होकर शान एवं सुसी हो जाओं। आग कितनी ही धधकती क्वों न हो; उसमें ईंधन न डाला जाय तो वह अपने-आप शाना हो जाती है। इसी प्रकार तुम भी अपना आहार कम करके पेटकी आग शान्त करो, यह आजकल बहुत बढ़ गयी है। यहले अपने पेटको जीतो; फिर ऐसा समझा जायगा कि इस जीती हुई पृथ्वीके द्वारा तुमने कल्याणपर विजय पायी है । भीमसेन । तुम मनुष्यकि कामधोग तथा ऐश्वर्यकी प्रशंसा करते हो; किंतु जो भोगोंसे रहित और तुमारी अपेक्षा बहुत दुर्बल हैं, वे ऋषि-धुनि ही सर्वोत्तम पदको प्राप्त करते हैं। जो लोग पत्ते कवाते हैं, पत्कर-पर पीसकर या दीतोंसे ही खबाकर लाते हैं, अबवा पानी या हवा पीकर ही रह जाते हैं, उन तपस्त्रियोंने ही नरकपर विजय पायी है। (वहाँ तुष्हारे-जैसे थीरोंकी थीरता नहीं काम देती।) एक ओर सम्पूर्ण पृथ्वीका शासन करनेवाल्प्र राजा है और दूसरी और पत्थर और सोनेको एक समझनेवाला मुनि । इन दोनोपे मुनि ही कृतार्व है, एजा नहीं । अपने मनोरचोंके पीछे बड़े-बड़े कार्योका आरम्भ न करो । आशा तथा ममता न रको । इससे तुन्हें इहलोक और परलोकमें भी शोकरहित स्थान प्राप्त होगा । जिन्होंने भोगोंकी आसक्ति छोड़ दी है, वे कभी जोक नहीं करते। फिर तुम क्यों भोगोंकी चिन्ता कर रहे हो ? यदि सम्पूर्ण भोगोंका परित्वाग कर दो तो पिच्यावादसे छूट

जाओगे । परत्येकके हो पार्ग प्रसिद्ध है—पितृपान और देखवान। सकाय वह कानेवाले पितृवानसे जाते हैं और मोक्षके अधिकारी देखचानसे । महर्षिगण तप, ब्रह्मसर्व तथा स्वाध्यायके वलपर ऐसे राज्यमें पहुँच जाते हैं, जहाँ मृत्युका प्रवेश नहीं है। राजा जनक समस्त हन्होंसे रहित और जीवन्युक्त पुरुष थे, उन्हें मोक्षरकरूप आत्माका साक्षारकार हो गया था। पूर्वकालमें उन्होंने जो उद्धार प्रकट किया था, उसे लोग इस प्रकार बताते हैं— 'बूसरोकी दृष्टिमें मेरे पास अनना धन है, किंदु मेरा उत्तमें कुछ भी नहीं है। सारी पिधिला जल जाय तो भी मेरा कुछ नहीं जलेगा।' जो स्वयं द्रहारूपसे रहकर इस दुश्य-प्रयक्तको देखता है, वही आँखवारण और वही बुद्धिमान् है। अज्ञात तल्लोंका ज्ञान एवं सम्बक्त बोध (निश्चय) करानेवाली वृत्तिको बुद्धि कहते हैं। जब मनुष्य भिन्न-भिन्न ज्ञाजियोंको एक ही परमात्र्यामें क्वित देखता है तथा उसीसे सबका विस्तार हुआ मानता है, उस समय वह ब्रह्मस्तरूप हो जाता है। बुद्धिमान् और तपस्त्री ही उस उत्तम गतिको प्राप्त होते हैं। जो जड और अज़ानी हैं, जिनमें शुद्ध बुद्धि तथा तपका अधाव हैं, ऐसे खेगोंकी वहाँ पहुँच नहीं होती। बास्तवमें सब कुछ बुद्धिमें ही स्थित है।"

यों कहकर राजा युधिष्ठिर चुप हो गये, तब अर्जुनने फिर कहा 'पहाराज ! जानकार लोग राजा जनक और उनकी सी-का संवादक्ष्य एक प्राचीन इतिहास कहा करते हैं। राजा जनकने भी राज्यका परित्याग करके भीख माँगनेका निश्चय किया था; उस समय उनकी रानीने दु:खी होकर जो कुछ कहा था, वही आपको सुना रहा हैं।"

'कहते हैं, एक दिन राजा जनकपर मृहता सवार हुई । वे धन, संतान, खी, नाना प्रकारके रत्न तथा अधिहोत्रका भी त्याग करके मिक्षककी तरह मुद्रीचर चुना हुआ जी जाकर रहने लगे। सामीको इस अवस्वामें देख रानीको बद्धा रेज हुआ, वे एकान्तमें उनके पास बाकर बोर्सी-'राजन्! आपको पिक्षककी भाँति मुद्दीभर पुना हुआ जो साकर रहना उचित नहीं है। आपकी यह प्रतिज्ञा और चेट्टा सब राजबर्मके विरुद्ध है। यह महान् राज्य छोड़कर पदि आप थोडे-से अन्नमें संतोष मानते हैं तो इतने-से अतिथि, देवता, ऋषि और पितरोंका भरण-पोषण कैसे किया जा सकता है ? में तो समझती हैं आपका यह सारा वरिश्रम कार्ध है। आपने कमोंको त्यागा है; इसलिये देवता, अतिथि और पिलरोने आपका भी परित्याग कर दिया है। आपके रहते ही आपकी माता आजसे पुत्रहीना हुई और यह अन्यणिनी कौसल्या भी पतिहीना । भला, कहिये तो-ये नाना प्रकारके वक्त तथा आधूषण छोड़कर आप किसलिये संन्यासी हो रहे हैं ? क्यों निष्क्रिय जीवन व्यतीत करते हैं ? आप सम्पूर्ण पूलोंके लिये प्याजके समान थे, सभी आपके यहाँ अपनी प्यास ब्ह्याने आते थे। इसी तरह एक समय ऐसा था, जब आप फलोसे भरे हुए बुधको भाँति सब जीवोको भूल विदाया करते थे: किंतु अब मुद्रीचर अज़के लिये लये ही दूसरोके सामने हाच फैलायेंगे | जब सब कुछ छोड़कर भी आप मुद्रीधर जीके लिये दूसरोंकी कृपा बाहते हैं, तो इस लागमें और राज्य करनेमें अन्तर ही क्या रहा ? होनों एक-से ही तो हैं, किर क्यो कष्ट उठा रहे हैं ? मुद्रीभर जीकी आवश्यकता बनी ही रह गयी तो सर्वत्यागकी प्रतिज्ञा कहाँ रही ?

305

'महाराज ! यदि मुझयर आयळी कृपा हो तो इस पृथ्वीका पालन कीतिये और राजमहरू, हाच्या, सजारी, जल तथा आधुषणोको उपयोगमें लाह्ये । जो बराजर दूसरोसे दान लेता है तथा जो निरन्तर त्वयं ही दान करता खुता है, उन योगोंमें क्या अन्तर है ? उनमें कीन-सा श्रेष्ठ है ? इसे आय समझिये । संसारमें साधु-संतोको अन्न देनेवाले राजाको आवश्यकता है; यदि दान करनेवाला राजा न रहे तो मोक्ष बाहनेवाले महारपाओंका जीवन-निर्वाह कैसे हो ? अन्नसे ही प्राणकी पृष्टि होती है, इसलिये अन्न देनेवाला प्राणदाता होता है । गृहस्थ-आश्रमसे अलग होकर भी त्यागी लोग गृहस्थोंके ही सहारे जीवन धारण करते हैं । जो आसक्तिरहित एवं स्था प्रकारके बन्धनोसे मुक्त है, शतु और मिजने समान भाव रखता है, वह किसी भी आसममें रहकर मुक्त ही है । बहुद-से लोग तो दान लेने या पेट पालनेके लिये मुँह मुझकर गेक्स क्स पहन घरते निकल बाते हैं, वे नाना प्रकारके बन्धनों में कैंग्रे होनेके कारण भोगोंकी ही खोजमें डोलते-फिरते हैं। हरफका राग आदि दोष दूर न हुआ हो तो गेरुआ वस धारण करना विहन्दनामात्र है। मेरा तो विश्वास है कि धर्मका होंग रचानेवाले मचमुंडे अपनी जीविका जलानेके लिये ही ऐसा काते हैं। जो हो, अरप तो साधु-महान्याओंका पालन-पोषण करते हुए कितेन्त्रिय होकर पुण्यलोकोपर अधिकार प्राप्त कीनिये। जो प्रतिदिन पुरुके लिये समिधा लाता है अथवा निरक्तर बहुत-सी दक्षिणाओंबाले यज्ञ करता रहता है, उससे बहुकर धर्मपरायण कीन होगा ?'

"(इस तरह शनीक समझानेसे जनकने संन्यासका विकार छोड़ दिया।) राजा जनक संसारमें तरकवेताके सममें प्रसिद्ध हैं, किंतु उन्हें भी भोह हो गया था। उन्हींकी भाति आप भी मोहमें न पहिये। मदि हमलोग सर्वदा दान और तममें तत्पर रहकर अपने धर्मका अनुसरण करेंगे, दया आदि गुलोसे सम्पन्न छोंगे, काम-कोमादि दोवोको स्थाग देंगे तथा अच्छी तखने द्यन देते हुए प्रजापालनमें लगे रहेंगे तो गुरु और स्वद्भननेंकी सेवा करते हुए हम अपने अभीष्ट लोक प्राप्त कर लेंगे। इसी प्रकार झाडाणसेवी और सरमाची होकर देवता, अतिथि और समल प्राणियोकी विधिवत सेवा करते रहनेसे भी हमें अपना इह स्थान प्राप्त हो जावगा।"

एक युध्यितने कहा-भैमा । मै धर्मका प्रतिपादन करनेवाले और पर तथा अपर ब्रह्मका निरापण करनेवाले खेनो प्रकारके प्रात्मको जानता है तथा मुझे कर्मानुष्ठान और कर्मत्याग दोनोका प्रतिपादन करनेवाले बेद-वाक्योंका भी ज्ञान है। इसके सिका पास्पर किस्ट अर्थका प्रतिपादन करनेवाले वाक्योंका भी मैंने मुलिपूर्वक विचार किया है और जन वाक्योंका जो तारपर्व है, उसे भी में विधिवत् जानता है। तुम तो केवल शक्तविद्याके ही जानकार हो और वीरोका धर्म पालन करते हो । शासके यथार्थ मर्मको तुम किसी प्रकार नहीं समझ सकते। जो त्येग शासके सुक्ष्म रहस्यको जानते है और धर्मका निश्चय करनेमें कुशल हैं, तुप्तारी तरह तो वे भी मुझे उपदेश नहीं दे सकते । तथापि भ्रातुबोहक्श तुमने जो कुछ कहा है, वह न्यायसंगत और उचित ही है, उससे मुझे भी तुष्हारे प्रति प्रसन्तता ही हुई है। युद्धके धर्मीपे और संप्राप करनेकी कुशलतामें तो तुष्हारे समान तीनों लोकोंमें भी कोई नहीं है। किंतु किन महानुभावोकी बुद्धि परमार्थमें लगी हुई है, इनका विचार है कि तप और त्याग दोनों ही परस्य एक-दूसरेसे श्रेष्ठ हैं। अर्जुन ! तुम जो ऐसा समझते हो कि धनमें बढ़कर कोई चीज ही नहीं है. सो ठीक नहीं है: वास्तवमें धनका कोई महत्त्व नहीं है, यह बात किस तरह समझमें आ जाय वही तुम्हें बता रहा है। इस खोकमें तम और खाध्यायमें लगे हुए भी अनेको धर्मीनष्ट पुरुष दिखायी देते हैं। वे तपस्वी ऋषि ही है, जो अन्तमें सनातन लोकोंको प्राप्त करते रहते हैं और उत्तक्त खाध्याय करते हुए खर्मलोंग प्राप्त कर लेते हैं। कोई भड़पुरुष इन्तियोंको उनके विषयोंसे रोककर अविवेकजनित अज्ञानसे पुरुकर देवयानपार्गके हात त्यागियोंका लोक प्राप्त कर लेते हैं और कोई तेजोमय दक्षिण मार्गसे पुण्यलोकोंको प्राप्त कर लेते हैं। प्राप्त होते हैं। किंतु पोक्षमार्गी पुरुषोंकी गति तो अनिवंबनीय है। अतः पोग ही सब साधनोंने प्रथान माना गया है। पर

उसका स्वरूप जानना बहुत कठिन है। विद्वान्त्योग सार-असार वस्तुका विवेक करनेकी इच्छासे निरन्तर शासका विचार करते रहते हैं और वे अपने स्वरूपमें स्थित हुए यहीं मुक्त हो जाते हैं। वह आतातत्त्व अत्वन्त सूक्ष्म है, नेत्रसे उसे देखा नहीं जा सकता और वाणीसे कहा नहीं जा सकता। जो बड़े युक्तिकुशात विद्वान् हैं, वे भी इस आत्मतत्त्वके विषयमें चक्करमें पढ़ जाते हैं, साधारण जीवोंकी तो बात ही क्या है? इसी प्रकार बड़े-बड़े युद्धिमान, ओविय और शासकांके लिये भी वह अत्यन्त दुर्विशेष है। किंतु अर्जुन ! तत्त्वालंग तो तय, ज्ञान और त्यागसे इस निख्य महान् सुखको प्राप्त कर लेते हैं।

### महर्षि देवस्थान और अर्जुनका राजा युधिष्ठिरको समझाना

वैशम्यायनको करते हैं—राजन् । युधिश्चिरको बात पूरी होनेपर वहाँ बैठे हुए देवलवान नामके एक तपलीने ये पुक्तिपुक्त वचन कहने आरम्भ किये, 'अजावसाते ! आपने बर्मानुसार यह सारी पृथ्वी जीती है। इसे आपको व्यर्थ ही नहीं त्याग देना साहिये। राजन् ! ब्रह्मकर्यं, गृहस्य, वान्यस्य और संन्यास-ये बारों आजम जहाको प्राप्त करनेकी चार सीवियाँ हैं और इनका बेट्में प्रतिपातन किया गया है। अत: आपको इन्हें क्रमसे ही पार करना चातिये। आप अधी वडी-बड़ी रक्षिणाओवाले यत्र कीनिये। साध्याय यत्र तो स्रविलोग किया करते हैं और कोई-कोई ज्ञानयत भी करते हैं। गृहस्य तो यज्ञके लिये ही सम्यूर्ण धनका संवय करते हैं। वे यदि अपने प्रतिर अथवा किसी अयोग्य कार्यके लिये उसका दरुपयोग करते हैं तो चुणहत्या-जैसे दोवके भागी बनते हैं। प्रद्वाने पत्रके लिये ही बनकी रखना की है और पत्रके लिये ही पुरुषको उसका रक्षक नियुक्त किया है। अतः यज्ञके लिये सारा धन कर्ज कर देना चाहिये। उसके बाद शीध ही कामनाकी सिद्धि हो जाती है। राजन् ! अविधिनके पुत्र राजा मस्तने बढी धूप-बाममें इन्ह्रका यजन किया था। उनके यज्ञमें लक्ष्मीदेवी रूपं पधारी वीं और उनके सची यजपात्र सुवर्णके थे। राजा इरिश्चन्त्रका नाम भी आपने सुना ही होगा । उन्होंने भी बड़ा धन सर्ख करके इन्द्रका यजन किया था, उससे वे पुण्योंके भागी बुए और शोकरहित हो गये। इसलिये सारा धन यज्ञमें ही लगा देना चालिये।

'राजन् ! मनुष्यके मनमें संतोच होना खर्गसे भी कड़कर है। संतोच ही सबसे बड़ा सुल है। संतोषसे बड़कर संसारमें कोई बात नहीं है। उसकी टीक-टीक स्विति तभी होती है जब यनुष्य काहुआ जैसे अपने अङ्गोको सिकोड़ लेता है, उसी प्रकार अपनी सब कामनाओंको सब ओरसे समेट लेता है। उस समय तुरंत ही आत्पन्योतिःस्वरूप परमात्पाका अपने अन्तःकरणमें ही प्रत्यक्ष अनुभव हो जाता है। जब मनुष्य किसीसे भी भय नहीं सानता तो उससे भी किसीको कोई डर नहीं रहता। यह काम और हेक्को जीत लेता है तथा आत्पाका साकात्कार कर लेता है।

'कोई स्थेग तो शान्तिकी प्रशंसा करते हैं और कोई क्रमेगके गुण गते हैं। कोई इनमेंसे प्रत्येकको ही अच्छा बताते हैं और कोई एक साथ ही दोनोंको। कोई प्रमुक्ते ही अच्छा बताते हैं, कोई संन्यासको और कोई दानको। कोई सब कुछ छोड़कर चुपवाप भगवान्के ध्यानमें मग्न रहते हैं और कोई राज्य पाकर प्रजाब्द पालन करते रहना ही अच्छा सप्पानते हैं। किंतु इन सब बातोपर विचार करके बुद्धिमानीने तो यही निक्षय किया है कि किसोसे होई न फरना, सत्य भावण करना, दान देना, सबपर द्वा रखना, इन्द्रियोका दमन करना, अपनी ही सीसे पुत्रोत्यत्ति करना तथा मृदुता, लजा और अवद्यालता—ये ही प्रधान धर्म हैं और ऐसा ही स्वायन्यव मनने भी कहा है।

राजन् । आप भी प्रमाजपूर्वक इसी बर्मका पालन करें । भूपतिका वह वर्ष है कि इन्द्रियोंको सर्वदा अपने अधीन रखे, प्रिय और अप्रियमें समान रहे, यज्ञानुष्ठानसे जो बचे उसी अज्ञका सेवन करे, जासके रहस्यको जाने, दुष्टोंका दमन करता रहे, साधुओंकी रक्षा करे, प्रजाको धर्ममार्गपर ले साकर उसके साथ धर्मानुसार व्यवहार करे और अन्तमें पुत्रको राजलक्ष्मी सींपकर वनमें बला जाय। वहाँ भी वनके फल-मूलादिसे निवांह करता हुआ आलस्य त्यागकर झाळांक कर्मोंका ही विधिपूर्वक आचरण करे। जो राजा इस उकार बतांव करता है, वही धर्मको जाननेवाला है। उसके इहलोंक और परलोंक दोनों ही सुधर जाते हैं। इस प्रकार जो धर्मका अनुसरण करते थे, सत्य, दान और तपमें लगे रहते थे, दया आदि गुणोंसे सम्पन्न थे, काम-क्रोधादि दोवोंसे दूर रहते थे, सर्वदा प्रजापालनमें तत्यर रहते थे, उत्तम धर्मोंका आवरण करते थे और गौ एवं ब्राह्मणोंको रक्षांक लिये पुद्ध ठानते थे, ऐसे अनेको राजा उत्तम गति प्राप्त कर चुके हैं। इसी प्रकार रह, वसु, आदित्य, साध्य और अनेको राजवियोंने थी इसी धर्मका आश्रम लिया था तथा निरन्तर सावधान खकर अपने पवित्र कर्मोंका आवरण करनेसे लगे प्राप्त किया था।'

वैशायायनवी करते हैं—राजन् । इस प्रकार कथ देवस्थान मुनिका भाषण समाप्त हुआ तो अर्जुनने अपने बड़े भाई महाराज युधिष्ठिरसे, जो अभीतक बहुत क्टास थे, किन कहा, 'राजन् । आप धर्मज़ हैं, आपने क्षत्रिथ-धर्मके अनुसार

ही यह दुर्लभ राज्य प्राप्त किया है। फिर आप इतने दु:रशी क्यों हैं ? महाराज ! आप क्षात्र-धर्मका विचार कीजिये। क्षत्रियके लिये तो धर्मयुद्धये मर जाना अनेको यज्ञोसे भी बड़कर है। तप और त्याग तो ब्राह्मणीके धर्म है। दूसरेके धनसे अपना निर्वाह करना यह हात्रियका धर्म नहीं है। आप तो सब धर्मोंको जानते हैं, धर्मात्मा है, बद्धिमान है, कर्मकुशल हैं और संसारमें आगे-पीड़ेकी सब बातोपर दृष्टि रलनेकाले हैं तथा आपने क्षात्र-धर्मके अनुसार शतुओंको परास्त करके यह निकाण्टक राज्य प्राप्त किया है। अत: अब पनको वहाये रलकर आप यह-दानादिका अनुष्ठान कीजिये। देशिये, इन्द्र कश्यप ब्रह्मणका पुत्र वा, किन्तु अपने कर्मसे वह श्रक्रिय हो गया था। उसने पापपरावण निन्धानके जातियोंका क्य किया था। लोकमें उसके इस कर्मको प्रशंसनीय ही माना गया है। अत: जो बुख हो चुका है, उसके लिये आप होक न करें। वे सब बीर तो क्षात्र-धर्मके अनुसार प्राक्षोंसे मारे जाकर परम गतिको ही प्राप्त हुए हैं।"

## महर्षि व्यासका शङ्क्ष-लिखित और राजा हयग्रीवके दृष्टान्त देकर युधिष्ठिरको प्रजापालनके लिये उत्साहित करना

र्वेशम्ययनवी कार्त है—जनमेजय ! अर्जुनके इस प्रकार समझानेपर कुत्तीनवन सुधिष्ठिरने कोई उत्तर नहीं दिया । तब



महर्षि व्यास कहने लगे—'सोम्य ! अर्जुनका कथन बहुत ठीक है । गृहस्य-धर्म बहुत उत्तम है और प्राव्होंमें उसका वर्णन किया गया है। धर्मेत्र । तुम शालानुसार लक्षमंका ही आवर्ण करो । तुन्हारे क्रिये घर छोड़कर बनमें जानेका विधान नहीं है । देखों, देवता, पितर, अतिथि और सेवक इन सबका निर्वाह गृहस्वके द्वारा ही होता है। अतः तुम इन सबका पालन करो। पञ्च-पक्षी और समस्त प्राणियोका पेट भी गृहस्वोंके कारण ही धाता है, इसलिये युहस्य ही सबसे क्षेष्ठ है। तुन्हें बेदका पूरा ज्ञान है और तुपने तपस्या भी बहुत बड़ी की है। इसलिये अपने इस पैतृक राज्यका भार उठानेमें तुम सब प्रकार समर्थ हो। राजन् ! तप, यज्ञ, विद्या, विक्षा, इन्त्रियोका संवय, ध्यान, एकानसेवन, संतोष और शासदान-ये सब बातें तो ब्राह्मणोको सिद्धि देनेवासी है। क्षत्रियोके धर्म यद्यपि तुप जानते ही हो तो भी मैं उन्हें सुनाता है--यज्ञ, विद्याध्यास, शबुओंचर बहाई करना, राजलक्ष्मीकी प्राप्तिसे कभी संतुष्ट न होना, दण्ड देना, दबदबा रखना, प्रवाका पालन करना, समस्त वेदोका ज्ञान-प्राप्त करना, तप, सदाचार, इत्योपार्जन और मुपात्रको दान देना — क्षत्रियके ये सब कर्म उसे इहलोक और परलोक दोनोहीमें सफलता देनेवाले हैं। इनमें भी दण्ड धारण करना उसका सबसे प्रधान धर्म है। इसके लिये उसमें सर्वदा बल रहना चाहिये; क्योंकि दण्डविधान बलके द्वारा ही हो सकता है। राजन् । क्षत्रियोंको तो इन्हों धर्मोंकि द्वारा सिद्धि प्राप्त हो सकती है। हमने सुना है कि राजनिं सुद्धाने दण्डयारणके द्वारा ही परम सिद्धि प्राप्त कर ली थी। इस विषयमें यह प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है; तुम ध्यान देकर सुनो।

'सङ्क और लिखित नामक दो भाई बे । वे बड़े ही तपसी थे । बाहुदा नदीके तीरपर उनके अलग-अलग आसम थे, जो बड़े ही रमणीय और सर्वदा फल-पुचादिले लदे रहते थे । एक बार लिखित शङ्क्षके आसमपर आये । देववार अर समय शङ्क बाहर गये हुए थे । लिखितने भाईकी अनुपस्थितिये वहाँक वृशोंसे बहुत-से पके हुए फल तोड़ लिये और वे उन्हें वहाँ बैठकर साने लगे । इतनेहाँमें शङ्क यहाँ आ गये । उन्होंने लिखितको फल साते देसकर बजा, 'भैया ! तुन्हें ये फल कहाँसे मिले ।' इसपर लिखितने अपने बड़े भाईके पास जाकर उनसे हैंसते-हैंसते बड़ा, 'ये तो मैंने इस सामनेवाले



वृक्षसे ही तोड़े हैं।' इसपर शक्क्षने कहा, 'तुमने मुक्ससे बिना पूछे खर्च ही फल तोड़कर तो बोरी की है, इसलिये तुम राजाके पास जाओ और उसे अपना सब कर्म सुनाकर कहां कि 'राजन् । बिना दिये दूसरेकी चीज लेकर मैंने चोरीका अपराध किया है, इसलिये यह सब जानकर आप अपना धर्मपालन कीजिये और तुरना ही मुझे वह दण्ड दीजिये जो चोरको दिया जाता है। 'तब भाईकी आज़ा सिरपर धारणकर लिखित राजा सुद्धुब्रके पास गये और उनसे बोले, 'राजन् । मैंने बिना आज़ा लिये अपने बढ़े भाईके फल ला लिये हैं, इसलिये आप मुझे दण्ड दीजिये।'

'सुद्धुप्रने कहा, 'विजवर ! यदि आप दण्ड देनेमें राजाको प्रमाण मानते हैं तो क्षमा करनेका भी उसको अधिकार है ही। अतः मैं आपको क्षमा करता है। इसके सिवा मेरे योग्य कोई और सेवा हो तो उसके रिव्ये सुझे आज्ञा कीजिये। मैं उसे पातन करनेका प्रथम कर्मगा।'

'परंतु राजाके बहुत प्रार्थना करनेपर भी शिक्तिने दण्डले शिये ही आग्रह किया। उसके सिवा और किसी प्रकारको बात उन्होंने खाँकार नहीं की। तब राजाने घोरीका दण्ड देते हुए उनके दोनों हाथ कटना दिये। इस प्रकार दण्ड पाकर वे शङ्कके पास आये और अत्यन्त दीन होकर उनसे प्रार्थना की कि 'मुझे दण्ड प्राप्त हो गया है, अब आप मुझ पन्दमतिको हमा करें।'

'शङ्काने कहा, 'भैषा ! मैं तुमपर कृषित नहीं हूँ । तुम तो वर्णको जाननेवाले हो । तुमसे वर्णका उल्लब्धन हो गया था । उस्तीका तुन्हें दण्ड मिला है । अब तुम शीव ही बाहुदा नहींके तटमर जाकर विधियत् देवता और पितरोका तर्पण करो । मिलामों कभी अधर्ममें मन मत ले जाना ।'

'शङ्खकी बात सुनका तिरित्ततने बाह्यके पुनीत जलमें बान किया और फिर वे ज्यों हो तर्पण करनेको तैयार हुए कि उनकी भुजाओंमेरे कमलके समान दो हाब प्रकट हो गये। इससे क्ले बड़ा है आखर्ष हुआ और उन्होंने अपने पाईको जाकर वे हाव दिलाये। शहूने कहा, 'भाई! तुम शहूत न करो । मैंने अपने तपके प्रधावसे ये हाश्र उत्पन्न कर दिये हैं।' इसपा लिखितने पूछा, 'विप्रवार । यदि आपके तपका ऐसा प्रभाव है तो आपने पहले ही मेरी शुद्धि क्यों नहीं कर ही ?' शङ्क बोले, 'यह ठीक हैं; पांतु तुष्हें दण्ड देनेका अधिकार मुझे नहीं है; यह तो एकाका ही काय है। इससे राजाकी भी शुद्धि हुई है और पितरोंके सहित तुम भी पवित्र हो गये हो ।' इसी प्रकार प्रचेताओंके पुत्र दक्षने भी उत्तम सिद्धि प्राप्त की थी। प्रजाओंका पालन करना—यही क्षत्रियोंका मुख्य धर्म है। इसलिये राजन् । आप शोक त्यागिये । अपने भाई अर्जुनकी हितकारियों बातपर ब्यान दीजिये । क्षत्रियोका प्रधान कर्तव्य तो दण्ड धारण करना ही है, मुँड मुँडाना उनका काम नहीं है।

'तात ! वनमें रहते समय तुन्हारे भीर-बीर भाइयोंने जो मनोरब किये वे उन्हें अब सफल होने दो । तुम नहुबपुत्र यवातिके समान पृथ्वीका पालन करो । अपने भाइयोंके साथ

धर्म, अर्थ और कामका भोग करो। पीछे प्रसन्तासे वनमे बले जाना । पहले अतिथियों, पितरों और देवताओंके ऋगसे उन्हण हो लो, इसके बाद यह सब करना । अभी तो सर्वपेध और अश्वमेच यज्ञोंका अनुद्वान करो। यदि तुप अपने भाइयोके साथ बढ़ी-बढ़ी दक्षिणाओंबाले वह करोगे तो नुष्हें अतुलित यश प्राप्त होगा । राजन् ! मैं तुमसे जो बात बजता है उसपर ध्यान दो। वैसा करनेसे तुम अपने बर्मसे नहीं गिरोयें। देखों, जो राजा करका छटा भाग लेकर भी राष्ट्रकी रक्षा नहीं करता वह अपनी प्रकाके चतुर्वाश पापका धानी बनता है। यदि राजा धर्मशासका जलाङ्ग करता है तो पतित हो जाता है और यदि उसका अनुसरण करता खता है तो निर्भय रहता है। यदि काम-क्रोधको छोड़कर वह निराके समान सारी प्रजाके प्रति समदृष्टि रखे तो इस शाकोक बुद्धिका आवय लेनेसे उसे किसी प्रकार पापका संसर्ग नहीं होता । शत्रुओको अपने तेव और बुद्धिके बलसे काबूपें रखना चाहिये। पापियोके साथ कभी मेल नहीं करना चाहिये तथा अपने राज्यमं पुण्यकर्माका अनुहान कराना चाहिये। शुरवीर, श्रेष्ट, सत्कर्म करनेवाले विद्वान, वेदपाठी, प्रताज और धनवानोंकी विशेष रक्षा करनी वाक्षिये। जो बहुकुत हो उन्हें धर्मकृत्योमें नियुक्त करना बाहिये तथा एक व्यक्तिमें, बाहे वह कैसा ही गुणवान् हो, कभी विश्वास नहीं करना चाहिये । जो राजा प्रजाकी रक्षा नहीं करता, विनयहीन है, मानी है, मान्य पुरुषोका सरकार नहीं करता और गुणोंमें भी दोषदृष्टि करता है. यह पापी हो जाता है और ल्पेक्टमें उसे

दुर्शन (कूर) कहा जाता है। कई बार प्रका खोग जो राजाकी ओरमें मुरक्षित न होनेके कारण अनावृष्टि आदि देवी आपनियोंसे नष्ट हो जाते हैं तथा चौरीके उपद्रवादिसे दुःख पाते हैं, उसमें राजा हो दोषका धागी होता है। किंतु पूरे-पूरे विचार और नीतिके साथ सब प्रकार प्रयत्न करनेपर भी यदि सफलता न मिले तो उस अवस्थामें राजाको कोई पाय नहीं होता।

'राजन् । इस विषयमें मैं तुन्ते हमप्रीवका प्रसंग सुनाता है। वह बड़ा शुरवीर और पवित्र कर्य करनेवाला बा। उसने संघापमे अपने शत्रुओंको परास कर दिया वा। परन् पीछे नि:सहाय हो जानेपर छाडुओंने उसे हराकर मार डाला। वह राजुओंका निया और प्रजाका पालन करनेये बड़ा ही कुशल या । इससे उसे बड़ी कीर्ति भी मिली थी । उसने विचारपूर्वक न्वायके अनुसार अपने राज्यका पारत्न किया, अहंकारको पास नहीं आने दिया और अनेको यहाँका अनुष्ठान किया । इस प्रकार सम्पूर्ण लोकोको अपने सुवशसे व्याप्त करके वह महत्व्या व्यर्गये सुल भोग का है। उसने यहादिके अनुहानसे देवी और दण्डरीतिसे यानुषी सिद्धि प्राप्त की भी तथा धर्मज्ञासके अनुसार प्रजाकर पालन किया था। वह बहा विद्यान, त्यागी, अञ्चलु और कृतक था। इस लोकमें उसने अनेको पुण्यकर्म किये और फिर देव त्यागकर उन पुरुवालोकोको प्राप्त किया जो बहे-बहे मेधावी, विद्वान, माननीय और प्रधागादि तीर्बाखानोंमें चारीर छोड़नेवालोंको पिलते हैं।'

### व्यासजीका युधिष्ठिरसे कालकी महिमा कहना तथा युधिष्ठिरका अर्जुनके प्रति पुनः अपना शोक प्रकट करना

वैशान्त्रपन्त करते हैं—राजन् ! व्यासजीकी बात सुनकर राजा युधिष्ठिरने कहा, 'भगवन् । इस पृथ्वीके राज्य और तरह-तरहके भोगोंसे मेरे मनको प्रसन्नता नहीं है, मुझे तो यह शोक खाये जा रहा है। जिनके पति और पुत्र नष्ट हो गये हैं, ऐसी इन अवलाओंका जिलाय सुनकर मुझे तनिक भी कैन नहीं है।'

राजा युधिष्ठिरके इस प्रकार कहनेपर वेद-यारङ्गत श्रीव्यासजीने कहा—'राजन् । जो लोग मारे गये हैं हे तो अब किसी भी कर्म या बज़ादिसे मिल नहीं सकते और न कोई ऐसा पुरुष ही है जो उन्हें साकर दे दे। बुद्धि या शासाध्ययनके द्वारा असमय ही किसी विशेष बस्तुको पा लेना मनुष्यके चदाकों बात नहीं है। कभी-कभी तो पूर्श पनुष्यको भी उत्तम बस्नुकी प्राप्ति हो जाती है। वास्तवमें कार्यको सिद्धिमें कालहोंको प्रधानता है। शिल्प, मन्त्र और ओषियाँ भी दुर्थान्यके समय फल नहीं देती। समयकी अनुकूलता होनेपर जब सौभाग्यका उदय होता है तो बे ही सफलता और वृद्धिकी निमित्त बन जाती है। समय आनेपर हो मेथ जल बरसाते हैं, बिना समयके वृक्षोंमें फल-फूल भी नहीं लगते तथा जबतक अनुकूल समय नहीं आता तबतक पक्षी, सर्थ, मृग हाथी और हरियोंमें कामोन्याद नहीं आता, कियाँ गर्म धारण नहीं करती; जाड़ा, गर्मी और वर्षा ऋतुएँ नहीं आती। किसीका जन्म या मरण नहीं होता, बालक बोलना आरम्भ नहीं करता, मनुष्यपर यौदन नहीं आता और बोधा हुआ बीज अंकुरित नहीं होता। इसी प्रकार सूर्यके उदय और अस्त, चन्द्रमाके वृद्धि और हास तथा सनुप्रके उतार-चड़ाव थी बिना अनुकूल समय आये नहीं होते। राजन् ! इस विषयमें राजा सेनबितने जो कुछ कहा वा वह प्राचीन उपदेश में तुन्हें सुनाता है।

'राजाने कहा था—'यह दुःसड कालका सभी मनुष्योपर अपना प्रभाव डालता है। पृथ्वीके सभी पदार्थ समय आनेपर जीर्ण होकर नष्ट हो जाते हैं। बन, स्टी, पुत्र अथवा पिताके नष्ट हो जानेपर पुरुष 'हाच ! कैसा दुःस है' ऐसा सोचकर ही फिर उस बु:सकी निवृत्तिका ज्याय करता है। किंतु तुम मूर्ल बनकर शोक क्यों करते हो ? बो शोकरूप ही वे उनके शिये शोक क्या करना । हुन्हारे दुःस माननेसे तो दु:लोकी और धय माननेसे घयोकी वृद्धि ही होगी। न तो यह दारीर मेरा है और न सारी पुब्ली ही मेरी है। यह जैसी मेरी है वैसे ही और सककी भी है। ऐसी दृष्टि रलनेसे जीव कभी मोहमें नहीं फैसता । योकके हजारों स्वान हैं और हर्षके भी सेकड़ो अवसर हैं। किंतु उनका प्रमाण रोज-रोज मुखाँपर ही पड़ता है, विद्वानीयर नहीं। संसारमें तो केवल दुःस ही है, सुल तो है ही नहीं; इसकिये लोगोंको दुःसकी ही उपलब्धि होती है। यहाँ सुलब्धे पीछे दुःस और दुःसके पीछे मुख लगा ही खता है। मुखका अन्त तो दुःखमें ही होता है। कभी-कभी दुःससे भी सुसको प्राप्ति हो जाती है: इसलिये जिसे नित्व-सुलकी इच्छा हो वह सुल-दुःल ग्रेनोडीको त्वाग दे । सुरू या दुःऋ अचवा प्रिय या अग्रिय जो कुछ प्राप्त हो उसे हदयमें अवसाद न लाकर प्रसक्तासे सहन करे । भाई । अपने स्त्री और पुत्रोंके प्रति अनुकूल आचरणये धोड़ी-सी भी कमी कर दो, फिर तुम्हें मालूम हो जायना कि कौन किस हेतुसे किसका किस प्रकार सन्बन्धी है।'

पुधिष्ठिर ! यह सुल-दुःलकं मर्मको जाननेवाले परमभगंत पदार्मत सेनिकत्का कवन है। जिस पुल्को जो दुःल सता रहा है उससे कभी ज्ञान्ति मिलनेवाली नहीं है। दुःलोका अन्त कभी नहीं आता। एकके पीछे दुसरा दुःल पैक होता ही रहता है। सुरस-दुःस, उत्पत्ति-नादा, लाभ-हानि और जीवन-मरण— ये क्रमहाः आते ही रहते हैं। जतः धीर पुरुषोंको इनके कारण हर्न या शोक नहीं करना वाहिये। राजाओंका योग तो युद्धकी दीक्षा लेना, युद्ध करना, दण्डनीतिका ठीक-ठीक व्यवहार करना तवा यहामें दक्षिया और धन दान देना ही है। इन्हींसे उनकी शुद्ध होती है। यो राजा युद्धिमानीसे न्यायपूर्वक राज्यशासन करता है, अहंकार लागकर यहानुद्वान करता है, सब प्रजाओंको धर्मके अनुसार बलाता है, युद्धमें किवय पाकर राष्ट्रकी रहा करता है, सोमयाग करता है, वेद-झाखोंका अच्छी तरह अभ्यास करता है और चारों वर्णोंको अपने-अपने धर्ममें स्थित रसता है, वह शुद्धचित्त होकर अन्तमें स्थर्ग-सुख भोगता है तथा सर्गस्य हो जानेपर भी जिसके आपरणकी पुरवासी, देशवासी और मन्ती-लोग प्रशंसा करते हैं, उसी राजाको श्रेष्ठ सम्झना चाहिये।'

व्यासनीके इस प्रकार कड्नेपर राजा पुधिष्ठिरने अर्जुनसे कहा—'मेंचा ! तुम जो समझते हो कि धनसे बढ़कर कोई वसु नहीं है तबा निर्धनको स्वर्गमुक्त और अर्थकी भी प्राप्ति नहीं हो सकती—यह ठीक नहीं है। अनेकों मुनियोंने तपस्पामें लगे खुकर हैं। सनातन लोकोंको प्राप्त किया है। जो धर्मप्राण पुरुष ब्रह्मकर्य-आक्रममे रहका वेदाध्ययनद्वारा ऋवियोकी सन्द्रद्राय-परन्यराकी रक्षा करते रहते हैं, देवगण उन्हें ही 'ब्राह्मज' बहते हैं। जो लोग स्वाध्यायनिष्ठ, ज्ञाननिष्ठ या धर्मनिष्ठ हैं उन्होंको तुम ऋषि समझो । वानप्रस्थेकि कहनेसे तो हमें यह बात मालूग हुई है कि राज्यके सब काम भी ज्ञाननिष्ठोंके ही हावमें रखें । अज, पृक्षि, सिकत, अरुण और केतु नामके ऋषिगणोंने हो स्वाध्याधके हारा ही स्वर्ग प्राप्त कर लिया था। दान, अध्ययन, यज्ञ और निप्रह—ये सभी कर्म बहुत कठिन है। इन बेदोशा कर्मीका आसय लेकर लोग दक्षिणायनमार्गसे सर्गलोकमें जाते हैं: किंतु जो नियमके अनुसार उत्तरमार्थपर दृष्टि रखता है, उसे योगियोंको प्राप्त होनेवाले सनातन त्येकॉकी उपलब्ध होती है। प्राचीन कालके विद्यन् इन दोनोमेसे उत्तरमार्गकी ही प्रशंसा करते हैं। वालक्यें संतोष ही सबसे बड़ा स्वर्ग है, संतोष ही सबसे बड़ा सुल 🕯। संतोषसे बड़कर कोई धीज नहीं है। जिन पुरुषोंने क्रोध और इर्षको अन्त्री तरह वज्ञमें कर लिया है, उन्हींको वह उत्तम सिद्धि प्राप्त होती है। इस प्रसंगमें राजा चमातिकी कही हुई यह गाबा प्रसिद्ध है, जिसपर ब्यान देनेसे पुरुष, कबुआ जैसे अपने अङ्गोको सिकोड़ लेता है उसी प्रकार अपनी सब वासनाओंको समेट लेता है !

'राजा चपाठिने कहा था— 'जब यह पुरुव किसीसे नहीं इस्ता और इससे भी किसीको भय नहीं रहता तथा इसे किसी चस्तुकी इच्छा या किसीसे देश भी नहीं रहता, उस समय यह ब्रह्मको ज्ञान हो जाता है। जब यह कर्म, मन और वाणीसे सभी जीवोंके प्रति दुर्भावनाका त्याग कर देता है तो इसे ब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है। विसके मान और मोह दब गये हैं और जिसने बहुत पुरुषोका सङ्घ करना छोड़ दिया है, उस आत्मज्ञ महात्माके लिये मोझ सुरूप हो जाता है।'

'अर्जुन ! मैं तो साफ देखता हूँ कि जो मनुष्य धनके पीछे पड़ा हुआ है उसके द्वारा त्याज्य कर्मोंका कुटना कहा हो कठिन है। साधुता भी उसके लिये दुर्लंध ही है। शोक और भयसे रहित होनेपर भी जो पुरुष सदाधारमें दिगा हुआ है, उसे धनकी थोड़ी-सी तृष्णा भी हो तो वह दूसरोसे ऐसा यैर उपन रेता है कि उसे पापकी भी कोई परवा नहीं होती। जहाने तो पश्ले लिये ही धन उत्पन्न किया है और पड़की रक्षाके लिये ही मनुष्यकी रचना की है। इसलिये सारे धनका उपयोग पड़के लिये ही करना चाहिये। उसे घोगमें लगाना अच्छा नहीं है। इसीसे लोगोंका विचार है कि धन कभी किसी एकका नहीं है। अतः अद्यावान् पुरुषको उसे दान और पड़में लगाते एहना चाहिये। जो धन मिले उसे दानमें ही लगा है, घोगोंमें न लगाते। दान देनेमें भी दो भूले हुआ करती है। उनपर ध्यान रक्षता चाहिये। एक तो कुपलके पास धन पहुँच जाना और दूसरे सुपाइको न मिलना।

'अर्जुन ! इस युद्धमें बालक अधिमन्यु, द्रौपटीके पुत्र, धृष्टद्वाप्त, राजा विराट, हुम्ब, क्यानेन, पृष्टकेतु तथा भिन्न-भिन्न देशोंके अनेकों नृपतिगण काप आ गर्थ है। इस सारे वन्युवधकी जड़ में हो हूँ। हाय । में बड़ा ही राज्यखोलुप और क्रुर हैं। येने अपने कुटुम्बका भी मूखेन्केद करा डाला। इसीसे मेरा शोक जरा भी दूर नहीं होता है, मैं अत्यन्त आतुर हो रहा है। में कैसा मूर्ज और गुस्होही हैं ? भारत, यह राज्य कितने दिन टिकनेवारग है; इसीके लोधमें पड़कर मैंने अपने द्यद्य भीष्मजीको भी मरवा डाला। अरे ! उन्होंने तो हमें पाल-पोसकर बचेसे बड़ा किया वा। गुरुवर द्रोणावार्यको मेरी सत्ववादितामें विश्वास था, इसीसे उन्होंने मुझसे अपने पुत्रके वचके विषयमें पूजा था। किंतु मैंने हाबीकी आई लेकर झूठ बोल दिया। ऐसा भारी याप करके भला, मेरी किस लोकने गति क्षेगी ? हाच ! मुझसे बड़ा और कीन पार्थी होता ? मैंने तो अपने बढ़े भाई कर्णको भी मरवा द्याला । इस राज्यके लोमसे ही मैंने बालक अधिमन्युको कौरवोकी सेनामें झोक दिया। तबसे तो तुम्हारी ओर मेरी आंक्षें ही नहीं उठतीं। बेखारी दु:किनी प्रेपदीके पाँचों पुत्र मारे गये । उनका शोक भी मुझे बराबर सालता रहता है । अब तो तुप युक्ते प्राचोपवेदाके लिये ही बैठा हुआ समझो । पै पर्ती बैठे-बैठे अपना शरीर सुला डालूँगा। इस गङ्गातटपर ही मैं अपने प्राणीको नष्ट कर दूँगा। आप सब लोग मुझे इस प्राथक्षितके तिथे आज्ञा दीकिये।

# श्रीव्यासजीका राजा युधिष्ठिरको अश्मा मुनिका कहा हुआ धर्मोपदेश सुनाना 📑

वैज्ञाण्ययस्त्री कहते हैं—जनमेजय ! पाणुके जोह पुत्र राजा पुधिष्ठिरको अपने सम्बन्धियोक शोकसं संतप्त होकर प्राण त्यागनेके लिये तैयार देख शीव्यासनी उनका शोक दूर करनेके लिये बोले—पुधिद्धिर ! इस विकास अदमा प्राह्मणका कहा हुआ एक प्राचीन इतिहास है। उसपर व्यान दो। एक बार विदेहराज जनकने दुःस और शोकके वशीधूत होकर महामति किस्बर अस्मासे पूछा या कि 'अपना कल्याण चाहनेवाले पुरुषको कैसा कर्याय करना चाहिये ?'

इसपर अदमाने कहा—'राजन् । यह पुरुष जैसे जन्य लेता है उसके साथ ही दुःश और मुख इसके पीछे लग जाते हैं। ये इसके ज्ञानको उसी प्रकार नष्ट कर देते हैं, जैसे वायु बादलोंको छित्र-भित्र कर देश हैं। इसीसे मनुष्यके हदयमें 'मैं कुलीन हैं, सिद्ध हैं, कोई साधारण मनुष्य नहीं हैं ये तीन बातें पुस बैठती हैं। इनके नहोमें भरकर वह अपने बाप-दादोंसे प्राप्त हुई पूँगीको लुटाकर कंगाल हो बाता है

और फिर दूसरोंके धनपा यन ले जाता है। उसे मर्यादाका कोई सचाल नहीं रहता। यह अनुवित उपायोंसे धन जुटाने लगता है। यह देखकर राजालोग उसे दण्ड देते हैं। इसलिये मनुष्यके रूपर सुरू या दुःल जो कुछ आ पड़े उसे सहना ही बाहिये, क्योंकि उसे दूर करनेका कोई उपाय भी तो नहीं है। अक्रियोंका संयोग, प्रेमियोंका वियोग, इष्ट, अनिष्ट और सुल-दु-ल-- इनकी प्राप्ति प्रारव्यानुसार ही होती है। इसी प्रकार जन्म-मरण और हानि-लाभ भी देवाधीन ही है। वैद्योंको भी ग्रेगी होते देखा जाता है, करुवान् भी कभी-कभी निर्वात हो जाते हैं तथा श्रीपान् भी कंगाल होते देखे गये हैं। यह कालका उलट-केर बड़ा ही अञ्चल है। अच्छे कुलमें जता, पुरुवार्थ, आरोन्य, रूप, सीमान्य और ऐक्वर्य—ये सब प्रारकासे ही मिलते हैं। जो कंगाल है और चाहते भी नहीं है, उनके तो कई-कई पुत्र हो जाते हैं और जो सम्पन्न हैं, उन्हें एक भी नतीव नहीं होता; विधाताकी करनी बड़ी ही विचित्र है। रोग, अप्रि, जल, प्रख, मूख-प्यास, आपत्ति, विष, ज्वर, मृत्यु और ऊँची स्थितिसे गिरना—ये सब जीवके जनके समय ही निश्चित हो जाते हैं। उसी निवमके अनुसार इसे इन स्थितियोमें जाना पड़ता है। आजतक न तो कोई इनसे छूट सका है और न अब छूट सकता है। इस प्रकार कालके प्रभावसे जब जीवाँका इष्ट और अनिष्ट पदार्थोंक साब सम्बन्ध होता है। वायु, आकाश, अप्रि, चन्द्रमा, सूर्य, दिन, रात, नक्षत्र, नदी और पर्वतोंको भी कालके मित्रा और कौन बनाता और स्थिर रक्षता है ? सदी, गर्मी और वर्षाका कक्र भी कालड़ीके योगसे चलता है। यही बात मनुष्योंके सुल-दु:सके विषयमें भी है। राजन् । जब मनुष्ययर मृत्यु या मृज्यायस्थाको चढाई होती है तो ओषधि, मन्त्र, होम और जप कोई भी उसे बचा नहीं सकते । जिस प्रकार समुद्रमें दो ल्बाइ कभी मिलते और कभी नियुद्ध जाते हैं, इसी प्रकार यहाँ जीवोंका समागम होता है। इस संसारमें हमारे माता-पिता और सैकड़ों सी, पुत्र हो चुके हैं। परंतु सोधों तो वास्तवयें वे किसके हुए और हम अपनेको किसका कहें ? इस जीवका न तो कभी कोई सम्बन्धी हुआ है। और न होरत ही। रास्तेमें बलते हुए कटोहियोंके समान ही हमारा की, बन्धु और सुहृद्गवासे समागम हो जाता है। जत: विकेकी पुरुषको अपने मनमें इसीपर विचार करना वाहिये कि —मैं कहाँ हूँ ? कहाँ जाऊँगा ? कीन 🖁 ? यहाँ किस कारणसे आधा 🖁 और किस लिये किसका प्रोक करों ? यह संसार अनित्य है और चलके समान घूमता गृतता है। इसमें माता-पिता, भाई और मित्रोंका समागम रास्तेमें मिले हुए कटोडियोके समान ही है।

कल्याणकामी पुरुषको बाह्रिये कि शास्त्राहाका उल्लब्जन न करके उसमें अञ्चा रखे, पितरोका बाद और देवताओंका पूजन करे, यज्ञोंका अनुष्ठान करे तथा वर्ष, अर्थ और कामका सेवन करे। हाय ! यह सारा संसार अगाव कालसपुद्रमें दूबा हुआ है। उसमें जरा-मृत्यु-जैसे विद्याल प्राह भरे हुए हैं, किनु इसे कुछ होश हो नहीं है। वैद्यालोग भी बढ़े कड़ने-कड़वें काढ़े और तरह-तरहके युत पीते रहते हैं; तो भी, समुद्र जैसे अपने तटका उल्लङ्घन नहीं करता, उसी

प्रकार पृत्युको वे भी पार नहीं कर पाते। जो रसायनीके जाननेवाले वैद्य तरह-तरहके रासायनिक द्रव्योंका सेवन करते खले हैं, किंतु उन्हें भी बुढ़ापेसे जर्जर होते देखा ही जाता है। इसी प्रकार तपस्वी, स्वाध्याय-शील, दानी और बड़े-बड़े यत्र करनेवाले भी जरा और मृत्युको पार नहीं कर सकते। जब लेनेवाले सभी जीवोंके दिन-रात, मास-वर्ष और पक्ष एक बार बीतकर फिर कभी नहीं लौटते । मृत्युका यह लंबा रास्ता सभी जीवोंको तथ करना पड़ता है। अतः ऐसा कोई भी मरणवर्षा यनुष्य नहीं है, जिसे कालके वशीभूत होकर इसमेंसे निकारना न पड़े। इस मार्ग्मे की आदिके साथ जो समागम होता है, वह राहगीरोंक समान कुछ ही क्षणीका है इनमेंसे किसीके भी साथ यनुष्यका नित्य सहवास नहीं ही सकता । जब अपने दारीएके साथ ही इसका बहुत दिनीतक सम्बन्ध नहीं रहता तो दूसरे सम्बन्धियोंके साथ तो रह ही कैसे सकता 🖁 ? राजन् । आज तुष्हारे बाय-दादे वाहीं गये ? अस न को तुम ही उन्हें देशको हो और न वे हो तुम्हें देखते हैं। स्वर्ग और नरकको तो मनुष्य इन नेत्रोंसे देश नहीं सकता। उन्हें देखनेके लिये तो सत्पुष्ट्य शासास्त्रयी नेत्रोसे ही काम रोते हैं। अतः तुम इतक्षके अनुसार ही आवरण करो ।

मनुष्पको पहले ब्रह्मचर्यका पालन करना चाहिये। उसके बाद वह गृहस्काकम स्वीकार करके पितर और देवताओंके व्यूणसे मुक्त होनेके लिये संतानोत्पादन और यशानुष्टान करे । ऐसे सुक्ष्यदर्शी गृहस्थको अपने हृदयका शोक त्यागका इष्टलोक, लगेलोक अथवा परमात्पाकी स्तराचना करनी शाहिये। जो राजा शास्त्रानुसार धर्मका आवरण और इत्य-संप्रह करता है उसका सम्पूर्ण चराचा लोकमें सुवश फेल जाता है।

काराओं करते हैं—पुचिष्ठिर ! अश्या मुनिसे इस प्रकार धर्मका खस्य जानकर राजा जनककी बुद्धि शुद्ध हो गयी, उसका सब मनोरब पूरा हो गया और वह शोकहीन हो मुनिसे अछा लेकर अपने भवनको चला गया । इसी प्रकार तुम भी शोक त्यागकर सब्दे हो जाओ। मनको प्रसन्न करो और शासक्यकि अनुसार जीते हुए इस पृथ्वीके राज्यको भोगो ।

## श्रीकृष्णका नारदजीद्वारा सञ्जयके प्रति कहे हुए अनेकों राजाओंके दृष्टान्त सुनाकर राजा युधिष्ठिरको समझाना

सुनकर राजा युधिष्ठिरने कुछ भी नहीं कहा । उन्हें चुप देखकर अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा, 'माधव ! धर्मराज युधिहिर

वैराम्पायनजी बोले—राजन् ! व्यासजीका यह उपदेश | बन्धुओंके शोकसे अत्यन्त पीड़ित हैं; ये शोकसागरमें डुबे जा खे हैं। आप उन्हें ढाडस बैंबाइये।'

अर्जुनके इस प्रकार कहनेपर कमलनयन श्रीकृष्ण राजा

युधिष्ठिरके पास जाकर बैठ गये। धर्मराज बीकृष्णकी वात टाल नहीं सकते थे; क्योंकि क्वपनसे ही बीकृष्णके प्रति



उनकी अर्जुनसे भी वक्कर प्रीति थी। तब श्रीरमामसुन्दाने उनका हाथ पकड़कर उन्हें अपने वक्नोसे प्रसप्न करते हुए कहा—'राजन् ! अब आप शोक न करें। यह आपके शरीरको सुलाये देता है। जो लोग इस रणाडुणमें मारे गये हैं, उनका मिलना तो अब सम्बव है नहीं। जिस प्रकार जगनेपर स्वप्रमें प्राप्त होनेवाले सब लाभ व्यर्थ हो बाते हैं, उसी प्रकार इस महायुज्यों जो श्रविष पारे गये उन्हें तो तुव गये हुए ही समझो। उन सभीने बड़े-बड़े वीरोक साथ लोहा लेकर अपने प्राण त्यागे हैं। शब्दोंसे मारे जानेक करण वे सब क्यांको ही गये हैं। आप उनके लिये शोक न करें। वे सभी बड़े शुरवीर, श्राप्तधर्ममें तत्पर रहनेवाले और वेद-वेदाङ्गोंके पास्त्राीं थे। उन्होंने वीरोके योग्य उत्तम गति पायी है; इसलिये आप किसी प्रकारकी किसा न करें। इस विषयमें में आपको एक प्राचीन प्रसंग सुनाता है।

एक बार राजा स्क्रय पुत्रशोकमें इबे हुए थे। उस समय उनसे श्रीनारदवीने कहा—'सुक्षय! सुल-दुःलसे तो मैं, तुम और सारी प्रजामेंसे कोई भी छूटा हुआ नहीं है; इसलिये इसके लिये क्या शोक किया जाय। तुम अपने शोकको शान्त करों और मैं जो बात कहता हूँ उसपर ब्यान हो। यह प्राचीन राजाओंका बढ़ा मनोहर प्रसंग है। इसे सुननेसे कूर प्रहोंका शमन होता है और आयुकी यृद्धि

हेरी है।

राजन् ! इमलोग सुनते ही है कि राजा सुहोत्र मर गया।
वह बड़ा ही अतिविसेवी था। इन्द्रने एक सालतक उसके
राज्यमें सुवर्णकी वर्षा की थी। उसके राज्यकालमें पृथ्वीका
वसुमती नाम चरितार्च हो गया था। निर्विमें भी उस
समय सुवर्ण ही बहुता था। इन्द्रने उनके कछुए, कैकड़े,
नाके, नगर और शिशुकोको भी सोनेका कर दिया था।
राजा सुहोत्रने उस सारे सुवर्णको कुरुजाङ्गल देशमें
इक्ट्या कराथा और एक पारी वज्जका आयोजन करके उसे
प्राह्मणोको दे दिया। सुक्रय ! यह अर्थ, धर्म, काम, मोझ
वारोहीये तुष्करी अपेका बेह था और तुष्करे पुत्रसे भी
अधिक पुण्यान् था। कितु अन्तमे पर यह भी गया;
इसतिये तुषो अपने पुत्रका होक नहीं करना चाहिये।

स्क्रय ! उद्योगरके पुत्र शिविके मरनेकी बात भी हमने सुनी ही है। प्रवापति ब्रह्माजी भी राज्यका भार सैभारतनेथे उसके सभान किसी दूसरे भूत या भावी राजाको नहीं समझते थे। तुन्हारा पुत्र तो न विक्षणा देनेबाल था और न यह करनेवाला। तुन्हारी तथा तुन्हारे पुत्रको अपेक्षा तो यह अर्थ, धर्म, काम और मोक्ष चारों वालोमें वयु-सद्वार था। किंतु वह भी मर ही गया; इसलिये तुम अपने पुत्रके लिये होक न करें।

'दुन्यनकं पुत्र भारतने हजार अश्वमेध और सी राजसूय यह किये थे। यह भी तुमसे और तुन्हारे पुत्रसे अव्यदि वारों वारोंमें बड़ा-बड़ा था। किंतु यह भी कालके मालमें चला ही गया; इसलिये तुम अपने लड़केके लिये शोक मत करो।

मृद्धय ! सुना जाता है कि दशरधनन्दन राम प्रजाको अपनी संतानके समान पालते थे । उनके राज्यमें कोई भी की विश्वता या अनावा नहीं थी, मेघ समयपर वर्षा करते थे, समयपर अब पकता था और सर्वदा सुकाल रहता था । इस समय कोई जीव पानीमें दृषकर नहीं मरता था, किसीको आगसे कष्ट नहीं पहुँचता था और रोगोंका भी कोई भय नहीं था । की और पुरुवोकी सहस्रों वर्षकी आगु होती थी, विवाद तो कियोमें भी नहीं होता था, पुरुवोकी आं स्वात हो क्या ? प्रवा सर्वदा धर्ममें तत्पर रहती थी और सब लोग संतुष्ट, पूर्णकाम, निर्मय, स्वेच्छानुसार आचरण करनेवाले एवं सत्पवादों थे । ज्वतक उन्होंने राज्य किया, यूक्ष सर्वदा फल-फूलोंसे लदे रहे और गाँध दोहनी भरकर दूध देती रहीं । उन्होंने बड़ी-बड़ी दिह्यणाओंवाले दस अग्रमेघ यह किये थे, विनमें आने-वानेके लिये किसीको भी रोक-टोक नहीं थी।

महाबाहु राम नित्यनवर्यांवनशाली, स्थामवर्ण, अस्पानवन, आवानुवाहु, सुन्दर मुखवाले और सिंहके समान कंखोंबाले थे। उन्होंने ग्यारह हजार वर्षोंतक अयोध्याका राज्य किया था। जब वे भी परलोक सिधार गये तो तुम्हारे पुत्रकी तो बात ही क्या है ? तुम उसके लिये शोक न कते।

हम सुनते हैं, राजा भगीरक भी नहीं रहा। उसने यहानुहान करते समय सुकर्णके आधूक्योंसे कदी हुई दस लाख कन्याएँ दक्षिणामें दान कर दी थीं। उनमेंसे प्रत्येक कन्या रखसे बैठी हुई थी, प्रत्येक रखसे कार-कार खोड़े थे और उसके पीछे सुवर्ण तथा कमलकी मालाओंसे विभूकित सौ-सौ हाथी थे, एक-एक हासीके पीछे हजार-हजार मौएँ और प्रत्येक गीके साथ एक-एक घोड़ेके पीछे हजार-हजार मौएँ और प्रत्येक गीके साथ एक-एक हजार भेड़ और बक्तियाँ थीं। तीजों लोकोंसे प्रवाहित होनेवाली गङ्गाजी उनकी पुत्री होकर प्रकट हुई थीं। इसीसे वे भागीरथी कहतायी। किन् देखों, वे भी मर ही गये। इसलिये अपने पुत्रके लिये तुम होक मत करो।

'मुख्य ! सुना जाता है, राजा दिलीय भी जीवित नहीं रहे। उनके महान् कमंकित तो ब्राह्मणस्थेग अक्टक बलान करते हैं। उन्होंने जब पजानुष्टान किया था तो इन्होंदे देवताओंने प्रत्यक्ष होकर उसमें भाग किया था। उनके यहपाब और पूप भी सोनेके थे तथा उनके यहोसक्षे छ: इजार देवता और गन्धवॉन सातों स्वरोके अनुसार नृत्य किया था। जिन लोगोने उन सत्यवादी पहाला दिलीपका दर्शन किया था। जिन लोगोने उन सत्यवादी पहाला दिलीपका दर्शन किया था। वे भी स्वर्गके अधिकारी हो गये थे। उनके राजपहलीये वेदण्यनि, धनुषकी प्रत्यक्षाकी टेकार और मासकोका कोलाइल—ये तीन सब्द कभी बंद नहीं होते थे। किनु मृत्युने उन्हें भी नहीं छोड़ा, इसलिये तुम अपने पुत्रके लिये होक मत करो।

'युवनासके पुत्र राजा मान्याता भी मर ही तथे। उनके पिताने भूलमे यजका अभिमस्तित कर पी लिया वा। इसीसे उन्होंने पिताके उदरसे ही वन्य लिया। ये बढ़े ही वैभवकारी और जिलोकविजयी थे। उनका रूप साझात् देवताओंके समान था। उन्हें राजा युवनासकी गोदमें लेटा देखका देवताओंमें आपसमें वर्षा होने लगी कि यह बालक किसका सनपान करेगा? तब इन्द्रने कहा 'मं चता' (मेरा दूध पियेगा)। ऐसा कहकर उन्होंने उसका नाम 'मान्याता' रख दिया। इसी समय इन्द्रके हाथसे दूधकी थारा निकलने लगी और उसे उन्होंने उस बालकके मुँहमें छोड़ा। उसे पीनेसे बह एक ही दिनमें सी पल वह गया और बारह दिनमें ही बारह वर्षका-सा जान पड़ने लगा। यह बारुक बड़ा ही धर्माता, शूरवीर और युद्धमें इन्द्रके समान पराक्रमी हुआ। इसने राजा अङ्कार, मस्त, गय, अङ्ग और षृहद्भवको भी परास्त कर दिया बा। सूर्यके उद्ध्यस्थानसे लेकर अस्त होनेके स्वानतक सारा देश राजा मान्याताके ही अधिकारमें था। उन्होंने सौ अश्वमेध और सौ राजसूय यह किये थे तथा दस योजन लंबे और एक घोडन ऊँचे सोनेके मस्त्य बनवाकर ब्राह्मणोंको दान किये थे। विन्तु आज उन परमप्रतायी मान्याताका भी कहीं नाम निशान नहीं है। किर तुम अपने पुत्रके लिये क्यों शोक करते हो?

'सूक्रय ! नाभागके पुत्र राजा अन्वरीय अब नहीं रहे है—यह बात भी सुनी ही जाती है। उन्होंने बढ़ा भारी यह करके ब्राह्मणोंका ऐसा सरकार किया था कि वे उनकी सराहना करते हुए यही कहते थे कि 'ऐसा यह न तो पहले किसीने किया है और न भविष्यमें ही खोई करेगा।' उस यहमें जिन लाखों राजाओंने सेवाकार्य किया था, वे सभी अख्येय यहका करा धोगनेके लिये उत्तरायणमार्गसे हिरण्यगर्भलोकमें गये थे; किंतु कराल कालने उन्हें भी नहीं छोड़ा, इसल्ये तुम अपने युक्का शोक त्याग हो।

'राजन् ! इम सुनते हैं कि विकाधका पुत्र वाशिकन्तु भी मर गया। उसके एक लाख राजियों थीं। उनसे उसके दस लाख पुत्र अपन्न हुए थे। प्रत्येक राजकुमारको सौ-सौ कन्वाएँ विवाही थीं। प्रत्येक कन्याके पीछे सौ-सौ इस्की वे और एक-एक हार्वीके साथ सौ-सौ रख थे। एक-एक रखके पीछे सौ-सौ पोड़े थे और एक-एक पीके पीछे सौ-सौ भोई दोजमें मिली थीं। किन्तु महाराज शशिकनुने एक अखमेथ यज्ञमें यह सारा धन हारहाणोंको दान कर दिया था। तुमसे जो वह राजा अर्थ, धर्म, काम, मोश खारों बातोंमें बढ़ा-चढ़ा था। वह भी मृत्युके मुखमें चला ही गया; इसलिये तुम यह पुत्रशोक त्याग दो।

'सूझ्य ! अपूर्तत्याके पुत्र गयकी मृत्युके विषयमें भी हम सुनते ही हैं। एक बार यज्ञमें अग्निदेव उनसे प्रसन्न हुए और उनसे वर माँगनेको कहा। तब गयने कहा कि 'अन्निदेव ! आपकी कृपासे मेरे पास अक्षय धन हो, धर्ममें मेरी श्रद्धा रहे और सत्यमें मनका अनुराग हो।' इस प्रकार अग्निदेवकी कृपासे उनके सभी मनोरश पूर्ण हो गये। उन्होंने हवार वर्षतक पूर्णिमा, अमावस्था और चातुर्मास्थमें अनेकों बार अन्नमेथ यज्ञोंका अनुह्यान किया और हजार वर्षतक ही नित्यप्रति प्रातःकाल उठकर एक-एक लास गाँए और सौ-सी लग्नर ब्राह्मणोंको द्यन किये। किन्तु अन्तमें कालने उन्हें भी नहीं छोड़ा, इसलिये तुम अपने पुत्रका शोक त्याग दो।

'राजन् ! इक्ष्याकुके वंशमें उत्पन्न हुए राजा सगर अब संसारमें नहीं हैं—यह हम सुनते ही हैं। इनके साट हजार पुत्र थे, जो उनके पीछे-पीछे चलते थे। अपने बाहुबलसे उन्होंने इस पृथ्वीपर एकच्छत्र राज्य स्वापित किया था और हजार अश्वमेथ यह करके देवताओंको तुम किया था। उन यहाँमें उन्होंने ब्राह्मणोंको सोनेके महल दान किये थे। उन्होंने समुद्रपर्यन्त सारी पृथ्वी लुदवा डाली थी तथा उनके नामके अनुसार ही समुद्रका 'सागर' नाम पड़ा है। परंतु अन्तमें वे भी मर ही गये; इसलिये तुम अपने पुत्रके लिये शोक न करो।

'सुक्षय । बेनके पुत्र राजा पृचुका देह थी आज नहीं है। महर्षियोंने महान् वनके बीचमें इनका राज्याधिवेक किया था और यह सोचकर कि ये सब लोकोंने धर्मकी नयाँदा प्रक्रित (स्वापित) करेंगे, उनका नाम 'पृष्ठ' रखा वा। उन्हें देशकर सभी प्रजाने एक खरसे कहा वा कि हम इनसे प्रसत्त हैं। इस प्रकार प्रजाका रखन करनेके कारण ही वे 'राजा' कहरराये । जिस समय वे राज्य करते थे, पृथ्वी जिना जोते ही धान्य उत्पन्न करती बी, ओषधियोंके पुट-पुटमें रस बा और सभी गीएँ दोहनी घरकर तूच देती थीं। यनुष्य नीरोग, पूर्णकाय और निर्धय थे। वे इच्छानुसार खेतों या घरोमें खते थे। जिस समय राजा समुद्रके पास जाते थे, उसका जल स्थिर हो जाता था और नदियाँ बहुना बंद कर देती थीं। उन्होंने एक अश्वमेध महायज्ञ करके उसमें ब्राह्मणोको सोनेके इसीस पर्वत दान किये थे। किंतु अन्तमें उन्हें भी कालका प्राप्त बनना पड़ा, इसलिये तुम अपने पुत्रका शोक छोड़ दो।' इस प्रकार उपदेश देकर नारदजीने पूछा 'राजन् ! तुम चुपचाप क्या सोच रहे हो ! क्या मेरी बातॉपर तुमने कुछ भी ब्यान नहीं दिया ? मैंने जो कुछ कहा है वह व्यर्थ ही नहीं है।'

सृज्यने कहा—पहवें ! आपका उपदेश व्यर्थ नहीं हुआ है। आपका दर्शन करके मेरा सारा शोक दूर हो गया है। आपकी बातें सुननेकी मेरी लालसा अभी शान्त नहीं हुई है, अमृतपानके समान उसके लिये मेरी उत्कच्छा बनी ही हुई है। फिर भी मेरी ऐसी इच्छा है कि एक बार आपकी कृपासे

पुत्रके साथ मेरा समागम हो जाय।

नस्दर्भी कोले—राजन् ! महर्षि पर्यंतने तुम्हें सुवर्णाष्टीयी नामका पुत्र दिया था। यह तो अब नष्ट हो चुका। इसके स्थानपर में तुम्हें हजार वर्षतक जीवित रहनेवास्त्र हिरण्यनाभ नामका दूसरा पुत्र देता हूँ।

अीकृष्णकी यह बात समाप्त होनेपर नारदजीने भी उनके कवनका अनुमोदन किया और राजा युधिष्ठिरको सुवर्णष्टीवीका सारा वरित्र सुनाकर कहा कि 'राजन्! जब सृक्षपने अपने मृतपुत्रको जीवित करनेके लिये बहुत आग्रह किया तो मैंने उसे सजीव कर दिया। इससे उसके माता-पिताको बढ़ी प्रसन्नता हुई। कालान्तरमें पिताका स्वर्गवास होनेपर सुवर्णष्टीबीने ज्यारह सौ वर्षतक पृथ्वीपर राज्य किया। इसके बाद वह स्वर्ग सिखारा। धर्मराज । अब तुम धी अपने हृदयका संताप दूर कर दो और श्रीकृष्ण एवं



व्यासजीके कथनानुसार अपने पैतृक राजसिंहासनपर बैठकर शासनका भार सैभालो । यह सब करते हुए यदि तुम बड़े-बड़े वज़ोंका अनुद्वान करोगे तो अपने अभीष्ठ लोक प्राप्त कर लोगे।'

### श्रीव्यासजीका राजा युधिष्ठिरको राजधर्मका उपदेश देना

वैशम्पायनची कहते हैं—राजन् ! नारदजीकी बात सुनकर राजा युधिहिर चुप हो गये । उस समय उन्हें शोकप्रसा देखकर सब प्रकारके धर्मका रहस्य जाननेवाले महर्षि व्यासने कहा, 'युधिष्ठिर । राजाओंका धर्म तो प्रजाओंका पालन करना ही है। इसलिये तुम अपना पैतृक राजसिंहासन स्वीकार करो । येदोने तपको तो ब्राह्मणोका ही नित्य धर्म बताया है । क्षत्रिय तो सब प्रकारके धर्मकी रहा करनेवाला ही है। जो मनुष्य विषयासक्त झेकर धर्मीविधिका कल्लान करता 🐍 वह त्येकमर्यादाका विधातक है, क्षत्रियको अपने बाह्यतमे उसका दमन करना चाडिये। जो व्यक्ति मोहबश शास-प्रमाणको न माने वह अपना सेवक हो, पुत्र हो, तपन्ती हो अथवा कोई भी क्यों न हो, उस पापीका सब प्रकार दमन करें और उसे नष्ट कर दें। जो राजा इसके विपरीत आचरण करता है, उसे पाप लगता है। जो राजा नष्ट होते हुए धर्मकी रक्षा नहीं करता, वह धर्मका चात करनेवाला है। तुमने तो अनुवाधियोंसहित उन धर्म-घातियोंका ही नाडा किया है; इसलिये तुम तो अपने बर्ममें ही स्थित हो, फिर शोक क्यों करते हो ? राजाका तो यही धर्म है कि दुहाँका वस करे, सुपात्रोंको दान दे और प्रजाकी रक्षा करे।'

राजा पुणिशिरने कता—तपोधन ! आप सभी धर्महाँमें हिरोमणि हैं। आपके लिये धर्म सर्वटा प्रत्यक है। आपके वचनोमें मुझे तनिक भी संदेठ नहीं है; किंतु भगवन् ! इस राज्यके लिये मैंने अनेकों अथध्य पुरुषोंका यथ करा हाला है. मेरे वे ही कर्म मुझे जला रहे हैं।

व्यस्ता बोले—गजन् ! उद्धा पुरुषोको दख देना तो राजाका कर्तव्य ही है। इसी नियमके अनुसार तुमने कौरवोंको मारा है। इसलिये अब तुम मनको शोकप्रसा न करो। सद्येष मालूम होनेपर भी अपने धर्मका पालन करते हुए तुम्हें इस प्रकारकी आत्म-ग्लानि शोभा नहीं देती। शाखोंमें जो पापकमंकि प्रायक्षित बताये हैं, उन्हें भी शरीरधारी ही कर सकता है, शरीर छोड़ देनेपर तो वे भी नहीं किये जा सकते। अतः राजन् । यदि तुम जीवित रहोगे ले अपने पापका प्रायक्षित कर सकोगे। प्रायक्षित किये विना ही यदि शरीर छूट गया तो तुम्हारे हाब केवल प्रकाराण ही लगेगा।

युधिष्ठरने कहा—दादाजी ! मैंने राज्यके लोभसे अपने कुटनेके लिये तुम प्राथक्षित कर लो । राजन् ! यह बात सुनी पुत्र, पौत्र, भाई, चाचा, ससुर, गुरु, मामा, टाटा, अनेकों वीर | ही बाती है कि पूर्वकालमें राजलक्ष्मीके लिये ही देवता और

क्षत्रिय, सम्बन्धी, सुइद्, समक्षयस्क, भानजे, जातिभाई और चिन्न-भिन्न देशोंसे आये हुए राजाओंका वध करा डाला है। उसका मुझे क्या दण्ड मिलेगा ? इस विम्तासे में रात-दिन बार-बार बलता रहता हूँ। जब मैं पृथ्वीको ठन श्रीसम्पन्न नृप्त्रेष्ठोंसे सूनी देखता हूँ और इस प्रयानक जातिवध तथा इसमें मारे गये सेकड़ों शहुपक्षके वीरों और करोड़ों दूसरे लोगोंकी याद करता हूँ तो मुझे बड़ा ही पश्चाताप होता है। अछ ! आज जो अबलाएँ अपने पुत्र, पति और भाइयोसे क्रूच हो गयी हैं, उनकी क्या दशा होगी ? वे उनका नाश करनेवाले हम पाव्हव और वादवोंको कोस रही होंगी और अत्यन्त दीन होकर पृथ्वीयर पछाड़े स्ता रही होंगी। विप्रवर ! कर स्त्रियोक्ता अपने मृत सम्बन्धियोके प्रति जैसा प्रेम है, उससे मुझे तो यही निश्चय होता है कि वे सब नि:सन्देह प्राण त्याग देशी। धर्मकी गति बड़ी सुत्तम है, अतः इस प्रकार हमें काँज्यका ही पाप लगेगा । अपने सुद्धदीको मारकर हमने बड़ा भारी पाप किया है; इसलिये अब हमें सिर नीवा किये नरकर्मे ही गिरना पहुंगा । अतः अब हम भीवण तपस्या करके अपने प्रारंगको त्याग देंगे। आपकी दृष्टिमें तपस्पाके मोग्य कोई ज्ञाम तपोषन हो तो बतानेकी कृपा करें।

व्यासकीने कहा— राजन् ! तुम क्षत्रियोमें अत्रगण्य हो । तुमने अपने धर्मके अनुसार ही इन क्षत्रियोंको मारा है, इस्रतिये तुम फोक न करो । वे सब तो अपने ही अपराधसे मारे गये हैं। तुम, भीम, अर्जुन या नकुल-सहदेव उन्हें **भारनेवाले नहीं हो। इनका संहार तो कालने ही किया है।** उसका तो न कोई माता है न पिता, वह किसीपर दया भी नहीं करता, वह तो प्रजाके कर्मीका साक्षीमात्र है। तुम्हारा युद्ध सो उसके किये केवल निमित्तमात्र था। वह इसी प्रकार एक प्राणीसे इसरेकी इत्या कराता रहता है। इस संहारकर्मके लिये वह एक भगवान्त्रा ही स्वरूप है। इसके सिवा, तुन्हें कौरवोंके विनाशकारी कमेंपिर भी ध्यान देना चाहिये, जिनके कारण उन्हें कालके गालमें जाना पड़ा है। जिस प्रकार लोहारका बनाया हुआ यत्त अपना काम करनेमें उसके अधीन खता है, उसी प्रकार यह सारा जगत् कालाधीन कर्मको प्रेरणासे प्रवृत्त हो रहा है। फिर भी तुन्हारे चित्तमें जो इन सबको मरवानेसे व्यर्थ संताप हो रहा है, उसके दोषसे क्टनेके लिये तुम प्रायक्षित कर लो । राजन् ! यह बात सुनी

असुरोमें बारह हजार क्योंतक युद्ध हुआ बा। उसमें देवताओंने देखोंका संहार करके खर्ग और पृथ्वीका आधिपत्य प्राप्त किया था। जो होंग धर्मका नाश करना चाहते हैं और अधर्मको फैलानेवाले हैं, उन्हें मार ही क्रलना चाहिये । इसीसे देवताओंने उस युद्धमें अद्वासी हजार शालावृक नामके देखोंको भी भार डाला था। यदि एक पुस्तको पारकर कुटुम्बके शेष व्यक्तियोको सुख मिले अवजा एक कुटुम्बका सफावा करनेसे देवापे शान्ति खापित हो तो उसे नष्ट करनेमें कोई दोष नहीं है। राजन्! किसी समय अधर्म दिलायी देनेवाला कर्म ही धर्म हो जाता है और धर्म दिसापी देनेवाला अधर्म बन जाता है। इस प्रकार बुद्धिपान् पुरुवको धर्म और अधर्मका राज्य अच्छी तरह समझ लेना चाहिये । वर्मराज ! तुमने शास्त्र अवचा किया है, इसलिये धर्माधर्मक विषयमें अपनी बुद्धि विवर रखो। देखो, पूर्वकालमें देवताओंका जो धर्ममार्ग था. उसीका तुमने भी अनुसरण किया है। तुम जैसे धर्मप्राण पुरुष कभी नरकका हार नहीं देशले। इसलिये तुम अपने माइयोको और सुहद्-सम्बन्धियोको धैर्य हो । जो पुत्रव इद्धमें पाषको भावना रसकर किसी फुकमंमें प्रकृत होता है और उसे करके ची किसी प्रकार लजित नहीं होता, इसीको पापका चागी होना पहला है—ऐसा प्रात्मका कथन है। ऐसे पापका न कोई प्राथशित है और न कभी नाज ही होता है। तुष्टारा हदय तो शुद्ध था। युद्धकी इच्छा न होनेपर भी शतुके अपराधके कारण तुन्हें युद्ध करना पड़ा और अब इस कर्मको करके

पशाताप भी कर रहे हो। इसके लिये अधूमेध यज्ञ बड़ा अच्छा प्रायक्षित है। उसका अनद्वान करो तुम निष्पाप हो जाओरो । इन्द्रने भी महतोकी सहायतासे अपने प्राप्नुओंको पराना करके एकके बाद एक—इस प्रकार सी अश्वमेध यज्ञ किये थे। इसीसे वे 'शतकतु' नामसे प्रसिद्ध हुए। इस प्रकार खर्गपर आधिपत्य प्राप्त करके उन्होंने पापोसे छुटकारा पाया व्या । स्वर्गलोकमे देवता और प्रति भी उसकी त्यासना करते हैं। तुमने भी इस वसुन्धराको अपने पराक्रमसे प्राप्त किया है और अपने बाहुबलसे ही तुमने राजाओंको परास्त किया है। अब तुम अपने मित्रोंके साथ उनके देश और राजधानियोंमें जाकर उनके भाई, पुत्र या पीत्रोको अपने-अपने राज्यपर अधिकिक करें। जिन राजाओंके काराधिकारी अभी गर्भहीमें हैं, उनकी प्रजाको समझा-बुझाकर सान्वना दो। इस प्रकार सध्ये प्रजाका मनोरञ्जन करते हुए पृथ्वीका पालन करो । जिन राजाओके पुत्र नहीं हैं, उनकी गरीपर पुत्रीका ही अभिषेक कर हो। भरतक्षेष्ठ ! इस तरह सारे राज्यमें शान्ति स्वापित कर तुम असुरविजयी इन्हर्क समान अश्वमेवयञ्ज्ञारा भगवान्का यजन करो । राजन् ! इस युद्धमें जो क्षक्ति मारे गये हैं, उनके लिये तुम्हें शोक नहीं करना चाहिये। वे तो कालको शक्तिमें मोहित होकर अपने ही कुक्रमंकि कारण मोतक मुखमें पहें हैं। इन्हें क्षात्रधर्मके पालनका पूरा फल प्राप्त हुआ है। तुन्ते यह निष्कण्टक राज्य मिला है। इसका पालन करते हुए तुम धर्मकी रक्षा करो । परनेपर कल्याण करनेवाली यही बीज है।

#### पाप और उनके प्रायक्षितोंका वर्णन

जो ब्रह्मचारी सूर्योदय या सूर्यांकके समय सोता रहे अववा जिस पुरुषके नस या दाँत काले हों उन्हें प्रायक्षित करना चाहिये। इसके सिवा बड़े भाईके अविवाहित रहते हुए विवाह करनेवाला छोटा भाई, ब्रह्मणका वस करनेवाला, जिन्दक, छोटी कन्याका विवाह हो जानेके बाद उसको बड़ी बहिनसे विवाह करनेवाला, बड़ी बहिनके अविवाहित रहते हुए उसकी

कोटी बहिनमे विवाह करनेवाला, जिसका वर्त नष्ट हो गया हो वह बहावारी, दिक्की हत्या करनेवाला, अपात्रको दान देनेवाला, सुपात्रको दान न देनेवाला, सारे प्रामको नष्ट करनेवाला मांस केवनेवाला, आग लगानेवाला, वेतन लेकर वेद पहानेवाला गुरु और खींका वध करनेवाला, दूसरोंका घर कलानेवाला, झूठ बोलकर पेट पालनेवाला, युरुका अपमान और सदावारकी मर्पादाका उल्लब्धन करनेवाला— ये सभी पार्ची याने जाते हैं, इन्हें प्रामक्षित करना चाहिये।

इनके सिवा, जो लोक और वेदसे विरुद्ध दूसरे न करने योग्य कर्य हैं, जहें भी बताता हैं, तुम एकाप्रधित्तसे सुनो । अपने धर्मको त्यागना, दूसनेके धर्मका आवरण करना, यज्ञ करनेके अनिधकारीसे यज्ञ कराना, अमक्ष्य भक्षण करना,

<sup>&</sup>quot; नवेंडिक "तर्गाहारी तु कुनावी सुराक क्ष्यामदन्तकः" इस स्कृतिके अनुसार वे पूर्वजन्ममे क्रमारः सुवर्णको चीरो करनेवाले और झराबी होते हैं।

श्वरणागतको त्यागना, माता-पिता और धरण-पोक्पके अधिकारी सेवक आदिका घरण-पोक्प न करना, दूध-दृष्टी आदि रसोंको बेवना, पशु-पक्षिपोको मारना, शाँक रहते हुए भी अग्न्याधान आदि कर्म न करना, गोशास आदि नित्य दानोंको न देना, ब्राह्मणोंको दक्षिणा न देना और ब्राह्मणोंका धन छीन लेना—धर्मतत्त्वके जाननेवालोंने वे सभी कर्म न करनेयोग्य बताये हैं।

राजन् ! जो पुरुष पिताके साथ झगड़ा करता है, गुरु-स्रीके साथ समागम करता है और ऋतुकाल होनेपर अपनी खीके साथ सहजास नहीं करता, वह धर्मका त्याग करनेवाला है। इस प्रकार संक्षेप और विस्तारसे ऊपर जो कर्य कड़े गये हैं. इनमेरे किन्हींको करनेपर और किन्हींको न करनेपर मनुष्य प्रायश्चितका घागी होता है। अब, जिन-जिन कारणोसे इन कर्मोंको करनेपर भी मनुष्यको पाप नहीं हरगता यह सुनो। यदि युद्धस्थलमें कोई वेद-केदानोका पारगायी ब्राह्मण भी ब्राथमें इवियार लेकर मारनेके लिये आते तो उसका वध करनेसे ब्रह्महत्त्वाका पाप नहीं लगता। राजन् । इस विषयमें बेटका मन्त्र भी है। मैं तुमसे वहीं बात कह रहा 🖁 जो बेद-बाक्यके अनुसार धर्म मानी गयी है। यदि कोई पुरुष अपने धर्मसे डिगे हुए आततायी ब्राह्मणको यार डाले तो इससे भी वह ब्रह्महत्वारा नहीं होता। अननानमे अधवा प्राणसंकरके समय भी यहि पहिरा पान कर ले हो बादमें धर्मात्राओकी आलाके अनुसार उसका पुनः संस्कार होना साहिये। इसी प्रकार अन्य सब अध्यय-धक्रणोंके विषयमें भी समझना चाहिये। यदि कभी ऐसी कोई चुल हो जाय खे प्रायक्षितसे ही उसकी शुद्धि होती है।

बोरी सर्वदा निषद्ध हो है, किंतु आपत्तिके समय पदि गुरुके लिये चोरी की जाब तो उसमें दोष नहीं है। यदि चोरी करनेमें किसी प्रकारको कामना न हो, उससे प्राप्त हुई वस्तुको लयं न भोगा जाब तथा आपत्कालमें इत्युक्ति सिवा किसी अन्यका घन ले लिया जाब तो घी चोरीका पाय नहीं लगता। अपने या किसी दूसरेके प्राणोंकी रहाके लिये, गुरुके लिये, एकान्तमें खीके साथ अथवा विवाहके प्रस्कृमें झूठ बोलनेसे भी पाय नहीं होता। यदि किसी कारणसे न्यप्रमें बीर्य स्वलित हो जाय तो इससे ब्रह्मचारीका इत भंग नहीं

होता, किंतु इसके लिये उसे प्रत्वलित अग्निमें पृतकी आहुतियाँ छोड़कर प्रायक्षित करना चाहिये। यदि वड़ा याई पतित हो जाय वा संन्यास ले ले तो छोटे भाईको विचाह करनेमें भी दोष नहीं है। अज्ञानकड़ा किसी अपात्र प्राव्हणको दान देनेसे तचा योग्य ब्राव्हणका सत्कार न करनेसे भी कोई दोष नहीं लगता। व्यक्तियारिणी खीका तिरस्कार करनेमें भी कोई दोष नहीं है। ऐसा करनेसे तो असकी दृद्धि ही होती है और उसका भरण-पोषण करने-वारेको दोष भी नहीं होता। जो सेवक काम-काज करनेमें असमर्थ है, उसे त्यापनेमें दोष नहीं है तथा गौओंके लिये बनमें आग लगानेमें भी दोष नहीं है तथा गौओंके लिये बनमें आग लगानेमें भी दोष नहीं है तथा गौओंके लिये बनमें आग लगानेमें भी दोष नहीं माना जाता। राजन् ! ये सब तो गैंने से कर्म बताये जिन्हें करनेसे कोई दोष नहीं होता। अब मैं विस्तारपूर्वक प्रायक्षितोंका वर्णन करता है।

राजन् ! कृत्यु-वान्त्रायणादि तप, अप्रिहोत्रादि कर्म और दानके द्वारा घनुवा तथी अपने पापसे छुट सकता है, जब वह फिर पापमें प्रकृत न हो । यदि किसीने ब्रह्महत्या की हो तो वह धिका प्रांपकर एक समय चीजन करे, अपना सब काम स्वयं ही करे, हाक्ये खप्पर और सदबाह (साटका पाया) रखे, नित्य ब्रह्मकर्यक्रतमे खे. भिक्षा योगनेके समय सर्वेश रहा खे, किसीसे ईच्यां न करे, प्रशीपर शयन करे और लोकमें अपने कर्मको प्रकट करे । इस प्रकार बाख वर्षतक करनेसे उसकी रहिंदू हो जाती है। अधवा अपनी इच्छासे किसी जलधारी विद्वादका निज्ञाना बन जाय या जलती हुई आगमें गिरे अधना नीचेको सिर किये किसी भी बेदका पाठ करते हुए तीन बार सौ-सौ चोजनकी यात्रा करे या किसी वेदन ब्राह्मणको अपना सर्वत्व समर्पण कर है, अधवा जिससे जीवनधर निर्वाह हो सके हतना धन या सब सामानसे भरा हुआ पर ब्राह्मणको दान करे । इस प्रकार गी और ब्राह्मणोंकी रक्षा करनेवाले पुरुषकी ब्रह्महत्यासे पुक्ति हो सकती है। यदि कच्छवतके अनुसार मोजन करे तो छः वर्षेमि, मासिक कृत्युक्रतके अनुसार भोजन कानेसे तीन वर्षीमें और एक-एक यासमें घोजनक्रमका परिवर्तन करते हुए अत्यस तीव कच्छातके अनुसार अन्न प्रहण करे तो एक वर्षये ब्रह्महत्वासे हरकारा हो सकता है।'" इसमें तनिक भी संरेह नहीं करना

<sup>\*</sup> तीन दिन प्रतःबाल, तीन दिन सापेबाल और तीन दिन बिन्ह माँगे वो मिल बाप वह का लेना तथा तीन दिन उपवास करना—इस प्रकार बारत दिनका कृष्णुकर होता है। इसी कमसे का वर्षत्रक रहनेसे बदात्रक हुट सकते है। यही क्रम यदि तीन-तीन दिनमें परिवर्तित न होकर सम मासोमें एक-एक सावदमें और विषम मासोमें आठ-आट दिनोमें बदात्रते हुए एक-एक मासके कृष्णुक्रतके अनुसार बाले तो तीन वर्षोमें सुद्धि हो बायनी और यदि एक मास प्रतःबाल, एक नास बायेबाल और एक मास अन्यायित भोवन तथा एक मास उपवास—इस प्रकार बार-बार मासके कृष्णुक्रतके अनुभार बाले तो एक हो कामि ब्रह्मत्रत्वका पाप तृट सकता है।— [नीलकप्टी]

चाहिये । इसी प्रकार यदि उपवास ही किया जाय तो और भी जल्दी शुद्धि हो सकती है। इसके सिवा अन्नमेव यज्ञसे भी निःसंदेह यह पाप सूट सकता है। श्रुतिका कवन है कि जो इस प्रकारके लोग अवभूव (बज़ान) खान करते हैं वे सभी सब प्रकारके पापाँसे मुक्त हो जाते हैं। जो पुरुष ब्राह्मणके क्रिये युद्धमें प्राण दे देता है, वह भी ब्रह्महत्वासे छूट जाता है। ब्रह्महत्वारा होनेपर भी जो सुपात्र ब्राह्मणीको एक लाख गाँउ दान देता है उसके तो सभी पाप नष्ट हो जाते हैं। जो मनुष्य दूध देनेवाली पद्यीस हजार कपिला गाँँए सुपाबोंको दान करता है, वह भी सब पापोंसे छूट जाता है। मरनेके समय दरिड और सत्पुरुषोको बाधदेवाली एक हजार दुधाना गीएँ देनेसे धी पनुष्य इस पापसे मुक्त हो सकता है। जो राजा सुवात ब्राह्मणीको काम्बोन देशमें उत्पन्न हुए सी घोड़े दान करता है, वह भी ब्रह्महत्वाके पापसे चूट जाता है। जो व्यक्ति किसी एक पुरुषको उसका मनोरध पूर्ण होने योग्य दान देता है और फिर किसीके आगे उसको जिस्र नहीं करता वह भी पापमूल हो जाता है।

जलहीन देशमें पर्यतसे निरकर और अग्रिमें प्रचेश करके अवाग महाप्रस्थानको विधिसे हिमालपमें गलकर प्राप्त दे देनेसे मनुष्य सब पापोसे छूट जाता है। यदि किसी ब्राह्मणने महापान किया हो तो बृहत्पतिस्त्र याग कानेसे उसकी शुद्धि हो जाती है। एक बार महा पीनेपर जो निष्क्रपट मावसे भूमिदान करता है और फिर कभी शराब नहीं छूना यह भी शुद्ध हो जाता है।

जो पुरुष गुरुपत्तीके साथ समागम काता है वह वा वो जलती हुई लोहेकी विलापर पढ़ जाय या अपनी पूर्वेट्यको काटकर अपरकी ओर देलता हुआ दुन्तक बला आय। इसके सिवा, अपना छरीर त्याग देनेसे भी वह इस पापसे छूट सकता है। अथवा जो पहाजतका (एक पहानेतक जल भी न पीनेके नियमका) पालन करता है, ब्राह्मणोको अपना सर्वस्य दे देता है या गुरुके लिये युद्धमें आण होंग देश है वह भी इस पापसे मुक्त हो जाता है। झूठ बोलकर आजीविका चलानेवाला अधवा गुरुका अपमान करनेवाला पुरुष गुरुजीको मनवाही वस्तु देकर प्रसन्न कर लेनेसे अस पापसे छूट जाता है। जिसका ब्रह्मचर्यजत खण्डित हो गया हो, उसे ब्रह्महत्वाके लिये बताया हुआ आयद्मित करना चाहिये। अथवा छः महीनेतक झरीरपर गीका बमझ ओड़नेसे वह उस पापसे छूट सकता है।

यदि कोई मनुष्य किसीका धन चुरा ले तो किसी-न-किसी उपायसे उसे उतना ही धन लीटा देनेसे वह उस

पापसे मुक्त हो सकता है। बड़े भाईके अविवाहित रहते हुए विवाह करनेवाला स्रोटा भाई और उसका बड़ा भाई ये दोनों संयमपूर्वक बारह दिनका कुन्कुग्रत करनेसे पवित्र हो जाते है। इसके सिवा, यदि वह छोटा भाई वह भाईके विवाह कर लेनेपर अपनी विवाहिता स्त्रीके साथ फिर विवाहसंस्कार करा ले तो इससे भी उक्त दोष निवृत्त हो जाता है और उसके पिनरोका भी उद्धार होनेमें सहायता मिलती है तवा ऐसा करनेसे स्त्रीको भी कोई दोष नहीं होता। यदि अपनी सीके प्रति किसी प्रकारके पापाबरणकी शङ्का हो तो पुन: रजन्तता होकर खान कानेतक उसका समागम न करे। भस्पसे जैसे बर्तन साफ हो जाते हैं, उसी प्रकार रज:शुद्धिसे स्त्री शुद्ध हो काती है। पशु-पशियोंका वस करनेवारत तथा त्रख-तरहाके बहुत-से पेड़ोंको काटनेताला पुरुष तीन दिनतक वायुमक्षण करे और लोगोंके सामने अपना कुकर्म प्रकट कर दें। इससे यह शुद्ध हो जाता है। जो पुरुष किसी प्रकारकी हिंसा नहीं करता, राग-द्वेष एवं मानापमानसे भूना 🕽, विशेष धाक्य नहीं करता और मिताहार करते हुए परित्र और एकान देशमें रहकर गायत्रीका जप करता है, वह सब पाचीसे मुक्त हो जाता है। अन्य सब प्रकारके पापीकी शुद्धिके रिव्ये भी ब्राह्मणीने धर्माधर्मके निर्णयमे प्रमाणभूत प्राचीके कथनसे यही विधि निश्चित की है। जो पुरुष दिनमें आकासकी ओर दृष्टि रताता है, रामिये खुले मैदानमें सोता है, तीन बार दिनमें और तीन बार रातिमें वस्तोसहित जलमें पुसकर कान करता है और इस जलका पालन करते समय ची, शुद्र और पवितसे बात नहीं करता यह अज्ञानवदा किसे हुए सब पायोसे मुक्त हो जाता है। मनुष्यको अपने किये हुए शुभ या अशुभ कर्मका फल मरनेके बाद घोगना पहता है। इनमें जिसकी अधिकता होती है, उसीका फल उसे मिलता है। इसलिये कन, तप और शुभ कमोंके द्वारा पुण्यकी ही वृद्धि करनी साहिये, जिसमें वह पाएको दबाकर स्वयं बढ़ सके। सर्वदा शुभ कमौका आचरण करे, पापकर्मसे दूर रहे और सुपात्रको धन दान करे ऐसा करनेसे मनुष्य पापसे मुक हो जाता है।

राजन् ! इसी प्रकार विवेकी पुरुषके लिये थह्य और अधहय, वाच्य और अवाच्य तथा जान-बृद्धकर और बिना जाने किये हुए पायोके भी प्रायक्षित बताये हैं। जो पाप जान-बृद्धकर किया जाता है यह बड़ा होता है और अन्जानमें किया हुआ पाप छोटा माना जाता है। ऊपर कही हुई विधिसे पापकी निवृत्ति हो सकती हैं। जो आस्तिक और अद्यालु हैं, उसीके लिये यह विधि कही गयी है। नासिक उपयोग नहीं है। जो पुरुष मरका सुख भोगना चाहता है, उसे श्रेष्ठ पुरुवोके आचरण और धर्मका सेवन करना चाहिये। राजन् ! तुमने अपने प्राणीकी रक्षाके लिये अववा स्वयमंका । अनार्य पुनरोकी तरह रोषमें भरकर अपना नाहा मत करो ।

अभदालु और दम्म एवं द्वेषप्रधान पुरुषोके लिये इसका कोई | पालन करनेके लिये ही इनका वय किया है; इसलिये तुम तो इतने ही कारणसे इस पापसे सर्ववा मुक्त हो जाओगे। फिर भी यदि तुन्हें कुछ प्रशासाय है तो प्रायक्षित करो । इस प्रकार

## प्रायश्चित्तयोग्य कर्म, अन्नकी अशुद्धि और दानके अनधिकारीके विषयमें स्वायम्भव मनुका प्रसंग

व्यासमी बोले राजन् । इस विकाम एक पुरतन इतिहास प्रसिद्ध है। एक बार बहुत-से तपानी ऋषि एकजित होकर स्वायमुख मनुके पास गये और उनसे वर्गका सक्य पूछते हुए बोले, 'दान, अध्ययन, तप, कार्य और अकार्य इनका क्या समार है ?"

उनके इस प्रकार पूछनेपर मनुजीने कहा —मैं संक्षेप और विस्तारसे धर्मका चवार्च स्वसम बताता है, आप ब्यान देकर सुने। शास्त्रमे जिन पापीके प्राथक्षितका उल्लेख नहीं है, इनकी नियुत्तिके लिये मन्त्र-जय, होम और उपलास करें, आत्मज्ञान प्राप्त करे, पवित्र नदियोंचे खान करे और व्हर्ी प्राचित्रक करनेवाले लोग खते हो इन त्यानोचे खे। इन पुण्यकर्मोंसे, ब्रह्मगिरि आदि पवित्र वर्वतीया रहनेसे, सुवर्ण प्रक्रण करनेसे, जिनमें रज हो उन नदियों या सरीवरोमें जान करनेसे, देवस्थानीये जानेसे और पुतपान करनेसे अवस्य ही मनुष्यको तत्काल शुद्धि हो जाती है। मनुष्यको कभी गर्व नही करना व्यक्तिये और यदि दीर्घायुकी इच्छा है तो तप्तकृष्णुवतकी विधिसे तीन दिनाक गर्म दुध, पूत और जलका सेवन करना चाहिये।

बिना ही हुई वस्तुको न लेना, दान, अध्ययन और तपमें तत्पर रहना, अहिंसा, सत्य, अक्रोग्र और यह—ये सब धर्मके लक्षण हैं। एक ही किया देश और कालके घेट्से धर्म या अधर्म हो जाती है। चोरी करना, झुट बोलना, हिसा करना आदि अधर्म भी अवस्थाविशेषमें धर्म माने जाते हैं। वियेकी लोग जानते हैं कि धर्म और अधर्म ये दोनों ही देशकालके विचारसे अधर्म और धर्म दोनों हो सकते हैं। लोक और बेदमें धर्मके हो भेद हैं—प्रवृत्तिबर्ग और निवृत्तिधर्मं। इनमें निवृत्तिधर्मका कल मोक्षक्त्य अपूत्रक है और प्रवृत्तिधर्मका फल जन्म-मरण है। अञ्चम कर्मसे अञ्चम फल मिलता है और जुभ कमेंसे जुम। फलोकी शुभाञ्चभताके कारण ही इन दो प्रकारके कमाँको शुभ वा अशुभ कहते हैं।

यदि जान-बहुतकर कोई अञ्चभ कर्म हो जाय तो उसके क्षिये शासने प्रायक्षितका विधान किया है। राजा यदि दण्डनीय पुरुषको दण्ड न दे तो उसे उसकी सुद्धिके रिज्ये एक दिन-गतका उपवास करना चाहिये और पदि पुरोहित राजाको धर्पोपदेश न करे तो उसकी शुद्धि तीन दिन उपवास कारनेसे होती है। किंतु जो पुरुष अपनी जाति, आसम या कुलके धर्मको त्याग देते हैं, उनकी सुद्धि किसी प्रायक्तिसं नहीं हो सकती। यदि धर्पनिर्णयमें कोई विवाद हो तो केंद्र और धर्मशासको जाननेवाले दस या तीन ब्राह्मणोंको कुलाकर उनसे उसका निर्णय करावे और वे जैसा कडें वैसा करे।

अब अब्रके विषयमें विचार करते हैं। प्रेतके निमित्त बनाया हुआ अन्न, सुतिकाका अन्न दस दिनसे पूर्व नहीं साना वाहिये, इसी प्रकार ब्वाई हुई गौका दूध भी दस दिनतक न पाँचे। राजाका अत्र तेजको नष्ट करता है, सुहका अस ब्रह्मेजका नाइक है तथा सुनार और पति या पुत्रहोना खीका अत्र आयुका इय करता है। व्याजनोरका अत्र विद्वाक समान है और वेदबाका बीर्यके समान । कायर, यहविकेता, बवर्ड, मोबी, व्यक्तिकारिणी खी, धोबी, वैदा और सौकीदार इन सकका अन्न भी खाने योग्य नहीं है। जिन्हें समाज या गाँवने दोषी ठहराया हो, जो नतंकीके हारा अपनी जीविका चलाते हो और जिन्होंने अपने बढ़े भाईके अविवाहित रहते हुए अपना विवाह कर किया हो, उनका तथा वन्दीवन और जुआरियोंका अन्न भी असाध है। जो बायें हाचसे लाया गया हो, जो बासी हो, जिसपर महाके छीटे पड़ गये हो, जो जुठा हो और जिसे कुटुम्बसे हिपाकर अपने तिवे रखा हो वह अन्न खानेबोच्य नहीं होता। इसी प्रकार जो पदार्थ आहे, ईस, शाक या दुधको विगाहकर बनाये गये हों वे भी नहीं खाने चाहिये। सन्, जीको स्त्रीले और दहीये मिले हुए सन् ये अधिक देखे हो जानेपर खाने-योग्य नहीं रहते। स्तीर, शिवदी और मालपुर यदि देवताके उद्देश्यसे न बनाये जावें तो नहीं लाने चाहिये, गृहस्य पुरुष देखता, ऋषि, अतिथि, पितर और कुलदेखताओंको नैकेड समर्पण करनेके बाद ही भोजन कर सकता है। उसे घरमें भी संन्यासीके समान अनासक्त-भावसे ही खुना चाहिये। जो अपनी अनुकूल खीके साथ इस प्रकार घरमें रहता है, यह धर्मका पूरा फल प्राप्त कर लेता है।

वर्मात्मा पुरुषको चाहिये कि यशके लोचसे, यथके कारण अथवा अपना उपकार करनेवालेको छन न दे। जो नाचने-गानेवाले, हैसी-मजाक करनेवाले (पाँड आदि), मदमस, उपस, चौर, निन्दा करनेवाले, गूँगे, तेजोहीन, अड्डवीन, बौने, तुष्ट, कुलहीन या संकारश्च्य हो, उन्हें भी दान न दे। जिसने वैदाध्ययन न किया हो उस आहणको दान देना अधित नहीं है। विधित्तीन दान देना या दान लेना दोनों ही ठीक नहीं है। ऐसा करनेसे दान देनवाले और वान लेनेवाले दोनोहीकी हानि होती है। जिस प्रकार चौरकी लकड़ी या पत्थरकी दिलाका आलाय लेकर समुद्र पार करनेवाला व्यक्ति बीकाहीये इस जाता है, उसी प्रकार ऐसे दाला और गृहीता दोनों ही नरकाये कुकते हैं। जिस प्रकार एसे दाला और गृहीता दोनों ही नरकाये कुकते हैं। जिस प्रकार एसे दाला और गृहीता दोनों ही नरकाये कुकते हैं। जिस प्रकार एसे दाला और गृहीता दोनों ही नरकाये कुकते हैं। जिस प्रकार लकड़ी पीरती होनेपर अपि प्रकार वाला और स्वावारका अधाव

होता है वह अच्छा नहीं जान पड़ता। किस प्रकार मनुष्यकी सॉपड़ीमें भरा हुआ कर और कुत्तेकी खालमें भरा हुआ दूध आपके आव्यके दोवसे अपवित्र हो जाते हैं, उसी प्रकार दुछचारीके संसर्गके शासाध्यास दूषित हो जाता है। जो ब्राह्मण चेट्हीन और अशास्त्रत होते हुए भी संतोषी और दूसरेके गुजोर्ने दोष न देखनेवाला है, उसे दया करके ही दान देना व्यक्तिये। उन्हें देना शिष्टोंका आवार है अथवा ऐसा करनेसे पुष्प होता है—यह समझकर उन्हें कुछ नहीं दिया जा सकता, क्योंकि जैसे एकड़ीका हाबी और चामका हरिण ये नामधात्रके ही होते हैं, उसी प्रकार विना पदा हुआ ब्राह्मण भी केवल नामका ही होता है। जिस प्रकार जलहोन कुओं और रासमें किया हुआ हवन व्यर्थ होता है, उसी प्रकार मूर्लको दिया हुआ दान भी निष्फल है। दान लेनेवाला मूर्ख तो दाताका शहु है, वह उसका धन हरण करता है और देवता एवं पितरोके हच्य-काणका नाहा करता है। उसे दान देनेवासा पुण्य लोकोंको प्राप्त नहीं कर सकता। युधिष्ठिर । तुपने जो पूछा वा उसके अनुसार मैंने संक्षेपमें साधान्युष पनुका यह पूरा प्रसंग सुना दिया। यह महत्त्वकारणे प्रसंग सभी कल्याणकामियोंको सुनना चात्रिये।

### व्यासजी और भगवान् श्रीकृष्णकी सलाहसे महाराज युधिष्ठिरका हस्तिनापुरमें आना

राजा युश्विहरने पूका—मुनिवर ! मैं राजाओंके और बारों वर्णीके धर्मोंको विकारसे सुनना बाहता है। कृपया बताइये कि आपत्तिके समय इन्हें किस नीतिसे काय लेना बाहिये। आपने प्राथक्षितीके विषयमें मुझे जो कुछ युनाया है, उससे मुझे बड़ा हुएं हो खा है।

व्यासाओं कोले —युधिष्ठिर ! यदि तुम धर्मका पूरा-पूरा रहस्य सुनना चाहते हो तो कुरुवृद्ध पितायह धीव्यके पास जाओ । वे गङ्गाजीके पुत्र सर्वज्ञ और सब प्रकारके धर्मका मर्ग जाननेवाले हैं; इसलिये धर्मके विषयमें तुम्हारे पनमें जितनी शङ्गाएँ हों, उन सभीका वे समाधान कर देंगे । जिस धर्मशास्त्रको शुक्रावार्थ और देवगुरु वृहस्पतिजी जानते हैं, उसीको कुरुकेष्ठ भीष्मजीने शुक्राचार्य और व्यवनजीसे पूरे विवरणके साथ प्राप्त किया है । उन्होंने ब्रह्मचर्यज्ञतको दीका लेकर वसिष्ठजीसे अङ्गोपाङ्गसहित वेदोका अध्ययन किया है, ब्रह्माजीके ज्येष्ठ पुत्र परमतेनची सनस्कुमारबीसे अध्यातमविद्या पायी है, मार्कच्चेयजीसे पूर्णतवा वर्तवर्य सीला है तथा परशुरामजी और इन्द्रसे अख्यव्या पायी है। मनुष्योमें उत्पन्न होकर भी मृत्युको उन्होंने हकाके अधीन कर दिया है। पवित्रवरित्र हाहाँपैगण उनके सभासद थे। वह कभी ज्ञानयत्र होते थे तो उनमें ऐसी कोई बात नहीं होती थी, जिसे ये न जानते रहे हों। ये धर्म और अर्थका सूक्ष्म तत्त्व जानते हैं, वे ही तुन्हें धर्मका उपदेश करेंगे। अब कुछ ही समयमें वे प्राण छोड़नेवाले हैं। अतः तुम उनके प्राणपरित्यागके पहले ही उनके पास पहुँच जाओ।

पुष्टित केले—भगवन् ! मैंने तो अपने बन्धु-बान्धबोका बढ़ा थीवण और रोमाझकारी संहार किया है। मैं सभी सोकोका अपराधी और पृथ्वीका सत्यानदा करनेवाला हूँ। वही नहीं, वे सदा ही निष्कायटभावसे युद्ध करते रहे हैं, किंतु मैंने छलसे उनका संहार कराया है। ऐसी स्थितिमें मैं किस प्रकार उन्हें अपना मुंह दिखा सकता हूँ?

वैज्ञामायनमाँ कहते हैं—राजा युधिष्ठिरकी यह बात सुननेपर पटुषेष्ठ श्रीकृष्णने चारों वर्षोंके हितकी कामनासे उनसे कहा, 'नृपश्रेष्ठ ! अब आप शोकको ही न पकड़े रहें। धरावान् व्यास जैसा कह रहे हैं, बैसा ही करें। ये अनुस्तित तेजस्वी और आपके गुरुके समान हैं: इनको आज्ञा मानकर आप ब्राह्मणोका, अपने सुह्द हमलोगोका, प्रौपदीका और सम्पूर्ण लोकोंका हित करे।'

श्रीकृष्णके इस प्रकार कहनेपर पहाचना पहाराज पुथिष्ठिर सब लोकोके हितके लिये अपने आसनसे उठे। वे वेद, उपनिषद, मीमांसा और नीति आदि सभी झालोमें पारंगत थे। इस समय अपना कर्तव्य निश्चय करके उन्हें बड़ी झान्ति मिली। उन्होंने महाराज कृतराष्ट्रको आगे किया और श्रीकृष्ण आदि सब बन्यु-बान्यवोके साथ हस्तिनापुरमे आये। नगरमें प्रवेदा करते समय उन्होंने देखताओंका तथा हमारों झाडाणोंका पूजन किया। वे सफेद रंगके सीलह बैलोसे जुते हुए एक नवीन रक्षमें सवार हुए। वह रक्ष अनी वसा और बसड़ेसे मैदा हुआ था तथा बेत



वर्णका था। उस समय महापराक्रमी कुन्तीनन्दन भीयने बैलोकी बागडोर सेपाली, अर्जुनने कान्तियान् खेत छक लिया तथा माहीनन्दन नकुल और सहवेव खंवर और यंत्रा दुलाने लगे। इस प्रकार जब पाँचों भाई सब-धकके साव रखपर सवार हुए तो ऐसे मालूम होते वे मानो पाँचों भूत ही मूर्तियान् होकर इकट्ठे हो गये हैं। महाराज युखिहिस्के पीछे एक खपर मुबुत्सु कला। इन कौरव और पाण्डवोंके बाद हैका और सुधीव नामके घोड़ोंसे जुते हुए एक सुवर्णमय रक्षपर चड़कर सात्यिकके सहित भगवान् श्रीकृष्ण चल रहे थे। धर्मराजके आगे एक पालकीमें उनके ज्येष्ठ पितृच्य महाराज धृतराष्ट्र गान्यारीके साथ जा रहे थे। इन सबके पीछे कुन्ती और ब्रीपरी आदि कुरुकुलकी स्थियों अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार सव्वारियोपर खड़कर चल रही थीं। इनकी देलभालमें खिदुरबी थे, थे इनके पीछे चल रहे थे। उनके पीछे सब प्रकारके साज-बाजसे सुसजित अनेको रथ, हाथी, पुक्तवार और पैदलोको पलटन थीं। इस प्रकार सृत, गायध और वैतालिकोसे लुति सुनते हुए महाराज पुधिष्ठितने नगरमें प्रवेश किया। उनकी यह सवारी संसारमें अनुपम थी।

जिस समय हरितनापुरमें धर्मराजकी सवारी निकली, वहाँके नागरिकाँने सारे नगर और राजमागाँको खूब सजाया बा। सङ्क्रोपर सफेद रंगके फूल बिखरे हुए थे, अनेको ध्वजा-पताकाएँ लगाया गया बी तथा उने अच्छी तरहसे साफ करके पूपसे सुगन्धित किया गया बा। राजमहलको सुगन्धित इच्चोंके खूरेसे, तरह-तरहके पुष्पोंसे और पुष्पोंकी बन्दनवारोंसे छा दिया गया बा। नगरके हारपर जलसे घरे हुए नवीन कल्पा रसे हुए थे तथा जहाँ-जहाँ क्षेत वर्णके फुलांके गुखे लगाये गये थे। सब औरसे सुमनोहर सुति-व्यक्य सुनायी यह रहे थे। इस प्रकार अपने सुहदोंके साथ महाराज पुष्पिहरने जूब सजे-धने हांसानापुरमें प्रवेश किया।

पाण्डवीके पुरप्रवेशके समय सहस्रो पुरवासी उन्हें देवानेके विश्व इकट्ठं हो गये। उस समय अनेको पुरनारियाँ पाँची भाइचीको प्रश्नास कर रही थीं। वे लजायश थीरे-थीरे कहने लगी, 'पाळालकुमारी! तुम धन्य हो, जो तुम्हें इन पुरुषकेष्ठोंकी सेवाका मुजवसर प्राप्त हुआ है। तुम्हारे सची पुण्यकर्ग और जल सफल हैं।' उनके ऐसे प्रश्नंसा वाक्योंसे और आपसके प्रेमालापमें उस समय सारा नगर गूज का था।

इस प्रकार महाराज युधिष्ठिर धीरे-धीरे राजधार्गसे निकलकर महलके द्वारण आये। तब सब दरबारी, नगर-निवासी और देशके लोग उनके सामने आये और प्रणाम करके तरह-तरहकी कानोंको अच्छी लगनेवासी बात है कि आपने धर्म जै बोले, महाराज! बड़े सौधाम्यकी बात है कि आपने धर्म और बलके प्रभावसे पुन: अपना सोधा हुआ राज्य पा लिया है। आप सौ वर्षतक हमारे राजा रहें और धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करें। इस प्रकार राजद्वारणर माङ्गलिक वचनोंसे उनका समीने सत्कार किया तथा ब्राह्मणोंने भी आशीर्वाद दिये। उन सबको यवायोग्य स्वीकार कर महाराज रथसे उत्तरे और फिर राजध्यनमें प्रधारे। महत्त्वे मीतरी भागमें जाकर उन्होंने कुलवेचताओंका दर्शन किया और छा, सन्दन तथा माला आदिसे उनकी पूजा की। इसके बाद वे फिर महलके बाहर आये और वहाँ हाथोंमें माङ्गलिक हवा लिये लड़े हुए ब्राह्मणोंके दर्शन किये। तब महाराजने गुरु धौम्य और राजा धृतराष्ट्रको आगे रक्तकर उनकी पुष्प, मोदक, रहा, सुवर्ण, गौ और बखादिसे विधिवत पूजा की। सेवकलोग ब्राह्मणोंसे यह पूछ-पूछकर कि आपकी क्या इच्छा है, उन्हें अभीष्ट पदार्थ देते थे। इसके बाद पुण्याहवायनका घोष हुआ। उससे सारा आकाद्य गूँव उठा। यह सुहदोंके लिये आनन्ददायक, परम पर्वित्र और कानोको सुख देनेवाला था। इसी समय सब ओर जयकी घोषणा करते हुए पाडू और दुन्हमियोंका मनोरम सब्द होने लगा।

इतनेमें ब्राह्मणके वेषमें क्रिये हुए राक्षस वार्वाकने कहा. 'युधिष्ठिर ! इस समय मैं इन सब ब्राह्मणोंकी ओरसे बोल रहा हूँ। तुन्हें धिकार है। तुम बड़े दुष्ट राजा हो ! तुमने अपने बन्धु-बान्धवोंकी इत्या की है। अपने गुरुजनोंको मरबाकर वो अब तुन्हारा पर जाना ही अच्छा है। इस प्रकारका जीवन किस कामका ?' उसकी यह बात सुनकर राजा युधिष्ठिर बड़े ही लजित और ज्याकुत हुए। प्रतिवादके रूपमें उनके मुखसे एक भी शब्द न निकला। उन्होंने कहा, 'विप्रगण! मैं अत्यन्त विनीत होकर आपसे प्रार्थना कर रहा हूँ। आप मुझपर प्रसन्न होइये इस समय मेरे ऊपर बड़ी आपति है, ऐसे समय आपका मुझे विकारना उचित नहीं है।'

युधिष्ठिरको यह बात सुनकर सब ब्राह्मण बोल उठे,
यहाराज! यह ह्यारी बात नहीं कह रहा है। हम तो
आशीर्वाद देते हैं कि आपकी राजलस्पी सदा बनी रहे।' फिर
उन महाल्याओंने ज्ञानदृष्टिसे उसे पहचान लिया और राजा
युधिष्टिरसे कहा, 'यह दुर्योधनका मित्र वार्वाक नामका
राक्स है। इस समय संन्यासीका वेष बनाकर उसका हित
करना बाहता है। बर्माल्यन् ! हम तुमसे ऐसी कोई बात नहीं
ककते। तुन्हार और तुन्हारे घाइयोका कल्याण हो।' राजन् !
उसके बाद उन सब ब्राह्मणोंने क्रोधमें भरकर हुंकार करते हुए
उस राक्षसको मार डाला। उनके तेजसे वह भस्म होकर गिर
गया। राजाने उन सबकी पूजा की। में उनका अधिनन्दन
करते हुए वहाँसे विद्या हुए। इससे महाराज युधिहिर और
इनके सम्बन्धियोको भी बढ़ी प्रसन्नता हुई।

### महाराज युधिष्ठिरका अभिषेक, उनकी राज्यव्यवस्था तथा उनके द्वारा सम्बन्धियोंके श्राद

वैशाणायनवी कहते हैं—राजन् ! अब महाराज युधिहिर रोष और संतापसे मृत्त होकर पूर्वकी ओर मृत्त करके सुवर्णके सुन्दर सिंहासनपर विराजमान हुए। उन्होंको ओर मृत्त करके एक नमवामते हुए सोनेके सिंहासनपर सात्यकि और बीकृष्ण बैठे तथा महाराजके होनों ओर हो मिनमय पीठोंपर मीमसेन और अर्जुन सुशोधित हुए। एक ओर सुवर्णजटित हाथौदीतके आसनपर नकुत और सबदेकके सिंहत माता कुनी बैठीं। इसी प्रकार करेरवोंके पुरोहित सुधर्मा, विदुर, धौम्य और कुरुराज धृतराष्ट्र धौ अलग-अलग सुन्दर सिंहासनपर विराजमान हुए। जहाँ महाराज धृतराष्ट्र से उधर ही युकुस्, सकुष और गान्यारीने भी आसन लगाया।

महाराज युधिन्तिते सिहासनपर बैठकर खेत पुण, अक्षत, भूमि, सुवर्ण, रजत और मणियोको स्पर्श किया। सिहासनके पास मृतिका, सुवर्ण, तरह-तरहके रज, सर्वीषधसे पुक्त अभिषेकके पात्र, जलसे भरे हुए ताँबे, चाँदी और मिट्टीके बरतन, पुण, लाजा, धान, गोरस, शमी, पीयल और पत्पावकी समिकाएँ, मधु, पृत, गृहरका खुवा और शङ्क-यह सब सामग्री एकमित की गयो। फिर ब्रीकृष्णकी आसासे पुरेशित बीम्पने पूर्व और उत्तरके ब्रोजमें नीचे स्वान्पर शाखोक विधिसे वेदी बनायी। इसके बाद सर्वतोभद्र आसनपर महाराज युधिष्ठिर और द्वीपदीको बैठाकर उनसे वेदके मन्त्रोद्वारा विधिपूर्वक हवन कराया। अब भगवान् ब्रोकृष्ण सब्दे हुए और उन्होंने पाञ्चनन्य शङ्कुमें जरू भरकर वर्षरावका अधिषेक किया। फिर उन्होंके कहनेसे राजर्षि पृतराष्ट्र तथा सब दरबारियोंने भी पाञ्चनन्यके द्वारा ही उनको अधिषिक किया।

अधिकेक होते ही नकारों और नफीरियोंका इस्द्र होने लगा। पहाराजने वर्णानुसार प्रवाकी सब भेटे खीकार की और उसे बहुत-से पुरस्कार देंकर सम्पानित किया। इसके बाद उन्होंने ब्राह्मणोंसे खिलायन कराकर उन्हें हजारों मुहरें दक्षिणामें दी। ब्राह्मणोंने प्रसन्न होकर उन्हें 'मङ्गल हो, जय हो' ऐसा कहकर आशीर्वाद दिया। फिर उन्होंने महाराजकी प्रशंसा करते हुए कहा, 'राजन्! बड़े भाग्यकी बात है आपको विजय प्राप्त हुई। आप अपने पराक्रमसे धर्मकी रहा करनेमें समर्थ हुए। यह प्रजाका सोधान्य ही वा कि आप, धीमसेन, अर्जुन और नकुरू-सहदेव अबतक सकुशल रहे। अब आप शीध ही भाषी कार्यक्रमको अपने हावमें ले। इसके बाद समागत सजनोंने बर्पराज युधिष्ठिरका सरकार किया और उन्होंने अपने सन्बन्धियोंके सङ्योगसे उस विद्याल साम्राज्यका भार अपने हाबोमें से लिया।

प्रजाके अभिनन्दनका उत्तर देते हुए महाराज युधिष्ठिएने कहा, 'यहाराज धृतराष्ट्र मेरे पिता हैं। इमारे किये से इष्टरेजके समान हैं। जो त्येग मेरा प्रिय करना जाहें, उन्हें इनकी आज़ामें रहना बाहिये और इन्हें जो कुछ अखा लगे, वही करना चाहिये। मेरा भी प्रधान कर्तव्य सर्वदा सावधानीसे इनकी सेवा करना ही है। यदि आयरोग मेरे उसर कोई कृपा करना चाहते हैं तो में यही भिक्षा माँगता है कि इनके प्रति पहलेहीके समान सम्मानका भाष रही । मेरे, आपके और सारी पृथ्लीके स्वामी ये ही हैं। यह सारा राष्ट्र और पाण्डकलोग इन्होंके हैं। आप सब लोग मेरी पह प्रार्थना हृदपसे स्वीकान करें।

इसके बाद कुरुराज युधिहिरने सभी पुरवासी और देश-वासियोंको विदा किया तथा भीमसेनको युक्तक बनाया। पश्चमति विदुरतीको राजकाज-सम्बन्धी सलाह देनेका, निह्नय करनेका तथा संघि, विवह, प्रस्थान, स्थिति, अञ्चय और द्वैधीभाष—इन छः बातोंको निर्णय करनेका अधिकार सीपा। क्या काम करना है और क्या नहीं करना—इसका विनार तथा आय-व्ययका निश्चय करनेके कार्यपर ज्होंने सर्वपुण-सम्पन्न वयोवृद्ध सञ्चयको निषुक्त किया । सेनाकी गणना करना, उसे भोजन और वेतन देना तथा उसके कामकी देख-भास करना उन्होंने नकुलके जिप्पे किया। प्राप्तके देशपर चढ़ाई करने तथा पुष्टीको दमन करनेके कामपर अर्जुनकी नियुक्ति की। ब्राह्मण और देवलाओंके कामपर तथा पुरोतितीके दूसरे कामोपर महर्षि धीम्य नियुक्त हुए। सहदेवको अपने साथ रहा। उनको सब समय छनाकी वे सक्के ऊपर कृपा रसते थे।

रक्षाका काम सीपा गया। राजाने जिन-जिन सोगोंको विस-विस कामके योग्य समझा, उन-उनको उसी-उसी कार्यपर नियुक्त किया। उन्होंने विदुर, सक्रय और युयुत्सुसे कहा-'आप सब लोग सदा सावधान रहकर प्रतिदिन मेरे इन वृद्ध पिता राजा मृतराष्ट्रको सेवा करें । इनका जो भी काम हो, उसे ठीक-ठीक पूरा करना चाहिये। इस नगर और प्रान्तमें रहनेवाले खोगोंके भी जो कुछ कार्य हो, उन्हें इन्हीं महाराजकी आज्ञा लेकर पूर्ण करना चाहिये।'

वंज्ञन्त्रयनवां कडते हैं—तदनत्तर राजा युधिष्ठिरने युद्धमें मरे हुए अपने कुटुम्बयोके आहग-अलग आद्ध करवाये। **बृतराष्ट्रने अपने पुत्रोंके ब्राज्यमें अब, धन, गोएँ तथा बहुमूल्य** क्क दान किये। स्वयं राजा युधिष्ठिरने होपर्याको साथ लेकर होण, कर्ण, बृष्टसुन्न, अभियन्यु, घटात्कख, विराट आदि भित्र राजाओं तवा हुप्द एवं ब्रोपदीकुमारोंका साद्ध किया। प्रत्येकके जोरयसे उन्होंने हजारों ब्राह्मणीको अलग-अलग धन, रज, गौ एवं क्ख देकर संतुष्ट किया। इनके सिवा जिन राजाओंके कोई पुत्र आदि सम्बन्धी जीवित नहीं थे, उनका भी श्राद्ध समात्र किया। अपने हितेषी सम्बन्धियोके उदेश्यसे उन्होंने अनेको धर्मशालाएँ, प्याकपर तथा पोलरे बनवाये। इस प्रकार स्त्वके और्ध्वदेहिक संस्कार करके वे उनके ऋगोंसे मुक्त हुए और धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करते हुए कृतार्वताका अनुधव करने लगे। धृतराष्ट्र, गान्धारी, बिदुर तबा अन्य आदरणीय कौरबोंकी वे पहलेकी ही भाँति सेवा करते और श्रेष्ठ भृत्योका भी सम्मान किया करते थे। जिनके पति और पुत्र रणसूमिये मारे गये हे, कुरुवंशकी उन सम्पूर्ण खियोंको वे बड़े सम्पानके साथ रखते और दयालु लक्षाव होनेके कारण उनके भरण-पोषणका सदा लयाल रखते थे। दीन-यु:लियों, अंधों तथा अनावीके रहनेके लिये घर बनवाते और उन्हें भोजन एवं वस्त्रकी भी सहायता देते थे । सकके साथ कोमलताका बर्ताव करते हुए

# युधिष्ठिरद्वारा श्रीकृष्णकी स्तुति, भाइयों और कुटुम्बियोंका सत्कार तथा नाना प्रकारके दान

कमललोचन ! मैं आपको बारंबार प्रणाम करता हूँ। पवित्र | और विजयी होनेसे 'जिच्चु' कहलाते हैं। हरे ! आप ही

वैशापायनवी कहते हैं—युधिष्ठिरका राज्याभिषेक हो अन्तःकरणवाले ब्राह्मण आपकी अनेकों नामोंद्वारा स्तुति जानेपर वे भगवान् श्रीकृष्णसे हाथ जोड़कर बोले— किया काते हैं। यह सम्पूर्ण विश्व आपकी लीला है, आपहीसे 'भगवन् ! आपकी ही कृपा, नीति, बल, बुद्धि और पराक्रमसे | इसकी उपति हुई है और आप ही इसके आत्मा हैं; आपको मुझे अपने बाप-दादोंका यह राज्य प्राप्त हुआ है। सादर नमस्कार है। आप सर्वत्र ब्यापक होनेके कारण विष्णु सविदानन्दस्तरूप श्रीकृष्ण, विकुण्ठयामके अधिपति वैकुण्ठ | और क्षर-अक्षर पुरुषसे उत्तम पुरुषोत्तम हैं। आप पुराणपुरुष परपात्माने ही सात बार आंदितिके गर्पसे अवतार तिया है।" आप ही पृश्चिगर्थके नामसे प्रसिद्ध हैं। विद्वान् लोग तीनों युगोमें प्रकट होनेके कारण आपको त्रियुग कहते हैं। आपकी कीर्ति बड़ी पवित्र है, आप इन्द्रियोंके प्रेरक और व्यक्तकप है। आप इंस (शुद्ध आत्म) कहलाते हैं। तीन नेबोबाले भगवान् शंकर और आप एक ही है। आप ही विभु तवा दामोदर है। वाराह, अप्रि, बृहद्भानु (सूर्य), वृत्रभ (सर्प), गरुडध्वज, अनीकसाह (शतुसेनाका वेग सह सकनेवाले), पुरुष (अन्तर्यांमी), दिव्यविष्ठ, यज्ञमूर्ति और उसक्रम (वामन) आदि आपहीके नाम है। आप सबसे बेह्र और उपसेनापति है। सत्यश्वकाय, अल्ह्याता तथा स्वामी कार्तिकेय भी आप ही हैं। आप खर्च रणसे कभी भी विवक्तित न होकर प्राप्तुओंको पीछे हटानेबाले हैं। वैदिक संस्कारोंसे पुक्त ड्रिज और संस्कारशून्य द्विजेतर मनुष्य भी आपहीके समाप है। आप ही कामनाओंकी वर्षा कानेवाले वृष (धर्म) है। कृष्णधर्म (यहस्तकम), युवदर्भ (इन्ह्रका दर्भ दलन करनेवाले) और वृषाकिय (हरि-हर) मी आप ही हैं। जाप ही सिन्धु (समुद्र), निर्मुण परमात्मा तथा सूर्य, चन्द्र एवं अग्रिक्य विविध तेज हैं; क्रयर, नीचे और मध्य-ये तीन दिशाएँ भी आप ही हैं। आपने अपने वेकुण्डवामाने आकर इस पृथ्वीपर अवतार धारण किया है। आप सम्राट, विराट, सराद और देवराज इन्द्र हैं। यह संसार आपहीसे प्रकट हुआ है। आप सर्वत्र व्यापक, नित्य रातारूप और निराकार परमालमा हैं। आप ही कुळा (सबको अपनी ओर खींचनेवाले) और कृत्यावत्यां (अप्रि) 🖁 । आपहीको लोग अभीष्ट साधक, अधिनीकुमारोके पिता, कपिल मुनि, बामन, यज्ञ, धूब, गरुड तथा मज़सेन कहते 🖁 । आप मोरपंशधारी और प्राणियोंको मापासे बाँधनेवाले हैं। आप ही सम्पूर्ण आकाशको व्याप्त करनेवाले महेश्वर और युनर्वसु नक्षत्र हैं। सुबञ्ज (अत्यन्त पिङ्गलवर्ण), रुक्नवज्ञ, सुबेज, दुनुधि, गर्मासनेमि (कालवक्त), औपच, पुष्कर, पुष्पवारी ऋषु, विभु अत्यन्त सूक्ष्य और सवाचारी—इन नामोसे आपका ही कीर्तन किया जाता है। आप ही जलनिधि समुद्र, ब्रह्मा, पवित्र धाप तथा धापके ज्ञाता है। केत्राव ! विद्वान् पुरुष आपको ही हिरण्यगर्थ तथा स्वधा, स्वाहा आदि नामोसे

पुकारते हैं ! कृष्ण ! आप ही इस जगत्के आदि कारण हैं। आप ही इसकी सृष्टि करते हैं और आपहीमें इसका प्रलय होता है। विश्वचोने ! यह सन्पूर्ण विश्व आपके ही अधीन है। शहू, चक्र और गदा धारण करनेवाले परमात्मन् ! आपको मेरा बारबार प्रणाम है !'

इस प्रकार धर्मराजने जब सभामें भगवान् श्रीकृष्णकी स्तृति को तो उन्होंने भी अञ्चन प्रसन्न होकर राजा युभिष्ठिरका अधिनन्दन किया। तदननार राजाने दरवारमें आये हुए प्रजाबनोंको किदा कर दिया। वे सब लोग उनकी आज्ञासे अपने-अपने धर खले गये। इसके बाद पुधिष्ठिरने भीमसेन, अर्जुन, नकुल तथा सहदंवको सानवना हेते हुए कहा— 'प्रिय बन्धुओं! यत महासमरमें शहुओंने नाना प्रकारके अस-शखोंका प्रहार करके तुन्हारे शरीरको बहुत घायल कर दिया है। इससे तुम बहुत कक गये हो और विशेष कष्ट उठा चुके हो; अतः अब जाकर प्रसन्नताके साथ अस्ताम करो। विशामके अनन्तर जब तुन्हारा किल साख हो जायना, तो किर कर मैं तुम लोगोंसे मिलुंगा।'

तापक्षात् राजा वृतराष्ट्रकी आज्ञासे युचिष्ठिरने दुर्योधन-का यहार भीमसेनको अर्पण किया। उसमें बहुत-सी अङ्गातिकाएँ शोधा दे रही थीं, यहाँ खोका भण्डार भरा था और बहुत-सी दास-दासियाँ सेवाके तिथे प्रसात थीं । प्रहाबाहु भीम क्स महलमें चले गये । दुर्वोधनका राजमहरू जैसा सजा हुओ था, बैसा ही दु:शासनका भी था। उसमें भी प्रासादमालाएँ रतेथा पा रही थीं । यह भक्तन सोनेकी बंदनवारोसे सजाया गया बा, धन-धान्य और दास-दासियोसे घरपूर बा। राजाकी अद्यासे व्या महाबाहु अर्जुनको मिरा । दुर्मर्पणका महल तो दुःशासनके भी सुन्दर का । यह स्तेने और मणियोंसे सजा होनेके कारण कुबेरके राजभवनको भी मात करता था । उसे धर्मपुत्र युधिहरने नकुलको विधा । दुर्मुलका सर्गमध्दित महरू भी कम सुन्दर नहीं बा, वह सहदेवको दिया गया । युयुत्सू, विदुर, सञ्जय, सुबर्या और बीम्य-ये लोग अपने-अपने पहलेके ही खानोमें जाकर विराजमान हुए । भगवान् श्रीकृष्ण सात्पकिको साथ लेकर अर्जुनके महलमें चले गये। इस प्रकार सथ राजाओंने अपने-अपने स्थानपर खान-पार करके बड़ी प्रसन्नताके साथ रात व्यतीत की और फिर संबेरे उठकर सब राजा युधिद्विरकी संवामें उपस्थित हो गये।

जनमेजधने पूज-विप्रवर ! राजा युधिष्ठिरने राज्य

अदित्य और वामनके रूपने दो बार साखात् अदितिके गर्थसे और पृत्रिगर्थ, परशुग्रम, श्रीवम, बलग्रम और श्रीकृष्णके रूपमें पाँच बार उनके जन्मान्तर्गत पृत्रि आदि अन्य रूपोंके गर्थसे यहाँ भगवान्के प्रकटणकी बात कही गर्था है।

पानेके पश्चात् और जो-जो कार्य किये हो, उन्हें कताइये । साथ ही त्रिभुवनगुरु भगवान् श्रीकृष्णके चरित्रोका भी वर्णन कीजिये ।

वैशानायनवीने कहा—राजन् ! कुन्तीस्टर युधिहिएने राज्य प्राप्त करनेके बाद सकसे पहले बारों वर्णोंको योन्यताके अनुसार अपने-अपने कर्तव्यपर स्थिर किया। किर इजारो स्नातक ब्राह्मणोमेसे प्रत्येकको उन्होंने एक-एक इजार स्नर्णमुद्राएँ दान की। इसके सिवा, जिनकी जीविकाका धार उन्होंके उत्पर था उन भृत्यों, स्नरणागतो तथा अविकियोको इच्छानुसार यस्तुएँ देकर संतुष्ट किया। गरीको और सवास करनेवालोकी भी कामनाएँ पूर्ण की । अपने पुरोहित धौम्य पुनिको उन्होंने हजारों गीएँ, धन, सुवर्ण, वादी तथा नाना प्रकारके वस्त्र द्वन किये। कृपाकार्यका गुरुको माँति पूजन किया और विदुरजीका पूज्यकी भाँति सम्मान किया। फिर अपने आफिलोको लाने-पोनेकी वस्तुएँ, नाना प्रकारके वस्त्र, सच्चा तथा आसन देकर प्रसन्न किया। इसी प्रकार उन्होंने एका धृतराष्ट्र और उनके पुत्र सुयुत्सुका भी विद्येष सनकार किया। धृतराष्ट्र, गान्यारी तथा विदुरजीको सेवामें अपना सारा एज्य ही निवेदन करके पुविष्ठिर वहे निश्चित्त और सुन्तों हो गये।

# युधिष्ठिरका भगवान् श्रीकृष्णकी आज्ञासे उनके साथ भीष्मजीके पास जानेका विचार

वैशान्यकार्थं कहते हैं—इस प्रकार सम्पूर्ण तमनकी
प्रजाको संतुष्ट करके वे धगवान् श्रीकृष्णके पास गये और
हाथ ओड़कर रखे हो गये। उन्होंने देशा घगवान् प्रश्ने तथा
सुवर्णसे धृषित एक वढ़े पर्लगपर बैठे हुए हैं, उनकी
स्थामसुन्दर छवि नीलमेचके समान सुनोधित हो रही है,
प्रारिसे तेश वरस रहा है और उनके अङ्ग-अङ्गमें दिव्य
आधृषण होंधा पा रहे हैं। उनका पीताकरचारी एवाम
विप्रह न्वर्णनटिस नीलमके समान जान पड़ता है।
वशःस्थलपर कौस्नुध्यांच चमक रही है। इस बनोइर
झाँकीकी सीनों लोकोंचे कहीं भी उपमा नहीं है। इस बनोइर
झाँकीकी सीनों लोकोंचे कहीं भी उपमा नहीं है। इसंस्केत
पक्षात् भगवान्के निकट पहुँचकर राजा युधिहर युसकराते
हुए वोले—'भगवान् । आपहीकी कृपासे हमने राज्य पाया है,
आपहीकी व्यासे हम किन्नपी हुए और धर्मसे भ्रष्ट नहीं
होने पाये।'

इस प्रकार राजाने कई बातें कहीं, पर भगवान्ते उनका कुछ भी उत्तर नहीं दिया। उस समस वे ध्यानसप्त हो रहे हो। उनको इस स्थितिये देखकर पुधिष्ठिरने कहा— भगवन् । यह क्या, आप किसीका ध्यान कर से हैं ? यह तो बड़े आधर्यकी बात है ! माध्य ! आपके रोगटे खड़े हो गये है, इसीर जरा भी हिलता नहीं, बुद्धि तथा मन भी स्थिए हैं। आपका यह विधह काठ, दीवार और पत्तरको उन्ह निक्षेष्ट हो रहा है, हिल-इल नहीं रहा है। जहां हवा नहीं है, उस स्थानमें जैसे दीपकी स्थै करिती नहीं, एकतार जलती रहती है, उसी तरह आप भी स्थिर हैं, मानो माधाणकी मूर्ति हो। यदि मैं सुननेका अधिकारी होठे और यह मुझसे विधानकी बात न हो, तो आप मेरे संदेहको दूर करियों। मैं आपकी इस्त्यमें आकर वर्शवार याचना करता है। पुरुषोत्तम । आप ही इस



नगर्को बनाने और बिगाइनेवाले हैं, आप ही सर और असर पुरुष हैं, आपका न आदि है न अन्त । आप सबके आदि कारण हैं। मैं आपका शरणागत भक्त हूँ और माबा टेककर आपके बरणोमें प्रणाम करता है; आप मुझे इस ब्यानका सुस्य बता टीनियो।'

युधिहिसको प्रार्थना सुनकर मन, बुद्धि तया इन्द्रियोको अपने-अपने स्वानपर स्वापित करके घगवान् श्रीकृष्ण सुसकराते हुए बोले—'भैवा! बाणशस्वापर पढ़े हुए भीष्मजी इस समय मेरा ध्यान कर रहे हैं, इसीलिये मेरा भी मन उनमें लग गया है। जिन्होंने रोईस दिनतक परशुरामजीके साथ युद्ध किया तो भी उनसे परान्त न हो सके, वे ही भीवानी सम्पूर्ण इन्द्रियोंकी वृत्तियोंको एकाप्र कर बुद्धिके द्वारा मनको भी अपने अधीन करके मेरी शरणमें आ गर्व में । इसीलिये मेरा भी पन उनमें लग गया । भगवती गङ्गाने जिन्हें विधिवत् अपने गर्भमे सारण किया, जिन्होने महर्षि वसिष्ठनीसे दिक्षा पापी, जो सम्पूर्ण दिव्याको तथा अङ्गोसहित चारों वेदोंके ज्ञाता हैं, सम्पूर्ण विद्याओंके आबार हैं, भूत, भविष्य और वर्तमान जिनकी दृष्टिके सामने हैं, उन धर्मात्याओंचे श्रेष्ठ भीष्मजीके पास इस समय में मन-ही-मन पहुँच गवा था। नरश्रेष्ठ भीष्मजीके स्वर्गवासी हो जानेपर यह पृथ्वी अमावस्थाकी रातके समान क्रीहीन हो जायनी। इसरिव्ये आप गङ्गानन्दन भीष्मजीके पास वलकर उनके बरणोंचे प्रणाम क्रीकिये और आपके मनमें जितने संदेह हो, उन सक्को उनसे पृथिये । धर्म, अर्थ, काम और मोझ--इन करो पुरुवाचेकि व्यस्पको होता, उद्गाता, प्रद्या और अध्वर्युसे सम्बन्ध रखनेवाले पारादि कर्मोको तवा वारो आक्रमों और राजाओंके समस्र बर्मीको आप उनसे पृष्टिये । कौरकवंद्यका भार मैचालनेवाले भीत्मकयी सूर्य जिस समय अस्त हो जायेंगे, अस समय सब प्रकारके ज्ञानीका प्रकाश नष्ट् हो नायगा; इमीलिये में आपको वहाँ चलनेके लिये कहता है।'

घगवान् श्रीकृष्णकी ववार्थ वर्ते सुनकर युधिप्तिरका

मला घर आवा, वे नेत्रोसे आँसू बहाते हुए कहने लगे— 'माधव ! आप घोष्मजीका जैसा प्रभाव बतला रहे हैं, वह सब ठीक है; उसमें संदेहके लिये गुंजाइस नहीं है। मुझे भी उनका प्रभाव मालूम है। उनके महान् सौभाम्य और प्रभावके विकास मैंने कई महान्या ब्राह्मणोकी बातें सुनी हैं। आप तो सम्पूर्ण जगत्के विधाता ही हैं; आप वो कुछ कह रहे हैं, उसमें अन्यवा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। भगतन् ! यदि आप मुझपर अनुमह करना बाहते हों तो आपको हो आगे करके हमलोग भीवाजीके पास चलनेका विचार करते हैं। सूर्यके उत्तरायण होते ही वे देवलोकमें चले जायेंगे, इस्तिन्ये अब उन्हें भी आपका दर्शन मिलना ही वाहिये।'

धर्मराजकी बात सुनकर मनुसूदनने पास ही मैठे हुए सात्यिकों कहा—'तुन रक्ष तैयार कराओ ।' आज्ञा पाकर सात्यिक तिथिरमें बाहर निकार और दारकार खेले— धर्मजान् जोकृष्णका रच जोतकर तथार किया। भर्मधान्के कवनानुस्तर दारकाने रच जोतकर तथार किया। भर्मधान्के उस रबमें सब ओर सोना कड़ा हुआ बा, उसका भीतरी भाग नाना प्रकारकी अद्भुत पणिपोसे सन्ताया गया था। सूर्यकी किरणोके पहनेसे उसकी आचा अत्यन्त जीप्र हो रही थी। उसमें डीका और सुपीय आदि घोड़े जुते हुए थे। इस प्रकार रच तैयार करके दारक भराधान्के पास गया और हाथ खेड़कर उसने उनको इस बातकी इतित्या की।

### भीष्मद्वारा भगवान्की स्तुति

राजा जनमेक्यने पूका—मुनिवर ! काणशास्त्रापर पढ़े हुए पितामह भीष्मजीने किस प्रकार अपने शरीरका परित्वाग किया ? उस समय उन्होंने किस योगकी धारणा की ?

वैशामाधनजीने कहा—गजन् ! तुम पवित्र भावसे एकाप्रधित एवं सावधान होकर महात्मा भीष्मंके देव-त्यागका युवान्त सुनो । जब दक्षिणायन सम्पान हुआ और सूर्य उत्तर-मार्गपर आ गये, उस समय भीष्मजीने ध्यानमञ्ज होकर मनको परपात्मामें लगाया । उनके आस-पास अनेको उत्तम ब्राह्मण किराजमान थे । वेदोंके ज्ञाता ब्यास, देवर्षि नास्त, देवर्षि नास्त, देवर्षि, वात्स्य, अरमक, सुमन्तु, वैभिनि, पैल, ज्ञाष्टित्य, देवल, मैत्रैय, वसिष्ठ, कौशिक (विद्यापित्र), हर्गत, लोमश, दतात्रेय, बृहस्यति, शुक्र, व्यवन, सनत्कुमार, कपिल, वाल्मीकि, तुम्बुर, कुरु, मौद्गल्य, परज्ञुराम, तुणविन्दु, पिग्नद, वायु, संवर्त, पुलह, कब, कर्ल्य, तुणविन्दु, पिग्नद, वायु, संवर्त, पुलह, कब, कर्ल्य,

पुरुस्य, कतु, दक्ष, पराक्षर, मरीबि, अङ्गिरा, काइय, गीतम, गालब, धीम्य, विधायद, माय्यक्य, धीम, कृष्णानु- भौतिक, क्रुक, याकंग्डेय, धास्करि और पुरण—ये तथा और भी क्रुल-से सीधान्यशाली पुनि जो ब्रद्धा, सम-दम आदि गुणीसे सम्पन्न थे, भीष्यकंको धेरे हुए थे। इन ऋषियोंके बीचये भीकाओं आहोरे चिरे हुए बन्दमाके समान शोधा पा रहे थे। शरशान्यापर पड़े-ही-पड़े के हाथ ओड़कर पवित्र धायसे श्रीकृष्णका ध्वान काने लगे। ध्यान करते-करते अस्पन्त हर्वमें भर गये। उनके कण्डका स्वर स्पष्ट सुनायों देने लगा। वे संसारके लगमी योगेश्वर धगवान् वासुदेककी सृति करने लगे।

पौष्पवी बोले—में ब्रीकृष्णके आराधनकी इच्छासे जिस वाणीका प्रचोग करना खहता हूँ, वह विस्तृत हो या संक्षिप्त, उसे सुनकर वे पुरुषोत्तम मुझपर प्रसन्न हों। जो स्वतः

शुद्ध हैं, जिनकी प्राप्तिका मार्ग भी सर्वधा शुद्ध है, जो सकसे | विलक्षण इंसत्वरूप हैं और प्रवाओंका पालन करनेवाले परमेष्टी हैं, उन परमात्माकी में शरण लेता हैं । राष्ट्रर्ण जनत्को धारण करनेवाले ब्रीहरि परब्रह्म परधाव्या है, उनका न आदि है न अन्त । उन्हें न देवता जान पाते हैं न ऋषि । एकमात्र वे नारायण ही सबको जानते हैं। नारायणसे ही ऋषि प्रकट हुए हैं, सिद्धों और बड़े-बड़े नागोंका भी उन्हींसे प्रादुर्भाव हुआ है। देवता और देवर्षि भी उनके विषयमें इतना ही जानते हैं कि वे अविनाशी परमात्मा हैं। किंतु के भगवान् नारायण कीन हैं, कहाँसे आये हैं—इन बातोंका यशार्थ ज्ञान देख, राजव, गन्धर्व, यस, राक्षम और सर्पोमेंसे किसीको नहीं है। उन्होंने समूर्ज प्राणी स्थित होते हैं और उन्होंने उनका लय होता है। जैसे होरेसे मनके पिरोचे होते हैं, उसी प्रकार उन भूतेहर परमात्मामें सम्पूर्ण त्रिगुणात्पक धूत पिरोचे हुए हैं। घगवान् कभी नष्ट न होनेवाले एक तने हुए लब्बे सुतके समान 🛊 उनमें या कार्य-कारणरूप जगत् उसी प्रकार गुँचा हुआ है. जैसे सुतमे माला । सम्पूर्ण विश्व उन्होंके आधारपर दिका हुआ है, यह उन्होंकी रचना है। उन अविस्कि हजारों मसक, हजारों पर तथा हजारों नेत्र हैं; हजारों धुकाओं, हजारों मुक्टों नवा हजारो मुस्तिसे वे देवीप्यमान रहते हैं। वे ही इस जगत्के परम आधार हैं. उन्होंको नारायण कहते हैं। वे सुख्यसे भी सुद्ध्य और स्कूलसे भी स्कूल हैं, भारी-से-भारी और उत्तय-से भी उत्तय है। बाक और अनुवाकोंचे (मना और ब्राह्मणोंचे) तथा कर्य और ब्रह्मका प्रतिपादन करनेवाले वाक्योंचे जिस सत्यका प्रतिपादन किया गया है, वह सत्कर्या चगवान् बासुदेव ही है: वे ही 'साम' संज्ञक अखाओंके परमार्थ तत्व है। विजुद अन्तःकरणमें उनका नित्य निवास (साक्षातकार) होता है, बे अपने भत्तोका सदा पालन करते रहते हैं। ब्रीकृष्ण, बलभड, प्रसुप्र एवं अनिरुद्ध—इन चार सक्त्योमें वे ही प्रकट होते हैं और भक्तजन उक्त चार विषय नामोसे उन्हीकी पूजा किया करते हैं। भगवान् वासुदेवकी ही प्रसन्नताके लिये नित्य तप (नैत्यिक कर्म) का अनुहान किया जाता है, वे ही सबके भीतर विराजमान है। वे सकके आत्मा, सकको जाननेवाले, सर्वेग्वरूप एवं सबको उत्पन्न करनेवाले हैं। जैसे अरणी आँप्र प्रकट करती है, उसी प्रकार देवकी देवीने इस धूमण्डलपर रहनेवाले ब्राह्मणों, बेदों और यहाँको रक्षाके लिये जिन्हें वसुदेवके सकाशसे प्रकट किया था, सम्पूर्ण कामनाओका त्याग कर अनन्यभावसे स्थित खनेवाला साथक मोक्षके उद्देश्यसे अपने विशुद्ध अन्तःकरणमे जिन शुद्ध-बुद्ध आत्पारूप गोविन्दका ज्ञानदृष्टिसे साम्रात्कार करता है,

विनका पराक्रम इन्द्र और वायुसे बहुत बढ़कर है, जिनके तेजके सामने सूर्यकी कोई इस्ती नहीं है और जिनके स्वस्थातक पनुष्यके मन, बुद्धि तथा इन्द्रियोंकी पहुँच नहीं हो पाठी, उन प्रवापालक परमेशस्की मैं शरण लेता है।

पुरानोंमें जिनका 'पुरुव' नामसे वर्णन किया गया है, जो युगोके आरम्पये 'ब्रह्म' और युगानके समय 'संकर्षण' कहे गये हैं, इन उपासनीय परमेशकों में उपासना करता है। जो एक होकर भी अनेक स्थामे प्रकट हुए हैं, सपस कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं, यज्ञादि कर्मोंमें लगे हुए अनन्य भक्त जिन परमात्माका यजन करते हैं, जिन्हें संसारका कोषागार करते हैं, जिनमें ही सम्पूर्ण प्रजाएँ स्थित है, पानीके क्यर तैरनेवाले कार-पश्चियोकी तरह जिनके ही ऊपर इस सम्पूर्ण जगत्की बेष्टाएँ हो रही हैं, जो परमार्थ सत्यसक्त्य और एकाक्त बढ़ा (प्रणय) हैं, सत् और असत्से विश्वकृत हैं, विनका आदि, मध्य और अना नहीं है, जिन्हें न देवता टीक-टीक जानते हैं न ऋषि, अपने मन और इन्द्रियोंको वजीपूत करके सम्पूर्ण देवता, असुर, गन्धर्ष, सिद्ध, प्राप्ति तका नागाण जिनकी सदा पूजा किया करते हैं, जो संसारकार्यो दुःसमे सुदानेके लिये सबसे बड़ी ओवधि है, को जन्म-मरणसे परे स्वयम् एवं समातन देवता है तथा जो इन नेवो और मुखिको पहुँचके बाहर है, उन घगवान नारायकाओं में हारण रेजा हूं। जो इस विश्वके विधाता और बराबा बाज्के स्वामी है, जिन्हें संसारका साक्षी तथा अविनाको परमपद कहते हैं, उन परमात्माको में सरण प्रहण करता 📳

वो सुवर्णके समान कान्तिवाले और दैत्योंके संहारक है, एक होनेपर भी जिन्हें अदिति देवीने अपने गर्भसे वारह आदिवाक सवामें प्रकट किया, उन सूर्यस्क्रमय परमेश्वरको नमस्कर है। वो अपनी अमृतमयी कलाओंसे शृहपक्षये देवताओंको और कृष्णपक्षमें पितरोंको तृस करते हैं तथा जो सम्पूर्ण दिवाक राजा है, उन चन्द्रमाक रूपमें प्रकट हुए परमात्माको प्रणाम है। वो अज्ञानमय महान् अध्यक्षरसे परे और ज्ञानात्मेकसे अत्यन्त प्रकाशित होनेवाले आत्मा है, विन्हें जान लेनेपा मनुष्य मौतक चंगुत्रसे सूट जाता है, उन हेयस्थ्य परमेश्वरको नमस्कार है। उच्य नामक वृहत् यशके समय, अन्त्याधानकालमें तथा महायागमें ब्राह्मणवृन्द जिनका ब्रह्मके स्थामें सावन करते हैं, उन वेदमायवान्त्को नमस्कार है। ख्राचेद, यजुकेंद तथा सामवेद जिसके आक्षय हैं, पाँच प्रकारका हविष्य जिसका स्वक्रय है, गावजी आदि सात सन्द ही जिसके सात तन्तु हैं, उस यजके रूपमें प्रकट हुए परमात्मा- को प्रणाम है। चार, चार, दे, याँच " और दे" अक्षरीवाले मनोसे जिन्हें हविच्य अर्पण किया जाता है, उन होमस्वसम्प परमेश्वरको नमस्कार है। जो 'यजुः' नाम भारण करनेवाले बेदलपी पुरुष हैं, गायत्री आदि छन्द जिनके हाथ-पैर आदि अवयव हैं, यह ही जिनका मसक है तथा 'रबन्तर' और 'वृहत्' नामक साम हो विनकी सान्वनामरी वाणी है, उन स्तोत्रलमी मगवान्को प्रकाम है। यो हजार वर्षीर्थ पूर्ण होनेवाले प्रजापतियोंके यहमें सोनेकी पाँसवाले पंजीके रूपमें प्रकट हुए थे, उन ईसस्पवारी परमेकाको प्रशाम है। पर्वोक्ते समूह विनक्ते अङ्ग हैं, संधि विनक्ते शरीरकी जोड़ है, सार और स्थलन जिनके लिये आभूषणका काम देते है तथा जिले दिव्य अक्षर कहते हैं, उन परमेक्सको वाणीके सपमें नपस्कार है। जिन्होंने तीनों लोकोंका हित करनेके लिये यज्ञमय वराहका स्वरूप धारण करके इस पृथ्वीको रसागलसे क्रवर उठाचा था, उन श्रीर्थश्वसम् भगवान्त्रो प्रणाम है। जो अपनी योगमायाका आब्रय लेकर शेवनायके हजार फनोंसे बने हुए प्रलंगपर शयन करते हैं, उन निज्ञालकार परमात्याको नमस्कार है। जिनका सारा व्यवहार केवल धर्मके ही लिये है, उन बदाने की हुई इन्द्रियोंके द्वारा जो मोक्षके साधनपूत वेदिक उपायोसे काम लेकर संतोकी धर्म-मर्थादाका प्रसार करते हैं, इन सालकाय परमात्माको नमस्कार है। जो चित्र-चित्र धर्मीका आचरण करके अलग-अलग उनके फलोकी इच्छा रसते हैं, ऐसे पुरुष पुणक् धर्मोंके छुए जिनकी पूजा करते हैं, उन धर्मयय भगवान्को प्रणाम है। जिस अन्ब्रुकी प्रेरणासे सम्पूर्ण अङ्गधारी प्राणियोका जन्म होता है, जिसमें समसा जीव उत्पत्त हो उठते हैं, उस कामके समर्पे प्रकट हुए परमेश्वरको नमस्कार है। जो स्थूल जगन्मे अव्यक्तरूपसे विराजभात है, बड़े-बड़े महर्षि जिसके तत्त्वका अनुसंधान करते रहते हैं, जो सम्पूर्ण क्षेत्रोमें क्षेत्रकों कथमें बैठा हुआ है, उस क्षेत्ररूपी पामात्माको प्रणाम है। को जावत, स्तप्र और सुषुप्ति अवस्थाओंक भेदमे विविध प्रतीत होते हैं. गुणोंके कार्यभूत स्वेलह विकारीसे आवृत होनेपर भी अपने स्वरूपमें ही स्थित हैं, सांग्यमतके अनुपायी किन्हें उक्त सोत्व विकारोंके साक्षी और उनसे निर्लिप्त सत्रहवाँ तन्त्र (पुरुष) यानते हैं, उन सांख्यरूप परवात्पाको नमस्कार है। जो नीदको जीतकर प्राणीपर किनय या चुके हैं और इन्द्रियोंको अपने वदामें करके मुद्ध सत्त्वमें स्थित हो गये हैं, वे निरन्तर योगाध्यासमें लगे हुए योगीजन समाधियें जिनके न्योनिंमय स्वरूपका साक्षात्कार करते हैं, उन योगक्रय परमात्याको

प्रणाम है। याप और पुण्यका क्षय हो जानेपर पुनर्जन्मके धयमे मुक्त हुए ज्ञान्तवित्त संन्यासी जिन्हें प्राप्त करते हैं, उन मोजस्थ्य परमेक्षरको नयस्कार है। सृष्टिके एक हजार सुग बीतनेपर प्रचण्ड न्याराओं से युक्त प्रत्यकालीन अधिका रूप धारण कर जो सम्पूर्ण प्राणियोंका संहार करते हैं, उन उपस्थायारी परमात्माको प्रणाम है। इस प्रकार सम्पूर्ण भूगोंका भक्षण करके जो इस जगत्को जलमय कर देते हैं और सार्च बातकका रूप भारण कर अध्यवदके परोपर शक्षर करते हैं, उन माचामय बारू-मुकुन्दको नमस्कार है। जिसपर यह विश्व दिका हुआ है, वह ब्रह्माण्डकमल किन पुण्डरीकाल भगवानुकी नामिसे प्रकट हुआ है। उन कमलक्यायारी परमेक्षरको प्रणाम है।

जिनके हजारों मसाक हैं, जो अन्तर्यामीसपसे सबके भीतर विराजमान है, जिनका सक्य किसी सीमामें आबज् नहीं है, जो बारों समुद्रोके मिलनेसे एकार्णव हो जानेपा योगन्दिक्तका आश्रय लेकर एवन करते हैं, इन योगनिहासप भगवान्को नमस्त्रार है। जिनके मलकके बालोकी जगह मेच हैं, चरीरको संविधोगे नदियाँ हैं और उदस्में चारों समुद्र 🖁, उर जलकपी यरमात्माको प्रणाम है। सृष्टि और प्रलयकम समस्त जिकार जिनसे अपन्न होते हैं और जिनमें ही सबका लय होता है, उन कारणरूप परमेश्वरको नमस्कार है। जो रातमें भी बैठे होते हैं और दिनके समय साक्षीकपमें स्थित रहते हैं तथा जो सदा ही सबके भले-भूरेको देखते रहते हैं, इन ह्याकची परमात्रकको प्रणाम है। जिन्हें कोई भी काम करनेमें रुकावट नहीं होती. जो धर्मका काम करनेको सर्वदा ज्यात रहते हैं तथा जो वैकुण्डधामके सक्सप है, उन कार्यसप थगवान्को नमाबार है। जिन्होंने धर्माचा होकर भी फ्रोधमें धरकर धर्मके गौरवका जल्ड्डून करनेवाले क्षत्रिय-समाजका युद्धमें इक्रोस बार संहार किया, कठोरताका अभिनय करनेवाले उन चनवान् परशुरामको प्रणाम है। जो प्रत्येक इरोरके भीतर वायुक्तपर्ये स्थित हो अपनेको प्राण-अपान आदि पाँच त्वलयोपे विभन्त करके सम्पूर्ण प्राणियोको कियाजील बनाते हैं, उन वायुसप परमेश्वरको नमस्कार है। जो प्रत्येक युगमें योगमायाके बलसे अवतार धारण करते हैं और मास, ऋतु, अयन तथा क्वोंके इस सृष्टि और प्रस्त्य करते रहते हैं, उन कालकद परमात्माको प्रणाम है। ब्राह्मण जिनके मुख हैं, सम्पूर्ण इक्रिय-जाति मुजा है, वैश्य जेघा एवं उदर हैं और सूत्र जिनके बरणोंके आश्रित हैं, उन चातुर्वर्ण्यस्य परमेश्वरको नमस्त्रार है। अग्नि जिनका मुख है,

स्वर्ग मस्तक है, आकाश नाभि है, पृथ्वी पैर है, सूर्य नेत्र है और दिशाएँ कान हैं, उन लोककप परमात्याको प्रणाम है।

जो कालसे परे हैं, यज्ञसे भी परे हैं और परेसे भी अत्यन परे हैं, जो सम्पूर्ण विश्वके आदि हैं, किंतु जिनका आदि कोई भी नहीं है। उन विश्वातमा परमेश्वरको नमस्कार है। वैशेषिक दर्शनमें बताये हुए रूप, रस आदि गुणोंके द्वारा आकृष्ट हो जो लोग विषयोंके सेवनमें प्रवृत्त हो खे हैं, उनकी उन विषयोंकी आसक्तिसे जो रक्षा करनेवाले हैं, उन रक्षकरूप परमात्मको प्रणाम है। जो अञ्च-जलकवी ईंघनको पाकर शरीरके भीतर रस और प्राण-शक्तिको क्वाते तथा सम्पूर्ण प्राणियोंको भारण करते हैं, उन प्राणाच्या परमेग्रहको नमस्कार है। प्राणीकी रक्षाके लिये जो चक्ष्य, घोज्य, चोच्य, लेक्-चार प्रकारके अन्नोका भोग कराते 🖁 और खर्च ही पेटके भीतर अग्रिकपमें स्थित घोजनको एकाते 🖁, उन पाकस्थय परमेश्वरको प्रणाम है। जिनका नरसिंह-सय दानवराज दिरण्यकविद्वका अन्त करनेवाला था, उस समय चिनके नेत्र और कंधेके बाल पीले दिलायी पड़ते से, बड़ी-बड़ी दाईं और नश ही जिनके आयुध थे, उन दर्परूपधारी भगवान् नरसिंहको प्रणान है। जिन्हें न देवता, न गन्धर्यं, न देख और न दानव ही ठीक-ठीक जान पाते हैं, इन सूक्ष्मस्वरूप परपात्पाको नयस्कार है। जो सर्वज्यायक धगवान् श्रीमान् अनन्तनामक शेवनागके कथमे साततस्ये रक्षकर सम्पूर्ण जगत्को अपने मसकायर धारण करते हैं, उन सीर्यक्रय परमेश्वरको प्रणाम है। जो इस सृष्टि-परम्पराकी रक्षाके लिये सम्पूर्ण प्राणियोंको केल्पायामें बॉधकर मोहमें डाले रसते हैं, उन मोहरूप भगवान्को नमस्कार है। अन्नमधादि पाँच कोषोमें त्वित आन्तरतम आन्याका ज्ञान होनेके पश्चात् विशुद्ध बोधके द्वारा विद्वान् पुरुष जिन्हें प्राप्त करते हैं उन ज्ञानसक्त्य परब्रह्मको प्रणाय है।

जिनका खरूप किसी प्रमाणका विषय नहीं है, जिनके बुद्धिरूपी नेत्र सब ओर व्याप्त हो रहे 🖁 तथा जिनके भीतर अनन्त विषयोंका समावेश है, इन दिल्याल्या परमेश्वरको नमस्कार है। जो जटा और दण्ड चारण करते हैं, लम्बोदर शरीरवाले हैं तथा जिनका कमण्डल ही तृणीरका काम देता है, उन ब्रह्मानीके रूपये घगवानुको प्रणाम है। जो जिल्ल धारण करनेवाले और देवताओंके त्वामी हैं, जिनके तीननेत्र है, जो महात्या है तबा जिन्होंने अपने शरीरपर विभूति रमा रखी है, उन स्वरूप परमेश्वरको नमस्कार है। जिनके मस्तकपर अर्थबन्द्रका मुकुट और इर्रोस्पर सर्पका यहोपवीत शोभा दे रहा है, जो अपने हावमें पिनाक और जिशुल धारण | करनेवाले और संसारकर्यी सरिताकी भैवरसे पार उतारनेके

काते हैं, इन उपरापधारी धरावान् शंकरको प्रणाम है। जो सम्पूर्ण प्राणियोके आत्या और उनके जन्म-मृत्युके कारण हैं, जिनमें क्रोब, ब्रोह और मोहका सर्वचा अभाव है, उन द्यान्ताच्या परमेश्वरको नमस्कार है। जिनके भीतर सब कुछ खता है, जिनसे सब उत्पन्न होता है, जो स्वर्ष ही सर्वस्वरूप हैं, सब ओर व्यापक हो रहे हैं और सर्वमय हैं, उन सर्वात्पाको जनाम है।

इस विश्वकी रखना करनेवाले परमेश्वर ! आपको प्रणाम है। विश्वके आत्या और विश्वकी उत्पत्तिके स्थानभूत जगदीबर ! आपको नमस्कार है। आप पत्ति भूतोसे परे हैं और सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये मोक्षरकरूप ब्रह्म हैं। तीनों लोकोमें व्याप्त हुए आपको नमस्कार है, त्रिमुवनसे परे खनेवाले आपको प्रणाम है, सम्पूर्ण दिवाओंमें व्यापक आप प्रमुको नमसकर है। आप सब पदाबोंसे पूर्ण भंडार है। संसारको उत्पत्ति करनेवाले अविनाशी भगवान् किया । आपको नयस्वार है। हबीकेश ! आप सबके जन्मदाता और संद्यारकर्ता है। आप किसीसे पराजित नहीं होते। मैं तीनों लोकोमें आपके दिव्य जन्म-कर्मका रहस्य नहीं जान पाता; मैं तो तत्त्ववृक्षिते आपका जो सनातन कम है, उसीकी ओर लक्ष्य रखता [। सर्गलोक आपके मसकसे, पृथ्वीदेवी आपके पैरोसे और तीनों स्त्रेक आपके तीन पगोसे व्यास है, आप सनातन पुरुष है। दिशाएँ आपकी चुजाएँ, सूर्य आपके नेत्र और प्रजापति शुक्राचार्य आपके बीर्य हैं; आपने ही अत्यन्त तेजस्वी वायुक्ते सवसे उत्पत्के सातों लोकोंको ध्याप्त कर रखा है। जिनकी काना असमीके फुलकी तरह साँवली है, इसिरपर पीताम्बर शोभा देता है, जो अपने स्वरूपसे कभी ब्युत नहीं होते, उन धगवान् गोकिन्दको जो लोग नमस्कार करते हैं, उन्हें कभी भय नहीं होता । भगवान् श्रीकृष्णको एक बार भी प्रणाम किया जाय तो वह दस अक्षमेध म्झोंके अन्तर्वे किये वये कानके समान फल देनेवाला होता है। इसके सिवा प्रणायमें एक विशेषता है—दस अध्यमेध करनेवालेका वो पुनः इस संसारपे जन्म होता है, किंतु क्षीकृष्णको प्रणाय करनेवाला मनुष्य फिर भव-बनानमें नहीं पड़ता। जिन्होंने श्रीकृष्ण-भवनका ही ग्रत से रखा है, जो श्रीकृष्णका निरन्तर स्मरण करते हुए ही रातको सोते हैं और क्लोंका स्परण करते हुए सबेरे उठते हैं, वे श्रीकृष्णस्तस्य होकर उनमें इस तरह मिल जाते हैं, जैसे मन्त्र पढ़कर हवन किया हुआ थी अहिमें मिल जाता है।

वो नरकके भवसे बचानेके लिये रक्षा-गृहका निर्माण

लिये काठकी नावके समान हैं, उन भगवान् विच्युको नमस्कार है। जो ब्राह्मणोंके प्रेमी तथा गी और ब्राह्मणोंके हितकारी हैं, जिनसे समल किन्नका कल्याण होता है, उन संविदानन्दस्तरूप भगवान् गोकिन्दको प्रजाम है। 'हरि' ये दे अक्षर दुर्गम पत्रमें संकटके समय प्राणीके लिये राष-कार्यक समान हैं, संसारकपी रोगसे खुटकारा दिलानेके लिये औषधके तुल्य है तथा सत प्रकारके दुःल-होकमे उद्धार करनेवाले हैं। जैसे सत्य विकायय है, जैसे सारा संसार विकायस है, जिस प्रकार सब कुछ विष्णुमन है, उस प्रकार इस सत्यके प्रभावसे मेरे सारे पाप नष्ट हो जाये। देवलाओमे क्षेष्ठ कमलनवन भगवान् श्रीकृष्ण ! मैं आयका दारणागत भक्त है और अभीष्ट गतिको प्राप्त करना चाहता है; जिसमें मेरा करपाण हो, वह आप ही स्मेकिये। जो विद्या और तपके जनारबान हैं, जिनको दूसरा कोई जन्म देनेवाला नहीं है, इन धगवान् विष्णुका मैंने इस प्रकार वाणीसम यहसे पूजन किया है। इससे वे घगवान् जनार्दन मुझपर प्रसन्न हो। नारायण ही परसहा है, नारायण हो परम तथ है, नारायण हो सबसे बड़े देवता हैं और भगवान् नारायण ही सदा सब कुछ हैं।

वैशामायनवी कहते हैं—पीष्मजीका मन भगवान्

श्रीकृष्णमें सन्ता हुआ चा, उन्होंने अपर बतायी हुई स्तृति करनेके पश्चाम् 'नमः कृष्णाय' कहकर उन्हें प्रणाम किया। धगवान् धी अपने योगकलसे घीष्मजीकी मिलको जानकर अञ्चलक्यमे वहाँ वा पहुँचे और उन्हें तीनों खोकोकी बातोका बोध करानेवाला दिव्य ज्ञान देकर लौट गये। जब धीष्मजीका बोलना बंद हो गया तो वहाँ बैठे हुए ब्रह्मवादी पहिंचीने आँखोमे आँस् भरकर गर्गद काफसे बीकृकाकी स्तृति की। फिर वे धीर-धीरे भीष्मजीकी प्रशंसा करने लगे।

इधर पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण भीष्मश्रीका भक्तिभाव देशकर सङ्ग्रा उठे और तुरंत रक्षपर जा बैठे। श्रीकृष्ण और सात्यिक एक रखपर बले। दूसरे रखपर महाला पुधिष्ठिर और अर्जुन जा रहे थे। तीसरंपर भीम, नकुरु तथा सहदेव—चे तीनों भाई सबार थे। कृषावार्व, युयुत्मु और सहस्य भी अपने-अपने रखपर बैठकर भीष्मजीके पास बले। उस समय बहुठ-से ब्राह्मण मार्गमें पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णकी स्तृति कर रहे वे और भगवान् प्रसन्नतापूर्वक उसे सुनते जा रहे थे। मुख लोग हाव बोड्कर भगवान्के बरणोंने प्रणाप करते थे और वे उन्हें आर्जन्दत करते हुए चले जा रहे थे।

#### परशुरामजीका चरित्र

वैद्यायायार्थं कहते हैं—सदनत्तर भगवान् सीकृष्ण, राजा पुधिष्ठिर प्रोत्र पाण्डल तका कृपाकार्य आजि सब स्त्रेग अपने नगराकार विद्याल रखोंसे कुरुखंजकी और बढ़े। रास्त्रेमें बलते-बसते भगवान् श्रीकृष्ण राजा पुधिष्ठिरको परशुरामजीका पराक्षम सुनाने लगे—'राजन्। ये जो पाँच सरोवर दिलायी पड़ते हैं, 'रामहृद' के नामसे प्रसिद्ध हैं। परशुरामजीने इस्त्रीस बार इस मूनण्डलके शक्तियोंका संग्रर करके इन कुण्डोंको उनके खुनसे भरा था।'

वृधिष्ठिरने पूळा—यदुनाश ! जब परश्चरामबीने पूर्वकालमें इस पृथ्वीको इकीस बार क्षत्रियोसे सूनी कर दिया तो फिर उनकी उत्पत्ति कैसे हुई ? उन्होंने क्षत्रियोका संहार क्यों किया ? मेरे इस संदेहको आप दूर कीजिये; क्योंकि बेद-ग्राम पी आपसे बढ़कर नहीं है।

वैशम्पायनजी कहते हैं—राजन् ! राजा युधिष्ठिरके इस प्रकार पूछनेपर श्रीकृष्णने वह सब घटना जैसे घटित हुई थी, सब उन्हें कह सुनायी।

श्रीकृष्य बोले कुत्तीकदन ! मैंने महर्षियोके मुतासे परशुरामजीके प्रभाव, पराक्रम तथा जन्मकी कथा जिस प्रकार सुनी है, वह सब आपको सुनाता हैं: सुनिये । प्राचीन कालमें एक बहु नामक राजा हो गये हैं; उनके पुत्रका नाम था अज । अजसे बलाकाञ्चका जन्म हुआ और बलाकाञ्चके पुत्रका नाम कुशिक हुआ। कुक्रिक बड़े धर्मत थे, उन्होंने पुत्र-आप्तिके लिये कठीर तपन्या की; इससे साक्षात् इन्द्र ही उनके यहाँ पुत्रक्रपर्ये अवतीर्ण हुए। उनका नाम पक्त गाथि। राजा गाभिके एक पुत्री हुई, जिसका नाम वा सत्सवती। राजाने भृगुनन्दन ऋचीक मुनिके साब अपनी उस कन्याका व्याह कर दिया। सत्यवती बढ़े आचार-विचारमे रहती थी, उसकी शुद्धता देशकर ऋचीक भूनि बढ़े प्रसन्न हुए। उन्होंने सत्यवतीको तथा राजा गाधिको पुत्र देनेके लिये वह ठैयार किया और अपनी उस पत्नीको बुलाकर कहा — 'कल्याणी ! यह दो तरहका चन है, इसमेसे यह तो तुम खर्च सा लेना और यह दूसरा अपनी याँको ख़िला देना । इससे तुम्हारी माताके गर्मसे एक तेजस्वी पुत्र उत्पन्न होगा, जो बड़े-बड़े शक्तियोका संदार करेगा और कोई भी शक्तिय उसे युद्धमें नहीं जीत सकेगा । इसी तरह तुम्हारे रिव्ये जो चरु तैयार किया है, इसको खानेसे तुम एक श्रेष्ठ ब्राह्मणबालक उत्पन्न करोगी, जो मनपर काबू रखनेवाला, तपस्त्री तथा धैर्यवान् होगा ।

पत्नीको इस प्रकार समझाकर तपस्यामें लगे खनेबाले ऋबीक मुनि बनमें बले गये। इसी समय तीर्चवाजके लिये निकले हुए राजा गाथि अपनी खोके साथ ऋबीकके आश्रमपर आये। सत्यवती उस समय दोनों बरु हावमें लेकर बड़ी ज्ञायरणिके साथ माताके पास पहुँची और उसके पतिने जो कुछ कहा था, वह सब प्रसन्नतापूर्वक उसने अपनी मौको सुना दिया। उसकी माताने भूलसे अपना बरु तो सन्यवतीको दे दिया और स्वयं उसका जा लिया।

तदन्तर सत्यवतीने क्षत्रियोका किनास करनेवाता गर्थ धारण किया। उसकी अवस्था देख क्षत्रीक पुनिने कहा— 'कल्याणी! मैंने तुन्हारे चठमें ब्राह्मणका महान् तेज क्षापित किया वा और तुन्हारी माताके सबमें अत्रियोका सम्पूर्ण तेज रस दिया था; किंतु अब चरुआंके बदल जानेसे ऐसी बात नहीं होगी। तुन्हारी माताका पुत्र तो ब्राह्मण होगा और तुन्हारा पुत्र शक्षिय।' यह सुनकर सञ्चवती कांप उठी, उसने पतिके धरणोपर मस्तक रखकर कहा—'भगवन् । अब ऐसी बात न कहिये। सुन्ने ब्राह्मणत्वसे रहित पुत्र पानेका आविर्धिद न रीत्रिये।'

अधीकने कहा—कल्याणी ! मैंने यह संकल्प नहीं किया था कि तुन्हारे गर्थसे ऐसा पुत्र हो, यह भयंकर कमें करनेवाला बालक तो वह बदल जानेके कारण ही तुन्हारे गर्भारे उत्पन्न होगा।

सम्पन्ती कोशी—मुनिया ! आप तो इच्छा करते हैं। सम्पूर्ण त्येकोंकी सृष्टि कर सकते हैं, फिर एक पुत्र उत्तरक करना कौन बड़ी बात है ? युद्धे तो वही पुत्र डीजिये को छान्य हो, सरत हो । मेरा पीत्र घत्ते ही उपलब्धनकता हो जाय, किंदु पुत्र तो मैं सान्त ही बाहती हैं।

अधीकने कहा—भन्ने ! अखाँ बात है; तुमने जो कहा है, कैसा ही होगा।

श्रीकृष्ण कहते हैं—तदनत्तर सत्यवतीने जमर्शियुनिको जम दिया जो बड़े तपस्ती, शान्त और नियमीका पालन करनेवाले थे। उधर कुशिकनन्दन गाधिने विद्यापित्रको जनत्र किया, जो सम्पूर्ण ब्राह्मणोबित गुणोसे सम्पन्न थे और ब्रह्मपिकी पदवीको प्राप्त हुए। जम्माप्रिने निस उवस्वधाववाले पुत्रको उपस्र किया, वही परशुरायजी थे; थे सम्पूर्ण विद्याओं तथा धनुवेंदके पारगामी विद्यान हुए। वे ही क्षत्रिय कुलका संहार करनेवाले तथा प्रज्वलित अधिके समान तेवस्यी हुए। उन्होंने गन्धमादन पर्यतपर महादेवर्याको प्रसन्न करके उनसे अनेको दिव्य अस्त तथा अत्यन्त तेवस्यी परशु प्राप्त किया। संसारमें इनकी समानता करनेवाला कोई नहीं था।

उन्हों दिनोंकी बात है; राजा कृतधीर्यके एक अर्जुन नामक आयन्त तेजली पुत्र हुआ, जो हेहपवंशी क्षत्रियोंका स्वायी बा । उसने दत्ताप्रेयजीकी कृपासे हजार बहिं प्राप्त की र्थी । वह महान् तेजस्वी चक्रवर्ती राजा था । उसने अश्वमेध यज्ञमें यह सम्पूर्ण पृथ्वी, जिसे अपने बाहुबलसे जीता या, ब्राह्मणोंको दान कर दी थी। एक बार अग्निदेवने उससे भिक्षा माँगाँ और उसने अपनी हजारों भुजाओंके पराक्रमका भरोसा करके उन्हें भिक्षा दी। उसके वाणोंके अध्यागमे प्रकट होकर अप्रिने अनेको गाँवों, नगरों, देशो तबा गोझालाओको जलाकर भस्य कर डाला । इवाका सहस्य पाकर अग्निका प्रवच्य येग बढ़ता जाता या और वे शिवराजको साथ लेकर जंगलों और पर्वतीको जला रहे थे। उन्होंने महात्या आपव युनिके सूने आक्रमको भी जला दिया । इससे आपवने रोषमें परकर अर्जुनको इस प्रकार शाप दिया—'तुमने मेरे इस वंगलको भी जलाये बिना नहीं छोड़ा, इसलिये संशाममें तुष्हारी इन भुजाओंको परशुरामजी काट इस्तेंगे।'

अर्जुबने उस शायपर ब्यान नहीं दिया । उसके पुत्र बहुत बार्ज थे। वे यमंत्री और क्रून भी थे। प्रापवश वे ही अपने पिताके वसमें कारण करे। एक दिन वे जगदमिकी गायके माज्येको सूरा ले गये। कार्तवीर्य अर्जुनको इसका कुछ भी पता नहीं था। उस बाउड़ेके लिये चोर युद्ध हुआ। उसीमें परश्चरायजीने रोपमें भरकर अर्जुनकी भुजाओंको काट हाला । फिर क्छड़ेको लेकर वे अपने आसमपर चले आये । अर्जुनके पुत्र कई मूर्ल थे, वे सब मिलका जयदात्रिके आअमपर नवे । उस समय परश्चरामत्री समिधा और कुश लानेके लिये आक्रमसे बाहर गये हुए थे। अर्जुनके पुत्रीने योका पाकर मालेसे जमदप्रिका मस्तक काट गिराया। परशुरामजी जब आक्रमपर आये तो पिताके वधसे उन्हें बढ़ा अनर्ष हुआ, उनके क्रोधकी सीमा न रही। उन्होंने पृथ्वीको स्रजियोसे होन कर देनकी प्रतिज्ञा करके इधियार उठाया और सबसे पहले हेहचीपर ही धावा किया। परशुरामजीने पराक्रम करके कार्तवीर्थक समल पुत्रों और पौत्रोंका अन कर दिवा और हजारों हेंह्यवंशी क्षत्रियोंका सफाया कर बाला । फिर पृथ्वीको क्षत्रियोसे सुनी करके उन्होंने इसे खूनसे गीली कर दिया। उस समय सैकड़ो क्षत्रिय परनेसे बच गये थे; वे ही धीरे-धीरे बढ़कर महापराक्रमी भूपाल हुए। तब परभुरामबीने फिरसे अस्त उडावा और क्षत्रियोंके बालकोरकको मार डाला । अब क्षत्राणियोके गर्भमें ही बद्दो रह गये बे; पर उनमेंसे भी जो जन्म लेता, उसका पता लगाकर वे वस कर झलते से। उस समय कुछ ही क्षत्रिय-तारियाँ अपने गर्मको बचा सकी। इस प्रकार इक्कीस बार हवियोंका संहार करके उन्होंने अधमेश यह किया और यह पृथ्वी कश्यपत्रीको दानमें दे दी। तब शेष क्षत्रियोंको जीवन-रक्षाके लिये कश्यपत्रीने परशुग्रमत्रीसे कहा—'राम! तुम दक्षिण समुद्रके किनारे चले जाओ, अब मेरे राज्यमें कसी निवास न करना।'

यह सुनकर परशुरामजी चले गये। सपुद्रने उनके लिये जगह लाली कर दी, जो श्रूपारक देशके नामसे प्रसिद्ध हुआ; उसे अपरान्त-धृमि भी कहते हैं। कदयपजीने परसुरानको टी हुई पृथ्वी स्वीकार करके उसे ब्राह्मणोंके सुनुर्द कर दिया और स्वयं भी बनमें चले गये। उस समय कोई बलवान् रक्षक न होनेके कारण सब ओर अराजकता केल गयी। बली दुर्बलोंको सताने लगे। ब्राह्मणोंमेसे किसीको प्रभुता कायम न रही। कालक्रमसे पापियोंका प्रभाव बढ़ा और पृथ्वी कल पाने लगी। अरावचारसे पीड़ित हो यह बसुधा रस्ततलमें धैसने लगी। यह देश कदयपजीने अपने करुओंसे सहारा देकर इसे रोका, इसलिये यह 'कवी' कहलाने लगी। तब इस पृथ्वीने अपनी रक्षाके लिये कदयपजीको प्रसन्न करके वस्तान माँगा—'ब्राह्मन्! मैंने बहुत-से हैहपजेशी खिक्योंको क्रियोंमें हिस्सा रखा है, वे मेरी रक्षा करें। उनके सिवा पुस्तवली विद्रश्यका भी एक पुत्र जीवित है, जिसे ब्रह्मवान् पर्यक्तपर

रंखने पालकर बड़ा किया है। इसी तरह महर्षि पराश्ररने द्यावश राजा सौदासके पुत्रोकी जान बचायी है। राजा दिविका भी एक तेजस्वी पुत्र है, जिसका नाम है गोपति; इसे दनमें गईओर पाल-पोसकर बड़ा किया है। राजा प्रतर्दनका पुत्र करा भी जीवित है, जिसे गौशालामें बखड़ोंने पाला है। दिविरवके पुत्रको महर्षि गौतमने गङ्गातटपर छिमा रखा है। महान् तेजस्वी बुद्धथ भी जीवित हैं, जिन्हें गृथकूट पर्वतपर लेगूरोंने क्वाया है तथा मस्तके बंदामें उत्पन्न हुए बहुत-से खिल बालकोकी समुद्रने रखा की है। ये राजपुत-बालक पिन्न-पिन्न स्वानोपर मौजूद है, विद ये मेरी रक्षा करें से स्वित रह सकती हैं। इन बेजारोक जाय-दादे परशुरामजीके हारा पुद्धमें पाने तथे हैं। मैं धर्मकी मर्यादाको लोपनेवाले कवियदारा अपनी रक्षा नहीं चाहती। धार्मिक पुरुषके संरक्षणमें ही रागूगी। आप शीप्र इसका प्रकल्प क्रांजिये।

पृथ्वीको प्रार्थना सुनकर कदयपत्नीने ठपर बताये हुए राजकुनारोको पिन्न-पिन्न स्थानोसे एकजित किया और उन्हें पृथ्वीके विभिन्न देशोके राज्यपर अधिविक्त कर दिया। आज जिनके वंश कायम हैं, ये उन्हींके पुत्र-पीत्रोमेसे हैं। राजन्। आपके प्रश्नके अनुसार यह प्राचीन इतिहास मैंने सुना दिया। इसी प्रकार में बातें हुईं थीं।

### श्रीकृष्णद्वारा भीष्मकी प्रशंसा, भीष्मद्वारा श्रीकृष्णकी स्तुति और श्रीकृष्णका भीष्मसे धर्मोपदेशके लिये कहना

वैराज्यायनम् कार्त हैं—राजन् ! इस प्रकार वाले कार्त हुए श्रीकृष्ण और पृथिष्ठिर, जहाँ पीष्पजी बालदाष्ट्राप्ट्रा सोये हुए थे, उस स्थानपा जा पहुँचे । यह पायन प्रदेश ओपवार्ती नदीके तटपर था । दूरसे ही भीष्पजीको देखकर श्रीकृष्ण, राजा पृथिष्ठिर, अन्य सारों पाष्ट्रात और कृपालार्थ आदि सब लोग अपने-अपने रचसे उतर पढ़े और वहाँ श्रीवर्धको पण्डली बैठी थी, वहाँ आये । उन सब लोगोने पहले क्यास आदि महर्षियोंको प्रणाम किया, फिर वे भीष्पजीको सेवाने उपस्थित हुए और उन्हें चारों ओरसे घेरकर बैठ गये । तदनन्तर, श्रीकृष्णने इस प्रकार बातचीत आरम्भ की— 'भीष्पजी ! आपको बाणोंको चोट सहनेका जो कष्ट उठाना पढ़ा है, इससे आपके द्वारीरमें पीड़ा तो नहीं है ? क्योंकि मानसिक दुःखसे झारीरिक दुःख अधिक प्रवल होता है— उसे बस्दाहत करना मुरिकल हो जाता है। इरिस्पे एक

कोठा-सा भी काँठा सुभ जाय तो यह बड़ा कष्ट देता है, फिर तो बाजोंके समुद्रपर ही सो प्तर है, उस आपके प्रशेरकी पीड़ाके कियममें तो कहना ही क्या है ? तो भी आपके सक्त्रकार्य ऐसी कात नहीं कहनी चाहिये; क्योंकि आप जानने हैं—प्राणियोंके ज्ञाय और सरण होते ही रहते हैं; अतः इस कहको देवका विधान समझकर आप प्रवराते न होंगे। आप तो देवताओंको भी उपदेश देनेकी शक्ति रसते हैं; आपका ज्ञान सक्तरे बड़ा है। पूत, भविष्य और वर्तमान सब कुछ आपकी आँखोंके सामने हैं। प्राणियोंका संहार कब होता है, धर्मका क्या फार है और कब उसका उदय होता है ? ये सारी बाते आपको ज्ञात है; क्योंकि आप धर्मके भण्डार हैं। अप एक समृद्धिशक्ती राज्यके अधिकारी थे। आपके अरोरमें न तो कोई कमी थी, न किसी तरहका रोग था; आप पूर्ण व्यस्त्र थे और हवारों क्रियोंके बीकमें रहते थे,

तो भी मैं आपको कस्वरिता (असच्य ब्रह्मचर्यसे सम्पन्न) हो | देखता हैं। मैंने तीनों लोकोंमें सत्बवादी, धर्मपरायण, शुरवीर तथा महापराक्रमी शान्तनुनन्दन भीष्यके सिवा दूसरे किसीको ऐसा नहीं सुना है, जो बाणोंको अध्यापर सोकर अपने तपोबलसे शरीरके लिये लभावसिद्ध पृत्यको ग्रेक देनेमें सफल हो सका हो। तात ! सत्य, तप, दान और यजके आयरणमें, वेद, धनुर्वेद तथा नीतिशासके ज्ञानमें और कोमलताका वर्ताव, बाहर-भीतरकी शुद्धि, मन और इन्द्रियोंका दमन तवा सम्पूर्ण प्राणियोका हितसायन करनेमें मैंने आपके समान दूसरे किसी महार्थीको नहीं देखा है। आप सम्पूर्ण देवता, गन्दर्व, असुर, यक्ष और राक्षसोको अकेले ही जीत सकते हैं: इसमें तनिक भी मंदेह नहीं है। महाबाहो । आप गुणोंचे वसुओसे तनिक भी कम नहीं हैं. इसिक्ये ब्राह्मण लोग आपको नवम वस कहते हैं। आप पुरुषोमें क्षेष्ठ हैं और अपनी प्रक्तिसे देखताओंचे भी प्रसिद्ध हैं। इस पृथ्वीपर आपके समान गुणोंसे वुक्त मनुष्य न तो मैंने कहीं देखा है और न सुना ही है। आप अपने सायुर्ण गुणोंके कारण देवताओंसे भी बढ़-बड़कर हैं और अपनी तपस्पासे बराबर लोकोंकी सृष्टि करनेमें समर्थ हैं; इसलिये आयसे एक निवेदन है-ये पाण्डुनन्दन वृधिष्टिर अपने कट्टन्वियो और सरो-सम्बन्धियोका नाझ होनेसे कहत दुःली हो रहे हैं। आप जैसे भी हो, इनका शोक दूर कीजिये। शाकोने चारों वर्जों और चारों आअमोके जो-जो धर्म बताये गये हैं, वे सब आपको बिदित हैं। कारों विद्याओं जिन बर्गोका प्रतिपादन किया गया है, बार प्रकारके होताओंके जो कर्तवा है तवा योग और सांक्यमें जो सनातन धर्मका करान है, वह सब आप व्याख्यासहित जानते हैं। देता, जाति और कुलके धर्पसे भी आप परिचित हैं। वेदोंने कहा हुआ धर्म और दिए पुरुषोका बताया हुआ सदाबार भी आयसे अज्ञात नहीं है। इतिहास और पुराणोंके अर्थ आपको पुर्णक्रपसे ज्ञात है। धर्मशास्त्र तो सदा आपके इदयमें स्थित रहते हैं। संसारमें जो संदेश्यस्त विषय हैं, उनका समाधान करनेवाला आपके सिवा दूसरा कोई नहीं है। इसकिये राजन् ! युधिष्टिरके हृदयमें जो शोक उमड़ उठा है, उसे आप अपनी बुद्धिसे शाना कीविये ।'

श्रीकृष्णकी ये बाते सुनका भीष्मने तनिक सिर इठावा और हाव जोड़कर स्तृति करना आरम्प किया— सम्पूर्ण लोकोंकी उत्पत्ति और प्रलयके कारण भूत भगवान् श्रीकृष्ण ! आपको नमस्कार है। हणीकेश ! आप ही सबको उत्पन्न करनेवाले और आप ही सबके संहारकर्ता है। आप किसीसे परास्त नहीं होते। यह विश्व आपकी ही रचना है, आप ही इसके आत्या और आप ही इसकी उत्पत्तिके स्थान है। आप पाँचों चूतोसे परे और प्राणियोंके रिव्ये मोक्सकरूप है। आपको नमस्दार है। तीनों लोकोंमें व्याप्त हुए आप परमेक्टको नपस्कार है और तीनों लोकोंसे परे विराजमान आप प्रमुक्ते प्रणाम है। योगीश्वर ! आप ही सबको द्वारण देनेवाले हैं, आपको नमस्कार है। पुरुषोत्तम ! आपने मेरे सम्बन्धमें जो बातें कही हैं, उनके ही प्रभावसे इस समय मैं तीनों त्येकोमें वर्तमान आपके दिव्य भाषोको देख रहा है और आपके उस सनातन स्वसम्बद्धा भी मुझे साक्षात्कार होने लगा है। आपने ही अपित तेजाबी वायुके सपसे ऊपरके साती लोकोको व्याप्न कर रखा है। आकाश आपके मसाकसे और पृथ्वीदेवी आपके पैरोसे व्याप्त हैं। समस्त दिशाएँ आपकी भुजाएँ, सूर्व नेव तथा शुक्रतवार्व बीर्व है। आपका अरुसीके फुलके समान इवाम विश्वह पीताम्बर पहने रहनेसे किवली-सहित मेधके समान जान पहला है। कमलके समान नेजो-वाले देवब्रेष्ठ बीकृष्ण ! मैं आपका शरणागत भक्त है और अभीष्ट गति पाना चाहता है। जिससे मेरा कल्याण हो, बह उपाय आप ही सोबिये।'

बोकुम्पने कहा-पुस्तकोष्ठ ! मुझावें आपको परा भक्ति है, इसीलिये मैंने आपको अपने दिव्य स्वरूपका दर्शन कराया है। भारत ! आप मेरे फक हो है ही, आपका सक्षात भी बहुत सरल है, स्तब ही आप जिलेन्द्रिय, तपस्वी, सत्यवादी, दानी तथा परम पवित्र हैं। इसकिये आप अपनी तपस्पाके बलसे मेरा दर्शन पानेके अधिकारी हैं। आपकी सेवाके लिये वे दिव्यक्षेक प्रस्तुत हैं, जहाँ जाकर फिर इस लोकमें नहीं आना पड़ता । अब आपके जीवनके कुल छप्पन दिन शेव हैं, इसके बाद आप इस हारीरका त्याग करके अपने शुध कमाँके फलन्वलय उत्तम लोकोमें जायेंगे। देखिये, ये देखता और वसु विमानोंमें बैठका आकाशमें अवुश्यसपसे रहते हुए उत्तरायण सूर्य होनेपर आपके आनेकी बाट जोहते हैं। ज्ञानी पुरुष जिन लोकोंने जाकर फिर इस संसारमें नहीं आते, आप भी वहीं बाइयेगा। वीरवर ! इस लोकसे आपके चले वानेपर सारे ज्ञान लुप्त हो जायेंगे; अत: ये सब लोग धर्मका विवेचन करानेके लिये आपके पास आये हैं। इसलिये अव आप युधिहिरको धर्म, अर्थ और योगकी यधार्थ बाते सुराका शीध ही इनका शोक दर कीजिये।

#### भीष्मका अपनी असमर्थता प्रकट करना और भगवान्का उन्हें वरदान देकर जाना तथा दूसरे दिन पुनः सबके साथ वहाँ उपस्थित होना

वैशन्पायनजी करते हैं —श्रीकृष्णका यह धर्म और अर्धसे युक्त बचन सुनकर शास्तुनन्दन भीकने दोनो हाब जोहकर कहा-'जगदीश्वर ! आपको बडी बाडे हैं, कल्याणकारी नारायण ! आप अपनी महिमासे कभी चतुर नहीं होते । आज आपकी बात सुनकर में आनन्दमें मग्न हो रहा है। धाला, में आपके समीप क्या कह संख्रेगा जब कि वाणीका जो कुछ भी विषय है, वह सब आपकी वेदलय वाणीमें स्थित है। जो मनुष्य देवराज इन्द्रके निकट देवरवेकका चुतान बतानेका साहस कर सके, वहाँ आपके सामने धर्म, आई, काम और मोक्षकी बात कह सकता है। मधुमुदन । इन बाजोंके गड़नेसे को कप्र हो रहा है; उससे मेरे मनमें बढ़ी बेहना है; सारा दारीर पीड़ाके मारे शिक्षिल हो नया है। बुद्धि काम नहीं देती। अब मुझमें कुछ भी कहनेकी प्रतिचा नहीं है। किन और आगके समान ये बापा मुझे निरन्तर पीड़ा दें रहे हैं। कल कय होता जा रहा है। प्राण निकलनेको उताबले हो रहे हैं। कमजोरीके कारण जीच तालुमें सट जाती है; पेसी द्वारायें ये कैसे बोल सकता है। भगवन् ! आप मुझपर प्रसन्न होड़पे। क्षमा कीजिये, में कुछ बोल नहीं सकता । आयके पास बर्मीपटेश करते समय बहस्यतिको भी डिक्क हो सकती है, मेरी ले विसात ही क्या है ? मुझे न दिशाओंका ज्ञान है, न आकाश और पृथ्वीका ही भान हो रहा है। केवल आपकी दालिसे जी रहा है। इसलिये आप ही जिसमें धर्मगुनका दित हो: यह बात बताइचे; क्योंकि आप पातांके भी पाता है। श्रीकृष्ण ! आप जगरके कर्ता और सनातन पुरुष हैं, आपके रहते मेरे-जैसा कोई भी मनुष्य केसे उपदेश कर सकता है ? क्या गुरुके होते हुए गिष्य उपदेश देनेका अधिकारी है ?"

क्षेत्रकाने वहा—गङ्गानन्दन । आपने जो बात कही है, यह सर्वधा आपके खेल्य है; क्योंकि आप सब विषयोंके जाता हैं। इसके सिया बाणोंके प्रहारसे होनेवाले कष्टके विषयमें जो कहा है, उसके लिये में प्रसन्न होकर आपको वर देता हैं; उसे स्वीकार कीजिये। अबसे आपको न रलानि होगी न मूच्छां, न दाह होगा न रोग। मूख और प्यासका कष्ट भी जाता रहेगा। आपके अन्त-करणमें सब प्रकारके जान भासित होगे। आपको बुद्धि किसी भी विषयमें कुण्डित न होगी। मन सदा सन्वगुणमें निवत रहेगा। उसपर रखोगुण और तमोगुणका असर न होगा। आप जिस किसी धर्म या अर्थवुक्त विषयका चिन्तन करेंगे, उसमें आपकी चुद्धि सफलतापूर्वक आगे बद्दती जायगी। आप दिव्य दृष्टि पाकर स्वेदक, अण्डल, उद्भिज और जरायुक—इन चारो प्रकारके प्राणियोको देख सकेंगे और अपनी ज्ञानदृष्टिसे संसारकन्यनमें पड़नेवाले जीवोका भी साम्राज्यार कर सकेंगे।

वैश्रम्बद्धनार्थं कहते हैं-सद्यन्तर व्यास आदि सम्पूर्ण महर्षियोने ऋग, यनुः और सामवेदके यन्त्रोसे भगवान् बोक्याका पूजन किया। आकाशसे फुलोकी वर्षा हुई। सब प्रकारके वाजे वज उठे । इतनेहीयें सुवदेव पश्चिपये असा होते दिसाबी देने लगे। उस समय सब महर्षि उठकर सर्द हो नये और श्रीकृष्ण, भीष्य तथा पुधिष्ठिरसे जानेके लिये पुड़ने लगे। तब पाण्डबोसहित चगवान् श्रीकृष्ण, सात्पक्षि, सञ्जय तथा कृपावार्यने उन सक्को प्रणाम किया। इसके बाद वे धर्मात्य नहर्षि इन लोगोद्वारा सम्पानित हो 'कल फिर मिलेगे' ऐसा बहकर तुरंत अपने-अपने खानको बले गये। रायकात् श्रीकृष्ण और पाण्यकोने भी भीव्यजीसे जानेकी आज़ा ली और सब-के-सब अपने सुन्दर रखोंपर सबार हो गये। किर बतुरद्विणी सेनाके साथ वे खेग इस्तिनापुरकी ओर चल दिये। पाण्डय-महारक्षिपोंके आगे और पीछे होनों और सेना बार रही थीं। बोड़ी देर बाद पूर्व दिशामें बन्द्रमाचा उदय हुआ। चाँदर्नाका प्रकास पाकर पाण्यव-सेनाको बड़ा हर्व हुआ। सब बचासमय कौरव-राजधानी इतिनापुरमें का पहुँचे और अपने-अपने योग्य महलीमें जाकर विद्यास करने लगे।

भगवान् श्रीकृष्ण अपने परंगपर सो रहे थे। जब आया पहर रात बीतनेको बाकी रह गयी, तो वे जाग उठे और अपने सनातन ब्रह्मसङ्ग्यका ध्यान करने लगे। इतनेहीये स्तृति और पुराणोंके ज्ञाता मनुष्य वहाँ आकर काकी स्तृति करने लगे। श्रष्ट्व और पृदेगोंकी ध्यनि होने लगी। कीमा और बीसुरोका मनोरम स्वर सुनायो देने लगा। राजा पुधिष्ठिरके महत्वमें भी माङ्गलिक गाने-बजाने होने लगे। इधर भगवान् श्रीकृष्णने शव्यासे उठकर प्रात: स्त्रान किया, किर पृद्ध गायजी-मन्तका जय करके अधिके पास वैठकर हवन किया। तत्यक्षात् बारों बेदोंके जाननेवाले एक हजार आहाणोंको वुरमकर प्रत्येकको एक-एक हजार गीएँ वान की। फिर माङ्गलिक वस्तुओका स्पर्श करके सात्यकिको आज्ञा दो— 'युद्धान ! राजमहलमें जाकर पता तो लगाओ, क्या राजा पुधिष्ठिर भीष्मजीके दशनार्थ बलनेको तैयार हो गये ?' श्रीकृष्णकी आज्ञा पाकर सात्यकि तुरंत राजाके पास गये और कहने लगे—'राजन्! भगवान् श्रीकृष्ण घीष्मजीके निकट चलनेके लिये तैयार हो गये हैं, केवल आपको बाट जोहते हैं। अब आप जो उच्चित समझें, करें।' यह सुनकर युधिष्ठरने अर्जुनसे कहा—'धनड़्य ! मेरा रब जोतकर तैयार कराओ। आज सेना साथ नहीं जावगी, सिर्फ हमलोगोंको ही चलना है। आगे चलनेकाले लोगोंको घी आज रोक देना चाहिये। आजसे घीष्मजी धर्मके गृह रहस्योंका उपदेश करेंगे; अतः जिनकी उसे सुननेमें रुचि नहीं है, ऐसे लोगोंकी भीड़ मैं नहीं जुटाना बाहता।'

युधिष्ठिरकी आज्ञा पानकर अर्जुनने वैसा हो प्रकश

किया। उन्होंने आकर सूचना दी 'महाराजका रथ तैयार है।'
तब युधिष्ठिर, थीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव सब एक
रक्पर सवार हो श्रीकृष्णके धवनपर गये। उनके पहुँचनेपर
साल्यकि-सहित श्रीकृष्ण भी रखपर सवार हुए। रखपर
बैठे-ही-बैठे सबने एक-दूसरेसे पूछा— 'रात कुदालसे बीती है
न ?' फिर परस्पर वार्तालाप करते हुए सब-के-सब
कुतकेककी ओर कर दिये और जहाँ भोष्मजी बाणदाय्यापर
हचन कर रहे थे, वहाँ वा चहुँचे। जाते ही सब लोग रबसे
उता पढ़े और अपने दाहिने हाथ उठाकर ऋषियोंके प्रति
सम्मान-भाव प्रदर्शित करने लगे। तदनक्तर, सबके साथ राजा
वृधिष्ठिरने भीष्मजीका दर्शन किया।

### श्रीकृष्ण और भीष्मकी बातचीत तथा भीष्मका आश्वासन पाकर युधिष्ठिरका प्रश्न करनेके लिये तैयार होना

जनमेज्यने पूज-महापुते । जब पाण्यव बाजसञ्जातर सोपे हुए भीष्मजीकी संवामें उपस्थित हुए, उस समय क्या-क्या बाते हुई ? सब मुझे बताइये ।

यैराप्यस्पनि कहा—राजन् । उस समय वहाँ नारद् आदि महर्षि तथा जहुत-से सिद्ध भरे पथारे थे । महाभारतपुद्धमें जो मरनेसे जब गये थे, वे वृधिहिर आदि राजा तथा प्तराष्ट्र, कृष्ण, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव भीषाजीके पास जाकर प्रोक करने लगे । तब नास्त्रीने सोदी देश्तक कुछ सोध-विचारकर वहाँ उपस्थित हुए राजाओं तथा पाण्डजोंसे कहा—'महानुभावो ! भीष्यजो भगवान् सुर्पकी भीति अब आल होनवाले हैं, अतः यह समय इनसे कुछ पूछनेका है; क्योंकि कारों वर्णोंक जो नाना प्रकारके धर्म है, उन सकको ये पूर्णक्यसे जानते हैं । ये युद्ध हो गये हैं और अपना शरीर छोड़कर उत्तम स्रोकोंचे जानेवाले हैं; इसलिये आपलेग इनसे अपने मनकी शहाएँ पूछे ।'

नास्त्रीके ऐसा कहनेपर सब राजालोग भीष्यजीके निकट आ गये; किंतु किन्हींको उनसे कुछ पूछनेका साइस न हुआ। सब एक-दूसरेका मुँह ताकने लगे। तब पाण्डुनन्दन युधिष्ठिरने श्रीकृष्णसे कहा—'मयुसूदन ! आपके सिवा दूसरा कोई ऐसा नहीं है, जो पितामहसे प्रश्न कर सके; अतः आप ही पहले बातचीत सुरू कीजिये। तात ! इमलोगोमें तो आप ही सबसे बड़े धर्मज़ हैं।' युधिष्ठिरके यो कहनेपर भगवान् बीकृष्णने भीष्यकोसे युग्रा—'राजेन्द्र ! आपकी रात सुस्तसे कीती है न ? अब तो आपकी बुद्धिका विलेक जामत् हो गया होगा । सब प्रकारके ज्ञान चासित हो खे है न ? अब आपके हरवर्षे दुःशा तो नहीं है ? मनको बबराइट दूर हो गयी न ?'

र्णभवीने बक्त - वासुदेव । येरे द्वारीरकी जलन, मनका मोड, बकावट, विकत्यता, शोक और रोग—ये सब आपकी कृपासे काळाल दूर हो गये थे। अब मैं हाथपर रखे हुए फाड़की चीत चून, चविष्य और वर्तमान—तीनों कालकी बातें स्पष्ट देश रहा है। केदोनें जो बर्न कताचे गये हैं तथा बेदानहारा जिनको जाना गया है, उन सब धर्मोंको मैं आपके तरदानके प्रभाषसे जानता है। जनार्टन । शिष्ट पुरुषोने जिस धर्मका उपदेश किया है, वह भी मेरे इदचमें है। मैं देश, जाति और कुलके धर्मीसे भी अपरिवित नहीं हैं। चारों आक्षयोंके धर्मीमें जो तत्व है, वह भी मेरे मनमें स्फुरित हो रहा है; इस समय सम्पूर्ण राजधर्मीको भी मैं जानता हूँ। जिस विषयमें जो कुछ भी कहनेयोग्य बाते हैं उन सबका मैं वर्णन करीगा। आपकी कृपासे अब मेरे मनमें कल्याणमधी बुद्धिका प्रवेश हुआ है। आपके ध्वानसे मेरा बल इतना बढ़ गया है कि अब में जवान-सा हो गया हूँ। आपके प्रसादसे मुझमें अब कल्याणकारी उपदेश देनेको शक्ति हो गयी है; तो भी मैं पूछता है कि आप स्वयं ही युधिष्टिरको कल्याणका उपदेश क्यों नहीं देते ?

अंकृष्णने कहा-भीष्मजी ! यह और क्षेपकी जड़

में ही हैं। संसारमें जो भी सत्-असत् पदार्थ हैं, वे सब मुझसे ही उत्पन्न हुए हैं। अतः मैं तो बदासे परिपूर्ण हूँ ही। अब आपके यशको बढ़ाना है, इसीलिये मैंने आपको प्रबुर बुद्धि प्रदान की है। राजन् ! जबतक यह पृथ्वी कायम खेगी, तबतक सम्पूर्ण लोकोंमें आपकी अक्षय कीर्ति फैली खेली। युधिष्ठिरके यूछनेपर आप जो कुछ भी उपदेश करेंगे, बह वैदिक सिद्धान्तकी भाँति इस भूमण्डलमें पान्य होगा। जो आपके उपदेशको प्रमाण मानकर उसे अपने जीवनमें उतारेगा, बह मृत्युके बाद सब प्रकारके पुण्योंका फल प्राप्त करेगा। संसारमें आपके सुषदाका अधिकाधिक विस्तार कैसे हो, यह सोसकर ही मैंने आपको दिव्य बुद्धि प्रदान की है। राजन् ! ये मरनेसे क्ये हुए भूगाल आपके पास वर्पकी विज्ञासासे बैठे हैं आप इन्हें उपदेश कीजिये। आपकी अवस्था सबसे बड़ी है, आपने शाखोंका अध्ययन और सदाचारका पालन किया है, साथ ही राजधर्म तथा अन्य धर्मीके भी विशेषत हैं। जन्मसे लेकर आजतक किसीने धी आपमें कोई दोष नहीं देखा है। सब राजा इस बातको स्वीकार करते हैं कि आप सम्पूर्ण धर्मीके ब्राता है। आपने सहा देवताओं और ऋषियोंकी उपासना की है, इसलिये आपको अवस्य ही धर्मका उपदेश करना चालिये । यनीबी पुरुषोने यह धर्म बताया है कि विद्यान्त्रों जब प्रश्न किया जाय तो उसके उचित है कि सुननेकी इच्छावाले लोगोंसे धर्मका उपदेश करें। जो प्रश्न करनेपर भी उपदेश नहीं देता, उसको बड़ा खेब लगता 👣 अतः जिज्ञासुभावसे पूछनेपर आप इन लोगोंको अवस्य ही उपदेश करें।

वैशान्ययन्त्री कतते हैं—राजन् ! आकृष्यकी बात सुनकर पहातेजावी भीष्यजी बोले—'गोलिन्द ! आपके प्रसादसे इस समय मेरा मन स्विर है और वाणीमें भी बल आ गया है । अब धर्मात्मा युधिष्ठिर पुज़से समीवनवक प्रस करे; इससे मुझे प्रसक्ता होगी और मैं सन्पूर्ण धर्मोंका उपदेश कर सकूँगा । जिनमें धैर्य, इत्तिबनिश्रह, बद्धवर्ष, हमा, धर्म, ओज और तेज सदा बर्तमान रहते हैं, जो सन्बन्धियों, अतिथियों, सेवकों तथा शरणागतोका सदा सम्मान करते हैं, सत्य, दान, तथ, शूरता, शान्ति, दक्षता तथा स्विरता आदि समल सद्गुण जिनमें सदा मौजूद रहते हैं, जो कामनासे, क्रोबसे, पदसे, अववा किसी स्वार्थके लोभसे भी कभी अध्ये नहीं करते, यज्ञ, केदाव्ययन और धर्ममें जिनकी सदा प्रवृत्ति रहतों है, जिन्होंने शासोंका रहस्य अवण किया है तथा जो नित्य शान्त रहते हैं, वे पाण्युनन्दन युधिष्ठिर ही मुझसे प्रश्न करें।"

ब्रॉक्न कहा—राजन् ! धर्मगत युधिष्ठिरको आपके निकट आनेमें संकोच हो रहा है, ये अपनेको अपराधी नानकर पचर्णात हैं। जो पूज्य थे, आदरके पात्र थे, जिनकी इनमें मन्ति वी तथा जो गुरुजन, सम्बन्धी, जन्म-बान्धव एवं अर्व्य पानेचोन्य थे, उन सम्बन्धी इन्होंने बाणोंसे विदीण किया है: इसी डरसे आपके पास नहीं आते हैं।

र्याच्या बोले-बीकृष्या । जैसे दान, अध्ययन और तप-यह ब्राह्मणोंका धर्म है, उसी प्रकार युद्धमें विपक्षीके प्रारंतको मार गिराना भी क्षत्रियोके लिये वर्ष ही है। ताड, बाबा, बाबा, भाई, गुरु, सम्बन्धी तथा बन्धु-बान्यव-कोई भी क्यों न हो, यदि वह असत्यके मार्गपर कल रक्ष है तो बुद्धमें उसे मार डालना धर्म ही है। गुरु भी यदि लोभसे फैसकर पापका साथ देता हो और अपने नियत आचारका त्याग कर चुका हो तो उसे जो युद्धधे मार डालना है, वह शक्तिय धर्मत ही है। जो लोभवश धर्मकी सनातन पर्यादापर दृष्टि नहीं रखता, इसको युद्धमें मारनेवाले श्राहिषको धर्मन्न ही समझना वाहिये। युद्धपे खुनकी नदी कहा देनेवाला श्रात्रिय धर्मत्र ही माना जाता है। संज्ञानमें शतुके ललकारनेपा श्राज्ञियके किये लड्डना अनिवार्य हो जाता है। यनुने कहा है कि युद्ध क्षत्रियके रिच्ये धर्मका पोषक, सर्ग प्रदान करनेवाला और लोकमें वश फैलानेबाला है।

धीयके ऐसा कहनेपर धर्मनन्दन पुधिष्ठिर बड़ी विनयके साथ उनके पास गये और उनकी दृष्टिके सामने लड़े हो गये। फिर उनके करणोंमें मलक झुका दिया। धीव्यने धी आचासन देकर उन्हें प्रसन्न किया और उनका मलक सूँचकर कहा—'बेटा! बैठ जाओ, डरो मत; संकोच छोड़कर जो कुछ पूछना हो, पूछो।'

### युधिष्ठिरके पूछनेपर भीष्मका उनसे राजोचित शिष्टाचारका वर्णन

वैशम्ययन्त्रं कहते हैं—सदनचर युधिष्ठिरने श्रीकृष्ण और भीष्मको प्रणाम करके समस्त गुरुवनोकी आज्ञा लेकर प्रश्न किया।

कृषितिर बोले—पितामह ! धर्मके जाननेवाले ऐसा मानते हैं कि राजाका धर्म श्रेष्ठ है; अतः आप मुझे राजधर्मीको विस्तारके साथ बताइये। राजाके धर्मीमें धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—सबका समावेश है। जैसे घोड़ोंको काव्यें रखनेके लिये लगाम और हाशीको काम्यें करनेके लिये अंकुश है, उसी प्रकार समस्त संसारको मर्पादाके फीटर रखनेके लिये राजधर्म रस्सीका काम देता है। प्राचीन राजधियोने जिसका सेवन किया है, उस राजधर्मने यदि राजा मोहबश प्रमाद कर बैठे तो संसारकी व्यवस्था है पड़बढ़ हो जाती है और सब लोग व्याकुल हो जाते हैं, जैसे सूचदिव उद्य होते ही अन्यकारका नाश कर देते हैं, जरी प्रकार राजधर्म पहले मेरे लिये राजधर्मीका ही निरूपण ब्याजिये; क्योंकि आप समूर्ण धर्मात्माओंमें श्रेष्ठ हैं। हप सब लोगोंको आपसिने शास्त्रोंका परम रहस्त जात हो सकता है। भगवान् श्रीकृष्ण भी बुद्धिमें आपको सर्वश्रेष्ठ मानते हैं।

भीत्रजीने कहा—मैं सहान् धर्मको, विश्वविद्याता श्रीकृष्णको और सम्पूर्ण ब्राह्मणाँको नमस्कार करके सनातन धर्मोका वर्णन कर रहा हूँ। सुधिष्ठिर । अब तुम एकाध होकर मेरे बताये हुए राजधमींको तथा और जो कुछ सुनना चाहते हो, उसको भी पूर्णक्रयसे सुनो। कुरुबेह ! राजाके लिये सबसे पहले प्रजाका रघन करना—समे प्रसन्न रक्षना आवश्यक है। इसके लिये यह देवताओंका विधियन् पूजन और ज़ाह्मणोंका पूर्व सम्मान करे; क्योंकि देवताओं और ब्राह्मणोके पूजनसे वह धर्मके ऋगसे मुक्त होता है और सारी प्रना उसका आदा करती है। बेटा 🎚 तुम विजयके लिये सदा पुरुषार्थ करते रहना; पुरुषार्थके विना केवल दैवसे रानाओंका काम नहीं सिद्ध होता। मध्यपि कार्यकी सिद्धिमें दैव और पुरुषार्थ केनी साधारण कारण है, तवाधि में इनपेसे पुस्तार्थको ही क्षेष्ठ मानता हूँ। यदि आरम्य किया हुआ काम रसराब हो जाय तो इसके लिये मनमें दुन्त न मानना, अपनेको सदा प्रयातये ही लगाये रखना—यही राजाओंकी प्रधान नीति है।

सत्यके सिवा दूसरी कोई भी बीच राजाओंको सिद्धि प्रदान करनेवाली नहीं है, सत्यपरायण राजा इस लोकमें और परलोकमें भी सुल पाता है। ऋषियोंके लिये भी सत्यके सिवा दूसरा कोई साधन विश्वास दिलानेवाला नहीं है। जो राजा गुणवान, शीलवान, मनपर काबू रखनेवाला, कोमल खमाववाला, धर्मपरायण, जितेन्द्रिय, प्रसन्नमुख और बहुत देनेवाला है, वह कभी राज्य-लक्ष्मीसे प्रष्ट नहीं होता। कुरुनन्दन ! सदा कोमल बतांव करनेवाले राजाकी बात कोई नहीं मानता और सदा कठोरतापूर्ण शासन करनेवालेसे भी सब लोग उद्दित्र हो उठते हैं; इसलिये तुम्हें समयानुसार कोपलता और कठोरता दोनोंका आश्रय लेना चाहिये। बेटा ! तुम ब्राह्मणोको कभी दण्ड न देना । इस विषयमें मनुजीने दो इत्होंक कहे हैं, उनका भाव तुन्हें अपने इदयमें सदा धारण किये रहना चाहिये। अग्नि जलसे, क्षत्रिय ब्राह्मणसे और त्येहा पत्यरसे प्रकट हुआ है; इन सबका तेज दूसरी जगह काम देता है, मगर अपनेको उत्पन्न करनेवाले कारणमें बाकर ज्ञान्त हो जाता है। बच लोहा पत्थरपर मारा बाता है, आग पानीपर लगायी जाती है और क्षतिय ब्राह्मणसे हैंव करने लगता है तो वे तीनों ही दुर्जल पड़ जाते—दुःस बठाते हैं। यह सोचकर तुन्हें प्रतहणोको सदा नमस्कार ही करना चाहिये । यद्यपि ऐसी बात है, तकापि यदि ब्राह्मण भी तीनों लोकोंको हानि पहुँचाने लगें तो उनको भी बाहुबलसे परास्त करके दण्ड देनेमें कोई हर्ज नहीं है। इस विषयमें शुक्राचार्यने दो इस्लेक बताये हैं, उनका अभिप्राय ध्यान देकर मुनो 'ब्राह्मण वेदानाका विद्वान् ही क्यों न हो, यदि वह शख उठाकर युद्धमें सामना करनेके लिये आ रहा हो तो धर्मपालन करनेवाले राजाको उसे लक्षमानुसार अवस्य केंद्र करना व्यक्तिये। उसके द्वारा नष्ट होते हुए वर्षकी जो रक्षा करता है, वहीं वर्षत्र है; आतहाधीको मारनेसे वह धर्मका नासक नहीं माना जला। कोधमें भरे हुए आतत्तायीको तो उसका कोध ही नष्ट करता है। इतना अक्ट्य ब्यान रखनेकी बात है कि ब्रक्टण अपराध को तो उसे देशनिकालेका ही राण्ड देना चाहिये; उसे पारीरिक दण्ड देनेका विधान नहीं है। जैसे वसन बतुका सूर्व न तो अधिक ठंडक पहुँबाता है और न कही दूप ही करता है, उसी प्रकार राजाको भी न बहुत कोयल होना चाहिये, न अधिक कठोर। प्रत्यक्ष, अनुपान, डपमान और आगम—इन चार प्रमाणीक ग्रारा अपने-पराचेकी पहचान करनी चाहिये। तुम सब प्रकारके व्यसनीका परित्याग कर देना; क्योंकि व्यसनमें आसक्त हुए मनुष्पका संसारमे अपमान होता है। प्रजाके साथ राजाका कर्ताव गर्भिणी खोके समान होना चाहिये। जैसे गर्भिणी खी अपने मनको अन्छे लगनेवाले भोजन आदिका त्याग करके केवल गर्भस्य वालकके वितका ध्यान रसती है, उसी प्रकार धर्मात्या राजाको भी अपनी भरताईका खयाल न करके जिसमें सब लोगोंका हित हो, वही काम करना चाहिये।

पाणुनन्दन ! तुम धैर्यका भी कभी त्याग न करना । जो अपराधियोंको दण्ड देनेमें संकोच नहीं करता और सदा धैर्य रखता है, उस राजाको कभी भय नहीं होता । नौकरोंके साथ अधिक हैसी-मजाक नहीं करना चाहिये; इसमें जो बुराई है, उसे सुनो। नौकरलोग अधिक मुंतरणे हो जानेसे मारिकका अपमान कर बैठते हैं, अपनी मर्थादापर कायम नहीं रहते और स्वामीकी अखाका उल्लाइन करने लगते हैं। यहीं नहीं, ये राजापर भी हुकुम चलाने लगते हैं और रिक्रत लेकर जालसाजी करके राजकार्यमें विद्य डाला करते हैं। बनावटी आज्ञापत्र निकालकर राजाके सारे राज्यको कुस लेते हैं। रनवासके पहरेदारोसे मिलकर अनाःपुरमें जाने लगते हैं और राजाके स्थान वेष-भूच बनाये किरते हैं। यहाँवक कि स्थानीके निकट निलंजताका व्यवहार करते और उसकी गुप्त बातें भी प्रकट कर होते हैं। हैसी-मजाक करनेवाले और कोमल स्थानवाले राजाको पाकर भूत्वगण उसकी अवहेलना करने लगते हैं और उसकी सवारीमें रहनेवाले हाथी, योड़े तथा रचपर भी अकेले चढ़कर पूपते हैं। आम दरवारमें बैठकर रहेताकी तथा बरावरीका वर्ताव करते हुए कहते हैं 'राजन्। आपसे इस कामका होना कठिन है,

आपका यह बर्ताव बुरा है।' राजाको कृषित होते देख हैंस देते हैं और उससे सम्मानित होकर भी विशेष प्रसन्न नहीं होते। एजकीय गुप्त बातों तथा राजाके दोषोंको दूसरीपर प्रकट कर देते हैं और उसकी आहाको अबहेलनापूर्वक खिलवाड़ करते हुए पूरी करते हैं। पास ही खड़ा होकर राजा सुनता रहता है और वे निर्मय होकर उसके आधूषण पहनने, खाने, नहाने और बन्दन लगाने आदिकी दिल्लगी उड़ाया करते हैं। उनके अधिकारमें जो काम सौंपा गया होता है, उसको वे बुरा बताते और छोड़ भी देते हैं। उन्हें जितनी तनख्वाह दी जाती है, उतनेसे संतोष नहीं होता। जैसे खोग डोरमें बेंबी हुई विद्वियाक साथ खेलते हैं, उसने तरह वे भी राजाके साथ खेलना बाहते हैं और साथारण लोगोंसे कहते किरते हैं कि 'राजा तो हमारे ही हावमें है, उसनर हमारा ही हुवन बलता है।' युधिष्ठिर ! राजा जब परिहासतील और कोमल साथावका हो जाता है, तो कमर बताये हुए तथा दूसरे भी बहुत-से बोप प्रकट हो जाते हैं।

### राजाके नीतिपूर्ण बर्तावका वर्णन

पीपजी कहते हैं-युधिद्विर ! राजाको उद्योगी होना वाहिये। जो स्त्रीकी भाँति जेकार बैठा रहता है, उस राजाबरी प्रशंसा नहीं होती । इस विकामें पुत्राचार्यका कहा हुआ एक इरवेक है, जिसका भाव इस प्रकार है। जैसे साँप बिलमें रहनेवाले चुत्रोंको निगल जाता है, उसी प्रकार दूसरे राजाओंसे लढ़ाई न करनेवाले राजा और घर न छोड़नेवाले ब्राह्मण-इन रोनोंको पृथ्वी निगल जाती है। अर्थात् वे पुरुवार्थ-साधन किये बिना ही यर जाते हैं। जो संधि करनेके योज्य हो। इनसे संधि करो; जो विरोधके पात्र हो, उससे विरोध करो । राज्यके सात अङ्ग है-राजा, मन्त्री, सिन्न, खजाना, देश, किला और सेना । इनमेसे किसीके भी विपरीत पदि कोई आकरण करे तो वह गुरु हो या मित्र, मार डालनेके ही बोग्य है। महाराज मस्तका कहा हुआ एक पुराना इलोक है, वो बहायतिके पतानुसार राजाके अधिकारपर प्रकाश डालता है। उसका भाव यों है-धमंडमें भरकर कर्तव्य-अकर्तव्यका स्वान न रसनेवाला और कुमार्गपर चलनेवाला मनुष्य यदि अपना गुरु हो तो भी उसको दण्ड देनेका सनातन विधान है। राजा सगरने तो नगरके लोगोंका हित करनेकी इच्छासे अपने ज्येष्ट पत्रका

भी त्याग कर दिया था। असका नाम था 'असमक्षस'। यह पुरवासियों के बालकोंको पकड़का सरम् नदीमें हुवा दिया करता या, इसीरियो उसके पिताने उसे घरसे निकाल दिया। अतः प्रजावर्गको प्रसन्न रखना ही राजाका सनातन धर्म है। सायकी रक्षा और व्यवहारमें सरलता भी राजोजित कर्तव्य है। दूसरोंका धन बाँपट न करे; जिसको जो कुछ देना हो, समयपर देनेकी व्यवस्था करे। पराक्रमी, सत्यवादी और क्षमांकील बना खे। ऐसा करनेवाला राजा कभी सन्धारीसे प्रश्न नहीं होता।

जो मनपर अधिकार रखता है, जिसने कोधको जीत तिया है, जिसे शासको नातपर्यका निश्चय है, जो धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके प्रयत्नमें रूगा रहता है और अपने गुप्त विचार दूसरोपर प्रकट नहीं होने देता, बही राजा होने योग्य है। राजाको चारो वर्णोंक धर्मोंकी रक्षा करनी चाहिये। संसारको धर्मसंकरतासे बचाना उसका सनातनधर्म है। राजा किसीपर भी विचास न करे, विश्वसनीय व्यक्तिका भी अत्यन्त विश्वास न करे। राजनीतिके छः गुण होते हैं— संधि, वियह, चान, आसन, हैसीभाव और समाजय; इन सबके गुण-दोषोपर सदा दृष्टि रखे। यमराबके समान न्यायकर्ता हो और कुबेरके सदृत धनका भंडार इकट्ठा करे। स्थान, वृद्धि तथा क्षयके डेतुभूत द्वावगींका सदा ज्ञान रखे। जिनके भरण-योषणका प्रकच र हो, उनका योषण करे। राजाको सदा प्रसन्नबदन रहना और हैंसकर बातें करनी चाहिये। वृद्धींकी सेवा करे। आलस्य और लोभको त्याग दे। सत्युरुयोंके व्यवहारमें मन लगावे, संतुह होनेकीच्य खभाव बनाये रखे। अष्ठपुरुवोंका धन न हीने। दुहोसे धन लेकर सत्युरुयोंको दान करे। त्यथं द्व्य और कर ले तथा दूसरोंको भी दान दे, मनको बदामें रखे। समयपर दान करे और सदा हाद्य सद्यावारी रहे।

ा जो शुरबीर और भक्त हो, जिन्हें शुरुपन फोड़ न सकें, जो कुलीन, नीरोग और शिष्ट हों तथा शिष्ट पुरुगोंसे सन्बन्ध रखते हों, अपने सम्मानके रक्षक हों, दूसरोंका अपमान न करते हों. धर्मपराषण, साथु और पर्वतीके समान अदल खनेवाले हों. सामाके विद्वान् , लोक-व्यवद्वारके ज्ञाता और राहुओंकी गति-विधियर दृष्टि रसनेवाले हों-देसे लोगोंको ही सहायक बनावे । उन्हें अपने समान ही सुख-भोगको सुविधा है । सिर्फ रामोचित क्षत्र-धारण और हकुमत करना-इन्हीं से बातोका अधिकार अपने पास उनसे अधिक रखे। सामने अच्छा परोक्षमें उनके प्रति एक-सा ही बर्तात करें । ऐसा करनेवाले राजाको कभी कष्ट नहीं उठाना पड़ता। जो सक्या संदेव करता और सबके धनका अपहरण करता है, वह लोभी और कुटिल राजा एक दिन अपने ही लोगोंके हाथ मारा जाता है। जो भूपाल बाहर-भीतरसे शुद्ध खळर प्रजाके इद्यपको अपनानेका प्रयत्न करता है, वह शहओंका आक्रमण होनेपर भी उनके वशये नहीं पड़ता। यदि कहीं परास्त हुआ, तो ची

पीछे उन्हों प्रजाओकी सहावतासे पूर्ववत् अपना स्थान प्राप्त कर लेता है। वो क्रोध नहीं करता, किसी व्यसनमें नहीं फैसता, हराका कर लगाता और इन्द्रियोपर काबू रखता है, वह सब लोगोंका विद्यासपात वन बाता है। जो बुद्धिमान्, त्यापी, राषुओकी कमजोरी समझने में प्रवीण, बारों वणोंकि न्याय-अन्यायको जाननेवाला, शीप्र काम करनेवाला, क्रोधको जाँतनेवाला, व्यापित, क्रोमल सामाववाला, काम करनेमें संलग्न और आत्मप्रशंसासे दूर रहनेवाला है, जिसके राज्यमें मनुष्य निर्भय होकर विवास है, जहीं राजाओंचे सर्ववेष्ठ है।

जिसके राज्यमें रहनेवाले नागरिक न्याय-अन्यायको समझते हो, जिसके देशके लोग अपने धर्म-कर्मीमें संलग्न, दारीरमें आसत्ति न रसनेवाले, जितेष्ट्रिय, वदामें रहनेवाले, आज्ञायासक, कलहसे दूर खनेवाले और दायमें विच रक्षनेवाले हो, वहीं वास्तवमें राजा है। जिस राजाके राज्यमें क्षत, कपट, कुटनीति, मापा और मातार्यका सर्वधा अभाव हो, उसीके सनातन धर्मका निर्वाह होता है। जो विद्वानीका आदर करता और पासीय अर्थके विकार तथा परोपकारी कार्यमें लगा रहता है, जो सत्युख्योंके मार्गपर बलता और दान किया करता है, शह जिसके गुप्त विचारीको न जान सके, जामुसोको न पहचान सके, वही राजा राज्य बलानेपोच्य समझा जाता है। राज्य बाहनेवाले राजाओंके लिये प्रमाओकी रहासे बढ़कर और कोई सनातन धर्म नहीं है। यनुने राजधर्मका वर्णन काते हुए हो इलोक कहे हैं, जिनका भाव इस प्रकार है। जैसे समुद्रकी यात्रामें दूटी हुई नौकाका त्याग कर दिया जाता है, उसी प्रकार प्रत्येक यनुष्यको चाहिये कि वह उपदेश न देनेवाले आसार्थ,

समान बल हो तो लढ़ाई जारी रखना 'विश्वह' है। यदि शतु दुर्बल हो तो उस अवस्थामें उसके दुर्ग आदिपर वो आक्रमण विश्व जाता है, उसे 'यान' कहते हैं। अगर अपने उसर शतुकों ओरसे आक्रमण हो और शतुका पक्ष प्रबल जान पड़े तो उस समय अपनेको दुर्ग आदिमें कियाने रखका वो अवस्था की वार्ता है, वह 'आसन' कहताता है। यदि चढ़ाई करनेवाला शतु मध्यम लेगीका हो तो 'ईथीमाव' का सहाय लिखा जाता है। उसमें उत्तम कुछ और भाव दिखाया जाता है और भीतर कुछ और भाव रखा जाता है। उसमें स्वत्य उसमें अपने अधिकार शतुओंके अब आदि सामग्रीपर कब्जा करना आदि कार्य 'ईथीमाव' नीतिके अन्तर्गत है। आक्रमणकारीसे चीड़ित होनेपर किसी पित्र ग्रजाका सहाय लेकर उसके साथ लड़ाई सेडन 'समाअय' कहलाता है।

२. मची, ग्रष्ट, दुर्ग (किला), कबाना और दण्ड—ये पाँच 'प्रकृति' कड़े नये हैं। ये हो अपने और शतुपक्षके मिलाकर 'दशवर्ग' कहलाते हैं। यदि दोनोंके मची आदि समान हो तो ये स्थानके हेतु होते हैं अर्थात् दोनों पक्षकी स्थिति कायम रहती है। अगर अपने पक्षमें इनकी अधिकता हो तो ये वृद्धिके साधक होते हैं और कमी हो तो क्षपके कारण बनते हैं।

बेद-मन्त्रका उचारण न करनेवाले ऋतिक, रक्षा न करने- | इच्छावाले खाले और जंगलमें रहना पसंद करनेवाले वाले राजा, कटु क्वन बोलनेवाली स्त्री, गाँवमें रहनेकी नाई—इन छ:को त्याग दे।

### राज्यशासनके कुछ साधनोंका वर्णन

भीव्यती बोले—युधिष्ठिर । यह प्रजापालन समसा धर्मोका सार है। भगवान् बृहत्पतिजी भी इस न्यापानुकूल धर्मकी प्रशंसा करते हैं। उनके सिवा भगवान् विद्यालाक्ष, तपस्वी शुक्राचार्य, इन्द्र, दक्ष, मनु, भरद्वान, मुनिकर गौरकिश और राजधर्मकी रचना करनेवाले अन्यान्य वेदवादियोंने भी प्रजापालनकी ही प्रशंसा की है। अब में तुम्हें राजाओंके कुछ साधन सुनाता हूँ—नुप्तचर (जासूस) रखना, दूसरे छड्डोने अपना प्रतिनिधि (राजदूत) नियुक्त करना, समयपर बेतन और भक्त ऐना, युक्तिके साथ का लेना, अन्यायसे प्रकारो न चूसना, सत्पुरवोसे पेल करना, वीरता, कार्यकुञ्चलता, सत्य, प्रजाका हितर्थिनान, सत्यपुरुष्टेको न त्यागना, कुलीन मनुष्योको पास रखना, संप्रज्ञयोग्य धान्वादिको जमा करना, बुद्धियानोको अपना सहस्यक बनाना, सेनाको उत्पाहित करना, प्रजाकी सार्व देख-भाग करना, काम करनेमें कड़का अनुभव न करना, कोषकी युद्धि करना, सार्थ नगरकी रक्षाका पूरा प्रकटा करना, इस विषयमें दूसरोके विश्वासपर न रहना, पुरवासियोंने कोई गुड़ बना लिया हो तो उसमें कूट इत्त्वा देना, प्राप्तु, मित्र और मध्यन्थॉपर पधोलित दृष्टि रखना, सेवकॉमें गुटबंदी न होने देना, अपने-आप नगरका निरीक्षण करना, नीतिधर्मका पालन करना और पूर्णको देशसे बाहर निकाल देना—ये सब बातें राजधर्मकी यून्द 🛊 ।

बलवान् पुरुषको अपने दुर्बल शतुको भी छोटा न समझना चाड़िये । आग खोड़ी-सी हो तो भी जला डालती है और विष बकुत कमभाजामें हो तो भी भार डालता है। जो राजा कुर होते हैं वे अपने विशास राज्यको काबूमें नहीं रस सकते और जो बहुत कोमल प्रकृतिके होते हैं वे इस उच पदका मार नहीं सैभारू सकते। इसलिये राजामें कुरता और क्येयलता होनोहीका मेल रहना जाहिये। युधिष्ठिर ! यह मैने तुर्वे बोझ-सा राजवर्ग सुनाया है। अब तुर्वे जिस बातमें सिंद्ध हो व्या पुछ तरे।

वैदान्यस्त्रज्ञी बहते हैं—राजन् ! भीष्मजीका वसत्त्र सुनकर भगवान् व्यास, वेषस्तान, अदम, वासुदेव, कृप, सात्यकि और सक्रय बढ़े प्रसन्न हुए और 'बहुत अन्ता, बहुत अच्छा' कहकर उनकी प्रशंसा करने लगे। फिर कुरक्षेष्ठ पुधिष्ठिरने नेवोमें जल भरकर उनके चरण सूर्य और बजा, 'कदाजी ! अब सूर्य असा होनेवाला है, इसलिये में बाल आपसे अपना संदेश पृष्ट्रिगा ।'

इसके बाद क्षीकृष्ण, कृपावार्य और युधिहरादि पाष्ट्रवॉने ब्राह्मणोको नयस्कार कर भीव्यजीकी परिक्रमा की और किर रशोपर सवार हो दृष्ड्रती नदीके तीरपर आये । वहाँ धान, तर्पण, संध्योपासन और जपादिसे निवृत्त हो वे हस्तिनापुरको बाहे आये।

### ब्रह्माजीके नीतिशास्त्र तथा राजा पृथुके प्रसंगका वर्णन

वैशम्यायनवी अन्तते हैं--जनपेजय ! दूसरे दिन प्रात:काल ही पाण्डव और यादवलोग निवकर्पसे निवृत्त हुए और फिर रधीपर सड़कर कुरक्षेत्रकों ओर चल दिये। यहाँ भीष्पत्रीके पास पहुँचकर उन्होंने व्यासादि महर्वियोको प्रणाय किया और उनसे आदार्शिवंद पा वे भीष्मजीके चारों ओर बैठ गये । फिर परमतेनस्त्री राजा युधिद्विरने भीव्यतीका यवायोग्य सस्कार करते हुए, हाथ जोड़कर पूछा, 'पितायह ! स्रोकमें जो यह 'राजा शब्द प्रसिद्ध है, इसकी उत्पत्ति कैसे हुई—यह मुझे बतानेकी कृपा करें। जिसे हम 'राजा' कहते हैं वह भी एक मनुष्य ही है। उसके दारीर और प्राण भी अन्य पुरुषोंके समान ही है तजा जन्म-भरण आदि सब गुणोमें भी यह दूसरे भनुष्योंकी तरह ही है। फिर भी शुरबीर और सत्पुरुवोंसे पूर्ण इस सारो पृथ्णीका वह अकेता ही क्यों पालन करता है ? मुझे इसका चळार्व कारण जाननेकी अभिलाया है, अत: आय इसका पूरा रहस्य बतानेकी कृपा करें।'

भीमजी बोले—राजन् ! सत्वयुगके आरम्बमें राज्य या राजा नामकी कोई चीज नहीं थी। उस समय न कोई दण्ड था और न दण्ड देनेवाला। सब प्रजा आपसमें धर्मके नाते ही एक-दूसरेकी रक्षा करती थी। पीछे सबलोग मोहमें पड़ गये, इससे उनका विवेक नष्ट हो गया और विवेकका नाझ होनेसे

धर्मबुद्धि भी जाती रही। सब लोभमें फैस गये और जो वस्तुऐ जिनके पास नहीं थीं, उन्हें पानेके लिये लालाचित रहने लगे। इतनेहीमें काम नामक एक दूसरे दोषने उन्हें धर दवाया । फिर कामके अधीन देखकर उनपर रागने भी अपना आधिपत्य जमा दिया। इस प्रकार रागके अधीन होकर वे कर्तव्याकर्तव्यको भूत गये। इसलिये गम्ब-अगम्ब, वाच्य-अवाच्य, भक्ष्य-अभक्ष्य और दोष-अदोष कोई भी बात उनकी दृष्टिमें त्याच्य न रही। इस प्रकार पानव-समाजमें धर्मविप्नव हो जानेसे बेद भी लुप्त होने लगा और वेदका लोप होनेसे धर्ममर्घाटा ही नष्ट हो गयी। इससे देवताओंको बढ़ा जास हुआ और वे ब्रह्माजीकी शरणमें गये। ब्रह्माजीसे उन्होंने हाथ जोड़कर कहा, 'भगवन् । मनुष्यलोकमें जो सनातन वेद वा, इसको लोभ-मोह आदि दूषित भावाँने नष्ट कर डाला है, इससे हमें बढ़ा भव हो रहा है। भगवन् ! वेदका नारा होनेसे धर्म भी नष्ट हो गया है। यनुष्याने यह-यागादि सभी शुभकर्म छोड़ दिये हैं; इसलिये हम बड़े संशयमें यह गये हैं। आप हमारे लिये जो हितकर हो ऐसा कोई उपाय सोखिये।'

तब सम्बन्धु भगवान् ब्रह्माने उनसे कहा, 'देवताओ । हरो मत, में तुम्हारे कल्यायाका कोई साधन सोवता 🖁।' इसके बाद उन्होंने अपनी बुद्धिसे एक लाख अध्यायोका एक नीतिशास रवा। उसमें अर्थ, धर्म काम—इन विवर्गका वर्णन था। वह प्रन्य 'त्रिवर्ण' नायसे जिल्ह्यात हुआ। चौद्या वर्ग मोक्ष है, उसके फल और गुण इनसे पृथक है। पुधिष्ठिर । इस शास्त्रमें, साम, तान, दण्ड, भेद और व्येक्षा—इन पश्चि उपायोका पूरा-पूरा वर्णन है। यद, सत्कार और धनसे की जानेवाली जमशः हीन, मध्यम और उत्तम संधियोका, खड़ाई करनेके बार प्रकारके अवसरीका तथा अर्थ, धर्म और कामके विस्तासका भी इसमें अन्तरी तरह निरूपण किया गया है। इसके सिवा इसमें प्रकट और गुप्त सेनाओंका भी विवेचन हुआ है; इनमें प्रकट सेना आठ प्रकारकी है और गुप्तके अनेकों भेद हैं। रब हम्बी, घोड़े, पैदल, बेगारमें पकड़े हुए लोग, नौका, दूत और युद्ध-सम्बन्धी आवश्यक बातोका उपदेश करनेवाले—मे प्रकट सेनाके आठ अङ्ग हैं। यही नहीं, इसमें मार्गके गुण, भूमिके गुण, रथ, हाथी, धुड़सवार और पैट्ल सेनाको पुष्ट करनेके अनेको उपाय, तरह-तरहकी व्यूहरचना, अनेको प्रकारके युद्ध-कोशल, युद्ध करनेकी और उससे निकल भागनेकी

रीतियाँ तथा क्रकोंकी रहाके उपाय भी बताये गये हैं। दूतको शक्तिसे होनेवाली राष्ट्रकी वृद्धि, शत्रु, मित्र और तटस्वोके विभाग, बलवानोके नाश और अवरोध, शासन-सम्बन्धी अनेकों सूक्ष्म कार्य, मल्लकीडा और शख संचालनकी विधियाँ, जिनके भरण-पोषणका कोई प्रवन्ध न हो उनका पालन और उनकी देल-रेल, सुपात्रको दान देना, व्यसनीसे बचना, राजाके गुण, सेनापतिके लक्षण, अर्थ, धर्म और कामके साधन तथा उनके गुण-दोष, अपने आक्रितोको आजीविकाका विचार, सबके प्रति सर्शक छना, प्रयादसे बचना, जो वस्तु मिली न हो उसे पाना और प्राप्त बन्तुकी वृद्धि करना, बड़ी हुई बन्तु सुपात्रीको दान करना, धर्मके तिथे धन लगाना तथा भोग और दुःस निवृतिमें भी धनका उपयोग करना—इन सब बातोका इस प्राक्तमें वर्णन हुआ है। काम और क्रोधसे होनेवाले दस उप व्यसनोका थी इसमें अलेल हैं। नीति-शासके आचापेनि मृगया, सूत, मद्यपान और खाँप्रसंग—ये चार कामजनित तवा वाणीकी कटुता, डमता, मार-पीट, इरीरको केंद्र कर लेना, त्याग देना और आर्थिक हानि पहुँचाना—ये छः क्रोयमें होनेवाले व्यसन बताये हैं। तरह-तरहके यक्त और उनकी क्रियाओंका, रातुके राष्ट्रको पीड़ित करनेका तथा उसकी सेनापर चोट करने और उसके निवासकानोंको नष्ट करनेका भी इस प्रन्यमें उल्लेख है। पुरानी इमारतों और वृक्षोंको जंस करना, लेती-कारीकी विधि, सेनाकी सामग्री, कतच-धारण और कवचादि बनानेकी विधि-धे सब बातें इस शास्त्रमें बतायी गयी हैं। डोल, नगाई, शङ्क और युन्द्रभि आदि रणवाद्योको जजाना, मणि, पश्च, पृथ्वी, वस्त्र, दास-दासी और सुवर्ण—इन छः पदाबाँको प्राप्त करना तथा शतुओंकी इन छः चीजोंका नाश करना, नये जीते हुए प्रान्तमें शान्ति स्वापित करना, सत्पुरुषोका सत्कार, विद्यानोंके साथ मेल-जोल बढ़ाना, दान और होमकी विधि, भोजनकी व्यवस्था, सर्वदा आस्तिकबुद्धि रखना, अकेले होनेपर भी उठने-बैठनेकी रीति, सत्यता, मधुरमाषण तथा उत्सव और समाज आदिके अवसरपर होनेवाली घरेलू बातें — इन सभीका इस शासमें निरूपण हुआ है। देश, जाति और कुलके धर्म, अर्थ, काम, मोश्र—इन सारों पदार्थीके लक्षण और इन्हें प्राप्त करनेके उपाय तथा जिन साधनोंसे मनुष्यका आर्थधर्मसे पतन न हो, उन सभीका इसमें वर्णन है। इस नीतिशासकी रचना हो जानेपर ब्रह्माजीको बढ़ा हर्ष हुआ और उन्होंने इन्हादि देवताओंसे कहा।

बहाजी कोले—यह दण्डनीति नामसे विख्यात विद्या तीनों लोकोमें विद्यमान है। वास्तवमें दण्डसे ही राकव्यवस्था चलती है। यह दण्डनीति छः गुणोसे युक्त है। स्वात्याओमें इसका अत्रस्थान होगा। इस झाखमें धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष—सभीका विचार है।

तब सबसे पहले घगवान् इंकरने उस नीतिशासको प्रहण किया। उन्होंने जीवोको आयु प्रटर्ता देख उस शासको संक्षिप्त किया। यह प्रन्य 'वैशालाक्ष' कहलाया। इसे इन्द्रने प्रहण किया। इसमें कुल दम इनार अध्याय थे। फिर भगवान् इन्द्रने भी इसे संक्षिप्त किया और इसमें केवल पाँच इनार अध्याय रह गये, तब यह प्रन्य 'बाहुदलक' कहलाया। इसके बाद यहस्पतिजीने इसे जीन सहस्र अध्यायोंमें संकुचित कर दिया। यह प्रन्य 'वाईस्पत्य' नामसं प्रसिद्ध हुआ। फिर योगालार्थ शुक्रजीने इसे संक्षिप्त काके एक हजार अध्यायोंमें रखा। इस प्रकार महर्जियोंने मनुष्योंको असुका हास होते देखकार लोकहितकी दृष्टिसे इस शासको बहुत संक्षिप्त कर दिया।

इस नीतिशासकी रचनाके बाद मृत्युकी मानती पुणी सुनीधासे राजा अंगके द्वारा बेनका जन्म हुआ। वह रागद्वेषके अधीन होकर प्रजामें अधर्मका प्रचार करने लगा। यह देखकर बेदवादी मुनिजनीते उसे अधिमन्तित कुदारओंसे मार हाला। फिर देशमें अराजकता फैली देखकर उन्होंने बेनके दाहिने हावका मन्यन किया। अससे एक इन्होंने समान



कप्यवान् पुरुष प्रकट हुआ। उसके शरीरपर कवल सुशोधित था, कपरमें तस्त्वार लटक रही थी तथा कंश्रेपर धनुष-थाण थे। यह बेट-बेटाड्रोंका जाता और धनुर्विद्यामें पारंगत था। उस वेनपुत्रने हाथ नोड़कर प्राप्तियोंसे कहा, 'मुनिगण! पुड़ो धर्म और अर्थका निर्णय करनेवाली सूक्ष्म बुद्धि प्राप्त है। इसके हाग मुझे क्या करना बाहिये—यह ठीक-ठीक खताड़ये।' देवता और महर्षियोंने कहा, 'जिस कार्यमें तुन्हें धर्मकी स्विति जान पड़े, उसीको निःश्रब्ध होकर करो। प्रिय-अप्रियकी परवा न करके सब जीवोंके प्रति समान पात्र राखे। काम, ख्रोध, लोभ और मानको दूरसे ही नमस्त्रार कर हो। सर्वदा धर्मपर दृष्टि रखो और जो मनुष्य धर्मसे विचलित होता दिखायी दे उसका अपने बाहुबारसे दमन करो।' धेनपुत्रने कहा, 'महानुष्तावो! झाडाण तो मेरे लिये सर्वदा कच्चनीय है, उन्हें में दण्ड न दे सकुँगा।' मुनियोंने कहा, 'ठीक है।'

अब वेदनिधि घगवान् शुकाबार्य उसके पुरोष्टित बने और वालरिकण्योने मन्त्रीका कार्य सैधाला। यह वेनपुत्र पृथु विष्णुधगवान्से आठवीं पीड़ीयर था। सुनते हैं पृथुके समय पृथ्यी वहुन केवी-नीथी थी। उन्होंने ही पत्थर इल्लाकर इसे समलल किया है। कहते हैं, धगवान् विष्णु, इन्द्र, देवगण, प्रजापति, ऋषि और ब्राह्मण—इन सबने मिलकर पृथुका अधियेक किया था। सार्थ पृथ्वीदेवी भी रात्रीकी मेंट लेकर उनकी सेवाये उपस्थित हुई थी। समुद्र, हिमालय और इन्द्रने उन्हें अक्षय धन दिया था तथा यक्ष और राक्ष्मांके सामी धगवान् कुबरने भी बहुत धनराशि भेट की थी।

मुधिहर । राजा पृत्रुके संकल्प करते ही करोड़ों हाबी,
रख, धोड़े और पैदल प्रकट हो गये । उनके राज्यमें खुड़ापा,
दुक्काल, आधि-व्याधि तथा सर्प, बोर या आपसमें
एक-दूसरेसे किसी प्रकारका भय नहीं था । जिस समय वे
समुद्रमें होकर कलते थे उसका जल रिखर हो जाता था तथा
पर्वत उन्हें रास्ता दे देते थे । उन्होंने इस पृथ्वीसे सतरह
प्रकारके धान्य दुई थे । महात्या पृत्रुने इस लोकमें धर्मकी
वृद्धि को थी और सारी प्रजाका रक्षन किया था, इसलिये
वह 'राजा' नामसे किच्यात हुआ । आध्रणींका श्रांतिसे प्राण
करनेके कारण वह 'शक्तिप' हुआ तथा उसने धर्मानुसार
पृथ्वी पड़ गया । सर्थ धगवान् किया था, इसलिये इसका नाम
'पृथ्वी' पड़ गया । सर्थ धगवान् किया था, इसलिये इसका नाम
'पृथ्वी' पड़ गया । सर्थ धगवान् कियाने उनके विषयमें ऐसी
पर्याद्य कर दो वी कि 'राजन् ! कोई भी पुरुष तुष्हारी
अपस्था जल्तहुन नहीं करेया, तुमसे बढ़कर नहीं

होगा' राजा पृष्ठुके शरीरमें खर्च भगवान् विच्युका आवेश था, इसीसे सारा संसार उन्हें देवताकी तरह मानकर उनके सामने हुकता था।

राजन् ! इसलिये गुप्तचरोके द्वारा प्रजाकी गतिविधियर दृष्टि रसकर तुन्हें सर्वदा उसका दण्डनीतिके अनुमार मालन करना चाहिये। ऐसा न हो उसके साथ मिलकर कोई प्रतु तुन्हारा पराभव कर दे। राजा यदि शुभकर्म करता है तो वह प्रजाके भलेके लिये ही होता है। उसके देवीगुणोंके सिवा और ऐसा क्या कारण हो सकता है, जिससे सारा देश एक व्यक्तिके अधीन रहे। राजा भी अन्य मनुष्योंके समान ही है, तो भी यह सारा लोक उस एककी ही आकार्म बैधा राजा है। राजाके दण्डका बड़ा महत्त्व है; उसोंक कारण सारे राष्ट्रमें नीति

और न्यायका आचरण होता है।

युधिष्ठिर ! ब्रह्माजीके इस नीतिशासमें पुराणीके आविर्माव, महर्षियोकी उत्पत्ति, तीर्थोके वंश, नक्ष्त्रोंके वंश, कारों आक्रम, कार प्रकारके होडकमें, बारों वर्ण, कार प्रकारको विद्या, इतिहास, बंद, न्याय, तप, ज्ञान, अहिंसा, सत्व और असत्व, वृद्धवनोंकी सेवा, दान, शोध, सजगता और दया—इन सभी विषयोंका वर्णन है। अधिक क्या, जेरे कुछ इस पृथ्वीपर है और जो इसके नीचे है, इस सभीका इस ब्रह्माजीके शास्त्रमें उत्लेख है।

भरतकेष्ठ ! इस प्रकार राजाओंका जो कुछ प्राप्त है, यह सब पैने तुम्हें सुना दिया। अब बताओ और क्या कहूँ ?

#### \_\_\_

# राजा युधिष्ठिरके प्रश्न करनेपर भीष्मजीका चारों वर्ण और चारों आश्रमोंके धर्म सुनाना

वैद्राण्यासनजी कहते हैं जनमेजय । तब ताजा चुचिहिनने पितामह भीष्मको प्रणाम कर उनसे हाव जोहकर पूछा, 'पितामह ! बातो वर्षा, बातो आक्रम और राजाओंके कौन-कौन-से धर्म माने गये हैं। इनका अलग-अलग वर्णान कीकिये। ऐसे कौन कर्म हैं जिनसे राष्ट्रको वृद्धि होती है और किन पर्मोंके करनेसे राजा, पुरवासी तका राजसेककोंका अन्धुदय होतर है। राजाको किस प्रकारके कोच, दण्ड, दुर्ग, सहायक, मन्त्री, प्रात्किक, पुरेहित और आवश्योंको त्याग देना बाहिये। आपलिकास आनेपर किस प्रकारके लोगोंमें विद्यास करना बाहिये और किन लोगोंसे अपने द्याराको पूरी-पूरी बोकसी रखनी बाहिये ?

प्रीयानी बोले—पर्यक्ती महिमा महान् हैं; अतः ये पर्यको धर्मके विधाला भगवान् कृष्णको और उपस्थित प्रद्याणको नमस्तार करके सनातन धर्मोका वर्णन करता है। अक्रोध, सत्यभाषण, धनको बाँटकर भोगना, श्रमा, अपनी खीसे संतान उत्पन्न करना, श्रीच, अग्रोह, सरलता और अपने पालनीय व्यक्तियोका पालन करना—ये नी धर्म सची वर्णोके लिये समान हैं। अब ब्राह्मणोका प्रातन धर्म है। इसके सिखा साध्यायका अभ्यास भी उनका प्रधान धर्म है। इसके सिखा साध्यायका अभ्यास भी उनका प्रधान धर्म है। इसके इसीसे उनके सब कर्मोकी पूर्ति हो जाती है। चिंद अपने धर्ममें स्थित, शान्त और ज्ञान-विज्ञानसे तृप्त ब्राह्मणको किसी प्रकारके असत्कर्मका आस्त्रय लिये विना ही धन प्राप्त हो जाय तो उसे दान या यज्ञमें लगा देन चाहिये। सत्युक्योको धन बॉटकर ही उसका उपयोग करता बाहिये—ऐसा विद्वानोंका पत है। ब्राह्मण केवल स्वाच्यायसे ही कृत-कृत्य हो जाता है: दूसरे कर्म यह को अथवा न करे। दपाकी प्रधानता होनेके कारण वह सब जीवोका मित्र बहा जाता है।

गजन् । अब श्राविषके धर्म सुनी । श्राविषको दान करना चाहिए, किंदु घाँपना नहीं चाहिए । इसी प्रधार यह करना चाहिए, किंदु कराना नहीं चाहिए । वह नेदादिका अध्ययन करे, किंदु घराना नहीं चाहिए । वह नेदादिका अध्ययन करे, किंदु पढ़ावं नहीं, प्रजाका पासन करे तथा सुटेरीको मारनेप चाँकस एकर रणभूमियं पराक्रम दिसावे । जो राजा शासक और बड़े-बड़े प्राप्ति यजन करनेवासे हैं और जो युद्धपे विजय प्राप्त कराने हैं, वे ही पुण्यत्नेकोंको प्राप्त होते हैं । जिस प्रकार दान, न्याच्याय और यह राजाओंके कल्याणमें सहस्वक हैं, उसी प्रकार मुद्ध घो उनके लिये गिश्मेयसका साधन हैं । अतः ध्याँपार्जनके लिये ग्रजाको अपरे-अपने धर्ममें स्थित रसते हुए उससे सब प्रकारके धर्मकृत्य कराने चाहिये । गडा प्रजापालनसे ही कृतकृत्यता प्राप्त कर लेता है, दूसरा कोई कर्म वह करे अकवा न करें । उसमें बलकी प्रधानता है, इससिये वह प्रजाका इन्द्र कहा जाता है ।

इसके बाद में वैद्यका सनातन धर्म सुनाता हूँ। दान, अव्ययन, यह और पवित्र साधनोसे धन संबह करना—थे उसके प्रधान कर्तव्य है। इसके सिवा, उसे सावधानीसे सब प्रकारके पशुओंका पालन करना चाहिये। यदि वह किसी साखविकद्ध कर्मका आवरण करना है तो उसे 'विकर्म' कहा जाता है। पशुओंका पालन करनेसे वैश्यको कहा सुख मिलता है, इसलिये उसे ऐसा विचार कभी नहीं करना चाहिये कि मैं पशुपालन नहीं करूँगा।

अब तुम्हें शुद्रके धर्म बताता हूँ । ब्रह्माजीने शुद्रोंको तीन वर्णोंके दासत्वके लिये रचा है, इसलिये उन्हें उनकी सेवासुश्रूवामें लगे रहना चाहिये। उनकी सेवा करनेसे ही उन्हें बड़े-से-बड़ा सुख मिल सकता है। शुक्रको वनसंख्य कथी नहीं करना साहिये; क्योंकि धन पाकर वह पापमें प्रवृत्त हो जाता है और अपनेसे वहे ब्राह्मणादिको अपने अधीन रहाने लगता है। उसे कोई धार्मिक कृत्य करना हो तो राजाकी आज्ञा पाकर वैसा कर सकता है। अब मैं उसकी वृत्तिका वर्णन करता है, जिससे उसकी आजीविकाका निर्वाह हो सकता है। तीनों वर्णीको शुरुका धरण-योषण अवदय करना चाहिये। उसकी सेवाके बदले उसे कानमें लाये हुए छाते, बादर, जूते और पंत्रे देने बाहिये। जो फटे-पुराने वक्त अपने पहननेयोग्य न रहें वे शुद्रकों ही दे देने बाहिये; क्योंकि धर्मत: वे उसीकी सम्पत्ति 🖁 । सेवापरायण शुद्र जिस-किसी द्विजके पास जाय, उसीको उसकी आजीविकाका प्रकथ कर देश बाहिये—ऐसा धर्मन पुरुषोंका कड़ना है। शुहको भी अधने खामीका किसी प्रकारके आपत्तिकालमें भी त्यान नहीं करना साहिये । यदि सामी संतानहीन हो तो उसे ही पिष्डदान करना चाहिये और बूढ़ा वा दुर्बल हो तो उसका घरण-योषण धी करना चाहिये। इस कार्यमें धनका नाम हो तो भी उसे उत्साहसे स्वामीके भरण-पोक्यामें ही लगे रहना चाहिये; क्योंकि करतुतः वह धन बुद्धका अपना नहीं माना जाता, उसपर तो उसके स्वामीका ही अधिकार होता है।

द्वास्त्रोमें तीनों वर्णोक लिये यहका विधान किया गया है तथा शुक्रके लिये मच्चहीन यहकी विधि है। खाहाकार, वयट्कार और मच्च—इनमें खुक्रका अधिकार नहीं है। अतः खुद्र औत यहांकी दीक्षण एक पूर्णपाड कही गयी है। तीन वर्ण जो यह करते हैं उनका फल शुक्रको भी मिलता है; वर्षोंक श्रद्धापद ही सब यहांमें प्रधान है। यह करनेकालोका भी परमदेव श्रद्धा ही है और ब्राह्मण शुक्रके परमदेव हैं। अतः अपनी श्रद्धाके बलसे शुद्र अपने स्वामी ब्राह्मणादिके किये हुए यहांके फलका अधिकारी हो जाता है। शुद्रको ऋक्, साम और यनुकेंदका अधिकार नहीं है, किर भी उसका इष्टदेव प्रजापित है। इस प्रकार मानसिक यहाँका अधिकार सभी कर्णोंको है। सनुष्य जो इन्द्रियोंको जीतकर प्रात:काल और सार्थकालमें सद्धापूर्वक हकन करता है, उसमें भी प्रधान कारण श्रद्धा ही है। जो श्रद्धासम्पन्न द्विज यहाँको उनके विधिविधानके सहित जानता है और जिसे आत्यहानके विषयमें भी पूर्ण निक्षय है वही यहानुष्ठानका सबा अधिकारी है। यदि कोई बोर, पायी या महापायी भी यहांके हारा भगवान्का प्रजन करनेके सिथे उत्सुक हो तो उसे भी 'साथ' ही बाहा जाता है। ऋषिगण भी ऐसे पुरुवकी प्रशंसा करते हैं; अतः निक्षय यही होता है कि सब वर्णोंको सर्वदा जैसे बने कैसे यहानुहान करना चाहिये। तीनों लोकोंसे यहांके समान कोई धर्म नहीं है; इसलिये मनुष्यको ईप्यारित होकर अपनी अस्तिके अनुसार श्रद्धापूर्वक प्रथेक यहा-यागदि करने चाहिये।

वृधिक्रितः । अब तुम बार्ग आक्रमोके नाम और कर्म सुनो, ब्रह्मबर्च, गृहस्वाक्रम, बानप्रस्व और संन्यास—ये बार आक्रम हैं। इनये गाईस्क्वकी महिमा विशेष हैं। ब्रह्मबर्धमें बटाधारण और उपनयन-संस्कारहारा द्वितस्व प्राप्त करके बेटाध्ययन करे, किर गाईस्क्यमें अञ्चाधानादि कर्म करते हुए उनके हारा तीनों खणोंसे मुक्त होकर इन्द्रियोंका संयम कर बीके सहित अथवा उसे छोड़कर बानप्रस्थ आक्रममें प्रवेश करें। इस आक्रममें आरण्यक शास्त्रोंका अध्ययन कर बनवासिखोंके धर्म सीले और फिर ब्रह्मबर्धपूर्वक संन्यास लेकर इन्द्रिय-सम्बन्धी थोगोंसे विरक्त हो जाय। महाराज ! मोझकामी ब्राह्मणके लिये ब्रह्मबर्यका पालन करनेके बाद ही संन्यासाक्रममें प्रवेश करनेका अध्यकार कहा है।

संन्यासीको चाहिये कि मन और इन्द्रियोका संयम करे, नहीं मुर्यांस्त हो वहीं ठहर नाय, किसी वस्तुकी इच्छा न करे, अपने लिये कोई कुटी न बनवावे और जो कुछ मिल जाय उसीसे निर्याह कर ले। सब तरहकी कापनाओंका त्याग कर दे, सबके प्रति समानभाव रखे, भोगीसे दूर रहे और हदयमें किसी प्रकारका विकार न आने दे। इन सब धर्मोंके कारण यह आसम साक्षात् क्षेमधाम अर्थात् कल्याणका त्थान है। इसमें पहुँककर पुरुष अधिनाशी परमात्माके साथ एकोमाञ्को प्राप्त हो जाता है।

अब गृहस्वात्रमके धर्म सुनाता हूँ। जो पुरुष बेदोंका अध्ययन कर सब प्रकारके कमें करते हुए संतान अपन्न करके

१.पूर्णपात्रका परिमाण इस प्रकार है—आट मुझे अञ्चले 'किञ्चित्' कहते हैं, आट किञ्चित्का एक 'पुष्कल' होता है और चार पुष्कलका एक 'पूर्णपात' होता है। इस प्रकार दो सौ छण्यन मुझेका एक पूर्णपात होता है।

इस आश्रमके मुन्दिबनोचित कठोर धर्मोका पालन करता है वह भी इन्द्रियोक भोगोसे विरक्त हो जाता है। गृहक्को चाहिये कि अपनी ही खीमें सन्तुष्ट रहे ऋतुकालमें खी-समागम करे, शाखाज़ाका पालन करे, शठता और कपटसे दूर रहे, परिभित आहार करे, देवताओंकी आराधनाचे तत्पर रहे, दूसरोंके उपकारोंको याद रते, सत्य और मृद्र भाषण करे, द्या और श्रमासे युक्त रहे, इन्द्रियोका संयम करे, गुरु एवं शाखोंको आहा माने, देवता और पितरोका तृप्तिके लिये हृष्य-कष्य देता रहे, ब्राह्मणोको निरक्तर अन्नदान करे, यत्सरसे दूर रहे, अन्य सब आश्रमोंका पीषण करे और सर्वदा बज्ज्यागदिमें लगा रहे।

ब्ह्रवारीको एकमात्र आचार्यकी ही सेवामें तत्पर रहता चाह्रिये, इन्द्रियोंको काबूमें रखकर अपने व्रतका पालन करना चाह्रिये, बेटोका स्वाध्याय करते हुए नित्यकर्मोंका अनुहान करना चाह्रिये, नित्यप्रति गुरुजीको प्रणाम करना चाह्रिये तथा स्वान, संख्या, जप, होम, स्वाध्याय और अतिबियूजन—इन छः कर्मोंका निष्कामभावसे आचरण करना चाह्रिये। ये ही सब ब्रह्मवर्याक्षमके धर्म हैं।

# सर्वसाधारणके धर्म, राजधर्मकी महत्ता और उसके विषयमें इन्द्रवेषधारी भगवान् विष्णु और राजा मान्याताके संवादका वर्णन

राजा युधिहरने कहा—धितामह ! अब आप ऐसे धर्नीका वर्णन कीतिये जो सब प्रकार करूपाणकारक, सुलाल, परम पुण्यप्रद, हिंसाहीन और सब लोकोचे माननीय हो तथा जिनका सुगमतासे पालन हो सके।

भीणांजी बोले — भरतांजेष्ठ । उक्त बार आक्रम ब्राह्मणोंके लिये ही कहे गये हैं। अन्य तीन वर्ण उक्का अनुवर्तन नहीं करते। उसी प्रकार जो ब्राह्मण श्रविष, वैद्य वा चुहोंके भर्मीका सेवन बतता है, उस मन्द्रमतिकी इस लोक और परलोकमें निन्दा होती है तथा मरनेपर वह नरकमें जाता है। जो ब्राह्मण छः कर्मीमें तत्पर रहता है, बारों आअमोमें उनके सब धर्मीका आचरण करता है तथा तपकों, निरपेश और उद्धा है, उसे अक्षय लोक प्राप्त होते हैं। जो पुरूव जिस प्रकारका कर्म करता है, उससे उसमें बैसा हो गुण आ जाता है।

राजन् ! धनुषकी होरी स्वीचना, शतुको दबाना, खेती, व्यापार या पशुपालन करना अच्छा धनके लिये दूसरोकी सेवा करना—ये ब्राह्मणके लिये अत्यन्त अकर्तव्य हैं। पनीची ब्राह्मण यदि गृहस्य हो तो उसके लिये चन्कर्म ही सेवन करनेचोंग्य हैं और कृतकृत्य होनेपर उसके लिये चनमें रहना ही अच्छा माना गया है। ब्राह्मणको राजसेवा, खेतीक धन, व्यापारको आजीविका, कुटिलता, परकोंग्यन और व्याज—इनसे सर्वदा दूर रहना चाहिये। जो ब्राह्मण दुह्मरिज, धर्महीन, कुलटाका त्वामी, सुगलत्वोर, नत्वनेवाला, राजसेवक अथवा कोई और विकर्म करनेवाला होता है, वह अत्यन्त अथम है, उसे तो शुद्ध ही समझ्ये और उसे शुद्धेको पैक्तिमें विठाकर ही भोजन कराना चाहिये। ऐसे ब्राह्मणोको देवपूजन आदि कार्योस दूर रखना चाहिये। वो ब्राह्मण सर्वादाञ्च्य, अर्थावत्र, कृत स्वधावकात्म, हिंसायय और अपने वर्धको त्वागकर कलनेकात्म हो, उसे हच्च, कच्च अववा दूसरे दान देना न वेनेके बराबर ही है। ब्राह्मण तो सर्वाको समझना चाहिये जो क्लिन्ट्रिय, सोयपान करनेवात्म, सरावारी, कृपाल, सहनशील, निर्देश, सरल, मृदु और शमावान् हो; इसके विपर्गत जो पापपराचण है उसे बसा बाह्मण समझा जाब ?

राजन् ! क्षत्रियको तो चाहिये कि पहले धर्मानुसार प्रजाका पाएन करे, राजमूप, असमेश तवा दूसरे यशोका अनुहान करे, शासकी आहाके अनुसार ब्राह्मणीको दक्षिणा वे, संपापमें विजय प्राप्त करे, फिर प्रजावते रक्षाके रियं राज्यपर अपने पुत्रका अधिषोक करे और यदि वह योग्य न हो तो किसी अन्य क्षत्रियकुमारको गोद लेकर राज्यका अधिकारी बनावे । इस प्रकार चितृयहोके द्वारा चितरोंका तथा प्यानुहान और वेदाध्ययनसे देवता और ऋषियोका अन्ही तरह पूजन कर जो क्षत्रिय अन्त समयपर अन्य आश्रममें प्रवेश करना बाहे वह क्रमशः उन्हें स्टीकार करके पोश्च प्राप्त कर सकता है। गृहत्वधर्मीका त्याग कर देनेपर भी क्षत्रियको संन्यासधर्मका पालन करते हुए जीवनरक्षाके लिये ही पिकाका आक्रय लेना चाहिये, अपनी सेवा करानेके लिये ऐसा करना डीक नहीं है। ब्राह्मणके सिवा अन्य तीन वर्णाके लिये चारी आश्रमोके धर्मोका पारत्न करना अनिवार्य नहीं है। क्षत्रिपके लिये तो राजधर्मकी ही प्रयानता है। यो भी राज्यका धर्म सब धर्मोंमें प्रधान है। इसीके द्वारा सब वर्णीका पालन होता है। राजधर्मीमें सब प्रकारके दानोंका समावेश हो जाता है और दानको ही सबसे प्रधान और पुरातन धर्म कहा जाता है। यदि राजदण्ड न रहे तो केदनयोका नाश हो जाय और उसके नष्ट होनेपर तो सारे धर्मोंका ही लोप हो जाय। इस प्रकार पुरातन राजधर्मको त्याग देनेसे सभी आश्रमोंके धर्मोंको ठेस पहुँच सकती है। राजधर्ममें सभी प्रकारकी दीक्षाओंका समावेश है और सारी विधाएँ तथा समस्त लोक भी राजधर्मके ही अधीन हैं: इसलिये हाजियके लिये तो राजधर्म ही सबसे श्रेष्ठ है।

पुथिष्ठिर ! यह बात मैं पहले ही कह चुका है कि
ब्राह्मणोंके ब्रह्मचर्य, वानप्रस्थ और संन्याम—हन तीनों
आश्रमोंके धर्मोंका गृहस्वके धर्मोंने अन्तर्भाव हो जाता है
तवा क्षत्रियके धर्म तीनों वर्णोंक आश्रय है; क्योंकि समस्त
लोक और पुण्यकर्मोंका आधार राज्यमं ही है। इस विषयमे
मैं धर्म और अर्थका निर्णय करनेवाला एक इतिहास सुनाता
है। प्राचीन समयमें धान्याता नामका एक राजा था। उसने
आदि-अन्तर्भून्य धगवान् नारायणका दर्शन पानकी इच्छासे
एक यह किया। उसने भगवान्के वरणोंमें सिर रत्नकर
दर्शनोंके लिये प्रार्थना की। तब उन्होंने इन्द्रका क्य धारण कर
राजाको दर्शन विया। मान्याताने वहाँ कैंद्रे हुए अन्य राजा और
सभासदोंके सहित इन्द्रकपधारी भगवान् वियाका पुनन
किया। फिर उन दोनोंका आपसर्थ इस प्रकार संवाद हुआ—

इन्नरं कता—राजन् । तुम सभी पनुष्योंक राजा हो, इसलिये तुम्हारे मनमें जो-जो कामनाएँ हैं उन सम्बक्ते में पूरी



करूँगा । तुम सत्यवादी, धर्मपरायण, जितेन्द्रिय और शुरवीर

हो। तुन्हारी बुद्धि, यक्ति और सुदुद श्रद्धाके कारण देवताओंकी तुपपर बड़ी प्रीति है; इसलिये तुन्हारी जो इच्छा हो बड़ी वर देनेके लिये मैं तैयार हूँ।

मञ्जातने करा—भगवन् ! मैं आपको सिर झुकाता हूं और आपको प्रसन्न करके आदिदेव भगवान् विष्णुके दर्शन करना चाहता हूँ । अब मेरी इच्छा सब प्रकारके भोगोंको त्याग कर वनमें जानेकी है; क्योंकि लोकमें सभी सत्युक्त अन्तमें इसी मार्गका अनुसरण करते हैं; मैंने क्षाप्रधर्मके हारा मितनेवाले पुण्यलोकोंको तो प्राप्त कर लिया है और संसारमें अपनी कीर्ति भी स्वापित कर दी है, किंतु जो धर्म आदिदेव श्रीविष्णुभगवान्से प्रकृत हुआ है, उसका आवरण करना मैं नहीं जानता ।

इन्द्रने कहा—आदिदेख धगवान् विकासे तो पहले राजधर्म ही प्रवृत्त हुआ है, दूसरे धर्म तो उसीके अङ्ग हैं और उसके बाद ही प्रकट हुए हैं। सब धर्मीका अनार्थाव शाक्यमें ही हो जाता है, इसलिये इसीको सबसे क्षेष्ठ कहा जाता है। भगवान्ने क्षाप्तवर्गके द्वारा ही शहुओंका इमन करके देवता और ऋषियोंकी रक्षा की थी। यदि मे असुरोसे आकान इस पृथ्वीको न जीतते तो ब्राह्मणीका नाइ हो जानेसे खारों वर्ण और खारों आसमोके सभी धर्योका नाश हो जाता । इन सनातन धर्मीका सैकड़ो बार नाश हो चुका है। किंतु शामधर्मने इन्हें पुनः उजीवित कर दिया है। युग-युगमें इसीके कारण सनातन धर्मीका उद्धार हुआ है, इसलिये यनुष्योगे इसी धर्मको सबसे अन्तर माना जाता है। युद्धमें पारीरकी आहुति देना, समस्त प्राणियोपर दया करना , त्येक-व्यवहारका ज्ञान प्राप्त करना, धवर्धात प्रजाकी रक्षा करना और दु:सी लोगोंको दु:ससे सुकृता—ये सब बाते राजाओंके क्षात्रधर्ममें ही पायी जाती हैं। जो लोग काम-क्रोधमें फैसे हुए हैं और मर्यादामें नहीं रहना ब्याहते, वे राजाके इरसे ही पाप नहीं कर पाते तवा जो सब प्रकारके धर्मोंका पालन करनेवाले शिष्ट पुरुष हैं, वे सदाबारका सेवन करते हुए सद्धर्मका उपदेश कर सकते 🔋। राजा अपनी जनाका पुत्रोंकी तरह पालन करता है, अतः इसमें संदेह नहीं, उसकी देख-रेखमें सब प्राणी लोकमें निर्भय होकर विचरते हैं। इस प्रकार संसारमें क्षात्रधर्म ही सबसे ब्रेष्ठ, सनातन, नित्य, अविनाशी और सव जीवोका उपकार करनेवाला है; इसका पर्यवसान मोक्षमें ही होता है।

राजन् ! तुम-जैसे लोकहितैषी पुरुषोंको इस क्षात्रधर्मका ही पालन करना चाहिये। यदि इसका पालन न किया जायगा तो प्रजा नष्ट हो जायगी। जो राजा सब प्राणियोपर द्यादृष्टि रखता है, उसे इसोको अपना प्रधान धर्म समझना जाहिये। यह पृथ्वीका संकार करावे, राकसूथ-अबसेशादि यहोंमें अवसूथ-खान करे, मिसाजा आक्रय न ले, प्रजाका पालन करे और संप्राममें शरीरत्यान करे। मिन्न उपायो, नियमों और पुरानायोंक द्वारा सानुकंपयीको त्यापित करने और उसे सुरक्षित रखनेके कारण शाम्यप्रको है मेह कहा जाता है और इसीमें सारे धर्म समाये हुए हैं। यझ-पागादि कराना तथा पहले जो बारों आबम कहे तमे हैं, उनके धर्मीका पालन करना ब्राह्मणीका कर्तका है। ब्राह्मणीका प्रधान धर्म यही है। वो वित्र इसका पालन न करे, उसे सुद्रके समान शासमें मार बालना ब्राह्मणीका अवस्था अधर्मने प्रवृत्त है वह सम्मानका पाल नहीं हो स्करा, उसका किशोको विद्यास भी नहीं करना ब्राह्मिश्च।

स्वयातमे कहा—देवराज ! मेरे राज्यमें को यावन, किरात, गान्धार, सीन, गांवर, वर्षार, गांवर, तुवार, कहू, पहल, आबा, यह, पीयबू, पुलिन्द, रमत और काल्योन आहि जातियोके लोग रहते हैं तथा जो प्रखान, क्षत्रिय, वैद्यप और पुरोकी संतान हैं, उन्हें अपने-अपने धर्मीका किस अकार पालन करना चाहिये ? इनके सिवा, जो लोग तुट-पाट करके अपनी जीविका चानाते हैं; उन सबके साथ मेरा कैसा वर्तान होना चाहिये ?

इन्हरें कहा—राजन् ! जो तथेग लूट-पाट करके ही अपना निर्वाह करते हैं, इनसे अपने माता-पिता, आकार्य, पुरु, आश्रमवासी और राजाओंकी सेवा करानी चाहिये, वेदोक्त धर्य-कर्म और पिनृश्राद्ध कराने चाहिये, कुए, पीसले और आश्रम बनवाने चाहिये तथा प्रधासमय ब्राह्मणोंको दान दिलाते रहना चाहिये। अहिसा, सत्य, अकोध, शीच, अग्रेड.

WILLIAM ...

पत्त-पानादि करवाके ब्राह्मणोको दक्षिणा दिलानी साहिये और बहे-बहे ब्रह्मणोक करवाने साहिये। राजन् । प्रजापति ब्रह्मने इसी प्रकार सब यनुष्योंके कर्तव्य पहले ही निश्चित कर दिये हैं। उनका उन्हें यबावत् पालन करना बाहिये।

सन्धानने कहा—देवराज । मानवसमाजमें दस्यु तो सभी वर्ण और सभी आक्रमोमें पाये जाते हैं। वे केवल भिन्न-भिन्न विद्योसे डिये रहते हैं।

इत्र बोरो- राजन् । जब दण्डनीति नष्ट हो जाती है और राजधर्मकी उनेशा होने लगती है तो सभी प्राणी कर्तव्य-विमृद्ध हो जाते हैं। इस सम्बद्धगकी समाप्ति होनेपर अनेको सेनधारी संन्यामी प्रकट हो जायेंगे और सब आक्षमोंमें फेर-फार हो जायगा। लोगोंमें काम और क्षोधकी प्रकलता होगी, इसलिये से पुराण और धर्मोंकी परमणीतपर ध्यान न देकर उल्टे राजेसे कलने लगेंगे। जब अग्रस्ट्रय राजाकीम दण्डनीतिके हारा पार्योको पाप करनेसे रोकते एके हैं तो परममङ्गलम्य स्नावन धर्मका हास नहीं होता। राजा सभी लोकोंके सम्बद्धामा पात्र है। जो पुराय उसका अग्रमान करता है, उसके रान, यह और साज्य कभी सफल नहीं होते। राजा मनुष्योका अध्याति, सनतान, देवसका और धर्मकी रक्षा करनेवाला होता है। जो पुरार अग्रमी सुज्यिके प्रमृत्विधर्मकी गतिका क्षियार करता है, मैं तो उसीको माननीय और पूज्य समझता है। उसीने क्षायसमें भी स्थित होता है।

र्याच्यां करते हैं—युधिहर । मान्याताको इस प्रकार इस्तेज देकर इन्द्रक्तमधारी भगवान् विच्यु अपने सनातन और अधिनाशी धामको बाते गये। इस तरह पहले भगवान् विच्युने ही राजधर्मको प्रकलित किया था। और अखे-अखे सत्युत्तक इसका आकरण करते रहे हैं। अतः तुम भी अपने पूर्वपुत्तवोद्वारा स्वीकृत इस साजधर्मका ही आवरण करो।

### राजधर्ममें चारों आश्रमोंके धर्मीका समावेश

एका युधिष्ठिरने कहा—पितामह ! आपने मनुष्योंके कार आभ्रम बताये हैं, सो अब आप विस्तारसे उनका वर्णन कीजिये।

धीषायां बोलं—युधिष्ठिर । यो तो सनातन धर्मोंका बैसा ज्ञान मुझे हैं वैसा तुमको भी है हैं, तबाधि तुम मुझसे पूछते हो तो सुनो । सदाचारमें प्रयृत्त होकर चारों आक्रमोंके धर्मोंका पालन करनेवाले लोगोंको जिन फलोंकी प्राप्ति होती है, वे ही राग-देश छोड़कर दण्डनीतिके अनुसार बर्ताव करनेवाले राजाको भी प्राप्त होते हैं। यदि राजा सब प्राणियोंपर समान दृष्टि रक्तनेवाला हो तो उसे संन्यासियोंको प्राप्त होनेवाली यति मिलती है। जो राजा आत्मतत्त्वको जानता है और जिसे दया और निष्ठुरताके यथोषित प्रयोगका भी पता है, उसे गृहस्थाकमियोंको प्राप्त होनेवाले लोकोंको प्राप्ति होती है। इसी प्रकार जो सम्माननीय पुरुषोंको उनको अभीष्ट वलाएँ देकर सम्मानित करता है, उसे प्रद्य-व्यारियोंको प्राप्त होनेवाली गति मिलती है और जो अपने सजातीय, सम्बन्धी और सुद्दरेका विपत्तिसे दक्का करता है, उसे वानप्रस्थोंको प्राप्त होनेवाले लोक प्राप्त होते हैं। जो मनुष्य प्रधान-प्रधान पुरुषों और आप्रमियोंका सतकार करता है, नित्यप्रति पितृश्राद्ध, भूतयज्ञ, अतिचिसेवा और देवपूजन करता रहता है तथा जो सत्पुरुवीके साकारके लिये शहुओंके राष्ट्रीका दलन करता है, उस राजाको चानप्रत्योकि लोकोकी प्राप्ति होती है। समस्त प्राणियोंका तबा अपने राष्ट्रका पालन, नित्यप्रति चेदोंका अध्ययन, क्षमा, आचार्यका पूजन और गुरुसेवा—ये ब्रह्मलोककी प्राप्तिके सामन है। युद्धपे प्राणीकी बाजीका अवसर आनेपर जिस राजाका ऐसा निक्वय खता है कि 'या हो मर जाऊँगा या देशको रक्षा करके खेंगा' उसे भी ब्रह्मलोक ही प्राप्त होता है। जो राजा सब प्राणियोक प्रति निष्कपट और सरल व्यवद्यार करता है वह धी र्सन्यासियोका लोक ही प्राप्त करता है। वो राजा वानप्रस्व और वेदमयीके ज्ञाता ब्राह्मणोको बहुत-सा धन देता है, उसे बानप्रस्थोंको प्राप्त होनेवाले लोक मिलते हैं। जो बालक, युद्ध और समस्त प्राणियोंके प्रति दया करता है, जर राजाको सची प्रकारके पुण्यलोक प्राप्त हो सकते हैं।

यदि जोई अत्याचारसे प्रवराकर अपनी शरणमें आवे तो उसकी रक्षा करनेवाले राजाको गृहत्वाक्रमीके लोकोको प्राप्ति होती है। इसी प्रकार जो सब प्रकार चरावर प्राक्तियोकी रक्षा और पूजा करता है तथा जो पूजनीय और आत्यत्त सत्युक्षोंका पालन करता है, उसे भी गृहत्वोंको पिलनेवाले पुण्यल्पेक ही मिलते हैं। जो पुत्रय विधायाके रखे हुए धर्मने यथार्थ रोतिसे स्वित है, वह सभी आजमोके प्राप्त होनेवाले पुण्यफलको पा लेता है। यनुष्पको सभी आश्रमोमे रहते हुए त्वान, कुल, और आयुका मान रखना चाहिये। जो बहुत सम्यत्ति और उपहारोके द्वारा प्राणियोका सत्कार करता है तवा सभी अवस्वाओंमें धर्महीपर दृष्टि रखता है, वह राजा सभी आक्रमोंका फल प्राप्त कर लेता है। जिस राजाके राज्यमें सुरक्षित रहकर धर्मकुष्टल पुरुष अपने धर्मका आचरण करते 🕽, उसे उसके पुरुषका अंश प्राप्त होता 🛊 । जो राजा धर्मनिष्ठ पुरुषोंकी रक्षा नहीं करते, उन्हें उन पुरुषोंके पापका ही धानी होना पहता है। जो लोग धार्मिक पुरुषोकी रक्षा करनेमें राजाकी स्वाचना करते हैं, उन्हें दूसरोके धर्मका अंधा मिलता है। युधिहिर । यह बात सर्ववा स्पष्ट है कि हमलोग जिसमें रिवत हैं, वह गृहस्वाबम अन्य सभी आक्रयोंसे क्षेष्ठ हैं। जो पुरुष दण्ड और कोधको लाग कर समस्त प्राणियोंको अपने ही समान समझता है, वह इस लोकमें और मरनेके बाद परलोकमें सुना पाता है। जब जीवके हृदयमें संसारके किसी भी भोगके अति आसक्ति नहीं रहती तो वह सत्त्वमें विवत हो जाता है और इसी समय उसे परव्रहरूको प्राप्ति हो जाती है।

राजन् ! तुम केदाध्ययनमें लगे हुए सत्कर्मयरायण बाह्ययोको तथा अन्य सब रहेगोकी रक्षाका प्रयस करो । देखो, जनमें और जिमिन्न आक्रमोभे रहकर रहेग जितना धर्म करते हैं, उनकी रक्षा करनेसे राजाको उससे सँगुना पूण्य होता है । मैंने तुम्हें यह कई प्रकारका राजधर्म सुनाया है । यह अत्यन्त प्राचीन और सनातन हैं, तुम इसीका अनुहान करो । यदि तुम प्रकाके पालनमें तत्यर रहोगे तो चारों आहम और बारों वर्णोंक धर्माचरणका पत्य प्राप्त कर रहोगे।

#### प्रजाके अभ्युदयके लिये राजाकी आवश्यकताका निरूपण तथा इस विषयमें बृहस्पति और राजा वसुमनाके संवादका उल्लेख

राजा पुणिष्ठिरने कहा—पितामह ! आपने चारों आलम और चारों वर्णीके धर्म कहे । अब आप मुझे राष्ट्रका प्रधान कर्तव्य सुनाइये ।

भीषाजी बोले—गजाका अधिषेक करना यह राष्ट्रका प्रधान कर्तव्य है; क्योंकि खामी और सेनासे शुन्य राज्यको लुटेरे नष्ट कर देते हैं। जिस देवामें कोई राजा नहीं होता उसमें धर्मकी भी स्थिति नहीं रहती। वहाँ लोग आपसमे एक-दूसरेको लाने लगते हैं। ऐसी राजधन स्थितिको विकार है। अराजक देवामें रहना मैं किसीके लिये अच्छा नहीं समझता । यदि उसपर कोई राज्यकोलुप प्रवल राष्ट्र आक्रमण कर दे, तो यही अच्छा है कि आगे बढ़कर उसका स्वागत किया जाय; क्योंकि लोकमें अराजकतासे बढ़कर कोई भी पाप नहीं है। अत: बिन्हें उन्नतिको इच्छा हो उन्हें सर्वदा अपने देशपर कोई राजा बनाये रखना चाहिये। जिस देशये कोई राजा नहीं होता वहाँके लोग धन या खोका भी सुख नहीं भीग सकते। ऐसी स्थितिये पापियोंको भी जैन नहीं मिलता; क्योंकि एक पुरुषका धन दो छीन लेते हैं तो दूसरे अनेकी मिलकर उन दोनोंका सर्थन लूट लेते हैं तो दूसरे अनेकी होता उसे भी दास बना लिया जाता है, कियोंको बलाद छीन लिया जाता है। इसीसे देवताओंने प्रजाका पालन करनेवाले राजाकी सृष्टि की है। यदि पृथ्वीमें कोई दव्यधारी राजा न हो तो जलमें मछलियोंके समान बलवान् लोग दुर्बलोंको निगल बार्य।

सुनते हैं कि राजासे हीन होनेके कारण पूर्वकालनें बहुत-सी प्रजा नष्ट हो गया थी। तब वह दुःस्तित होकर ब्रह्माजीके पास गयी और उनसे कहने लगां, 'सगयन् ! एजाके बिना तो हमलोग नष्ट हो जायेंगे, आप हमें कोई राजा ग्रीजिये।' तब ब्रह्माजीने पत्तुको अल्ला दी, किंतु



मनुने राज्यका भार लेना खीकार नहीं किया। वे कहने लगे,
'मैं पापसे बहुत हरता हूँ, राज्य करना बढ़ा कठिन काम है।
विशेषतः मनुष्योमें तो यह और भी कठिन हो जला है;
उम्मेंकि उनका आचरण सर्वदा असल्यपूर्ण होता है।' तब प्रहानी बोले, 'तुम इस बातसे मत डगे, पाप तो करनेवालेको ही लगेगा। तुम बड़े बलवान और प्रतापी राजा होगे, कोई भी तुन्हें दबा न संकंगा और तुन्हारे कारण हम संधीको सुख प्राप्त होगा। तुमसे सुरक्षित रहकर प्रजा जो धर्म करेगी उसका चतुर्वाश तुन्हें मिलेगा। उस धर्मक प्रभावसे तुम हमारा भी पोषण कर संकोगे। अब तुम विजयके लिये निकलो और शतुओंका मानमर्दन करेगे, तुन्हें सर्वदा विजय प्राप्त हो।'

ब्रह्मजीकी यह आज़ा पाकर मनु महाराज बड़ी मारी

सेना लेकर विजयके लिये निकले । उनकी महताको देखकर सधी लोग दंग रह गये और धर्म-कर्ममें मन लगाने लगे । इस प्रकार पनुनीने सक्त्र धूम-धूमकर पापियोंका दमन किया और प्रवाको अपने कर्ममें नियुक्त कर दिया । अतः जिस पनुष्यको ऐश्वर्यकी इच्छा हो उसे सबसे पहले प्रजापर अनुमह करनेके लिये कोई एवा नियुक्त करना चाहिये और उसे नित्यक्रित बड़ी घलिसे नमकार करना चाहिये । इस लोकमें जिसका अपने लोग आदर करते हैं उसे दूसरे लोग भी मानते हैं और जिसका क्वनोंक हारा तिरस्कार होता है यह दूसरोको दृष्टिये भी गिर जाता है । राजाका दूसरोके हारा तिरस्कार होता सधीके लिये दुःखदायी है, इसलिये प्रजाको चाहिये कि उसे छत्र, बच्च, आधुक्त, अन्न, पान, भवन, आसन और इस्या आदि सभी प्रकारकी सामग्री भेट करे । इस प्रकार वैभव पाकर वह दुर्जय हो जाता है और उसमें प्रजाकी रक्षा करनेकी हाक्ति आ जाती है।

रक पुष्पितिने पूक्त—राटाकी । ब्राह्मणलोग राजाको रोपनाय क्यो बताते हैं ? कृपा करके मुझे इसका रहस्य सुनाइये।

धोष्पर्यो बोले-युधिष्ठिर ! यही बात राजा वसुमनाने कुहस्यतिजीसे पूर्वि थी। तब कुहस्पतिजीने उससे कहा, "राकर् । लोकमें जो वर्म देखा जाता है, उसका मूल कारण राजा ही है। राजासे करनेके कारण ही प्रजा आपसमें एक-दूसरेको नहीं जाती : जब प्रजा मर्पादाको छोड्ने लगती है और रहेमके क्योंचून हो जाती है तो राजा ही धर्मके द्वारा उसमें द्यान्ति स्थापित करता है। यदि राजा न हो तो थोड़े जलमें रहनेवाली महालियों और वनमें रहनेवाले पक्षियोंके समान प्रजा भी आपसमें लड़-झगड़कर बात-की-बातमें नष्ट हो जाय। तब तो बलवान् लोग निर्वलोकी बहुबेटियोंको कीन लें और यदि ये सीधे-सीधे न दें तो उनके प्राणीके प्राह्नक वन जाये। मनुष्योंके पास जो वाहन, वस, अलंकार और तरह-तरहके रत्न हों, उन्हें पापीलोग लूट लें। यदि राजा रक्षा न करे तो धर्यात्माओंको तरह-तरहका सम्बाधात सहना पड़े, अवर्यका ही प्रचार होने लगे, पापीलोग माता, पिता, बुद्ध, आचार्य, अतिथि और गुरुओंको भी दुःस देने लगें; धनकनोको यौत और धनानका द्वेदा भोगना पढ़े; कोई भी पनुष्य किसी वस्तुपर अपना स्वत्व न मान सके; लोग अकालमें ही कालके गालमें जाने लगें; देशमें दस्पुओंकी ही प्रधानता हो जाय; लेती नष्ट हो जाय; व्यापार मिट्टीमें मिल जाय; नीति और कर्मकाण्डका लोप हो जाय; बड़ी-बड़ी दक्षिणाओंबाले यह देलनेको भी न मिले और न

विवाह या समाजका ही कोई संगठन रहे। यदि राजा प्रजाका पालन न करे तो सारे संसारमें जास फैल जाय, सबके हृदय डाँवाडोल हो जायें, सब ओर हाहाकार मच जाय और एक क्षणमें ही इस सारे संसारका नाश हो जाय; फिर तो ब्रह्महत्वा करनेवाला थी मौजसे इन्द्रियोका सुक्त घोगता रहे, चोर हाथों-हाब प्रजाकी जीजें उड़ा ले जावें, धर्मकी सारी पर्याद्य टूट जाय, लोग भयधीन होका इधर-उधर धागने लगे. जगत्में अन्याय फैल जाय, प्रजा वर्णसंकर हो जाय और देशमें दुर्भिक्ष पड़ने लगे। राजासे सुरक्षित रहनेपर ही लोग निर्मय होकर घरका दरवाजा खुला छोड़ देते हैं और सुलकी नींद सोते हैं। यदि धर्मनिष्ठ राजा पृथ्वीकी रक्षा न करते तो लोगोंको दूसरोके पुरेसे कोई कड़वी बात सुनना भी सव्यव न होता, किसीकी मार सहनेकी तो बात हो क्या है ? यदि राजाकी देख-रेख रहती है तो खियाँ राक्षेपें सब प्रकारके आधूषणोसे विधूषित होकर बिना किसी पुरुवको साव लिये बेरतटके चरनी जाती हैं, लोग धर्मका ही आवरण करते हैं. आपसमें किसीको कष्ट नहीं पहुंचाते, तीनों वर्ण तरह-तरहके यज्ञोंका अनुष्ठान करते हैं और ब्यान देकर विद्याच्यास करते हैं। इस जगत्का पोषण खेती-जारी और व्यापारसे ही होता है और इसका आधार यह-वागादि है; ये सब यी तथी ठीक-ठीक निभते हैं, जब राजा धर्मकी रहा करता है।

"राजाके न रहनेपर सब प्रकारमे प्राणियोका भी नाहा होने लगता है, उसके रहनेपा ही सबकी रक्षा होती है। ऐसी स्थितिमें भारत राजाका सम्मान कोन न करेगा ? जो पुरुष राजाका प्रिय और हित करता है, उसके झालोक और परलोक दोनों ही बन जाते हैं और जो मनसे भी राजाका अदित चाहता है, उसे यहाँ भी कष्ट होता है और मरनेपर भी नरकका द्वार देखना पड़ता है। 'यह मनुष्य है' ऐसा समझकर राजाका कभी अपमान नहीं करना चाहिये। वालवमें हो यह मनुष्यरूपमें कोई महान् देवता ही विराजमान है। राजा समय-समयपर अग्नि, सूर्व, मृत्यु, कुन्नेर और यथ-इन पाँच देवताओंका रूप धारण करता है। विस समय वह छद्यवेव धारण करके प्रजाको कष्ट पर्युचानेवाले दुष्ट पुरुषोंको अपने वप्र तेजसे दग्ध करता है, उस समय अधिकय हो जाता है; जब वह गुप्ररूपी नेत्रोंके द्वारा सब प्रजाकी प्रवृत्तिको देखता है और उसके कल्याणका प्रवत्न करता है तो सूर्य हो जाता है; जब वह क्रोधमें भरकर सैकड़ों पापी पुस्त्रोंको उनके पुत्र-पौत्र और सलाइकारोंके सिहत मारने लगता है तो वह मृत्युके

समान हो जाता है। जब कठोर दण्ड देखर अधर्मियोंका दमन करता है और घर्यात्माओंके प्रति दयाचाव प्रदर्शित करता है, इस समय साक्षात् यमराज ही जान पहता है और जिस समय वह उपकारियोंको धर और स्त्री आदि देकर संतुष्ट करता है तवा अपकार करनेवालोंके तरह-तरहके सह छीनने लगता है तो स्वयं कुञ्जेरके समान जान पड़ता है। जो पुरुष कार्यकुदाल, पुण्यकर्मा और ईम्बांशून्य हो तथा जो धर्मकी वृद्धि बाहता हो उसे राजाकी निन्दा कभी नहीं करनी बाहिये। राजाके विरुद्ध चलकर कोई भी सुल नहीं पा सकता, भले ही वह राजाका पुत्र, प्याई, समक्रयक्क अधवा समकक्ष ही क्यों न हो । बायुसे प्रन्वतित हुई आग भी कदाचित कोई वस्तु भस्य किये बिना छोड़ दे, परंतु राजासे सामना पड़ जानेपर कुछ भी बाकी नहीं क्व सकता। राजाकी क्लुओसे तो मोतके समान दूर रहना वाहिये। मृग जैसे मारकवन्त्रको शृते ही मर जाता है, उसी प्रकार राजडब्बका स्पर्ध करते ही मनुष्यके प्राण संकटमें पड जाते हैं; इसलिये बुद्धिमान् पुरुषको राजाको वस्तुको अपनी ही बीजकी तरह रहा करनी बाहिये।

"अठ: जो पुरुष उन्नति चाहता हो, संघमी हो, जितेन्द्रिय हो, मंबाबी हो, विचारशक्ति रसता हो और चतुर हो उसे सर्वदा राजाके ही पक्षने खता चाहिये। राजाको भी ऐसे मध्तीका अवस्य सत्कार करना चाहिये जो कृतज्ञ, बुद्धिमान्, ड्याराहाय, सुदृष्ट् चलि रखनेवाला, जितेन्द्रिय, धर्मनिष्ठ और सर्वदा नीतिका अनुसरण करनेवाला हो । जो अपने प्रति तुद अनुराग रखता हो, बुद्धिपान् हो, धर्मन्न हो, संयतेन्द्रिय, शुरबीर और उदार हो तथा और सबको रोककर अकेला आप ही सब काम करनेको तैयार हो ऐसा पुरुष राजाकी अवश्य अपने पास रहाना चाहिये। जिस प्रकार बुद्धि मनुष्यको निःसंकोष का देती है, उसी प्रकार राजा उसे विनयी बना सकता है जो राजासे विरुद्ध है, उसे सुख कैसे मिल सकता है, राजा तो अपने शरणापत्रको ही सुखी करता है। राजा प्रजाका गौरवपूर्ण हृदय है तथा वही उसकी गति, प्रतिष्ठा और प्रधान सुल है। जो लोग उसका आक्षय लेते हैं वे पूरी तरहसे इहलोक और परलोकको अपने अधीन कर तेने हैं। राजा भी दमन, सत्य और सौहार्दसे पृथ्वीका झासन करता है तथा बड़े-बड़े यहाँका अनुष्ठान करके सनातन स्वर्गस्थान प्राप्त कर लेता है।" बृहस्पतिजीके इस प्रकार उपदेश देनेपर कोसरुराज वसुमना प्रयत्नपूर्वक अपनी प्रजाका पालन करने लगे।

#### राजाके प्रधान कर्तव्योंका तथा युगनिर्माणमें दण्डनीतिकी प्रधानताका वर्णन

राजा युशिष्ठिरने पूछा—पितामह ! राजाका प्रधान कर्तव्य क्या है ? उसे देशकी रक्षा किस प्रकार करनी चाहिये ? शत्रुओंको किस प्रकार जीठना चाहिये ? टूनोंको नियुक्ति किस क्रमसे करनी चाहिये तथा चारों वर्ण और अपने सेवक, स्त्री एवं पुत्रोंको किस प्रकार अपना विश्वास दिलाना चाहिये ?

धीधात्री बोले-राजन् । तुम सावधान होकर राजाके आवरणके विषयमें सुनो । राजा तथा उसके प्रतिनिधिको आरम्भमें क्या करना चाहिये ? सो में तुन्हें सुनाता है। राजाको पहले तो अपने मनको जीतना बाहिये, उसके बाद शबुओंको भी परास्त करनेका प्रयत्न करना साहिये। पाँचों इन्द्रियोको काव्मे रखना यहाँ मनका किनव है। जो राजा जितेन्त्रिय है वही राष्ट्रओंका भी दमन कर सकता है। उसे किलोंचे, राज्यकी सीयापर तथा नगर और गाँवके बगीकोंचे सेना नियुक्त करनी चाहिये। इसी प्रकार सभी पड़ावॉपर, गाँव और नगरोके चीतर तथा महत्तके आस-पास भी शोड़ी-बहुत कुमुक रखना बहुत जरूरी है। जिन लोगोकी अच्छी तरह परीक्षा कर हमें हो और जो देखनेमें मूर्ख, अंग्रे और बहरे-से जान पड़ते हो तथा मृश-प्यास और परिजय सहनेकी सामर्च्य रखते हों, उन्हें गुप्तचर बनाना चाहिये । इन गुप्तचरोंको मन्ती, मित्र और पुत्रोंके ऊपर भी नियुक्त करना चाहिये। इसी प्रकार नगर, देश और सामन्त्रोंके राज्यमें भी इन्हें ऐसी युक्तिसे नियुक्त करें, जिससे वे आपसमें भी एक-दूसरेको न पहचान सके। अपने गुप्रचरोके द्वारा राजाको बाजारों, विद्वारों, समाजो, संन्यासियों, वगीयों, पण्डितोकी समाओं, प्रान्तों, चौराहों, सभारवानी और धर्मशालाओंचे रहनेवाले शतुके गुप्रवरोका पता लगाते रहना वाहिये। यदि राजा शबुके दूतीका पहले ही पता लगा लेता है तो इससे उसका बढ़ा दित

यदि राजाको अपना पक्ष निर्वाल जान पड़े तो वह अपनी कमजोरीका पता लगनेसे पहले ही शहुके साथ संधि कर ले। यदि इसमें कुछ भी लाभ दिखायी दे तो संधि करनेये देरी न करे। जो राजा गुणवान्, उत्साही, धर्मत और सदावारी हो उनके साथ प्रजाका धर्मानुसार पालन करनेवाले नृपतिको अवश्य मेल कर लेना चाहिये। यदि राजाको अपनी स्थिति संकटपूर्ण दिखायी दे तो जिन अपराधियोको पहले होड़ दिचा हो और जिनसे जनता हैय मानती हो, उन लोगोंको सर्वधा नष्ट कर दे तथा जिससे किसी भी प्रकारके उसकार या अपकारकी सम्मावना न हो और जो स्वयं भी सिर उठानेकी सामध्यं न रखता हो उस पुरुषकी उपेक्षा करे। जिस राजामें राजुको द्वानेकी सामध्यं हो और जिसको सेना मजबूत हो वह अपनी राजधानीके प्रवन्धकी व्यवस्था करके जिस समय राजु दूसरेके साथ युद्धमें संस्त्रप्त, असावधान अथवा दुर्बल हो, अपनी सेनाको उत्सार आक्रमण करनेकी आज्ञा दे दे। यदि राजु अपनेसे वालवान् हो तो भी सर्वदा उसके अधीन न रहे। दुर्बल होनेपर भी गुप्तकपसे उसकी शक्तिको नष्ट करनेका प्रवास करता रहे तथा उसके मन्ती और प्रीतिपात्र पुरुषोमें भेद इलवा दे।

जो राजा राष्ट्रका हित बाहे उसे सर्वदा युद्धमें ही नहीं लगा रहना चाहिये । बुहस्पतिजीने साथ, दान और भेद—इन तीन उपायोंसे ही अर्थकी प्राप्ति कतलायी है। राजाको प्रजाकी आयका छठा भाग उसकी रक्षाके लिये ही कररूपसे लेना वाहिये। राजाको अपनी प्रजापर पुत्र-पौत्रोके समान सेह रकता चाहिये, किंतु न्यायके समय प्रेमवश पक्षपात नहीं करना बाहिये। न्याय करते समय वादी और प्रतिवादीकी बातें सुननेके लिये सब विषयोंको समझानेवाले विद्यानीको निपुक्त करना बाहिये; क्योंकि न्यायकी सुद्धि ही राज्यका आधार है। सान, नमक, चुंगीधर, नावके घाट और इस्तिसेनापर टैक्स लेनेके लिये अपने विश्वासपात्र और हित्रचित्तक पुरुषोक्ये यन्त्री बनाकर नियुक्त करना चाहिये। जो राजा ठीक-ठीक प्रकारसे न्याय करता है, उसे ही धर्मकी प्राप्ति होती है। राजाका न्यायनिष्ठ होना ही प्रधान धर्म है। इसके सिवा, उसे बेद-वेदाङ्कोका ज्ञाता, तपोनिष्ठ, दानशील और यत्र-यागपरायण भी होना चाहिये । राजामें ये सब गुण निरन्तर स्थिरतासे रहने चाहिये।

यदि किसी दुर्बल राजाको कोई बल्ल्यान् शत्रु दबाने लगे तो इसीमें बुद्धिमानी है कि वह किलेक भीतर बला जाय और अपने पित्रोंके साथ मिलकर साम, भेद या मुद्धके विषयमें सलाह करे। यदि युद्ध करनेका ही निष्ठ्य हो तो पश्चास्त्राओंको कनमेसे उठाकर मागोंपर ले आवे और गाजोंको उठाकर कसबोमें मिला दे। धनी और सेनाके प्रधान-प्रधान अधिकारियोंको बार-बार धीरज देकर ऐसे स्थानोपर पहुँचा दें जो बहुत गुप्त और दुर्गम हो तथा राज्यका सारा अब अपने काबूमें कर ले। नदीके पुलोंको तुइवा दें, जिन किलोमें शतुओंके डिपनेकी सम्मावना हो उन्हें सब ओरसे तुइवा डाले, देवालयोंके बृक्षोंको छोडकर और सब सर्वेष्ठा महाभारत

छोटे-मोटे पेड़ोंको उखड़वा दे, जो वृक्ष बहुत फैल गये हो उनकी डालियाँ कटवा दे। नगरके बारों ओर परकोटा बनवावे, उसपर दुर्गरक्षकोंको नियुक्त करे तथा उसके चारों ओरकी साईको जलसे भरवा दे और उसमें नाके और मगर-मच्छ भी छुड़वा दे। नगरमें हवा आनेके लिये और आपत्तिके समय भागनेके लिये परकोटेमें इरऐसे खुड़वाबे और दरवाजीके समान उनकी चौकसीका भी पूरा-पूरा प्रकय करावे । इन झरोस्तीपर भारी-भारी युद्धयन्त्र और तोपें लगा दे और उनपर अपना अधिकार रखे । किलेके घीतर बहुत-सा ईधन इकड्डा कर ले तथा नमें कुएँ लुटकाबे और जो कुएँ पहलेसे बने हुए हो उनकी सफाई करा दे। जिन घरोंके ऊपर छप्पर हो उन्हें मिट्टीसे लिपबा दे और बैक्सासमें आग न लग जाय इस आराङ्कासे खेतीकी घास उत्तक्र्या दें। दिनके समय अग्निहोत्रके सिता और किसी कारणसे आय न जलाने दे तथा लुहारकी भट्टी और सुतिकागृहमें भी बहुत सावधानीसे आग जलवाचे। नगरकी रक्षाके लिये विजेश पिटवा दे कि जो पुरुष दिनमें आग जलावेगा उसे भारी दण्ड दिया जावगा । ऐसे समय भिरतारियोको, विजव्येको, पागलीको और नटोको नगरसे बाहर निकलवा दे, राजधारोंको बाँहा करा दे तथा पधोषित रीतिसे पीमालों और बाजारोंकी व्यवस्था कराये। अझके भण्डार, शस्त्रागार, योद्धाओंकी बारके, अब्रुशालाएँ, गजशासाएँ, सेनाकी छात्रनियाँ, साङ्ग्याँ और राजयङ्गत, बगीचे ऐसी पुक्तिसे तैयार करावे जिससे कोई दूसरा इन्हें देख न सके । ऐसी स्थितिमें राजाको पायलोकी सेवाके लिये तेल, पृत, मधु और सब प्रकारकी ओषधियोंका भी संप्रह करना चाहिये। इसके सिवा अंगारे, कुश, मूज, हाक, बाज, लेखक, धास और विचमें बुझे हुए बाणोंका भी संघड करे तथा सब प्रकारके शख, शक्ति, ऋष्टि, प्रास और कवल, फल-पूल और बार प्रकारके वैद्य भी तैयार रखें। ऐसे अकारपर राजाको जिन सेवक, मन्ती, पुरवासी या सामनोको ओरसे संदेह हो, उन्हें अपने काबूमें कर ले। जब किसी कार्यमें सफलता पिले तो उसपे सहायता देनेवालीका बहुत-से धन, यश्रोचित पुरस्कार और मीठे बचनोसे सत्कार करे।

अपना शरीर, मन्त्री, कोच, सेना, मित्र, राष्ट्र और नगर—इन सातको 'राज्य' कहते हैं। राजाको प्रथतपूर्वक इनकी रक्षा करनी चाहिये। जो राजा छ: गुज, तीन वर्ग और तीन परमवर्ग—इन्हें जानता है, वह इस पृथ्वीको भोग सकता है। इनमें जिन्हें छः गुण कहा जाता है वह सुनो—संधि करके **शान्तिसे बैठ जाना, चढ़ाई करना, शबुसे बुद्ध टानना,** आक्रमणके द्वारा शतुको डराकर बैठ जाना, शतुओंमें भेद

डलवा देना तथा किले या किसी दूसरे राजाका आश्रय लेना। तीन वर्ग ये हैं—क्षय, स्थिति और वृद्धि; तथा अर्थ, धर्म और काम-चे तीन परमवर्ग है। इन सबका चवासमय सेवन करे । अङ्गिराके पुत्र देवर्षि बृहस्पतिजीका कवन है कि 'सब प्रकारके कर्तव्योंको पूरा करके पृथ्वीका अच्छी तरह पालन करने और प्रबाकी रहा करनेसे राजा परलोकमें सुख प्राप्त करता है। जिस राजाने अपनी प्रजाका अच्छी तरह पालन किया है, उसे तपस्या या पज़ादि करनेको क्या आवश्यकता है ? वह तो सधी धर्मीको जाननेवाला है।'

मुचित्रिरने पूळ —पितामह । दण्डनीति और राजा ये दोनों किस प्रकार उपयोगमें आनेपर सफलता प्राप्त कर सकते है—यह मुझे बताइये।

धीमती बोले—राजन् ! वण्डनीतिक हारा राजा और प्रजाका को महाभाग्य सिद्ध होता है. उसका मैं युक्ति-युक्त शब्दोंमें वर्णन करता है, स्ते तुम सुन्ते । यदि राजा दण्डनीतिका ठीक-ठीक प्रयोग करता है तो यह जारों वर्णीको उनके धर्मीमें क्वित रकती है और उन्हें अधर्मकी और जानेसे रोकती है। इस प्रकार जब मर्यादाका नाज नहीं होता और सकुदाल रहनेके कारण प्रजाको कोई खटका नहीं रहता तो तीनों वर्ण शासानुसार समतामें स्थित होनेके लिये प्रयक्त करते हैं और इसीयें पानवजातिका सुरा निष्ठित है। तुम्हें यह संदेह तो होना ही नहीं बाहिये कि राजाकी स्थिति समयके अधीन है या समय राजाके अधीन है; क्योंकि वास्तवमें समय ही राजाके अधीन है। जिस समय राजा दण्डनीतिका पूरा-पूरा प्रयोग करता है तब पृथ्वीयर पूर्णतया सत्यपुग वर्तता है। उस सत्यपुगर्मे धर्म-ही-धर्म रहता है, अधर्मका कहीं नामनिशान भी दिखायी नहीं देता तथा किसी भी वर्णकी अधर्यमें रुचि नहीं होती। उस समय प्रजाके योग-क्षेम क्यभावसे ही सिद्ध होते रहते हैं तथा सर्वेत्र वैदिक गुणोका विस्तार हो जाता है। सभी ऋतुएँ सुरस और त्वास्थकी वृद्धि करती हैं, लोगोंके मन प्रसन्न हो जाते हैं, मनुष्योंकी आयु अल्प नहीं होती, कोई सी विधवा नहीं होती और न कोई कृपण ही दिलावी देता है। पृथ्वीमें विना जोते-बोये ही अन्न होने लगता है, ओवधियाँ मुलभ हो जाती हैं तबा बाल, पत्र, फल और मूलोमें रस आ जाता है। ये सब सत्ययुगके धर्म हैं।

इसके बाद जब राजा दण्डनीतिके चतुर्थ अंशको छोड़कर उसके तीन अंशोंको वर्तने लगता है तो नेतायुग आरम्प हो जाता है। उस समय धर्मके तीन अंशोके साथ अधर्मका भी एक अंदा वर्तने लगता है और पृथ्वीसे जोतने-बोनेपर ही अत्र और ओषधियाँ उत्पन्न होती हैं। फिर जब राजा नीतिका आधा भाग त्यागकर केवल आधे भागका ही अनुसरण करता है तो द्वापरयुग आ जाता है। उस समय अधर्मके दे अंश धर्मके दो अंशोंका अनुवर्तन करने लगते हैं और पृथ्वीसे जोतने-बोनेपर ही आधा फल प्राप्त होता है। अन्तने जब दण्डनीतिको एकदम छोड़कर राजा प्रजाको दुःस देने लगता है तो पृथ्वीपर कलियुग फैल जाता है। कलियुगमें अधर्मकी ही प्रधानता होती है, धर्म कहीं देखनेको भी नहीं मिलता। सभी वर्णोंका मन अपने धर्मसे ब्युत हो जाता है। शुद्रालोग भिक्षा माँगकर और ब्राह्मण सेवा करके अपनी आजीविका चलाते हैं, योगक्षेमका नादा हो जाता है, वर्ण-संकरता फैल जाती है, वैदिक कर्म विधिवत् सन्यन्न न होनेके कारण गुणहीन हो जाते हैं, ऋतुएँ सुरक्षकारी नहीं खर्ती, वे सब रोंगका ही कारण हो जाती है, मनुष्योंके स्वर, वर्ण और मन मिलन हो जाते हैं, सर्वत्र तरह-तरहके रोग फैल जाते हैं, लोग असमवहीमें गरने लगते हैं, देशमें विषवाओकी अधिकता हो जाती है, प्रजा कर हो जाती है, वर्षा भी कहीं-कहीं ही होती है और खेती भी सर्वत्र नहीं प्रकर्ता। इस प्रकार

सत्वयुग,प्रेता, द्वापर और करिन्युग इनकी रचना करनेवास्त्र राजा ही है।

यदि राजा सत्ययुगकी सृष्टि करता है तो उसे अक्षय त्वर्गकी प्राप्ति होती है; प्रेताकी रचना करनेपर उसे अक्षय स्वर्ग नहीं मिलता; द्वापरको सृष्टि करता है तो अपने पुण्यके अनुसार केवल कुछ समयतक स्वर्गमें रहता है और यदि यह कलियुगको चलाता है तो उसे अत्यन्त पाप होता है। उसके कारण उसे बहुत समयतक नरक भोगना पड़ता है। तथा प्रकाके पापमे हृषकर अपवार और पापका भागी बनना पड़ता है। अतः क्षत्रियको दण्डनीतिका ज्ञान प्राप्त करके ज्मीके अनुसार आकरण करना चाहिये। यदि इसका ठीक-ठीक उपयोग किया जाय तो यह माता-पिताके समान त्येककी व्यवस्था और पालन करती है। सब प्राणी दण्डनीतिके आधारपर ही टिके हुए हैं और दण्डनीतिसे पुक्त होना ही राजाका परम धर्म है। इसल्डिये पुश्चिष्ठिर ! तुम नीतिनिष्ठ होकर धर्मानुसार प्रजाका पालन करो । इससे तुम दुर्जय सर्गायेक प्राप्त कर सकोगे। The second residence of the second

# राजाको इहलोक और परलोकमें सुखकी प्राप्ति करानेवाले छत्तीस गुणोंका वर्णन

ग्रजा वृधिष्ठरने पूजा—पितामङ् ! किस प्रकारका आधरण करनेसे राजा इस लोक और परलेकमें सुख देनेवाले पदार्थोंको सरलतासे प्राप्त कर सकता है ?

or constitution to the

गीमजी बोले—राजन् । ऐसे खलीस गुण 🖁, यदि उनसे सम्पन्न होकर राजा आवरण करे तो उसमें यह बात आ सकती है। अब में कमझः उनका वर्णन करता हूं— (१) धर्मका आयरण करे, किंतु कटुना न आने दे। (२) आस्तिक राते हुए दूसरोंक साथ प्रेमका कर्ताव न छोड़े। (३) फूरताका आवय लिये बिना ही अवसंग्रह करे। (४) मर्यादाका अतिक्रमण न करते हुए ही विषयोंको मोगे। (५) दीनता न लाते हुए ही प्रिय मावण करे। (६) ज्ञाकीर बने, किंतु बढ़-बढ़कर बातें न बनावे। (७) दान दे, परंतु अपात्रको नहीं। (८) स्पष्ट व्यवकार को, पर कडोरता न आने दें। (१) दुष्टीके साथ मेल न करे। (१०) बन्धुओसे कलह न ठाने। (११) जो राजधक्त न हो ऐसे दूतसे काम न लें। (१२) किसीको कष्ट पर्तुंबाये बिना ही अपना कार्य करे। (१३) तुष्टोंसे अपनी बात न कहे। (१४) अपने गुणोंका वर्णन न करे। (१५) साधुओंका धन न हीने। (१६) नीचोंका आसय न ले। (१७) अच्छी तरह जाँच

किये बिना दण्ड न दें। (१८) गुप्त मन्त्रणाको प्रकट न करें। (१९) लोभियोंको धन नदे। (२०) जिन्होंने कभी अधकार किया हो उनमें विश्वास न करें । (२१) किसीसे ईंप्यां न करें और कियोको रक्षा करे । (२२) शुद्ध रहे और किसीसे पृणा न को। (२३) क्रियोका जुन अधिक सेवन न करे। (२४) सादिष्ट होनेपर भी जो अहितकर हो उसे न काय। (२५) निरम्भियान होकर माननीयोका आदर करे। (२६) गुरुको निष्कपटमावसे सेवा करे। (२७) दम्पहीन होका देवपूजन करे। (२८) अनिन्दित उपायसे लक्ष्मी प्राप्त करनेकी इच्छा रखें। (२१) खेहपूर्वक बढ़ोंकी सेवा करे । (३०) कार्यकुदाल हो, किंतु अवसरका विचार रखे । (३१) केवल पिप्ड खुड़ानेके लिये किसीसे विकनी-बुपड़ी बातें न करे। (३२) किसीपर कृपा करते समय आक्षेप न करे। (३३) विना जाने किसीपर प्रहार न करे। (३४) शत्रुओको मारकर शोक न करे। (३५) अकस्पात् क्रोध न करे। (३६) जिन्होंने अपना अपकार किया हो, उनके प्रति कोमलताका बर्ताव न करे । राजन् ! यदि अपना हित बाहते हो तो राज्यपर स्थित रहकर इसी प्रकार व्यवहार करो । यदि तुम ऐसा नहीं करोगे तो बड़ी आपनिमें पड़ जाओगे। जो राजा इन सब गुणोंका अनुवर्तन करता है, वह | वैशन्तवनजी कहते हैं—जनमेजय ! पितामह भीव्यका इस लोकमें सुख पाता है और मरनेपर खर्गमें सम्मानित होता है।

यह उपदेश सुनकर पाण्डलब्रेष्ठ महाराज युधिष्ठिरने उन्हें

#### राजधर्मका वर्णन, राजाके लिये विद्वान् पुरोहितकी आवश्यकता तथा दोनोंमें मेल रहनेसे लाभ

युषिष्ठरने पूछा—पितामह ! किस तरह प्रशाका पालन करनेवाला राजा विन्तासे वज सकता है और न्याय करनेमें पूल नहीं होने देता ?

भीभाजीने कहा—राजन् । यदि विस्तारके साथ राजयमौंका वर्णन करों, तक तो कभी इनका अस ही न होगा; इसलिये संक्षेपसे ही कहुँगा । अब घरपर शास्त्रोंके ज्ञाता धर्मित ब्राह्मण पथारें, उस समय उन्हें देखते ही खड़े होकर उनका स्थागत करो, बैटनेको आसन हो, उनकी विधित्रत् पूजा करके चरणोंने प्रणाम करो, इसके कद पुरीहितकी सलाइसे और सब राजकीय कार्य किया करो । वार्मिक और माङ्गीतक कार्योंको पूर्ण करके हाझगोसे सास्त्रियायन कराओं और अपने अपीष्टकी सिद्धि एवं विजयके लिये उनके मुससे आशीर्याद त्ये। राजाको बाहिये कि वह सराजनभाव होकर धैर्य तथा बुद्धिके बातमे मानका आजय ले और काम-क्रोचका परित्यान कर दे। जो राजा काम और क्रोधका आक्रय लेकर धन पैदा करना वाहता है, वह मूर्ल धर्मको तो छोड़ ही बैठता है, धन भी उसके हाज नहीं लगता। लोधी और मूर्ख मनुष्योंको तुम अर्ध-संप्रक्रके काममें न लगाना । जो बुद्धिमान् और निर्लोध हों, उन्हें ही सब काम मीपना बाहिये। मूर्गाको अधिकार दे देनेवर वह कार्य करना तो ठीक-ठीक जानता नहीं, इसलिये काम और क्रोचक बद्दीभूत होकर अनुषित उपायोंसे प्रकाको कष्ट्र पहुँबाता है। प्रवाके पैदा किये हुए अञ्चका एठा भाग 'कर'के स्थमें लेकर, ज्ञासके अनुसार अपराधियोको दम्ब हेकर और अपने संरक्षणमें रहनेवाले व्यापारियोसे टैक्स लेकर धनसंत्रह करना चाहिये। राजाको धर्मानुसार कर लेना चाहिये और शास्त्रोक्त रीतिसे काम लेकर सावधानीके साथ अपने राज्यमें प्रवाके योगक्षेपकी व्यवस्था करनी साहिये। जो आलस्य फोड़कर, राग-द्वेषसे रहित हो सदा प्रजाकी रक्षा करता, दान देता और निरन्तर न्यायपरायण खता है, उस राजाके प्रति प्रजाका विशेष प्रेम होता है। तुम लोभवश अधर्मसे धन पैदा करनेकी कभी इच्छा न करना; क्योंकि अनुसित रीतिसे

लिया हुआ धन बुरे कामोंमें ही नष्ट होता है। जो धनका लोधी राजा मोहचका प्रजासे कास्त्रविसद्ध अधिक कर लेकर उसे कष्ट पहुँचाता है, वह अपने ही हाथों अपना नाश करता है। जैसे दूबके लोधसे गायका बन काट लेनेवालेको दूध नहीं थिलता, उसी प्रकार अन्यायपूर्वक प्रजाको चूसनेसे राष्ट्रकी डबति नहीं होती। जो घरपर गौका पासन करता है, उसीको रोज हूच मिलता है; इसी तरह उचित उपायसे राष्ट्रकी रक्षा करनेवाला राजा ही उससे लाभ बढाता है। जैसे माता स्वयं तुप्त रहनेपर ही बारककको यश्रेष्ट दूध पिरतती है, उसी प्रकार राजासे सुरक्षित होनेपर ही यह पृथ्वी इच्छानुसार अन्न और सुवर्ण देती है। जैसे याली वृक्षोंको सीस-सीवकर बदाता है, उसी प्रकार तुन्हें भी प्रजाको उन्नतिशील बनाना चाहिये । सदि ऐसा बतांव करोगे तो विरकालतक राज्यकी रक्षा करते हुए तुम उससे सुरत उठा सकोगे। भारत ! तुम अस्यना कंगाल क्यों न हो जाओ, फिर भी झाहागको धनवान् देश उससे धन लेनेकी इच्छा न करना। ब्राह्मणको यधाहासि धन और आकासन देने तथा उसकी रक्षा करनेसे ही तुम उत्तम लोक प्राप्त कर सकोगे।

इस प्रकार धर्मानुकूल कर्तन करते हुए तुम प्रकाका पालन करो, इससे तुम्हें कभी यक्षाताय नहीं होगा। प्रजाकी रक्षा करना राजाका परप धर्म है। सम्पूर्ण प्राणिघोपर द्या और उनकी रक्षा करनेसे बढ़कर कोई धर्म नहीं है। राजा रक्षाकार्यमें नियुक्त होकर सक्यर दया करता है, इसीलिये धर्मत्र पुरुषोकी दृष्टिमें यह सबसे बड़ा धर्मात्वा है। प्रवाकी भवसे रज्ञा करनेमें वदि राजा एक दिन भी लापस्वाही करता है, तो उस पापका फल उसे एक हजार वर्षातक भोगना पड़ता है और एक दिन भी धर्मके अनुसार प्रजाका पालन करके वह जिस पुण्यका संख्य करता है, उसका फल दस हजार वर्षोतक स्वर्गमें रहकर भोगता है। ब्रह्मचारी, गृहस्थ और धानप्रस्थी लोग अपने धर्मका पालन करके अन्तमें जिन लोकोंको प्राप्त करते हैं, उन्हें ही राजा एक क्षण भी धर्मपूर्वक प्रवाका पालन करनेसे प्राप्त कर लेता है। अतः कुन्तीनन्दन !

तुम प्रयत्न करके मेरे कथनानुसार धर्मका पालन करो। इससे तुन्हें पुण्यका फल मिलेगा और तुन्हारे मनमें कभी कोई चिन्ता नहीं होगी।

युधिष्ठिर ! धर्म और अर्थको ठीक-ठीक समझना कठिन है, यह सोचकर राजको चाहिये कि प्रत्येक कार्यमें सत्परामर्थ देनेके लिये एक बहुत विद्यानको पुरोहित बनाकर रखे । जहाँ राजा और पुरोहित दोनों ही धर्मात्मा तबा राजनीतिक मुद्र विचारोंके जाननेवाले होते हैं, उस राज्यकों प्रजाका सब ओरसे पत्म होता है। चिद दोनों धर्मपर आस्चा रखनेवाले और एक-दूसरेके विद्यासपात्र हो, अन्यन्त तपानी और परस्पर हितेषी हों, दोनोंके हृदय—दोनोंके विचार एक-से हों तो वे अपनी प्रजाको उन्नतिशील बनाने और देवताओं तथा पितरोंको भी तृम करते हैं । चिद बाह्यण (पुरोहित) और हाजिय (राजा) दोनोंमे परस्पर सजाव हो तो प्रजाको सुख मिलता है और दोनोंमे वेपनस्य होनेपर प्रजाका सर्वनावा हो जाता है । इस विचयमें राजा पुकरवा और महर्षि कड्यपका संवादलय एक प्राचीन इतिहास है, उसे सुनों ।

राजा पुरुरवाने पूछा—कव ब्राह्मवा और शक्तिय



दोनों एक-दूसरेका परित्याग कर दे तो दूसरे वर्जक लोग किसको प्रधान समझे और प्रजा किसका पक्ष ले ?

करयपने कहा—राजन् ! जहाँ ब्राह्मण सक्रियसे विरोध करता है, वहाँ क्षत्रियका राज्य नष्ट हो जाता है। तब स्त्रिय

ब्राह्मणको त्याग देते हैं तो उनका बेदाध्यवन रुक जाता है, उनके पुत्रोंकी वृद्धि नहीं होती, उनके भरमें न दक्षिमन्थन होता है, न यह तया उनके बातक वेदाध्ययन नहीं कर पाते। ब्रह्मण्योका परित्याग करनेवाले क्षत्रियोके घर धनकी बढ़ती नहीं होती, उनकी संतान न पढ़ती है, न यह करती है। वे क्षत्रिय अपने पदसे प्रष्ट होकर डाकुओंकी भाँति लूट-पाट करने लगते हैं। इसलिये दोनोंको मिलकर रहना चाहिये। निले खनेपर दोनो एक-दूसरेकी रक्षामें समर्थ होते हैं। ब्राह्मणकी उन्नतिका आधार क्षत्रिय होता है और क्षत्रियके अन्युद्धका आधार ब्राह्मण । दोनों जातियाँ जब एक-हुसरेके आक्रित रहती है तो इनका विशेष गौरव बढ़ता है और पदि इनकी प्राचीन कारुसे चली आती हुई मेन्री टूट बाती है, तो सब कुछ नष्ट हो जाता है। बारों वर्णीकी प्रजापर मोह छ। जाता है, उसे अपना कर्तव्य नहीं सुप्रता। इससे वह नष्ट होने रूगती 🕯 । ब्राह्मणस्थी वृक्ष चरि सुरक्षित खें तो वह सुख और सुवर्णकी वर्षा करता है और यदि उसकी रक्षा नहीं को गयी तो उससे निरन्तर दुःस और पापको वृद्धि होती है। जहाँ क्रक्रवारी ब्राह्मण लुटेतेके उन्द्रकरे विका हो बेटकी पारतके साध्यावसे बश्चित होता और उसके लिये अपनी रक्षा चाहता है (फिर भी कोई रक्षक न होनेके कारण उसकी रक्षा असम्बन्ध हो जाती है), उस देशमें पानी नहीं बरसता और पहापारी तथा दुर्भिक्ष आदि दुःसत्र उपहत्त बढ़ जाते हैं।

जैसे सूची लकड़ियोंके साथ मिली होनेसे गीली लकड़ी भी जल जाती है, उसी तरह भाषियोंके सम्बक्षमें रहनेसे धर्मात्माओंको भी उनके समान दृष्ट भोगना पड़ता है; इसलिये पाणियोंका संग कभी नहीं करना चाहिये। पुज्यात्माओंको मिलनेवाले सभी लोक मुखकी लान और भगतके केन्द्र होते हैं। वहाँ घीके विराग जातते हैं। उनमें सुवर्णके समान प्रकाश फैला रहता है। वहाँ न मृत्युका प्रकेश है, न वृद्धावस्थाका। उनमें किसीको कोई दुःस भी नहीं होता। ब्रह्मवारी लोग मृत्युके पक्षात् उन्हीं लोकोंमें बाकर आनदका अनुभव करते हैं। पाणियोंका लोक है नरक, नहीं सदा अधेरा खाया रहता है। वहाँ अधिक-से-अधिक खोक और दुःस प्राप्त होते हैं। पाणस्मा पुरुष वहाँ बहुत वर्षोतक कष्ट भोगते हुए दोड़ते फिरते हैं, उन्हें अपने लिये बहुत होक होता है।

ब्राह्मण-क्षत्रियमें परस्पर वैमनस्य होनेपर प्रवाको दुःसह दुःख उठाना पड़ता है। इन सब बातोंको समझ-बुझकर राजाको एक बहुत पुरोहित बना ही लेना चाहिये। अपना राज्याभिषेक होनेके पहले ही पुरोहितका करण कर लेना | अधिकारी है। अतः वस्त्वान् होनेपर भी राजाका यह कर्तव्य उचित है; क्योंकि धर्मके अनुसार ब्राह्मण सबसे क्षेष्ठ है। | है कि धर्मानुसार सभी उत्तम वस्तुएँ पहले ब्राह्मणको निवेदन वेदवेता विद्वानीका कहना है कि सबसे पहले ब्राष्ट्रण उत्स्त्र | करे । ब्राष्ट्रण-जाति स्त्रिपको उप्ततिशील बनाती है और हुए हैं; इसलिये वे सब वर्णोंसे ज्येष्ठ, सम्पन्ननीय तथा | क्षत्रिय ब्राञ्चलको ब्रतनिमें कारण होते हैं। इसलिये राजाको

पूजनीय हैं। यही नहीं, ये अत्येक वस्तुको पहले भोगनेके | सदा ही ब्राह्मणका विशेष सम्यान करना चाहिये।

#### ब्राह्मण और क्षत्रियकी सम्मिलित शक्तिका प्रभाव तथा राजाके धर्मानुकूल व्यवहारोंका वर्णन the late of the Lorent Text.

शंभनो कहते हैं -युधिष्ठिर ! राज्यकी वृद्धि और रक्षा राजाके अधीन है और राजाका अच्युद्ध तथा संस्कृत पुरोहितके । जहाँ ब्राह्मण अपने तेजसे प्रजाका अदृष्ट भय दूर करता है और राजा अपने बातुबलसे उसके प्रत्यक्ष पत्यका निवारण करता है, उस राज्यमें सुला और रातन्ति बढ़ती है। इस विषयमें लोग राजा मुबुकुन्द और सुन्नेरके संवादरूप इस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं। एक कार नहाराज मुखुकुन्दने सारी पृथ्वीयर किजय पाकर अपने वाल्की परीक्षा करनेके लिये अलकापति कुक्तपर चढ़ाई कर दी। या देशकर कुन्नेरने उनका सामना करनेके लिये राज्ञसाँकी सेना भेजी । राक्षसोने मुखुकुन्दकी सेनाका संहार आरम्प किया । यह देल पुषुकुन्द अपने विद्वान् पुरोहित वरिक्षजीको कोसने रहमें। तब बसिष्ठजीने अपने उप तपके प्रमानसे उन राक्षसीका नाश कर दिया।

तब कुबेरने राजा मुसुकुन्दके पास आकर कहा-'राजन् । पहले भी तुन्हारे समान बलवान् राजा हो चुके 🖁 और उन्हें भी पुरोक्षितीकी सक्तमता प्राप्त थी; परंतु भेरे साथ तुम जैसा बर्ताव कर रहे हो वैसा किसीने नहीं किया, किसीका मुझपर आक्रमण नहीं हुआ। म्हाराज ! यदि तुन्हारी भुनाओं में कुछ बल हो तो उसे दिखाओ । प्रकारक बलपर क्यों इतना इतरा रहे हो ?'

कुबेरकी बात सुनका मुचुकुन्दने उत्तर दिया— 'अलकापते ! ब्राह्मण और क्षत्रिय खेनोंको ब्रह्माजीने ही तत्वन्न किया है। दोनोंका मूल एक है। ब्राह्मणोने तप और मन्त्रका बल होता है और हक्तियोंने अस तवा भुजाओका । उनका बरू और प्रयत्न अलग-अलग हो जाय तो वे संसारकी रक्षा नहीं कर सकते। अतः दोनोंको एक साध रहकर हो प्रजाका पालन करना चाहिये। मैं भी इस नीतिके अनुसार कार्य कर रहा है, फिर आप क्यों मुझपर आक्षेप करते हैं ?'

तव कुनेरने पुचकुन्दसे कहा—'राजन् । मैं न तो किसीको राज्य देता है और न दूसरेका राज्य छीनता ही है, तो भी आज तुन्हें सन्पूर्ण पृथ्वीका राज्य दे रहा है। तुम इसका उपयोग करो।' उनके ऐसा कहनेपा पुसुकुन्दने बहा—'महाराज ! में आपका दिया हुआ राज्य नहीं बाइता । मैं तो अपने बाहुकलसे जीते हुए राज्यका ही उपभोग B-97-11 1

भीष्यती करते हैं-पूजुकुन्दको इस प्रकार शतिपधर्ममें अटल देल कुबेरको छड़ा विस्पय हुआ। इसके बाद राजा मुचुकुन्द अपनी राजधानीयें लीट आये और झात्रधर्मका पालन करते हुए अपनी पुत्राओंके बलसे प्राप्त हुई पृथ्वीका राज्य करने लगे। जो धर्मन राजा इस प्रकार पहले ब्राह्मणका आसय लेकर आकी सहायतासे राज्य-कार्यमे प्रकृत होता है, यह बिना जीती हुई पृथ्वीको भी जीतकर महान् यशका भागी होता है। ब्राह्मणको सदा संच्या-वन्दन, तर्पण आदि अपने कर्ममें संख्य रहना चाहिये; इसी प्रकार शक्रियको भी सदा शता-विद्याका अध्यास बदाना चाहिये। संसारमें जो कुछ है, वह सब इन्हीं दोनोंके अधीन है।

कुंधहरने पूजा-पितामह । राजाका व्यवहार कसा होना चाहिये, जिससे यह प्रवाको उन्नतिहील बनावे और क्वयं भी पुरुषलोकीयर अधिकार प्राप्त करे ?

भीन्यक्षेत्रे कहा - कुन्तीबन्दन ! राजाको सदा ही दान, यज्ञ, ज्यवास और तपस्या आदि त्रुभ कर्मोका अनुष्टान करते हुए धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करते रहना चाहिये। यदि धार्मिक पुराव बरपर भा जावै तो खड़ा होकर उनका खागत और यन आदि देकर सतकार करे; क्योंकि जब राजा धर्मका आदर करता है तो देशमें भी सर्वत्र उसका आदर होता है। राजा जैसा काम करता है, प्रजा भी वैसा ही करना पसंद करती है। राजाको चाहिये कि वह शहुओंको यमराजकी चाँति दण्ड देनेके लिये सदा तैयार रहे और डाकुओंको सब ओरसे पकड़वाकर मार दे। खेड या त्यार्ववक्त किसी दुष्टके अपराधको क्षमा न करे। ग्रावाके द्वारा मलीमाँति रक्षित होकर प्रजा जो कुछ धर्म, स्वाच्याय, दान, हवन और पूजन आदि कर्म करती है, उसका एक बौधाई फल राजाको मिलता है। यदि वह प्रजाकी रक्षा नहीं करता तो उस दशामें उसके राज्यके धीतर जो कुछ पाप होता है, उसका बौधाई फल भी उसे ही घोगना पड़ता है। कुछ लोगीका मत है कि उस अवस्थामें राजाको प्रजाके पूरे पापका भागी होना पड़ता है और किन्होंके मार्थि उसको आधा पाप लगता है। ऐसा राजा कुर और विव्यावादी समझा जाता है।

अब हम उस उपायका वर्णन करते हैं, जिससे राजाकों ऐसे पापोसे खुटकारा मिल सकता है। यदि कोरॉने किसीका धन खुरा लिया हो और राजा असका पता लगाकर लौटा लग्नेमें असमर्थ हो तो अपने क्वानेसे उतना धन प्रजाकों दे हैं। अगर यह भी न हो सके तो रियासक्के प्रधान-प्रधान कर्मकारियोंसे खंदा लेकर है। ब्राह्मणके समान ही उसके धनकी भी रक्षा करना सब वर्णोंका कर्तव्य है। जो ब्राह्मणोंको कह पहुँचाता हो, इसे अपने राज्यपे नहीं रहने देना चाहिये। ब्राह्मणोंकी कृपा होनेसे एजा बृतार्थ हो जाता है। जैसे सब प्राणी पंचीके और पक्षी वृक्षोंके सहारे जीवन-निवांड करते हैं, वैसे हो सब मनुष्य राजाके आधित हो जीवन धारण करते हैं। जो राजा कामी, हुर और लोधी होता है, वह प्रजाका पालन नहीं कर सकता।

वृधिष्ठिरने कहा—पितासह । मैं अपने सुसके लिखे एक इस्म भी राज्यकी इच्छा नहीं करता । मुझे तो धर्मके ही लिखे राज्य भी पसंद था, मगर इसमें धर्म नहीं हैं। ऐसी दशामें राज्य लेकर क्या करना है ? अब तो मैं धर्म करनेकी इच्छासे जनमें ही जाऊँगा और वहाँकी पवित्र इसबियोंने रहकर धर्मकी आराधना करूँगा । राजदच्छका सर्वदा त्याग कर दूँगा और जितेन्द्रिय हो मुनिकी भाँति फल-मूलका आहार करके जीवन विताकैया।

योगकी कहा—यें जानता हूँ तुम्हारी बुद्धिमें कोमलता अधिक है, मगर राजाके लिये यह गुण नहीं है। निरे कोमल लभावका मनुष्य राज्यका शासन नहीं कर सकता। तुन्हें अत्यन्त पार्मिक, कोमल और दयालु देखकर लोग कायर समझोगे, तुन्हारे प्रति उनकी महत्त्वबुद्धि नहीं होगी। अपने बाप-दारोंके व्यवहारको अपनाओ । तुम जिस वंगसे रहना चाहते हो, उस तरह राजा नहीं रहते। इस प्रकार विकारता और कोमलताका आश्रय लेकर तुम प्रवापालनसे होनेवाले धर्मके फलको नहीं या सकते । तुष्हारे पिता पाण्ड तुष्हारे लिखे शुस्ता, बल और सत्यकी ही याचना किया करते थे; कुली भी यही प्रार्वना करती थी कि तुन्हारी महता और उदारता बढ़े। दान, वेदाध्ययन, यज्ञ और प्रजापालन—इन्हीं कमीको करनेके लिये तुन्हारा जन्म हुआ है। राजधर्मका ज्ञाता पुरुष राज्य पानेके अननार किसीकी दानसे, किसीको बारसे और किसीको मधुर बाणीसे अपने क्यामें कर लेता है।

कुष्मितिने पूळा—तात । स्तर्ग पानेका उत्तम साधन क्या है ?

वीव्यवीने कहा—भवाते हरा हुआ प्रमुख जिसके वास जकर एक क्षण भी ग्राप्ति या सके, वही स्वर्गका सबसे बड़ा अधिकारी हैं। इसलिये तुम प्रसन्नतापूर्वक कुरुदेशके राजा बने और सत्युरुवोकी रक्षा तथा दुर्शका संहार करके लगेपर अधिकार प्राप्त करें। जैसे सब प्राणी पेषके और पक्षी वृक्षके सहारे जीवन-निर्वाह कसी हैं, उसी प्रकार सुहद् और सजन पुस्त तृष्टारे आजित होकर जीविका बलावें। जो राजा घृष्ट, शूर, प्रहार करनेवाला, हपालु, जितेन्त्रिय, प्रजापर खेह करनेवाला और दानी होता है, उसीका आग्रय लेकर प्रनुख जीवन-निर्वाह करते हैं।

### उत्तम-अधम ब्राह्मणोंके साथ राजाका बर्ताव और केकयराजका उपाख्यान

मुधिष्ठरने पूछा—पितामड । कुछ जाहाण अपने वर्णोचित कर्मोमें लगे रहते हैं और कुछ अपने वर्णके विपरीत कर्म करते हैं, उनमें क्या अन्तर है; यह मुझे बताइये।

भोष्यकोने कहा—जो विद्वान् और उत्तम लक्षणोसे सम्पन्न हैं. जिनकी सर्वत्र समान दृष्टि है, ऐसे ब्राह्मण ब्रह्माजीके समान माने गये हैं। जो ब्रह्म, यनु और सामवेदका अध्ययन करके अपने कर्मोंगें लगे रहते हैं, ये ब्राह्मणोंगें देवताके समान समझे जाते हैं। जिन्होंने अपने जातीय कर्मोंको छोड़ दिया है तबा जो कुल्सित कमोंने प्रवृत्त होकर ब्राह्मणत्वसे भ्रष्ट हो चुके हैं, वे ब्राह्मण सुहके कुन्य हैं। इसी तरह जिल्होंने वेद नहीं पड़े, जो अज़िहोत्र नहीं करते, वे भी शुद्रके तुल्य हैं। इन सबसे वार्मिक राजाको कर और बेगार हेनेका अधिकार है। न्यायालयमें अधिपुक्तोंको पुकारनेका काम करनेवाले, वेतन लेकर देव-मन्दिरमें पूजा करनेवाले, ज्योतिनी, गाँवके पुरोहित और रास्तेका टैक्स वसूल करनेवाले--थे पाँच प्रकारके ब्राह्मण बाण्डालके समान है। ऋतिक, राजपुरेकित, मन्त्री, राजपूत और जासूसका काम सैचालनेवाले ब्राह्मण क्षत्रियके तुल्य माने गये हैं । घुड़सलार, हाथीसलार, रबी और पैतल सिपाहीका काम करनेवाले ब्राह्मपाँको केंचक समान समझा जाता है। यदि राजाके खजानेमें कमी हो तो उपर्युक्त ब्रह्मणोंसे वह का ले सकता है। केवल उन ब्राह्मणोंसे जो ब्रह्मा और देवताओंके समान बताबे गये हैं, कर नहीं लेना बाहिये। राजा ब्राह्मणके सिवा अन्य सभी वर्णिक धनका स्वामी होता है तथा जो अपने वर्णधर्मक विपरीत कर्म करते हैं, उन ब्राह्मणोंके भी धनपर राजाका ही अधिकार है। राजा कर्मध्रष्ट ब्राह्मणको किसी तरह क्षमा न को, बल्कि धर्मपर अनुप्रह करनेके लिये उसे हण्ड देकर धर्मात्या ब्राह्मणोंकी श्रेणीसे अलग कर दे। वेदवेता स्नातक यदि जीविकाका कोई साधन न होनेके कारण चोरी करने लगे तो राजाका कर्तव्य है कि उसके घरण-पोषणका प्रवन्ध करे। जीविका मिल जानेपर भी यदि वह बोरी करना न छोड़े तो उसे कुटुम्बसहित राज्यसे बाहर निकास देना चाहिये।

युधिष्ठिरने पूछा—पितामह । किन-किन मनुष्योंके धनपर राजाका अधिकार होता है और राजाको कैसा बर्ताव करना साहिये ?

भीष्यजीने कहा—राजा ब्राह्मणके सिवा अन्य सभी वर्णीके धनका खामी होता है तथा जो अपने कर्मसे भ्रष्ट हो सुके हैं, उन ब्राह्मणोंके भी धनपर राजाका ही अधिकार है। उसे कर्मभ्रष्ट ब्राह्मणोंकी ओरसे लापरवाही नहीं करनी चाहिये। उन्हें दण्ड देकर राह्मण लाना राजाओंका धर्म है। यदि राज्यमें ब्राह्मण चोरी करे तो वह राजाका ही अपराध समझा जाता है, उसका पाप राजाको ही लगता है। इस विषयमें एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है,

सुनो । प्राचीनकारतकी बात है, केकमराज वनमें रहकर तप और खाध्याय किया करते थे। एक दिन उन्हें एक भर्यकर राक्षसने पकड़ लिखा। यह देख राजाने उस राक्षससे कहा—'मेरे राज्यमें एक भी खोर, दुरावारी और मदिश पीनेवाला नहीं है। अधिहोत्र और यज्ञ न करनेवाला भी कोई नहीं है। फिर मेरे शरीरके भीतर तुम्हारा प्रवेश कैसे हो गया ? मेरे देशमें एक भी ब्राह्मण ऐसा नहीं है, जो बिह्नन् और तयावी न हो । मेरे राज्यके त्येग पर्याप्न दक्षिणा दिये किना यह नहीं करते। जलधारण किये बिना कोई वेद नहीं पत्रता । ब्राह्मणलोग अध्ययन, अध्यापन, यजन, पानन और दान तथा प्रतिवद्य- इन छः कमंपि लगे रहका ही वीविका बलाते हैं। सभी ब्राह्मण मृतुलखभाव, सखवादी, अपने धर्मका पालन करनेवाले तथा मेरे सम्मानपात्र है; सम्बद्धी राज्यसे वृत्ति मिलली है। मेरे राज्यके क्षत्रिय किसीसे पाचना नहीं करते, खर्च दान देते हैं। वे सत्ववादी और धार्मिक है। बेट पहते हैं, पहाते नहीं; दल करते हैं, कराते नहीं। ब्राह्मणोकी रक्षा करते हैं और संघापमें क्रभी पीठ नहीं दिलाते। मेरे बहुकि बैहव भी अपने क्योंमें ही लगे रहते हैं। ये छल-कपट छोड़कर खेती, गोरक्का और व्याचारसे जीविका कागते हैं। प्रमादमें बक नहीं बिताते, सदा काममें ही लगे रहते हैं। उत्तम बतीका पालन और सत्यभाषण करते हैं। अभ्यागतीको देकर साते हैं तथा सकके हितका ध्यान रखते हैं। इन्द्रियसंप्रम और पवित्रता कभी नहीं छोड़ते। मेरे राज्यके शुद्र धी अपने कर्तव्यसे वियुक्त नहीं होते; वे ब्राह्मणादि तीनों यणोंकी सेवासे जीविका बलाते हैं और किसीकी निदा नहीं करते।

'ये थी दीन-दुःशी, अनाव, वृद्ध, दुर्बल, आतुर तथा विषयोको अत्र-वस देता एता है। अपने कुलधर्य, देशधर्य तथा जातिधर्यकी परायराका कभी लोग नहीं होने देता। अपने राज्यके वयत्वियोकी मैंने सदा हो पूजा और रक्षा की है, उन्हें सत्कारपूर्वक आवश्यक बस्तुएँ दान की हैं। मैं देक्ता, पितर तथा अतिथि आदिको उनका भाग अर्पण किये बिना कभी भोजन नहीं करता, पराणी खीकों ओर कुदृष्टि नहीं डालता। चिहानों, बूड़ों और तपत्वियोंका तिरस्कार नहीं करता। कब सारा देश सोता है, उस समय भी मैं उसकी रक्षाके लिये जागता रहता हैं। मेरे पुरेहित आत्यज्ञानों, तपस्वी और सब धर्मीक ज्ञाता हैं; वे बड़े बुद्धिमान् तथा सारे राज्यके स्वामी हैं। मैं धन-दान देकर विद्या पानेकी इच्छा रखता हैं, सत्यभाषण तथा ब्राह्मणोंकी रक्षा करके पुण्यत्प्रेकोपर अधिकार पाना चळ्या हूँ और सेवाद्वारा गुरुवनोको अनुकूल रखता हूँ। मेरे राज्यमें विधवा की नहीं है और अध्य, धूर्व, जोर, अन्धिकारियोसे यज्ञ करानेवाले तथा पापपरायण ब्राह्मणका भी अध्यक्ष है; इसलिये मुझे राक्षसोसे तनिक भी ध्या नहीं है।

ग्रहसने कहा—केकचराज ! आप सब अवस्वाओं में धर्मपर ही दृष्टि रखते हैं, इसलिये आपका भला हो, अपने घर जाइये। मैं भी आपको होड़कर लौट जाता हूँ। जो गी, झाहाण तथा प्रजाकी रहा करते हैं, उन राजाओंको राक्षसोंसे भय नहीं होता।

भीमानी करते हैं—राजन् ! इसकिये ब्राह्मणोको सदा रक्षा करनी चाहिये । सुरक्षित खनेपर वे भी राजाओको रक्षा करते हैं । ठीक-ठीक चर्ताय करनेवाले राजाओंको ब्राह्मणोका आयीर्वाद प्राप्त होता है । अतः उन्हें कर्मभ्रष्ट ब्राह्मणोपर नियन्त्रण रक्षना चाहिये, यहाँ राजाका उनपर अनुमह है । जो राजा अपने नगर और राष्ट्रकी प्रजाके साथ इस प्रकार धर्मपूर्ण वर्ताय करता है, यह इस लोकमें मुख भोगकर अन्तमें स्वर्गलोकमें इन्त्रके समान मुख भोगता है।



### आपत्कालमें ब्राह्मण आदि वर्णोंके कर्तव्य तथा ऋत्विजोंके लक्षण

पुषिष्ठिरने पूछा—भारत ! ब्राह्मणका घाँद अपने धेथेसे गुजर न हो सके तो यह आपतिकालये वैश्वधर्मक अनुसार जीविका चला सकता है या नहीं ?

धीयजीने कहा—ब्राह्मण अपनी जीविका नष्ट होनेपर संकटके समय बदि श्रविषधमंत्रे भी जीवन-निर्वाह करनेमें असमर्थ हो जाय तो वैद्यधमंकि अनुसार खेती करके और भीएँ पालकर गुजर कर सकता है।

अधिक्षित्ने पूछा—धरतकुरूपूत्रण ! यह तो कताइये, माह्यण यदि वैद्यधर्मसे जीविका बलाते समय व्यापार भी करे तो किन-किन वस्तुओंकी लगेद-विक्री करनेसे वह स्वर्ग-स्रोककी प्राप्तिक अधिकारसे विद्यत नहीं होगा ?

भीव्यजीने कहा—युधिहिर ! ब्राह्मणको मदिस, मांस, सहद, नमक, तिल, पकाया हुआ अज, खेड़ा, बैल, राय, बकरा, मेड़ और भैंस आदि पश्च—इन बस्तुओंका तो हर इस्त्रतमें त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि इनको केवनेसे उसे नरकमें जाना पड़ता है। बकरा अजि, भेड़ वस्त्य, खोड़ा सूर्य, पृथ्वी विराद तथा गी यज्ञ एवं सोमका स्वस्य है; इन्हें किसी तरह नहीं बेचना चाहिये। कहा अज देकर पकाया हुआ अब लेनेसे अधर्म नहीं होता। इस विषयमें सनावन कालमें काल आता हुआ धर्म बतला यह है, सुनो। 'मैं आपको अमुक बस्तु देता है, इसके बदले आप मुझे अमुक बस्तु दीनिये' यह कहका दोनोंकी स्थिमें किया हुआ बदला धर्म माना जाता है। जबस्दासी बदला नहीं करना चाहिये। इस प्रकार ऋषियों तथा अन्य सत्पुरुषोंके व्यवहार प्राचीन कालमें बले आते हैं।

कृष्णितः पूळा—महाराज । यदि सारी प्रता कता धारण कर से और अपना धर्म छोड़ बैठे, उस समय क्षत्रियकी शक्ति तो क्षीण हो जायेगी; फिर वह राष्ट्रकी रक्षा कैसे कर सकता है ? किस तरह सकको शरण दे सकता है ?

धीनाकी कड़ — ऐसे समयमें बिनमें बेट-झाखोंका बल हो, वे ब्राह्मण सब ओरसे उठकर राजाकी ताकत बढ़ावें। जिसकी शक्ति झींच हो रही हो, उस राजाको ब्राह्मणके बलका आलय लेकर ही अपनी उजित करनी चाहिये। जब बक्तु और तुटेरे प्रजामें वर्णसंकरता फैला रहे हो और उनके हारा धर्म-मर्चाद्यका जल्लहुन हो रहा हो, उस समय इस अत्याचारको रोकनेके लिये चंदि सब जातिके लोग भी हथियार उठावें तो कोई दोष नहीं होता।

वृधिष्ठरने पूछा—यदि क्षत्रिय-जाति ही सब ओरसे ब्राह्मणोंके साब दुर्व्यवहार करने रूगे, उस समय ब्राह्मण अथवा बेदकी रक्षा कौन करे ? ऐसे अवसरपर विक्रका क्या कर्तव्य है ? यह किसकी शरणमें जाप ?

पीव्यजीने कहा-उस समय ब्राह्मण अपने तपसे, ब्रह्मचर्यसे, हथियारसे, बलसे, सत्व्यवहारसे अथवा कपटसे-जैसे भी हो, उसी तरह क्षत्रिय-जातिको द्वानेका प्रयत्न करे: क्योंकि जब क्षत्रिय ही प्रजाके ऊपर, उसमें भी विशेषतः ब्राह्मणोंके साथ अत्याबार करने लगे तो उसे ब्राह्मण ही दबा सकता है; कारण यह कि शक्षिय ब्राह्मणसे ही उत्पन्न हुए हैं। जलसे अग्रिकी, ब्राह्मणसे क्षत्रियकी और पत्थरसे लोहेकी उत्पत्ति हुई है; इनका प्रभाव सब जगह तो काम करता है, नगर अपनेको तरम् करनेवाले मूल कारणसे मुकाबला पहनेपर शान्त हो जाता है। जब लोहा पत्थर काटना है, अप्रि जलके पास जाती है और क्षत्रिय ब्राह्मणसे द्वेत करने लगता है हो ये तीनों नष्ट हो जाते हैं। यद्यपि क्षत्रियका तेज और बल प्रकर तवा अनेप होते हैं, तो भी ब्राह्मणसे मुकाबला होनेपर मेंद्र यह जाते हैं। यदि कदाबित् ब्राह्मणंकी एक्ति कम हो गयी हो और क्षत्रिपजाति भी तुर्वल पह नवी हो, उस समय जब सब क्लोंकि लोग ब्राह्मणोंके साथ अत्याचार करते हो तो जो लोग ब्राह्मणोंकी, धर्मकी तथा अपनी रक्षाके लिये प्राजीकी परदा न करके ब्रुष्टोंके साथ क्रोधपूर्वक लड़ते हैं, उन मनली पुरुवोंको पुण्यलोकोकी प्राप्ति होती है। ब्राह्मणको रङ्गके लिये सकको पास प्रहण करनेका अधिकार है। यह, वेटाव्यथन, तपन्य और निराहार इत करनेवाले लोगोंको जिन उत्तम लोकोंकी प्राप्ति होती है, उनसे भी उत्तम लोक ब्राह्मणके लिये प्राप्त देनेवाले शुरवीरोंको प्राप्त होते हैं। ब्राह्मण भी यदि तीनों वर्णीकी रक्षाके लिये शक प्रहण करे तो उसे दोष नहीं लगता । जो खोग ब्राह्मफोर्से हेष करनेवाले दुराचारियोको दबानेके लिये युद्धकी ज्वालांमें अपने शरीरको आहुति दे हालते हैं, उन बीरोंको नमस्कार है। मनुजीने कहा है कि ऐसे खेगोंको ब्रह्मलोककी प्राप्ति होती है। जैसे असमेधयज्ञके अन्तमे अवभूध-सान करनेवाले मनुष्य पापराहित होकर पन्तित्र हो जाते हैं, उसी प्रकार युद्धमें शस्त्रोंद्वारा मारे गये बीर भी पवित्र हो जाते हैं। सबके साथ मैत्रीका व्यवहार करनेवाले धर्मात्वा मनुष्य भी देश-कालकी परिस्थितिके अनुसार दूसरोंकी रक्षाके लिये

कठोरतापूर्ण बर्ताव—हिंसास्थ्य पाप करते हैं, तो भी उन्हें उत्तम गति हो प्राप्त होती है। अपनी रक्षाके लिये, अन्य वर्णोमें चिद्र कोई बुराई आ रही हो तो उसको रोकनेके लिये तथा बुहोको दण्ड देनेके किये—इन तीन अवसरोपर ब्राह्मण भी सन्त प्रहण करे तो उसे दोष नहीं तगता।

जुणिश्वरने पूळ- वितामह ! जब लुटेरे अपना सिर इटावे, अजिप निर्वल हों, सब वर्णके लोग एक-दूसरेकी स्थियोंके साथ बलात्कार करने लगें और प्रजाकी रक्षाका कोई ज्याय न सूझो, उस अवस्थामें यदि कोई बलवान्, ब्राह्मण, वैह्य अवया शुद्र पर्मकी रक्षाके लिये द्या धारण करके ज्ञाको लुटेरोंके हायसे बचाये तो यह राजा हो सकता है या नहीं, राजकार्य कर सकता है या नहीं ?

यंग्यांने कहा—केटा । को अपार संकटसे पार लगा दे, किना नावके हुवते हुएको नाव बनकर सहारा दे, वह सुद्र हो या कोई और, सर्ववा सम्मानके योग्य है। हाकुओंके आक्रमणका किकार होकर कह पाती हुई अनाव प्रजाको जिसको कारणमें जानेसे सुका मिले, उसीको अपना बन्धु समझकर प्रेमसे सलकार करना चाहिये। दूसरोंका घम पूर करनेवाला मनुष्य कोई भी क्यों न हो, आदरका पात्र है। काठका हाची, चमझेका हिरन, हिजदा मनुष्य, ऊसर रोत, नहीं बरसनेवाला बादल, अपह ब्राह्मण और रक्षा न करनेवाला राजा—ये सब-के-सब निर्म्धक है। जो सदा समुख्येको रक्षा करे और दुहोंको दण्ड वे वही राजा बनाने योग्य है, वही समूचे राहका मार सैमाल सकता है।

मुधिशाने पूरा — पितामस । पशके कारिकन् कैसे होने काशिये ?

धांचानी कहा— बेटा ! को खक्, साम और यजुर्वेदके प्राता, पांचांसाके विद्यान् और राजाके लिये शान्ति-पृष्टि आदि कर्म करनेवाले हों, वे ही ऋतिक होने घोन्य हैं। वे सब एक तरहके विकारवाले, एक-दूसरेके दितेषी, सर्वत्र समान दृष्टि रक्षनेवाले दणालु, सत्यवादी, व्याज न लेनेवाले तथा सरल व्याजके होने चाडिये। इसी तरह जो विद्यान् होड़ और अधिमानसे रहित, लजा-क्षपा-शम-दम आदि गुणोसे युक, बुद्धिपान्, सत्यवादी, धीर, अहिसक, राग-द्रेषसे शून्य, कुलीन, शास्त्रज्ञ, सदावारी और ज्ञानसे संतुष्ट हो, यही 'ब्रह्मा'के आसनपर बैठनेका अधिकारी है। तात! ये सभी ऋतिक प्रदान् एवं सम्यानके योग्य है।

#### मित्र और अमित्रोंकी पहचान

मुधिहरने पूछा—पितामह ! छोटे-से-छोटा काम भी अकेले किसीकी सहायताके किना करना कठिन हो जाता है। फिर राजाका कार्य तो दूसरेकी सहायता तिये किना हो ही कैसे सकता है ? इसलिये मन्तीका होना आवश्यक है। अब आप बताइये, राजाका मन्त्री कैसा होना चाहिये ? उसका स्वभाव और आवरण किस तरहका हो, कैसे व्यक्तियर विश्वास किया जाब और कैसेयर नहीं ?

मीमाजीने कहा-राजाके बार प्रकारके मित्र होते है—सहार्थ, भजमान, सहज और कृत्रिय"। पाँचवाँ पित्र धर्पात्मा होता है, वह किसी एकका पड़पाती नहीं होता और न होनों पश्रोसे बेतन लेकर कपटपूर्वक दोनोंका ही पित बना रक्षता है। जिसर सर्मका फल्टर सजबूत रक्षता है, उसी पश्चका वह आश्रम प्रहण करता है अथवा जो राजा धर्मने स्थित होता है, वही उसे अपनी ओर गाँच लेता है। उन्होंक पिक्रोमेस भजमान और सहज क्षेष्ठ समझे जाते हैं, शेष दोकी ओरसे तो सदा सश्च रहना जाहिये। वास्तवये तो अपने कार्यको इहिन् रस सब प्रकारके मित्रोसे ही साववान रहना वाहिये। राजाको पित्रोंकी रक्षा करनेमें कभी असाववानी नहीं करनी चाहिये; क्योंकि असावधान राजाका सक लोग तिरकार करते हैं। मनुष्यका जिल बद्धल होता है, चला मनुष्य बरा और बुरा भरत हो जाया करता है, श्रष्ट मित्र और पित्र शाह सर जाता है: आत: फिसपर कौन किश्रास करें ? इसलिये मुख्य-मुख्य कार्योंको इसरोपर न छोड़कर अपने सामने ही कराना चाहिये। किसीपर भी पूरा-पूरा विचास कर लेनेसे धर्म और अर्थ दोनोंका नाश होता है। दूसरोंपर पूरी तरह विश्वास करना अकाल मृत्युको मोल लेना है: अन्यविश्वासीको विपलिये पड़ना पड़ना है। वह जिसपर विश्वास करता है, उसीकी इच्छापर उसका जीना निर्धर राजा है। इसलिये राजाको कुछ लोगोपर विद्यास भी करना जातिये और उनकी ओरसे सर्वक भी रहना चाहिये। यहाँ सनावन राजनीति है।

अपने अभावमें जिस यनुष्यका राज्यपर काटा हो सकता हो उससे सदा चौकत्रा रहना चाहिये; क्योंकि चित्र

पुरुषोने उसकी राष्ट्रओंने गणना को है। जो मनुष्य राजाका अभ्युद्ध देख उसकी और भी अधिक उन्नति चाहे और अवनति होनेपर बहुत दुःसी हो जाय, यही उत्तम मित्र है। अपने न रहनेपर जिस व्यक्तिको विद्येष हानि पहुँचनेकी सम्भावना हो, आपर पिताके समान विश्वास करना चाहिये और जब अपने बनको वृद्धि होती हो तो यवात्राति उसको भी समृद्धिशाली बनाना चाहिये। जो धर्मके कामोंमें भी राजाको नुकसानसे क्वानेका ध्यान रखता है, उसकी हानि देखकर जिसको भय होता है, उसे ही उत्तम फिब समझो । नुकसान बाहनेवाले तो शह ही बताये गये हैं। जो भित्रकी उन्नति देखकर जलता नहीं और विपत्ति देताकर प्रकरा डडता है, वह पित्र अपने आत्याके समान । जिसका स्था-रंग सुन्दर और खर मीठा हो, जो क्षमाप्रील, इंप्यारहित, प्रतिष्ठित और कुरतीन हो, उसकी क्षेणी पूर्वोक्त भित्रमें भी बहुकर है। जिसकी बुद्धि अच्छी और स्परणशक्ति तीव हो, जो कार्य साधनेये कुछल और खमावतः दयाल हो. कभी मान या अपपान हो जानेपर जिसके हदयमें दुर्भाव नहीं आता ऐसा मनुष्य यदि षालिक, आवार्व अववा आवता सम्मानित पित्र हो तो उसे तुम अपने धरमें मन्त्री बनाकर रहा सकते हो; यह तुम्हारे विशेष आदरका पात्र है । इसको राजकीय गुप्त विकारों तका धर्म और अर्थकी प्रकृतिसे परिचित रखना । उसके ऊपर तुम्हारा पिताके समान किसास होना चाहिये। एक कामपर एक ही व्यक्तिको नियुक्त करना, दो या शीनको नहीं; क्वोंकि उनमें परस्पर अपने हो जानेकी सम्बाधना रहती है। कारण कि एक कार्यपर नियुक्त हुए अनेक व्यक्तियोगे प्राय: मतभेद होता ही है।

तो कीर्तिको प्रधानता देता और मर्यादको भीतर कायम खना है, प्रक्तिशाली पुरुषोसे हेष और अनर्थ नहीं करता, कायन्त, धय, लोध अथवा क्रोधसे भी जो धर्मका त्याग नहीं करता, जिसमें कार्यकुशलता तथा आवश्यकताके अनुस्प्र कातचीत करनेकी पूरी योग्यता हो, उसे तुम अपना प्रधान मन्त्री कनाना। जो कुलीन, शीलवान, सहनहींल, डींग न मारनेवाले, सुरवीर, आर्थ, विद्यान् तथा कर्तव्य-अकर्तव्यको समझनेमें कुशल हो, उन्हें अमात्यके पद्धर विद्याना एवं

<sup>&</sup>quot; सहार्य मित्र उनको कहते हैं, जो किसी प्रार्थम एक-दूसरेको सहस्यक्के लिये मित्रता करते हैं। 'अमुक प्राप्तम हम दोनो मिलकर चवार्व करें, किनय होनेपर दोनों उसके राज्यको आधा-आधा बाँट लेगें —हस्वादि हातें 'सहार्थ' मिलेमें होती हैं। जिनके साथ पुरतैनी मित्रता हो, वे 'फबमान' कहलाते हैं। जिनसे नजदीको रिश्तेदारी हो, उन्हें 'सहज' मित्र कहते हैं और धन आदि देकर अपनाये हुए लोग 'कृतिम' मित्र कहलाते हैं।

सत्कारपूर्वक सुख और सुविधा देना। वे तुन्हारे अच्छे सहायक सिद्ध होंगे और सब तरहके कामोंकी देख-भाल करेंगे।

युधिष्ठिर ! तुम अपने कुटुम्बियोको मृत्युके समान समझकर उनसे सदा इरते रहना । जैसे पड़ोसी राजा अपने पासके राजाकी उन्नति नहीं सह सकता, उसी प्रकार एक कुटुम्बी दूसरे कुटुम्बीका अध्युदय नहीं देख सकता। जिसके **कुटुप्शी** या सगे-सम्बन्धी नहीं हैं, उसको भी सुख नहीं मिलता; इसलिये कुटुम्बीजनोंकी अवोलना नहीं करनी चाहिये । चन्यु-सान्धवसे हीन प्रनुष्यको दूसरे लोग दवाते रहते हैं। दूसरोंके दबानेपर अपने भाई-कन्तु ही सहारा देते हैं। यदि गैर आदमी अपने जातिवालेका अपनान कर रहा हो, तो सजातीय बन्धु उसे कभी बरदाइत नहीं कर सकता। अपने

वातिवालेके अपमानको वह अपना ही अपमान समझेगा। इस प्रकार कुटुम्बीजनोके रहनेमें गुण भी है और अवगुण भी । कुटुम्बका व्यक्ति न अनुब्रह मानता है, न नमस्कार करता है। उनमें भलाई-बुराई दोनों देखनेमें आती हैं। राजाका कर्तव्य है कि वह अपने जातीय बन्धुओंका वाणी और क्रियासे सत्कार करे। सदा ही उनको भलाई करता रहे, कभी कोई बुराई न होने दे। उनपर विश्वास तो न करे किन्तु विश्वास कानेवालेकी भाँति ही उनके साथ बर्ताव करें । उनमें दोष है सा युज-इसकी कर्ज न करे। जो पुरुष सदा सावधान रहकर ऐसा बर्ताव करता है, उसके शबु भी प्रसन्न होकर उसके साथ मित्रताका बर्ताव करने लगते हैं। जो कुटुम्बी, सगे-सम्बन्धी, भित्र, शहु तथा व्हासीन व्यक्तियोंके साथ इस नीतिके अनुसार व्यवहार करता है, उसका सुच्या विस्कालतक बना रहता है।

#### मन्त्रीकी जाँच-कालकवृक्षीय मुनिका उपाख्यान

भीषाजी बजते हैं—क्रयर जो बतायी गयी है, यह | भी जान किया। इसके बाद वे कीएको साथ लेकर राजासे राजनीतिकी पहली वृत्ति है; अब दूसरी सुनो । जो भी मनुष्य राजाकी आर्थिक काति करे, उसकी राजाको सदा रक्षा करनी लाहिये। यदि मन्त्री साजानेसे धनकी धोरी काता हो और कोई सेवक या तटाव यनुष्य इस वातकी सुबना देने आवे तो उसकी बात एकरनायें मुननी बाहिये और मन्त्रीसे उसकी रक्षा करनी चाहिये; क्योंकि धन हक्पनेवाले मन्त्री अक्सर ऐसे लोगोंको पार डालते 🖁 । ऋजाना लूटनेवाले लोग एकमत होकर उसके रक्षकको कष्ट देते हैं; यदि राजाकी ओरसे उसकी रक्षाका प्रबन्ध नहीं हुआ तो वह बेचारा बेपीत मारा जाता है। इस विश्वयमें कालकवृक्षीय मुनि और कौसल्पराजके संवादकप प्राचीन इतिहासका लोग उदाहरण दिया करते हैं। सुना है कि एक बार कोसल देशके राजा क्षेमदर्शकि वहाँ एक कालकवृक्षीय नामके मुनि पद्यारे। वे बंद पित्रदेमें एक कौआ लिये राज्यका समाचार जाननेके लिये उस राजाके राज्यमें कई बार सकर लगा सुके थे। धूमते समय वे लोगोसे कहते थे—'सजनो । तुपलोग भी कौएकी विद्या सीखो; मैंने सीखी है, इसलिये कीए मुझे भूत और भविष्यकी बातें बता दिया करते हैं।' इस प्रकार घोषणा करते हुए वे बहुत लोगोंके साथ राज्यमें यूमते फिरे। इस समय उन्होंने राजकार्यमें नियत किये हुए कर्मकारियोंकी बहुत-सी अनुचित कार्रबाइयाँ देखीं। राष्ट्रके सभी व्यवसायोंपर उन्होंने दृष्टि इाली और उसकी असलियतका पता लगाया । जो राजाके धनका अपहरण करते हैं, उनको



मिलने आये और बोले 'मैं इस राज्यकी सारी बातें जानता है।' सबसे पहले वे राजमन्त्रीसे जाकर बीले—'मेरा कौआ कहता है नुमने अमुक स्थानपर अमुक काम किया है, राजाके क्रजानेसे बोरी भी की है, इस वातको अमुक-अमुक व्यक्ति जानते हैं। इसलिये शीध ही राजाके पास बलकर अपराध स्वीकार करो ।' इसी तरह उन्होंने और कई आदमियोसे कहा, उन त्येगोने भी खजानेसे बोरी की वी। वे सबसे कहते वे, भेरे कौएकी कोई भी बात आजतक झूठी नहीं सुनी गयी। तुमलोग अवश्य अपराधी हो।

इस प्रकार जय मुनिने राजकर्मधारियोंका तिरस्कार किया तो सबने मिलकर मुनिके सो कानेपर रातमें उनके कीएको मरवा डाला। सबेरे उठनेपर जब उन्होंने देखा कि मेरा कीआ पिजड़ेमें बायासे विध्वतर मरा पड़ा है. तो राजा क्षेपदर्शिक पास जाकर कहा—'राजन्! आप प्रजाके प्राण और धनके स्वामी हैं, मैं आपसे अध्यवकी पायना करता हैं; मदि आजा हो तो मैं आपके हितकी बात बताऊँ।' राजाने कहा—'विद्यवर! मैं अपना हित चल्ला है और आप मेरे हितकी ही बात कहनेवाले हैं, ऐसी दक्षामें क्षमा क्यों नहीं करूँगा? मैं प्रतिज्ञा करता है कि आपके कहें अनुसार कार्य करूँगा; आप वो कुछ महना बाहते हों, बेसटके कहें।'

मुनिने कहा—महाराज ! आपके कर्मचारियोग्से कौन अपराधी है और कीन निरंपराध-इस बातका पता लगाकर तथा आपपर सेवकोंकी ओरसे धव आनेवाला है-यह जानकर प्रेमपूर्वक राज्यका सारा समाधार बहानेके किये आपके पास आया है। नीतिक पुरुषोक्त कहना है कि जिसका राजाके साथ बढना-बैडना होता है, उसका क्रिकेट सीपोके साथ सहवास समझना वाहिये; क्योंकि राजके जहाँ बहुतेरे फित्र हैं, वहाँ बहुत-से दूरपन भी होते हैं। राजाके पार्श्वतियोको उन सबसे भय होता है। सब्यं राजासे भी उन्हें क्षण-क्षणमें कतरा रहता है। जो अपना धला बाहता हो, उसे राजाके पास कभी प्रमाद नहीं करना चाहिये। जैसे जलती हुई आगके पास मनुष्य सबेत होकर बाता है, उसी तरह विक्रित पुरुषको राजाके पास सायधानीके साथ रहना बाहिये। राजा प्राण और धन-दोनोंका स्वामी है: वह जब कोस करता है तो विषयर साँपके समान भयंकर हो जाता है। अतः सेवकोंको अपनी जान हवेलीयर लेकर बढ़े यत्नसे राजाकी सेवा करनी चाहिये । युंहसे कोई बुरी बात न निकल जाय, सड़ा रहते, उठते, बैठते, चलने और इसारा करते समय कोई बेअदबी न हो जाय तथा शरीरसे कोई कुबेष्टा न प्रकट हो जाय-इन सब बातोंके लिये सदा सतर्क रहना साहिये। राजाको यदि प्रसन्न कर स्थिया जाय तो वह देवताकी भाँति सम्पूर्ण मनोरष सिद्ध कर देता है और पाँड कुपित हो गया तो आगकी माँति जड-मलसकित भाग कर अस्टला है।

मेरे-जैसा पत्ती आपत्तिकालमें बुद्धिरा सहायता देता

है। राजन् ! आपको पता नहीं, मेरा यह कौआ आपके ही कार्यमें पारा गया है। किंतु इसके लिये मैं आपको और आपके प्रेमियोंको दोष नहीं दे सकता; आप खुद अपने हित और अहिनको पहचानिये, स्वयं राजकीय कार्योको देखिये, इसरोकी देख-भालपर विकास न कीजिये। जो लोग आपके हाँ घरमें खुका आपका लजाना सुरते हैं, वे प्रजाकी भराई चाइनेवाले नहीं हैं। उन्हीं सोगोंने मेरे साथ कर बाँध लिया है। जो आपका विनाश वारके इस राज्यको हडप रहेना चाहता है, वह इसके लिये अन्त:पुरमें आने-जानेवाले नौकरोसे मिलकर कोई बहुवना करनेकी फिक्रमें है। ऐसा ही करनेसे उसका काम बनेगा, अन्यदा नहीं । अतः आपको सावधान हो जाना वाहिये। मैं कोई कापना लेकर यहाँ नहीं आया था. तो भी पद्यक्तकारियोने कयट करनेकी इच्छासे मेरे कीएको मारकर यमलोक पहुँचा दिया । यह बात मुझे अपने तपोबलसे मालुम क्का है। जैसे हिमालयकी कन्दरामें दुँद, पत्थर और काँटे होते है, उसके भीतर सिंह और व्यामीका निवास होता है और इन्हीं सब कारणोसे उसमें प्रवेश करना तथा रहता कठिन हो जाता है, उसी प्रकार दुए अधिकारियोंके कारण इस राज्यमें भी किसोका रहना मुस्किल है। इस स्वानपर रहनेमें प्रलाई नहीं है, वहाँ अन्ये और बुरेकी एक-सी गति है। पापी और पूज्यात्मा (अपराधी और निरपराध) होनोंके ही मारे जानेका अंदेशा है। न्यायनः तो पापीको हण्ड पिलना चाहिये और पुण्यात्माका कुछ भी नहीं विगड़ना चाहिये। मगर इस राज्यमें ऐसा नहीं होता, अतः यहाँ रहना ठीक नहीं है। समझतार यनुष्यको तो जल्दी ही यहाँसे शिसक जाना चाहिये। सीता नायको एक नदी है, जिसमें नाव ही क्रूब जाती है; ऐसी थ्री आपके वहाँकी राजनीति भी है। इसमें मेरे-जैसे सहायकोंके भी कुबनेकी आशकुर है। मैं हो इसे सबको नष्ट करनेवाली एक प्रकारकी फौसी ही समझता है।

राजन् ! आपने ही जिन्हें सन्ती बनाया, आपने ही जिनका पालन किया, वे आपसे ही पिछकर आपके हिठका नाश करना चाहते हैं। मैं राजांके साथ रहनेवाले अधिकारियोंका झील-स्वभाव जानना चाहता था, इसलिये बहुत इरता हुआ सावधानीके साथ रहा हूँ—ठीक उसी तरह वैसे कोई साँपवाले मकानमें रहता है। इस देशके राजा जितेन्द्रिय हैं या नहीं ? इनके अंदर रहनेवाले सेवक इनके वशमें तो हैं ? इनका राजापर प्रेम तो है ? अववा राजा अपनी प्रजासे प्रेम करते हैं न ? ये ही सब वाते जाननेकी इच्छासे मैं यहाँ आया था। जैसे भूखेको भोजन अच्छा लगता है, उसी प्रकार आपको देखकर तो मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई; किंतु आपके मन्त्री अच्छे नहीं जान पड़ते। मैं आपकी भरताई करनेवाला हूँ—यही इन लोगोंने मुझमें सबसे बढ़ा दोष पत्था है। यदापि मैं इन लोगोंसे डोड़ नहीं करता, तो भी मुझे डोड़ी समझकर ये मुझपर दोषदृष्टि रखने लगे हैं। जिसकी पाँठ तोड़ दी गयी हो, उस साँपके समान वृष्ट इदचवाले शतुसे सदा हरते यहना बाहिये। इसीलिये अब मैं यहाँ खना नहीं बख्ता।

राजाने कहा—ब्राह्मणश्रेष्ठ ! आप मेरे महाठमें रहिये, मैं आपको बड़ी हिफाजत और सत्कारसे रहिंगा । जो आपको नहीं रहने देना चाहेगे, से खुद ही नहीं रहने पायेंगे । इसके बाद उन लोगोंके साथ कैसा व्यवहार किया जाय, इसको आप ही सोविये । मगजन् ! जिस तरह राजदण्डको मैं अच्छी तरह धारण कर सक्कें और मेरेड्रारा अच्छे ही कार्य होते रहें, जह सब सोवकर आप मुद्दों कल्याणके मार्गपर लगाइये ।

मुपिने कहा—राजन् । पहले तो काएको मारनेका जो अपराध है, इसको प्रकट किये किना ही एक-एक मन्त्रीको उसका अधिकार छीनकर दुर्बल कर डालिये। इसके बद्ध अपराधके कारणका पूरा-पूरा पता लगाकर कमणः एक-एक व्यक्तिको मौतके घाट जार देखिये। एक-एक करके मारनेको इसलिये कहता है कि बहुत-से लोगोपर जब एक ही तरहका दोप लगाया जाता है, तो वे सब पिलकर एक हो जाते हैं; उस दशामें वे बड़े-बड़े कंटकोंको भी पसल

कारते हैं। अतः यह गुप्त क्यार कहीं दूसरोपर प्रकट न हो जाय, इसी घयसे ये बातें बता रहा हूँ।

राजन् ! अब मैं आपको अपना परिचय देता हूँ—मेरा आपके साव पुराना सम्बन्ध है, मैं आपके पिताका आदरणीय मित्र हूँ, मेरा नाम है कात्रकवृक्षीय मुनि । जब आपके राज्यपर संकट आवा और आपके पिताका स्वर्गतास हो गया, उस समय सब कामनाओंका त्याग करके मैं तपस्या करने बाला गया । आपके क्यार विशेष खेह होनेके कारण ही मैं पुनः यहाँ आया हूँ और आपको ये बातें बता रहा हूँ; इसका उद्देश्य यही है कि आप फिर फिसीके चक्करमें न पढ़ें । आपने मुल और दुःस तोनों ही देखे हैं, यह राज्य आपको देखेकासे प्राप्त हुआ है । तो भी आप इसे मन्तियोपर छोड़कर क्यों भूत कर रहे हैं ?

तदनसर, विप्रवर कालकवृक्षीयके पुनः आ जानेसे एक-परिवारमें मङ्गलपाठ होने लगा । पुरोहितके वंदामें भी हर्ष मनावा जाने लगा । कालकवृक्षीय भुनिने अपनी बृद्धिके बलसे कोसलनरेडाको पृथ्वीका एकछत्र सम्राट् बना दिया । इसके बाद उन्होंने कई जाम यह किये । कौसल्पराजने भी पुरोहितके हितकारी क्यन सुने और उनकी अग्राके अनुसार सब कार्य किया, इससे उन्होंने समस्त भूमण्डलपर विजय ग्राप्त कर ली ।

### सभासद् आदिके लक्षण तथा गुप्त सलाह सुननेके अधिकारी

मुधिशिरने पूछा—पितामह ! राजांके सभासद, सहायक, सुद्रद, परिष्कद (सेनापति आदि) तथा मन्त्री कैसे होने साहिये ?

पीयजीने कहा—बेटा ! जो लखावान, जितेन्द्रिय, सत्त्रवादी, सरल और किसी विषयपर अच्छी तथा बोल सकनेवाले हों, उन्होंको तुप समासद् बनाना । मन्त्री, झुर्त्वार, विद्वान, ब्राह्मण, अधिक संतोषी तथा कार्यमें किशेष उत्साह दिसानेवाले पनुष्योंको ही सहायक बनानेकी इच्छा करना । जो कुलीन हो, अपनी शक्तिको क्रियाता न हो, सुखमें, दु:समें, बीमारीमें अववा घायल होनेपर भी कभी साथ न छोड़ता हो, वही सुहद् बनाने योग्य है। जो अपने ही देशमें और अच्छे कुलमें उत्पन्न हुए हों, बुद्धिमान, समवान, बच्चा, निर्भय तथा प्रेम रखनेवाले हों, वे ही तुन्हारे परिचाद (सेनापति आदि) होनेयोग्य है। अच्छे कुलमें उत्पन्न, वीलवान्, इसारं समझनेवालं, दयालु, देश-कालके विधानको समझनेवालं और शामीका हित चाहनेवालं मनुष्योको तुम सब कार्वोमें अपने मन्त्री बनाना; क्योंकि विद्यान्, सत्ववादी, सदाचारी, उत्तम इतका पालन करनेवालं और सदा साब देनेवालं महान् पुत्रत तुन्हें कभी त्याग नहीं सकते। जो कामनासं, भयसं, क्रोधसं अध्या लोभसं भी धर्मका त्याग न कर सके, जो अधिमानरहित, सत्ववादी, शान्त, मनको जीतनेवाला, दूसरोसे सम्मानित तथा प्रत्येक अवस्थामें जीवा-बुझा हुआ मनुष्य हो, उसीको तुन्हें गुप्त सलककार बनाना चाहिये। जिनके साथ कोई-न-कोई सन्वन्य हो, जो अच्छे कुलमें उत्पन्न विद्यासपान, स्वदेशीय, लोभ दिलाकर फोड़े न जा सकनेवालं तथा व्यभिचार-दोवसं रहित हो, जिनकी जाति उत्तम हो, जो वैदिक प्रथपर चलते और पुरत-दर-पुरतसे राज्यकी नौकरी करते आ रहे हो तथा जिनमें घमंडका नाम न हो, ऐसे लोगोंको ही यन्त्री बनाना चाहिये। जिसमें विनयवुक्त बुद्धि, सुन्दर खधाव, तेज, धीरता, क्षमा, पवित्रता, प्रेम और स्थिरता हो, उनके इन गुणोकी परीक्षा करके यदि वे राजकीय कार्यभारको सैभारतनेमें प्रोड़ तथा निष्कपट सिद्ध हो तो उन्हें मन्ती बनाना व्यक्तिये। ऐसे पाँच मन्त्रियोंकी आवश्यकता होती है। वे सब-के-सब बोलनेने कुशल, शूर और प्रत्येक बातको ठीक-ठीक समझनेमें निपुण होने चाहिये। जो मूर्ल और दुर्बुद्धि है, उसको सिर्फ काम हाथमें ले लेनेसे ही उसके विदोध परिणामका ज्ञान नहीं होता। जिस मन्त्रीका राजाके प्रति अनुराग न हो, उसका विश्वास करना ठीक नहीं; इसलिये उसके समक्ष गुप्त विचारोको नहीं प्रकट करना चाहिये। यह कपटी मन्त्री वदि गुप्त विचारोंको जान ले तो अन्य मन्त्रियोंको मिलाकर राजाका इस प्रकार नाश कर देता है, जैसे आग हवासे भरे हुए छेदोमें धुसकर समूचे वृक्षको भरम कर कलती है। जिसका स्वचाव सरल नहीं है, वह अनुरक्त हो, बुद्धियान् हो तथा अन्य सारे गुणोसे पुक्त हो तो भी गुप्त सलाह सुननेका अधिकारी नहीं है।

विसका शबुआंक साथ सक्तव हो तथा नगरके
मनुष्योंके प्रति जिसकी सम्मान-बुद्धि न हो, उसको सुहद नहीं
मानना लाहिये; यह तो शबु ही है, उसे गुप्त सलाह सुननेका
अधिकार नहीं है। मूर्च, अपवित्र, जह, शबुसेवक, बाते
बनानेवाला, क्रोधी और लोधी मनुष्य भी शबु ही है: उसवर
गुप्त मन्त्र नहीं प्रकट करना खाहिये। कोई सम्मानका पात,
बहुत बढ़ा बिह्यन् और प्रेमी ही क्यों न हो, पदि नया आया
हुआ है, तो वह भी गुप्त मन्त्रणा सुननेका अधिकारी नहीं है।
जिसका पिता अपने अध्यांकरणके हारा पहले अपमानपूर्वक
निकाला गया हो और उसका वह पुत्र सम्मानपूर्वक पिताके
पद्मर निमुक्त कर लिया गया हो, उसे भी गुप्त सलाह नहीं
बतानी चाहिये।

जिसकी बृद्धि शुद्ध और धारणाइक्ति प्रकल हो, जो लदेशमें ही उत्पन्न, शुद्ध आकरणवाला और विद्वान् हो तवा सब तरहके कामीमें परीक्षा करनेपर ईमान्दार सावित हुआ हो, वह गुप्त सलाह सुननेका अधिकारी है। जो ज्ञान-विद्वानसे सम्पन्न, अपने पक्ष तथा शतुपक्षके लोगोंकी प्रकृतिको परस्तनेवाला तथा राजाका अपना अधिन सुहद् हो, वह घी गुप्त सलाह सुन सकता है। जो सल्यवादी, शीलवान, गम्बीर, लजावान् और कोमल स्वधाववाला हो तथा पुरत-दर-पुरतसे राजाकी सेवामें रहता आया हो, वह घी मन्त्रणा सुननेका

अधिकारी है। संतोबी, सत्पुरुषोद्वारा सम्मानित, सत्यवादी, चतुर, पापसे घृणा करनेवाला, राजकीय मन्त्रणाको सन्त्रानेवाला, समयकी पड़बान रखनेवाला, और शूरवीर यनुष्य भी सरप्रह सुननेयोग्य याना गया है। जो राजा चिरकालनक दण्ड धारण किये रहनेकी इच्छा रखता हो, उसे अपनी गुप्त सलाह दस आदमीको बतानी चाहिये, जो सारे जगत्को समझा-बुझाकर अपने वशमें कर लेनेकी शक्ति रखता हो । नगर और देशके लोग जिसपर धर्मतः विश्वास करते हों, जो नीतिका विद्वान् हो, वह गुप्त मन्त्रणा सुननेका अधिकारी 🕯 । इसलिये जो उपर्युक्त सभी गुणोंसे सम्बन्न और लोगोंको प्रकृतिको परलनेवाले हो, ऐसे पुरुषोंको ही सम्मानपूर्वक सन्तीके पद्धर नियुक्त करना चाहिये। मन्ती रूप-से-कम तीन होने चाहिये । मन्त्रियोको बाहिये कि राजा, अमात्य, सेनाध्यक्ष आदि प्रकृतियोंके तथा शतुओंके भी विज्ञीपर निगाह रखें; क्योंकि राजाके राज्यकी जड़ है मन्तियोकी नेक सलाह । उसीके आधारपर राज्यका अध्युदय होता है। जैसे कलुआ अपने सब अङ्गोको समेटे रहता है, उसी **ठल राजाको भी अपने गुप्त विचारोंको क्रियाचे रखना** चाहिये। जो मन्त्री राज्यके गुप्त मन्त्रको छिपाये रहाते हैं, से बुद्धिमान् हैं। मन्त्री ही राजाका कवल है, सेना आदि तो शरीरमात्र हैं।

राज्यूत राज्यकी जड़ है और गुप्त मन्त्रणा उसका बल है। यदि मन्त्री मद, क्रोध, यान और ईच्ची त्यागकर राजाका अनुसरण करते हैं, तो ये सुक्ती होते हैं। जो पाँच प्रकारके छलमे रहित हों, ऐसे मन्तियोंके साथ गुप्त परामर्जा करना बाह्रिये । राजा पहले तीनी मन्तिमोकी पृथक्-पृथक् सलाह जानकर उसपर विकार करे; फिर अपना जो निश्चय हो उसको और दूसरोके निश्चयको धर्म, अर्थ तथा कामके तत्त्वको समझनेवाले पुरोपित ब्राह्मणसे निवेदन करके उसकी राय पूछे। उस समय वह जो कुछ निर्णय दे, उसपा चदि सब लोग एकमत हो नायें तो इस विचारको कार्यसपमें परिणत करे। मक्तक विद्वान् कहते हैं — सदा इसी तरह मक्तणा करें और जो विचार प्रजाको अपने अनुकूल बनानेमें अधिक प्रवल जान पहें, उसे काममें ले। बहाँ गुप्त विचार किया जाता हो, यहाँ या उसके आस-पास बोने, कुखड़े, तुबले, लैगड़े, अंधे, पूर्ल, की और हिनके न आने पार्वे । महरूके ऊपरी मेजिलपर चड़कर अथवा सुने एवं खुले हुए मैदानमें, जहाँ कुल-कास—बास-पात बढ़े हुए न हो, ऐसी जगह बैठकर उपयुक्त समयमे गुप्त परामर्श करना चाहिये।

#### राजाकी व्यावहारिक नीति और उसके निवासयोग्य नगरका वर्णन

वृधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! राजा किस तरह प्रजाका पालन करे, जिससे वह धर्मानुसार त्येगोंका प्रेम और अक्षय कीर्ति प्राप्त कर सके ?

भीष्मकीने कता—जो राजा अपना चाव सुद्ध रक्तकर निष्कपट व्यवहारसे प्रजाके पालनमें लगा खुवा है, वह धर्म और कीर्ति प्राप्त करता है तथा उसके लोक-परत्येक दोनों सुधर जाते हैं।

पुणिशितं पूळा—महाप्राज्ञ । यह तो बताइये, राजाके व्यवहार कैसे हों और वह किन त्येगोंको साथ तेकर व्यवहार करे 7 मेरा तो ऐसा विश्वास है कि आपने पहले किन गुणोंका वर्णन किया है, वे किसी भी एक पुरुषणे नहीं मिल सकते।

भीषाजीने कता—बेटा । तुष्टारा बहना ठीक है। सासातमें उन सभी सद्गुणोंसे युक्त कोई एक पुरूब विकास कठिन है। इसलिये राजा किस तरह और कैसे छोगोका मन्तिमण्डल कराते, इस बातको में संक्षेपसे बताता है। जो वेदविद्याके विद्वान, खातक, वाहर-भीतरसे शुद्ध एवं निर्धीक हो ऐसे बार प्राप्ताण, पारीरसे बलवान तथा प्रशाबिकाको जाननेवाले आठ क्षत्रिय, धन-धान्यसे सम्पन्न इत्तरीस वैत्रय, विनयसील तथा पवित्र आचार-विचारवाले तीन शुरू, आठ र गुणोसे युक्त और पुराण-विद्याको जाननेवाला एक सुत जातिका यनुष्य-इन सब स्त्रेगोका एक पश्चिमञ्जल बनावे । इस मण्डलके प्रत्येक सदस्यको आयु प्रवास वर्षक लगभग होनी चाहिये; सारा पण्डल निश्नीक, किसीकी निन्दा न करनेवाला, अधिकारके अनुसार अति-स्पृतियोका विद्यान, विनयप्रील, समदर्शी, वादी-प्रतिवादीके मामलोका निपटारा करनेमें समर्थ, लोधरहित तथा सात प्रकारके दुर्व्यसनोसे दूर रहनेवाला होना चाहिये। इनमेले आठ प्रधान मन्त्रियोका चुनाव करके राजा उनके साथ गुप्त सलाह-पश्चिरा किया करें। इन सबकी रायसे जो बात निश्चित हो, उसको देशमें प्रचारित करे और प्रत्येक राष्ट्रवासीको उसका ज्ञान करा दे।

युधिष्ठिर ! इसी व्यवहारसे तुन्हें सदा प्रजावर्गकी देख-रेख रखनी चाहिये। जो राजा प्रजाके साथ अन्यायपूर्ण वर्ताव करता है, धर्मतः उसका पालन नहीं करता, उसके हरवमें भय बना रहता है तथा उसका परलोक भी बिगड जाता है। राजाका मची हो या राजकमार न्याय ही जिसकी जड़ है, उस न्यायासनपर बैठकर यदि वह धर्मपूर्वक प्रजाकी रजा नहीं करना तथा राज्यके दूसरे अधिकारी भी अगर प्रजानगंके साथ अनुधित बर्तांव करते हैं तो राजांके साथ ही **उन्हें भी नरक**में गिरना पड़ता है। जब बलवानोंके अत्याबारसे पोड़ित दीन-दु:ली और दुर्बल मनुष्य आते पुकार मचाते हुए इरणमें आवे. उस समय राजाको ही उन अनाबीका नाथ (रक्षक) होना चाहिये। पापियोक्ये उनके अपराधके अनुसार दण्ड देना बाहिये। उनमेसे जो धनी हो, उनको तो सम्पत्तिसे विक्रत कर देन चाहिये; और जो गरीब हो, उन्हें जेलसानेमें केंद्र करना बाहिये और जो बहुत दुध हो, उन्हें पीटकर राहपर त्थाना चात्रिये।

जो राजाका जून कानेकी कोशिश करे, घरमें आग लगावे, जोरी करे अवचा वर्णसंकर संतान पैदा करे-ऐसे चनुष्यको अनेको प्रकारका कठोर रुख देना व्यक्तिये। यदि राजा राय-द्वेषमे रहित एवं समावधावसे पुरु है और अपराधके अनुसार उचित रितिसे प्रजाको दण्ड देता है, तो इसमें उसको पाप नहीं लगता; बल्कि उसके प्रच सनाहन-वर्षका पालन होता है। परंतु जो पूर्ण मनमाना दण्ड देता है, वह इस लोकमें तो कलेकित होता ही है; मरनेके बाद करे नरकमें भी जाना पहता है। दूसरोक्षे शिकायत करने-माजसे ही किसीको दण्ड न हे, अपराधका भलीचाँति निश्चय करके ही दण्ड दे अथवा रिहाई करे। राजा किसी भी आयतिमें क्यों न हो, दूतका वध न करे। दूतकी हत्या करनेवाला राजा अपने मस्तियोंके साथ नरकमें पड़ता है। कुपें सात गुण होने चाहिये-चह अच्छे कुलमें उत्पन्न हो. उसका कुटुमा बड़ा हो, उसमें बोलनेकी शक्ति हो, यह कार्यकुशल, प्रिय बोलनेवाला, सत्यवादी तथा सराण-

१.सेवा करनेको सदा तैयार राज्य, कवी हुई बात ध्यानमें सुनय, उसे टॉक-टॉक समझना, याद रखना, किस कार्यका कैसा परिणाम होगा—इसपर तर्क करना, यदि अमुक प्रकारसे कार्य सिद्ध न हुआ तब करा करना चाहिये ?—इस तरह वितर्क करना दिल्ला और व्यवहारकी जानकारी राज्य और तालका बोध होना—ये आठ गुण पीराणिक सुनमें होने चाहिये।

२.शिकार, जुआ, परस्थी-प्रसंग और मदिशयान—ये कार कामजीता दोप और भारता, गाली वकता तथा दूसरेको चीज सराव कर देना—ये तीन क्रोधानीता दोष मिलकर साठ दुर्खसन माने गये हैं।

शक्तिसे सम्पन्न हो। राजाके प्रतीहारी (हारपाल) तवा प्रिगोरश्वकमें भी ये ही गुण होने वाक्ति। पन्नी संधि-विप्रहका अवसर जाननेवाला, धर्मफाकका तत्वह, बुद्धिमान, धीर, लजावान, रहस्यको गुप्त रखनेवाला, कुलीन, साइसी तथा गुद्ध हृदयवाला हो तो उत्तम है। सेनापतिमें भी ऐसे ही गुण होने वाहिये। इनके सिद्धा, वह मोर्चाबंदी, यन्त बलाना और नाना प्रकारके दूसरे अखोंका प्रयोग करना ठीक-ठीक जाने, पराक्रमी हो, सदी, गर्मी, औषी और वर्षाके कहको धैर्यपूर्वक सहे तथा शतुओंको कमनोरीको समझनेवाला हो। राजा दूसरोंका अपने अपर विश्वास पैदा करे, पर खर्य किसीका भी विश्वास न करे। असके लिये अपने पुत्रोपर भी पूरा विश्वास करना अका नहीं। यह नीतिशासका तस्त्व है, जो मैंने तुन्हें बता दिया। किसीवर भी पूरा विश्वास न करना राजाओंका परम गोपनीय गुण है।

जुष्णीरने पूछा—पितायह । राजा स्वयं कैसे नगरमें निवास को, पहलेसे बनी हुई राजधानीमें वा नवा नगर बसाकर रहे ?

पीचर्जने करा-जहाँ सब प्रकारको सप्यति प्रसूर मात्रामें भरी हुई हो, ऐसे छः प्रकारके दुर्गी (किलो)का आसय लेकर नये नगर बसाने चाहिये। पहला है बन्दरूर्ग। विसके चारों ओर दूरतक निजंल प्रदेश (रेगिकान) हो, उस किलेको धन्यदुर्ग कहते हैं। इसरा महीदुर्ग(सम्तल बमीनके अंदर बना हुआ किला या तहकाना)है, तीसरा गिरिदुर्ग (पहाकृती चोटीपर बना हुआ किला), चौथा यनुष्पदुर्ग (फोर्गी किला), पांचवां मुलिकादुर्ग (रेलके केंद्रे टीलॉका घेरा) और छटा यनदुर्ग (कटबॉसी आदिके यने जंगलका धेरा) है। जिस नगरमें इनमेंसे कोई-न-कोई दुर्ग हो, जहाँ अन और अख-शखोकी अधिकता हो, जिसके चारों ओर मजबूत दीवार (बहारदीवारी) और गहरी तथा जीड़ी लाई बनी हो, जहाँ हाबी, घोड़े और रखोंकी कपी न हो. विद्यान् और कारीगर बसे हो, आवश्यक वस्तुओंसे घरे कई भेडार हों, धार्मिक तथा कार्यदक्ष यनुष्योंका निवास हो, स्तीराहे और बाजार जिसकी शोधा बढ़ा रहे हों, बो व्यापारके लिये प्रसिद्ध स्थान हो, जहाँ पूर्ण शान्ति हो, कहींसे भय आनेकी सम्भावना न हो, जिसमें बड़े-बड़े शुरवीर और धनाइध रहते हो, वेद-मन्त्रोको ध्वनि गुँजती रहती हो तथा जहाँ सदा ही सामाजिक उत्सव और देवपूजनका क्रम बलता रहता हो-ऐसे नगरके भीतर अपने वशमें रहनेवाले मन्त्रियों तवा सेनाके साव गजाको स्वयं निवास करना चातिये।

राजाका कर्तव्य है कि वह उस नगरके खजाने, सेना तथा व्यापारको बहावे, मित्रोंकी संख्या भी अधिक करे। नगर तवा प्रात्तके सब प्रकारके दोषोंको दूर करे। अन्नर्भहार तचा अन्त-शन्त्रोके भंडारको यत्नपूर्वक बहाता रहे। सब प्रकारको बन्तुओंके संबद्धारुयोंको भी बढावे, मशीन तथा अख-शकोंके कारलानोंकी उन्नति करे। काठ, लोहा, बानको धुसी, कोयला, बाँस, तेल-धी, शहद, औषय, सन, करायल, धान्य, अख-शब्द, बाण, डाल, बेंत तथा मूंब और क्वजकी रसरी आदि सायप्रियोका संप्रह रखे। पीसरों, कुओं, अधिक पानीवाले जलादायों तथा दूधवाले वृक्षोंकी सदा रक्षा करे । आचार्च, ऋक्तिज्ञ, पुरोहित, महान् धनुर्धर, वर्ष्य (मारीगर), ज्योतिषी और वैद्योका यत्रपूर्वक सतकार करे । विद्वान, बुद्धिमान, जितेन्द्रिय, कार्यकुश्तर, ञ्चर, बहुद तथा साहसी अनुष्योंको ही सब कामोमें लगावे। राजाको यलपूर्वक धार्मिकोका सम्मान करना और पापियोको दण्ड देना बाहिये। सभी वर्गोको अपने-अपने कर्मीये लगाना चाहिये। जासुसोके द्वारा नगर और देशके बाहरी तबा भीतरी समाचारोंको अच्छी तरह जानकर फिर उसके अनुसार काप करना चाहिये। जासूसोसे पिलने, गुप्त परापत्री करने, लजानेकी जीव-पड़ताल करने तथा विशेषतः अपराधियोको दण्ड देनेका कार्य राजाको अपने हाथमें रक्षना चाहिये; क्योंकि इन्हीयर राज्यका अस्तित्व कायम है। गुप्रवासची नेत्रोंके द्वारा सदा इस बातपर दृष्टि रसे कि मेरे प्राप्त, मित्र अधवा तटस्य व्यक्ति नगर या प्राप्तमें कत क्या करना बाहते हैं। उनकी बेष्टाएँ जान लेनेके पक्षात सावधानीके साथ उनका प्रतिकार करे। धत्तोका आदर करे और हेप रखनेवालीको कैदमें डाल दे।

नित्य नाना प्रकारमें यह करें, किसीको कह न पहुँचारे हुए दान दे। प्रजाननीकी रहा करें और कोई भी काम ऐसा न होने दे, जिससे धर्ममें जाया आती हो। दीन, अनाच, कृद तथा विधवाओंकी जीविकाका प्रवन्ध करें, उनके धोग-क्षेमका कथाल रखें। अपने राज्यमें जो तपस्वी हों, उन्हें अपने हारीरसम्बन्धी, कार्यसम्बन्धी तथा राष्ट्रसम्बन्धी समाचार कताया करें और उनके सामने सदा विनीतभावसे रहें। जिसने अपने सम्पूर्ण खार्थोंको त्याग दिया है, ऐसे कुलीन एवं बहुत तपस्वीका उसे शब्धा, आसन और धोजन देकर सत्कार करना चाहिये। कैसी भी आपत्तिका समय क्यों न हो, राजाको तपस्वीपर विश्वास करना चाहिये; क्योंकि उत्पर चोरतक विश्वास करते हैं। कम-से-कम चार तपिक्योंको अपना सहायक अवस्थ बनाये रहना चाहिये।

उनमेंसे एक अपने राज्यमें, एक शतुके राज्यमें, एक । सम्मान करना चाहिये;क्योंकि किसी आपत्तिके समय जब जंगलमें और एक अपने सामंतींके नगरोमें रहनेवाला होना चाहिये। उन सबको आदर और सत्कारके साव आवश्यक वस्तुएँ देते रहनी बाहिये। अपने राज्यके तपश्चियोंकी ही भौति शतुके राज्यमें रहनेवाले तपस्त्रियोका भी बता दिया है।

गवा अरणार्वी होकर आता है तो वे उसे इच्छानुसार आश्रय देते हैं। युचिक्ति ! तुन्हारे पूछनेके अनुसार राजाको जैसे नगरमें निवास करना चाहिये, उसका राक्षण मैंने संक्षेपसे

#### राष्ट्रकी रक्षा तथा वृद्धिके उपाय और प्रजासे कर लेनेका हंग

वृधिहिरने पूरा—भारतकेष्ट्र । अब मैं यह जानना बाहता है कि राष्ट्रकी रक्षा और वृद्धि किस प्रकार करनी चाहिये ?

भीभाजीने कहा-युधिश्चिर ! एक गाँवका, इस गाँवोका, बीस गाँवोका, सी गाँवोका तथा हजार गाँवोका एक-एक अधिपति बनाना चाहिये। गाँउके लागाँका यह कर्तथ्य हो कि वह गविवालोंके मामलोका तका उस गाँवमें जो अपराध होते हो, उन सबका पता लगावे और उनकी पूरी रिपोर्ट दस गाँबोंके मालिकके पास भेजे । इसी तरह दस गाँबोबाला बीस गाँबवालेके पास, बीस गाँबोबाला सी गाँववालेके पास तथा सौ गाँवोकाता हजार गाँववाले अधिकारीके पास अपने गोंबोकी रिपोर्ट मेजा करे। (फिर हजार गाँबोंका मालिक खर्च राजाके यहाँ जाकर अपने पाम आची हुई रिपोर्ट पेदा करें ।) गींबोंचें जो उपज हो, वह गाँवके मालिकोके ही अधिकारमें रहनी बाडिये। वे लोग वेतनके सपमें उसमेंसे नियत अंदाका उपयोग कर सकते है। अपनी आपदनीसे वे दस गाँवके अधिपतियोंको कर दिया करें। दस गाँवके अधिकारियोंको बीस गाँवके मालिकोके लिये कर देना चाहिये। ये लोग उसीसे अचना भरण-पोषण करें। जो सी गौबोंका मातिक हो, उसके सर्वके लिये एक गाँवकी आमदनी देनी बाह्रिये; वह गाँव बहुत बड़ी बस्तीवाला और सम्पन्न होना चाहिये तथा उसका इंतजाम कई मालिकोंकी सुपुर्दगीमें रहना चाहिये। (धरि सिर्फ उसीके अधीन कर दिया जाय तो लोभवदा उसके द्वारा प्रमाके सताये जानेका भय है।) इसी तरह एक हजार गविके मालिकके लिये एक कसबेकी आमदनी देनी बाहिये। इन मालिकोके जिप्पे युद्धसम्बन्धी तथा गाँवोके प्रबन्धसम्बन्धी जो कार्य सींपे गये हो, उनकी निगरानीके लिये एक मन्त्री (गवर्नर) नियक्त करना चाहिये, जो धर्मको जाननेवाला और आलस्परहित हो । अबबा प्रत्येक बड़े-बड़े नगर (जिले) में एक-एक अध्यक्ष (कलक्टर) नियुक्त करना चाडिये, जो वहाँके सभी कामोंकी देख-भारत करे और उनके लिये कोई अच्छी व्यवस्था सोचे। वह

अपने-अपने मवहत्रके सधी प्रामाध्यक्षोके यहाँ जा-जाकर इनके कार्योकी जांब-यहताल करता रहे। प्रत्येक नगराध्यक्षके पास गुलबा होना चाहिये। जो प्रजाके साथ होनेवाले प्रापाध्यक्षीके बर्तावीकी सूचना दिया करे। लुकिया जीवसे जो लोग प्रजाको चूसनेवाले, पापी, इसरोके धन हड़पनेवाले और शठ प्रतीत हो, ऐसे अधिकारियोसे वह प्रजाकी रहा करे।

राजाको मालको सरीद-बिको, राजेकी दूरी, उसके मैगानेका लर्च-वर्च और उसकी लागत तथा बचतका विचार करके ही व्यापारियोंपर टेक्स लगाना बाहिये। इसी तरह जालको तैयारी, उसकी स्वयत तथा कारीगरीकी मध्यम-उत्तम आदि डोणियोका विकार रक्ते हुए दिल्प एवं जिल्पकारोपर कर लगाना चाहिये। इतना अधिक टैक्स न लगावे कि देनेवालांको विशेष कह हो, उनका काम और मुराका देखका ही सब कुछ करें। अधिक खेचके कारण अपने आधारपुत राज्य तथा प्रजाओंके जीवनपुत फेती-बारी आदिको बीपट न कर डाले। तृत्याको रोककर प्रजाका प्रेम प्राप्त करे; क्योंकि अधिक चूसनेवाले राजासे सारी प्रजा हैंव करने लगती है। ऐसी दशामें उसका कल्याण कैसे हो सकता है ? जिससे प्रजावर्गका प्रेम हट जाता है, उसे कोई फावत नहीं पहुँबता। बुद्धिमान् राजाको चाहिये कि वह बडडेकी तरह राष्ट्रसे लाभ उठावे। जैसे बखडा अधिक कालनक पूरा दूध पीकर बलवान होनेके बाद ही भारी चार उठानेचे समर्थ होता है और गौको अधिक दह लेनेसे दूध न मिलनेके कारण जब वह कमजोर हो जाता है. तो काम नहीं दे पाता; इसी प्रकार राज्यका भी अधिक दोहर करनेसे उसकी प्रजा दरित हो जाती है, फिर उससे कोई बड़ा काम नहीं हो सकता। जो राजा अपने राष्ट्रपर अनुब्रह करके बसकी रक्षा करता है और उसकी उचित आमदनीसे अपनी बीविका चलाता है, उसे बहुत साम होता है। (अपने यहाँ तैयार हुए मालको बेचनेके लिये बाहर भेजनेसे जो आय होती है, उसे निर्यात कहते हैं।) राजाको

विपत्तिके समय काम आनेके लिये अपने देशमें निर्यातका धन बढ़ाना चाहिये और अपने राष्ट्रको घरमें रखा हुआ खजाना समझना चाहिये।

जब कोई संकट आवे और उस समय धनकी आवश्यकता हो तो देशकी प्रजाको राष्ट्रपर आनेवाले भयका ज्ञान कराना चाहिये। उससे कड़ना चाहिये—'सजनो ! अपने देशपर बहुत बड़ी आपत्ति आ पहुँची है, शतुओंके आक्रमणका भारी सतरा है, भेरे दुश्मन व्यक्त-से लुटेरोको साव लेकर इस देशको संकटमें डालना चाहते हैं। इस घोर आपति और दास्ण भवके समय में आपलोगोंकी रक्षके लिये धन बाहता है। जब संकट टल जायगा, उस समय आपका सारा धन वापस कर दूँगा। यदि प्राष्ट्र आ गये तो आपका सारा धन जबरदस्ती लूट ले जायेंगे और फिर वायस नहीं देंगे। इसके सिवा उनके आनेसे आपके बाल-बढ़ोंकी जिंदगी भी खतरेमें पड़ सकती है। बाल-बखोकी ही रक्षाके लिये धनका संघष्ट किया जाता है। यदि युद्धे आपकी सहायता प्राप्त हुई तो मैं इन सबको रहा करके आपको आनन्ति कसँगा। अपनी शक्तिघर राष्ट्रको और आपरनेगोंको कष्ट न होने दूँगा। जैसे बलवान् बेल समय पक्नेपर भारी बोझ उठाता है. तसी प्रकार इस विपक्तिके समय आपलोगोंको भी कुछ भार सहना ही चाहिये।'

म्मयकी गति-विधिको जाननेवाले राजाको इसी प्रकार मधुर बाणीसे समझा-बुझाकर प्रजासे धन लेना चाहिये। 'नगरकी रक्षाके लिये बहारदीवारी बनवानी है, सेवकोका भरण-पोषण करना है, युद्धके भयको ठालना है तथा सबके योग-क्षेमस्त्री जिन्ता करनी है' इन सब वातीकी आवश्यकता दिसाकर व्यापारियोपर कर लगाना चाहिये। वो राजा व्यापारियोके हानि-लामकी ओरसे लायरवाह होकर उन्हें सताता है, वे राज्यको छोड़कर चले जाते हैं, जंगलोमें रहने लगते हैं, इसलिये उनके साथ कठोरताका नहीं, कोमलताका बर्ताव करना चाहिये। व्यापार करनेवालोको सान्त्रना दे उनकी रक्षा करे, उन्हें धनकी महायता दे, उनकी निवनिको कायम रखनेका प्रयत्न करे तथा उन्हें आवश्यक वस्तुएँ देकर सदा उनका प्रिय कार्य करे । व्यापारियोंको उनके परिश्रमका फल सदा देते रहना चाहिये; क्योंकि वे ही राष्ट्रक वाणिज्य-व्यवसाय तथा खेती-बारीकी उन्नति करते हैं। अतः बुद्धिमान् राजा सदा उनपर प्रेम रखे । सावधानी रखका उनके साब दयालुताका वर्ताव करे। उनपर हरूका टैंबस रागावे और ऐसा प्रबन्ध करे, जिससे वे कुशलपूर्वक देशमें सब जगह विचरण कर सके। युधिहिर ! राजाके लिये इससे

बढ़कर हितकर काम दूसरा नेहीं है।

कुमितिरने पूछा—दादाजी ! राजा किसी संकटमें न होनेपर भी यदि सजाना बढ़ाना चाहे तो उसे किस तरहका उचाय काममें तरना चाहिये ?

पौष्पणीने कहा—धर्मकी इच्छा रखनेवाले राजाको देश और कालको परिस्थितिका ध्यान रखते हुए अपनी बुद्धि और बलके अनुसार प्रजाके हितसाधनमें संख्य रहना और सदा उसका पालन करते रहना चाहिये। जिसमें प्रजाकी और अपनी भी मलाई जान पढ़े, उसी कार्यका वह सारे राष्ट्रमें प्रचार करे । जैसे भौरा धीरे-धीरे फुलका रस लेता है, उसके वृक्षको काटना नहीं, जैसे सनुष्य कार्यको कष्ट न देकर धीरे-धीरे गायका तूच द्वाता है, उसके बनोको कुचल नहीं डालता तथा जैसे जोक धीर-धीर ही छरीरका रक्त बूसती है, उसी प्रकार राजा भी कोमलताके साथ ही राष्ट्रसे कर वसूल करे । जैसे बाचिन अपने बखेको दतिसे पकड़कर इधर-उधर ले जाती है, परंतु उसे पीड़ा नहीं पहुँचने देती, इसी तरह कोपल उपायोंसे ही राजा अपने राष्ट्रका दोइन करे-धीरे-धीरे धन संचित करे। उचित समयपर योग्य कार्यके लिये प्रजाको समझा-बुझाकर ही विशेष कर वसूल करना चाडिये, कुसमयमें और अनुचित कार्यके लिये नहीं। शराबकाना कोलनेवाले, वेश्याएँ, कुट्टनियाँ, वेश्याओंके दलाल, जुआरी तथा ऐसे ही बुरे पेड़ो करनेवाले और भी जिलने लोग हों, वे समूखे राष्ट्रको रसातलमें भेजनेवाले होते हैं, डन सबको दण्ड देकर दबाये रखना चाहिये; अन्यवा राज्यमें खकर वे भले लोगोंको तबाह करते खते हैं। मनुतीने पहलेकीसे समल प्राणियोके लिये एक नियम बना दिया है कि आपत्तिकालको छोड़कर बाकी समयमें कोई किसीसे कुछ भी न माँगे। यदि ऐसी व्यवस्था न होती, तो सब लोग भीता माँगकर ही निवाह करते, कोई भी काममें मन न लगाता-ऐसी दक्षायें सारा संसार नष्ट हो जाता। राजा ही समको नियमके भीतर रहानेमें समर्थ होता है। जो राजा प्रजाको मर्याद्यके भीतर नहीं रसता उसे प्रजावर्गके पापका बीधाई भाग खुद भोगना पड़ता है। यदि सबको मर्पादाके भीतर रखे तो वह प्रमाके चतुर्वाश पुण्यका भागी होता है; इसलिये राजाको उचित है कि यह सब पापियोंको दण्ड देकर उन्हें सदा नियन्त्रणमें रखे।

अपर कताचे हुए महिरात्तव तथा वेदवालय आदि स्वानोपर रोक लगा देनी चाहिये; क्योंकि इनके कारण मनुष्यमें आसक्ति बढ़ती है। आसक्तिके वद्मीपूत हुआ मनुष्य मांस लाता, महिरा पीता और परधन तथा परस्रीका अपहरण करता है। स्वयं तो करता ही है, दूसरोको भी यही सब करनेका उपदेश देता है। जिन लोगोंक पास कुछ संब्ह नहीं है, वे यदि विपत्तिक समय ही पाचना करे तो उन्हें धर्म समझकर और दया करके ही देना चाहिये, किसी भय या दबावमें पड़कर नहीं। तुन्हारे राज्यमें भिक्तमंगे और लुटेरे न हों; क्योंकि वे सिर्फ प्रजाके धनका अपहरण करते हैं, उसकी उन्नति नहीं करते। जो जीवोंपर अनुभद्द करते और प्रजाके अभ्युद्यमें सहायक होते हैं, ऐसे ही लोगोंको संख्या राज्यमें बढ़नी चाहिये। प्राणियोंका नाश करनेवाले लोगोंको राज्यमें नहीं रहने देना चाहिये। जो अधिकारी पुनासिक्से ज्वादा लगान क्सूल करते हों, उन्हें दख देना चाहिये तबा वे कितना कर लेते हैं इसकी जाँचके लिये निरोक्तक नियुक्त करना चाहिये।

लेती, गोरक्षा, जाणिज्य तथा इस तरहके अन्य व्यवसायोमें अधिक आदमियोको लगाना चाहिये। उक्त व्यवसाय करनेवाले लोगोको हर तरहके संकटसे जवाना चाहिये। राजाको उचित है कि यह देशके धनी व्यक्तियोको दावत देकर बुलावे और उनका यद्योचित सम्मान करके कहें 'आपलोग मेरे सहायक होकर प्रजापर कृपापृष्टि रखें।' धनीलोग राष्ट्रके एक प्रधान अङ्ग तथा सम्पूर्ण प्राणियोके आचार होते हैं। विद्वान, शूरवीर, धनी, धर्मीनष्ट खामी, उपली, सल्यवादी तथा बुद्धिमान् मनुष्य ही प्रजाकी रक्षा करते हैं। इस्तिवये युध्यितः! तुम सब प्राणियोसे प्रेम रक्षो और सत्य, सल्यता, क्षमा तथा द्या आदि सद्धमर्गका पालन करो। ऐसा करनेसे तुम्हें दण्डधारणकी क्षमता, लजाना, मित्र तथा राज्यकी भी प्राप्ति होगी।

# राजाके नीतिपूर्ण बर्ताव और उसके द्वारा धर्मपालनकी आवश्यकता

काम आते हैं, उनको तुष्हारे राज्यमें कोई काटने न पाचे-इसका ध्यान रसना । मूल और फल धर्मतः ब्राह्मणके धन बताये जाते हैं, इसलिये भी उनको काटना ठीक नहीं है। यदि ब्राह्मण अपने लिये जीविकाका प्रबन्ध न होनेसे दुर्वात हो जाय और उस राज्यको छोडकर अन्यत्र जाने लगे हो राजाका कर्तव्य है कि परिवारसहित उस ब्राह्मणके लिये जीविकाका प्रवन्य करे । ऐसा करनेसे वह निसंदेह लौट आयगा; यदि इतना करनेपर भी वह कुछ बोले नहीं तो प्रार्थना करनी वाहिये-'भगवन् । मेरे पूर्व अपराधपर दृष्टि न डालिये, उसे चुला दीनिये।' इस तरह विनयपूर्वक उसको प्रसन्न करना राजाका सनातन धर्य है। खेती, पशु-वालन और वाणिज्य- ये तो इस लोकको ही आजीविका है किंतु तीनों वेद ऊपरके लोकोंमें भी रक्षा करते 🖁 । जो लोग उस वेदविद्याके अध्ययनमें या यज्ञ-यागादि वैदिक कमोंमें रोड़े अटकाते हैं, ये डकैत हैं: उनका क्य करनेके लिये ही ब्रह्माजीने क्षत्रियोंको उत्पन्न किया है। युधिष्ठिर ! तुम शहुओंको जीतो, प्रजाकी रक्षा करो, नाना प्रकारके यज्ञ करते रही और संप्रायमें बीरतापूर्वक लड़ो, कभी पीठ न दिसाओ ।

राजाको सम्पूर्ण त्येकोकी मलाईक उद्देश्यमे सदा हो युद्धके लिये तैयार रहना बाहिये और झनुओकी गति-विधिका पता लगानेके लिये सब ओर गुप्तकर तैनात कर देने बाहिये। जो लोग अपने अन्तरङ्ग या आत्यीय हों, उनसे बाहरी लोगोंकी रक्षा करों और बाहरी लोगोंसे अन्तरङ्ग व्यक्तियोंको क्वाओ।

भीन में हैं, उनको तुष्हारे राज्यमें कोई काटने न —इसका ध्यान रक्षना । पूल और फल धर्मतः ब्राह्मणके बताये जाते हैं, इसलिये भी उनको काटना ठीक नहीं हैं । ब्राह्मण अपने लिये जीविकाका प्रकथ न होनेसे दुर्बल हो और उस राज्यको छोड़कर अन्यत्र जाने लगे तो राजाका य है कि परिवारसहित उस ब्राह्मणके लिये जीविकाका । करे । ऐसा करनेसे वह निसंदेड लॉट आयगा; यदि इतना पर भी वह कुछ बोले नहीं तो प्रार्थना करनी बाह्मि— वन् । मेरे पूर्व अपराधपर दृष्टि न डालिये, उसे भूला

> तात पुधिष्ठिर ! जो धर्मज्ञ, धर्मवान् और संप्रापसे कभी पीठ न दिलानेवाले ध्रुप्तीर हैं, जो राज्यमें रहकर जीविका जलाते हैं, अवका राज्यके आसित रहकर जीते हैं तथा जो अमान्य और तटस्थ वर्गके लोग हैं, वे तुम्हारी प्रशंसा करें या निन्दा, तुम्हें सकका सत्कार ही करना चाहिये; क्योंकि किसीका कोई भी काम सर्ववा सकको अच्छा ही लगे—ऐसा सम्बव नहीं हैं। सभी प्राणियोंके शत्रु, मित्र और मध्यस्थ होते हैं। भारत ! माल खरीदनेवाले व्यापारी तुम्हारे राज्यमें अधिक टैक्सके भारसे पीड़ित होकर उद्विप्त तो नहीं रहते हैं? किसानत्वीग ज्वादे लगान लिये जानेके कारण अत्यन्त कष्ट पाकर तुम्हारा राज्य छोड़ते तो नहीं हैं? क्योंकि किसान ही राज्यका भार ढोते हैं और वे ही दूसरे लोगोंका भी पालन-भोषण करते हैं। इन्होंके दिये हुए अनसे देवता, पितर, मनुष्य, सर्थ, राक्षस और पशु-पक्षी—सककी जीविका चलती है।

यह मैंने राष्ट्रके साथ किये जानेवाले राजाके बर्ताबका वर्णन किया, इसीसे राजाओंकी रक्षा होती है। इसी विषयको लेकर आगेकी बात भी बता रहा है। ब्रह्मदेना उत्तव्य ऋषिने प्रसन्न होकर युवनायके पुत्र मान्याताको जो उपदेश दिया था, वह सब तुम्हें सुना रहा है, सुनो—

उतथ्यने कहा-यात्राता ! राजा धर्मकी रक्षा और प्रचारके लिये होता है, विषय-सुलोका उपभोग करनेके लिये नहीं। तुन्हें यह जानना चाहिये कि राजा सम्पूर्ण जगतुका रक्षक है। यदि वह धर्माचरण करता है तो देवता होता है और धर्मका त्याग करता है तो नरकमें पडता है। धर्मके ही ऊपर सम्पूर्ण भूतोंकी विवति है और धर्म राजाके आग्रयसे राजा है। परम धर्मात्मा एवं श्रीसन्यन्न राजा धर्मका साक्षात् त्वकार कहलाता है, यदि वह धर्मका पालन नहीं करता तो देवता उसकी निन्दा करते हैं और यह पापको मूर्ति समझा जाता है। जो अपने धर्ममें प्रवृत्त रहते हैं, उनके ही अमीहको सिद्धि देखी जाती है, सारा संसार उस महत्तमय धर्मका ही अनुसरण करता है। यदि राजा पापको नहीं रोकता है तो देशमें श्रामिक बर्तावका उच्छेद हो जाता है और सब ओर महाद अधर्म फैल जाता है। जिससे प्रजाको दिन-रात भय बना रहता है। 'यह मेरी बस्तु है, यह मेरी नहीं है' ऐसा कहना कठिन हो जाता है। सत्पुरुषोक्षी बनायी हुई कोई भी धार्मिक व्यवस्था रहने नहीं पाती। जब पापका बल बढ़ जाता है तो मनुष्योंके लिये अपनी स्त्री, अपने पशु और अपने शंत या घरका ठिकाना महीं रहता। देवताओंकी पूजा बंद हो जाती है, चितरोंका आज रुक जाता है, अतिथियोका सत्कार नहीं होता, द्विजलोग व्रतथारणा-(ब्रह्मचर्पपालन-) पूर्वक बेह्मध्ययन नहीं काते। ब्राह्मण यत्र नहीं करते । बुढ़े क्लुऑकी तरह मनुष्योका यन पनराहटमें पड़ा रहता है।

इहलेक और परलोक दोनोंपर दृष्टि रसका ऋषियोंने स्वयं ही राजाको सृष्टि की। उन्होंने सोचा—'राजा सब प्राणियोंमें महान् और धर्मका साक्षात् विग्रह होगा।' अतः जिसमें धर्म विराज रहा हो, उसे ही राजा कहते हैं। इसलिये राजाका कर्तव्य है कि वह धर्मका पालन एवं प्रसार करे। धर्मके बहनेसे सम्पूर्ण प्राणियोंका अन्युद्ध होता है और उसकी हानिसे सबकी हानि होती है, इसलिये धर्मका लोप नहीं होने देना चाहिये। ब्रह्माचीने प्राणियोंक कल्याजार्थ ही धर्मकी सृष्टि की है, इसलिये अपने देशमें धर्मका प्रचार कराना चाहिये, यह प्रचाजनोंपर महान् अनुष्ट होगा। राजा वहीं है, जो धर्माचरणपूर्वक प्रचाका पालन करता है। इसलिये तुम भी काम और क्रोधको त्वागकर धर्मकी ही रक्षा करो। धर्म ही राजाओंके लिये सबसे बढकर कल्याण करनेवाला है।

धर्मका मूल है ब्राह्मण; इसलिये ब्राह्मणोंका सदा ही सम्मान करना चाहिये। ब्राह्मणोंकी इन्हा पूर्ण न करनेसे राजाके कपर भय आता है। राजन् ! सम्पत्तिका पुत्र है दर्प, जो अधर्मके अंशसे उत्पन्न हुआ है। उसने बहुत-से देवताओं, असरों और राजर्षियोंका विनाश कर डाला है। उसको जो जीत लेता है, बड़ी राजा होता है, दर्पसे पराजित हो जानेपर तो वह दास ही कहलाता है। यदि तुम विस्कालतक राजसिंहासनपर विराजमान रहना चाहते हो तो ऐसा बर्ताव करों, जिससे तुन्हारे हारा दर्प और अधर्मको प्रोतसहन न मिले। यतवाले, असावधान, बालक तथा पागलोसे बच्चो, उनके परिचयसे भी दूर रहो और यदि वे एक साथ सकर सेवा करना चाहें तो उनकी सेवासे तो सर्वधा ही बच्चे रही। इसी तरह जिसको एक बार केंद्र किया हो उस गमीसे, परायी विष्योते, कैंबे-नीचे एवं दुर्गम पहाइते और द्वाबी, चोडे तथा सर्वेसि बचकर रहे । कृपणता, अधिमान, दग्म तथा कोधका सर्ववा परित्याग करे । कनवाओं, बेहवाओं, परिवयों और कुमारी कन्याओंके साथ समायम न करे। जब राजा धर्मकी ओरसे असावधान खता है तो उत्तम कुलोमें वर्णसंबार मनुष्योंके अंशसे पापी और राक्षस जन्म लेते हैं। नप्रेसक, कारे, संगड़े, लुले, गुँगे तथा बुद्धिहीन बालकोकी उत्पत्ति होती है। इसलिये प्रजाके दिवका स्वयाल करके राजाको विद्योगरापरो धर्मका आचरण करवा चाहिये।

राजाओंके प्रमादमें और भी बहुतमें बड़े-बड़े दोष प्रकट होते हैं। वर्णमंकरोको जन्म देनेवाले पापकमीकी वृद्धि होती है। गमीक मौसममें ठंडक और सर्दिम गर्मी पड़ने लगती है। कभी सूखा पड़ जाता है, कभी अधिक वर्षा होती है। प्रजामें तया-तराक रोग फैल जाते हैं। आकाशमें धूमकेतु आदि तारे उगते हैं, भयंकर यह दिखायी देते हैं तथा राजाके विनाशकी सूचना देनेवाले नाना प्रकारके उत्पाद दृष्टिगोचर होते हैं। जो राजा अपनी रक्षा नहीं करता, वह प्रजाकी भी रक्षा नहीं कर सकता। प्रचम वो उसकी प्रजाका नाश होता है, उसके बाद यह सर्व भी नष्ट हो जाता है। जब दो आदमी मिलकर एककी वस्तु छीन लेते हैं और बहुत-से मिलकर दोको लूटते हैं तथा कुमारी कन्याओपर बलात्कार होने लगता है, उस समय इन सारे अपराधोका दोच राजापर ही लगाया जाता है। राजा धर्म छोड़कर कब प्रमादमें यह जाता है तो कोई भी मनुष्य अपने धनको अपना नहीं कड़ सकता।

#### धर्माचरणसे लाभ तथा राजाके धर्म

उतथ्य कहते हैं-राजन् । जब राजा धर्मका आचरण करें और समयपर वर्षा हो तो उससे जो धन-धान्यादि सम्पत्ति होती है, उसके द्वारा प्रजाका बढ़े आनन्दसे पालन-पोषण होता है। सत्ययुग, बेता, द्वापर और कलियुग—ये सब-के-सब राजाके आचरणमें स्थित हैं; राजा ही दुगका प्रवर्तक होनेके कारण युग कहलाता है। चारों वर्ण, चारों बेद और चारों आश्रम—ये सब राजाके प्रमादसे नष्ट हो जाते हैं। बब राजा धर्मकी ओरसे असावधान हो जाता है तो गाईपत्य, आहवनीय और दक्षिणात्रि-ये तीन अप्ति, ऋक्, साम और यनु—ये तीन वेद और दक्षिणाओंके साथ सब्यूर्ण यह भी विकृत हो जाते हैं। राजा ही प्राणियोंको जन्म देनेवाला और राजा ही उनका नाश करनेवाला है। धर्मात्वा होनेपर वह जीवनदाता है और पापी होनेपर विनाशकारों। राजाके प्रमादमस्त हो जानेपर उसकी खी, पुत्र, बान्यव तथा नित्र सब मिलकर शोक करते हैं। उसके हाथी, घोड़े, गी, ऊँट, शबर और गदहे आदि पशु दुःस पाते हैं। विधाताने दुर्बत प्राणियोंकी रक्षाके लिये ही बलसम्पन्न राजाकी उत्पत्ति की 🕯 । निर्बल प्राणियोका महान् समुदाय राजाके ही उधर टिका हुआ है। राजन् ! दुर्बल मनुष्य, मुनि और जहरीले सौंपोंकी दृष्टिको मैं बड़ा दु:सह समझता है, इसलिये तुम दुर्बलोको कभी न सताना। वे जिस कुलको अपनी कोबाप्तिसे जला बालते हैं, उसमें फिर कोई अंकुर नहीं जयता. वह जद-मूलसहित भस्म हो जाता है। इसलिये अपने बलके अहंकारमें आकर निर्वल मनुष्योंको बूसनेका प्रयत्न न करना; क्योंकि पुत्रे भय है, जैसे आग अपने आक्रयभूत काडको जला देती है, उसी प्रकार दुर्बलोकी दृष्टि तुम्हें भाग न कर हाले । झूठे अपराध लगाये जानेपर जब दीन-पूर्वल पनुष्य रोने-बिलखने लगते हैं, उस समय उनकी आँखोसे जो आँस् गिरते हैं, से कलडू लगानेवालेके पूत्रों और पशुओंका नाश कर डालने हैं। जैसे पृथ्वीमें बोया हुआ बीज तुरंत फल नहीं देता, उसी प्रकार किया हुआ पाप भी तत्काल फल नहीं देता (समय आनेपर ही उसका फल पिलता है) । जहाँ निर्वल मनुष्य मारा जाता है और उसे कोई रक्षक नहीं मिलला, वहाँ उस सतानेवाले पापीको दैवकी ओरसे भर्पकर दण्ड प्राप्त होता है।

जब देशके लोग समूह बनाकर भीख माँगते फिरते हैं. तो एक दिन वे राजाका विनाझ कर डालते हैं। यदि राजा काम या लोभवझ किसी गरीबकी टीनताभरी प्रार्थनाको दुकराकर उसके धनको अन्यायपूर्वक छीन से तो समझना चाहिये उसका पहार विनाश निकट है। जब राज्यकी प्रजा राजाका गुजरान करती हुई धर्मका आचरण तथा वैदिक संस्कारोका विधिषत् अनुहान करती है, उस समय राजा पुज्यका भागी होता है और वही प्रजा जब धर्मके सक्सपको न समझकर अधर्ममें प्रवृत्त हो जाती है तो राजाको पापका भागो होना पड़ता है। वहाँ पापी मनुष्य प्रकटकपसे अत्यावार करते हुए विचनते हैं, सत्युक्षोंकी दृष्टिमें उस राज्यके पीतर कतियुग प्रकट हुआ समझा जाता है। परंतु जब राजा दुष्ट मनुष्योंको दण्ड देता है, तो उसके राज्यमें सर्वत्र अध्युद्य होने समझा है।

अपने आवितोको बाँटकर साना, मनियोका अनादर न करना और बलके पमहंचे चूर खनेवालोंका दमन करना राजाका धर्म है। यन, बाणी और शरीरावे समस्त प्रजाबी रक्षा करना तथा अपराध करनेपर पुत्रको भी क्षमा न करना राजाका धर्म कहा गया है। राष्ट्रकी रक्षा, लुटेरोका मुलोखेद और संभाममें विजय-राजाके लिये धर्म माना गया है। अचना जियसे भी जिय व्यक्ति क्यों न हो, यदि वह किया हारा अच्छा वाणीसे भी पाप करे तो राजाका कर्तव्य है कि वह उसे क्षमा न करके दण्ड ही दे। शरणागतीका पुत्रकी भाति पालन करे और धर्मको मर्यादा भंग न होने दे। जिस समय राज्यमें रहनेवाले लोग राग-देवका त्याग करके अञ्चापूर्णक यज्ञ करें और उसमें प्रकुर दक्षिणा दें, उस समय राजाके द्वारा धर्मपालन हुआ समझा जाता है। दीन-वु:सी, वृद्ध तवा अनावोंके औस पोलकर उन्हें प्रसन्न करना, पित्रोंको बढ़ाना, शतुओंका संहार करना, साधु पुरुषोंका पूरन, सत्यका पालन, भूपिदान, अतिविधोंका सत्कार और मृत्योका योषण करना राजाका धर्म है। जिसमें निप्रह और अनुमह दोनों प्रतिष्ठित हैं—जो दुष्टोंको दण्ड देता और सत्पुरुवोपर कृपा रखता है, उस राजाको इस लोकमें और परलोकमें भी मुख मिलता है। राजा दुष्टोंको दण्ड देनेके कारण यम और धार्मिकोपर अनुग्रह करनेसे उनके लिये परमेश्वरके समान है। जब वह अपनी इन्द्रियोंको संवयमें रखना है, तो राज्यशासनमें समर्थ होता है और जब उनको बद्रायें नहीं रखता तो अपनी मर्वादासे नीखे गिरता है। ऋतिक, पुरोहित और आचार्यका सत्कार करे, उनका अनादर न होने दे तथा उनके साथ उचित बर्ताव करे-यह तजाका धर्म है। जैसे वमराज सभी प्राणियोपर समान रूपसे

शासन करते हैं, उसी प्रकार राजाको भी बिना किसी भेदभावके सभी प्राणियोंको नियन्तणमें रखना बाहिये। प्रमाद छोड़कर क्षमा, विवेक, बैर्च और सट्युद्धिकी जिल्ला लेनी चाहिये। सब प्राणियोंकी सामर्थ्यका हान रखना चाहिये। यीठे वचन बोलना तथा नगर और देशके लोगोंको रक्षा करते रहना चाहिये।

तात! राज्यकी रक्षा तो वही कर सकता है, जो बुद्धिमान् और शूरवीर होनेके साथ ही दण्ड देनेका डंग जानता हो। जो दण्ड देनेसे हिचकता है वह मूर्त और कायर मनुष्य क्या राज्यकी रक्षा करेगा? तुम्हें सुन्दर, कुस्सैन, राज्यक एवं बहुत मन्त्रियोंको साथ लेकर आजनवासी तपत्वियों तथा दूसरे लोगोंकी भी बुद्धिकी परीक्षा करनी चाडिये। इससे तुमको सम्पूर्ण भूतोंके परमधर्मका ज्ञान हो जायगा, फिर स्वदेशमें रहो या परदेशमें, कहीं भी तुन्हारा वर्ष नह नहीं होगा। इस तरह विचार करनेसे धर्म ही अर्थ और कानसे बेह सिद्ध होता है। धर्मात्मा पुरुष इस लोकमें तथा परलोकमें

भी मुख उठाता है। यदि मनुष्योंको सम्मान दिया जाय तो वे सम्मानदातांक हितके लिये अपने पुत्रों और खियोंको भी निष्ठायर कर देते हैं। प्राणियोंको अपने पक्षमें मिलाये रखना, उन्हें कुछ देना, मीठी बोली बोलना, प्रमादका त्याग करना और पवित्र रहना—ये राजाका ऐस्वर्य बढ़ानेके महान् सामन है। मान्याता । तुम इन सब बातोंकी ओरसे कभी उपेक्षा न रखना। इन्द्र, वरुण, यम तथा सम्पूर्ण राजर्षियोंने ऐसा ही बर्ताय किया है, इसीका तुम भी पालन करो। जो राजा धर्मका आचरण करता है, उसके सुषत्रको देवता, ऋषि, पितर और गन्धर्य सदा गाते खते हैं।

र्भाजनां कहते हैं—जाध्य युनिके इस प्रकार उपदेश देनेपर मान्याताने निर्मीक होकर उसका पालन किया और बिना किसीको सहायताके सम्पूर्ण पृथ्वीपर अधिकार जमा लिया। राजा पुथिष्टिर! तुम भी मान्याताको ही भौति धर्मका पालन करते हुए इस पृथ्वीको रक्षा करो।

#### राजाके आचरणके विषयमें वामदेवजीके उपदेशका उल्लेख

राजा युधिविरने पूछा—पितायह ! को धर्मीन्छ राजा अपने धर्ममें स्थित रहना चाहे, उसे किस प्रकार कर्ताव करना चाहिये ?

भीषात्री बोले-राजन् ! इस विषयमें तल्बदर्शी पहात्या वामदेवजीका उपदेशस्य एक इतिहास प्रसिद्ध है। वसुपना नामके एक विचारवील, धैर्यज्ञाली और पवित्रधित राजाने एक बार परम तपस्त्री मुनिवर नामदेवजीसे पूजा था. 'पगलन् ! आप पुझे ऐसा उपदेश दीजिये जिसके अनुसार आचरण करनेसे मैं अपने धर्मसे कभी न गिर्क ।' तक महातेजस्वी तपोनिष्ठ भगवान् वामदेवती कहने लगे-''राजन् ! तुम धर्मका ही अनुष्टान करो, धर्मसे बड़कर कोई भी चीज नहीं है। जो राजा धर्ममें स्थित रहते हैं, ये इस सारी पुष्तीको अपने काबूचे कर लेते हैं। जिसकी दृष्टिये अर्थसिद्धिकी अपेक्षा भी धर्मका विशेष पहला है और जो उसीको बढानेका विचार करता है, धर्मके कारण उसकी बड़ी शोभा होती है। इसके विपरीत जो राजा अधमों पुरू होकर बलात् उसीका आचरण करता है, उसे धर्म और अर्थ बात-की-बातमें छोडकर चले जाते हैं। जो ट्रष्ट अपने पापी मन्त्रीकी सहायतासे धर्मकी हानि करता है, वह अपने परिवारके सहित प्रजाका वध्य हो जाता है: उसका सर्वनाश होनेमें देरी नहीं लगती। किंतु जो डितकारी बातोंको प्रहण

करनेवाला, इंन्यांश्च्य, जितेन्त्रिय और युद्धियान् होता है, उस राजाबी इसी प्रयान वृद्धि होती है जैसे नदियोंके प्रवाहसे समुद्रकी। राजाको चाहिये कि धर्म, अर्थ, काम, वृद्धि और मित्रोसे सम्पन्न होनेपर भी अपनेको कभी पूर्ण न सम्प्रें। वे धर्मादि ही राजाकी लोकमात्राके आधार हैं। इन्होंके हारा उसे यहा, कीर्ति, वैभव और प्रजाकी प्राप्ति होती है। किंतु जो राजा कृपण, खेहशून्य, दण्डके हारा प्रजाको दुःश देनेवाला और युद्धिहीन होता है तथा जिसे अपस्थिकी भी पहचान नहीं होती, उसकी लोकमें अपस्थिकी भी पहचान नहीं होती, उसकी लोकमें अपस्थित होती है और परनेपर नरकमें जाना पड़ता है तथा जो दूसरोका मान करनेवाला, दानी, मधुरभाषी, धर्मके विषयमें गुसकी सम्मतिसे चरनेवाला, अपने अर्थको स्वयं समझनेवाला और धर्मको ही सबसे बड़ा लाभ माननेवाला होता है, वह राजा बहुत दिनोतक सुरक्ष भोगता है।

"निस राज्यमें अपने बलके प्रमंद्रसे राजा दुर्बलॉपर अत्याचार करने लगता है, वहाँ उसके अनुवायी भी इसी जकारके आचरणकों अपनी जीविकाका साधन बना लेते हैं। वे लोग तो उस पापी राजाका ही अनुसरण करते हैं। इससे लोगोंमें उद्युद्धता फैल जानेसे बहुत जल्द ही वह राज्य नष्ट हो जाता है।

"राजाको चाहिये कि यदि किसीका अप्रिय किया हो

तो फिर उसका प्रिय भी करे। इस प्रकार यदि अप्रिय पुरुष भी प्रिय करने लगता है तो बोड़े ही समयमें वह प्रिय हो जाता है। मिथ्या भाषण न करें; बिना कहें ही दूसरोंका प्रिय करें; किसी कामनासे, क्रोथमें आकर अचवा देववश बर्मका त्वाग न करे, कोई कुछ पूछे तो उसका उत्तर देनेमें संकोच न करे, बिना विचारे कोई भी बात मुँहसे न निकाले, किसी काममें जल्दबाजी न करे और किसीमें भी दोष-दृष्टि न करे। ऐसे आवरणसे शत्र भी अपने बदामें हो जाता है। यदि अपना जिय हो जाम तो बहुत प्रसन्न न हो और अग्रिम हो जाय तो सकराये नहीं। यदि आमदनीयें कभी पढ़ जाय तो द:स्ती न हो। उस समय भी प्रजाके ही हितका विचार करे। जो बड़े-बड़े काम हो, उनपर जितेन्द्रिय, अत्यन्त अनुगत, पवित्रात्या, सामध्येवान् एवं प्रीतिमान् पुरुषोको नियुक्त करे । इसी प्रकार विसमें ये सब नुण हों और जो चजाको प्रसन्न भी रख सकता हो तथा स्वामीका काम करनेमें सदा सावधान खता हो. उसे धनकी व्यवस्थाका काम सौंपे। जो राजा मुर्ख, इन्द्रियरतेलुप, सोधी, दुरावारी, हुट, कपटी, हिसक, दुष्टबुद्धि, अविद्यान, अनुवार, मध्यो, जुआरी, खोलम्पट और आलेटप्रिय पुरुषको मखपूर्ण कार्योपर नियुक्त करता है, उसकी राज्यलक्ष्मी नष्ट हो जाती है। जो राजा अपने दारीरकी रखा और अपने रक्षणीयोंकी रक्षाका ठीक प्रकथ करता है, उसकी प्रवाकी वृद्धि होती है और उसे अवदय ही महता प्राप्त होती है।

"राजन् ! इस जगत्में सभी पदार्थ नदावान् है, कोई भी वस्तु निरापद नहीं है; इसलिये राजाको धर्मपर स्थित रहकर धर्मानुसार ही प्रजाका पालन करना चाहिये : दुर्गकी रहाके साधन, युद्धकी सामग्री, न्याधकी व्यवस्था, मन्तिपोके सत्परामदां और प्रजाको यवासमय सुख पहुँचाना इन पाँच बातोंसे राज्यकी उन्नति होती है । एक ही पुल्व इन सब बातोंपर सर्वदा ध्यान नहीं रख सकता; इसलिये इन्हें चोच्य अधिकारियोंको सीप देनेसे राजा बहुत दिनोंतक राज्य घोग सकता है । जो पुरुष दानझील, मृदुलस्वमाय, पव्यवस्थित और दु:खके समय अपने आदिमयोंको न छोड़नेवाला होता है, उसीको लोग राजा बनाते हैं । किंदु जो मनके प्रतिकृत होनेके कारण अपने हितैयीकी बात नहीं सुनता, सर्वदा लायस्वाह-सा रहता है और बुद्धिमानोंके आबरणोंका अनुसरण नहीं करता, वह क्षात्रधर्मसे परित हो जाता है। जो प्रधान मन्त्रियोंका त्याग करके निष्ठक्षेणींक लोगोंको अपना प्रिय बनाता है, इंक्वचा अपने सद्गुणी सम्बन्धियोंका भी सम्पान नहीं करता तथा जो चञ्चलिक्त और अत्यन्त क्रोभी है, वह तो सर्वदा मृत्युके ही पढ़ोसमें रहता है। असमयमें कभी कर न लगावे; अग्निय हो जानेपर कभी दुःखी न हो; प्रिय होनेपर हर्षसे फूल न जाय; सदा शुधकर्पीय लगा रहे; इस बातका ब्यान रखे कि कौन राजा मुझसे प्रेम रखते हैं, कौन केवल भयसे आक्रय लिये हुए हैं और कौन इनमें बीबकी-सी स्थितिमें हैं तथा बलवान हो जानेपर भी अपने निर्वल शत्रुका कभी विश्वास न करे। जो लोग पापबृद्धि होते हैं, ये अपने सर्वगुणसम्बन्ध और ग्रियभाषी स्वामीसे भी ब्रोह करनेमें नहीं कुकते, इसलिये ऐसे लोगोंका कभी विश्वास न करे।

"यदि राज्यकी जड़ मजबूत न हो तो राजाको अनधिकृत देशीया अधिकार करनेकी इच्छा नहीं करनी चाहिये; क्योंकि जिसके मूलमें ही दुर्वलता है, उस राजाको इस प्रकारका लाभ होना सम्बद्ध नहीं है। किंतु जिस राजाका देश प्रशस्त, धन-धान्यसे पूर्ण, राजधक और संतुष्ट हो तथा जिसके मन्दी सुबोन्य हो और सैनिक संतुष्ट, सुजिक्षित एवं प्रजुओंको क्देहनेमें समर्थ हो, वह थोड़ी-सी सेनासे भी विजय प्राप्त कर सकता है। जिस राजाके प्रावासी और देशवासी जीवोंपर दया करनेवाले और धनसम्पन्न होते हैं, उसकी जड मजबूत कही जाती है। जिसका यैभव दिनोदिन बढ़ रहा हो, जो सब प्राणियोपर इया रखता हो, काम करनेमें फुर्तीला हो और अपने प्रारीरकी रक्षाका ध्यान रखता हो, उस राजाके राज्यकी उत्तरोत्तर वृद्धि होती है। बुद्धिमान् राजाको ऐसा काम कभी नहीं करना चाहिये जिसे घले आदमी बुरा समझते हों, उसे ऐसे काममें ही मन लगाना चाहिये जिससे सबका हित हो। जो राजा इस प्रकारका बर्ताव करता है, वह इस लोक और पालोक दोनोंको सुधारकर विजय प्राप्त करता है।"

भीष्यवी कहते हैं — वामदेवजीके इस प्रकार कहनेपर राजा वसुपनाने सब काम उसी रीतिसे किये। यदि तुम भी ऐसा ही आचरण करोगे तो निःसन्देह अपने दोनों लोक बना लोगे।

#### युद्धनीतिका वर्णन

राजा जुधिष्ठरने पूछा—पितामत्त ! यदि कोई झजिय राजा दूसरे अत्रिय राजापर चढ़ाई कर दे तो उसे उसके साथ किस प्रकार युद्ध करना चाहिये ?

भीव्यजी बोले—युधिष्ठिर ! यदि वह कवच पहने हुए न हो तो उसके साथ युद्ध नहीं करना चाहिये, हाँ, कवच धारण करके आवे तो स्वयं भी तैयार हो बाथ और एक पुस्तक साच अकेला ही युद्ध करे । यदि वह सेना लेकर आया हो तो स्वयं भी सेनासहित जाकर उसे ललकारे। यदि वह कपटसे युद्ध करे तो आप भी कपटपुद्ध करे और धर्मयुद्ध करे तो लयं भी धर्मानुसार ही उसका सामना करे। यदि शह किसी संकटमें पढ़ जाय तो उसपर प्रहार न करे तथा हरे हुए और परास्त शत्रुपर भी वार न करें । जो बलहीन हो, जिसका पुत्र मर गया हो, जिसके शता नष्ट हो नये हो, जो किपलिये पढ़ गया हो, जिसके धनुषकी डोरी टूट गयी हो अवचा जिसका वाहन नष्ट हो गया हो, उसपर कभी प्रहार न करे। ऐसा पुरुष अपने शिविरमें आ जाय तो उसको विकित्सा कराने अचना उसके घर पहुँचा दे—यही सनातन वर्ष है। अतः बर्मानुसार ही पुत्र करना चाहिये । यह बात खायम्बुल मनुने भी कही है । सत्पुरुवोमें सदासे सजनोका ही वर्ग रहा है। उसमें स्थित खकर उसे नष्ट न करे। जो शक्तिय बर्गयुद्धपें अबर्गके द्वारा विजय प्राप्त करता है, वह पापी है और स्वर्ध ही अपना नाहा करता है। इस प्रकार अधर्मसे विजय पाना तो तुष्ट पुरुषोका काम है, सत्पुरूवको तो अधर्मीको भी धर्मसे ही जीठना चाहिये। धर्मपूर्वक तो मर जाना भी अच्छा है और पापके हारा विजय पानी भी अच्छी नहीं है। हाँ, यह अवस्य है कि अधर्मका फल तत्काल नहीं मिलता। किंतु वह मूल और शासा दोनोहीको जलाकर दम सेता है। पापी पुरुष किसी पापपूर्ण ज्यायसे धन पाकर बड़ा प्रसन्न होता है और वह समझकर कि धर्म है हो नहीं, पवित्रात्मा पुरुषोकी हैसी करता है। इस प्रकार वह पापी पापके द्वारा बढ़नेके कारण अन्तमें पापमें ही फैस जाता है। उसकी धर्ममें बद्धा नहीं रहती और अन्तमें वह विनाइक्षे ही मुखमें पड़ता है। जिस प्रकार नदीके तटपर खड़ा हुआ वृक्ष जड़सहित उखड़कर नदीमें बह जाता है, उसी प्रकार वह भी समूल नष्ट हो जाता है। पत्थरपर पटके हुए चड़ेके समान उसके टूट-टूक हो जाते हैं और सभी लोग उसकी निन्दा करते हैं; अतः राजाको धर्मपूर्वक ही धन और विजय प्राप्त करनेकी इच्छा करनी चाडिये।

राजन् ! अधर्मके द्वारा पृथ्वीयर विजय प्राप्त करनेकी इच्छा राजाको कभी नहीं करनी चाहिये। अधर्मसे विजय पाकर कौन राजा सुख या सकता है ? अधर्मसे पायी हुई विजय तो अस्वादी और स्वर्गसे गिरानेवाली होती है। वह राजा और राज्य दोनोंहीको नष्ट कर देशा है। जिस चोद्धाका कवब टूट गवा हो, जो 'मैं आपका ही हैं' ऐसा कह रहा हो, जो हाब जोड़े रहड़ा हो या जिसने हथियार रख दिये हो उसे केंद्र कर ले, मारे नहीं। एक सालतक केंद्रमें रहनेके बाद काका नया जन्म होता है और यह यिजयी राजाके पुत्रके समान हो जाता है; इसलिये सालचर बाद उसे छोड़ देना पानिये। यदि अपने पराक्रमसे किसी कन्याको हरकर लावे तो एक सालतक उससे कोई प्रश्न न करे । इसके बाद भी पदि वह पूछनेपा किसी दूसोंको वरनेकी इव्हा प्रकट करे तो उसे कोंड़ दे। इसी प्रकार धन या दास-दासी जो कुछ अपने पराक्रमसे जीतकर लावे, उसे भी एक सालतक अपने पास रलकर किर उसके खामीको सौंप है। यदि चार आदि अपराधियोंका धन छीना हो तो उसे भी अपने पास न रखे. सार्वजनिक कामोर्थे लगा दे और यदि गी छीनकर लाघा हो तो ब्राह्मणको दे दे।

दोनों ओरकी सेनाओंके भिड़ जानेपर यदि उनके बीक्से संधि करानेको इच्छासे हाहाण आ जाय तो उसी समय युद्ध बंद कर देना चाहिये। यदि दोनोमेरो कोई भी पक्ष ब्राह्मणका तिरस्कार करता है तो वह सनातन कालकी मर्यादाको तोइता है: ऐसे क्षत्रियको जातिसे बाहर कर देना चाहिये और उसे क्षत्रिपोकी समामें स्वान नहीं देना चाहिये, क्योंकि वह अधम है। जिस राज्यको विजयको इच्छा हो उसे ऐसे आचरणका अनुसरण नहीं करना चाहिये। जो विजय धर्मयुद्धसे प्राप्त होती है उससे बढ़कर कोई दूसरा लाभ नहीं है। आक्रमण करनेपाले राजाको किवय करनेके बाद उस देशके बिगई हुए लोगोंको समझा-बुझाकर और पारितोषिक देकर प्रसन्न कर लेना बाहिये। यही रावाओंकी प्रधान नीति है। यदि ऐसा न करके उनके साथ कड़ाईसे क्तांत्र किया जाता है तो ये दुःखीं होकर अपने देशसे चले जाते है और शहुओंके साथ मिलकर किजयी राजाकी किपत्तिके समयकी बाट देखने लगते हैं। जब आपत्तिका समय आता है तो वे शहुआंको सहायता लेकर तुरंत ही उसे आ दबाते हैं।

जिस राजाका देश विस्तृत, धन-धान्यसम्पन्न और

राजभक्त होता है तथा जिसके सेवक और मन्त्री संतुष्ट रहते | कालके धर्मज्ञ राजाओंका धर्म है। जिस राजाको अपने हैं, उसीकी जड़ मजबूत कही जाती है। जो राजा ऋतिक, पुरोहित, आचार्य तथा अन्यान्य शासज्ञोका सत्कार करता है, | विजय प्राप्त करनेकी इच्छा रखनी चाहिये, कपट या दम्पके वहीं लोक-गतिको जाननेवाला कहा जाता है। यही प्राचीन 🛮 द्वारा नहीं।

वैभवकी वृद्धिकी इच्छा हो उसे सब प्रकार युद्धकीशलसे ही

#### युद्धमें होनेवाली हिंसाके प्रायश्चित और वीर तथा कायरोंको प्राप्त होनेवाले लोकोंका वर्णन

राना युषिष्ठिरने पूछा—दादानी ! क्षात्रधर्मसे जङ्कर पापपूर्ण तो कोई भी धर्म नहीं है; क्वोंकि राजा तो कुब करने और युद्ध करनेके समय बहुत-से पनुष्योंकी हत्या कर डालता है। सो कृपा करके यह बतलाइये कि ऐसा कीन कर्म है जिसके द्वारा उसे पुण्यलोकोकी प्राप्ति हो सकती है ?

भीषाजी बोले-राजर् । पापियोंको दण्ड और सत्पुरुषोको आश्रय देनेसे तथा यज्ञानुद्वान और दान करनेसे राजालोग सब प्रकारके दोषोसे घुटकर शुद्ध हो जाते हैं। यह ठीक है कि विजयप्राधिकी सालसासे पहले तो राजासोग जीवोंको कप्त ही पहुँचाते हैं, किंतु विजय प्राप्त कर लेनेपर फिर थे ही प्रजाकी वज़ित भी तो करते हैं। वे दान, यह और तपके प्रचावसे अपने सारे पाप नष्ट कर डालते हैं, किर तो उनके पुण्यकी ही कृद्धि होती है। जिस प्रकार सोती निरानेबाला पुरुष खेतको सफाई करनेके लिये पास-कुसको उलाइ डालता है, किंतु इससे उस शेतीका कुछ भी नहीं बिगम्ता, उसी प्रकार जो शक बलाकर तरह- तरहसे सेनाको संतप्त कर रहा है, उस राजाके इस कर्मका वही पूरा-पूरा प्राथक्षित है कि फिर युद्धसे बचे हुए त्येगोंकी उन्नति होने लगती है। जो राजा प्रजाको धनक्षय, प्राणनाश और दुःखाँसे बजाता है तथा लुटेरोसे उसके प्राणीकी रक्षा करता है, यह धनदायक और मुखप्रद माना जाता है। जो निर्मय होकर श्रश्जोपर बाणवर्षा करता है, उससे बढ़कर देवता स्तेग संसारमें और किसीको नहीं समझते। उसके शक संप्रामभूमिमें शतुकी त्वचाको जितने स्थानोपर छेदते हैं, उसे सब प्रकारकी कामनाओंको पूरी करनेवाले उतने ही अविनादी लोक प्राप्त होते हैं। उसके द्वारासे जो युद्धस्वलमें खून बहता है उसीके कारण वह सारे पापोंसे युक्त हो काता है। धर्मज्ञ पुरुष ऐसा मानते हैं कि क्षत्रिय युद्ध करनेयें जो तरह-तरहके दु:सा सहता है, उनसे उसका तप ही बहता है। विपक्षी वीरोंसे अपनी रक्षा चाहनेवाले डस्पोक पुरुष तो वीरोंके पीछे रहा करते हैं, जो उनकी रक्षा करते हैं से ही पुण्यके भागी होते हैं। बीर पुरुष शत्रुओंका सामना करता है,

इसलिये यह स्वर्गके रालेपर बढ़ने लगता है तथा कायर अपने साधियोंको संकटमें डालकर मैदान छोड़कर भाग जाता है। जो क्षत्रिय ऐसा कुत्सित आचरण करे उसे लाठी और डेलोसे मार हाले, अबवा मुदेंकी तरह आपमें जला दे या पशुओंकी तरह पीट-पीटकर मार डाले । राजन् ! क्षत्रियका घरके भीतर मरना अच्छा नहीं समझा जाता । जिन्हे शुरत्वका अधिमान ग्रेना चाहिये, उनको यह दुर्बलता अधर्मसय और निन्दाके योग्य है। जो क्षतिय रोगशच्यामें पहकर दीनबदन और टुर्गन्यपूर्ण होकर 'हाथ । बड़ा दु:ख है, बड़ी पीड़ा है, में बड़ा पापी हैं' इस प्रकार बड़बड़ाता है और अपने आधितोंको शोकाकुल कर देता है, वह निन्दनीय ही है। सबा श्रक्रिपकुपार तो अपने जाति-भाइयोके साथ शहुओंका संदार करते हुए उनके पैने प्राचीसे विश्व-भिन्न होकर ही मरना बाहता है। वह कभी युद्धमें पीठ नहीं दिखाता और अपने प्राणीकी परका न करके पूरी शक्तिसे शहुओंका सामना करता है। इससे उसे इन्द्रलोककी प्राप्ति होती है। ऐसा जुरवीर, यदि दीनताको पास नहीं फटकने देता तो शतुओंसे पिरकर कहीं भी पारा जाय, अक्षय लोकोंको ही प्राप्त करता है।

राजा मुखिक्रिरने पूछा-पितामह ! जो जूरबीर युद्धमें पीठ नहीं दिखाते और रजाडूणमें ही अपने प्राण त्यागते हैं उन्हें किन लोकोकी प्राप्ति होती है-यह बतानेकी कृपा करें।

धोधार्व बोले—राजन् ! इस विषयपे यह पुरातन इतिहास प्रसिद्ध है, जिसमें राजा प्रतर्दन और पिथिलेश्वर जनकके युद्धका अलेख है। उस समय सब प्रकारके तत्त्वोको जाननेवाले मिथिलाधिपतिने अपने योद्धाओको स्वर्ग और नस्क दिखलाते हुए इस प्रकार कहा था, 'बीरो । देखी, वे तेजोयव लोक संघाममें निर्भय होकर जुड़ानेवालोंको मिलते हैं। ये सभी प्रकारकी कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं और देखों, ये नरक दिसायों दे रहे हैं। जो लोग युद्धरी भागते है. उनकी इस लोकमें सदाके लिये अपकीर्ति होती है और अन्तमें इन्हीमें जाना पड़ता है। इन्हें देखनेके बाद अब तम प्राणीका मोह छोड़कर शहओंको परास करें, यद्धमें पीठ । दिखाकर निराधार नरकमें न पड़े । शुरवीरोको सर्गका सुदर द्वर तो प्राणोंका मोह त्यागनेसे ही मिलता है।

राजा जनकके इस प्रकार कड़नेपर मैकिल बीरोने शत्रओंको परास्त करके अपने स्वामीको प्रसन्न किया। अतः धीर पुस्तको सर्वदा संप्राममें आगे रहना बाहिये। गजारोहियोंके बीचमें रवियोंको नियक्त करें, रवियोंके बाद अचारोहियोंको रखे और उनके बीचमें प्रकादिसे सुस्रांकर पदातियोंकी सेना खडी करें। जो राजा अपनी सेनाका इस प्रकार व्या बनाता है, यह सर्वदा अपने शत्रओपर किवय प्राप्त करता है। इसलिये तुम्हें भी सर्वदा अधनी सेनाका इसी प्रकार

संगठन काना चाहिये। जो योद्धा रणभूमिसे एकदम भाग जाते हैं, बौरपुरूव उनपर प्रहार करना नहीं चाहते। इसरिवये भागते हर योद्धाओंके बहुत योक्षे न पडे। स्थावर पहार्थ चलनेवाले जीवोंके अन्न हैं, बिना दावोंके प्राणी दाइवालोंके अब है, बल प्यासोंका अब है और कायर परुष शरवीरोंके अप्र हैं। इसीसे भवभीत पुरुष हाथ जोड़े बार-बार प्रणाम काते वीरोकी शरणमें आते हैं। यह सारा लोक बालकके रामान शुर्खारको मुजाओंपर टिका हुआ है। इसरिन्धे बौरपुरुवका सदा ही मान होना चाहिये। शौर्यसे बढ़कर तीनी लोकोंमें कोई बस्तु नहीं है। शुरवीर ही सबका पालन करता है और उमीके आदिल यह सारा जगत है।

## सैन्यसंचालनकी विधि, योद्धाओंके लक्षण और विजयके चिह्नोंका वर्णन

जिस प्रकार काण्योंको उत्साहित करनेके लिये धर्मका बोद्या-सा उल्लाहन करके भी अपनी सेनाको ले जाते हैं, यह मुझे जताइचे ।

पीचाओं मोले-राजन् ! किन्हींका पत है कि धर्म प्रत्यसे रिका हुआ है-कोई कहते हैं-इसका आधार एकियाद है, किन्हींके पतमें सत्युष्टवीका आचरण ही इसका आचार है और कोई इसे साधनाधीन मानते हैं। लोकपें कार्यसाधनके लिये सरल और कटिल दो प्रकारकी बद्धियोंसे काम लिया जाता है। राजाको इन खेनोईका ग्रान प्राप्त करना चाडिये। जहाँतक सम्भव हो जान-बहाकर कृटिल बुद्धिसे काथ न ले. किंतु यदि शतु कर आये हों तो असके हारा उने टकाकर आत्मरक्षा कर ले। यदि शतुपर चढाई करनी हो तो लोहेंकी कीलें, कवस, समर, पैनाये हुए शक्त, पीले और ताल रंगके कवच, रंग-विरंगी व्यजा-पताकार, आहि, तोमर, तलवार, फरसे, भारे और डाल-इन्हें बहुत बड़ी संस्थामें तैयार कराये, यदि शक्ष तैयार हो और योद्धा भी सञ्चर किनय पानेपर तुले हुए हो तो बैज या मार्गजीबेंके महीनोंमें चहाई करना अच्छा होता है: क्योंकि उस समय खेली पक जाती है. पृथ्वीपर जलकी प्रसरता होती है और ऋत भी न अधिक ठंडी होती है, न अधिक गर्म। इसलिये उसी समय चवाई करे अबवा जिस समय शब आपतिमें जान पढ़े उस समय उसपर आक्रमण कर दे। शत्रके दवानेके लिये ये ही अवसर अच्छे माने गये हैं। सेनाके कुछके लिये वह राजा अच्छा होता है जो चौरस हो और जिसमें जल और पासका सपास हो। दनमें विवरनेवाले दुर्तोको इसका खब पता खता है। इसलिवे

राजा मुधिष्ठिरने पूळा-धरतक्षेष्ठ ! विजयाधिकाची राजा विजयाधिकाची तीर सेनाका प्रधानदानि करवेथे उनीको नियुक्त करते हैं। सेनाके आगे कुलीन और शक्तिपाली योज्याओकी द्रकडी रही।

शत्रमें बचाव करनेके लिये किला ऐसा होना चाहिये किसके वारों ओर जलसे बरी हुई लाई हो और ऊँचा परकोटा हो। इससे शहुओंके आक्रमणसे रक्षा हो सकती है। युद्ध-कुक्तलोग छावनी डालनेके लिये कई बातीको देखते हुए पैदानको अपेक्षा जेपलको अच्छा मानते हैं। वहाँ बोडे ही बीबयें सेनाका प्रदास हाला जा सकता है। इसके सिवा वहीं पदातियोंको क्रियानेका, प्राज्ञूपर आक्रमण करनेका और विपतिके समय द्विप कानेका भी सुभीता रहता है।

योजाओंको चाहिये कि मगर्वियोको पीछे रलकर पर्वतके समान अविचलभावसे युद्ध करें । सेनाको इस प्रकार सड़ी करें जिससे सुर्य, बायू और शुक्र अपने पीएंकी ओर खें। यहि ये सब एक ओर न पड़ते हों, तो इनमें पूर्व-पूर्व क्षेष्ठ है, उसे ही अपने पीछे रखे। अक्रावेही सेनाके लिये युद्ध-विद्याविद्यारहोंने वह मैदान अच्छा बताया है जिसमें कीचड़, जल, बाँध और डेले न डों: जहाँ कीचड़ और गड़ते न हो वह भूमि रचसेनाके लिये अच्छी होती है; जहाँ डैबे-नीबे वह तथा जल हो वह स्वान गजारोहियोंके लिये ठीक होता है और जो चूमि दुर्गम, ऊँची-नीची, बाँस और बेतोंसे नरी हुई तथा पहाडी और जंगली हो वह पैतल सेनाके लिये अर्की पानी गयी है। जिस सेनामें रख और घोडोंकी अधिकता हो उसके लिये सुलाके दिन अच्छे रहते हैं और जिसमें गजारोड़ी और पैदलोकी बहुलता हो उसके लिये वर्षाकाल ठीक रहता है। इन सब गुणोंको ब्यानमें रसकर

देश और कालके अनुसार व्यवहार करें। वो ग्रवा इन सक बातोपर विचारकर शुभ तिथि और नक्षत्रमें कढ़ाई करता है वह अपनी सेनाका ठीक संचालन करते हुए विजय जास करता है।

जो स्वेग सो रहे हों, प्यासे हों, यक गये हों अथवा इयर-उधर भाग रहे हों उनपर चोट न को। इस्त और कवध उतार देनेके बाद, मुद्धस्वलमे जाते समय, पानी पीते तथा भोजन करते समय भी किसीको न मारे। इसी प्रकार जो बहुत धवराये हुए हों, पागल हो गये हो घायल हों, दुबंल हो गये हों, अस्तवधान हों, दूसरे किसी काममें लगे हों, बाहर मुमते हों, छावनीकी और भाग रहे हों, उनपर भी प्रहार न करे।

जो शत्रुकी सेनाको क्षित्र-धित्र कर सकते हो और अपनीको संगठित करनेकी शक्ति रक्ते हो, उनको अपने साब भोजन कराना चाहिये और साब ही रखना चाहिये हवा दुगुना वेतन देना चाविये । सेनामें कुछ लोगीको तो दस-दस सैनिकोंका नायक बनावे और कुछको सौका तथा फिर एक एजार थीरोंका अध्यक्ष नियुक्त करे। प्रधान-प्रधान मीरोंको इकड्डा करके यह प्रतिज्ञा करावे कि हम संप्राममें विजय प्राप्त करनेके किये अन्ततक एक दूसरेको नहीं छोड़ेंगे। उन्हें यह भी समझा दे कि युद्धके मैदानसे भागनेमें कई प्रकारके दोष हैं। इससे अपने प्रयोजनकी हानि, भागते समय शहके हाबसे बध और अपवश तो होते हो है. लोगोंके मुखसे तरह-तरहकी अधिय और दुःखदाचिनी बाउँ भी सुननी पड़ती हैं। जो लोग युद्धमें पाँठ विस्ताते हैं वे तो नामके ही मनुष्य हैं। वे केवल योद्धाओंकी संख्या बढ़ानेवाले ही है, क्नें इहलोक या परलोकमें कहीं भी सुख नहीं मिलता। इसलिये निक्षय करो कि इप लगंकी कामनासे संप्रायमें अपने प्राण होम देंगे। बस, वा तो किजय प्राप्त करेंगे या युद्धमें भरकर सद्गति यायेंगे। जो लोग इस प्रकार शयब करके प्राणीका मोह त्याग देते हैं वे निर्भय होकर शत्रुकी सेनामें घुस जाते हैं।

सेनाकी व्युहरचना करते समय सबसे आगे डाल-तलवार-धारी पुरुषोंकी टुकड़ी रखे, पीछको ओर रिक्योंको खड़ा करे और बीचमें परिवारके त्येगोंको रखे। शबुओयर आक्रमण करनेके लिये जो पुराने सैनिक हो वे आगे रहें और अपने पीछे चत्ननेवाले पदातियोंका उत्साह बढ़ावें। उन्हें प्रयत्नपूर्वक हरपोकोंको भी उत्साहित करना चाहिये। अधवा उन्हें केवल सेनाका विशेष समुदाय दिखानेके लिये ही साथ रखें। यदि बोड़े सैनिकोंको बहुतोंके साथ युद्ध करना पड़े तो उने सूचीमुख नामका व्यूह बनाना चाहिये और हाथ इटाकर इस प्रकार कोल्लहरू करना चाहिये — देखों, देखों, वैरी भाग रहे हैं। इन्हारी चित्रसेना आ गयी है, बेखटके चोट किये जाओ।' इस प्रकार भीषण सब्द करते हुए साइसके साथ शतुपर प्रहार करें। वो लोग सेनाके मुहानेपर हो उन्हें गर्जन-कर्जन और किल्लिकला शब्द करते हुए कक्क, नरसिंहे, भेरी, मृदङ्क और डोल आदि वाजे बज्जाने चाहिये।

एक कुचितिरने पूछा—पितामह ! युद्ध करनेमें कैसे स्वभाव, कैसे आवरण और कैसे रूपवाले योद्धा ठीक रहते हैं तका उनके कवच और शस्त्रास्त्र भी कैसे होने वाहिये ?

र्थन्यर्ज बोले-राजन् । प्रत्य और वाहन तो योद्धाओंके देश और कुलके अनुस्य ही होने चाहिये तथा अपने कुलाबारके अनुसार हो वे युद्धकार्यमें प्रवृत्त हुआ करते हैं। गान्वार और सिन्युसीबीर देशोंके चोद्धा दक्षित्राले प्राससे युद्ध करते हैं। वे बड़े निहर और बलवान् होते हैं। उद्गीनरदेशके मीर सची प्रकारके शब्दोंने कुशल और बढ़े बलशाली होते 🖁 । पूर्वी चोद्धा राजयुद्धमें पारंगत होते हैं, मे कपटयुद्ध करना सूत्र जानते हैं। यकन, काम्बोज और मधुराकी ओरके बोद्धा मालस्युद्धमें पक्रे होते हैं और दक्षिणी जीर तरुदार चलाना अच्छा जानते हैं। जिन योद्धाओंकी वाणी और नेव सिंह या शार्कुनके समान हों, वे बड़े लड़ाके होते हैं। जिनका शब्द मेक्के समान, मुक्त क्रोधपुक्त, शरीर ऊँटकी तरह और नाक तवा जीभ देवाँ हों, ये बहुत दूरतक दौढ़नेवाले और दूरशीसे शहुपर निज्ञाना क्रोड़नेकाले होते हैं। जिनका शरीर बिलाककी तरा बाँका और देशके बाल और साल पतले होते हैं, वे बड़े र्राध्यामी, ज्ञाल और कठिनतासे काष्ट्रमें आनेवाले होते हैं। जिनके शरीर गठीले, छाती चोड़ी और अङ्ग-प्रताह सुद्रील होते हैं, वे बीर युद्धका घीसा सुनते ही क्रोधमें धर जाते हैं तबा क्हें युद्ध करनेमें ही आनन्द आता है। जिनके नेत्र तिरहे, ललाट डीचे और नीचेके औठ पतले होते हैं, जिनकी भुजाओपर वज्रका और अंगुलियोपर चक्रका चिह्न होता है। तका जिनको नाड़ियाँ दिलायी देती हैं वे युद्धके आरम्भमें ही वड़े वेगसे शतुकी सेनामें युस जाते हैं तथा मतवाले हाथियोंके समान बड़े दुर्धर्ष होते हैं। जिनके बालोंके अग्रधाग पीले और क्रिनराचे हुए, पसलिबाँ, ठोड़ी और मुँह बोड़े तथा कंधे ऊँचे होते हैं, गरदन मोटी और पिंडली भारी होती है तथा सिर गोल और स्वर कठोर होता है, वे बड़े कोधी होते है और युद्धमें ऋतुपर एकदम टूट पहते हैं। जिन्हें धर्मका ज्ञान नहीं होता, जो अधिमानी, उप्र तथा देखनेमें भवंकर होते हैं, ऐसे पनुष्य

प्राय: नीच जातिके हुआ करते हैं, वे भी जीने-मरनेकी परवा छोड़कर युद्ध करते हैं, कभी पीछे पैर नहीं हटते। उन्हें सेनामें सदा आगे रखना चाहिये। वे साइसके साथ शत्रुओंकी चोट सहते और उनपर भी प्रहार करते हैं। उन अधर्मी पुरुषोंको मर्याद्यपालनका खपाल नहीं खता, वे कभी-कभी अकारण ही राजापर भी विगड़ उठते हैं; अत: उन्हें गीठी बातीसे समझा-बुझाकर ही काबूमें रखना चाहिये।

युधिष्ठरने पूजा—पितामङ् ! सेनाको विजयके शुभ सञ्जय कीय-कीय-से हैं ? मैं उन्हें जानना बाहवा हूँ।

शीयजीने कार-पृथिष्ठिर । जिन सूच सञ्चानीको देसकर सेनाके विजयिनी होनेका अनुयान किया जाता है. उन्हें बताता है, सुनो-चैयके प्रकोपसे ही यनुष्योपर कालकी प्रेरणा होती है; इस बातको अपनी ज्ञानदृष्टिसे जानकर बिद्धान लोग उसका प्राथक्षित करते हैं। जप-होम आदि माइतिक कर्मीका अनुहान करके देवी उपद्यवको शास कर देते हैं। निम सेनाके बाहन और सैनिक प्रसन्न एवं उत्साहपूक दिखायी है, उसकी विजय अवस्य होती है। वर्षि सेपाकी राजयाताके समय पीछेसे मंद-मंद हवा बले, सायने इन्त्रधनुषका उदय हो, यूप निकली हो, बोडी-बोडी देखें बादलोकी छावा होती रहे तथा गीतह, गिद्ध और कौए अनुकुल दिशायें आ जायें तो विजय मिलनेयें संदेश नहीं रहता । किना धुएँकी रूपर उठती हाई आगकी ज्वाहा अकवा दाहिनी ओर जाती हुई लपटोंका दिखायी देना तका होयकी पवित्र सुगन्यका आना—ये धावी विजयके शुध विश्व है। शक्कोंकी गर्मार धानि, रणधेरीकी डेवी आवान और योग्राओंका अनुकुल रहना भी भविष्यमें होनेवाली विजयके शुभ लक्षण हैं। सैनाके कुच करते समय मुगोंके झुंडका पीछे या बावीं ओर दिलावी देन तथा युद्धकालमें दाहिने खना प्रकृत है, किन्तु सामनेको और दिखायी देना अच्छा नहीं है। हंस, कौछ, शतपत्र और नीलकन्ठ आदि पक्षी पङ्गलसूचक ग्रस्ट करते हों और सैनिक उत्साह-सम्पन्न एवं प्रसन्न दिखायी दें तो भाषी विकयका अनुमान होता है। जिनकी सेना तरह-तरहके शक्ष, यन्त्र, कवच तवा व्यवस्थीमे मशोधित हो, जिनके राडनेवाले जवानोंके चेहरेपर प्रसन्नताकी झलक हो तथा दूरमनोंको जिनको फौजको ओर देखनेका भी साहस न होता हो, वे निश्चय ही अपने पत्रओंको पराम्त करते हैं। जिनके सैनिक खामीकी सेवायें उत्साह रखनेवाले. अहंकाररहित, आपसपे एक-दूसरेका तित बाहनेवाले तथा सदाबारका पालन करनेवाले हों, उनकी होनेवाली विजयका यही शुभ लक्षण है। जब योद्धाओंके मनको प्रिय लगनेवाले

शब्द, त्यां तथा सुग्य जाम हो और उनके घीतर धैर्यका संचार हे रहा हो तो इसे जिजयका हार समझाना चाहिये। यदि कौआ युद्धमें प्रवेश करते समय दाहिने भागमें और प्रविष्ट हो जानेके बाद जामभागमें शब्द करता हुआ आ जाय तो शुभ है। पीडेकी ओर होनेसे भी वह कार्यकी सिद्धि करता है, किंतु सामने होनेपर विजयमें वाझा डालता है। पुधिष्टिर ! बतुर्रिगणी सेना इकट्ठी कर लेनेके बाद भी तुम्हें पहले सामनीतिके हारा शब्दमें संधि करनेका ही प्रयक्ष करना बाहिये। युद्धमें मार-काट करनेके बाद जो किजय मिलती है, वह उत्तम नहीं समझी जाती। वह भी अखानक या देवेकासे ही प्राप्त होती है—उसका पहलेसे कोई निक्षम नहीं रहता।

इसके रित्या बढ़ी सेनामें जब धनदढ़ पड़ जाती है तो उसे रोकना कठिन हो जाता है। जैसे मुगोके हांडमेंसे एकके धाननेपर सब धापने लगते हैं. यही दशा बड़ी सेनाकी भी होती है। उसमें कितने ही बतवान बीर क्यों न हों, कुछ लोग धाग से है-इतना ही देखकर सब धागने लगते हैं; यदापि उने भागनेका कारण मालुम नहीं रहता है। किंतु अच्छे कुरुमें उत्पन्न, परस्पर संगठित एवं राजाद्वारा सम्मानित हुए पाँच-छ: बीर भी पदि मरने-भारनेका निश्चय करके चुद्धमें डटे रहे तो तो वे राष्ट्रऑपर विजय या जाते हैं। जबतक संधि होनेकी सञ्चावना हो तकतक युद्ध नहीं छेड़ना चाहिये। पहले सामनीतिका आज्ञय लेकर राजुओंको समझानेका प्रयक्त करे, इससे काम न कले तो भेदनीतिके अनुसार उनमें फुट डालनेकी कोशिया करे, इसमें भी सफलता न मिले तो श्वनतीतिका प्रयोग करे-धन देकर शत्रके सहस्रकोको व्यामें करनेका प्रयास करे, जब किसी तरह युद्ध रोकनेमें कामपानी न हो तो अन्तमें पुद्ध करना चाहिये।

कुन्तीक्दन ! सायुरुषोको ही हामा करना आता है, दुहोको नहीं । झमा करने और न करनेका प्रयोजन बताता है, इसे समझो । जो राजा शत्रुओको जीत लेनेके बाद उनके अपराध झमा कर देता है, उसका यश बढ़ता है । शत्रु भी उसपर विकास करने लगते हैं । राजाको चाहिये कि वह पुक्को हो भाँति अपने शत्रुको भी बिना कोध किये ही वशमें करे, उसका विनाश न करे । युधिहर ! राजा मदि उस-स्वभावका होता है तो सब प्राणी उससे हेम करने लगते हैं और कोमल हुआ तो सब उसकी अवहेलना करते हैं, इसलिये उसे आवश्यकतानुसार उसता और कोमलता दोनोंसे काम लेना चाहिये । शत्रुपर प्रहार करनेसे पहले और प्रहार करते समय भी उससे मीठे उचन बोले । प्रहारके बाद भी शोक प्रकट करते हुए उसके प्रति दया दिखाये और शत्रुको सुनाकर कहे—'ओह ! इस युद्धमें मेरे सिर्माहियोंने जो इतने वीरोंको मार डाला है, यह मुझे अच्छा नहीं लगा—इससे में प्रसन्न नहीं हूँ। मैंने बारंबार मना किया, तो भी इन्होंने मेरे कहनेपर ध्यान नहीं दिया। उफ ! ये वीर तो किसी तरह मारने-बोस्य नहीं से। इन्होंने संप्रापसे कभी पीछे पैर नहीं हटाये; ऐसे सायुख्य इस संसारमें दुर्लभ हैं। मेरे जिन सैनिकोंने इन मुखारोंका कथ किया है, उनके द्वारा पेरा बड़ा अप्रिय कार्य हुआ है।'

शतुपक्षके बच्चे हुए वीरोके सामने इस प्रकार सेंद्र प्रकट करके एकालमें जानेपर अपने बहादुर सैनिकोकी प्रशंसा करें। जिन्होंने शत्रुवीरोका वच्च किया हो, उसका विशेष

सम्मान करे। इसी तरह शहुको मारनेवाले अपने पक्षके वीरोमेरे वो प्रायल हो अधवा मारे गये हों, उनकी हानिके लिये दुःस प्रकट करते हुए विलाप करे। उनका हाथ पकड़कर धेर्य दे। ऐसा करनेसे सब लोगोकी सहानुभूति प्राप्त होती हैं। इस प्रकार वो सब अवस्थाओं में साम आदि नीतिवोसे काम लेता है, वह धर्मंत्र राजा सबका प्रिय होता है, उसको किसीसे भय नहीं रहता; सब प्राणी उसका विश्वास करने लगते हैं। विश्वासपात्र हो जानेपर यह इच्छानुसार राष्ट्रका इन्हमींग कर सकता है। अतः जो पृथ्वीका राज्य भोगना खहता हो, उस राजाको चाहिये कि सबका विश्वास भाजन खने और भूमव्यानकी सब ओरसे रक्षा करे।

### कालकवृक्षीय मुनिका उपदेश—राज्य, खजाना और सेना आदिसे वंचित हुए असहाय राजाका कर्तव्य

पुषिष्ठिरने पूक्त — पितामह ! यदि राजा वर्षांच्या हो और ठ्योग करते रहनेपर भी वन न पा सके, इस अवस्थाये पन्ती उसे कष्ट देने लगें और उसके पास जनाना तबा सेना भी न रह जाय तो सुख चाहनेवाले इस राजाको क्या करना चाहिये ?

भीभाजीनं कहा— युधिष्ठितः । तुम्हारं इस प्रक्रके उत्तरये ये राजकुमार क्षेमदर्शीके इतिहासको दुहराता हूँ ; तुम इसे ध्वान देकर सुनो । प्राचीन कालकी बात है, एक बार कोसलराजकुमार क्षेमदर्शीको बड़ी कठिन विचित्तका सामना करना पड़ा । उसकी सैनिकदाति नष्ट हो गयी । इस समय वह कालकवृक्षीय मुनिके पास गया और उनके चन्छोमें प्रणाप करके उसने विचित्तसे कुटकारा पानेका उपाय पूजा ।

राज्युमारने कहा—ज़हान् ! मनुष्य धनका घागीदार समझा जाता है। किन् मेरे-जैसा पुरुष बारंबार छोग करनेपर भी घदि राज्य न पा सके तो उसे क्या करना बाहिये ? आत्मधान करना, दीनता दिखाना, दूसरोकी शरणमें जाना तथा इसी तरहके और भी खोटे काम करना तो मैं बाहता नहीं, इनके आंतरिक क्या उपाय करना चाहिये ? मेरे पास बहुत धन था, मगर सब सफनेकी सम्पत्तिकी तरह नष्ट हो गया। मेरी समझमें जो अपनी भारी सम्पत्तिका त्याग कर देते हैं, वे बड़ा मुश्चिकत काम करते हैं। मेरे पास तो अब धनके नामपर कुछ रहा ही नहीं, दिहर भी उसका मोद नहीं छोड़ पाता। मैं राज्युक्यमीसे प्रष्ट, दीन और आतं हैं; इस शोचनीय अवस्थामें आ पड़ा हैं। अब जिस

ज्यायसे मुझे सुख और शान्ति नसीव हो, इसका मुझे उपदेश दीजिये ।

कोमल्लजकुमारके इस प्रकार पुष्टनेपर महातेजस्वी पुनिका कालकवृक्षीयने उन्हें यों उत्तर विया—'राजकुमार ! तुम जिस किसी वस्तुको ऐसा मानते हो कि 'यह है' उसको पहलेसे ही समझ हो कि नहीं है। जो सुद्धिमान् ऐसी समझ रसना है, उसे कठिन-से-कठिन आपलिमें पहनेपर भी प्रोक नहीं होता। जो बातु पहले बहुत बढ़े समुदायके अधिकारमें रह चुकी है तथा जो एकके बाद दूसरेकी होती आसी है; यह सब-की-सब तुष्हारी भी नहीं है—इस बातको अच्छी तरह समझ लेनेपर किसको चिन्ता होगी ? जिसकी उत्पत्ति होती है, उसका नाप्न भी होता है; जो उत्पन्न हो चुकी है, वह वस्तु नष्ट भी होगी ही। शोकमें इतनी शक्ति नहीं है कि वह उसे नष्ट होनेसे क्या रहे, ऐसी दशायें शोक करना व्यर्थ है। राजकुमार ! बताओं तो सही, तुम्हारे पिता आज कहीं हैं ? तुन्हारे चितायह अब कहाँ चले गये ? आज तो न तुम उन्हें देखते हो, न वे तुम्हें देख पाते हैं। यह शरीर अनित्य है, इस बातको तुम भी समझते हो, फिर क्यों उन लोगोंके लिये शोक करते हो ? तनिक बुद्धिसे काप लेकर सोची तो, एक दिन तुम भी नहीं रहोगे। मैं, तुम, तुम्हारे मित्र और प्राप्त—इनमेसे कोई भी खनेवाला नहीं है, एक दिन सबका अन्त होना निश्चित है। आज जिनको उम्र बीस और तीस वर्षोंकी है, वे तब आनेवाले सी वर्षोंके पहले ही इस दुनियासे उठ जायैंगे। ऐसी दशामें भी मनुष्य यदि बहुत

वड़ी सम्पत्तिको छोड़ न सके तो कम-से-कम उसकी ममताका तो त्याय कर दे। 'यह चीन मेरी नहीं हैं' ऐसा समझकर अपना कल्याण तो करे। जो वन्त पविष्यमें मिलनेवाली हो. उसे यही माने कि 'वह मेरी नहीं है' तबा जो मिलकर नष्ट हो चुकी हो, उसके विषयमें भी वही भाव रते कि 'वह मेरी नहीं थी।' प्रारब्ध ही सबसे प्रबल है, बड़ी देता है और वहीं छीन लेता है, ऐसी बारणा रखनेवाले मनुष्य ही विद्वान् हैं, उनका ही सत्पुरुवोमें स्वान है।'

राजकुम्बरने कहा—मैं तो पड़ी समझता है कि सारा राज्य मुझे अनावास ही देवेच्छासे प्राप्त हो गया था और अब महाबली कालने वह सब-का-सब छीन लिया है। इसीलिये अब जहाँ जो कुछ मिल जाता है, उसीसे मैं अपना जीवन-निर्वाह कर रहा है।

मुनिने कहा-राजकुमार । यदार्थ तत्त्वका निश्चय हो जानेपर मनुष्य किसी भी बातके लिये भूत और भक्षिणको लेकर शोक नहीं करता। तुन्हें भी ऐसा ही करना चाहिये। क्या तुम दैवक्श जो कुछ मिल जाय उससे जाने ही आनन्छे साथ रह सकोगे, जैसा पहले रहते थे ? आज राज्यलक्ष्मीसे वश्चित होनेपर भी क्या तुम शुद्ध इदयसे शोकाका परित्याग कर होगे ? पूर्वजन्ममें किये हुए कार्योंके फलकासर जब पनुष्पकी भोग-सामग्री छिन जाती है तो अपनी हर्वेद्रिके कारण वह विधाताको कोसने लगता है और कतः प्राप्त हर परिपित पदार्थीसे उसे संतोष नहीं होता। संसारके पनुष्य प्रायः ईंच्यां और अईकारसे घरे होते हैं: किंतु तुम तो ऐसे नहीं हो ? सहसा दूसरोंकी सम्पत्ति देख तुन्हारे मनमें बाह तो नहीं होती ? योगधर्मको जाननेवाले धर्मात्मा एवं धीर मनुष्य अपनी राज्यलक्ष्मी तथा पुत्र-पौत्रोंका भी स्वयं ही त्याग कर देते हैं। बद्यपि धन परम दुर्लभ है तथापि यह अस्किर है, ऐसा समझकर साधारण यनुष्य भी इसका परित्याग कर देते हैं। परंतु तुम तो सपझदार हो, तुन्हें मालुम है कि भोग प्रारक्षके अधीन और अस्विर हैं, तो भी नहीं बाहने योग्य विवयोंको चाहते हो और उनके लिये अत्यन्त दीनता दिसाते हुए होक कर रहे हो ! भैया ! इन कामनाओंको छोड़ो और उस बुद्धिको जाननेका प्रयत्न करो, जिससे जीवका कल्याण होता है। जो तुन्हें अर्थके रूपमें प्रतीत हो रहे हैं, ये सब-के-सब अनर्थं ही हैं। तुम अर्थोंको अनर्थंकार ही समझो। इन पोग- विचरना हो विद्वानके योग्य वृत्ति है।

पदाबंकि पीछे कितने ही त्येगोंका सारा धन नष्ट हो जाता है। दूसरे लोग मोगवनित सुलको अक्षय मानकर उसके ही लिये बनको इच्छा करते हैं। कितने ही मनुष्य बन-सम्पत्तिमें इस तरह रम जाते हैं कि उन्हें उससे बहकर सुरतका साधन और कुछ जान ही नहीं पड़ता। किंतु बड़े कप्टसे कमाया हुआ उनका वह अपीष्ट धन यदि नह हो जाता है तो उनके सम्पानका सारा किता ही वह जाता है। उस समय उन्हें धनसे वैरान्य होता है। कुछ ही मनुष्य ऐसे हैं, जो अपना बास्तविक कल्याण चाहते हैं और परलोकमें सुख पानेकी इच्छासे त्वैकिक भोगोसे विश्ता हो धर्मकी शरण लेते हैं। कुछ तो ऐसे हैं, जो धनके लोभमें पड़कर अपने प्राणतक गैवा देते हैं; वे धनके सिवा जीवनका दूसरा कोई ब्रोड्य ही नहीं समझते। डनकी दीनता और मूर्जता तो देखों, जो इस अनित्य जीवनके लिये योहका धनमें ही दृष्टि गड़ाये रहते हैं। संग्रहका अन्त विनास है, जीवनका अना मरण है और संयोगका अना वियोग है-या जानकर भी कौन इतमें अपना मन लगावमा ? राजन् ! काहे पनुष्य धनको छोड्छा है या धन मनुष्यको स्रोड देश है; एक-न-एक दिन ऐसा अवश्य होता है-इस बताको जाननेवाल कौन-सा मनुष्य है, जो धनके लिये बिचा करेगा 7

यह आपत्ति सिर्फ तुम्हारे ही कपर नहीं आयी है, दूसरोंके भी धन और मित्र नष्ट्र होते हैं--ऐसा जानकर अपने मन, वाणी और इन्द्रियोपर काबू रखी-पनराओ मत ! तुम तो क्तम ज्ञानसे परितृप्त हो, तुन्हारे-जैसे व्यक्तिको शोक नहीं करना चाहिये। तुष्हारी इच्छा बहुत श्रोडी है। तुमभें बाइलताका दोष नहीं है. तुचारा इदय कोमल और बुद्धि एक निक्रयपर इटी खनेवासी है तथा तुम जितेन्त्रिय और ब्रह्मधारी हो: तुन्हारे-जैसा यनुष्य शोक नहीं करता । तुन्हें कपटसे भरी हुई और शासके विरुद्ध वृत्तिका आक्षय नहीं लेना चाहिये। करताका भी त्याग करना चाहिये। ये बडी ही द्रषित और पापपूर्ण वृतियाँ हैं, कायर मनुष्य ही इनका आश्रय रेते हैं। तुम तो फल-मूलसे ही जीविका चलाते हुए अकेले वनमें विचरते रहो । वाणीका संयम करके मनको वक्षमें रखो और सम्पूर्ण प्राणियोंके हित-साधनमें लग जाओ । सबपर दवा करो । बंगली फल-मुलोसे ही संतुष्ट होकर जंगलोमें अकेले

## कालकवृक्षीय मुनिका कूटनीति बतलाना और क्षेमदर्शीका राजा जनकसे मेल करा देना

मुनिने कहा—राजकुमार ! अब में तुम्हें राज्यकी प्राप्तिके लिये एक नीति बता रहा हूँ, यदि इसके अनुसार कार्य करोगे तो तुन्हें पुनः महान् राज्य प्राप्त हो सकता है। काय, क्रोध, हर्ष, भय और दम्ब छोड़कर शत्रुकी भी सेवा करो, उसके सामने हाथ जोड़कर मसक ज्ञुकाओ । उत्तम तवा विद्युद्ध व्यवहारसे उसका विश्वास-पात्र बनो । विदेहराज जनक वद्यपि तुम्हारे शत्रु हैं तथापि पदि तुम उन्हें प्रसन्न कर सके तो तुम्हें बहुत-सा धन देगे; क्योंकि वे सत्वप्रतिज्ञ हैं। वदि ऐसा हुआ तो तुमको बहुत-से शुद्ध हदयवाले, दुर्व्यसनोसे रहित तथा उत्साही सहायक मिल जायैंगे। जो मनुष्य गालके अनुकृत आचरण करता हुआ अपने मन और इन्द्रियोंको बदामें रहाता है, यह अपना तो उद्धार करता ही है, प्रजाको भी प्रसन्न कर लेता है। राजा जनक खड़े धीर और श्रीसम्पन्न हैं, जब वे तुन्हारा सरकार करेंगे तो सभी लोग तुमपर विश्वास करने रुगेंगे। फिर तुम मित्रोंकी सेना इक्ट्डी करना और अच्छे-अच्छे मन्त्रियोसे सलाह लेना । इसके बाद शत्रुके शत्रुसे मिलकर पास्तेनाका विशास करा बालना ।

अथवा अत्यन दुर्लघ उत्तय पदार्थी, कियो, ओइने-विकानेके सुद्दर बखी, अर्च्छ-अच्छे पर्लग, आसन और सवारियों, बहुत धन खर्च करके बनवाये हुए महत्वों, तरह-तरहके रसों, सुगन्धित पदार्थों और फलोने इत्युक्तों आसक करों तथा उसमें मीति-भौतिके पद्मुओं और पंछियोंको पालनेका भी शाँक पदा करो; किससे इन व्यसनोमें अधिक धन खर्च करनेके कारण शत्रुकी आर्थिक शक्ति नष्ट हो जाय।

वृद्धिमानोके विद्यास-भाजन वनकर शक्के ग्रन्थमें भ्रमण करो और कुले, हिरन तथा कौओंकी तरह चौकन्ने रहकर मित्रथर्मका पालन करो।" शतुसे इतने बड़े-बड़े कार्य प्रारम्भ कराओं जिनका पूरा होना बहुत कठिन हो। बलजानोंके साथ उसका विरोध करा हो। बड़े-बड़े बगीचे, बड़्मूल्य पलेग, बिछीने तथा भोग-विलासके अन्य कार्योंके सर्व कराकर सारा सजाना साली करा हो। शतुका कोष क्षीण होते ही वह वज्ञमें आ जाता है। हो सके तो वैरीको विश्ववित् यज्ञमें लगाकर उसके द्वारा दक्षिणाक्ष्ममें सर्वस्वका दान करवा दो। इससे तुन्हारा मनोरथ सिद्ध होगा। फिर किसी मोक्ष-धर्मके जाता पुरुवको बुलाकर शतुके समक्ष कुछ ऐसा उपदेश कराओ, जिससे वह राज्यके परित्यापकी इच्छा करें। यदि उसका शरीर नौरोग हो तो सिद्ध औषधका प्रयोग करके उसको मरवा हालो। उसके घोड़े, हाथी और मनुष्योंको भी कृतिम उपायोंसे मौतके घाट उतार दो। वे तथा और भी बहुत-से दम्बपूर्ण ज्याय हैं, जिनसे बुद्धिमान मनुष्य सनुष्या सर्वनाश कर सकता है।

ठनकुमारनं कहा—जहान् । मैं कपट और दम्मका अक्रय लेकर जीवित खना नहीं बाहता । अधर्मसे मुझे बहुत बड़ी सन्यत्ति मिलती हो, तो भी मैं उसकी इच्छा नहीं करता । इन दुर्गुजीका तो मैंने पहलेसे ही त्याम कर दिया है, जिससे किसीका मुझनर संदेह न हो और मेरी तथा सबकी भरताई हो । हुरताका बर्ताव करके मुझे इस जगत्में जीवित रहनेकी इच्छा नहीं है । अतः मैं अधर्मका आचरण नहीं कर सकता और आपको भी ऐसा करनेके दिये मुझे उपदेश नहीं देना चाहिये ।

पुनिनं कल-राजकुमार ! तुम जैसा कहते हो, वैसे ही,
गुजीसे युक्त भी हो । स्वभावसे ही तुम बर्मात्मा हो और
बुद्धिक हारा तुन्हें बहुत बातोंका ज्ञान है । इसिलये तुन्हारे और
राजा जनकके कल्याणके लिये अब मैं स्वयं ही यब कर्मगा ।
अववा तुम दोनोंमें ऐसा सम्बन्ध करा दूँगा जो स्वाभाविक
और विस्त्यामी होगा ! तुन्हारा जन्म उस कुलमें हुआ है, तुम
विद्वान, दयानु तथा राज्यसंचालनकी कलामें नियुण हो,
तुन्हारे-जैसे योज्यपुरुषको कीन अपना मन्ती नहीं बनायेगा ?
व्यापि तुन्हें राज्यसे भ्रष्ट कर दिया गया है और तुम बहुत बड़ी
विभातिमें फैस गये हो, तो भी तुमने कुस्ताको नहीं अपनाया,
दयायुक्त बर्तावसे ही जीवन विताना चाहते हो । इसलिये जब
विदेहरात जनक मेरे आक्रमपर आयेंगे, उस समय उन्हें जो
आहा दूँगा, उसे वे निसंदेह पूर्ण करेंगे।

<sup>&</sup>quot;जैसे कुने बहुत जागते हैं, उसी तरह शबुकी गति-विधिको देखनेके लिये बराबर जागता रहे। जिस प्रकार हिरन बहुत चौकन्ने होते हैं, जरा भी भयकी आशबुत होते ही भाग जाते हैं, उसी तरह हर समय सावधान रहें, भय आनेके पहले ही वहाँसे खिसक जाय तथा जैसे कीए मनुष्यको चेष्टा देखते रहते हैं, किसीको हाथ उठाते देख तुरंत उड़ जाते हैं, इसी प्रकार शानुकी चेष्टापर सदा दृष्टि रखे।

इस प्रकार आश्वासन देकर मुनिने राजा विदेशको अपने । यहाँ बुलवाया और कहा—'राजन् ! यह राजकुमार ज्य



वंदामें अपन्न हुआ है। इसकी अन्तरङ्ग बातोसे भी मैं परिवित है। इसका इतप वर्पणके समान सुद्ध और लख्न है: दारतकालीन सन्द्रमाके सद्द्रमा उन्न्वान है। मैंने इर तरहारे इसकी परीक्षा कर ली है, इसके भीतर दुर्भावनाका नाम नहीं है। इसलियें तुम इसके साथ संधि कर लो और मुख्यर जैसा विश्वास करते हो वैसा ही इसपर भी करें। कोई भी राज्य मनीके बिना तीन दिन भी नहीं बलाया जा सकता और मन्त्री द्यूरतीर एवं बुद्धिमान पुरुषकों ही बनाना चाहिये। धर्मात्मा राजाओंके लिये जगत्में मन्त्रीके सिवा दूसरा कोई सहारा नहीं है। यह राजकुमार महाका है, इसने सन्दुक्वोंके मार्गका आक्रय लिया है। यदि तुम धर्मको साक्षी देकर इसे सम्पानपूर्वक अपनाओं तो यह तुमारे सब शतुओंको अपने अधीन कर लेगा। मेरी बात मानकर तुम युद्ध किये बिना ही इसे बशमें करें, मन्त्री बनाकर इसके हितसाधनमें लगे रहां। किसीको भी जय या पराजय सदा नहीं रहती; इसलिये जैसे दूसरोंको सम्पत्ति छीनकर स्वयं भोगते हो, वैसे ही दूसरोंको भी अपनी सम्पत्ति भोगनेका अवसर देना बाहिये। स्वो दूसरोंका संहार करते हैं, उन्हें अपने संहार होनेका भी सदा ही भय बना रहता है।

मुनिके इस प्रकार कहनेका राजा जनकने उनका पूर्ण सम्मान किया और उनकी बातका अनुमोदन करते हुए कहा—'मुनिकर! आप महान् शुद्धिमान् हैं, आपने अनेकों ग्रास्त्रोका अवण किया है तथा आप सदा दूसरोंका कल्याण बाहते रहते हैं; अतः आपकी यो आज्ञा हो, उसे खीकार करनेमें हम दोनोंकी ही भलाई है। मेरे लिये जो-जो आज़ा हुई है, यह सब पूर्ण करूमा। यह तो मेरे परम कल्याणकी बात है, इसमें अन्यक्षा विचार करनेकी कोई आयह्यकता ही नहीं है।'

कदनत्तर निविधानरेशने कोसारराजकुमारको पास बुलाकर कहा—'राजर्। मैंने धर्म और मीतिका आश्रय लेकर सम्पूर्ण बगत्पर विजय पायी है। मगर आपने अपने गुणोसे आज मुझे भी जीत लिया। आरः मैं आपका हृदयसे स्वागत करता है। आप मेरे घर पधारे।' इसके बाद दोनोने मुनिकी पूजा की और फिर साथ ही घर गये। विदेशने कौसलयको अपने महत्तमें ले जाकर पाछ, अध्यं, आवमनीय तथा मधुपकंसे उसका विधिवत् पूजन किया और उसके साथ अपनी पूजीका ब्याह कर दिया। दहेजमें नाना प्रकारके रहा भी भेट किये। यही राजाओंका परम धर्म है। उन्हें परस्पर मेल करके ही रहना चाहिये।

### माता, पिता और गुरुकी सेवाका उपदेश, सत्य-असत्यकी पहचान तथा व्यावहारिक नीतिका वर्णन

मुधिक्षरने पूछा—भारत ! वर्गका रास्ता बहुत बड़ा है और उसकी अनेकों शाखाएँ हैं: इनमेसे किस वर्गको आप सबसे प्रधान एवं विशेषकथसे आबरणमें लानेवांग्य समझते हैं, जिसका अनुष्ठान करके में इहलोक और परलोकमें भी धर्मका फल पा सहैगा। भौभानीने कहा—युधिष्ठिर । मैं तो माता, पिता तथा गुरुवनोंको पूजाको ही सबसे श्रेष्ठ धर्म समझता हूँ। इसका पालन करनेवाला मनुष्य पुण्यलोकोपर तो विजय पाता ही है. इस संसारमें भी उसे महान् सुयश प्राप्त होता है। माता, पिता और गुरुवन जिस कामके लिये आज़ा दें, वह धर्मके अनुकूल हो या विरुद्ध, उसका पालन करना ही चाहिये। दूसरा कोई कार्य धर्मके अनुकूल हो तो भी उनकी आज़ा न मिलनेपर उसे नहीं करना चाहिये। जिस कामके लिये उनकी आज़ा हो, वह धर्म ही है; ऐसा निश्चय रखना चाहिये।

माता, पिता और गुरु—ये ही तीनों लोक हैं, ये ही तीनों आश्रय है, ये ही तीनों बेद हैं और ये ही तीनों अग्नि हैं। पिता गाईपत्य अग्नि, माता दक्षिणांग्नि और गुरु आहवनीयांग्नि हैं। लीकिक अग्नियों से माता-पिता आदि विविध अग्नियोंका गौरव अधिक है। इन तीनोंकी सेवामें यदि फूल न करोंगे तो तुम तीनों लोकोंको जीत लोंगे। पिताकी सेवासे इस लोकको, माताको सेवासे परलोकको और गुरुकी सेवासे इस्ट्रालेकको तर जाओगे; इसलिये तुम इनके साथ सदा अखे बतांब करों। ऐसा करनेसे तुन्हें ज्ञाम यश्च, परम कल्याण और महान् पाल देनेवाले धर्मको प्राप्ति होगी।

इन तीनोकी आज्ञाका कथी उल्लङ्कन न करे। इनको भोजन करानेके पहले खर्च भोजन न करे, इनपर कोई दोषारोपण न करे और सदा इनकी सेवामें संलफ्त रहे—यही सबसे उत्तम पुण्य है। इसीके आवरणसे तुम कीर्ति, पर्वित्र यदा तथा उत्तम लोकोपर विजय पाओगे। जिसने इन तीनोका आदर किया उसने मानो सम्पूर्ण जगतका आदर कर लिया और तिसके हारा इनका अनादर हुआ, उसके सम्पूर्ण सुभक्तमें व्यव हो जाते हैं। जिसने इन तीनों गुरुजनोका सम्पान नहीं किया, उसके लिये न यह लोक है न परलोक। न इस लोकमें वड़ा मिलता है न परलोकमें सुना। मैं तो सब तरहके शुभक्तमेंका अनुप्तान करके इन गुरुजनोको ही अर्पण कर देता वा; इससे उन कमींका पुण्य सी मुना और हजारगुना कह गया है तथा उसीका यह फाउ है कि आज तीनों लोक मेरी दृष्टिके सामने हैं।

दस स्रोतियोंसे बढ़कर है आचार्य (कुलगुरु या दीक्षागुरु) दस आवार्योंसे बढ़ा है उपाध्याय (विद्यागुरु)। दस उपाध्यायोंसे अधिक महत्त्व रखता है पिता और दस पिताओंसे भी अधिक गौरव है माताका। माता तो सारी पृथ्वीसे भी बढ़कर है। उसके समान गौरव किसीका नहीं है। यगर मेरा विश्वास ऐसा है कि गुरु (आचार्य) का दर्ज माता-पितासे भी बढ़कर है। माता-पिता तो केवल इस झरोसको जन्म देते हैं, किंतु आत्मतत्त्वका उपदेश देनेवाले आचार्यक हुग को जन्म प्राप्त होता है, यह दिव्य है, अवर-अमर है। माता-पिता पदि कोई अपराध करें तो भी उनपर कभी हाथ नहीं छोड़ना चाहिये।

जो लोग विद्या पढ़कर गुरुका आदर नहीं करते, निकट

रहते हुए भी मन, वाणी अबवा क्रियासे गुरुकी सेवा नहीं करते, उन्हें गर्भस्य बालककी हत्याका पाप लगता है। संसारमें उनसे बढ़कर पापी इसरा कोई है ही नहीं। जैसे गुरुऑका कर्तव्य है शिष्योंको आसोत्रतिके पश्चपर पहुँचाना, अर्गी प्रकार शिथ्योका धर्म है-गुरुओंकी सेवा करना । पनुष्य विस धर्मसे पिताको प्रसन्न करता है, उसके इस प्रजापति ब्रह्माजी भी प्राप्तत्र होते हैं तथा जिस वर्तावसे वह माताको प्रसन्न कर रोता है, उसके द्वारा सम्पूर्ण पृथ्वीकी पूजा हो जाती है। परंतु विस व्यवहारसे शिष्य अपने गुरुको प्रसन्न कर लेता है, उसके हारा परब्रह्म परमानवाकी पूजा सम्पन्न होती है; इसलिये गुरु माता-पितासे भी बहकर पूज्य है। गुरुओकी पुजासे देवता, ऋषि और पितरोको भी प्रसन्नता होती है, इसलिये गुरु परम पुकरीय है। माहा, पिता और गुरु कथी भी अपमानके योग्य नहीं है. उनके किसी भी कार्यकी निन्दा नहीं करनी चाहिये। गुरुजनोंके ही सतकारको देवता और महर्षि खीकार करते हैं। जो तरेन मनसे अथवा क्रियाके हारा उपाध्याय, पिता और मातासे होह करते हैं तथा जो पिता-माताके हारा अपना पालन-पोषण कराकर बडे होनेपर उनका पालन-पोषण नहीं काते, उन्हें गर्थहत्वाका पाप लगता है; जगत्में उनसे बहका कोई पापी नहीं है। मित्रहोही, कुताब्र, सहित्यारा और गुरुका वय करनेवाला इन चार प्रकारके पापियोंका उद्धार करनेके लिये हमने कोई प्राथकिल नहीं सुना है। अतः माता, पिता और गुरुको सेवा ही यनुष्यके लिये सबसे बड़ा धर्य है, यही कल्याणका साधन है; इससे बढ़कर कोई कार्य नहीं है।

कृष्णितने पूका—भारत ! जो पतुष्य धर्मके मार्गमें स्थित रहना जाहता हो उसे कैसा बर्ताव करना चाहिये ? सत्य और असत्यकी पहचान क्या है ? कब सत्य बोराना चाहिये और कब असत्य ? तथा धर्मका क्या लक्षण है ?

भीन्य जैने कहा—राजन् ! सत्य बोलना ही उत्तम है, सत्यसे बढ़कर कुछ भी नहीं है। मगर संसारके मनुष्य सत्य-असत्यकी ठीक-ठीक समझ नहीं पाते, इसलिये यही बता रहा हूँ। जहाँ असत्यका परिचाय सत्य और सत्यका परिणाम असत्य होता हो वहाँ सत्य न बोलकर असत्य ही बोलना उचित है। ऐसे अवसरपर वो सत्य बोलता है, वह पूर्ल मारा जाता है। अतः परिणामके हारा सत्य-असत्यका निक्षय करके वो सत्य बोलता है, वहीं धर्मझ है। वो अनार्य है, जिसकी बुद्धि सुद्ध नहीं वो अत्यन्त कठोर स्वभावका है, वह मनुष्य भी कभी अंधे पशुको मारनेवाले बलाक नामक बहेलियंको तरह महान् पुण्य प्राप्त कर लेता है। प्राणियोंके अध्युद्ध और कल्याणके लिये ही बर्चको व्याख्या की गयी है, जिससे इस उद्देश्यकी सिद्धि होती हो, वहाँ धर्म है। बर्मका नाम 'धर्म' इसलिये पड़ा है कि वह सबको धारण करता है—अधोगतिमें जानेसे बचाता और जीवनको रहा करता है; धर्मसे ही सम्पूर्ण प्रका जीवन धारण कर रही है; अतः जिस कर्मसे प्राणियोंके जीवनकी रहा हो, वहीं धर्म है—ऐसा निहाद रखना चाहिये। जीबोकी हिंसा न हो, इसके लिये ही धर्मका उपदेश किया गया है, अतः जो कर्म अहिंसासे एक हो, यही धर्म है।

वदि चोर किसी धनीका धन लूटनेकी इच्छासे उसका पता पूछते हों और न बतानेसे उस धनीका बचाव हो जाता हो तो कुछ भी उत्तर नहीं देना चाहिये। किंतु धदि नहीं बतानेपर चोरोंके मनमें संदेह होता हो और इसके लिये कुछ-न-कुछ बताना आवश्यक हो जाय तथा दायय सानेसे भी पापियोंके हायसे छुटकारा मिलता हो तो वहाँ सत्करी अपेज़ा असत्य चोलना ही अच्छा है। ऐसे अवसरके लिये शास्त्रकारोंने यही जिचार किया है। अपनी प्रांति खो पापियोंको धन नहीं देना चाहिये; क्योंकि पापाच्याओको दिया हुआ धन नहीं देना चाहिये; क्योंकि पापाच्याओको दिया हुआ धन नहीं देना चाहिये; क्योंकि पापाच्याओको दिया हुआ धन नहीं देना चाहिये; क्योंकि पापाच्याओको अपने अधीन करके—उससे पारोरिक सेवा कराकर धन वसूल करना चाहता है, उसके दावेको ही सही साधित करनेके लिये यदि कुछ लोगोंको गवाही देनी पड़े और थे गवाह कहने योग्य सत्य बातको किया ले तो ते सच-के-सब मिळ्यावाडी होते हैं। किंतु प्रायासकटके

समय, विवाहके अवसरपर और धन तथा दूसरोके धर्मकी रहाके लिये आवत्यकता पहनेपर असत्य बोला जा सकता. है। कोई नीच पनुष्य भी यदि इसरोकी कार्यसिद्धिकी इन्हा-से धर्मक लिये भीख माँगने आवे तो उसे देनेकी प्रतिज्ञा करके अवस्य ही दान देना चाहिये। जो कोई मनुष्य धार्मिक आचारसे प्रष्ट हो पापमार्गका आबय ले, उसे अवस्य दण्ड देना जाहिये । जो दुए धर्मपार्गसे हटकर सदा आसुरी प्रवृत्तिमें लगा रहता है और धर्म त्यापकर पापसे जीविका चलाना वाहता है, उस कपटी पापात्पाको हर एक ज्याधसे मार डालना चाहिये; क्योंकि सभी पापियोंका यही सिद्धान होता है कि जैसे भी हो धनका संबद्ध करना वाहिये। ऐसे स्प्रेग इसरोको असद्य कह देते हैं। कर-कपटके मन्दिरमें ही निवास काते हैं। उन्हें न देवलोक प्राप्त होता है न यनुष्यलोक । प्रेतोकी जो गति होती है, वही उनकी भी होती बो यक न करते हो, तपस्थासे तुर खते हों, ऐसे मनुष्योका सङ्ग तुन कदापि न करना।

पापियोका तो यही निश्चय होता है कि बर्ग कोई चीज नहीं है। ऐसे त्येगीको जो बार डाले, उसे पाप नहीं लगता। कप्टसे जीविका चलानेवाले मनुष्य कीए और गिद्धोंके समान होते हैं। मन्के बाद वे इन्हीं घोनियोंमें जन्म लेले हैं। जो मनुष्य जिसके साथ जैसा बर्ताव करे, बह भी उसके साथ वैसा हो चर्ताव करे—यह धर्म (न्याय) है। कपटीके साथ कपट और सदाचारीके साथ सदाबारका ज्यकार करे।

### दुःखाँसे छूटनेका उपाय और मनुष्यके स्वभावकी पहचानके लिये व्याघ्र तथा सियारकी कथा

युधिष्ठरने कहा—पितामह । जगत्के जीव चित्र-चित्र भावोंको लेकर नाना प्रकारके कष्ट उटा रहे हैं; अत: जिस उपायके द्वारा इन दु:खोसे चुटकारा हो सके, उसे बतानेकी कृपा कीजिये।

भीमजीने कहा—राजन् ! जो द्विज अपने मनको वहाये करके शास्त्रोक्त चारों आज्ञमोंने खते हुए उनके अनुसार ठीक-ठीक बर्ताव करते हैं, वे दुःखोंके पार हो जाते हैं। जो दम्म नहीं करते, जिनको जीविका निर्मात है, जो विषयोंको ओर बढ़ती हुई इच्छाको रोकते हैं, दूसरोंके कटुक्कन सुनकर भी उन्हें जार नहीं देते, मार खाकर भी किसीको मारते नहीं, स्वयं देते हैं पर दूसरोसे मौगते नहीं, अतिविधोंको सदा आज्ञय देते हैं, कभी किसीकी निन्हा नहीं करते, नित्व नियमपूर्वक स्थाध्याय करते हैं, धर्मको जानते हैं, पाता-पिताकी सेवामें लगे रहते हैं तथा दिनमें सोते नहीं, बे दु:खोंसे पूटकारा या जाते हैं।

वो मन, वाणी और कमेंसे कभी पाप नहीं करते, किसी भी वीवको कह नहीं पहुँचाते, राजा होकर खोधवहा प्रजाका धन नहीं लेते और देशकी सब ओरसे रक्षा करते हैं, उन्हें कभी दुःना नहीं उठाना पहता। वो अपनी ही खोके साथ धर्मानुकूल समागम करते हैं तथा वो पुद्धमें मृत्युका भय छोड़कर धर्मपूर्वक किया पाना चाहते हैं, वे दुःखोसे पार हो जाते हैं। वो लोग आण जानेके अकसर आनेपर भी झूठ नहीं बोलते, उनपर सम्पूर्ण प्राणियोका किश्वास होता है और वे कभी दुःना नहीं उठाते। जिनके शुभकर्म दिखायेके लिये नहीं होते, जो सदा

[ स्मिन्पर्व

मीठे क्वन बोलते हैं, जिनका धन धर्मके काममें लगता है, वे दुसर विपक्षिके भी पार हो जाते हैं। जो तपस्मामें लगे रहते हैं, बचपनसे ही ब्रह्मचर्चका पालन करते हैं और वेद, किया तथा ब्रह्में निकात होते हैं, जिनके रजोगुण और तमोगुण शान्त हो गये हैं, जिनकी सदा सत्त्वगुणमें स्विति रहती है, जिनसे दूसरे प्राणियोंको भय नहीं होता तथा जो दूसरे प्राणियोंसे स्वयं मय नहीं करते और सम्पूर्ण जगत्को आठमाके समान देखते हैं, वे कठिन-से-कठिन विपत्तिके भी पार हो जाते हैं।

पराधी सम्पत्ति देखकर जिनके मनमें जलन नहीं होती, जो सत्पुरुव हैं और बाज्य विषय-घोगोंसे दूर राहते हैं, जो सब देवताओंको प्रणाय करते तथा सब धर्मीको सुनते हैं, जिनमें **अ**द्धा और द्यानि विद्यमान है, जो खपं आदर नहीं चलते और दूसरीका आदर करते हैं, जिनमें अपने क्रोचको रोक लेनेकी शक्ति है, जो दूसरोका भी कोच ज्ञान्त कर देते हैं और कभी किसीपर कोप नहीं करते, वे सब प्रकारके दु: लोसे पार हो जाते हैं। जो जन्यकालसे ही मधु-मांस और यदिशका सेवन नहीं करते, जो सादके लिये नहीं जीवनकी रक्षाके लिये घोजन करते हैं, विषय-वासनाकी तृक्षिके लिये नहीं संतानकी इच्छासे मैश्रुनमें प्रकृत होते हैं, जो सत्य बात बतानेके लिये ही बोलते हैं और सम्पूर्ण प्राणियोक्ते अधीवर भगवान् नारायणकी पक्ति करते हैं, वे दूसार दु:खाँसे भी पार हो जाते हैं। नारावणकी **प्रारण लेनेवाले भक्त दु:खाँसे मुक्त हो जाते हैं—इसमें संदेशके** लिये गुंजाइक नहीं है। और तो क्या, यह प्रसङ्ख (अध्याप) भी दु:सोंसे तारनेवाला है, जो लोग इसे पढ़ते वा ब्राह्मणोंके पुलसे सुनते हैं, वे दु:स्तोंसे घुट जाते हैं। इस प्रकार वहीं संक्षेपसे मनुष्योंके लिये वह कर्तव्य बताया गया है, जिससे वे इस लोकर्ने और परलोकमें भी विपत्तिके बन्धनसे चुठकारा पा जाते 🖁 ।

युधिष्ठरने पूळा—नात । बहुत-से कटोर लच्चाडवाले मनुष्य उपरसे कोमल और शान्त बने रहते हैं तथा कोमल स्वभाववाले लोग कठोर विसायी देते हैं; ऐसे मनुष्योंको ठीक-ठीक पहचान कैसे हो ?

भीणगोने कहा—युधिहिर ! इस विकाम एक पुराना इतिहास, जो बाध और सियारके संवादके रूपमें हैं, तुन्हें सुना रहा हैं, सुनो—पूर्वकालकों बात हैं, पुरिका नामको एक नगरी थीं, जो प्रसुर धन-धान्यसे सम्पन्न थी । उसमें पौरिक नामका एक राजा राज्य करता था । वह बढ़ा ही कुर और नीच था । सदा दूसरे प्राणियोंकी हिंसामें लगा रहता था । धीर-धीर उसकी आयु समाप्त हुई । मरनेके बाद अपने पूर्व कर्मोंक कारण उसका सियारकी योनिमें जन्म हुआ । किन्तु उसे पूर्वजन्मका भी समरण बना रहा, इसलिये उस अथम योनिमें पूर्व वैभवकी याद आनेसे सियारको बड़ा खेद और वैराम्य हुआ। अब उसने बीबोको हिंसा करनी छोड़ दी, सत्य बोलनेका नियम लिया और वह अपने जतका दृहतापूर्वक पालन करने लगा। दिन-रातमें एक बार निक्षित समयपर भोजन करता और वह भी पेड़ोसे अपने-आप गिरे हुए फलोका। उसने इमशान-भूमि-में ही खना पसंद किया; क्योंकि बड़ी उसका जन्म हुआ था। बन्मपूर्णिके सेड्से किसी दूसरे स्वानपर उसका मन नहीं लगता था।

सियारका इस तरह परिवर आधार-विधारसे रहना उसके जात-भाइयोंको अच्छा न लगा, उनके लिये यह बरदाइतके बाहाकी बात हो गयी। इसलिये वे प्रेम और विनयसरी बाते सुराकर उसकी बुद्धिको चलायनान करने लगे। उन्होंने कहा— 'भाई सियार। वू मांसाहारी जीव है और इसझान-भूमिमें रहता है, किर भी पाँचन आचार-विधारसे रहना चाहता है, यह तेरी उलटी सम्हाका परिणास है। भैषा। इमारे ही समान होकर रह, तेरे लिये भीजन हमलोग सा दिवा करेंगे, यू सिर्फ इस डाँबाबारका अझंगा छोड़कर चुपवाप सा तिया करना। तेरी बार्तिका को सदासे चोजन रहा है, वही तेरा भी होना चाहिये।

इनकी ऐसी बात सुनकर सियार सावधान हो गया और मीठे तथा युक्तियुक्त क्यनोसे उन्हें समझाता हुआ बोला---'बन्धुओ । अपने बुरे व्यवहारोंके ही कारण हमारी जातिका कोई विद्यास नहीं करता, अच्छे स्वचाय और आवरणसे ही कुलको प्रतिष्ठा होती है, अतः मैं भी वही कर्म करना बाहता है, जिससे अपने वंशका यश बढ़े। यदि मेरा निवास प्रमहान-चुमिमें हैं, तो इसके लिये मैं जो समाधान देता है, इसको सुनो-आवाम (कुटी) बनाकर रहना ही धर्ममें कारण हो. ऐसी बात नहीं है, कोई भी शुभकर्म आत्पाकी प्रेरणासे ही होता है। आश्रममें रहकर ही यदि कोई गौकी हत्या करे तो क्या उसे पाप नहीं लगेगा ? अधवा आश्रमसे अलग इमझान आदि स्वानीये ही यदि कोई गोदान करे तो क्या वह व्यर्थ हो जायमा ? उससे पुण्य नहीं होगा ? तुमलोगोंकी जीविका असंतोषसे पूर्ण, निन्दनीय, धर्मकी हानिके कारण दूषित तथा इस लोक और परलोकमें अनिष्ट फल देनेवाली है, इसलिये में उसे पसंद नहीं करता।'

सियारके इस आचार-विचारकी चर्चा चारों ओर फैल गर्ची। तदनन्तर एक व्याप्रने खर्य आकर उसका विशेष सम्मान किया और तसे सुद्ध तथा बुद्धिमान् समझकर अपना मन्त्रित्व स्वीकार करनेके लिये उससे प्रार्थना की।

आयु समाप्त हुई । यरनेके बाद अपने पूर्व कर्मोंक कारण उसका सियारकी योनिमें जन्म हुआ । किन्तु उसे पूर्वजन्मका भी स्मरण बना रहा, इसलिये उस अथम योनिमें पूर्व वैभवकी याद स्मरण बना रहा, इसलिये उस अथम योनिमें पूर्व वैभवकी याद कठोर होता है—यह दुनिया जानती है। यदि तुम कोमलता-पूर्वक व्यवहार करते हुए मेरे हित-साधनमें लगे रहेगे तो तुम्हारा भी मला होगा।

सिमारने कहा-मृगराज ! आपने मेरे लिये जो बात कड़ी है, वह सर्वथा आपके योग्य है तथा आप जो धर्म और अर्थ-साधनमें कुशल एवं सुद्ध स्वभाववाले सहायक हुँह रहे हैं—यह भी उचित ही है। महाभाग ! इसके लिये आपको चाहिये कि जिनका आपके प्रति अनुराग हो, जिन्हें नीतिका हान हो, जो संधि करानेमें कुशल, विजवाभिलायी, लोभरहित, बुद्धिमान्, हितेषी तथा उदार हृद्यवाले हो-ऐसे व्यक्तियोको सहायक बनाकर पिता और गुरुके समान उनका आदर करें। आप मेरे लिये जो सुविधाएँ दे रहे हैं, उनकी मुझे इच्छा नहीं है। मैं सुख, धोग तथा उनके आधारभूत ऐसर्पको नहीं बाहता । आपके पुराने नौकरोंके साथ मेरा खन्याब भी नहीं मिलेगा। ये तुष्ट प्रकृतिके जीव हैं, आपको मेरे विरुद्ध मङ्कामा करेंगे। उनका प्रताप बढ़ा हुआ है अतः उनको मेरे अधीन होका रहना अच्छा नहीं मालूम होगा। इधर मेरा लभाव भी कुछ विलक्षण है, मैं वावियोपर भी कठोरताका वर्ताव नहीं करता। दूरतककी बात सोबता है। मेरा उत्साह कभी कम नहीं होता। मुझमें कलकी माता भी अधिक है। में स्वयं कृतार्थ है और प्रत्येक कार्य सफलताके साथ कर सकता 🜓 किसीकी सेवा-खलका तो मुझे बिलकुल ज्ञान मही है। सक्छन्तरापूर्वक बनमें विकास साता है। मेरे-जैसे वनवासियोंका जीवन आसक्तिरहित और निर्धय होता है। एक जगह बेशहरके पानी मिलता हो और दूसरी जगह भय देनेवाला स्वारिष्ट अन्न प्राप्त होता हो—इन दोनोको वहि विचार करके देखता हूँ तो मुझे वहाँ ही सुख जान पड़ता है, नहीं कोई भय नहीं है। राजांके पास रहनेमें सदा मय-ही-भय है। राजसेवकोमेसे जितने लोग दूसरोके लगावे हुए झूटे कलंकके कारण राजाके हाबसे मारे गये हैं, उतने सबे अपराधोंके कारण नहीं । मृगराज ! यदि मुझसे यन्त्रित्वका कार्य लेना ही हो तो मैं आपसे एक वर्त करना बाहता है, उसीके अनुसार आपको मेरे साथ बर्तांव करना पहेगा। 'मेरे आत्मीय व्यक्तियोंका आप सम्पान करें, उनकी दिलकारियी बातें सुनें। मैं आपके दूसरे मन्तियोंके साथ कभी परामई नहीं करूँगा। एकान्तमें सिर्फ आपके साथ अकेला ही मिलूँगा और आपके हितकी बातें बताया करूँगा। आप भी अपने जाति-भाइयोंके कत्योंमें मुझसे हिटाहितको बात न पृष्ठियेगा । मुझसे सलाइ करनेके बाद बदि आपके पहलेके मन्त्रियोंकी भूल भी साबित हो तो उन्हें प्राणकृष्ट न दीन्विया । तथा कभी क्रोधमें आकर मेरे आत्मीय जनोपर भी बहार न कीन्विया ।'

शेरने 'ऐसा ही होपा' कहकर सियारका बहा आदर किया। सियारने भी उसका मन्त्री होना खीकार कर लिया। किर तो उसका बहा खागत-सरकार होने लगा। प्रत्येक कार्यमें उसकी प्रशंसा होने लगी। यह सब देख-सुनकर पहलेके सेवक और मन्त्री जल-पुन गये। सब उसके साथ हेव करने लगे। उनके मनमें दुहता भरी थी, इसलिये वे शुंड बॉयकर बारंबार सियारके पास आते और अपनी पित्रता जताते हुए उसको समझा-सुझाकर अपने ही समान दोवी बनानेकी कोशिश करते थे। सियारके आनेसे पहले उनकी खन-सबन कुछ और ही थी। दूसरोकी वस्तु छीनकर खर्च उसका उपयोग करते थे। किंतु अब उनकी दाल नहीं गलती थी, वे किसीका भी धन लेनेमें असमर्थ थे, क्योंकि सियारने उत्तर बड़ी कड़ी पालन्दी लगा रखी थी। वे बाहते थे सियार भी किंग जाय, इसलिये तरह-तरहकी बातोंमें उसे पुस्तलाते और ब्युठ-सा धन देनेका लोग दिखाते थे।

मगर सियार बड़ा बुद्धिमान् बा, बड उनके बक्तमेये नहीं आया—उसने वैर्थ नहीं छोड़ा। तब उन नौकरोंने उसका नाड़ा करनेकी डायब लायी और सब मिलकर इसके लिये प्रयक्त करने लगे। एक दिन उन्होंने, चेरके खानेके लिये जो मांस तैयार करके रखा गया था, उसे उसके त्यानसे चुरा लिया और सियारकी मौद्में ले जाकर रख दिया। सियारने मन्त्री पद्मर आहे सनय डोरसे पहले ही ठहरा लिया था कि 'राजन्। यदि तुम मुझसे मिलता बाहते हो तो किसीके बहुकावेंगे आकर मेरा विनाहा न करना।'

उचर ही तको जब भूल लगी और वह भोजनके लिये उठा वो आके लानेके लिये रखा हुआ मांस नहीं दिखायी पड़ा। होरने बोरका पता लगानेके लिये नौकरोंको आज्ञा हो। तब जिनकी यह करतृत थी, उन्हीं खोगोंने होरसे उस मांसके बारेमें कताया— महाराज! अपनेको बड़ा बुद्धिमान् और पण्डित माननेवाले सियार महोदयने ही आपके मांसका अपहरण किया है। सियारकी यह जपलता सुनकर होर गुसोसे भर गया और उसको मार डालनेका कियार करने लगा। उस समय सियारके प्रतिकृत कुछ कहनेका मौका देखकर पहलेके मन्त्रीखोग होरसे कहने लगे— 'राजन्! वह तो बातोसे ही मांतरका पांची है, मगर उपरसे बमंका होग बनाये हुए है। उसका सारा आधार-विचार दिखावेके लिये है। यह कहकर वे क्षणभरमें ही उस मांसको सियारकी माँदसे उठा ले आये। शेरने उनकी बातें सुनीं और जब निश्चय हो गया कि सियार ही मांस ले गया था तो उसने उसको मार डालनेकी आज़ा दे दी।

शेरकी यह बात जब उसकी माताको मालूम हुई तो यह हितकारी वचनोंसे उसे समझानेके लिये आयी और कहने लगी-'बेटा । इसमें कुछ कपटपूर्ण बहुयन्त हुआ जान पहला है। तुम्हें इसपर विश्वास नहीं करना चाहिये। काममें लाग-डॉट हो जानेसे जिनके मनमें पाप होता है वे निटॉफ्को ही दोषी बनाते है। किसीको अपनेसे डैबी अवस्थामें देखकर अवसर लोगोंको ईच्या हो जाया करती है, वे उसकी उन्नति नहीं सह सकते । कोई कितना ही शुद्ध क्यों न हो, उत्तयर भी द्येष लगा ही देते हैं। लोभी शुद्ध सामावचाले व्यक्तियोंसे और आलगी तपस्वियोसे देव करते हैं। इसी प्रकार मुर्ललोग पण्डिलोसे, दरित्र धनियोसे, पापी धर्पात्याओसे और कुरूप रूपवानोसे ब्राह रक्ते हैं। विद्वानोंधे भी कितने ही ऐसे अविवेकी, लोपी और कपटी होते हैं, जो बहुत्पतिके संपान कुद्धि रखनेवाले निर्दोष व्यक्तिये भी दोष निकाला करते हैं। एक ओर तो जब परमें सुनमान था, उस समय तुम्हारे मांसकी कोरी हुई है, दूसरी ओर एक व्यक्ति ऐसा है, जो देनेपर भी गांस नहीं लेना चाहता-इन होनी बातीयर अच्छी तरह विचार करे। संस्वरमें बहत-से असध्य प्राणी सच्चकी तरह और सच्य असच्चकी तरह देखे जाते हैं, इस प्रकार उनमें अनेकी भाव दृष्टिगीचर होते हैं, अतः उनकी परीक्षा कर लेनी उचित है। आकारा औधी कड़ाहीके सपान और जुगनु अधिके समान दिखाची कें हैं: किंतु न तो आकाशमें कड़ाड़ी है और न जुगनूमें आग ही है. इसलिये सामने दिशायी देती हुई वस्तुकी भी जींच कारी चाहिये। जो जाँचने-बहानेके बाद किसी विषयमें अपना विचार प्रकट करता है, उसे पीछे पछतावा नहीं होता । राजाके लिये किसीको गरवा डालना कठिन काम नहीं है, मगर इससे उसकी बहाई नहीं होती। शक्तिशाली पुरुषमें यदि श्रमा हो तो उसीकी प्रशंसा की जाती है, उसीसे उसका यश बढ़ता है। बेटा ! सोचो तो, तुमने खर्च ही सियारको मन्त्रीके आसनपर बिठाया है और तुनारे सामनोयें भी इसकी स्वाति बढ़ गयी है। ऐसा सुपात्र पन्त्री बड़ी युविकलसे मिलता है, यह तुष्हारा बहा हिरोषी है; इसलिये तुम्हें इसकी रक्षा करनी चाहिये। जो इसरोंके मिथ्या कलंक लगानेपर निर्देशको भी अपराधी मानकर दण्ड देता है, वह राजा दृष्ट मन्त्रियोंके साथ रहनेके कारण शीघ्र ही मौतके मुखमें पड़ता है।"

शेरकी माता इस प्रकार उपदेश दे ही सी थी कि उस

शतुसपूरके भीतरसे एक धर्मात्मा व्यक्ति उठकर शेरके पास आया । वह सिवारका जासूस वा । उसने, जिस प्रकार यह कपटलीला की गवी थी, उसका भण्डाफोड़ कर दिया । इससे शेरको सिवारको सबस्त्रिताका पता चल गया और उसने पन्तीका सत्कार करके उसको इस अभियोगसे मुक्त कर दिया तवा आवन स्रोहके साथ उसे बारेबार गरुसे लगाया ।

नियार नीविज्ञासका ज्ञाता था, उसने ऐस्की आज्ञा लेकर इयवास करके प्राण त्याग देनेका विचार किया । शेरने उसे इस कार्यमे रोका और उसका मसीमाँति आदर-सत्कार किया। उस समय खेतके कारण उसका बित विकल हो रहा था। मालिककी वह अवस्था देख मियारका भी गला भर आया और वह उसे प्रयाम करके गतुगद-कण्ठसे बोला-'राजन् ! पहले तो आपने युद्धे सम्पान दिया और पीछे अपमानित कर दिया, राजुकी-सी स्थितिने पहुँचा दिया । अब मैं आयके पास रहनेके योज्य नहीं हूँ। जो अपने वदसे इटाये गये हो, सम्पानित स्वानमें नीचे गिरा दिये गये हो, जिनका सर्वस्व छीन लिया गया हो, जो दुर्बल, लोभी, कोधी और इरपोक हो, जिन्हें धीसेमें हाला गया हो, जिनका धन सुदा गया हो तथा जिले क्रेश दिया गदा हो -- ऐसे संकक शहजोंका काम सिद्ध करते ै। आपने परिका लेकर चोन्य समझकर मुझे मश्रीके आसनपर बितावा था और फिर अपनी की हुई प्रतिज्ञाको तोडकर मेरा अपमान किया है। ऐसी द्यापें अब आपका पुरुषर विश्वास नहीं खेगा और में भी आपपर विद्यास न होनेसे ड्रोगमें पड़ा सीगा। आप मुझपर संदेह करेंगे और मैं सदा आपसे हरता रहेंगा। इधर, इसरोके दोष हैंदनेवाले आपके पुत्यलोग मौजूद ही हैं, इनका पुत्रसे ठनिक भी खेड नहीं है तथा इन्हें संतुष्ट रसाना भी मेरे सिये बहुत कठिन है। प्रेपका कनान जब एक बार टूट जाता है तो काका जुड़ना पुनिकल हो जाता है और वो जुड़ा हुआ होता है वह बड़ी कठिनाईसे दूटता है। किन्तु जो बारंबार टूटता और नुइता रहता है, उसमें खेद नहीं होता । राजाओंका चित्त चञ्चल होता है, उनके लिये सुयोग्य व्यक्तिको पहचानना बहुत कठिन है। सैकड़ोंने कोई एक ही ऐसा मिलता है, जो सब तरहसे समर्थ हो और किसीपर भी संदेह न करता हो।"

इस प्रकार धर्म, अर्थ, काम तथा युक्तियोसे युक्त सान्वनापूर्ण क्वन कहकर सियारने शेरको प्रसन्न किया और किर स्वयं कनमें चला गया। यह बड़ा बुद्धियान् धा, इसलिये शेरकी अनुनय-विनय न मानकर मृत्युपर्यन्त निराहार रहनेका ज्ञत ले एक स्थानपर बैठ गया और अन्तमें शरीर त्यागकर स्वर्णधानमें जा पर्वेचा।

I secondary at all-

### शक्तिशाली शत्रुके सामने नम्र होने और मूर्खकी बातोंको अनसुनी करनेका उपदेश तथा राजा और राजसेवकोंके गुणोंका वर्णन

वृधिहरने पूळा—भरतश्रेष्ठ ! राजा एक दुर्लभ राज्यको । पाकर भी बदि सेना-सकाना आदि साधनोसे रखित हो तो वह अपनेसे बलमें सर्ववा वहे-बदे हुए प्रजुके सामने कैसे दिक सकता है ?

धीमजीने कहा—इस विषयमें समुद्र और नदियोंके संवादकप प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक समयकी बात है, सरिताओंके स्वामी समुद्रने सरिताओंसे अपने मनका एक संदेड इस प्रकार पूछा—'नदियों! मैं देसता है, जब तुमलोगोंमें बाढ़ आती है तो बढ़े-बढ़े यूओंको



नद्-मूल और डालियोसिंहत उसाइकर तुम अपने प्रवाहमें बहा लाती हो, किंतु उनमें बेतका कोई पेड़ नहीं दिलायी देता। बेतका शरीर तो नहींके बराबर —बहुत पत्रला होता है, उसमें कुछ दम भी नहीं होता और वह तुनारे सास किनारेपर जमता है; फिर भी तुम उसे न ला सकी । क्या कारण है ? उसे कमजोर समझकर उपेक्षा तो नहीं कर देती ? अचवा उसने तुमलोगोंका कुछ उपकार तो नहीं किया है ? क्यों बेतका वृक्ष तुन्हारा तट छोड़कर नहीं आता ? इस विषयमें में तुम सब लोगोंका विचार जानना चाइता है।

यह सुनकर गङ्गाजीने युक्तियुक्त, अर्थपूर्ण तथा दिलमे

बैठनेवाली बात कही—'नाब ! वे वृक्ष अपने स्थानपर अकड़कर साढ़े रहते हैं, हमारे प्रवल प्रवाहके सामने सिर नहीं ख़ुकाते, इस प्रतिकृत बर्ताचके कारण ही उन्हें अपना स्थान कोड़ना पड़ता है। किंतु बेत नदीके वेशको देखकर हुक जाता है, वह समयकं अनुसार बर्तांच करना जानता है, साठ हमारे अधीन रहता है, अकड़कर साझ नहीं होता; अतः अपने अनुकृत आचरणके कारण उसको स्थान छोड़कर यहाँ नहीं आना पड़ता। वो पौदे, पृक्ष या लता-गुल्म आदि हवा और पानीके बेगसे झुक जाते तथा वेग शान्त होनेपर सिर डठाते हैं, उनका कभी तिस्कार नहीं होता।'

भीषाती कहते हैं—युधिहिर ! इसी प्रकार जो एजा बलमें बढ़े-बढ़े तथा विनाश करनेमें समर्थ शतुके पहले वेगको सिर झुकाकर नहीं सह लेता, वह शीध ही नष्ट हो जाता है। जो बृद्धिमान् अपने तथा शतुके सार, असार, बल और पराक्रमको जानकर उसके अनुसार वर्ताव करता है, अनकी कभी पराजय नहीं होती। अतः जब शतुको बलमें अपनेसे बहुत बहा हुआ समझे तो विद्यान् पुरुषको बेतकी तरह नम्न हो जाना चाहिये। पहीं बृद्धिमानीका तदाज है।

कुधिक्षितने पूछा—भारत ! यदि कोई धृष्ट पूर्श मधुर या तीलो सब्दोंचें भरी सचाके बीच किसी विद्वान् पुरुषकी निन्दा करे तो विद्वान्को उसके साथ कैसा वर्ताय करना बाहिये ?

भीभवीने कहा—बेटा । जो निन्दा करनेवालेके उत्पर क्रोध नहीं करता, वह उसके पुण्यको ले लेता और अपने पाप थो करता है। इसलिये कटु वचन बोलनेवालेको आतुर समझकर उसकी उपेक्षा कर देनी चाहिये। वह मूर्ल तो पापकर्म करके अपनी तारीफ करते हुए सदा वही कहता है कि 'मैंने अपूक भले आदमीको भरी सभामे ऐसी-ऐसी वाते सुनायों कि वह लाजसे गढ़ गया, उसका मुँह सूल गया और अब वह परा हुआ-सा हो रहा है।' इस प्रकार निन्दनीय कर्मका अल्लेख करके वह अपनी प्रशंसा करता है और तस्कि भी लवाता नहीं है। ऐसे नीच पुरुषकी यह्नपूर्वक उपेका करनी चाहिये। मूर्ल मनुष्य जो कुछ भी कह दे, विद्यानको वह सब सह लेना चाहिये। वैसे अंगलमें क्रीआ व्यर्थ ही काँच-काँच किया करता है, उसी तरह मूर्स मनुष्य भी अकारण ही निन्दा करता है और अपने अनुचित आचरण एवं चेष्टाओंसे अपनी असलियतमें संदेह पैदा करता है। संसारमें जिसके लिये कुछ भी कह देना या कर डालना असम्बद्ध नहीं है, ऐसे मनुष्यसे बात ही नहीं करनी चाहिये। जो सामने गुण गाता और परोक्षमें निन्दा करता है, वह तो कुत्तेके समान है; उसके इहलोक और परलोक दोनों नष्ट हो सुके है; इसलिये बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि ऐसे पाणीका तुरंत त्याग कर दे।

युधिहरने कहा—दादाओं ! अब मैं यह प्रार्थना करता हूँ कि जिससे राज्यका हित हो, जो वर्तमान तथा भविष्यमें कल्याण और अध्युद्ध्य करनेवालर हो तथा जिससे राष्ट्रकी उन्नति हो, वह उपाय मुझे बताइये; क्योंकि आप तथा महाबुद्धिमान् विदुर्श्वी ही हमारे वंशके हितने लगे रहकर सदा राजधर्मका उपदेश होते रहते हैं। राजा अकेला ही सारे राज्यकी रक्षा नहीं कर सकता; इसलिये उसके पास कैसे और किन गुणोवाले सेवक रहने चाहिये ?

भीषाजीने बड़ा—बेटा ! कोई भी सहायकोंके बिना अकेले राज्य नहीं चला सकता; राज्य ही क्या, सहायताके किया किसी भी अर्चकी प्राप्ति नहीं होती। यदि प्राप्ति हो भी गयी तो उसकी रक्षा असम्बद्ध हो जाती है; अतः संवक्तीका होना आवश्यक है। जिसके सभी सेवक ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न, हितेथी, कुलीन तथा प्रेमी हों, उसी राजाको राज्यका सुख पिलता है। जो कुलीन हो, जिन्हें धनका लोभ दिलाकर शतु फोड़ न सकें, तो राजाके साथ खते और उन्हें अखी बुद्धि देते हो, जो अच्छे स्वधायके हो और मविष्यका प्रवध करनेवाले, समयको जाननेवाले तथा बीती हुई बातके लिये शोक न करनेवाले हों—ऐसे यन्त्री जिस राजाके पास रहते हो, वही राज्यका फल भोगता है। निस राजाके सहायक उसके मुखमें मुखी और दुःखमें दुःखी छाते हों, उसकी आर्थिक उन्नतिकी चिन्तामें लगे स्तृतेवाले और सत्यवादी हों, वही राज्यका फल भोगता है। क्सिका देश दुःसी न हो, जो खर्य खोटे विचारका न होकर सदा सन्धार्यपर बलनेवाला हो, वहीं राजा राज्यका भागी होता है। विश्वासपात्र, संतोषी तबा खजाना बढ़ानेका प्रयक्ष करनेवाले खजांचियोंके द्वारा जिसके कोषकी सदा युद्धि हो रही हो, वहीं राजा उत्तम है। यदि लोभवस फूट न सकनेवाले, संघती, सुपात, विश्वसनीय एवं निर्लोभ मनुष्य अञ्चादि-भंडारकी रक्षामें नियुक्त हो, तो उसकी विशेष उन्नति होती है। जिसके नगरमें कर्पके अनुसार फल देनेवाले शङ्कपुनिके बनाये हुए न्यायका पालन देखा जाता हो, वहीं राजा अपने धर्मका फल पाता है। जो अपने यहाँ अच्छे

लोगोको बुटाता है और अवसरके अनुसार राजनीतिके संधि, विष्ठह, यान, आसन, हैधीभाव तथा समाश्रय नामक छः गुणोका उपयोग करता है, उसीको धर्मका फल मिलता है।

बुद्धिपान् राजाको वाहिये कि पहले अपने सेवकीकी सवाई, शुद्धता, सरस्तता, स्वभाव, शाखीय ज्ञान, सदाबार, कुलोनता, जितेन्द्रियता, दषा, बरु, पराक्रम, प्रमाव, विनय तवा क्षमा आदि गुणोकी जानकारी प्राप्त करे । फिर जो जिस कार्यके योग्य जान पड़ें, उन्हें उसी कामपर लगावे और उनकी रक्षाका पूरा प्रबन्ध कर दे। किना जीचे-बुझे किसीको मनी न बनावे: क्योंकि नीच कुलके मनुष्यका सहवास हो जानेपर राजाको न सुरू मिलता है, न उसकी उन्नति होती है। यदि राजा अवराध न होनेपर भी किसी कुलीन पुरुषका तिरस्कार कर दे तो वह अपनी कुलीनताके ही कारण राजाका अनिष्ट करनेका विकार नहीं करता । किंतु एक नीच कुलका मनुष्य साधु लभावके राजाका आबय पाकर बरापि दुर्लम ऐसर्पका इयपोग करता है, तथापि यदि एक बार भी राजाने उसकी निन्दा कर दी तो वह उसका शहु बन जाता है। इसरिज्ये सन्ती तमें क्षताने को कुलीन, शिक्षित, मुद्धिमान, ज्ञान-विकानमें निपुण, सब शास्त्रीका कल जाननेवाला, सहनशील अपने देशका निवासी, कृतज्ञ, बतावान्, क्षमावान्, जितेन्तिय, निलॉध, जितना मिल जाप जतनेहीसे संतुष्ट रहनेवाला, अपने लामी तदा मित्रोकी उन्नति चाहनेवाला, देश-कालका ज्ञान रहानेवाला, करनुओंका संघह करनेवाला, सदा मनको वशुमें रक्षनेवास्त, वितेषी, आस्त्रस्यसे रहित, संधि और विप्रहका अवसर जाननेवाला, नगर और देशके खोगोंका प्रेमधानन, लाई और सुरंग खुदवाने तथा ब्युह-निर्धाणकी कलामें कुदाल, अपनी सेनाका उत्साह बढ़ानेमें प्रवीण, श्रेष्टा और इक्तल देखकर यनुष्यके मनका धाव समझनेवाला, अहंकार-रहित, निधीक, कार्यदक्ष, बलवान्, उचित काम करनेबाला, शुद्ध, राजनीतिमें चतुर, गुणवान्, उद्योगशील, जड़तासे रहित, दूरतक विरुवात, अन्छे स्वभावयाता, मीठ वचन बोलनेवाला, धीर, झुरबीर तथा देश-कालके अनुसार काम करनेवात्व हो ।

को राजा ऐसे बोग्य पुरुषको मन्त्री बनाता और कभी उसका जनादर नहीं करता है, उसका राज्य बन्द्रमाकी बाँदर्नाको तरह बारों ओर फैल जाता है। राजाको भी उपर्युक्त गुणोंसे विभूषित होना बाहिबे। साथ ही उसमें शासकान, धर्मपरायणता और प्रजापालन आदि गुण भी रहने बाहिये। राजा धाँर, क्षमावान, पवित्र, पनुष्य और समयको पहचाननेवाला, बड़ोकी सेवा करनेवाला, शासका जाता, बुद्धिमान, स्मरणशांकिसे सम्पन्न, न्यापके अनुसार कार्यकरनेवाला, वितेष्ट्रिय, प्रिय बोलनेवाला, शबुको भी क्षमाकरनेवाला, श्रद्धालु और दुःखियोंको हावका स्वग्रंग देनेवाला हो। यह अहंकार न करे, कर्तव्य-पर्यण कने, अपने भक्तोपर प्रेम रखे, अच्छे मनुष्योंका संबद्ध करे, बहताको त्याग दे, सदा प्रसन्नमुख धना रहे, सेवकांका सर्वद्य समाल रखे, क्रोध न करे,हदयको उद्धर बनावे, राजदण्डका कभी त्याग न करे, किंतु उसका न्यायके अनुसार अप्योग करे, गुप्तकरक्षी नेत्रोंके हारा प्रजाको प्रत्येक अवस्थापर दृष्टि रखे तथा धर्म और अर्थके विषयमें सर्वद्य कुकल रहे। ऐसे सैकड़ी गुणोंसे युक्त राजा ही प्रजाके लिये वास्क्रनीय होता है।

राजन् ! राज्यको रक्षाचे सहायता पहुँचानेयाले समात सैनिक भी इसी प्रकार अच्छे गुणोसे सम्यत्न होने वाहिये । इसके लिये अच्छे पुरुषोकी ही तलादा करनी चाहिये और उनका कभी अपमान नहीं करना चाहिये । जिसके योद्धा सुद्धमें बीशता दिलानेवाले, कृतक, एस्ट चलानेकी कलाये कुद्दाले तीशता दिलानेवाले, कृतक, एस्ट चलानेकी कलाये कुद्दाल, निर्मण, धर्मशासके जाता तथा धनुविद्धाये प्रकीण होते हैं, उसी राजाके अधीन इस भूनव्यक्तका राज्य होता है ।

जो राजा सेवकोंके गुण और स्वचावको जानकर उने योग्य कार्योपे नियुक्त करता है, उसे ही राज्यका फल

पिलता है। मन्त्रीके पद्पर भी उन्होंको विठाना चाहिये, जिनमें उस पदके अनुसार गुण और उस कामको सैभालने-की योच्यता हो। जो मृत्योंको उनकी योग्यताक अनुकुल काम सौंपता है, वह राजा राज्यसे फायदा उठाता है; इसलिये पूर्वा, शह, बुद्धिहीन, अजितेन्द्रिय तथा नीच कुलके यनुष्योंको राज्यके कायमें नहीं लगाना चाहिये। जो सजन, कुलीन, शूर, ज्ञानी, किसीकी निन्दा न करनेवाले, उत्तय, पवित्र तथा कार्यदक्ष हो, वे ही खोग राजाके पार्श्ववर्ती (मजी) होनेपोग्य हैं। ऐसे सहायकोंको पाकर सारी पृथ्वी बीती जा सकती है। जो आज्ञा पाते ही चलाये हुए तीरके समान शीव जाकर स्वामीके काममें लग जाते हैं और सदा उसके हितका ध्यान रसते हैं, उन सेवकोंको बराबर सान्वना देते रहना चाहिये । राजाको यवपूर्वक अपने राजानेकी रक्षा करनी चाहिये; क्योंकि वही राज्यको जह है, उसीमे राजाका अच्यूयप होता है। बुधिष्ठिर ! पंडार-परीको भी अखे-अखे अनाजोसे भो रखो और उनकी रक्षाका भार सत्पुरुवोंके क्यर छोड़ो । इस प्रकार धन और धान्य-दोनोंका संग्रह कातं यहे । अपने युद्धकृताल योद्धाओंको सदा अध्यासपे लगाये रहते । मार्च-बन्धओको भी हेल-भाल करो । मित्री और सम्बन्धियोंके साथ रहकर प्रवासियोंके कार्य सिद्ध करो और उनके दिल-साधनमें लगे रही।

### राजधर्म और दण्डके खरूपका वर्णन

पुषितिरने कहा—पितामह । अब आप मुझे संक्षेपसे प्राचीन राजाओंके धर्म सुनाइथे।

भीमती बोले—पृथिष्ठिर ! समियके लिये सबसे क्षेष्ठ धर्म है—सम्पूर्ण प्राणियोकी रहा करना । किंतु यह किया कैसे जाय ? इसको बता रहा है, सुने । राजाको समय-समयपर उप्र-शान्त आदि अनेको सम धारण करने चाहिये । जिस कार्यके लिये जो हिलकर जान पड़े, उसमें वही सम प्रकट करना उचित है (उद्यह्मणके लिये—अपराधीको दण्ड देते समय उप्रसम और दौनपर अनुप्रह करते समय शान्त एवं द्यालुक्य प्रकट करे) । इस प्रकार अनेको क्य धारण करनेवाले राजाका खोटा काम भी नहीं किंगहने पाता । जैसे प्रसद म्हनुका मोर बोलवा नहीं, उसी प्रकार राजा भी मौन रहकर राजकीय गुप्त विचारोको प्रकट न होने दे । बोलना ही पड़े तो मीठी वाणी बोले और वह भी बहत कम ।

राजा संबक्त प्रिय करे, किंतु धर्ममें बाधा न आने दे। जिसके सद्व्यवहारसे प्रसन्न होकर सारी प्रजा उसे अपना मानने लगती है, वह राजा पर्वतके समान अवल हो जाता है। जैसे मूर्च संबपर समान धावसे अपनी किरणे फैलाता है, उसी तरह राजा न्याय करते समय किसीका पश्चपात न करे। प्रिय और अधिवको समान समझकर केवल धर्मकी हो रक्षा करे। जो कुलधर्म, प्रकृतिधर्म और देशधर्मको साननेवाले दक्षा मीठे वकन बोलनेवाले हो, विनयर जवानीमें कोई कलंक न लगा हो, जो हित-साधनमें लगे रहनेवाले, धर्मकान, निलीध, शिक्षित, जितेन्द्रिय, धर्मनिष्ठ तथा धर्म और अर्थको रक्षा करनेवाले हो, ऐसे ही पुरुषोंको राज्यके सब कामोमें लगाना चाहिये।

इस प्रकार सदा सावधान रहकर राज्यके प्रत्येक कार्यका आरम्भ और उसकी समाप्ति करें। मनमें संतोध रखें और गुप्तचरोंकी सहस्थतासे राष्ट्रकी सारी बातें जानता रहे। जिसके क्रोध और हर्ष निष्मल नहीं जाते, जिसकी द्या संख्यर विदित हो, जो यद्यार्थ कारणोसे ही दण्ड देना हो तदा अपनी और अपने देशकी रक्षा करता हो, वहीं राजा राजधर्मका जाता है। जैसे सूर्य अपनी किरणोसे संसारको देखता है, उसी तरह राजा भी सदा अपने नेजोसे राहुका निरीक्षण करे। राज्यमें भ्रमण करनेवाले वरोकी बाते जाने और खर्च अपनी बुद्धिसे भी विचार करे। जैसा समय आवे, उसके अनुसार काम करे और अपने अर्थ-संख्वको दूसरोपर प्रकट न करे। जैसे गायका पालन करते हुए प्रतिदिन जससे दूध दुवा जाता है, उसी प्रकार राज्यको रहापूर्वक राजाको उससे कर लेना चाहिये। जैसे शहदको मक्की क्रमण्डः कई पूरलोसे थोड़ा-बोड़ा रस लेकर पशु एकज करती है, उसी तरह राजाको भी क्रमण्डः समात प्रवास कर लेकर ख़ब्द-संबद करना चाहिये।

राज्यकी रक्षा और वेतन आदि देनेसे जो धन बचे, क्सीको धर्ममें ऋषं करे और अपने उपभोगमें भी लगावे। शास्त्र राजाको, जहारिक सम्भव हो, लजानेका धन नहीं लर्च करना चाहिये। थोदा-सा भी धन मिलता हो तो उसका तिरस्कार न करे, शत्रुको छोटा न समझे, युद्धिसे अपनी रिवरिको समझता रहे और मुलॉपर कभी विश्वास न करे। स्मरणञ्जित, चतुरता, संयम, बुद्धि, जरीर, बैर्च, जूरता और देश-कारकी परिश्वितिसे लापरवाह न रहना-ये आठ धनको बद्दानेके मुराप साधन हैं। राजु बालक, जवान अबका बुद्धा ही क्यों न हो, सालधार न रहनेवाले मनुष्यका नाता कर हारुता है। यह मौका पाकर राजाकी जड़ उत्ताड़ सकता है; इसलिये जो समयका ज्ञान रखता है, वही राजाओंमें केन्त समझा जाता है। द्वेष रक्तनेवास्य शतु दुर्बल हो या बलवान, राजाकी कीर्ति नष्ट करता है, उसके धर्ममें बाधा पहुँचाता है तथा अथॉपार्जनमें बढ़ी हुई उसकी इक्तिका विनादा करता है। इसलिये मनको वदामें रखनेवाला राजा शतुको ओरसे लापरवाह न रहे । हानि, लाभ, रहा और संबह आदिको खुक सपझकर बुद्धिमान् पुरुष शत्रुके साव संचि या विषद् करे, इसके लिये बुद्धिका भहारा ले। परिमार्जित बुद्धि बलवान्को भी पछाड़ देती है, बदते हुए बलकी बुद्धि ही रक्षा करती है,वलमें बढ़े-बढ़े शत्रुको भी बुद्धिके द्वारा संकटमें डाला जा सकता है, इसलिये बुद्धिसे जिजारनेके बाद जो काम किया जाता है, बड़ी उत्तम होता है। जिसने सब प्रकारके दोवोंका त्याग कर दिया है, वह धीर राजा थोड़ी-सो सेनाके बलसे भी सम्पूर्ण भोगोंको प्राप्त कर सकता है।

प्रजापर स्नेह रखते हुए ही उससे धन (कर) वसूत करे,

उमें अधिककालतक सताकर उसपर विजलीके समान गिराकर अपना प्रभाय न दिखांचे। लोभी मनुष्य दूसरोंके धन, योग-सामग्री, खी, पुत्र तथा समृद्धि—सब कुछ हड्य लेना बाइता है, उसमें सब प्रकारके दोष प्रकट होते हैं; इसलिये लोभीको अपने यहाँ न रखे। जिस राजाने धर्मातम ब्राह्मणोंसे तच्यतान प्राप्त किया है, जो मन्त्रियोंसे सुरक्षित, प्रजाका विद्यासपात्र तथा कुलीन है, वह अपनेको कर देनेवाले सामन-नरेशोंको वदामें रख सकता है। राजन् ! मैंने संक्षेपसे जिन राजधर्मोंका वर्णन किया है, वन्हें बृद्धिसे विचार करके धारण करो। जो उन्हें बलीभाँके समझकर आवरणमें लाता है, यहाँ अपने राज्यकी रक्षा कर सकता है। जिसका सुल-भोग हड,अन्याय तथा कानुनके बलगर विवार देला जाता है, उस राजाको परलोकमें उत्तम गति नहीं फिलती और उसका वह राज्य-सुल भी अधिक दिनोंतक कायम नहीं रहता।

वृद्धितं पूळा—चितामह ! आयने सनातन राजधर्मका वर्णन किया, इसके अनुसार वय्ड ही सबका ईचर है, दण्डके ही आधारपर सब कुछ टिका हुआ है। देवता, महींच, चितर, पहाला, यह, राक्षस, चिद्धाच तथा संसारके समस्त प्राणियोंके नियं दण्ड ही कल्याणका साधन है। उसीपर चराचर जगत् प्रतिहित है: अतः ये जानना चाहता है कि दण्ड क्या है ? कैसा है ? उसका स्वस्य क्या है ? और किसके आधारपर उसकी स्विति है ? साथ ही यह भी चताइये कि दण्डका उपादान क्या है ? उसकी उत्पत्ति कैसे हुई ? उसका आकार कैसा है और वह किस प्रकार सावधान सहकर सम्पूर्ण प्राणियोंका शासन करनेके लिये जामत् रहता है ?

प्रांचानीने कहा —कुरुनाटन ! दण्यका जो सक्त्य है तथा इसका व्यवहार जिस तथा किया जाता है, यह सब तुन्हें वताता हूं, सुनो । इस संसारमें सब कुछ जिसके अधीन है, वहां दण्ड है। उसकी धर्ममें गणना है, उसीको व्यवहार (न्याय) भी कहते हैं। स्प्रेकमें किसी तरह धर्म और न्यायका स्प्रेप न होने पाने—इसके लिये दण्ड आवश्यक है। व्यवहारको रक्षाके कारण ही वह व्यवहार कहलाता है। पूर्वकालमें मनुने यह ज्यदेश दिया है कि जो राजा प्रिय और अप्रियकों समान समझका—प्रवचत न करके दण्डका ठीक-ठीक उपयोग करता हुआ प्रजाका पालन करता है, उसका वह कार्य केवल धर्म ही समझा जाता है। मैंने जो यह दण्डकी बात बतायी है, वह महाजीका महान् वचन है और इसे सबसे पहले मनुनोने कहा है, इसलिये इसको 'प्रायवन' कहते हैं तथा व्यवहारका प्रतिपादन करनेके कारण यह व्यवहार भी कहा गया है। दण्डका ठीक-ठीक उपयोग होनेपर ही सदा धर्म, अर्थ और कामको सत्ता कायम रहती है; इसलिये दण्ड महान् देवता है। इसका स्वरूप प्रज्वलित अग्निके समान तेजस्वी है। तलबार, धनुव, गदा, शक्ति, त्रिशुल, मुद्गर, बाण, मुसल, फरसा, बक्त, पाश, दण्ड, ऋष्टि, तोमर तथा दूसरे-दूसरे जो प्रहार करनेयोच्य अन्त-शख हैं, उन सबके रूपमें सर्वात्मा दण्ड ही मूर्तिमान् होकर विचरता है। यही अपराधियोंको भेदता, छेदता, पीडित करता, काटता, चीरता, फाइता तथा मरवाता है। इस प्रकार दण्ड ही संसारमें सब ओर दौड़ता फिरता है।

दण्ड सर्वत्र व्यापक होनेके कारण भगवान् विद्यु है और मनुष्योका अयन (आश्रय) होनेसे नारायण कहलाता है। वह महान् सनातन खरूपको धारण करता है, इसलिये उसे महापुरुष कहते हैं। इसी प्रकार दण्डनीति भी ब्रह्माजीकी कन्या कही गयी है; लक्ष्मी, वृत्ति, सरस्वती और जनदात्री भी उसीके नाम हैं; इस तरह दण्डके अनेको खक्त है। अर्थ-अनर्थ, सुल-दु:स, धर्म-अधर्म,बल-अवल, दुर्धाण्ड-सीधाम्य, गुण-दोष, काय-अकाय, कतु-मास, रात-दिर, क्षण, प्रमाद-अप्रमाद, हर्व-क्रोध, शम-दम, देव-पुरुवार्थ, बन्ध-पोक्ष, धय-अधय, हिसा-अहिसा, तप, यज्ञ, संबंध, मद, प्रमाद, हर्ष, द्रम्थ, धैर्य, नीति-अनीति, शक्ति-अशक्ति, मान-अपमान, व्यव-अव्यव, विनय, दान, बाल-अकाल, सत्य-असत्य, जान, ब्राया-अक्टा, अकर्मण्यता-त्योग, लाच-हानि, जप-पराजप, कटोरता-कोमलता, मृत्यू, आना-जाना, विरोध-अविरोध, कर्तच्य-अकर्तव्य, असुवा-अनमुवा, लजा-अलजा, सन्पति-विपत्ति, स्थान, तेज, कर्म, पाण्डित्य वाकज्ञति तवा तत्त्वबोध-ये सब दणके ही अनेको रूप है।

युधिष्ठिर ! संसारमें यदि दण्डको व्यवस्था न होती तो सब लोग एक-दूसरेको पीस डालते । दण्डके ही भयमें कोई किसीपर हाथ नहीं उठाता । दण्डसे सुरक्षित एकर ही प्रजा अपने राजाकी दिन-दिन उन्नति करती है, इसलिये दण्ड ही सबको आग्नय देनेवाला है । वहीं इस जगत्को शीम सब्धमें स्थापित करता है । सस्यमें ही धर्मको स्थिति है और धर्म झाह्यणोंमें रहता है । धर्मात्मा ब्राह्मण वेदोंका स्थाध्याय करते हैं, बेदोंसे ही यह प्रकट हुआ है, यहसे देवता प्रसन्न होते हैं, प्रसन्न हुए देवता इन्द्रसे प्रतिदिन प्रार्थना करते हैं, इससे इन्द्र प्रजाजनोंपर अनुप्रह करके (समयपर वर्षके हारा लेती इक्जकर) उन्हें अन्न देता है और सम्पूर्ण प्राणियोंके प्राण अन्नपर ही अवलम्बित रहते हैं। इसलिये दण्डसे ही प्रजाकी रिवर्ति कायम है, वही उसकी रक्षाके लिये सदा जाप्रत् रहता है। यह सदा सावधान रहनेवाला और अविनाशी है तवा रक्षारूपी प्रयोजन सिद्ध करनेके कारण वह शप्रिय है। इंधर, पुरुष, प्राण, सन्त्व, चिन्त, प्रजापति, भूतात्मा तथा जीव-ये दम्बके ही आठ नाम हैं। उत्तम कुल, अत्यन्त धनवान मन्त्री, बुद्धि, तेज, ओज और साहसरूप बल तथा (आगे बताये जानेवाले) अष्टाकु बारसे उपार्जन करनेवोग्य जो धन, धान्य और सजाने आदिका बार है, उस सबका राजाके पास संग्रह होना चाहिये। हाथी, घोडे, रब, पैदल, नाव, बेगार, देशकी प्रवा तथा चेड आदि पञ्च-यह आट अङ्गोवाला बल है। रबी, हाथींसवार, युइसवार, पैदल, मन्त्री, वेद्य, पिश्चक, वकील, ज्योतिबी, देवको अनुकुल बनानेके लिये पूजा-पाठ करनेवाले, साजाना, मित्र, धान्य तथा अन्य सब सामधी-वह सात प्रकृति तथा आठ अङ्गोसे युक्त सेनाका शरीर है। वह सेना दण्डके ही अन्तर्गत है, अतः दण्ड ही राज्यका प्रधान अङ्ग है; वही इसकी उत्पत्तिका मुख्य कारण है।

इंबरने प्रयास करके जगत्की रक्षाके लिये अप्रियके इक्ष्में दण्यका अधिकार दिया है। सबके प्रति समान भावसे (पक्षपातरहित होकर) उपयोग करनेपर ही दण्यके खरूपकी रक्षा होती है। संसारका सनातन व्यवहार दण्डके ही अधीन है। सजाके लिये दण्डस्य धर्मसे बढ़कर और कोई पून्य नहीं है। प्रह्माजीने खथ्मकी स्थापना तथा लोक-रक्षाके लिये ही दण्ड-नीतिमय धर्मका उपदेश किया है।

जो दण्ड है वही सनातन व्यवहार है, जो व्यवहार है वही वेद है, जो वेद है वही धर्म है और जो धर्म है वही सत्युख्योंका मार्ग है। सत्युख्य हैं लोकपितामह ब्रह्माजी, जो सबसे प्रथम प्रकट हुए हैं। उन्होंने पहले देवता, असुर, राक्षस, मनुष्य तथा सर्प आदिसे युक्त सम्पूर्ण लोकोंकी रचना की। फिर वादी-प्रतिवादीके विवादका निर्णय करनारूप जो व्यवहार (न्याय)है, उसका उपदेश किया। ब्रह्माजीने न्याय करते समय न्याय-कर्ताके समक्ष यह आदर्श रखा है कि यदि माता, पिता, भाई, जी तथा पुरोहित भी अपने धर्ममें स्थिर नहीं रहते तो राजाको चाहिये कि उन्हें भी दण्ड दे; उसके लिये कोई भी अदण्डनीय नहीं है।

### दण्डकी उत्पत्ति तथा उसके क्षत्रियोंके हाथमें आनेकी परम्पराका वर्णन

भीषाजी कहते हैं—इस दण्डकी उत्पत्तिके विषयमें एक प्राचीन इतिहास है, जिसको मैं तुन्तें सुना रहा हूँ। अबूदेशमें वसुक्कोम नामके एक बहुत प्रसिद्ध राजा हो गये हैं। ये बड़े धर्मात्मा थे। एक समयकी बात है, राजा वसुक्केम अपनी रानीको साथ लेकर पितरों, देवताओं तथा ऋषियोंसे पूजित मुख्नपृष्ठ नामक स्थानपर गये। वह स्थान हिमालम पर्वतका एक शिसर है। एक दिन वहीं मुखाबटके नीचे परशुरामजीने अपनी जटाएँ बाँधी धीं, तथीसे ऋषियोंने उसका नाम 'मुख्नपृष्ठ' रख दिया। उस स्थानपर भगवान राकाका निवास है। राजा वसुक्कोमने वहीं राज्यर अनेको बेटोक पुणाको अपनाया। वे अपने तथके प्रभावसे देवस्थि तुल्य हो गये। बाह्मणोंने उनका बढ़ा सम्मान होने लगा।

एक दिन राजा धान्याता उनके दर्शनके किये गये।
प्रशासन बसुद्दोमको उत्तम तपस्थामें लगे देख वे बहे किनीत
भावसे उनके पास जाकर प्रणाम करके खड़े हुए। उस समय
अङ्गराजने भी पाद्य और अर्थ्य अर्थण करके राजा मान्याताका
आतिध्य-सत्कार किया, फिर उनके राज्यका
कुझल-समाधार पुछा, इसके बाद प्रजाके साथ किये गये
उनके सङ्गांवका तथा सेवकोका द्यूल पुछते हुए कड़ा
'महाराज! बताइये मैं आपको क्या सेवा करी ?'

मान्याताने कता—राजन् । आपने युक्त्यविके सिद्धानोका पूर्ण अध्ययन किया है, साथ ही खुकत्वापैके मीति-शासकी भी विशेष जानकारी प्राप्त की है। अतः मैं आपसे यह जानना चाहता हूँ कि दण्डकी उत्पत्ति कैसे हुई है ? इसका कारण और कार्य क्या है ? तथा इस समय इसका भार अप्रियोपर क्यों रखा गया है ? मैं शिष्यमायसे पूछ रहा है, मुझे इन बातोंका उत्तर दीनिये।

वसुरोपने कहा—गावन् । दण्ड सम्पूर्ण जगल्को नियमके अंदर रखनेवाला है, यह धर्मका सनातन आरणा है, इसका वहेदय है—प्रजाको उद्घादतासे बचाना । इसकी उत्पत्ति जिस तरह हुई है, सो बता खा हुँ: सुनिये । सुननेमें आणा है कि किसी समय लोकपितामह ब्रह्माजी यज्ञ करना चाइते थे, किंतु उन्हें अपने योग्य ब्रह्मिन् नहीं दिलाणी पड़े । तब उन्होंने अपने मस्तकमें एक गर्ध धारण किया । वह गर्ध एक हजार वर्षोतक उनके मस्तकमें रहा । हजारवाँ वर्ष पूर्ण होनेपर ब्रह्माजीको छींक आयी । छींकके साथ ही वह गर्थ थी नाककी राहसे बाहर निकलकर गिरा । उससे जो बालक प्रकट हुआ, वह प्रजापति क्षुपके नामसे प्रसिद्ध हुआ । प्रसापति क्षुप ही ब्रह्माजीके यहामें ऋतिक् बनाये गये। (यहाको दीक्षा रहेनेपर ब्रह्माजीको आकृतिमें विनय और ज्ञान्ति आदि गुणोकी झलक दिखायी देने लगी। प्रजाके कपर ज्ञासन करते समय को व्यक्ता भी यह न रही, इसलिये) यह प्रारम्भ होते ही प्रत्यक्षमें ज्ञान्तक्ष्मकी प्रधानता होनेके कारण दण्ड अदृश्य हो गया—प्रजाको दण्ड मिलनेका भय जाता रहा।

दण्ड लुप्त होते ही प्रजाये वर्णसंकरता (व्यक्तिचार) की
मात्रा बढ़ने लगी। कर्तव्य-अकर्तव्य, भड़य-अभड़य,
देव-अपेय तका गव्य-अगम्यका विकार ठठ गया। सब
एक-दूसरेके प्राण लेने लगे। अपना और दूसरेका धन
एक-सा सम्बन्धा जाने लगा। जैसे कुत्ते मांसके दूकड़ेको
आपसर्थे छीनते और नोवते-कसोटते हैं, उसी तरह मनुष्य भी
एक-दूसरेका बन लूटने लगे। बलवान् निर्वलीको गौतके
माट बतारने लगे। सर्वत्र उक्तुबुलताका बोलवाला हो गया।

यह देख पितामह ब्रह्माजीने सनातन भगवान् विष्णुका पूजन करके बरदानी महादेवजीसे कहा—'धगवन् ! अब आप ही कृपा करके ऐसा उपाय करें, जिससे प्रजामें क्लीसंकरता न फेलने पाते।' तब भगवान् शुरूपाणिने कुछ देशक सोच-विचार करके अपने-आपको ही दण्डके रूपमें प्रकट किया । उससे धर्माबरण होता देश नीतिदेवी सरस्वतीने लोक-विक्यात दण्डनोतिको रखना की। फिर विश्वतन्त्रारी धगवान् शंकाने कुछ सोचनेके पक्षात् एक-एक समूहका एक-एक राजा बनाया। उन्होंने इन्हफो देवताओंका, यमको पितरोका, कुबेरको धन और राक्षसोका, मेरुको पर्वतीका, समुद्रको साँकाओका, वरुणको जल और असुरोका, यृत्युको प्राणीका, वसिष्ठको ब्राह्मणीका, अप्रिको वसुओंका, सूर्यको तेजका, बन्द्रमाको ताराओं और ओवधियोका, कुमार कार्तिकेयको भूतोका तथा कालको सबका राजा बना दिया। इसके पश्चात् भगवान् शुरूपाणि स्वयं स्टोके राजा हुए। ब्रह्माके पुत्र क्षुपको उन्होंने समस्त प्रजाओंका आधिपत्य प्रदान किया।

तदनसर ब्रह्माजीका वह यज्ञ जब विधिवत् समाप्त हो गया तो महादेवजीने धर्मरक्षक धगवान् विष्णुका सत्कार करके उन्हें वह दण्ड अर्पण किया। विष्णुने उसे अङ्गिराको दिया। अङ्गिराने इन्द्र और मरीचिको, मरीचिने भृगुको, भृगुने ऋषियोको, ऋषियोने लोकपालोको, लोकपालोने शुपको, कृपने वैद्यस्तत मनुको तथा मनुने सूक्ष्म धर्म और अर्थकी रक्षांके लिये उसे अपने पुत्रोंको सीपा। अतः धर्मक अनुसार नवाय-अन्यायका विचार करके ही दण्डका विधान करना चाहिये, मनमानी नहीं करनी चाहिये। दुष्टोंका दमन करना ही दण्डका मुख्य उदेश्य है। अपराधीसे जो मुक्याँ आदि वसूल किया जाता है, वह भी बाहरी लोगोंको आविष्ठुत करनेके लिये ही है, सन्ताना घरनेके लिये नहीं। छोटे-से अपराधपर प्रजाका अङ्ग-भङ्ग करना, उसे पार झलना, उसके शरीरको तरह-तरहकी धातनाएँ देना तथा उसे देशनिकाला दे देना उचित नहीं है। वैवस्तत मनुने प्रजाकी रक्षाके लिये ही अपने पुजोंके हाथमें दण्ड सीपा था, वहीं क्रमणः उतरोत्तर अधिकारियोंके हाथमें आकर प्रजाकी रक्षामें निरन्तर बाजन् रहता है।

प्रजाके पालन और दण्डका अध्यक्तर ब्रह्माजीसे महादेशजीको मिला, उनसे विश्वदेशोको, विश्वदेशोसे त्रहिषयोको, श्रापियोसे सोमको, सोमसे सनातन देवताओको और देवताओंसे ब्राह्मणोंको मिला, उस समय ब्राह्मण ही लोकरकाके लिये सावधान रहते थे। फिर ब्राह्मणोंसे यह अधिकार क्षत्रियोंको मिला। तबसे अबतक क्षत्रिय ही धर्मानुसार जगत्की रक्षा करते आ रहे हैं। दण्ड ही सबको बन्नमें रकता है। यह कालकप दण्ड सृष्टिके आदि, मध्य और अन्तमें भी बागसक रहता है। यही सम्पूर्ण लोकोंका ईश्वर तथा प्रजापति हैं। यह साक्षात् महादेवजीका स्वरूप हैं। धर्मा राजाको बाहिये कि वह न्यायके अनुसार दण्डका उपयोग करें।

भीष्यजी कहते हैं—जो राजा वसुहोमके बताये हुए इस सिद्धाणको सुनता और सुनकर इसके अनुसार ठीक-ठीक कर्तांव करता है, उसकी सारी कामनाएँ पूर्ण होती हैं। इस प्रकार दण्डके सन्वन्यमें जितनी बाते हैं से सब मैंने तुम्हें करा हीं। दण्ड ही सम्पूर्ण जगत्की नियमके भीतर रक्तनेवाला है।

### त्रिवर्गका विचार और आङ्गरिष्ठ तथा कामन्दकका संवाद

अधिवितने पूक्त नात ! अब मैं यह मूनना बाहता हूँ कि धर्म, अर्थ और कामका निर्णय कैसे करना बाहिये ? धर्म, अर्थ और काम किस खेदरबसे किसे जाते हैं ? इनकी स्वतिका कारण क्या है ? ये बड़ी एक साथ मिले हुए और कहीं अलग-अलग क्यों रहते हैं ?

भीव्यजीने कहा--संसारमें जब मनुष्योका विश्व शुद्ध होता है, और ये धर्मपूर्वक किसी अर्थकी प्राप्तिका निक्रय करके अवृत्त होते हैं, इस समय उचित काल, कारण तथा सम्बद्ध कर्मानुष्टानवक वर्म, अर्थ और काम तीनी एक साथ मिले हुए प्रकट होते हैं। इनमें धर्म तो अर्थका कारण है और काम अर्थका फल कहलाता है। पांतु इन तीनोंका पूल कारण है संकल्प । संकल्प है विषयमध्य और सम्पूर्ण विषय इन्द्रियोंके उपभोगमें आनेके लिये हैं। यही बर्म, अर्थ और कामका मूल है। इससे निवृत्त होना ही मोक्ष है। फलेकाको त्यागकर जियगंका सेवन किया जाय तो उसका पर्यवसान भी बोक्रचे ही होता है। यदि पनुष्य उसे प्राप्त कर सके तो बड़े सौचाप्यकी बात है। अर्थसिद्धिके लिये समझ-बुझकर प्रमानुहान करनेपर भी कभी अर्थकी सिद्धि होती है, कभी नहीं होती है: इसके सिवा, कथी दूसरे-दूसरे कानोंसे भी अर्चकी सिद्धि हो जाती है और कभी अबं नष्ट भी हो जाता है। फलकी इच्छा धर्मका मल है, केवल गाइका रहाना वनका मल है और स्वगुणवर्जित-संतानोत्पत्तिके उद्देश्यसे रहित केवल

आयोद-प्रमोदपर ही दृष्टि रताना कामका मल है।

इस विकास जानकार लोग राजा आङ्गरिष्ठ और कामन्दक क्रिका संवाद सुनाया करते हैं। यह एक प्राचीन इतिहास है। किसी समसकी बात है, कामन्दक बावि अपने आजममें बैठे में; उन्हें प्रणाम करके राजा आष्ट्रिके पूछा—'मुनियर! यदि राजा काम और मोहके वजीपूत होकर पाप कर बैठे और फिर उसे पक्षालाप होने लगे तो उसके उस पापको दूर करनेके लिये कान-सा प्रायक्तित है?'

काय-दक्त कहा—राजन् ! को धर्म और अर्थका परिवार करके केवल कायका हो सेवन करता है, उसकी बुद्धि नष्ट हो जाती है। बुद्धिका नाम ही मोह है, वह धर्म और अर्थ दोनोंको नष्ट करता है। इससे मनुष्यमें नास्तिकता आती है और वह दुराबारमें प्रवृत्त हो जाता है। ऐसी दक्षाये प्रजा उसका साथ नहीं देवी, साधु और ब्राह्मण भी उससे अलग हो जाते हैं। फिर वो अरका जीवन कारोपें पड़ जाता है और अन्तर्वागत्वा वह प्रजाके हाथसे पारा भी जाता है। इस अवस्वामें आचार्य लोग उसके लिये यह कर्तव्य बतलाते है—वह अपने पापोको निन्दा, वेदोंका निरन्तर स्वाध्याय और ब्राह्मणोंको सत्कार करे। धर्ममें मन लगावे और उत्तम कुलमें विवाह करे। उदार और क्षमाशील ब्राह्मणोंकी सेवामें रहे। जलमें खड़ा होकर गायजेंका जप करे। सदा प्रसन्न रहे।

[511] सं० म० (खण्ड—दो ) ३८

A ----

पापियोंको राज्यके बाहर निकालकर धर्माताओंका सत्तंग | अपना आचरण बना लेता है, वह शीव्र ही निष्पाप होकर करे । मीठी वाणी तथा उत्तम कर्मके द्वारा सबको प्रसन्न रखे | सबके सम्मानका पात्र बन जाता है। यह अपने और दूसरोके गुणोका बखान को। जो राजा इस प्रकार | कठिन-से-कठिन पापोंका भी नाश कर हालता है।

OF REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND

# शील-निरूपण—इन्द्र और प्रहादकी कथा

युधिष्ठरने पूजा—नरभेष्ठ ! संसारमें पनुष्य धर्मक हेतु-भूत शीलकी ही अधिक प्रश्नेसा करते हैं। अतः यदि आप मुझे सुननेका अधिकारी समझे तो वही बतानेकी कृपा करें कि इस शीलका क्या लक्षण है ? और वह कैसे प्राप्त होता है 7

भीमगीने कहा—राजन् ! इन्द्रप्रस्वमें जब तुन्हारा राजसूष यज्ञ हुआ बा, उस समय तुन्हारी अनुपय समृद्धि और समामवनको देखकर दुर्योधनको बढ़ा संताप हुआ। वहाँसे लोटनेपर उसने अपने पितासे सारी बाते कड सुनायी । तब धृतराष्ट्रने कहा—'बेटा ! यदि तुम युधिहिरकी ही भौति सा उनसे भी बढ़कर राज्य-राज्यनी पाना थाहते हो तो शीलवान् बनो । शीलसे तीनों त्येक जीते वा सकते हैं। शीलवानोंके लिये इस संसारये कोई भी वस्तु दुर्लभ जी 🕯। मान्याताने एक ही रातमें, जनमेजपने तीन राजीमें और नामायने सात रातोमें ही इस पृथ्वीका राज्य प्राप्त किया था। ये सभी राजा इत्सिकान् तका दवालु से। अतः उनके द्वारा गुणोके मोल सरीदी हुई यह पृथ्वी स्वयं ही उनके पास आ गयी थी।' STREET, STREET, ST.

दुर्योधनने पूरा—भारत ! जिसके द्वारा उन राजाओने प्रीप्त ही भूमण्डलका राज्य या लिया, वह प्रील कैसे प्राप्त होता है ?

मृतगहूने कहा-इसके विषयमे एक पुराना इतिहास है, जिसे नास्त्रजीने शीलके प्रसङ्गमें सुनाया था। प्राचीन समयकी बात है, दैत्यराज प्रह्वादने अपने दक्तिके सहारे इन्द्रका राज्य से लिया और तीनों लोकोंको अपने बदामें कर लिया। उस समय इन्द्रने बृहस्पतिजीके पास जाकर उनसे ऐक्वर्यप्रातिका उपाय पूछा । बृहस्पतिजीने उन्हें इस विषयका विशेष ज्ञान प्राप्त करनेके लिये शुक्राचार्यके पास जानेकी आज़ा दी। ठव उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक शुक्राचार्यक पास जाकर फिर वही प्रश दुहराया। शुक्राचार्य कोले—'इसका विद्रोप ज्ञान महात्या प्रहादको है।' यह सुनकर इन्द्र बहुत लुश हुए और ब्राह्मणका रूप धारण कर प्रहादके पास गये। वहाँ पहुँचका उन्होंने

कहा—'राजन् । ये श्रेष-प्राप्तिका उपाय जानना चाहता है; अग्र बतानेकी कृषा करें।' प्रहादने कहा—'विप्रवर ! मैं तीनों सोकोक राज्यका प्रकय करनेमें व्यस्त रहता है, इसलिये घेरे पास आपको उपदेश देनेका समय नहीं है।' ब्राह्मणने कहा—'महाराज ! जब समय मिले तभी मैं आपसे जनम आवरणका उपदेश हेना सहता है।<sup>†</sup>

प्राह्मणकी सबी निष्ठा देखकर प्रद्वाद कड़े प्रसन्न हुए ओर श्चम समय आनेपर उन्होंने उसे ज्ञानका तस्य संपद्धाया। ब्राह्मजने भी अपनी उत्तम गुरुचित्तका परिचय दिया। उसने ञ्डाटक इच्छानुसार न्यायोजित रोतिसे मलीभाँति उनकी सेवा की। फिर समय पाकर उनसे अनेको बार यह प्रश्न किया कि 'त्रिभुवनका ज्ञम राज्य आपको कैसे पिला ? इसका कारण मुझे बताइये ।'

प्रकृदने करा—विप्रवर ! मैं 'राजा है' इस अधिमानमें आकर कभी ब्राह्मणोकी निन्हा नहीं करता; वरिक जब बे पुत्रे शुक्र-रितिका उपदेश करते हैं, उस समय संघमपूर्वक उनकी बाते सुनता 🛛 और उनकी आक्राको सिरपर धारण करता है। प्रवासक्ति सुक्राचार्यके बताये हुए नीतिमार्गपर बलता 🗜 प्राप्ताणोकी सेवा करता 🐌 किसीका दोष नहीं देखता, धर्ममे यन लगाता है, क्रोधको जीतकर मनको काबूमें रसकर इन्द्रियोंको भी सदा बड़ामें किये रहता हूँ। मेरे इस ब्रतांचको जानकर ही विद्यान् ब्राह्मण मुझे अच्छे-अच्छे उपदेश दिया करते हैं और मैं उनके बचनापृतीका पान करता रहता है। इसोलिये जैसे चन्द्रमा नक्षत्रोपर शासन करते हैं, उसी प्रकार में भी अपने जातिवालीपर राज्य करता है। शुक्राचार्यजीका नीतिशास ही इस भूमण्डलका अमृत है, यही उत्तम नेत्र है और यही क्षेय-प्राप्तिका सर्वोत्तम उपाय है।

ञ्हादसे इस प्रकार उपदेश पाकर भी वह ब्राह्मण उनकी सेवामें लगा ही रहा। तब उन्होंने कहा—'विप्रवर! तुमने गुरुके समान मेरी सेवा की है, तुम्हारे इस बर्तायसे प्रसन्न होकर में तुन्हें वर देना जाहता हूँ, तुन्हारी जो इच्छा हो माँग स्ते, में उसे अवस्य पूर्ण करूँगा।

अञ्चलने कहा—महाराज ! यदि आप प्रसन्न हैं और मेरा प्रिय करना चाहते हैं, तो मुझे आपका ही शील प्रकल करनेकी इच्छा है, यही वर दीजिये।

ऐसा यरदान माँगनेपर प्रह्वान्तको बद्धा आक्षर्य हुआ, उन्होंने सोखा 'यह कोई साधारण मनुष्य नहीं होपा।' किर घी 'तथास्तु' बहकर उन्होंने बह वर दे दिया। कर पाकर विप्र-वेषधारी इन्द्र तो जले गये, परंतु प्रह्वादके मनमें बड़ी किसा हुई। ये सोखने लगे—क्या करना धाड़िये? मगर किसी निक्षयपर नहीं पहुँच सके। इतनेहीमें उनके द्वारीरसे एक परम कालिमान् छायामय तेज मूर्तिमान् होकर प्रकट हुआ। उसे देखकर प्रहादने पूछा—'आप कीन हैं?' उत्तर मिला—'में शील हैं, तुमने मुझे त्याग दिया, इसलिये जा रहा हूं। अब उसी ब्राह्मणके द्वारीरमें निकास कर्लमा, जो तुन्हार दिख्य बनकर एकामधिलासे सेवापरायण हो यहाँ रहा करता था।' यह कडकर वह तेज बहासे अवूत्य हो गया और इन्द्रके द्वारीरमें प्रवेदा कर गया।

असके अदृश्य होते ही उसी तरहका दूसरा तेज उनके शरीरसे प्रकट हुआ। प्रहादने उससे भी पृद्धा—'आय कीन हैं ? उसने कहा—'प्रहाद ! मुझे वर्ष सपको। मैं भी उस केंद्र ब्राह्मणके ही पास जा रहा है, क्योंकि जहाँ शील होता है, कहीं में भी रहता हूँ।' यो कहकर ज्यों ही वह किटा हुआ त्यों ही तीसरा तेजोमय किएह प्रकट हुआ। उससे भी वही प्रक हुआ 'आप कीन हैं ?' उस तेजलाने उत्तर दिया—'असुरेन्द्र ! मैं सत्य हैं और धर्मके पीछे जा रहा हूँ।' सत्यके जानेपर एक और महामती पुरुष प्रकट हुआ। पूछनेपर उसने कहा—'प्रहाद ! मुझे सदाचार सन्त्यों। जहाँ सत्य हो, वहीं में भी रहता हूँ!' उसके कले जानेपर उनके शरीरसे वहें जोरकी गर्जना करता हुआ एक तेजली पुरुष प्रकट हुआ। परिचय पूछनेपर वह बोला 'मैं बल हूँ और वहाँ सदाचार गया है, वहीं स्वयं भी जा रहा हूँ।' यह कहकर बला गया।

तत्पश्चात् प्रहादके शरीरसे एक प्रधामयी देवी प्रकट पुत्रको यह उपदेश दिया था। तुम भी हुई। पुत्रनेपर उसने कताया 'मैं रुक्ष्मी हुँ, तुमने मुझे उसग इससे तुम्हें भी वही फल प्राप्त होगा।

दिवा है, इसलिये यहाँसे चली जाती हैं; क्योंकि जहाँ बल रहता है, वहाँ में भी रहती है।' प्रहादने पुनः प्रश्न किया—दीव ! तुम कहाँ जाती हो ? वह श्रेष्ठ माह्मण कौन जा ? मैं इसका रहत्व जानना चाहता है।' लक्ष्मी बोली— 'तुमने जिसे उपदेश दिया है, उस महाचारी माह्मणके रूपमें साकाद इन्द्र थे। तीनों लोकोंने जो तुचारा ऐसर्व फैला हुआ वा, वह उन्होंने हर लिया। धर्मज़ ! तुमने शीलके ही हारा तीनों लोकोंपर किया पायी थी, यह जानकर इन्द्रने तुचारे शीलका अपहरण किया है। धर्म, सत्य, सदाचार, बल और मैं (लक्ष्मी)—ये सब शीलके ही आधारपर रहते हैं—शील ही सबकी जह है।'

यह कहकर लक्ष्मी तथा शील आदि सभी गुण इन्द्रके पास बले गये। इस कथाको सुनकर दुर्योधनने पुन: अपने निजासे पुछा—'कुरुनन्दन ! मैं शीलका तस्त्र जानना चाहता हैं, मुझे सनकाइये और जिस तरह उसकी प्राप्ति हो सके, यह उद्याप भी बताइये।'

कृतरहुनं कहा—केटा ! शीतका त्यक्षम और उसे पानेका ज्याम—वे दोनों काते महातमा प्रहुत्वने पहले ही बतायी हैं। मैं संक्षेपसे शीतको प्राप्तिका ज्यासमाप्त बता रहा है, प्यान देकर सुन्ते—सन, वाणी और शरीरसे किसी भी प्राणीके साथ होइ न करे। सक्या दया करे। अपनी शतिके अनुसार दान दे—यहीं यह ज्याम शीत है, जिसकी सब लोग प्रश्नास करते हैं। अपने जिस किसी कार्य या पुरुवार्थसे दुसरोका कित न होता हो तथा जिसे करनेमें संक्षेणका सामना करना पड़े—बह सब किसी तरह नहीं करना ब्राहिये। जिस कामको जिस तरह करनेसे मानव-समाजमें प्रश्नेसा हो यह काम असी तरह करना चाहिये। बोड़ेमें यही शीतका स्वक्ष्म है। केटा। इस तत्कको टीक तरहसे समझा लो और यदि बृधिहिरसे भी अच्छी सम्पन्ति प्राप्त करना चाहो तो शीतकान् बनो।

चैन्जर्व करते हैं—कुन्तीनन्त्न ! राजा पृतराष्ट्रने अपने पुत्रको यह उपदेश दिया था। तुम भी इसका आवरण करो, इससे तुन्दें भी वहीं फल प्राप्त होगा।

### यम और गौतमका संवाद तथा आपत्तिके समय राजाका धर्म

पुषिष्ठिरने कहा—दादाजी । वैसे अमृतको पानेसे दृप्ति न होकर और पीनेकी इच्छा बढ़ती जाती है, उसी तरह आपका उपदेश सुननेसे मेरा मन नहीं भरता, बहिक और अधिक सुननेकी इच्छा जामत् होती है; इसलिये पुनः धर्मको ही बाते

बताइये, आपके धर्मोपदेशसयी अमृतका पान करनेसे मुझे तृप्ति नहीं होती।

उपदेश सुननेसे मेरा मन नहीं मरता, बरिक और अधिक सुननेकी इच्छा जामन् होती है, इसलिये पुनः धर्मकी ही बातें सुननेकी इच्छा जामन् होती है, इसलिये पुनः धर्मकी ही बातें आश्रम है। वहाँ गौतमने साठ हजार वर्षोतक तप किया था। एक दिन उम्र तपस्यामें लगे हुए उस महामुनिके आज्ञमपर लोकपाल यमराज लयं आये और उनसे पिले। ऋषिके दर्शनसे संतुष्ट हो यमने उनका विशेष सत्कार किया और पूछा 'कहिये, मैं आपक्षी क्या सेवा कहाँ ?'

गौतमने कहा—धर्मराज ! आप पुह्ने यह बतानेकी कृषा कीजिये कि कौन-सा काम करनेसे मनुष्यको माता-पिताके ऋणसे चुटकारा मिलता है ? तथा पवित्र एवं दुर्लभ लोक कैसे प्राप्त होते हैं ?

यमराजने वजा— यनुष्य तथ करे, बाहर-भीतरसे पवित्र रहे और सदा सत्यभाषणक्य धर्मका पालन किया करे। उसे प्रतिदिन माता-पिताको सेवामें संलग्न रहना बाहिये तथा बहुत-सी दक्षिणा देकर अध्यमेष यक्षका अनुहान करना बाहिये, इससे उत्तम लोकोको प्राप्त होती है।

मुधिहरने पूछा—पितामह ! यदि राजाके दुरमन अधिक हो जायै, मित्र उसका साथ छोड़ दे तथा उसके पास जजाना और सेना भी न रह जाय, तो उसकी क्या गति है ? दुष्ट मित्रयोंकी सहायता होनेके कारण राज्यका गुप्त भेद जुल जानेसे, राज्यभष्ट हुए दुर्बल राजायर जब बलवान् शत्रु चढ़ आवे और सामनीतिसे संधिकी कोई सम्भावना न रह जाय तो क्या काम करनेसे उसका भागा हो सकता है ?

पीमाजीने बड़ा—चुचिड्डिर ! यह तो तुमने बड़े गोपनीय विषयका प्रश्न किया; यदि तुष्हारे हारा प्रज न किया गया होता तो मैं ऐसे समयक सर्मका उपदेश नहीं कर सकता दा। धर्मका विषय बड़ा सूक्ष्म है, शासके अनुशोतनसे उसका शान होता है। शाससे धर्मका बच्च करके उसका पातन करनेवाला और सदाचारपूर्वक साधु जीवन व्यतीत करनेवाला मनुष्य कहीं कोई विरत्ना ही होता है। उपर्युक्त संकदके समय राजाओंके जीवनकी रक्षाके लिये में ऐसा उपाय बताता है, जिसमें धर्मका अंश अधिक है, इसे ब्यान देकर सुनो। मगर में धर्माचरणके उद्देश्यसे ऐसे धर्मकी प्रशंसा करना नहीं बाहता।

आपत्तिके समय भी यदि प्रजाको दुःस देका धन वसूल किया जाता है, तो पीछे वह राजाके लिये मौतके समान सिद्ध होता है। यह सबका मत है। पुरुष ज्यों-त्यों शासका स्वाध्याय करता है, त्यों-ही-त्यों उसका ज्ञान बदता है, फिर तो ज्ञान प्राप्त करनेमें उसकी विशेष रुखि हो जाती है और उसके द्वारा वह संकटसे बचनेका उपाय स्वयं ही हुँह निकालता है।

अब अपने प्रसके अनुसार प्रासद्भिक बाते

सुनो — रूबानेके नष्ट होनेसे ही राजांके बलका नाश होता है। इस्तित्वे वह प्रवासे धन लेकर अपने कोषकी बृद्धि करे। फिर अच्छा समय आनेपर प्रजांके कपर धन आदि देंकर अनुग्रह करे—यही सदाका धर्म है। प्राचीनकालके राजाओंने भी आपनिके समय इस उपाय-धर्मका ही आश्रय लिया था। सामस्येकाली पुरुषोंका धर्म दूसरा है और विपक्तिग्रस्त मनुष्योंका दूसरा। इसल्डिये पहले कोय-संग्रह करके फिर धर्मका पालन करे।

राजा ऐसा कर्ताव करे, जिससे उसका धर्म भी बना रहे और उसे शतुके अधीन भी न होना पड़े। वह अपनेको विपत्तिमें न हाले। हर एक उपायके हारा अपने उज्जारके लिये ही प्रपत्त करे। धर्मवेत्ताओंको धर्ममें निपुणता प्राप्त करनी काहिमें और श्रांत्रियोंको काहुबलमें। जैसे ब्राह्मण जीविकाके किरा कष्ट पानेपर यहके अनीधकारोंसे भी यह करा लेता है और नहीं लानेपोस्प अश्वको भी हम लेता है, उसी प्रकार आजीविकाहीन हातिय भी तपस्ती और ब्राह्मणके सिवा सबका धन ले सकता है। लजाना और सेनाके नष्ट हो जानेपर सब लोगोहारा अपमानित होनेपर भी क्षत्रियको न तो भीता माननी काहिमें और न बैद्ध तथा शहरकों ही जीविकासे मुजारा करना बाहिमें। क्षत्रिय अपने धर्मके अनुसार युद्धमें विजय पाकर ही धनोपार्जन करे लो उत्तम है। उसे अपनी जाविवालोंसे भीता प्रांगकर जीवन-निर्वाह नहीं करना वातिये।

आयतिकालमें राजा और राज्यकी प्रजा-दोनोंको एक-दूसरेकी रक्षा करनी जाहिये। यही सदाका धर्म है। जैसे प्रजायर संकट आ जाय तो राजा राजि-राजि धन लुटाकर उसे अपनिसे बचाता है, उसी तरहं राजांके ऊपर संकट पड़नेपर प्रजाको भी उसकी रक्षा कानी चातिये। राजा जीविकाके लिये कष्ट पानेपर भी खजाना, राजदण्ड, सेना, मित्र तथा अन्य संचित साथनोको कथी राज्यसे दूर न करे । महामायात्री शम्बरामुरका कहना है कि पनुष्पको अपने भोजनके अन्नमेसे भी बचाकर बीजकी रक्षा करनी चाहिये-यही धर्मजीकी भी राय है। जिसके राज्यको प्रजाको अजका कष्ट हो और वहाँके पनुष्य जीविकाके लिये विदेशमें मारे-मारे फिरते हो, उस राजाको विकार है ! राजाकी यह है राजाना और सेना, इनमें सेनाकी जह है रहजाना, सेना सब धर्मों (की रक्षा) का मूल और धर्म प्रजाका मूल है; इसलिये सबके मूलभूत खजानाको बढ़ाबे। खजाना हो न हो तो सेना कैसे रह सकती है ? अत: आयत्तिकालमें धन-संप्रहके लिये प्रशाको कुछ दवाना भी पड़े तो राजाको दोव नहीं सगता। पुचिष्टिर ! राजाके लिये

धर्म बताया गया है। उपर इस धर्मके विपरीत जो प्रजाको | धर्मसे ही कोचका संग्रह करे, उसके लिये अधर्मका आश्रय कुछ कुछ देकर थन लेनेकी बात कही गयी है, वह तो कियी नहीं लेना चाहिये।

राज्यकी रक्षासे बढ़कर कोई धर्म नहीं है; यही राजाका मुख्य | सिर्फ आयत्तिकालके लिये हैं, सदाके लिये नहीं । अतः

### आपत्तिप्रस्त राजाके कर्तव्य तथा मर्यादाका पालन करनेवाले दस्युओंकी सदितका वर्णन

राजा यश्वित्रिरने पूछा-पितामह ! जिस राजाकी चालि क्षीण हो गयी हो, जो दीर्बस्त्री हो, जिसके नगर और राष्ट्रीको प्रत्रओने बाँट लिया हो, जिसके मन्त्रियोमे इकसन न हो, जो दुर्बल हो गया हो और बलवान् शतुओने जिसके विश्तको धवराइटमें डाल दिया हो उसे क्या करना चाडिये 7

पीपाणी बोले-राजन् ! बाहरसे आनेवाला पात्र वर्दि बर्म और अर्थमें कुदाल तबा पवित्र चरित्र हो तो उसके साथ चीत्र ही संधि कर ले और इस प्रकार अपने परम्यरागत राज्यको पत्रके हायमें जानेसे बचा ले। साजाना और सेनाको त्याग देनेसे ही जिन आपत्तिचोसे छुटकारा मिल सकता हो, उनके लिये अर्थ और वर्यको जाननेवाला कौन मनुष्य अपने सरीरको भी फैसाबेगा 7

यधिक्षरने पूछा-दादाजी ! यदि भीतर-ही-भीतर मन्तिलोग बिगड़ उठें, बाहर नगर और प्राप आदिको प्रमुने रींद डाला हो, खजाना जाली हो चुका हो और गुप्त रहस्य भी स्तल गया हो तो ऐसी दशामें राजाको क्या करना सारिये ?

भीषानी बोले-ऐसी विवसिये या तो तुन्त संधि कर लेनी चाहिये या अकस्मात अपना प्रबल पराक्रम दिलाकर शतको राज्यसे बाहर निकास देना साहिये। ऐसर उद्योग करते समय यदि मृत्यु हो जाय तो वह भी परायेकमें हित करनेवाली होती है। यदि सेनाका अपने प्रति अनुराग हो और उसमें उत्साह भी हो तो बोड़ी होनेपर भी उसकी सहायतासे राजा पृथ्वीको जीत सकता है। यदि वह युद्धमें मारा जाता है तो सर्गमें जाता है और शहको मार शहता है तो पृथ्वीका राज्य भोगता है।

युधिहरने पूछा-पितामह ! जब राजाका लोक-रक्षारूप परमधर्म न निभ सके और पृथ्वीमें आजीविकाके सारे साधनीयर लटेरोंका अधिकार हो बाप तो उसे क्या करना चाडिये ? तवा ऐसा आपत्काल आनेपर जो ब्राह्मण दयावश अपने खी-पुत्रादिको न होड सके, वह किस प्रकार अपनी जीविका चलावे ?

धीयावी बोले-वृधिष्ठिर ! ऐसी स्वितिमें ब्राह्मणको

तो अपने विज्ञानके बतामे जीवन-निर्वाह करना चाहिये और राजाको यदि किर अपना राज्य पानेकी इच्छा हो तो यह किसी प्रकार राज्यकी व्यवस्थाका विगाड न करते हुए प्रजाको अपना समझकर उसकी रक्षाके लिये उसके दिये किना भी उससे बन ले सकता है पांतु (विपत्तिमें पह जानेपर भी) ऋत्यक, पुरेत्ति, अत्वार्य और ब्राह्मणादि आहरणीय व्यक्तियोंको न सतावे-डनसे धन न ले। यह मैंने तुन्हें सब लोकोंके लिये प्रमाणधून बात बतायी है। सब मनुष्योंको इसपर ही विश्वास करके इसीके अनुसार बर्ताव करना बाहिये। यदि गाँव या नगरके बात-से खोग रोषवदा राजाके पास एक-इसरेकी सुति या निन्दा करें तो उनकी बात मानकर ही किसीका सत्कार या तिराकार नहीं करना वाहिये; क्योंकि दूसरोकी निन्दा करना दुए पुरुगोका खभाव ही होता है तथा सत्यस्य सर्वता दूसरोके गुण ही गाया करते है। जो भगवानुके अवतारों तथा सलुरुवोद्वारा सब ओरसे सम्मानित और अपने इट्यमें भी अनुमोदित हो, राजाको उसी वर्षका आकरण करना चाहिये। सत्पुरुयोने जिस विनयपुक्त मार्गका अनुसरण किया हो उसीपर उसे सार्थ भी बलना चाहिये; राजर्कियोंका आचरण ऐसा ही हुआ करता है।

राजन् ! राजाको बाहिये कि अपने और प्राप्तके राज्यसे बन लेकर अपने कवानेको घरे; कवानेसे धर्मकी वृद्धि होती है और इसीसे राज्यकी जड़ भी फैलली है। कोचकी रक्षा करना और उसे बढ़ाना राजाका सदाका धर्म है, किंतु पदि राजा बलबीन हो तो उसके पास कोच कैसे रह सकता है ? कोच-हानके पास सेना कैसे रह सकती है ? बिना सेनाके राज्य कैसे टिक सकता है ? और राज्यहीनके पास लक्ष्मी कैसे रह सकती है ? अतः स्वाको सदा ही कोष, सेना और सहस्रोको बढाते रहना चाहिये। किस प्रकार सुसी लकड़ी ट्रट जाती है, किंत कभी इकती नहीं, उसी प्रकार राजा नष्ट भले ही हो जाय, उसे कभी दबना नहीं चाहिये। राजाको ऐसी लोकमर्यादा स्थापित करनी चाहिये जो प्रजाके चित्रको प्रसन्न करनेवाली हो। लोकमें माधारण काममें भी मर्यादाका ही मान होता है। संसारमें ऐसे भी त्येग हैं जो इहलोक, परलोक दोनोंडीको नहीं मानते । ऐसे नास्तिकोंका कभी विद्यास नहीं करना वाहिये। युद्ध न करनेवालेको मारना, परस्रीपर बलात्कार करना, कतप्रता, ब्राह्मणका यन लेना, किसीका सर्वस्व छीनना, खीका अपहरण करना तथा किसी प्रामादियर आक्रमण करके खयं उसका खामी वन बैठना-ये सब बाते डाकओंचे भी निन्दनीय पानी जाती हैं।

युधिद्विर ! जो दस्यु (डाकु) मर्यादाका पालन करता है. उसकी मरनेपर दुर्गति नहीं होती। इस विषयमें यह प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है। कायान्य नामके एक निवास्पुतने दाख होनेपर भी सिद्धि प्राप्त कर ली थी। यह बड़ा बुद्धिमान, शुर्खीर, शासज, अक्रर, आश्रय-धर्योका पातन करनेवाला. ब्राह्मणमक और गुरुपुत्रक वा तथा कृतिपके द्वार निषादजातिकी स्त्रीके पेटारे उत्पन्न हुआ बा । वह शाय-सम्रेरे दोनों समय वनमें जाकर मुगोकी टोरिस्वोंको उलेजित कर देख था। उसे देश और फालका अच्छा ज्ञान या तथा वह सर्वाट पारियात्र पर्वतपर सुमा करता बा। उसे सब प्रकारके प्राणियोंके खभावका ब्रान बा, अस्का निहाना कमी काही नहीं जाता था तथा उसके शख नडे सदह से । यह असेला ही हजारों पनुष्योंकी सेनाको जीत लेता वा तबा उस विज्ञाल वनमें रहकार अपने अंधे और बहरे माता-पिता तथा दस्से बढ़े-बूढ़ोकी सेवा किया करता वा। वह माननीय प्रश्चोंका सत्कार करके उन्हें घोजन कराता और उनकी तरह-तरह-से सेवा करता था।

एक बार मर्यादाका अतिक्रमण और तरक-तरके कुरकर्प करनेवाले कई हजार दस्तुओंने उससे कहा, 'तप देश-काल और मुहर्तको जाननेवाले, बुद्धिमान, धुरवीर और दुबप्रतिज्ञ हो, इसलिये हम सबकी सलाहसे तुम हमारे सरदार बन जाओ । तुम हमें जैसी-जैसी आजा दोगे दैसा-दैसा ही हम करेंगे। तुम माता-पिताके समान हमारी वयोखित रीतिसे रक्षा करो।'

इस्पा कव्याने कहा-प्यारे भाइयो । तुम कभी स्त्री, हरनोक, बालक और तपस्वीपर हाच न उठाना तथा जो युद्ध न करना चाहता हो, उसका वस न करना। स्थियोको कभी वतात् यतं पकड्ना, सी-हत्यासे सर्वया बचकर रहना, ब्राह्मणोंके हितका सर्वदा ध्यान रखना, उनकी रक्षाके लिये आवश्यकता हो तो युद्ध भी करना, सत्यका कभी परिवास न करना और जिन घरोंमें देवता, पितर और अतिकियोका पूजन होता हो, उनमें कभी विद्य भत हालना। सनस प्राम्थियों प्राह्मण ही विशेषक्रमारे रक्षा करनेके योग्य हैं. इसकिये आवश्यकता हो तो अपना सर्वस्व लगाकर भी उनकी सेवा करनी चाहिये। देखों, ब्राह्मपालीम कृपित होकर जिसका अनिष्ठ-चित्तन करने लगते हैं, उसकी तीनो लोकोने कोई भी रहा नहीं कर सकता। जो पुरुष माद्यणोकी निन्दा करता है अदया उनका नाग करना पाहता है. इसका सुर्योदय होनेपर अन्यकारके नाशके समान अवस्य ही नास हो जाता है। जो मनुष्य सत्पुरुषोंको कुःस देता है, जासमें उसका वय करनेकी आज़ा है। द्रण्डका कियान द्वांकि दयनके लिये ही हुआ है, अपना धन बढ़ानेके लिये नहीं। दस्तुजालिये उत्पन्न होकर भी जो धर्मशासके अनुसार आवरण करते हैं, वे लुटेरे होनेपर भी शीध ही विद्धि प्राप्त कर लेते हैं। (देशो, ये सब बातें तुम्हें पंजुर हो तो मैं तुम्हारा सरदार कर सकता है।)

पीमनी करते हैं-यधिहर । तब उन सबने कावव्यकी आज्ञाका ही अनुसरण किया। इससे उन सभीकी उन्नीत हाँ और उन्होंने पाप करना भी छोड़ दिया। इस पुज्यकर्पसे कापकारे भी बढ़ी बारी सिद्धि प्राप्त की: क्वांकि ऐसा करके उसने सत्प्रक्षोंकी रक्षा कर ली और दस्कुओंको पापसे बचा लिया। जो पुरुष नित्यप्रति इस कापालवरितका मनन करता है, उसे किसी भी प्रकारके प्राणियोंसे घच नहीं होता।

## राजाके लिये धनसंप्रहके स्थान तथा अनागत विपत्तिसे सावधान रहनेमें तीन मत्योंका दृष्टान्त

पीपनी बोले-राजन् ! जिन उपायोसे राजालोग अपना कोष भरते हैं, उनके विषयमें महात्पालीग ब्रह्माजीकी कही हुई कुछ गावाएँ कहा करते हैं। राजाको यज्ञानुष्ठान करनेवाले ड्रिजोंका धन नहीं लेना चाहिये और देवोतर सम्पत्तिको भी नहीं छूना चाहिये। हाँ, लुटेरोंका और जो

पुरुष इविच्यासके द्वारा देवता, पितर और अतिविवीका पूजन नहीं करता, उसके धनको धर्मज पुरुष निरर्धक बताते 🕯। धार्मिक राजाको ऐसा धन जीनकर प्रजाका पालन करना चाहिये। को राजा ऐसे दृष्ट पुस्कोंसे बन श्रीनकर उसे सत्पुरुवोको देता है. यह सब प्रकारके धर्मीको जाननेवाला लोग धर्म-कर्म नहीं करते, उनका धन वह ले सकता है। जो | है। जिस प्रकार पृथ्वीकी चूल पीसनेसे और भी महीन हो जाती है, उसी प्रकार विचार करनेसे धर्मका स्वकाप कारोत्तर सूक्ष्य होता जाता है।

युधिष्ठिर ! जो युरुव समयसे पहले ही कार्यकी व्यवस्था कर लेता है उसे 'अनागतविद्याता' कहते हैं और जिसे टीक समयपर ही काम करनेकी वुक्ति सूत्र जाती है, वह 'प्रत्युत्पन्नमति' कहलाता है। ये हो ही सुख या सकते हैं, दीर्घसूत्री तो नष्ट हो जाता है। मैं दीर्घसूत्रीके कर्तस्थ-अक्टर्तव्यके निश्चयको लेकर एक सुन्दर आर्थान सुनाता 🜓 साकधान होकर सुन्ते। एक तालाबमें, जिसमें धोड़ा ही जल था, बहुत-सी म्छलियाँ रहती थीं। उसमें तीन कार्यकुशाल पसय भी थे। ये तीनों एक साथ हो रहा करते थे। उनमें एक दीर्घकालक (अनागतविधाता), दूसरा प्रत्युत्पभ्रमति और तीसरा दीर्घसूत्री बा। एक दिन कुछ मधेरीने उस तालाबसे सब ओर नालियाँ निकालकर उसका पानी आस-पासकी नीची भूमिमें निकालना आरम्ब कर दिया। तालाबका जल घटता देखकर दीर्घदरानि आगामी भवकी शङ्कासे अपने दोनों साबियोंसे कहा, 'मालूम होता है इस जलाशयमें रहनेवाले सभी प्राणियोपर आपति आनेवाली है, इस्रक्रिये जबतक हमारे निकारनेका मार्ग नष्ट न हो तकतक शीप्र ही हमें वहाँसे बले जाना वाहिये। यदि आपलोगोंको भी मेरी सलाह ठीक जान पढ़े तो चलिये किसी दूसरे स्थानको बलें ।' इसपर दीर्पसूत्रीने कहा, 'तुमने कत हो ठीक ही कही है, किंतु मेरा ऐसा विचार है कि अभी हमें जल्दी नहीं करनी बाहिये।' फिर प्रत्युत्पन्नमति बोला, 'अजी । जब समय आता है वो मेरी बुद्धि युक्ति निकालनेमें कभी नहीं जूकती।' उन दोनोंका ऐसा विचार देखकर महापति दीर्घदर्शी तो उसी दिन एक नालीमें होकर गहरे जलरहाममें चला गया।

कुछ समय बाद जब मछेरोंने देला कि उस जलाशयका जल प्रायः निकल चुका है तो उन्होंने कई जालोंसे उसकी सब महालियोंको फैसा लिया। सबके साथ दीर्पसूत्री भी जालमें फैस गया। जब मछेरोंने जाल उठावा तो प्रत्युत्पसमित भी सब मछालियोंने युसका मृतक-सा होका पड़ गया। वे बालमे फैसी हुई उन सब मछालियोंको लेका दूसरे गहरे जलवाले तलावपर आये और उन्हें उसमें थोने लगे। इसी समय प्रत्युत्पत्रमति जालमेंसे निकलका जलमें युस गया, किंतु मन्द्रबुद्धि दीर्घसूबी असेन होकर मर गया।

इस प्रकार को पुरुष पोतावस अपने सिरपर आये हुए कारुको नहीं देश पाता वह टीर्पसूत्री परूपके समान जादी ही नक हो जाता है। जो यह समझकर कि मैं बहा कार्यकुशल है पहलेहीसे अपनी पारतईका उपाय नहीं करता, यह प्रत्युवलपति नामक पत्छके समान संशयकी विश्वतिमें यह जाता है। इसीसे कहा है कि अनागतिषयाता और प्रत्युवलपति— ये दो सुनी रहते हैं और दीर्घसूत्री नह हो जाता है। व्यक्तियोंने इन्हींको धर्मशास्त्र और पोक्षशास्त्रमें प्रधान अधिकारी माना है तथा ये ही ऐक्स्पेक भी अधिकारी है। जो पुरुष जीवत देश और कालमें, स्रोध-समझकर, सावधानीसे अच्छी तरह अपना काम करता है, यह अवस्थ उसका पत्न प्राप्त कर लेता है।

### शत्रुऑसे धिरे हुए राजाके कर्तव्यके विषयमें विडाल और चूहेका आख्यान

एमा वृधिहरने पूळा—धालबेह ! मैं कर बुद्धिके विषयमें सुनता जाहता है, जिसका आसम लेनेसे राजा शानुओंसे पिरा रहनेपर भी मोहमें नहीं पहता । जब अनेकों सलवान् शनु किसी दुर्जल राजाको सब प्रकारसे हृद्ध्य जानेके लिये तैयार हो जाये तो उस असहाय और अकेले राजाको क्या करना चाहिये ? यह उनमेंसे किसके साथ युद्ध करें और किसके साथ सीम तथा यदि कलवान् होनेपर भी यह शानुओंके सीममें पैस जाय तो उसे कैसा बतांव करना चाहिये ? राजाके लिये तो सब कर्तक्योमें यहाँ प्रधान है और आप-जैसे सत्यसंग्र एवं जितेन्द्रिय पहायुक्षके सिवा और कोई इस विषयको कह भी नहीं सकता । अतः आप अच्छी तरह विचारकर यहाँ विषय सुनाइये ।

भीषाजी बोले—बेटा ! तुमने जो प्रश्न पूछा है वह

उच्न हो है। आयोंनके समय क्या करना व्यक्तिये यह बात समको मानूम नहीं है। मैं तुन्ने यह सब गहस्य सुनाता है, तुम व्यवपूर्वक सुनो। भिन्न-भिन्न कार्योका ऐसा प्रभाव होता है, जिसके कारण कभी शत्रु मित्र कर जाता है तो कभी मित्रका भी मन किग्न जाता है। वास्तवमें यह शत्रु-भिन्नकी परिस्थिति सदा एक-सी नहीं राती। अतः अपने कर्तव्य-अकर्तव्य तथा देश-कारुका विचार करके किसीपर विचास और किसीके साव युद्ध करना चाहिये। यदि प्राण संकटमें आ पहें तो शक्रुओंसे भी मेल करके उनकी रक्षा करनी चाहिये। इस विक्यमें एक कटबुक्तपर रहतेवाले बिलाव और मूचकका संवादसम यह प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है।

किसी करमें एक बहुत बड़ा वटका वृक्ष था। यह बहुत-सी तता और बरोहोंसे आन्तादित था और उसपर

अनेको पक्षियोने बसेरा कर रखा था। वह दनमें बड़ी दूरतक फैला हुआ, लंबी-लंबी डालियोंसे युक्त और मेघके समान सचन था । उसकी छायामे बड़ी ठंडक थी । उस वृक्षपर अनेको सर्प और जंगली जीव विज्ञाय करते थे। उसीको बड़में सो दरवाजोंका बिल बनाकर परिता नासका एक बुद्धिमान् चूहा रहता था तथा उसकी शास्तापर स्प्रेपश नायका एक बिस्तव था। वह बहुत समयसे पश्चियोंको साकर बड़े आनन्दसे वहीं अपने दिन बिता रहा का। एक बार एक बाण्डालने उस वनमें आकर देश डाल दिया। वह सुर्यास होनेपर नित्य ही अपना जाल फैला देल बा और उसकी त्रतिकी डोरियोंको यवास्थान लगाकर मोजसे अपने झोपडेये जा सोता था। रातमें अनेकों जंगली जीव उस जालमें पीस जाते थे, उन्हें वह संबेरे आकर पकड़ लेता था। बिलाव यद्यपि बतुत सावधान रहता या, तो भी एक दिन यह उस जालमें फैस गया। वह देशकर परित बुझ निर्मय होकर बनमें अपना आहार सोजने लगा। इतनेहीमें उसकी दृष्टि जीवाँको लुभानेक लिये चाप्चालके इत्ले हुए यांसराख्योपर पद्मि। अतः व्या जालपर वक्कर उन्हें साने लगा। मांस सानेमें वह तल्लीन वा और मन-ही-मन अपने क्यानमें एह हुए प्राप्तपर हैंस रहा था। इतनेहींमें उसकी दृष्टि एक हुसरे शपुपर पढ़ी। वह बा हरिण नामका न्वीला, जो वहीं पृच्छीये बिल बनाकर रहता वा। चूहेकी गन्य पाकर वह तूरंत ही अपने बिलसे निकल आया। इधर तो यह न्यांत्व अपना मह्य पकड़नेके लिये त्रीच लयलपाते हुए पृथ्वीपर लड़ा वा, डधर चुहेने ऊपरकी ओर देला तो उसे क्टकी प्राकापर बैटा हुआ अपना एक शत्रु और भी दिखायी दिया। वह कटके स्रोसलेमे रहनेवाला धनाक नामका उल्लू था। इस प्रकार क्ल्लू और न्यौलेके बीचमें पड़कर उस बुहेको बड़ा चय हुआ और वह विसामें डूज गया।

इसी समय उसे एक विचार सुझा। वह सोचने लगा, 'जब कोई जीव आपतिमें पड़कर विनाहाके समीप पहुँच जाय तो उसे जैसे बने अपने प्राणीकी रहा करनी चाड़िये। इस समय मेरे ठावर को आपति आ पड़ी है उसमें सभी ओरसे प्राण जानेकी आक्षद्धा है। यदि में पृच्चीयर उतरकर पाणता है तो न्यौला मुझे ला जायगा, यहीं खता हूँ तो उल्लू उटा ले जायगा और यदि जाल काट देता हूँ तो विलाय नहीं छोड़ेगा। परंतु ऐसी स्थितिमें भी मुझ-जैसे बुद्धिमान्को घडराना नहीं चाहिये। विलाय मेरा कहर हाजु है, किंतु इस समय यह वड़ी विपत्तिमें पड़ गया है। अच्छा, देखें तो सही, अपने त्वाचिक लिये भी यह मूर्ल मेरी बात मानता है या नहीं। सम्बन्ध है, विपत्तित्रस्त होनेके कारण इस समय यह मुझसे मेल कर ले। आकर्जोंका ऐसा मत है कि विपत्ति आ पड़नेपर जीवनरक्षाके लिये बलवान् व्यक्तिको अपने समीपवर्ती शत्रुसे भी मेल कर लेना चाहिये। बुद्धिमान् शत्रु भी अच्छा होता है और मूर्ख मित्र भी किसी कामका नहीं होता। अब मेरे जीवनकी रक्षा तो मेरे शत्रु वित्यवके ही हारा हो सकती है, अतः मैं इसे इसके जीवनकी रक्षाके लिये सम्पति देता है।

तब उस परिणामदर्शी चूहेने बिलावको समझाते हुए इस प्रकार कड़ा, 'भेषा बिलाव ! अभी जीवित हो न ? में इस समय तुमसे एक मित्रकी तरह बोल रहा हूँ और बाहता हूँ कि तुमारे जीवनको रक्षा हो जाय; क्योंकि इसमें हम दोनोंका ही हित है। भैवा ! इते मत, तुम आनन्दसे जीवित रह सकते हो । मदि तुम मुझे मारना न बाह्ये तो मैं तुन्हारा उद्धार कर सकता 📳 मैंने मनमें खुब विचार करके अपने और तुम्हारे लिये एक उपाय सोचा है, उससे इम दोनोंका एक-सा हित हो सकता है। देखों, ये न्योला और उल्लू मेरी घातमें बैठे हुए हैं। अधी इन्होंने युक्षपर आक्रमण नहीं किया है, इसीसे अक्तक में बचा हुआ हैं। बारलनयन जल्लु डालपर बैठा हुआ हु-हू कर रहा है और मेरी ओर ही ताक लगाये हुए हैं। इस पापीसे मुझे बड़ा डर लगता है। सत्पुरुवोमें तो सात पग साथ रहनेसे ही मित्रता हो जाती हैं: तुम भी बड़े मुखिमान् हो, इसरिस्थे मेरे मित्र हो । अब मुझे तुमसे कोई घण नहीं है और मैं इतने दिन साख रहनेका अवना धर्म निभाऊँगा। तुम मेरी सहायताके बिना स्वयं तो इस जाएको काट नहीं सकोगे। ही, यदि तुम मुझे न मारो तो मैं तुन्हारा बन्धन काट सकता हूँ। इसीसे भेरी इका है कि हम खेनोमें प्रीति बढ़े और नित्यप्रति हमारा सपायम हुआ करे। देखी, जब कोई पुरुष लकड़ीका सहारा लेकर किसी गढ़री नदीको पार करता है तो घड़ उस तकड़ीको किनारे लगा देता है और वह सकड़ी उसे पार पर्वुचा देती है। इसी तरह हम दोनोंका भी मेल हो सकता है। मैं तुन्हें इस किपलिसे पार कर हूँगा और तुम मुझे आपलिसे बचा त्येगे।'-

इस प्रकार जब परित्त चूहेंने खेनोंके हितकी बात कही तो उसे पुक्तिचुक और माननेयोग्य समझकर उस बुद्धिमान् बिलायने अपनी दशापर दृष्टि डालकर उसकी बड़ी सराहना की और फिर उसकी ओर देखते हुए इस प्रकार कहने लगा, 'सीम्य! तुम मुझे जीवित रखना चाहते हो यह देखकर मुझे बड़ी प्रसक्ता होती है। इस समय अवस्य मैं बड़ी आपत्तिमें पड़ गया हूँ और मुझसे भी बढ़कर तुम्हारे ऊपर विपत्ति मैंडरा खी है। अतः हम दोनों आपत्तिप्रस्तोमें शीव ही संधि हो जानी चाहिये। मैं समयानुसार अवस्य तुन्हारा काम बनानेका प्रयक्त कलेगा, यह विपत्ति टल जायगी तो तुन्हारा उपकार व्यर्थ नहीं होगा। इस समय मेरा मान भंग हो जुका है, तुन्हारे प्रति मेरी भक्ति हो रही है। अब तो मैं तुन्हारी शरणमें हूँ और जैसा तुम कहोगे मैसा ही कहैगा।

लोमराके इस प्रकार कहनेपर पॉलवने उससे ये अभिप्रायपूर्ण वचन कहे, 'इस समय मुझे न्वीलेसे बड़ा डर लग रहा है, में तुन्हारे नीचे क्रिय जाना चड़ता है। तुम मेरी रक्षा करना, मार मत डालना। इचर यह पायी उन्त्यू मेरे प्राणोंका माहक बना हुआ है, इससे भी तुम मुझे क्या खे। इसके बाद में तुन्हारा जाल काट ट्रैगा—यह बात में तुमसे सरवकी रायब करके कहता है।'

बहुंकी यह युक्तियुक्त बात सुनकर लोपकाने उसकी और वर्षमरी दृष्टिसे देखा और त्यागतकार सत्कार काते हुए उससे सुद्धदतापूर्वक कहा, 'तुम जल्दी ही वहाँ भा जाओ, भगवान् तृष्ट्वारा महूल करें, तुम तो मेरे प्राणके समान प्रिय सामा हो । इस समय तो तृष्ट्वारी कृपासे ही सेग्री प्राणरका होगी । इसलिये मित्र, आओ, हम-तुम दोनों संधि कर लें । भैया । इस संकटसे यूट जानेपर मैं अपने मित्र और कथू-बान्यवोंक सहित तृष्ट्वारे सभी प्रिय और हितकारी काम करता गृँगा ।'

जूहा बोल्स, 'सीन्य ) इस आयत्तिसे कथ जानेपर मैं भी तृत्वारी प्रीति सम्पादन कर्मणा । जब तुम पेरा प्रिय करोगे तो मैं भी अवस्य तृत्वारा वित कर्मणा । क्वांप उपकारका बहुत कुछ बदला देनेपर भी वह पहली बार उपकार करनेवालेके सत्कर्मकी बराबरी नहीं कर सकता; क्योंक पीडेवाला तो उपकृत होनेपर ही उपकार करता है, किंतु पहले उपकार करनेवाला किसी कारणसे वैसा नहीं करता ।'

श्रीवानी कहते हैं—युधिद्विर ! इस प्रकार विलायको उसका स्वार्ध अस्त्री तरह समझाकर यहा आनन्दमे उसकी गोदमें जा बैठा । बिलावने भी उसे ऐसा निःप्राङ्क कर दिया कि वह माता-पिताकी गोदके समान उसकी खातीसे लगकर सो गया । जब न्योले और उल्लूने उसे विलायकी गोदने किया देखा तो वे निराप्त हो गये और उनकी ऐसी ग्यारी प्रीति देखकर उन्हें बड़ा विस्मय हुआ । अन्तर्म निराप्त होकर वे अपने-अपने खानको चले गये । युडा देश-कालकी गतिको असी तरह जानता था, इसलिये या विलायके प्रारंग यहकर चाण्डालके आनेकी प्रतीक्षा करते हुए धीरे-धीर जालको काटने लगा । विलाय वन्यनके गोदसे उब उठा था । उसने देखा कि चूढ़ा जालको काटने पूर्वी नहीं कर रहा है, इसलिये उसे जलदी करनेके लिये उकसाते हुए कहा, 'सोन्य !

तुन जन्दी क्यों नहीं करते हो। देखो, चाण्डाल आता होगा, उसके आनेसे पहले ही मेरे बन्धनोंको काट दो।'

इसपर पलितने उससे कहा, 'भैवा ! लुप रहे, व्यवराओं गत । मैं समयको खूब समझता है, ठीक अवसर आनेपर कभी नहीं खूकूँगा । जो काम असमयमें किया जाता है उससे करनेवालेका हित नहीं होता, कितु यदि उसे ठीक समयपर किया जाय तो उससे बड़ा त्यम हो सकता है। यदि मैंने समयसे पहले ही तुन्हें बूदा दिया तो तुन्हींसे मुझको भय हो सकता है। इसलिये तुम समयकी प्रतीक्षा करो, ऐसी जल्दी क्यों करते हो ? जिस समय मैं देखूँगा कि खायडाल हथियार लिये दूए इथर आ रहा है, उस समय तुन्हें सामान्य-सा भय होता देखका ही मैं तुन्हारे बन्धन काट डालूँगा। उस समय हटते ही तुन्हें भयवश वृक्षपर खड़ना ही सुझेगा और मैं अपने विवाय हुत जाउँगा।'

चुहेकी ये बाते सुनकर विलायने कहा, 'अच्छे आदमी फिक्के कामोको प्रेमपूर्वक किया करते हैं, तुन्हारी तरह नहीं। देखों, मैंने तो तुन्हें आपतिमें देखकर तुरंत ही क्या लिया था। इसी तरह तुन्हें भी फुलैंकि साथ मेरा हित करना चाहिये। तुम ऐसा उपाय करो, जिससे हम धोनोहीका भरता हो। यदि अक्षानकह पहले कथी मेरे हारा तुन्हारा कोई अहित हुआ हो तो उसे तुम मनये मत लाना। मैं तुमसे क्षमा मौराता है, तुम मेरे प्रति अपना मनोमालिन्य तुर कर दो।'

चूहा बड़ा बुद्धिग्यन् और नीतिह था, उसने विकाससे कहा, 'जिस निक्रमें घथकी सम्माचना हो, उसका काम इस प्रकार करना चाहिये, जैसे बाजीगर सर्पके मुँहसे हाथ बचाकर ही उसे खेलाता है। जो व्यक्ति बलवान्के साथ संधि करके अपनी रहाका ध्यान नहीं रखता, उसका वह मेल अपव्या-घोजनके समान हितकर नहीं होता। ऐसे मित्रके कामको अधूरा ही रखता चाहिये। जब बाच्छाल आ जायगा तो घयके कारण तुन्हें धागनेकी ही सुद्रोगी, उस समय तुम मुझे नहीं पकड़ सकोगे। मैंने बहुत-से तन्तु तो काट डाले हैं, जब केवल एक डोरी बाकी है। उसे मैं उसी समय काट हैंगा, तुम प्रवराओ मत।'

इसी तरह बात काते-काते यह यत बीत गयी। लोमहाके मनमें बराबर भय बड़ता गया। सबेरा होते ही परिच नामका बाज्याल हावमें शक्त लिये आता दिलायी पड़ा। यह साक्षात् यमदूकके समान बान पड़ता था। उसे देखते ही विलाव भयसे व्याकुल हो गया। उसे भयभीत देखकर खूहेने तुरंत ही बाल बाट दिया। जालसे छूटते ही बिलाव उसी पेड़पर चढ़ गया और खूडा उस भयंकर शकुके पंजेसे छूटकर अपने विलमें पुस गया। चाण्डालने उलट-पुल्टकर जालको सब ओरसे देखा और



फिर निराद्य हो उसे उठाकर अपने घर चला गया।

उस आपलिसे बूटकर पेड़की ज्ञालापर बैठे हुए लोमज़ने बिलमें छिपे हुए परितारे कहा—'भैया ! तुम पुत्रसे कोई वातचीत किये बिना इस प्रकार सहसा बिलमें क्यों युस गये ? मैं तो तुष्तारा बड़ा ही कृतज़ है, तुमने मेरा बड़ा उपकार किया है। क्या तुम्हें मेरी ओरसे कोई शक्का है.? तुमने विपत्तिके समय मेरा विश्वास किया और फिर मुझे जीवनदान विथा । तुष्हारी जैसी शक्ति थी, उसके अनुसार तुषने येरा पूरा संस्कार किया है। अब तो यें तुम्हारा मित्र हो गया है और तुम्हें मेरे साथ इस मित्रताका सुक भोगना चाहिये। मेरे जो भी मित्र और बन्धु-बान्धव हैं, वे सब तुन्हारी इसी प्रकार सेवा करेंगे जैसे शिष्यलोग गुरूकी करते हैं। मैं भी नुवारी और तुन्हारे मित्र एवं बन्धु-बान्धवीका पूरा सत्कार कर्तना । मत्त्र, ऐसा कीन कृतज्ञ होगा जो अपने जीवनदाताका सत्कार न करना चाहेगा । तुम मेरे, मेरे झरीरके और मेरे परके सामी हो; मेरी जो कुछ सम्पत्ति है उसके तुन्हीं व्यवस्थापक बनो। तुम बड़े बुद्धिमान् हो, आजसे मेरा मन्त्रित्व खोकार करो और पिताके समान मुझे सदुपदेश दो । मैं अपने जीवनकी शपश करके कहता है, अब तुम मुझसे किसी प्रकारका घच मत मानो । बुद्धिमें तो तुम साक्षात् शुक्राबार्य हो हो । अपने मन्त्रबलसे जीवनदान देकर तुमने मुझे अपने अधीन कर लिया है।

विलायकी ऐसी विकनी-बुपड़ी बाते सुनकर परमनीतिज्ञ चूहेने कहा, 'भाईसाहब ! जिसका जीवन रहते हुए पुरुष अपना स्वार्ध सथता देखता है और जिसके मर जानेसे अपनी हानि यानता है, वही उसका मित्र बन सकता है और यह पित्रता भी तभीतक निभर्ती है, जबतक अपने न्वार्थमे विरोध नहीं आता । फित्रता कोई स्वायी रहनेवाली कीज तो है नहीं और दाञ्चता भी सदा नहीं बनी रहती। लार्थको अनुकूलना और प्रतिकृतनासे ही मित्र और शत्रु बनते रहते हैं। कभी-कभी समयके फेरसे मित्र भी प्राप्तु बन जाता है और शत्रुसे भी मित्रता हो जाती है। जो व्यक्ति फ्लिका सर्वदा विश्वास करता है और शत्रुओंसे सदा सर्शक बना रहता है, नीति-शास्त्रपर दृष्टि रसकर किसीसे प्रेम नहीं करता, उसका किसी समय सर्वचा मुलोक्टेद हो जाता है। पिता, माता, पुत्र, मापा, चानजे तथा और सब सगे-सम्बन्धी त्वार्थक तिने ही एक-दूसोसे बैधे रहते हैं। अपना प्यारा पुत्र भी यदि यतित हो जाता है तो माँ-खाय उसे त्याग देते हैं। संसारमें सब लोग सर्वदा अपनी ही रक्षा करना चाहते हैं, इसलिये तुम स्थार्थको ही सम्बका सार समझो । सम्बजीव स्वार्थके हो स्तवी हैं। संसारमें मुझे तो किसीका भी ग्रेम अकारण नहीं जान पड़ता। यद्यपि कभी-कभी क्रोधवश भावयोंने और पति-पश्चिमों भी पूट पढ़ जाती है, तबापि स्त्रभावतः उनमें प्रेम रहता ही है । दूसरे लोगोंसे इस प्रकारकी प्रीति नहीं हो सकती। दूसरोसे तो कुछ पिलनेसे अधवा मीटी-मीठी बार्ने सुननेसे ही प्रेय होता है। हपारी प्रीति भी एक विशेष कारणसे ही हुई थी। अब जब वह कारण नष्ट हो गया तो प्रीति भी नहीं रही। बताओ, अब किस कारणको लेकर में यह समझू कि तुम मुझसे प्रेम करते हो ? पित्रता और शतुताके भाव तो बादलीके समान क्षण-क्षणमें कदलते रहते हैं। आज ही तुम मेरे शत्रु हो सकते हो और आज ही सित्र कम सकते हो । पहले भी हमारी प्रीति तमीतक थी, जबतक उसका कारण बना हुआ था। वह काम पूरा होनेपर अब हम फिर आपसमें शतु हो गये हैं। तुष्हारा काम पूरा हो चुका और मेरी भी विपत्ति टल गयी। अब तो मुझे सा जानेके सिवा तुष्हारा मुझसे कोई और प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता ! में तुन्हारा भक्ष्य हूं और तुम मुझे खानेवाले हो, मैं दुर्बल हूँ और तुम बलवान् हो । हमारी शक्ति समान नहीं है, इसलिये अब अलग हो जानेपर हमारी संधि नहीं हो सकतो । मैं अच्छी तरह समझता हूँ, तुन्हें भूख लगी हुई है और यह तुन्हारा भोजन करनेका समय है। इसलिये मुझे फुसलाकर तुम अपना भह्य पाना बाहते हो । इसीसे अपने

स्त्री-पुत्रोंके बीचमें बैठकर तुम मुझसे मेल करने चले हो । परंतु मित्र ! तुम मेरी जो सेवा करना चाहते हो, उसे करानेकी मुझामें योग्यता नहीं है। जब तुन्हारे प्रिय पुत्र और स्त्री मुझे तुन्हारे यास बैठा देखेंगे तो वे मुझे चट करनेमें क्यों खूकेंगे ? इसलिये मैं तुम्हारे साथ नहीं रह सकता । इमारे समागमका जो कारण बा वह तो बीत चुका । जो अपना शत्रु हो, दुष्ट हो, कष्टमें पड़ा हुआ हो, भूरत हो और भोजनकी तलाझमें हो उसके पास चोड़ी-सी भी बुद्धि रखनेवाला व्यक्ति कैसे जा सकता है ? इसलिये भैया । तुन्हारा कल्याण हो; लो, मैं तो जाता हूं, मुझे तो दूरसे भी तुष्हारा भय लगा हुआ है। अब, तुम भी लौट जाओ। यदि तुष्हें मेरे किये हुए उपकारका ध्वान है तो सर्वदा संस्थमाव बनाये रहना, कभी अवसर पाकर मुझे दबोब मत बैठना। यदि वास्तवमें स्वार्थपर तुम्हारी दृष्टि नहीं है तो बताओं, मैं तुम्हारा क्या काम करे ? मैं तुन्हें सब कुछ दे सकता हूँ परंतु अपने-आपको नहीं दे सकता । अपनी रक्षा करनेके लिये तो संतान, राज्य, रक्ष और धनादि संथीका त्याग किया जा सकता है। अधिक क्या, सारा सर्वेख लुटाकर भी जीवको अपनी रक्षा करनी चाहिये; क्योंकि हमने सुना है, जीवित रहनेवालेको ये फिर भी मिल जाते हैं।'

पिलतने क्य इस प्रकार करी-करी सुनायों तो विकायने लिकत होकर कहा, 'बाई! में सत्क्वी सौयन्य काता है, भिजसे डोह करना तो बड़ी बुरी बात है। तुमने मेरी घलाई की—इसे तो में तुम्हारी बुद्धियानी ही सप्यक्वा है। तुमने बड़ी नीतियुक्त बात कही है, तुम्हारा विचार मुझसे पूरा-पूरा पिलता है, कितु इस विषयमें तुम्हें मेरी ओरसे कोई विपरीत बात नहीं सम्पन्ननी बाहिये। तुमने प्राणदान देकर मेरे साथ पिजता की है और मैं भी धर्मको जाननेवाला, गुणप्राही और कृतह है। विशेषतः तुम्हारे प्रति तो मेरा बहुत ही प्रेम है। इसक्तिये तुम्हें भी मेरे साथ ऐसा ही बर्ताब करना बाहिये। तुम्हारे कहनेसे तो मे अपने बन्ध-वान्यवोस्तित प्राण भी त्याग सकता है। हम-कैसे मनस्वियोंमें तो सभी बुद्धिमानोंका विश्वास हो जला है। अतः तुम्हें मेरे ऊपर कोई शहूर नहीं करनी चाहिये।'

इस प्रकार बिलाकने जब बहुत प्रशंसा की तो पामीर-खभाव चुहेने कहा, 'आप वास्तवमें बड़े साथु हैं। आपके मुखसे मैंने जो कुछ सुना है वह बहुत ठीक है। उससे मुझे प्रसन्नता भी है। परंतु मैं आपमें किछास नहीं कर सकता। इस सम्बन्धमें शुक्राचार्यजीने दो बातें कही हैं, आप अनपर ध्यान दे—(१) जब दो शतुओंपर एक-सी विपत्ति आ पड़े तो निर्वलको सबल शतुके साथ मेल करके बड़ी सावधानी और

युक्तिसे काम करना चाहिये और जब काम हो चुके तो उसका विद्यास नहीं करना चाहिये। (२) जो अविद्यासपात्र हो उसमें कमी विद्यास न करे और जो विद्यासनीय हो उसमें भी अत्यन्त विद्यास न करे तथा अपने प्रति तो सर्वदा दूसरोंका विश्वास पैदा करे, किंतु स्वयं दूसरोंका विद्यास न करे। नीतिशासका भी संक्षेपमें यही सार है कि किसीका विद्यास न करना ही अच्छा है। अतः इन्दुके प्रति विद्यास न रजनेमें ही जीवका विशेष हित माना गवा है। लोमशजी ! आय-जैसोंसे तो मुझे सर्वदा अपनी रक्षा करनी ही जाहिये। इसी प्रकार आप भी अपने जन्मशबु जान्द्राक्तसे बचे रहे।'

बाज्डालका नाम सुनते ही बिलाव बहुत डर गया और वहींसे लयककर दूसरी जगह बला गया तथा चूहा अपने किलमें पुस गया।

धीमजी कहते हैं—राजन् ! इस प्रकार दुर्बात और अकेला होनेपर भी परिता खुटेने अपने बुद्धिकार कई प्रकार शतुओं को छका दिया । आतः आपितके समय बुद्धिमान् पुरुषको शतुके साथ भी मेल कर लेना काहिये । देशो, पूनक और किलाव —थे छेनों एक-दुसरेका आलय लेकर विपतिसे छूट गये थे । इस दुझानसे मैंने तुन्हें छाकपर्यका मार्ग ही दिलाया है । जो पुरुष भय आनेसे पहले ही उससे सहकू रहता है, उसके सामने प्रायः भयका अवसर नहीं आता । परंतु जो निःशकू होकर दूसरों में विकास कर लेता है, उसे कड़े भारी भयका सामना करना पड़ता है । जो मनुष्य निर्मय विकारता है, वह किसी प्रकार दूसरों की सलाह भी नहीं सुनता, किंतु जो अपनेको अहानी समझता है, बह बार-बार आस-पुरुषों के पास जाता है । अतः मनुष्यको निर्मयता दिलाते हुए भी ठाते सन्ना माहिये और विकास प्रदर्शित करते हुए भी दूसरोका विकास नहीं करना चाहिये ।

राजन् ! इस प्रकार संधि और विषाहके समयका विचार करके संकटमें घटनेका ज्याप करे । जब अपने और सहके उपर समानकासे आपति आ पड़े तो बलवान् शहुके साथ मेल कर ले । उसके साथ रहारे हुए बड़ी युक्तिसे काम करे और काम पूरा हो जानेपर किर उसका विश्वास न करे । यह नीति अर्थ, धर्म और काम—रीनोंको सिद्ध करनेवाली है । इसके अनुसार आवरण करके तुम अध्युद्ध प्राप्त करों और अपनी प्रजाका पालन करों । इब्ह्रणोंके साथ तुम सर्वद्य संसर्ग रखना । उनका साथ इक्टलेक और पाल्पेक दोनों ही जगह परमकल्याणकारों है । राजन् ! मैंने तुन्हें जो खुड़े और बिल्पवका दृष्टाना सुनाया है, यह संधि और विव्ह दोनोहीके विषयमें विशेष बुद्धि देनेवाला है। राजाको सर्वदा इसपर ब्यान रखते हुए शहुओंके साथ व्यवहार करना चाहिये।

### शत्रुसे सदा सावधान रहनेके विषयमें राजा ब्रह्मदत्त और पूजनी चिड़ियाका प्रसंग तथा ब्राह्मणसेवाका माहात्व्य

राजा युधिहरने पूछा—महाबाहो ! आपने कहा कि शहुओंका कभी विद्यास नहीं करना चाहिये, सो यदि राजा किसीमें भी विद्यास न करे तो वह किस प्रकार राज्यकी व्यवस्था करेगा ? आपकी यह अधिकास-कथा सुनका तो मेरी बुद्धि बड़ी उलकानमें यह गयी है, कृपचा आप मेरा वह संशय दूर कर दीजिये।

भीषाजी बोलं-राजन् ! इस विषयमें राजा ब्रह्मदत्तका अपने महलमें रहनेवाली पूजनी नामकी चिक्रियासे संवाद हुआ था, वह तुम सुनो । राजा जहादनका महल कान्यिल्य नगरमें था। उसके अन्तःपुरमें बहुत दिनोसे पूजनी नामकी एक चिद्रिया रहती थी। यह तिर्वन्योनिमें उत्पन्न होनेपर भी सब प्राणियोकी बोली समझ सकती थी। वहीं उसके एक बबा भी पैदा हुआ और उसी दिन रानीके भी एक कुमारने जन्म रित्या । पुजनी नित्यप्रति समुद्रतटपर जाती और वहाँसे द्ये फल लाती थी। उनमेंसे एक वह राजकुमानको दे देती और दुसरेसे अपने बचेका पोषण काती। पूजरीका लाया हुआ फल अमृतके समान साहित और बल तबा तेवकी वृद्धि करनेवाला होता था। उस फलको जा-नगकर राजपुत जुब हष्ट-पुष्ट हो गया । एक दिन याब उसे गोदमें लिये चूप रही बी, इतनेहीमें बारफककी दृष्टि पूजनीके बर्बपर पद्मे । राजकुमार अपने बाल्यस्वधाससे धाचकी गोड्येसे शिसक गणा और इस बचेके साथ फोलने लगा। वहाँ अकेलेमें जोरसे इबोचकर उसने वह बचा पार डाला और फिर शायकी गोट्वें बल्प गया। जब पूजनी फल लेकर लोटी से उसने देखा कि राजकुमारने उसका बचा मार डाला है। अपने बचेकी ऐसी दुर्गति देखकर उसकी आँखोमें अस्ति धर आये, वह दु:ससे व्याकुल हो गयी और इस प्रकार कहने लगी, 'शतियोका संग करना अवता उनसे प्रीति या मेल-पिलाप करना ठीक नहीं है। ये सबका अपकार ही करते हैं, इनका कभी किहास नहीं करना चाहिये। देशों, यह राजकुमार कैसा कृता, कुर और विश्वासमाती है; अव्हा, आज मैं इससे इस चैरका पूरा-पूरा बदला लूँगी।' ऐसा सोचकर उसने अपने पंजोसे राजकुमारके दोनों नेत्र फोड़ दिये।

यह देखकर राजा ब्रह्मदत्तने विचार किया कि पूजनीने राजकुमारसे उसके कुकर्मका ही बदला लिया है; इसलिये वह उससे कहने लगा, 'पूजनी! हमने तेरा अपराध किया था, तूने उसीका बदला लिया है। अब हम दोनों कराकर हो गये; इसलिये तू अब वहीं रह, किसी दूसरी जगह मत जा।



पूजनी बोली—राजन् । जब किसीसे वैर बैध जाय तो उसकी विकनी-जुपड़ी बालोपे आकर विश्वास नहीं करना वाहिये। ऐसा करनेसे का तो दूर होता नहीं, जह विश्वास करनेवाला ही मारा जाता है। जब एक बार वैर बैध जाता है तो बेट-पोलेकक उसका बदला लिये जिना नहीं छोड़ते। इसलिये किसने विश्वासचान किया हो, उसका कभी विश्वास नहीं करना चाहिये। जो अविश्वसनीय हो उसका विश्वास न करे और जो विश्वसनीय हो उसका भी अत्यन्त विश्वास न करें। विश्वसके कारण उत्पन्न होनेवाली विपत्ति जीवका समूल नाश कर डालनी है। अतः जब आपसमें वैर वैध गया तो हमारा मेल होना सम्बद्ध नहीं है। मैं जिस निमित्तसे यहाँ रहती थी अब वह नष्ट हो गया। मैं बहुत दिनोतक बढ़े आदरसे आपके यहलमें स्त्री। किंतु अब हमारा वैर उन गया; इसलिये मुझे शीव्र ही ब्हासे जाना होगा।

कारतने कह — वो व्यक्ति अपकारके बदलेमें अपकार करता है, वह अपराधी नहीं माना जाता । इससे तो अपकार करनेवाला जाणमुक्त हो जाता है। इससिये तू आनन्दसे यहीं ख. कहीं मत जा। पूजनी बोली—राजन् ! जिसका अपकार किया जाता है और जो अपकार करता है, उनका मेल नहीं हो सकता । वह बात दोनोंडीके हदयोंमें लटकती रहती है।

बहादराने कडा—यूजनी । इससे तो वैर शान्त हो जाता है और अपकार करनेवालेको प्रापका फल भी नहीं भोगना पड़ता। इसलिये अपकार सहनेवाले और अपकारीका येल तो फिर भी हो ही सकता है।

पूजनी जोली—इस प्रकार वैर कभी दूर नहीं होता और यह समझकर कि शतुने मुझे सानवना दी है, उसका विश्वास भी नहीं करना चाहिये। ऐसे अवसरपर विश्वास करनेसे प्राणीसे भी हाथ धोना पड़ता है, इसलिये फिर मुँह न दिखाना ही अखा है।

साध-साथ रहे तो उनमें खेड़ हो जाता है, फिर उनमें वैर नाई पाता।

पूजनी बोली—राजन् । पण्डितलोग अच्छी तरह जानते है, चैर पाँच कारणोसे हुआ करना है—खोके कारण, पर और समीनके कारण, कठोर साणीके कारण। जिम प्रकार लगग-डॉटके कारण और अपरायके कारण। जिम प्रकार बक्रवानल किसी भी प्रकार द्वाप्त नहीं होता वैसे ही कोचाधि भी धनसे, समझानेसे था डॉटने-डपटनेसे ठंडी नहीं पड़ती। वैसके कारण उत्पन्न होनेचाली आग एक पक्षको स्वाहा किये किसे कारण उत्पन्न होनेचाली आग एक पक्षको स्वाहा किये किसे कारण उत्पन्न होनेचाली आग एक पक्षको स्वाहा किये किसे कारण उत्पन्न होनेचाली आग एक पक्षको स्वाहा किये किसे कारण उत्पन्न होनेचाली आग पक्ष अध्यक्तर किया हो अह धन और मानद्वारा बहुत सत्कार करे तो भी उसका विश्वास नहीं करना चाहिये। अवत्वक तो न मैंने आपका कोई अपकार किया था और न आपने ही मेरी कोई हानि की थी, इसलिये मैं आपके महलमें उन्हती थी। किंतु अब मुझे आपका विश्वास नहीं हो सकता।

कारतने करा—पूजनी ! संसारमें तरह-तरहकी क्रिकाएँ कारको ही कारण होती है, कालको प्रेरणामें ही स्थेन विविध कर्मोंमें प्रयुत्त हो रहे हैं। इसमें कोन किसका अपराध करता है। जन्म और मृत्युका प्रेरक भी समानक्ष्यमें काल ही है। कालके कारण ही जीवके जीवनका अन्त होता है। इसांस्त्र्ये जो कुछ हुआ है, उसमें मैं तेरा कोई अपराध नहीं समझता। तू यहाँ आनन्दसे रह, तुझे कोई कह नहीं पहुँचावेगा। सुझसे जो अपराध बन गया है, उसे मैंने क्षमा किया, अब तू भी मुझे क्षमा कर दे।

पूजनी बोली—यदि आप कालको ही सब क्रियाओका कारण मानते हैं तो किसीका किसीके साथ वैर नहीं होना चाहिये। फिर अपने सगे-सम्बन्धियोंके मारे जानेपर लोग

उनका बदला क्यों रोते हैं और शोकाकुल शेकर इतनी हाय-हाय क्यों करते हैं ? वालवमें दुःसके कारण ही सकको उद्देग होता है, सुख तो सधीको प्रिय है और दु:सके अनेको रूप है। बुढ़ापा दुःस है, धनक्षय दुःस है, अप्रिय पुरुषोंके साथ रहना दुःस है और प्रियजनोसे बिखुड़ना दुःख है। यथ और बन्धनसे भी सकतो दुःख होता है तथा बक्ति कारण और स्वाचाविकलयसे भी दुःख होता ही है। राजन् । आपने मेरा जो अधकार किया है और मैंने आधका जो अपराध किया है,उन्हें हम सौ वर्षमें भी नहीं भूल सकते। इस प्रकार आपसर्थे एक-दूसरेका अपकार करनेके कारण अब हमारा येल नहीं हो सकता। आप जैसे-जैसे अपने पुष्की दुर्गतिको याद करेंगे वैसे-वैसे ही आपका सर ताजा होता रहेगा। अब इस मरणाना वरके ठन जानेपर आप जो प्रीति करना खाइते हैं, यह इसी प्रकार असम्बन है जैसे पिष्टीका यहा एक बार फूट जानेपर फिर नहीं जुड़ता। जब किसी फुलमें दुःसदायी वैर बैध जाता है तो वह प्राप्त नहीं होता। उसे चाद दिलानेवाले बने ही रहते हैं; इसकिये जबतक कुलमें एक भी व्यक्ति बना रहता है तकतक वह शुनस नहीं मिटती। इसलिये किसीका कुछ बिगाइ कर देनेपर फिर राजाको उसका विश्वास नहीं करना चाहिये।

कारवर्गे का अविद्यास करनेसे हो पनुष्य संसारमें कुछ भी प्राप्त नहीं कर सकता। यदि मनमें एक प्रकारका भी भय बना रहे हो उसका जीवन हो मिट्टी हो जायगा।

पूजनी बोली—राजन् । जिसके होनो पैरोमे बोट लगी हो और किर भी वह पैरोंसे ही चलता रहे तो चाहे कैसी ही स्तवधानीसे बले उसके पैरोमें बाठ हो ही जावगा। जो पुरुष अपने रोगी नेत्रोंको हवाके सामने सुते रखता है उसके नेत्रीमें वायुके कारण अवस्य ही बहुत पीड़ा बढ़ जायगी। जो पुरुष अपनी प्रक्रिका विचार न करके अज्ञानवदा भयानक मार्गमें चल प्याना है,उसका जीवन उस मार्थमें हो समाप्त हो जाता है। वो किसान वर्षाके समयका विचार न करके खेत जोतता है, व्यस्का परिश्रम व्यर्थ होता है और उसे अनाग नहीं मिलता । को पुस्य हिनकारी भोजन करता है उसके लिये वह अञ्च अमृतस्य हो जाता है। परंतु जो परिणामका विचार न करके कुम्ब्य सेवन करता है उसके बीवनका अन्त तो उस अन्नके साब ही समझो । देव और पुस्वार्थ—ये होनों एक-दूसरेके आव्यपसे रहते हैं, किंतु उदार पुस्य सर्वदा शुभकर्म किया करने हैं और नपुंसक देवके भरोसे पड़े खते हैं। जो पुरुष कर्मको छोड़ बैठता है, वह दरिव्रताके चंगुलमें फैसकर

सदा अनवाँका दिकार बना रहता है। अतः मनुष्यको सर्वस्वकी बाजी लगाकर भी अपना हित करना चाहिये। विद्या, शुरवीरता, दक्षता, बल और ग्रैयं-ये पाँच मनुष्यके स्वाभाविक मित्र हैं। बुद्धिमान्त्येग सर्वदा इनके सहवासमें रहते हैं। घर, सोना, चाँदी, पूच्ची, की और सहदगण-वे मध्यम कोटिके मित्र हैं; ये मनुष्यको सभी जगह मिल सकते है। जो मनुष्य बुद्धिमान् होता है, वह सभी जगह आनन्त्रमें रहता है। बुद्धिमान्के पास चोड़ा-सा धन हो तो वह भी बढ़ता रहता है। यह दक्षतापूर्वक काम काते हुए संयमके हारा सर्वत्र प्रतिष्ठा प्राप्त का लेता है। किंतु बुद्धिहीन पुरुष घर, धरती, स्वदेश और स्वजनोंकी विन्तामें प्रस्त खुकर सदा दु:सी बना रहता है। यदि अपनी जन्मभूमियें भी रोग और दुर्भिकादिका कप्त हो तो वहाँसे अन्यत्र चला जाय; यदि रहना हो तो सदा सम्मानपूर्वक ही रहे। इसलिये अब मैं दूसरी जगह वाडेगी, यहाँ रहना मेरे लिये सम्बन्ध नहीं है। दुहा भावां, दुह पुत्र, कृटिल राजा, तुष्ट मित्र, तृषित सम्बन्ध और व्य देशको तो दूरसे ही छोड़ देना चाहिये। कुपुत्रपर पाला कैसे विचास हो सकता है, दुष्टा भाषाँमें प्रेम होना कैसे सम्बन्ध है ? कुराज्यांने प्राणि मिलना असम्बन ही है और दुष्ट देशमें भी कैसे निर्वाह हो सकता है ? कुम्जिका खेड कभी स्थिर नहीं रहता. इसलिये उससे मेल बना रहना कठिन ही है। स्त्री तो वही है जो मधुर भाषण करे, पुत्र वही है जिससे सक मिले, मित्र वही है जिसमें विश्वास हो और देश वहीं है वहाँ निर्वाह हो सके तथा राजा उसे ही समझना चाहिये जिसके शासनमें किसी प्रकारका बलात्कार न होता हो, खेग निर्भय हो और गरीबोका पालन होता हो । जिस देशका राजा गुणवान् और धर्मपरायण होता है वहाँ खीं, पुत्र, मित्र, सम्बन्धी और बन्धु-बान्यव सभीकी अनुकुलता हो जाती है। अधर्मी राजाके अत्याचारसे तो प्रजाका सत्यानाहा हो जाता है। वास्तवमें धर्म, अर्थ, काम-इन तीनोंका मूल राजा ही है; इसलिये उसे सावधान रहकर सर्वदा अपनी प्रजाका पालन करना चाहिये। राजाको कररूपसे प्रजाकी आमदनीका इटौँ चाग लेकर उसे उचित कर्मोंमें सर्च करना चाहिये। जो राजा प्रजाकी अच्छी तरह रक्षा नहीं करता वह तो बोरके समान है। प्रजाको अभयदान देकर यदि राजा धनके लोभसे वैसा बर्ताव नहीं करता तो सारी प्रजाका पाप बटोरकर अन्तमें नरकमें जाता

है और यदि वह अभय देकर वैसा ही आचरण भी करता है तो प्रजाका धर्मानुसार पालन करनेके कारण वह सकको सूख देनेवाला समझा जाता है। प्रजापति मनुने गुणोंकी दृष्टिसे चनाको माता, पिता, गुरु, रक्षक, अग्नि, कुबेर और यमरूप बतावा है। प्रजापर प्रेप रखनेके कारण यह राष्ट्रका पिता है। वह प्रजाका पालन करता है और दीन-द: सियोंकी भी सुधि लेता रहता है इसस्तिये याताके समान है। प्रजाका अनिष्ट करनेवालोको वह अप्रिके समान जलाता रहता है और वपराजके समान दुर्शका दमन करता है। अपने प्रीतिभाजनीको धन देनेके कारण वह कुबेरके समान है, धर्मोपदेश देनेके कारण युरु है और प्रजाकी रक्षा करनेके कारण रहक है। जो राजा अपने गुणोसे सब नागरिकीको प्रसन्न रसता है उसके राज्यका कभी नाज नहीं होता। निसे पुरवासी और देशवासियोंको प्रसन्न रखनेकी करस आती है वह राजा इहलोक और परलोकमें सूख पाता है। जिस राजाकी प्रजा सर्वदा करके भारसे पीड़ित और तरह-तरहके अनवाँसे दुःसी रहती है, उसे जरूर नीवा देलना पड़ता 🕯। इसके विपरीत जिसकी प्रजा सरोवरमें कपराजेके समान विकासित होती रहती है, यह सब प्रकारके पुण्यपलोका भागी होता है और खर्गलोकमें भी सम्पान पाला है।

पीन्न बं करते हैं— एकन् । ब्रह्मदत्तसे इस प्रकार कहका असकी आजा ले वह विदिया खेच्छानुसार वाली गयी। इस प्रकार मैंने तुन्हें राजा ब्रह्मदत्त और पूजनीके सम्भाषणका प्रसंग तो सुना दिया, अब तुम और क्या सुनना चाहते हो ?

राजा जुचिहिरने गृजा—पितामह । क्या कोई ऐसी मर्यादा भी है जिसका किसीको उल्लब्धन नहीं करना चाहिये ? आप सभी सत्पुरुवोमें श्रेष्ठ हैं, कृपवा उसका वर्णन कीजिये।

धीमजी केले— मनुष्यको सर्वदा विद्यावृद्ध, तपस्वी, प्रास्त्रज्ञ और सदाबारनिष्ठ ब्राह्मणोकी सेवा करनी चाहिये। यह बड़ा ही पवित्र कार्य है। तुम जैसा माव देवताओं में रखते हो बैसा ही ब्राह्मणोमें भी रखो। ब्राह्मण प्रसन्न रहते हैं तो मनुष्यको बड़ा सुयहा मिलता है और वे अप्रसन्न हो जाते हैं तो उसके लिये बड़ा संकट उपस्थित हो जाता है। ब्राह्मण प्रसन्न रहें तो अमृतके समान होते हैं और कोप करने लगें तो साह्मत् विष् हो जाते हैं।

#### शरणागतकी रक्षा करनेके विषयमें एक बहेलिया और कपोत-कपोतीका प्रसंग

युधिष्ठिरने पूछा-दादाजी ! शरणागतकी रक्षा करनेवाले पुरुषका क्या कर्तव्य है—यह आप मुझे सुनाइये।

भीषानी बोले—राजन् ! शरणागतकी रहा करना बड़ा भारी धर्म है। ऐसा प्रश्न तुम्हें अवस्य पूछना चाहिये। शिक्षि आदि राजाओंने तो शरणागतीकी रक्षा करके ही सर्वजेष्ठ सिद्धि प्राप्त कर ली थी। ऐसा भी सुना जाता है कि एक कबूतरने अपना मांस देकर शरणायत शतुका विधिवत् सत्कार किया वा।

युधिष्ठरने पूजा—पितामह ! कबृतरने शरणागत शहुको अपना मांस किस प्रकार खिलाया वा और इससे उसे कीन सद्गति प्राप्त हुई थी ?

पीमर्शी बोले—राजन् ! सुनो, यह कवा समस्त पापोको नष्ट करनेवाली है और परशुरामजीने राजा पुरसुक्ता सुनावी थी। पूर्वकालमें राजा मुक्कुन्दने परशुरामजीसे वही बात पूछी थी। उसकी सुननेको इच्छा देखकर परशुरामजीने उसे यह कवा, जिसमें कबूतरके मुक्त होनेका प्रसंग वर्णित है, सुनायी भी।

परशुरामजीने कहा—राजन् ! मैं तुन्हें धर्मके निर्णय और अभीष्ट अर्थसे युक्त एक कवा सुनाता 🗜 तुम सावधान होका सुनो । किसी समय एक संघन वनमें एक बड़ा ही डराकना बहेरिज्या रहता था। उसके शरीरका रंग कोएके सधान काला था। उसके कुर कमेकि कारण को सगे-सव्यक्तियोंने थी त्याग दिया था। वस्तुतः जिसका आचरण परपूर्ण हो, उसे बुद्धिपान् पुरुषोको दूरसे ही त्याग देना बाक्षिये । जो मनुष्य क्रूर, दुष्टबद्ध और प्राणियोंकी हत्वा करनेवाले होते हैं, उन्हें सर्वोद्धी तरह सत्र प्राणियोंसे उद्देग प्राप्त होता है। उसका वो नित्यका यही काम या कि जाल लेकर वनमें जाता और बहुत-स पक्षियोको मारकर उन्हें बाजारमें बेच आता। इसके सिवा कोई दूसरी जीविका उमे अच्छी हो नहीं लगती थी।

एक बार जब यह वनमें ही बा, बड़े जोरकी आंधी चलने लगी। एक क्षणमें ही आकरहायें घटाएँ हा नवीं और किवली कड्कने लगी। इन्द्रदेवने मुसलाधार वर्षा करके बात-की-बातमें सारी पृथ्वीको जलमय कर दिया। वर्षाके वेगसे अनेको पक्षी मस्कर पृथ्वीपर गिर गर्च । इसी समय उस बहेलियेकी दृष्टि एक कबूतरीपर पड़ी जो श्रीतसे डिठ्राकर पृथ्वीपर गिर गयी थी। इस समय यद्यपि वह स्वयं भी बहे

लिया। वह पापल्या था और पाप ही करता रहता था, इसकिये इस समय भी उसने पाप ही किया। इतनेहीयें उसे वृक्षीके कुंजमें एक मेघके समान सचन विशाल वृक्ष दिखायी दिया । उसपर अनेको पश्चियोने बसेरा किया था । बोझी ही देरमें बादल फट गये और आकाश खखा हो गया। बहेलिया जाड़ेसे बहुत ठिट्टर रहा था। उसने इधर-उधर देखकर विचार किया, 'यहाँसे मेरी झोपड़ी तो बहुत दूर है, अच्छा, आज पहीं ठहर जार्ड ।' ऐसा सोचकर उस पेड़के नीचे ही रात वितानेके विधारसे उसने हाव जोड़कर प्रणाम करते हुए कहा, 'इस वृक्षपर जो देवता निवास करते हों, मैं उनकी शरण लेता हैं।' इस प्रकार प्रार्थना करके वह पत्ते विकाकर एक शिलापर सिर रसकर सो गया।

राजन् ! उस वृक्षको ज्ञासापर बहुत दिनोसे एक कबूतर रहता था। उसकी कबूतरी सबेरेसे ही चुगा लेने गयी वी और अभीतक लौटकर नहीं आबी थी। इस समय रात हुई देशका उस कबूताको बड़ा सेंद हुआ। वह कहने लगा, 'आरे ! आज तो बड़ी ऑधी-वर्षा भी और मेरी प्यारी ककृतरी अभीतक नहीं आयी। उसके अभीतक न लोटनेका क्या कारण हो सकता है ? चनमें न जाने वह कुशलसे भी होगों या नहीं ? उसके बिना तो आज मेरा यह घोंसला उनकृ-सा जान पड़ता है। वास्तवमें घरको घर नहीं कहते — गृहिणीको ही 'धर' कहते हैं। जिस घरमें गृहिणी न हो वह तो वनके ही समान है। यदि आज मेरी मंशुरभाषिणी-विया न लौटी तो मैं इस जीवनको रतकर भी वर्षा कर्मगा ? वह ऐसी पतित्रता थी कि मेरे नहाये किना नहाती नहीं थीं और मेरे घोजन किये जिना घोजन नहीं करती थी। इसी जकार मेरे बैठ जानेपर ही बैठती और सो जानेपर ही स्रोती थी। यदि युद्धे प्रसन्न देखती तो उसका मुख भी सिल जाता और उदास देखती तो स्वयं भी खिन्न हो जाती। मै कहीं बढ़र जाने रूपता तो उसका चेहरा उतर जाता और कभी कोध करता तो वह मीटे-मीटे शब्द सुनाकर मुझे शान कर देती। वह बड़ी ही पतिव्रता, पतिके आसित और पतिका जिय करनेमें तत्पर रहनेबाली थी। वह तपस्विनी मेरे प्रति बड़ा प्रेम और अनुराग रस्तती है और मेरी बड़ी फ्ल है। पुरुषके धर्म, अर्थ और काममें स्त्री ही प्रधानतया सदायता करनेवाली होती है। विदेशमें भी वही विश्वसनीय मिजका काम करती है। पुरुषको सर्वोत्तम सम्पत्ति उसकी कष्टमें था, तो भी उसने उसे उठाकर विवर्डमें कद कर । भार्या हो कही जाती है। जो पुरुष रोगसे पीड़ित हो और

बहुत दिनोसे विपत्तिमें फैसा हुआ हो उसके लिये मी खीके समान कोई दूसरी ओवधि नहीं है। पुरुवका खीके समान न तो कोई बन्धु है और न धर्मसाधनमें कोई वैसा सहायक है। जिसके घरमें साध्वी और मधुरभाविणी भावां नहीं है उसे तो वनमें चला जाना चाहिये। उसके लिये तो जैसा घर वैसा ही वन।'

भीष्मजी करते हैं—जब कब्तुतर इस प्रकार जिलाप कर रहा था तो बहेलियेके पिंजड़ेमें पड़ी हुई कक्तरीने उसका करुण-क्रन्यन सुनकर कहा, 'अहो ! मेरा बड़ा सौभान्य है जो मेरे प्रिय पतिदेव इस प्रकार मेरा गुणनान कर यो 🖁 । खीका इष्टवेब तो पति ही है। जिससे पतिदेव प्रसन्न नहीं रहते, वह पत्नी दावानलसे दग्ध हुए पुत्र और गुळाके समान भस्म हो जाती है। अस्तु, अब भेरे विषयमें तो आप कोई विप्ता न करें। मैं आपसे एक प्रार्थना करती 🐉 आपसे हो सके तो एक शरणागतकी रक्षा कीजिये। देखिये, यह बहेलिया आपके निवासस्यानपर आकर सोवा है। यह ठंड और धूलसे व्याकुल है, आप इसका सत्वार कीलिये। स्वायिन्! जगन्मता मी और ब्रह्मणका वच करनेवालेको जो पाप लगता है, वही परणागतकी हिंसा करनेवालेको भी लगता है। भगवान्ते हमारी कापोती बृत्ति बना दी है। अपने जातिधर्मके अनुसार आप-जैसे मनस्वीको उसका आवरण करना चाहिये। जो गृहस्य यथादानित अपने आव्यधर्यका पालन करता है, वह मरनेके प्रहात् अक्षयलोक प्राप्त करता 🖁 । अतः आप अपने देहकी ममता छोड्कर धर्म और अर्चपर दृष्टि रखते हुए इस बहेलियेका ऐसा सत्कार करें, जिससे इसका मन प्रसन्न हो जाय । मेरे लिये अब आप कोई जिला न करें। आपकी शरीरयात्राका निर्वाह करनेके लिये आपको दूसरी खियाँ मिल जायेगी ।' इस प्रकार चिंतड़ेमें पड़ी हुई उस तपस्विनी कबूतरीने अपने पतिसे कहा और किर आवन्त दुःसी होकर पतिके मुँहको ओर देखने लगी।

स्वीकी यह धर्मानुसार और युक्तियुक्त बात सुनका कबूतरको बड़ी प्रसन्नता हुई और उसकी आँखोमें आनन्छन्न छलक आये। उसने निरन्तर पश्चियोको हिसासे निर्वाह करनेवाले उस बहेलियेकी और देखकर उसका यवोकित स्वागत करते हुए कहा, 'कहिये, मैं आपको ज्या सेवा कहैं? आप हमारे घर पधारे हैं। घर आयेका आजिध्य करना यों तो सभीका कर्तव्य है, किंतु पश्चपक्रके अधिकारों गृहस्थका तो यह प्रधान धर्म है। जो पुरुष गृहत्थक्रममें रहते हुए भी मोहवास पश्चमहायज्ञ नहीं करता, उसे धर्मानुसार ऐहिक और पारलीकिक दोनों प्रकारके मुख नहीं मिलते। इसलिये आपको जो इच्छा हो कहिये; किसी प्रकारका दु:स न मानिये। आप अपने मुखसे जो कुछ कहेंगे मैं वही कर्ममा।'

उसकी बात सुनकर बहेरियोंने कहा, 'मुझे शीतसे बड़ा कह हो रहा है, इसरिये कोई ठंडसे बचनेका उपाय करो।' यह सुनकर कबूठरने पृथ्वीपर पत्ते इकड़े कर दिये और उन्हें जलानेको चिनगारी लेनेके लिये बड़ी तेजीसे डड़ान लगासी। वह लुहारके घरसे अङ्गारा ले आया और उससे सूखे पत्तीमें आग लगा दी। बहेरिया आग तापने लगा। इससे उसके हारीरमें गर्मी आ जानेसे उसके होश-हवाश ठिकानेपर आ गये। किर उसने अखन्त आनन्दित होकर डबड़बादी आंखोंसे कबूठरको और देखते हुए कहा, 'मुझे बड़ी पूख लगी है, मैं बाहता है तुम मुझे कुछ भोजन दो।'

कहेलियेकी बात सुनकर कज़ृतर इस विन्तामें पड़ गया कि 'अब मुझे क्या करना चाहिये।' उस समय वह अपनी असमर्थतापर लेद प्रकट करने लगा। किंतु कुछ ही देरमें उसे एक बात जाद आवी और वह कहने लगा, 'अखा, बोझे देर ठहरिये, में अभी आपको दुप्तिका उगाय किये देता है।' ऐसा कड़कर उसने मुखे पत्तोंसे आग सुलगायी और फिर बढ़े हुपीं भरकर कहा, 'पहले कार्ब, देवता और महानुभाव पितरोंके मुख्तमें मैंने सुना है कि अतिबिसतकार बड़ा भारी पुण्य है। सीच्य । आज आप हमारे अतिबिद्ध है, इसलिये मैंने आपका सत्कार करनेका पक्षा विचार कर लिया है। आप मुझार



सदा कृपादृष्टि रखे।' ऐसा कडकर वह पड़ी प्रसन्न क्दनसे अफ्रिकी तीन परिक्रमाएँ करके उसमें कूद पढ़ा। कबूतरको आगमें गिरा देखकर बहेरिल्या मन-डी-मन सोबने तना, 'अरे! मैंने यह क्या कर डाला ? हाय! मैं बड़ा कुर हूँ, मैं तो अपने कमेंसे ही निन्दनीय हूँ। निस्संदेह इससे तो मुझे बड़ा भारी पाप लगेगा।' इस प्रकार उसने बड़ा विलाप किया और बार-बार अपने कमेंकी निन्दा की।

यद्यपि इस समय बहेलियेको बड़ी भूल लगी हुई थी, तो भी कब्तरको आगमें पड़ा देखकर वह कहने लगा, 'हाच ! में बड़ा ही कुर और मूर्ज है, मैंने यह क्या कर बाला ? मेरा तो जीवन ही द:समय है, मुझसे तो निज्य ऐसा ही पाप होता रहता है। मैं सर्वथा अविश्वसनीय, दुहनुद्धि और क्रुर विचारीयाला है। सारे शुभकर्मीको छोड़कर मैंने यह पक्षियोंको फैसानेका ही धंबा खाँकार किया है। देखो, यह कब्तर केसा प्रधाना है 7 इसने अपनेको अधिमें होपकर मुझे अपना मांस विया । ऐसा करके इसने ही मुझे धर्मका भी उपरेश कर दिया है। अब मैं भी भी और पूजेका मोह छोड़कर अपने प्रिय प्राणींको त्याग हुँगा। आजसे मैं सब प्रकारके घोगोको व्यागकर धूल-व्यास और व्यक्तो सहन करते हुए दारीरको सुखा डालुगा और तरह-तरहले उपवास करके अपना परलोक समासैगा। आहे । अपना शरीर होमकर इस कब्रुतरने यह बता दिया कि अतिथिका सत्कार कैसे करना बाहिये। इसलिये अब मैं भी धर्मांबरण करूँगा, मनुष्यका सर्वोत्तम आश्रय धर्म ही है।' ऐसा सोचकर उस बहेरियोने लाठी, प्रालाका, जाल और पिंजडेको फेंककर उस कबतरीको भी क्षोड़ दिया और महाप्रस्तानका निक्षय करके बहाँसे तप करनेके लिये चल दिया।

बहुतियोंके जले जानेपर कबुतरी पतिको स्परण करके बहुत ग्रोकाकुल हो गयी और दुःससे क्लिय करती हुई कहने लगी, 'प्रियतम ! मुझे याद नहीं कि कभी तुमने मेरा कोई अप्रिय कार्य किया है। तुम निल्म ही मेरा लालन करते ये और बड़े आदरसे सत्कार करते वे। मैंने तुम्हारे साथ बहुत मुख भोगा है, आज मेरे लिये वह कुछ भी नहीं रहा। ब्रांको पिता, भाई और पुत्रसे तो बोझ-मा ही सहारा मिलता है, उसे अपार सुख देनेवाला तो पति ही है। अतः ऐसी कौन नारी है, जो अपने पतिका आदर न करेगी। ब्रोके लिये पतिके समान कोई नाथ नहीं और न पतिके समान कोई सुख ही है। उसके लिये तो धन और सर्वस्वको छोड़कर पति ही एकमात्र गति
है। नाय! अब तुन्हारे विना मुझे इस जीवनसे भी क्या
प्रयोजन है? ऐसी काँन सती खी होगी जो पतिके बिना
जीवित खना चाहेगी?' इसी प्रकार उस कबूतरीने दुःखित
होकर बहुत करुणकन्दन किया और फिर उस जलती हुई
आगमें कूद पड़ी। उसने देला कि उसका पति रंग-बिरंगे
पुन्तोकी माला और विचित्र वखापूर्वणोंसे सुसर्जित हुआ
एक विमानपर बैठा है तथा अनेको महापुरूत उसकी सेवामें
उपस्थित हैं। इस प्रकार पुण्यकर्मी महापाओंके सैकड़ों
विभानोंसे चिरा हुआ वह अपनी पढ़ीके सहित खर्ग सिधारा
और वहाँ अपने पुण्यकर्मके प्रकायसे सन्कृत होकर सीके
सहित आनन्दपूर्वक विहार करने लगा।

ब्रोटेलियेने जब उन दोनोंको विमानपर बहकर आकारामें जाते देखा तो उनको ऐसी सदगति देखकर उसे बहा अनुताप हुआ और वह सोचने लगा, 'मैं भी इसी प्रकार तपस्या करके परमगति प्राप्त करूँगा ।' मनमें ऐसा विचार करके वह वहाँसे चल दिया और ममताहीन होकर प्रवनमात्रसे निर्वाह करता ज्यवरक्ति होकर एक कण्टकाकीर्ण वनमें पूरत । इससे उसका सारा चारीर कांटीसे क्रिलकर लोह-लुहान हो गया। इजनेहीमें वायुके कारण रगड़ लगनेसे वृक्षोंमें आग लग गयी । आग बड़ी प्रचण्ड थी । उसकी ऊँची-ऊँबी ज्वालाओंसे सब ओर किनगारियाँ फैलने शर्मी और मृग तबा पश्चिपीसे धरा हुआ वह सारा वन जलकर जाक होने लगा। घट देखकर वह बहेलिया भी बही प्रसन्नतासे शरीर छोड़नेके लिये उस प्रज्वलित अधिको ओर बढ़ा और सुशी-सुशी भसर होकर परमगतिको प्राप्त हो गया। बोही ही देरमें उसने देखा कि वा को आनन्दमें सामि विराजमान है तथा अनेको यहा, गन्धर्व और सिद्धोंके बीचर्षे इन्त्रके समान चोंभा या रहा है।

इस प्रकार वे कपोत, कपोती और बहेलिया तीनों ही अपने पुल्वके प्रतापसे स्वर्ग सिधारे। वो खी इस प्रकार अपने पतिका अनुसरण करती है, वह कपोतीके समान ही स्वर्गलोकमें विराजती है। राजन् ! शरणाणतकी रक्षा करना बहा ही पुल्यका काम है। ऐसा करनेसे गोवध करनेवालेके पायका भी प्रायक्षित हो जाता है। इस पापनाशक पवित्र हतिहासको सुननेसे मनुष्यको दुर्गीत नहीं होती और वह स्वर्यसुख प्राप्त करता है।

## अबुद्धिपूर्वक किये हुए पापकी निवृत्तिके विषयमें राजा जनमेजय और इन्द्रोत मुनिका प्रसंग

एवा युधिष्ठिरने पूछा—पितामइ ! यदि कोई पुरुष अनजानमें किसी प्रकारका पापकर्म कर बैठे तो वह उससे किस प्रकार मुक्त हो सकता है ?

धीषाजी बोले-राजन् ! इस विषयमें शुनकके वंशमें उत्पन्न हुए इन्होत मुनिने राजा जनमेजपको जो बात सुनावी थी, वही प्राचीन प्रसंग में तुन्हें सुनाता हूँ। पूर्वकालमें परीक्षितका पुत्र राजा जनमेंजय<sup>र</sup> बड़ा ही पराक्रमी बा। उसे बिना जाने ही ब्रह्महत्याका पाप लग गया। इसलिये उसके पुरोहित और सब ब्राह्मजॉर्ने उसका परित्यान कर दिया । इस पापकी आगसे वह रात-दिन जलता रहता था; इसलिये अन्तमें राज्य छोड्रकर बनमें चला गया। वहाँ वह बड़ी तीव तपस्ता करने लगा। उसने सारी पृथ्वीमें देश-देशमें घटकते हुए अनेको ब्राह्मणोसे ब्रह्महत्याकी निवृत्तिके लिखे कोई प्रायक्षिण पूछा। पूमते-यूमते वह महालयस्त्री शुनकार्वशीय इन्द्रेत युनिके पास पश्चि गया और उनके दोनों पैर पकड़ लिये । राजाको देखकर ऋषिने बढ़ा तिरस्कार किया और उससे बहा, 'ओर महापापी ! तू वहाँ कैसे आ गया ? मुझसे तुझे क्या काम है ? तु यहाँसे अभी जला जा, मुझे तेरा यहाँ रुकना अच्छा नहीं लगता । ब्राह्मणको मारनेके कारण तेरा चित्र अशुद्ध हो गया है। तू निरन्तर पापका ही बिन्तन करता है, इसलिने तेरा जीवन वार्थ और अत्यन्त क्रेज़मय है। देख, तेरी ही करतुतसे तेरे पितरोका वंदा नरकमें पड़ा है, उन्होंने तुझसे जो-को आदाएँ बॉंध रख़ी बीं, आज से सब कर्डा हो गयी। जिनका पूजन करनेसे मनुष्य स्वर्ग, आयु, सुबदा और संतान प्राप्त करते हैं, उन ब्राह्मणीसे ही तु बिना काम हेप करता है। अब अपने पापके कारण तू अनेको वर्षोतक उल्टा सिर किये नरकमें पड़ा रहेगा। वहाँ लोहेके समान चौचोवाले गिद्ध और मोर तुझे नोंच-नोंचकर दुःखी करेंगे और उसके बाद भी तुझे किसी पापचोनिये ही जन्म लेना पहेगा । यदि तू ऐसा समझता हो कि जब इस लोकमें ही पापका कोई फल नहीं मिलता तो परलोकमें ही क्या रखा है, तो इस बातका निक्षय बुझे यमदूत करा देंगे।'

मुनिवर इन्द्रोतके इस प्रकार कहनेपर राजा जनमेजपने कहा, 'मुने ! मैं अवस्य धिकारके ही योग्प हूँ। अत: आपने मुझे जो भरप्र-चुरा कहा है वह उचित हो है। मैं आपकी कृपाका भिस्तारी हैं। मैं परितापाप्रिमें अपनी सारी पाप-राजिको परम कर रहा है। अपने कुकमाँपर दृष्टि जानेसे मेरे पनमे तनिक भी कैन नहीं है। मैं सब कहता है, वसराजसे भी मुझे बड़ा भव लग रहा है। मेरे इदयमें जो यह पापका काँटा साल रहा है, उसे निकाले बिना में कैसे जीवित रह सकता है। अतः आप मुझे इससे मुक होनेका कोई उपाय बताइये। मैं बतावर बना रहे। अपने कर्मके लिये मुझे अत्यन्त सेद हैं; अब तो जैसे बने बैसे मेरी रक्षा कींजिये। पण्डितलोग जैसे बालककी बुद्धिपर प्यान नहीं देते और पिता जैसे पुत्रके अपराधकी ओर नहीं देखने, इसी प्रकार मेरी बुद्धि और करनीपर ध्यान न देकर आप मुझपर प्रसन्न होड़ये।'

इन्होंन्ने बढ़ा-तुम ब्राह्मणोकी शक्ति और वेद-शाखोंमें बतत्थवा हुआ उनका माहात्व्य तो जानते ही हो। इसलिये ब्राह्मणोकी शरण लो और ऐसा काम करो, जिससे तुन्हें शानित जिले। ब्राह्म हुए ब्राह्मणोकी शरण जानेसे ही तुन्हारी परलोकमें रक्षा होगी, अववा यदि तुम अपने पापोके लिये पक्षाताप करते हो तो सहा धर्मपर ही हुष्टि रखो।

क्ननेक्चने कहा—मैं अपने पापके कारण बहुत संतप्त हूँ। अब आगे मैं कभी बर्चका लोप नहीं कर्नगा। मुझे कल्याणकी इच्छा है और अब मैं आपकी सेवामें स्परिकत हैं, इसलिये आप मुझपर प्रसन्न होड़यें।

इन्नोतने कहा—राजन् । मैं भी यही बाइता हूँ कि तुम दम्मं और मानको खोड़कर मेरे प्रति सखी प्रीति रसो, समस्त प्राणिपोके दिनमें तत्त्वर रही और अपने धर्मपर दृष्टि रसो । मैं अब केवल धर्म समझकर ही तुम्हें खीकार कर रहा हूँ । इससे मेरा प्रधान उद्देश्य यही सपझों कि तुम्हें ब्राह्मणोंके प्रति पूर्ण सद्धाव रखना चाहिये । तुम ऐसी प्रतिज्ञा करों कि मैं ब्राह्मणोंसे कभी डोड़ नहीं करूँगा ।

कनमेनव बोल — ब्रह्मन् ! मैं आपके करण-स्पर्श करके प्रतिज्ञा करता है कि अब कभी मन, वचन या कमेंसे ब्राह्मणीके साथ ग्रेड न कहाँगा।

हिंदोतरे कहा—राजन् ! अब तुम्हारा बित्त बदल गया है, इसलिये में तुम्हें धर्मका उपदेश करूँगा। लोग कहते हैं कि यदि राजा दुक्षरित्र हो तो अवस्य ही वह सारे राष्ट्रको संतम कर दालता है। तुम भी पहले ऐसे ही थे किंद्र अब तुम्हारी दृष्टि धर्मपर है। सम्पन्न मनुष्य उदार,

१. ये परीक्षित् और जनमेजय अर्जुनके पौत्र और प्रपीत नहीं हैं।



कृपण या तपस्थी कुछ भी हो सकता है। किंतु यदि किना विचार किये कोई काम किया जाता है तो उससे दुःक ही होता है। प्रत्येक काम सोच-समझका काना ही अच्छा है। या, दान, दया, वेद और सत्य—ये पौची हो पवित्र है। इनके सिवा अच्छी प्रकारसे किया हुआ तप भी परमपक्तित्र है और यही राजाको पूर्णतया पवित्र करनेवाला है। उसका अच्छी तरह अनुद्वान करनेसे तुम परमकल्याणकारी धर्मकी उपलब्धि कर सकते हो । इसी प्रकार पवित्र क्षेत्रोकी यात्रासे भी बढ़ा पुण्य होता है। कुरुक्षेत्र पवित्र स्थान है, उसकी अपेक्षा सरस्वती नदी अधिक पवित्र है, सरस्वतीसे भी दूसरे कई तीर्च ज्यादा पवित्र हैं और उनमें भी पृथुदक विद्रोध पवित्र हैं। उसमें स्रान करने और उसका जल पीनेसे मनुष्यको बाहे वह कल ही क्यों न पर जाय, इसकी बिन्ता नहीं सताती अर्बात् इसका जीवन सफल हो जाता है। यदि तुम महासरोवर, पुष्कर, प्रभास, उत्तर-मानसरोवर,कालोदक तथा दुवद्वती और सरस्वती नदीके संगय मानसरोवर आदि तौबाँमे वाकर स्नान करोगे तो तुन्हें दीर्घ आयु प्राप्त होगी।

इसके सिवा तुन्हें ब्राह्मणोंकी प्रसन्नता भी सम्पादन

करनी चाहिये। वे तुम्हारा तिस्स्कार करें और तरह-तरहसे तुम्हारी उपेक्षा करें तो भी तुम ऐसा नियम कर ल्प्रे कि 'मैं उन्हें कभी कष्ट नहीं पहुँचाऊँगा।' इस प्रकार अपने सब काम करते हुए तुम परमकल्याण प्राप्त कर सकते हो । यदि मनुष्यसे कोई अपराध बन जाय तो उसके लिये पश्चाताप करनेसे वह पायसे मुक्त हो जाता है। यदि दूसरी बार फिर पाप बन जाय तो 'अब किर ऐसा काम नहीं करूँगा' ऐसी प्रतिज्ञा करनेसे पापपुक हो सकता है तदा ऐसा निक्रय करे कि 'अब भविष्यमें सर्वदा धर्मका ही आकरण करूँगा' तो तीसरी बारके पापसे भी मुक्ति हो जाती है और यदि पवित्रसावसे तीवाँमें भ्रमण करता खें तो अनेकों पापीसे छूट जाता है। तपस्यामें लगे हुए मनुष्यके तो सब पाप तस्काल छूट जाते हैं। जिस मनुष्यको कलेक लगा हो वह एक वर्षतक अग्रिकी ज्यासना करनेसे उससे मुक्त हो सकता है। गर्भहत्या करनेवाले पुरुषका पाप तीन वर्षतक अग्निकी उपासना करनेसे अथवा महासर, पुष्कर, प्रमास और उत्तर-मानसरोवर आदि तीवाँमें सौ योजनतक यात्रा करनेसे छूट जाता है। जिस मनुष्यने जितने प्राणियोकी हिसा की हो वह उसी वातिके उतने ही प्राणियोंकी पृत्युसे रक्षा करे तो पापमुक्त हो जाता है। यनुजी कहते हैं कि जलमें हुबकी लगाकर तीन बार अध्यवंश-मन्त्र जपनेसे मनुष्य उसी प्रकार पापीसे सूट जाता 🕽 जैसे अञ्चनेच यत्रके अन्तमें अवभूश स्त्रान करनेसे। इससे तुरंत ही उसके सब पाप नष्ट हो जाते हैं, उसे सम्मान मिलता हैऔर सब प्राणी प्रसन्न होकर उसके सामने जड एवं युकके समान हो जाते हैं।' बृहस्पतिजीका मत है कि 'यदि धनुष्य यहले बिना जाने पाप करके फिर बुद्धिपूर्वक पुज्यकर्य करे तो इससे उसके पूर्व पापका इसी प्रकार नाश हो जाता है, जैसे खार लगानेसे वसका मैल छूट जाता है।' सूर्य जिस प्रकार प्रात:काल उदित होकर रात्रिके सारे अन्यकारको नष्ट कर देता है, उसी प्रकार शुभकर्म करके मनुष्य अपने सभी पापोंका अन कर देता है।

भौज्यजी कहते हैं—राजन् ! राजा जनमेजयको इस प्रकार उपदेश देकर मुनिवर इन्होतने उससे विधिपूर्वक अश्वमेध यज्ञ कराया। इससे उसका सब पाप नष्ट हो गया और वह प्रन्यालित अग्निके समान देदीध्यमान होने लगा।

#### मृतककी पुनर्जीवनप्राप्तिके विषयमें एक ब्राह्मणबालकके जीवित होनेका प्रसंग

कोई ऐसा पुरुष देखा या सुना है जो एक बार मरकर फिर जी उठा हो ?

भीषाजी बोले-राजन् ! पूर्वकालमें नैविकारण्यक्षेत्रचें गृध और गीदड़के संवादरूपसे एक घटना हुई थी, यह तुम सुनो । एक बार किसी ब्राह्मणका बड़ी कठिनतासे प्राप्त हुआ सुन्दर बालक बाल्यावस्थामें ही चल बसा। तब उसके कुछ सम्बन्धी शोकसे रोते-बिलखते उसे लेकर इमशानमें गये। वे बारक्कको इदयसे लगाकर अत्यन्त करुणक्रन्दन करने लगे। उन्होंने उसे पृथ्वीपर रख तो दिया, किंतु वहाँसे लौटनेका साहस न कर सके । उनके रोनेका शब्द सुनकर वहाँ एक गृध आचा और उनसे कहने लगा, 'अब तुम अपने इस एकमात्र बारकको छोड़कर चले जाओ, व्यर्थ विलय्ब मत करो । जो लोग अपने मृतक सम्बन्धियोंको लेकर इम्प्यानये आते हैं और जो नहीं आते उन समीको अपनी आयु समाप्त होनेपर सेसारसे कृत्य करना ही पड़ता है । यह दमदाानधूमि गृध और गीवड़ोंसे भरी हुई है, इसमें सर्वत्र नरकंकाल दिलायी पह खे हैं; इसलिये यह सभी प्राणियोंके लिये भ्रयावह है, आपलोगोको यहाँ अधिक नहीं ठहरना चाहिये। प्राणियोकी गति ऐसी ही है कि एक बार कालके गालये पड़ जानेपर फिर कोई जीव नहीं लीटता । इस मर्त्यलोकमें जो धी जन्मा है, उसे एक दिन अवश्य मरना होगा। देखो, अब सूर्यभगवान् अस्ताबलके अञ्चलमें पहुँच चुके हैं: इसलिये इस बालकका मोह छोड़कर तुम अपने घर लॉट जाओ ।'

युधिष्ठिर ! उस गुज्ञकी बाते सुनकर वे सब लोग बालकको पृथ्वीपर लिटाकर वहाँसे रोते-बिलव्हते बलने लगे। इतनेहीमें एक काले रंगका गाँदह अपनी माँदमेसे निकलकर वहाँ आया और उनसे कहने लगा, 'मनुष्यों ! वास्तवमें तुम बड़े खेहजून्य हो । अरे मुखों ! अधी तो सूर्वास भी नहीं हुआ। इतने डरते क्यों हो ? कुछ तो खेह निमाओ । सम्मव है, किसी जुध घड़ीके प्रभावसे यह बालक जी ही वठे । तुम कैसे निर्देशी हो ? तुमने पुत्रसंहको तिलाकृति देकर इस नन्हें-से बालकको पृथ्वीपर कुशा विखाकर सुला दिया है और उसे इस भीवण इमझानमें छोड़कर जानेको तैयार हो गये हो। क्या इस क्वेमें तुम्हारा कुछ भी खेह नहीं है ? देखों, पशु-पक्षियोंका अपने बचाँपर कैसा खेड होता है ! वहापि उनका पालन-पोषण करनेपर भी उन्हें इस सोक वा परलोकमें उनसे कोई फल नहीं मिलता। परंतु मनुष्योपें

राजा जुमित्रिरने पूछा—पितामह ! कया आपने खमी | तो खेड ही कहीं है, जो उन्हें शोक हो । यह तुम्हारा वंशवर बालक है. इसे छोड़कर अब तुम कहाँ जाना चाहते हो ? अरे ! अभी देरतक आँसू बहाओ और प्यारके साथ जी-भरकर इसे देखो । शरीरसे झींण होते हुए, मुकदमेंमें फैसे हुए और इमझानकी ओर बाते हुए पुरुषका साथ उसके कन्यु-बान्यव ही दिया करते हैं, दूसरे लोग नहीं। हाय ! इस कमलनयन बालकको छोड़कर जानेके लिये तुम्हारे पैर कैसे उठते 🖁 7' गीदङ्की ये बाते सुनकर वे सब लोग उसी समय शक्के पास लॉट आवे।

> अब वह गिद्ध कहने लगा, 'अरे बुद्धिर्शन पनुष्यो ! इस अत्यन्त तुष्ध मन्द्रमति गीदक्की बातोमें आकर तुम रप्रेंट केसे आये ? बोधे काठक समान इस पश्चानुतीके छोड़े हुए छेहाहीन प्रारिके किये तुम प्रोक क्यों करते हो ? अब तुम तीव्र तपस्थाने लग जाओ, उससे तुम्हारे सब पाप नष्ट हो जायेंगे। देखों, तपस्ताके प्रभावसे सब कुछ मिल सकता है. व्यर्थ विलाप करनेमें क्या रखा है 7 घन, गी, सोना, यांग, रह और पुत्र सबका मूल तप ही है, तपहोसे ये सब बीजें मिल सकती है। मनुष्य अपने पूर्वजन्मके कमेकि अनुसार ही सुरत-दुः तको लेकर अन्यता है। पिताके कर्मोंसे पुत्र और पुत्रके कर्मोंसे पिता बैद्या हुआ नहीं है। सब अपने-अपने पाप-पुण्योंसे बेचे हैं और अनामें इस मृत्युमार्गसे ही जाते हैं। अतः तुम प्रवत्तपूर्वक धर्मका आचरण करो, अधर्ममें यन यत ले जाओ तथा देवता और ब्राह्मणोके साथ समयानुसार बर्ताव बरो । शोक और दीनता कोड़ दो, पुत्रकी मोह-ममतासे दूर हो जाओ, इसे यही खुले मैदानमें छोड़कर चले जाओ । देखो, कोई कैसा ही ध्यारा हो, यहाँ छोड़कर फिर किसीके बन्धु-बान्यव इस स्थानपर अधिक देर नहीं ठहरते। उन्हें अपने खेहबन्धन तोहकर ऑसोमें ऑम् घरे लौटना ही होता है। कोई बुद्धिमान् हो या मूर्स, धनवान् हो या निर्धन, उसे अपने शुधाशुध कर्मोंको लेकर कालके अधीन होना ही पहला है। अखा, शोक करके ही तुम क्या कर लोगे ? सबका शासक तो काल ही है, वो सक्को एक नजरसे देखता है। यह कराल काल युवा, वालक, वृद्ध और गर्भस्य जीवोंको भी स्प्रेल जाता है: इस संसारकी ऐसी ही गति है।'

> इसपर ग्रीटइने कहा—आरे ! तुम तो पुत्रस्रोहमें भरकर बहुत चिन्तातुर बे, किंतु इस मन्दर्मत गिद्धने तुम्हारे खेहको शिथिल कर दिया है। इसीसे उसकी सरल, युक्ति-युक्त और

विद्यसनीय-सी जान पड़नेवाली बातोंमें आकर तुमलोय सेहको तिलाझाल देकर घर लौटनेके लिये तैवार हो गये हो। आखिर यह तुन्हारे ही रक्त और मांससरे बना है, तुन्हारे आधे सरीरके समान है और अपने पितरोंके वंशकी वृद्धि करनेवाला है। इसे वनमें छोड़कर तुम कहाँ जाओंगे? अखा, इतना ही करो कि जवतक सूर्य असान हो तबतक यहाँ ठहरो, उसके बाद तुम इसे या तो साथ ले जाना या यहाँ बैठे रहना।

मिन्दरं कहा—सनुष्यो ! मुझे जन्म लिये आज एक हतार वर्षसे अधिक हो गये, किंतु मैंने तो कभी किसी सी-पुरुष या नपुंसकको मरनेके बाद फिर जीवित होते नहीं देखा । देखों, इसका मृत देह निस्तेज और काठके समान हो गया है । ऐसे प्राणहीन प्रारंगको छोड़कर तुम बले क्यों नहीं जाते हो ? तुम्हारा यह खेड और परिक्रम तो व्यर्थ ही है, इससे कोई फल हाथ लगनेवाला नहीं है । मैं तुमसे अवद्य कुछ कठोर वाले कहा रहा है, परंतु ये हेतुगर्भित हैं और मोझवर्षसे सम्बन्ध पर बले जाओ । किसी मरे हुए सम्बन्धीको देखकर और उसके कामोंको याद करके तो मनुष्यका प्रोक हुनुना हो जाता है।

गिज्ञकों ये बातें सुनकर सब लोग लोटने लगे, अही
समय गीटह तुरंत उनके पास आया और कहने लगा,
'भैया ! देखों तो सही, इस बालकका रंग कैसा सोनेके
समान देदीण्यमान है। यह एक दिन अपने दितारोंको विच्छदान
बारेगा। तुम इस गीयकी बातोंमें आकर इसे छोड़े क्यों जाते
हो ? इसे छोड़कर जानेसे तुम्हारे खेह, विचोग-व्यचा और
रोने-धोनेमें तो कभी आवेगी नहीं, हाँ, तुम्हास संताप अवदय
बढ़ जायगा। एक बार राजर्षि धेतका भी बातक मर गया
था, किंतु अमेनिष्ठ धेतने उसे फिर जीवित कर दिवा था।
इसी प्रकार यदि तुम्हें भी कोई सिज्ञ, मुनि या देवता मिल
बापै तो वे रोते देखकर तुम्हारे उसर कुपा कर सकते हैं।'

गीदक्के इस प्रकार कहनेपर वे सब त्येग फिर इमझानमें लौट आमे और उस बालकका सिन गोदमें रखकर फूट-फूटकर रोने त्यें। उनके स्वन्का शब्द सुनका गृहने उनके पास आकर कहा, 'अरे लोगो ! तुम इस बालकको अपने आसुओसे क्यों भिगो रहे हो तथा हाथोंसे दवा-दवाकर क्यों इसकी मिट्टी लग्नव कर रहे हो ? यह तो धर्मरावकी आझासे सदाके लिये सो गया है। जो बड़े भारी तपत्वी, बनी और मुद्धिमान, होते हैं, उन्हें भी मृत्युके हावोंमें पड़ना ही होता है और अन्तमें उन्हें भी इस इमझानमूमिने ही आहम पिलता है।

अतः वार-वार लीटकर शोकका बोझा सिरपर धारण करनेसे कोई लाभ नहीं है। अब इसके पुनर्जीवनकी कोई आदार नहीं है। जो व्यक्ति एक बार देहसे नाता तोड़कर मर बाता है, वह फिर उसी शरीरमें नहीं आ सकता। यदि सैकड़ों गोदड़ भी इसके लिये अपना शरीर बलिदान कर दें तो भी अब वह बालक नहीं जी सकता। हाँ, यदि रहतेय, व्यक्तिकार्तिकेय, बहार या विच्यु इसे वर दें तो यह जी सकता है। तुन्हारे ऑसु बहाने, लेके-लेबे शास लेने या डींग फोड़कर रोनेसे इसे पुनर्जीवन नहीं मिल सकता। अतः बुद्धिमान् पुरुवको अधिय आचरण, कट्य भाषण, दूसरोंके साब होह, अधर्म और अस्तयका दूरमें हो त्याग बर देना बाहिये तथा धर्म, सत्य, शास्त्रज्ञान, न्याय, सर्वभूतव्या, अकुटिलता और सुजनार आदि गुयोंकर प्रमत्यपूर्वक सम्पादन करना चाहिये। अब पर जानेपर इस बालकके लिये रो-रोकर तुन क्या कर लोगे?'

गिद्धके ऐसा कहनेवर वे उस वालकको वही पृथ्वीपर पड़ा छोड़कर रोते-बिल्डलते घर लौटने लगे। इसी समय गोंदह किर कहने लगा, 'अरे! तुन्हें विकार है! तुम इस गोंचकी वालोमें आकर बुद्धिहीनोंकी तरह पुत्रकेहको निलाद्धारित देकर कैसे जा रहे हो? यह गुप्त तो बड़ा पापी है। इसकी बात मानकर तुम इस रापधान् और कुलकी घोधा बड़ानेवाले वारक्कको छोड़कर कहाँ जाओगे? मैं सब कहता है, मुझे अपने मनसे तो यह बालक जीवित ही जान पहता है। इसका नाम नहीं हुआ है; इसे छोड़कर तुम सुख नहीं पा सकोगे। देखो, तुम्हारी सुखकी घड़ी समीप ही है। निश्चय रखो, सुख तुम्हें अवदाय मिलेगा।

विद्ध केल-यह कल प्रदेश प्रेतीसे घरा हुआ है; इसमें अनेको यह-राइस रहते हैं। इसलिये यह बहुत ही घयानक है। तुम इस शकको यहीं छोड़कर सूर्यास्त होनेसे पहले ही इसका किया-कर्म कर दो। इस घयानक स्थानमें जो जीव रहते हैं, वे सभी विकराल कलेवरवाले और मांसाहारी हैं। रातमें वे तुन्हें तंग करेंगे। यह क्य भूमि बड़ी इरावनी है, यहाँ उद्दरनेसे तुन्हें घय लगेगा। इस बालकका शरीर तो अब काठके समान निकाण है। तुम इसे छोड़कर करे जाओ।

गंदहने कहा—ठहरों, ठहरों ! जबतक सूर्यका प्रकाश है तबतक यहाँ किसी प्रकारका लटका नहीं है। उस समयतक तो तुम खेहपूर्वक इस बालकको देखते हुए यहाँ रहें और यखेख विलाप करें। यदि तुम इस गिज्ञकी कठोर और प्रकारहटमें डालनेवाली बातोंमें आ जाओरों तो इस बालकसे हाब वो बैठोंगे। पीष्मजी कहते हैं—राजन् ! वे गृध और गीदड़ दोनों ही भूखें थे। परंतु उनमेंसे गृध तो यही कहता रहा कि अब मूर्य अस्त हो गया है और गीदड़ने यही कहा कि अभी अस्त नहीं हुआ। वास्तवमें वे दोनों ही अपना-अपना कान बनानेपर तुन्हें हुए थे। दोनों ही ज्ञानकी बातें बनानेमें कुशल थे, इसलिये



उनकी बात मानकर वे कथी तो घर जानेको तैयार होते और कथी फिर डक जाते। अपना काम बनानेमें कुशल गृध और गीटइने उन्हें चक्करमें डाल दिया और वे शोकवश रोते हुए वहीं लड़े रहे। इसी समय श्रीपार्वतीजीको प्रेरणासे उनके सामने भगवान् शंकर प्रकट हुए। उन्होंने उनसे वर माँगनेको कहा। तब सभी लोग अत्यन्त विनीत और दुःखित होकर बोले, 'भगवन् ! इस एकपात्र पुत्रके वियोगसे इस मृतक-में हो रहे हैं और पुनः जीवन-लाभ करनेके लिये आतुर हैं। अतः आप इस वालकको जीवनदान देकर हमें मरनेसे क्वाइये।' जब उन लोगोंने औरवामें आँसू भरकर भगवान्से ऐसी प्रार्थना की तो उन्होंने उसे जीवित कर दिया और सी वर्षकी आपु दी तबा उन गृध और गीदहको थी भूस मिट बानेका वर दे दिया। ऐसा वर पाकर उन्होंने भगवान्को प्रणाम किया और ये सभी बड़े हर्षित और कृतकृत्य होकर नगरकी और वले गये।

गजन् ! यदि कोई व्यक्ति वृद्ध निक्षयके साथ किसी कामके पीछे लगा खे, उससे उसे नहीं तो भगवान्सों कृपासे प्रोप्त हो उसे सकलता पिल सकती हैं । देखों, भगवान् शंकरकी कृपासे उन दु:जी मनुष्योंने सुन्त प्राप्त कर लिया और वालकको पुनर्जीवन पिल्टनेसे वे कहे ही व्यक्ति और आनिवत हुए तथा उसे लेकर बहें वावसे नगरमें वले आये । जो पुरुष धर्म, अर्थ और मोहका मार्ग प्रदक्षित करनेवाले इस आरकानको सुनता है, वह इस लोक और परलोकमें निरन्तर सुन्त पाता है ।

#### प्रबल राष्ट्रसे बचनेका उपाय बतानेके लिये सेमलवृक्ष और वायुका प्रसंग

एका वृधिष्ठिरने कडा—पितायह । यदि कोई कमजोर मनुष्य मूर्सतासे अपने पास रहनेवाले किसी बलवान् मनुष्यसे वैर बाँध ले और वह कोधमें भरकर आवे ले उसे उससे किस प्रकार अपना बखाब करना चाहिये।

भीनाओं जोलें—भरतश्रेष्ठ ! इस जिक्यमें सेमलवृक्ष और वायुका संवादश्य यह पुरातन इतिहास प्रसिद्ध है। बहुत दिन हुए हिमालयके ऊपर एक बहुत बड़ा सेमलका वृक्ष था। हो-भरे पत्तोंसे लदी हुई वसकी लंबी-लंबी ज्ञालाएँ सब ओर फैली हुई थीं। उसके नीचे अनेकों मतवाले झबी और मृग आदि विकास करते थे। उसकी छाया बड़ी ही चनी थीं तथा उसका घेरा चार सी हाथ था। अनेकों व्यापारी और वनमें खुनेवाले तपस्तीलोग मार्गमें जाते समय उसके नीचे ठहरते थे। एक दिन श्रीनास्त्री ज्यासे होका निकार । ज्योंने उसकी लंबी-लंबी झाखाएँ और कारों ओर झूमती हुई आलियों देखका उसके पास जाकर कहा, 'शाल्यले ! तुम बड़े ही रमणीय और यनोहर हो । वृक्षप्रवर ! तुम्हारे कारण हमें नित्य ही बड़ा सुख मिलता है। तुम्हारी छत्र-साधामें अनेको पक्षी, मृग और गज सर्वदा निवास करते हैं। मैं देखता हूँ तुम्हारी लंबी-लंबी झाखा और सधन हालियोंको वामु कभी नहीं लेड़ता । सो ज्या पवनदेवका तुम्हारे ऊपर विशेष प्रेम हैं अववा यह तुम्हारा मित्र है, जिससे कि इस वनमें वह सदा ही तुम्हारी रक्षा करता खता है। अजी ! यह वामु तो जब बेग भगता है तो छोटे-बड़े सभी प्रकारके वृक्षों और पर्यतशिक्तरोंको भी अपने स्थानसे हिला देता है। अवश्य, भीषण होनेपर भी, तुमसे बन्धन या मैत्री माननेके कारण ही वामुदेव सर्वदा तुन्हारी रक्षा करता रहता है। मालूम होता है तुम वायुके सामने अत्यन्त विनम्र होकर कहते होगे कि 'मैं तो आपहीका हूं' इसीसे वह तुन्हारी रक्षा करता है।'

संमलने कहा—ब्रह्मन् ! वायु न मेरा मित्र है, न बन्धु है और न सुहुद् है। वह ब्रह्मा भी नहीं है जो मेरी रक्षा करेगा, किंतु मेरे अंदर जो भीषण बल और पराक्रम है, उसके आगे वायुकी राक्ति अठारहवे अंदाके बरावर भी नहीं है। जिस समय वह वृक्ष, पर्वत तथा दूसरी बस्तुओंको तोड़ता-फोड़ता भेरे पास पहुँचता है उस समय मैं अपने पराक्रथसे उसकी गति चेक देता है।

ा नस्दर्जने कहा—शाल्यले । इस विषयमें तुःहारी दृष्टि निःसंदेह ठीक नहीं है। संसारमें वायुक्त समान तो कोई भी बलवान् नहीं है। उसकी बरावरी ले इन्द्र, यम, बुजेर और वरुण भी नहीं कर सकते, फिर तुन्हारी तो बात ही क्या है ? संसारमें जीव जितनी भी चेहाएँ करते हैं, उन सबका हेत् प्राणप्रद बापु हो है। बास्तवमें तुम बड़े ही मारहीन और दुर्वुद्धि हो, केवल बहुत-सी बातें बनाना जानते हो । इसीसे ऐसा झूठ बोक रहे हो। चन्दन, स्पन्दन, साल, सरल, देवदार, बेल और मन्तर्ने आदि जो तुमसे अधिक बलवान् वृक्ष है वे यी वायुका ऐसा निरादर नहीं करते । वे अपने और लायुके बाचको अच्छी तरह जानते हैं, इसीसे ये सदा उसे फिर झुकाते हैं। तुम को सामुके अनन्त बलको नहीं जानते—यह तुम्हारा मोह हो है। अच्छा तो अब मैं भी वस्पुके पास जाकर तुष्हारी ये कते सुनाता है।

भीमनी करते हैं—राजन् ! हातन्यतिको इस प्रकार बपटकर बढ़ाबेताओंमें श्रेष्ठ नारदने वायुदेवके पास आकर तसकी सब बातें सुना ही। इससे उसे बड़ा क्रोब हुआ और वह उस सेमलके पास जाकर कहने लगा, जाल्यले ! जिस समय नारदजी तेरे पास होकर निकले थे, उस समय क्या तूने उनसे मेरी निन्दा की थी ? यू जानता नहीं, में साक्षात् वायुदेव हूँ। देख, मैं अभी तुझे अपनी शक्तिका परिचय कराये देता हूँ। ब्रह्माजीने प्रजाकी उत्पत्ति करते समय तेरी सत्यामें जिल्लान किया या; इसीसे में अवतक तुझपर कृपा करता आ रहा वा और तू मेरी इत्पटसे बचा रहता था। परंतु अब तो तू एक साधारण जीवके समान मेरी अवज्ञा करने लगा। अच्छा, तो ले, में तुझे अपना रूप दिखाता है, जिससे किर कभी तुझे भेरा तिरस्कार करनेका साहस न हो।'

वायुक्त इस प्रकार कहनेपर सेमलने हैंसका कहा,

स्प दिलाओ । देखें, क्रोध करके तुम मेरा क्या कर लेते हो । मैं तुमसे बलमें कहीं बढ़-बढ़कर हूँ, इसलिये तुमसे जरा भी नहीं हर सकता। अजी ! अधिक बलवान् तो वे ही होते हैं, जिनके पास बुद्धिकल होता है। जिनमें केवल शारीरिक बल होता है, उन्हें वास्तविक बलवान् नहीं माना जाता।'

शाल्यतिके ऐसा कड़नेपर पवन बोला, 'अच्छा, कल मैं तुमे अपना पराक्रम दिसाकैंगा।' इल्लेहीमें रात आ गयी। पाल्पतिने अपनेको वायुके समान बला न देसकर सोचा, 'मैंने राद्यांसे जो कुछ कहा वा वा ठीक नहीं था। बलमें वायुके सामने में बहुत असमर्थ हूं। इसमें संदेह नहीं, मैं तो हुतरे कई वृक्षोंसे भी हुर्बल हूँ। परंतु बुद्धियें मेरे समान उनमेंसे कोई नहीं है। अतः में बुद्धिका आअध लेकर ही वायुक्ते ययसे सुद्रेगा। यदि दूसरे वृक्ष भी उसी प्रकारकी बुद्धिका आक्रय लेकर वनमें रहेंगे तो निःसंदेह उन्हें कुपित वायुसे किसी प्रकारकी शति नहीं हो सकेगी है

चैन्जी बढ़ते हैं—सेमलने ऐसा विधारकर सर्व ही अपनी ज्ञाला, क्रांतियाँ और फूल-पते आदि गिरा दिये तथा प्रातःकात आनेवाते वायुको प्रतीक्षा करने लगा। समय होनेपर वायु कोयसे सनसनाता और अनेको जिल्लाल वृक्षीको वराष्ट्राची करता हुआ वहीं आया। जब उसने देशा कि वह अपनी शासा और फूल-पत्ते आदि गिराकर ट्रैंट बना सहा है तो उसका सारा क्रोब उत्तर गया और उसने मुसकराकर पूछा, 'अरे सेमल ! मैं भी क्रोबमें भरकर तुझे ऐसा ही कर देना चाहता था। तेरे पुष्प, स्कन्ध और झालादि नष्ट हो गये हैं जबा अङ्कर और पने भी झड़ चुके हैं। अपनी कुमतिसे ही तू मेरे बल-पराक्रमका शिकार बना है।'

वापुकी ऐसी बात सुनकर सेमलको बड़ा संकोच हुआ और वह नारदनीको कही हुई बाते याद करके बहुत पहलाने लगा। राजन् ! इस प्रकार जो व्यक्ति दुर्जल होनेपर भी अपने बलवान् शतुमे विरोध करता है, उस मूर्लको इस सेमलक समान ही संदप्त होना यहता है। इसलिये बलवान् शतुओंसे रूपी वैर नहीं ठानना चाहिये; क्योंकि आग जैसे तिनकोमें बैठ जाती है उसी प्रकार बुद्धिमान्की बुद्धि वसके नाशका कोई ड्याय निकास लेती है। वसुतः बुद्धि और बलके समान पनुष्पके पास कोई दूसरी बीज नहीं है; इसलिये समर्थ पुरुषको बातक, मूर्स, अंधे, बहरे और अपनेसे विशेष बलवान्के ब्बवड़ारको सर्वदा सहते रहना चाहिये । यह बात मैं तुन्हारे अंदर सूच देखता हूँ। भरतब्रेष्ठ ! यहाँतक मैंने तुम्हें कुछ राजधर्म 'पवनदेव । यदि तुम मुझपर कुपित हो तो अक्दच अपना | और आपद्धमं सुनावे; बताओ, अब और क्या सुनाडै ?

### लोभमें पाप, शिष्ट पुरुषोंके लक्षण, अज्ञानके दोष तथा दमकी प्रशंसा

जुधिष्ठरने पूजा—भरतकोष्ठ ! अब मैं यह सुनवा साहता है कि पापका अधिष्ठान क्या है और किससे उसकी प्रयुक्ति होती है।

मीमजी बोले—राजन् ! सुनो, खोच एक बड़ा भारी घाड है और लोभसे ही पापको प्रवृत्ति होती है। लोभसे ही पाप, अधर्म और दु:लका जन्म होता है तथा जिसमें फैसकर मनुष्य पापी बनते हैं, उस कपटका मूल भी लोभ ही है। लोभसे ही काप, क्रोच, मोह, माया, अधियान और अनग्रताकी उत्पत्ति होती है। लोचसे ही अक्षमा, निर्लब्बता, जीनारा, धर्मकृष, चिना और अपकीर्तिका जन्म होता 🛊 तवा रखेमसे ही कृत्रणता, आवन्त तृष्णा, विकर्नामें प्रवृत्ति, कुलाभिमान, क्रय और ऐश्वर्यका मत्, समात प्राणियोंसे डोड, सचका तिरस्तार, सम्बन्धे प्रति अविद्यास और सधीके प्रति निष्ठरता आदि दोषींका प्रातुर्पाय होता है। दूसरेके ब्लको बुरा लेना, दूसरोकी बहु-बेटियोंका शील तप्त करना, वाणी और मनकी चवालता, निन्हामें रुचि होता, काम तथा स्वादेन्त्रियकी प्रबलता, मिन्याभाषणकी दुनिवार प्रवृत्ति, दुसरोसे चृत्रा करना और श्रींग मारना, मत्सरता और न करने योग्य कामोको कर बैठना—इन सब दुर्गुलोका कारण भी लोच हो है। मनुष्य बूबा हो जाता है तब भी लोभमें विश्विलता नहीं आती । क्सि प्रकार अनेको निर्धाकी जलगणिको अपनेथे लीन करके भी समुद्रको पूर्ति नहीं होती, उसी तरह कितने ही धन और धोग्य पदार्थ पिल जाये लोभका पेट नहीं धरता। राजन् । इसके वास्तविक सक्तपको तो देवता, गन्धर्व, असुर, नाग तथा संसारके अन्य प्राणियोंमेरो भी कोई नहीं जान सकता। अतः संपतिवत पुरुषको किसी प्रकार मोह और लोभको ही काबूमें करना चाहिये। लोभी मनुष्यमें दम्प, प्रोह, निन्दा, सुगरही और पासर—ये सभी दोष रहते है। बहुश्रुत लोग बढ़े-बढ़े शाखोंको कण्डस्य कर लेते हैं और सब प्रकारकी शङ्काओंका भी समाधान कर सकते हैं, किंदु इस पापीके बंगुलमें फैसकर वे सदा दुःस बोगते रहते 🕯 । उनमें द्वेष और कोधकी अधिकता खती है, विद्याबारसे वे दूर पड़ जाते हैं, बोलवालमें बड़े मीठे किंतु भीतरसे बड़े कटोर हो जाते हैं। उनकी स्थिति घास-फुँससे इके हुए कुएँके समान होती है। ये बढ़े शुद्र और धर्मके नामपर संसारको घोला देनेवाले हो जाते हैं। वे अनेकों पनमाने मार्ग खड़े कर देने हैं तथा सत्पुरुषोके स्थापित किये मार्ग और धर्मीका नाज्ञ करनेपर तुले रहते हैं। इन लोधवल दुरात्मा पुरुवोके

कारण समाजके जिस-जिस अङ्गर्थे विकार आता है, वह भी ऐसे ही कुकर्म करने लगता है।

अब मैं तुमसे दिए पुरुषोका वर्णन कर रहा हैं; उनसे ही तुम अपने मनके संदेह पूछना । उनका सङ्ग करनेसे मनुष्यको पुनर्जन्य अवका परलोकका भय नहीं रहता। इन लोगोंकी मांसमञ्ज्ञणमें प्रवृत्ति नहीं होती, ये प्रिय और अप्रियको समान सम्कृते हैं, इन्हें जिल्लाबार और इन्हिक्संयम प्रिय होता है, सुरत और दु:सब्में इनकी समान दृष्टि होती है तथा सस्य ही इनका परम लक्ष्य होता है। ये देते हैं, लेते नहीं। लब्धावसे बढ़े दयामु एवं पितर, देवता और अतिबियोंके सेवक होते हैं तथा दूसरोका दिल करनेके लिये सर्वदा उद्यत रहा करते हैं। मे सभीका उपकार करनेवाले, सब प्रकारके धर्मीका पालन करनेवाले, दूसरोके लिये सर्वस्व निकाचर कर देनेवाले और कड़े बीर होते हैं। इन्हें कोई भी पुरुष अपने निश्चयसे हिगा नहीं सकता तथा इनके आवरणमें पूर्ववर्ती सत्पुरुषोके आवरणसे कोई धेर नहीं आता। ये किसीको आतंक्वित करनेवाले, चयान्त्रमात्र या क्रुर भी नहीं होते और सर्वदा सन्धार्गपर स्थित रहते हैं। सत्पुरुवोंको सदा ही इनका सङ्घ करना वाडिये । इनमें अहिंसायुक्तिकी प्रधानता होती है, काम-क्रोधका अधाव रहता है तथा ममता और आईकार भी नहीं पाये जाते। ये सदावरणशील और मर्पादाका पालन करनेवाले होते हैं। तुम इनकी सेवा करना और जो पूछना हो इन्होंसे पूछना। राजन् । उनका धर्म धन या यश कटोरनेके लिये नहीं होता ! में प्रारीरको आक्ट्यक क्रियाओंके समान उसे भी अपना अनिवार्ष कर्तव्य समझते हैं। उनमें भय, क्रोध, वपलता और शोकका अधाव होता है। वे धर्मका होंय नहीं रखते और न बर्मपालनमें ठनका कोई छिपा हुआ स्कर्ज ही रहता है। वे स्त्रेथ और मोहसे रहित तथा सत्य और सरलताका पासन करनेवाले होते हैं। ऐसे पुरुषोमें तुम सर्वदा प्रेम रखना । वे सर्वटा सन्वगुणमें स्वित और समदर्शी होते हैं । इनकी दृष्टिये लाभ-हानि, सुख-दुःख, प्रिय-अप्रिय तथा जीवन और मरणमें भी कोई भेद नहीं होता । वे दृढ़ पराक्रमी, उजनिशील और सत्त्रपथ मार्गका अनुसरण करनेवाले होते है। तुम अपनी इन्द्रियोंको जीतकर बड़ी सावधानीसे उन धर्मेञ्च और दिव्यगुणसम्बद्ध महानुभावोंकी सेवा करना। वे सब बड़े गुजबान् होते हैं। दूसरे लोग तो केवल बातें बनानेवाले ही होते हैं।

वृधिहरने करा-तात ! आपने सब अनधेकि

आधारभूत लोधका तो वर्णन किया, अब मैं अज्ञानका यथार्थ त्यरूप सुनना चाहता हूँ।

भीष्यजीने कहा—युधिष्ठिर । जो सनुष्य अज्ञानवद्या पाप करता है और उससे होनेबाली अपनी ही हानिको नहीं समझता तथा साथु पुरुषीसे द्वेष करता है, उसकी संसारमें निन्दा होती है। अज्ञानसे ही जीव नरकमें पड़ता है, अज्ञानसे ही उसकी दुर्दशा होती है तथा अज्ञानमें हो वह क्रेश उदाता और आपतिमें फैसता है। राग, देव, मोह, इर्व, फोक, अत्यन्त अभिमान, काम, क्रोध, दर्प, तन्द्रा, आलस्य, इच्छा, संताप, दूसरोको उन्नति देखकर जलना और पाप करना—यह सब अज्ञानके अन्तर्गत बताया गया है। राजन् ! अज्ञान और लोभ—इन दोनोंको एक समझो; क्यांकि इनसे एक-सा परिणाम निकलता—एक-सी खुराई पेट होती है। लोभसे ही अज्ञान प्रकट होता है और लोभके बढ़नेपर अज्ञान भी बढ़ता है। जबतक लोध रहता है, अज्ञान भी बना रहता है और लोभके क्षयसे अज्ञानका भी क्षय हो जाता है। अज्ञान और लोसके ही कारण जीवको नाना प्रकारकी चोनियान भटकना पड़ता है। अज्ञानसे लोच और लोचसे अज्ञान—इस प्रकार इनकी उत्पत्ति अन्योन्याभित है। लोचसे ही समस्त दोष प्रकट होते हैं; इसलिये लोचका परित्याग कर देश वाहिये। जनक, युवनाथ, पृषाद्धि, प्रसंतजित तवा अन्य अनेको राजाओंने लोभ त्याग देनेसे ही विष्यलोक प्राप्त किया या। पुधिष्ठिर ! तुम भी लोभका त्याग करो, इससे तुन्हें इहलोक और परलोकमें सुख मिलेगा।

वृश्चिष्टरने पूछा—पितामह ! संसारमे झेवका प्रतिपादन करनेवाले अनेको दर्शन (मत) है; परंतु आप जिसे झेव मानते हों—जो इस लोक और परखोकमें भी कल्याण करनेवाला हो, उसे ही मुझे बताइये। धर्मका मार्ग बड़ा बीहड़ है, इससे बहुत-सी घारताएँ (पगडंडियों) निकली हुई है, इनमेंसे कौन-सा धर्म सर्वोत्तम—अक्ट्रय पालन करनेवोच्य माना गया है ? तथा बहुत-सी घारताओसे युक्त इस महान् धर्मका वासाविक मूल क्या है ?—ये सब बाते आप पूर्णक्रमसे बतलाइये।

भीषाजीने कहा—पूधिष्ठिर ! जिस उपायसे तुन्हें अप (करुपाण) प्राप्त होगा, वह बताता हूं, सुनो ! जैसे अमृत पीनेसे पूर्ण तृप्ति हो जाती है, उसी प्रकार इस जानको पाकर तुम तृप्त हो जाओगे ! धर्मके बहुत-से विधान है, जिनका महर्षियोंने अपने-अपने ज्ञानके अनुसार वर्णन किया है ! उन सबका आधार है दम—मन और इन्द्रियोंका संघम ! धार्मिक सिद्धान्तको जाननेवाले युद्ध पुरुष दमको मुक्तिका साधन

बतत्वते हैं। विशेषतः ब्राह्मणके लिये तो दम ही सनातन वर्म 🕯 । इससे ही उसके शुभ कमोंकी यवावत् सिद्धि होती है । दम ब्राह्मणके लिये दान, यज्ञ और स्वाध्यायसे भी बढ़कर है। दम वेजकी वृद्धि करता है, वह बड़ा पवित्र साधन है। दमसे पापरवित हुआ तेजाबी पुरुष परमपदको प्राप्त कर लेता है। संसारमें दमके समान दूसरा कोई धर्म मैंने नहीं सुना है। सभी धर्मवालोके यहाँ उसको प्रश्नेसा की गयी है। इन्द्रिसंयम तथा मनोनियहसे युक्त पनुष्य इस त्येक और परलोकमें भी सुख पाता है। उसे पहान् वर्गका फल प्राप्त होता है। उसका मन सदा प्रसन्न रहता है। जिसकी इन्हियों औ यन बहायें नहीं है, इसे बार्रबार दु:स उठाना पड़ता है तथा यह अपने ही होपोस बहुत-से दूसरे-दूसरे अनर्थ थी पैदा कर लेता है। बाते ही आसमीये दमको उत्तम बताया गया है। जिन मनुष्यक्रि अन्त:करणमें दम (संयम) का उदय हुआ है, उनके लक्षण बताता हूं. सुनो—क्षमा, धीरता, अहिसा, समता, सत्य, सरकता, इन्द्रियनियह, दक्षता, कोमलता, कजा, विचरता, उद्याना, क्रोधका अभाव, संतोष, मीठे वचन बोलना, किसीको कष्ट न देना और दूसरोके दोष न देखना—पे सब गुण जिनमें उपलब्ध हो, उन पुरुषोमें संवयका उदय समझना बाहिये। वे गुरुजनीका आदर और सब प्राणियोपर तथा करते हैं।

संबंधी पुरुष चुगुली, असत्वधावण, दूसरोकी निन्दा-स्तुति, काम, क्रवेध, त्येष, दर्प, डींग हॉकवा, रोप, ईंथा और दूसरोका अपयान—इन दुर्गुणोका कची सेवन नहीं करता। संयम रखनेवालेकी कची किया नहीं होती, उसके मनये कोई कासना नहीं होती। 'मैं तेरा हूँ, तू मेरा, मुझमें उनका खेह है और उनमें मेरा'—इस प्रकारके पहलेके सम्बन्धीको वह यनमें नहीं रकता । जो दूसरोकी निन्हा और प्रशंसासे दूर रहता है, उसको पुक्ति हो जाती है। जो सबके प्रति मित्रताका भाव रतनेवात्र और सुशील हैं, जिसका मन नाना प्रकारकी आसक्तियोसे मुक्त है, उसे मृत्युकं पक्षात् महान् फलकी प्राप्ति होती है। सदाचारी, सुसील, प्रसन्नवित और आत्याके लक्ष्यको जाननेवासा विद्वान् पुस्य इस स्रोकमे सम्यान और परलोकमें सद्गति जान करता है। इस जगत्में जो केवल शुभ (कल्याणकारी) कर्म है, जिनका सत्पुरुषीने आवरण किया है. वे ही ज्ञानी मुनिके मार्ग हैं। वह खभावसे ही उनका आबरण करता है, उन्हें त्यागता नहीं । ज्ञानसम्पन्न जितेन्द्रिय पुरुव घरमे निकलकर एकान्त वनका आश्रय लेता है और वहाँ देह-त्यागके समयको प्रतीक्षा करता हुआ निर्दृत्व विवस्ता रहता है। ऐसा जानी ब्रह्मस्वरूप हो जाता है। जिसको स्वयं

प्राणियोंसे भय नहीं है तथा किससे दूसरे प्राणी भी भय नहीं पाते, यह देशभिमानसे रहित महात्मा किसीसे भी नहीं हरता। यह सभी प्राणियोंमें समान भाव रखता और सबको मिजकी भाँति अभयदान देता हुआ विकरता है। जैसे आकारामें पश्चियोंकी और जलमें जलकर जीवोंकी पति नहीं दील पड़ती, उसी प्रकार जानीकी गति भी जानेमें नहीं आती। के घरबारको छोड़कर मोक्षके लिये उद्योग करता है, वह तेजोमय लोकोंको प्राप्त होता है।

ब्रह्मराशिसे क्यम हुआ जो पितामह (ब्रह्मजी) का उत्तम थाम है, वह मन और इन्द्रियोंके संयमसे ही प्राप्त होता है। जिसका किसी भी प्राणीसे विशेष नहीं है, जो ज्ञानकक्ष्य आस्पाये ही रमता रहता है, ऐसे ज्ञानीको इस लोकये पुनः जन्म क्षेत्रेका थाय ही नहीं रहता, किर इसे परालोकका

भव कैसे हो ? संपममें एक ही दोष है, दूसरा नहीं, वह वह कि क्षमाशील होनेके कारण लोग उसे असमर्थ समझने लगते हैं। यगर इसमें गुण बहुत बड़ा है, क्षमा धारण करनेसे अनेकी उत्तम त्येकोकी प्राप्ति होती है; क्योंकि क्षमासे मनुष्यमें सहन्द्रात्ति आ जाती है। संचमी पुरुवको वनमें जानेकी आवश्यकता नहीं है और असंवर्गीको बनमें रहनेसे कोई त्याप नहीं है। संचमझोल पुरुव नहीं वास करता है, वही वन है, वहीं आश्रम है।

वैद्यान्यवन्त्र्यं कहते हैं—भीष्यजीकी ये बातें सुनकर राजा युधिहिर आनन्द्रमा हो गये, मानो अमृत पीकर तृप्त हो गये हो। वे धर्मात्याओंचे श्रेष्ठ भीष्यजीसे फिर बार्गबार प्रश्न करने लगे। तब भीष्यजीने प्रसन्न होकर उन सक्का समासान आरम्भ किया।

OF THE PARTY

# तप और सत्यकी महिमा, क्रोध-काम आदि दोषोंका वर्णन तथा नृशंस पुरुषके लक्षण

त्रीवाणी जोले - विद्वान् पुरुष कहते हैं कि इस सन्पूर्ण जगत्का मूल कारण है तप। जिस मूखेंदे कभी तप नहीं किया, उसे अपने कथोंमें सफलता नहीं पिलती। प्रजायतिने तपसे ही समस्त संसारकी सृष्टि की है तथा प्राधियोंने तपसे ही वेदोंका ज्ञान प्राप्त किया है। विधाताने जितने फल और मूल है उनको तथा अप्रको भी तपसे ही उपन्न किया है। तपालिख महात्मा पुरुष तीनों लोकोंको प्रत्यक्ष देवते हैं। प्रत्येक साधनकी जड़ तपस्या ही है। संसारमें जो दुलंभ कन्नु है, वह भी तपस्यासे सुरुष हो जाती है। इसकी, खेर, गर्भहत्वारा और गुरु-पत्नीसे समागम करनेवाला पार्ण मनुष्य भी अच्छी तरह तपस्या करके ही प्राथसे सुरुक्तारा पा सकता है।

तपस्याके अनेको स्वस्य है, पर उनमें निराहर रहनेसे सबकर कोई तप नहीं है। दावसे बढ़कर कोई दुक्कर धर्म नहीं है, माताकी सेवासे बढ़ा कोई आक्षम नहीं है, तीनों केटोंके विद्वानोंसे श्रेष्ठ कोई पनुष्य नहीं है और संन्यास तो महान् तप है। ऋषि, पितर, देवता, मनुष्य तथा दूसरे जो चराचर जीव हैं, से सब तपस्यामें ही लगे रहते हैं। तपस्यासे ही सबको सिद्धि प्राप्त होती है। देवताओंको भी तपस्थासे ही इतनी बड़ी महिमा पिली है।

युधिष्ठरने पूळा—दादाजी ! ब्राह्मण, ऋषि, पितर और देवता—ये सब सत्यभाषणस्य धर्मकी प्रशंसा करते हैं, अनः अब मैं यह सुनना चाहता है कि सत्य क्या है ? उसका लक्षण क्या है ?उसकी जाप्नि कैसे होती है ? तथा सत्यका पासन करनेसे कीन-सा लाभ होता है ?

धर्मका पालन करते हैं। सत्य सनातन धर्म है। सत्यको ही

ध्येषाक्षेत्रे बळा—युधिश्चिर ! सत्युरुष सद्या ही सत्यकार

आदर देना वाहिये; क्वोंकि सत्य ही जीवकी परम गति है। सत्य ही वर्ष, तप, योग और समातन बहा है। सत्य ही परम यह है। सत्यपर ही सब कुछ टिका हुआ है। अब में तुन्हें क्रमशः सत्यके आवार, तक्षण तथा असकी व्यक्तिक व्याप बतलाता है; सुनो। सम्पूर्ण लोकोंचे सत्यके (अतिरिक्त इसके) तेरह भेद माने गये हैं—सत्य, समता, दम, मत्याताका अभाव, क्षमा, तज्वा, तितिका (सहनतीत्वा), दूसरोंके योग न देखना, त्याग, च्यान, आयंता (बेष्ट आवरण), वैर्ब, अहिसा और दमा—ये सब सत्यके स्वस्य हैं।

नित्य, अविनाशी और अविकारी होना ही सत्यका रूक्षण है। किसीसे भी विशेष नहीं करना यह बोग कहा जाता है और इसीसे सत्यकी प्राप्त होती है। राग-हेष तथा काम-क्रोधको पिटाकर अपनेमें,अपने प्रिय मित्रमें तथा शबुधे भी समानभाव रखना समता है। किसी दूसरेकी वस्तुको इच्छा न करना, सदा गम्भीरता और भीरता रखना तथा निर्मय एवं (यनके) रोगोसे रहित रहना—यह सब दम (यन और इन्द्रियोंके संयम) का रुक्षण है। इसकी प्राप्ति

ज्ञानसे होती है। दान और धर्मके समय अपने मनको काबूमे रखना—इसे विद्वान् लोग 'मत्सनताका अभाव' कहते हैं। सदा सत्यका पालन करनेसे ही मनुष्य मताराताका त्याग कर सकता है। सहने और न सहने योग्य प्रिय तथा अप्रिय वचन सुनकर भी जो क्षमा कर देता है, वह सत्युख्य माना जाता है। सत्य बोलनेवालेमें ही क्षमाका गुण आता है। जो बुद्धिमान् मलीभौति दूसरोका कल्याण करता है और मनमें कथी खेद नहीं करता, जिसकी मन और वाणी सदा शाना रहती है; वह लक्षावान् माना जाता है। यह लका नायक गुण धर्मक आचरणसे प्राप्त होता है। धर्मके लिये कष्ट सहना तिरिक्षा (सहनग्रीलवा) कहलाती है। लोगोंके सामने आदर्श ज्यस्थित करनेके लिये, इसका अवश्य पालन करना वाहिये। तितिक्षाको प्राप्ति सैर्यसे होती है। आसक्ति और विषयोक्त जो त्याग है, वहीं वालविक त्याग है। राग-द्वेचरे मुक्त हुए बिना त्यागकी सिद्धि नहीं होती। जो मनुष्य अपनेको प्रकट न करके आसिकरहित होकर प्रयातपूर्वक जीवोको पलाईका काम करता रहता है, उसके उस श्रेष्ठ आचरणका नाम हो आर्चता है। सुरत या दुःस प्राप्त होनेपर यनमें विकार न होना मैर्च कहताता हैं। जो अपनी उन्नति बाहता हो, उस बुद्धिमान्को सदा वैर्च धारण करना चाहिये। सदा क्षया करे, सत्य बोले तथा हर्ष, भय और कोशका परिताम कर है। ऐसे आवरणवाले विद्वार पुरुषको धैर्य प्राप्त होता है। मन, वाणी तबा क्रियासे किसी भी प्राणीके साथ होह न करना \*, सक्यर अनुपह रखना तथा दान देना—यह मनुष्योका सनातन धर्म है। इस प्रकार पुचक्-पृथक् कतलाये हुए उपयुंक सभी धर्म सत्वके ही सकार हैं। इनके द्वारा मनुष्य सत्यका ही सेवन करते और सत्यकों ही बढ़ाते 🕯 । राजन् ! सत्यके गुणोका पार पाना असम्बन्ध 🕏 इसीलिये ब्राह्मण, पितर और देवता भी सत्पकी प्रशंसा करते 🖁 । सत्यसे बदकर कोई धर्म नहीं और झुठसे बदकर कोई पाप नहीं है। सत्य ही धर्मका आधार है, अत: सत्यका त्येप नहीं करना जाहिये। सत्यसे दानका, दक्षिणाओसहित यज्ञका, त्रिविच अग्नियोमें हवनका और धर्मनिर्णय करनेवाले डेटोंक स्वाध्यायका भी फल मिल जाता है। यदि एक ओर एक हजार अष्टमेध यहाँका और दूसरी ओर सत्यका कल ठराजूपर रलकर तीला जाय तो एक हजार अञ्चनेच यत्तीकी अपेक्षा सत्यका ही फल अधिक होगा।

युधिहरने कहा—पितायह ! क्रोध, काम, शोक, मोह, विधिस्सा (नये-नये काम आरम्प करनेकी इच्छा), परासुता, (कटोरतापूर्ण कर्म करना), खोभ, मासर्व, ईव्वां, निन्दा, केन्द्रष्टि, कृरता और भय—ये दोष किससे उत्पन्न होते हैं ? यह टीक-टीक बताइये।

भीमजीने कहा—युधिष्ठिर ! तुन्हारे बढी हुए तेरह दोष प्राणियोंके अत्यन्त प्रवल ऋषु हैं। ये मनुष्योंको सब ओरसे घेरे खते हैं। जो सावधान नहीं रहता, उसे ये शतु बड़ी पीड़ा पहुँचाते है। मनुष्यको देखते हो ये भेड़ियोकी तरह उसपर दूट पड़ते हैं और बलपूर्वक उसका नाश कर देते हैं। इन्होंसे सबको दुःश भिलका है और इन्हेंकी प्रेरणासे पापकरोंमें प्रवृत्ति होती है। ये किससे उत्पन्न होते, किस तरह बढ़ते और किस प्रकार नष्ट होते 🖁 ? ये सब बातें बता रहा 🛊 । सबसे पहले क्रोधकी उत्पत्ति बताता हैं, एकाप्रचित्त होकर सुनो । क्रोध लोभसे उत्पन्न होता है और दूसरेमें दोष देखनेसे बढ़ता है। क्षमासे उसका बढ़ाव रुक जाता है और धीरे-धीरे उसीसे दूर भी हो जाता है। कामकी डायति संकल्पसे होती है, वह सेवन करनेसे बढ़ता है और आसन्तिरहित होकर सेवन छोड़ देनेसे ततकाल नष्ट हो जाता है। दूसरोंके दोष देखनेका नाम है असुया। यह क्रोध तथा लोधसे क्रपन्न होती है और सब प्राणियोपर दया, मनमें बैरास्य तथा आत्पातन्त्रका ज्ञान होनेसे नष्ट हो जाती है। मोह उत्पन्न होता है अज्ञानसे। यह पापके अध्यासमे बदता है और महात्या पुरुषोके सत्संगरे शीव नष्ट हो जाता है। जब मनुष्य आत्पज्ञानके विरोधी शास्त्रोंका अवलोकन करते हैं. तो उन्हें (स्वरांदिकी कामनासं) नये-नये कर्म आरम्ब करनेकी हवा। (बिधित्सा) होती है, किंतु तत्त्वकान होनेपर उसकी निवृत्ति हो जाती है। जिसपर प्रेम हो उसके विचोगसे शोक होता है, किंत कव मनुष्य यह समझ ले कि शोक व्यर्थ है—इससे कोई लाम नहीं है, तो तुरंत उसकी शास्ति हो जाती है।

परासुता अर्थात् कठोर कर्म कानेमें प्रवृत्ति होती है सोध, लोम और अध्यासके कारण तथा उसकी निवृत्ति होती है, सब प्राणियोपर दया करने और मनमें बैगम्य होनेसे। सत्यका त्याग और दुहोंका साथ करनेसे मात्सर्थ दोषको उत्पत्ति होती है तथा सत्युक्योंकी सेवामें रहनेसे उसकी निवृत्ति हो जाती है। अपने ज्ञान कुल, अधिक जानकारी और ऐक्स्यंका अधिमान होनेसे मनुष्यपर "मद" सवार हो जाता है, किंतु इनकी असलियत समझमें आ जानेसे वह तुरंत उतर जाता है। मनमें कामना होने और दूसरोंकी हैसी-खुड़ी देखनेसे इंग्या मैदा होती है तथा विकेकशील बुद्धिके हारा उसका नाहा होता है। समाजसे प्रष्ट

<sup>\*</sup> यह अहिंसा है।

<sup>े</sup> यह दया है।

हुए नीच मनुष्योंके द्वेवपूर्ण तथा अधामाणिक यचनीको सुनकर भ्रममें पड़ जानेसे निन्दा करनेकी आदत होती है, किंतु अच्छे लोगोंके बर्ताबोधर दृष्टि डालनेसे वह पिट जाती है। जो लोग अपनी बुराई करनेवाले बलवान् पनुष्यसे बदला लेनेचे असमर्थ होते हैं, उनके ह्यवमें बड़ी प्रवल असुवा (दोष देखनेकी प्रवृत्ति) पैदा होती है, किंतु दशका भाव जापत् श्रेनेसे उसकी निवृत्ति हो जाती है। हमेशा कृपण मनुष्योको देखनेसे अपनेमें भी कृपणता आ जाती है, परंतु जब मनुष्य धार्पमें शिवत प्रोकर उसके दोषको समझ लेता है तो वह अपने-आप शान्त हो जाती है। प्राणियोंका मोगेकि प्रति जो लोभ देखा जाता है, यह अज्ञानके ही कारण है। धोगोंकी क्षणचंत्ररताको देखने और जाननेसे उसकी निवृत्ति हो जाती है। जानित धारण करनेसे उपयुक्त सभी दोष जीत लिये जाते है। धृतराष्ट्रके पुत्रोमें—ये तेरहों क्षेत्र मौजूद में; और तुम सत्यको प्रहण करना बाहते हो, इसलिये श्रेष्ठ पुरुवोंकी शेवा करके तुमने इन सबपर विजय या शी है।

युधिहरने कहा—चितामह ! साधु पुरुषोके दर्शन और सेवनसे में इस जातको जानता है कि कोमण्यापूर्ण वर्ताव कैसे किया जाता है ? मगर नृशंस (कूर) मनुष्यो और उनके कार्मीका मुझे विरुक्त ज्ञान नहीं है। नृशंस पुरुष इस लोक और परलोकमें भी सोककी आगसे जलना खुता है, इसलिये आप मुझे नृशंस मनुष्य और उसके कार्यका परिषय दीनिये।

भीमजीने कहा—राजन् ! नृशंस मनुष्यके मनमें बड़ी पृणित इच्छाएँ रहती हैं, वह हिसाप्रधान कमोंका आरम्भ करना चाहता है। स्वयं तो दूसरोको निष्ण करता है और दूसरे उसकी निन्दा करते हैं। (यदि उसके इच्छानुसार काम नहीं

हुआ तो) वह अपनेको विक्रत समझता है। दिथे हुए दानका बारंबार बसान करता है तथा बेईमानी, नीवता, धोसेबाजी और शठता करनेमें कभी नहीं चूकता । भोग्य बस्तुका अफेले उपयोग करता है, उसे अपने आब्रितोंको नहीं देता। अधियानी और विषयासक होता है, व्यर्थ ही डींग होंका करता है। सबके प्रति संदेह रखता और वञ्चना किया करता है। अपने वर्गमें रहनेवासोकी तारीफ करता और देखवड़ा आक्रमोपर लाञ्चन लगावा करता है। उसमें वर्णसंकरताका दोष होता है। नृशंस कर्म करनेवाला मनुष्य सदा हिसाके लिये युमता किरता है, गुण-अवगुणको समान समझता है, बुठ अधिक बोलता है तथा बहुत ही लालबी और तेगदिल होता है। वह धर्मात्मा और गुणवान् वनुष्यको ही पापी समझता है और अपने खन्ताक्के अनुसार किसीपर भी विश्वास नहीं करता। जहाँ दूसरोकों बदनायी होती हो, वहाँ उनके गुप्त देवीको भी प्रकट कर देश है और अपने तथा दूसरेके अपराध बराबर होनेपर भी वह आजीविकाके लिये दूसरेका ही सर्वनाश करता है। जो उसका उपकार करता है, उसको वह अपने जारूमें फैंसा हुआ समझता है और उपकारीको थी यदि कमी धन देता है तो उसके लिये बहुत दिनोतक पश्चालाप करता रहता है। जो धनुष्य दूसरीके देखते रहनेपर भी उत्तम चोजनकी सामग्री अकेले बट कर जाता है, उसको भी नुशंस ही कहना चाहिये। जो पहले ब्राह्मणको देकर पीछे अपने क्यु-बान्धवीके साथ सार्य भोजन करता है, वह इस लोकपे सुकी होता है और मानेके बाद स्वर्गमें जाता है। युधिप्रिर ! तुन्हारे पृक्षनेके अनुसार यह नृष्टीस पुरुषका लक्षण बतलाया है. समझदार मनुष्यको चाहिये कि नृशंससे सदा बचकर रहे।

### पाप और उनके प्रायश्चित्त

भीषानी कहते हैं—राजन्! सम्पूर्ण केंद्र और उपनिषदोक्ता पारंगत जिद्वान् ब्राह्मण यदि यज्ञ करनेवाला हो और उसका यन चोर चुरा ले नये हो अथवा वह निर्धन हो तो राजाका कर्तव्य है कि वह उसे आचार्यकी दक्षिणा देने, पितरोंका श्राद्ध करने तथा अध्ययन करनेके लिये यन दे। येदवेता ब्राह्मणको चाहिये कि वह राजाके निकट अपने महत्त्वका वर्णन न करे। ब्राह्मण इस जगत्का कर्ता, शासक, रक्षक और देवता कहलाता है, अतः उसके प्रति अमङ्गलसुचक एवं कट्ट वजन नहीं कहना चाहिये। हाजिय अपने बाह्बलसं, वैश्य और शुद्ध बनके बलसं और ब्राह्मण

मज तथा इवनकी शांकिसे आपत्तिके समय अपनी रक्षा करें। कत्वा, युवती, मज न जाननेवात्म, मूर्ल और संस्कारहीन पूर्व —ये आंत्रमें इवन करनेके अधिकारी नहीं हैं। ये जिसके पहमें इवन करते हैं, उसके साथ ही स्वयं भी नरकमें पड़ते हैं। मनुष्य जो कुछ भी पुण्य कर्म करें उसे अद्यापूर्वक और इन्द्रियोंको कावूमें रसकर करें। विना पूर्ण दक्षिणा दिये यह न करें। विना दक्षिणाका यह प्रजा और पशुका नाह करता है तथा खगंकी प्राप्तिमें भी बाधा डालता है। यहां नहीं, यह इन्द्रिय, यह, कीर्ति तथा आयुको भी क्षीण करता है।

जो ब्राह्मण रजस्त्रला खोसे समागम करते हैं, जिन्होंने

घरमें अग्निकी स्वापना नहीं की है तवाओं अवैद्कि रीतिसे इवन करते हैं, ये सभी पापी हैं। जिस गाँवमें एक ही कुएंका पानी सब पीते हों, वहाँ बारह वर्ष रहनेसे तवा शुद्र जातिकी खीसे विवाह कर लेनेसे ब्राह्मण भी शुद्र हो हो जाता है। विद ब्राह्मण एक रात्रि भी किसी नीच वर्णके पनुष्य की सेवा करे अववा उसके साथ एक जगह रहे या एक असनगर बैठे तो इससे जो पाप लगता है, उसको वह तीन वर्षोतक ब्रतका फलन करते हुए पृथ्वीपर विवरनेसे तूर कर सकता है। परिहासमें, खीके पास, विवाहके अवसरपर, गुरुके हितके लिये अववा अपने प्राण ब्राह्म के व्यवस्था हुठ बोलनेये दोव नहीं है। इन पाँच व्यवस्था असत्य बोलना पाप नहीं माना गया है। नीच वर्णके पास धी कत्म विद्या हो तो उसे अद्धापूर्वक प्रतण करना चाहिये। सोना अपवित्र स्थानमें भी पड़ा हो तो इसे किना किसी हिवकिचाहरके उठा लेना चाहिये गया विवक्त स्वानसे भी अपन मिले तो उसे पी लेना चाहिये।

गौ और प्राह्मणोंका हित, वर्णांसंकरताका निवारण तथा
अपनी रक्षा करनेके लिये वैदय भी इक्षियार उठा सकता है।
महिरापान, प्रह्महत्या तथा गुरुमलीगमन—इन नहापायोंके
लिये कोई प्राथकित ही नहीं बताया गया है। किसी भी उपायसे
अपने प्राणीका अन्त कर देनेपर ही इनसे पुरुकारा पिलता है।
यही पास्रोका निर्णय है। दुसरेका सोना हक्य लेना, बोरी
काना और प्राह्मणका धन छीन लेना—यह महान् पाय है।
दाराब पीनेसे, अगम्या साँके साथ गमन करनेसे, पतिताँके
सम्पर्कमें रहनेसे और ब्राह्मणेतर होकर प्राह्मणोंके साथ
समागम करनेसे मनुष्य चींच हो पतित हो जाता है। पतितके
साथ रहकर उसका यह कराने, उसे पदाने अखवा उसके परमे
पुत्र या पुत्रीका ब्याह कर देनेसे मनुष्य एक वर्षमें पतित होता है।

उपयुक्त पापांको छोड़कर होच जितने पाप है, उनका प्रायक्षित बताया गया है। उसके अनुसार प्रायक्षित करके फिर पापकी आदत छोड़ देनी साहिये। पूर्वोक्त (प्रशाबी, प्रद्यहत्यारा और गुरुखीगामी—इन) तीन पापियांके मरनेपर उनकी दाहादि किया किये बिना ही कुटुम्बियोंको उनके अन्न और यनपर अधिकार कर लेना चाहिये। इसमें कुछ अन्यवा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। अपने मन्नी और गुरु ही क्यों न हीं, यदि वे पतित हो गये हों तो बार्मिक राजाको अपने धर्मके अनुसार ही उनका परित्याग कर देना चाहिये और लयं अपनी शुद्धिके लिये प्रायक्षित करना चाहिये। जवतक वे प्रायक्षित करके शुद्ध न हो जाये तकतक उनके साथ कोई बात या विचार करना उचित नहीं है।

पापी मनुष्य धर्माचरण और तय करके ही अपने पापको

नष्ट कर सकता है। बोरको 'यह बोर है' ऐसा कह देनेमात्रसे बोरके बराबर पापका भागी होना पड़ता है और जो बोर नहीं है, उसको बोर कह देनेसे मनुष्यको बोरके दूना पाप लगता है। कुमारों कन्या जब अपनी इन्छासे बरिज्ञ प्रष्ट होती है, तो उसे बहुद्दरणका तीन हिस्सा पाप भोगना पड़ता है और उसके बरिज़को बिगाइनेवाला पुरुष दोष पापका भागी होता है। ब्राह्मणको गाली देने या उसे पटककर मारनेसे बड़ा भारी पाप लगता है। सौ वर्षोतक तो उसे प्रेतकी भाँति भटकना पड़ता है और एक हजार वर्षोतक नरकमें रहना पड़ता है। इसलिये ब्राह्मणको न गाली दे, न मारे। ब्राह्मणके हारीरमें धाव हो जानेपर उससे निकला हुआ रक्त पुरुके जितने कार्योको भिगोता है, बोट पहुँचानेवाला मनुष्य उतने ही वर्षोतक नरकमें निवास करता है।

गर्थकी इत्या करनेवाला यदि युद्धमें प्रख्नोंके आधातसे मर जाय अधवा जलती हुई आगमें कृदकर अपनेको होम दे तो वह उस पापसे युद्ध जाता है। मदिरा पीनेवाला पुस्त्र यदि मदिराको जूब गरम करके मैं ले और उससे मुंह जल जानेके कारण उसकी मृत्यु हो जाय तो वह उस पापसे मुक्त हो जाता है। गुरुवारीके लाब समानम करनेवाला पापी यदि कीके आकार-को लोहेकी प्रतिमा कनवाकर उसे आगसे तथा ले और उसका आल्ड्रिन करके प्राण दे दे तो उसकी शुद्धि हो जाती है। महाहत्या करनेवाला मनुष्य अर मरे हुए हाह्यणकी खोपड़ी लेकर अपना पाप-कर्म लोगोंको सुनाता रहे और बारह वर्षो-तक महावर्षका पालन करते हुए सुवह, शाम तथा ग्रेपहर तीनों समय कान और तथस्या करे। इससे उसकी शुद्धि हो जाती है।

इसी तरह जो जान-बुझकर गणिणी खीकी हत्या करता है, जसको वो बहाइत्याका पाप लगता है। पदिश पीनेवाला पनुष्य मिताइसी और बहावारी होकर पृथ्वीपर शयन करे, तीन वर्ष या इससे अधिक समयतक अग्निष्टीम यज्ञ करे, इसके बाद एक हजार बैल या इननी हो गीएँ ब्राह्मणोंको दान दे तो वह शुद्ध हो जाता है। वैश्यको हत्या कर बालनेपर हो वर्षोतक पृथ्वीक नियमसे हो और ब्राह्मणको एक सौ बैल तथा एक सौ गौएँ दान करें। शुहकी हत्या करनेवाला सनुष्य एक वर्षतक उत्त नियमोंका पालन करके एक बैल और सौ गीएँ ब्राह्मणको दान करें। कुत्ता, सूजर और गदहेकी हत्या करनेवाला मनुष्य भी शुहकी हत्याके समान ही प्रायक्तित करें। विल्ली, नीलकण्ड, मेनक, कौआ, सौंप और बुझ मारनेपर भी पशु-हत्याके समान ही पाय लगता है।

अब दूसरे प्राचक्कित बतलाये जाते हैं--अनजानमें कीड़े-मकोड़े आदि छोटे जीवोंका वध हो जानेपर उसके लिये पश्चाताय करे; अन्य उपयातकोमेंसे प्रत्येकके लिये एक-एक वर्षतक जतका आचरण करना चाहिये। श्रोतियकी कीसे व्यक्तियार करनेपर तीन वर्षोतक और अन्य परिवायोंसे सम्पर्क होनेपर दो क्योंतक ब्रह्मवर्ष ज्ञाका पाठन करते हुए दिनके बीचे पहरमें एक बार घोजन करे। परायी कीके साथ रहने, उठने-बैठने या प्रमण करनेपर तीन दिनोतक केवल पानी पीकर ख जाय। अप्रिये अपवित्र पदार्थ डालकर उसकी अवहेलना करनेवाले मनुष्यके लिये थी यहाँ प्रायक्तित है।

जो अकारण ही पिता, माता और मुख्का परित्यान करता है, वह पतित हो जाता है—चड़ी धर्मशास्त्रोका निर्णय है। यदि पत्नीने व्यक्तियार किया हो और विशेषतः इस काममें पकड़ी गयी हो तो उसे सिर्फ अब और बख दे तथा परावी स्त्रीसे व्यक्तियार करनेवाले पुरुषके लिये जो जतरूप प्रापक्ति वताया गया है, वही उससे भी करावे। जो अपने श्रेष्ठ पतिको छोड़कर दूसरे किसी पापीसे समागम करती है, उस कुलाउको बोड़े मैदानमें सड़ी करके राजा कुलोसे गोयवा डाले। इसी तरह व्यक्तियारी पुरुषको लोडेकी तपायी हुई काटपर सुलाकर अपरसे लकड़ी रक्तकर आग लगा है, जिससे वह पायी उसीमें जलकर साथ हो जाय। प्रतिकी अव्योक्तिय करके परपुरुषसे व्यक्तियार करनेवाली विवयोंके लिये भी यही दख है। यहि पापी पाप कानेके बाद सालभातक प्रायश्चित नहीं करता तो फिर उसे दूना प्रायश्चित करना चाड़िये। उसके संसर्गमें पाद कोई दो वर्षतक ख जाय तो उस मनुष्यको तीन वर्षोतक पृज्वीपर विकरना और मुनियोंकी भाँति बतका पालन करते हुए भिज्ञासे निर्वाह करना चाहिये। चार वर्षोतक उसके सहवासमें खनेवालेको पाँच वर्षोतक उक्त नियमके साथ पृज्वीको परिक्रमा करनी चाहिये।

वो (बड़े भाइके अविवाहित राते) अधर्मपूर्वक अपना स्वाह कर लेता है, वह परिवेता है, अविवाहित भाईको परिवित्त कहते हैं और वह स्त्री परिवेद्या है—पे तीनों ही पतित नाने जाते हैं। इन तीनोंको पृचक्-पृचक् अपनी सुद्धिके लिये एक पासतक चान्द्रायण या कृत्कृत्वत करना चाहिये। अक्वा परिवेता अपनी पत्नीको बड़े मार्कि पास ले जाकर पुत्रवसूके क्याने उसे समर्थण करे और न्येष्टकी आज्ञासे पुनः को सीकार करे तो वे दोनों भाई और वह पत्नी भी समीतः पाय-कन्यनसे मुक्त हो जाते हैं।

यनुष्योके लिये इस प्रकार उत्तम प्रापक्षितका विधान है। उनमें जो दान करनेयें समर्थ हों, उनके लिये दानकी भी विभि है। अञ्चल पुरस्के लिये एक गोदानमात्र ही प्रापक्षित बराया गया है। इस प्रकार मैंने यह सनाहन प्रायक्षितका वर्णन किया है।

# धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके विषयमें विदुर तथा पाण्डवोंके पृथक्-पृथक विचार

वैशानायनवी कार्त है—यह कड़कर जब घीष्मणी चुप हो गये तो राजा युधिहिस्ते घर जाकर अपने सारी घड़चीसदित विदुरतीसे प्रश्न किया—'धर्म, अर्थ और काम—इन तीनीमें कौन उत्तम, कीन घष्मम और कौन लघु है ? इन तीनीको प्राप्त करनेके लिये विशेषतः किसमें यन लगाना चाहिये। यह बात आप सबस्त्रेग अपने-अपने विद्यासके अनुसार बताइये।' यह सुनकर सबसे पहले विदुरजीने धर्मशासका प्रस्था करके कड़ना आरम्ब किया।

विदुरवी बोले—बहुत-से झालोका अनुसीलन, तप, त्याग, अद्धा, यज्ञ, अपा, भावदादि, दपा, सत्य और संयम—ये सब आत्याकी सम्यत्ति हैं। युपिहिर! तुम इन्हींको प्राप्त करो। धर्मसे ही ऋषियोंने संसारसमुहको पार किया है, धर्मके ही आधारपर सम्पूर्ण लोक टिके हुए है, धर्मसे ही देवताओंकी उज्जित हुई है और धर्ममें ही अर्चकों भी स्थिति है। मनीवी विद्वान् धर्मको ज्ञाम, अर्चको मध्यन और कामको लघु बतलाते हैं। अतः मनको वन्नमें रखकर धर्मको ही अपना प्रधान ध्येय बनाना चाहिये और सम्पूर्ण प्राण्यांके साथ वैसा है। वर्ताव करना वाहिये, जैसा हम अपने लिये बाहते हैं।

चित्रश्लोको बात समाप्त होनेपर अर्जुनने कहा— राजन् ! यह कर्मधूमि है। यहाँ जीविकाके साधनपूत कर्मोंकी ही प्रशंसा होती है। तोती, व्यापार, गोपालन तथा प्राजि-धाँतिके किल्य—ये सब अर्थ-प्राप्तिके ही साधन है। अर्थ ही समझ कर्मोंकी पर्यादा है। अर्थ (धन) के बिना धर्म और काम भी सिद्ध नहीं होते। धनवान् मनुष्य धनके हारा उत्तम धर्मका पालन और दुर्लभ कामनाओंकी प्राप्ति भी कर सकता है। सब प्रकारके संप्रकृते रहित, संकोक्सील, ज्ञाना एवं गेरुआ वस धन्ते, दाईा-पूँछ बहाये विहान् पुरुष भी धनकी अधिलाया करते पाये जाते हैं। कई ऐसे हैं, जो स्वर्गके इच्चक है और कुल्यरंपरागत नियमोंका पालन करते हुए अपने-अपने वर्ण तथा आक्रमके धर्मका अनुष्ठान कर रहे हैं। फिर भी उन्हें धनकी चाह बनी हुई है। धनवान् वही है जो अपने पृत्योको उत्तम भीग और धनुओंको दण्ड देकर उन्हें वहामें रहता है। महाराज ! मेरा तो यही मत है। अब आप नकुल और सहदेवकी बातें सुने । ये दोनों भी कुछ कड़नेको उत्कण्डित हैं।'

तदनसर, धर्म और अर्थके झाता माझकुमार नकुल तथा
सहदेव कहने रूपे— 'राजन् । मनुष्यको बैठते, सोते, उठते
और बरुते-फिरते समय भी छोटे-बड़े हर तरहके उपायोसे
दृहतापूर्वक धन कमानेका उद्योग करना बाहिये। धन दुर्लभ
और अरवन प्रिय बस्तु है, इसकी जाति हो जानेपर मनुष्य
संसारमें अपनी सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण कर सकता है। धर्मपुकः
अर्थ और अर्थमुक्त धर्म— मे अमुक्तके समान लामदायक है;
इसलिये हम धर्म और अर्थ—होनोको अन्दर हेते हैं। निर्धन
पनुष्यकी कामना नहीं पूर्ण हो सकतो और धर्महीन मनुष्यको
धन भी कैसे मिल सकता है ? अतः पहले धर्मका आवश्य
और फिर धर्मक अनुसार अर्थका संग्रह करे। इसके बाद
कामनाओंका सेवन करना जाहिये। इस प्रकार विवर्णका
संग्रह करनेसे मनुष्य सफलमनोरख होता है।'

यह कहकर नकुल और सहदेव चुप हे गये। तब पीमसेनने इस तरह कहना आरम्प किया—'वर्णयत ! जिसके भीतर कामना नहीं है, उसे न यन कमानेकी इका होती है, न वर्ष करनेकी। कामनाके बिना तो कोई काम (भोग) भी नहीं बाहता। इसलिने जिजांने काम ही सबसे बढ़कर है। कोई-न-कोई कामना रखकर ही खब्लिनेग कटोर तपसामें संख्या होते हैं; फल, मूल और वने बब्बकर, वासु पीकर सावधानीके साथ संवय करते हैं। कामनासे ही त्येण वेदोंका खाब्याय करते, आद-यज़ादि जियाओं में प्रवृत्त होते तथा दान हेते और प्रतिग्रह स्वीकार करते हैं। बनिये, किस्यन, स्वाले, कारीगर और दिल्यकार तथा देवतासम्बन्धी कार्य करनेवाले लोग भी कापनासे ही अपने-अपने बंधोमें लगते हैं। सारा कार्य ही कापनासे व्याप्त है। अतः थर्म, अर्थ और काप—तीनोंका एक ही साथ सेवन करना व्यहिये। जो इनमेंसे एकको ही स्वीकार करता है, वह अथम है, दोका आग्रय लेनेवाला मध्यम है और जो तीनोंके सेवनमें संलग्न है वह मनुष्य उत्तम है।

यों कड़कर जीयसेन कब जूप हो गये तो पुथिष्ठिर बोले— इसमें संदेष्ठ नहीं कि आपलोगोने धर्मशाखोंके सिद्धानोंको समझा है और प्रधाणोंका भी ज्ञान प्राप्त किया है। येरे पूछनेपर आपने जो-को विचार प्रकट किये, ये सब मैंने सुन रित्ये। अब येरी बात भी सुनिये—को न पापमें लगा हो, न पुष्पमें; न अर्वोपाजंनमें प्रवृत्त हो, न धर्म या कामके सेवनमें; जिसकी दृष्टिमें पिट्टीका हेला और सोना एक समान हो, वह सब प्रकारके दोषोंसे रहित मनुष्य दुःश और सुख देनेवाली सिद्धियोंसे सदाके लिये मुक्त हो जाता है। स्वयम्मू भगवान् प्रह्लाबीका कहन है कि 'जिसके गनमें आसक्ति है, उसकी कभी मुक्ति नहीं होती।' किंतु जो धर्म, अर्थ और काम—इस डिक्टनसे रहित है, वही दुर्लभ पुरुवार्च (मोक्ष) को प्राप्त करना है: इसलिये पुरुवालका ज्ञान ही संसारका हित करनेवाला है।'

वैद्यान्यसम्बं कार्य हैं—राजा युध्यित्रको कही हुई बात बड़ी ही जाय, युक्तियुक्त और मनमें बैठनेवाली थी, इसे सुनकर सब राजाओंको बड़ी प्रसारत हुई, सबने हर्वध्यनि की और उन्हें हाथ जोड़कर प्रणाम किया। फिर ये उनके कथनोंकी प्रशास करने लगे। यहामना युधिहिरने भी उन राजाओंको प्रशास की और युन: यहानन्दन भीवाजीके पास आकर उससे धर्मके विषयमें प्रश्न किया।

#### to at any its bank to have it

# मित्र बनाने और न बनानेयोग्य पुरुषोंके लक्षण तथा कृतप्र गौतमकी कथा

वृधिष्ठिरने पूळा—पितामह ! सीन्य साधावके मनुष्य कैसे होते हैं ? किनके साथ प्रेय करना उत्तम होता है ? भविष्य और वर्तमानमें भी कौन-से मनुष्य उपकार करनेमें समर्थ होते हैं ? यह सब बतानेकी कृता कीजिये।

भीभजोने कहा—युधिष्ठित । किनके साथ संधि करनी चाहिये और किनके साथ नहीं ? यह बात मैं तुन्हें ठीक-ठीक बता रहा हूँ। ध्यान देकर सुनो—जो लोभी, कुर, धर्मत्वागी, कपटी, शठ, शुद्र, पापी, सवपर संदेह करनेवाला, आलसी, दीर्धसूत्री, कुटिल, निन्दित, गुरुखोसे व्यक्तियार करनेवाला, संकटके समय साथ छोड़कर चल देनेवाला, दुगाचा, निर्मान, नातिक, केरोकी निन्दा करनेवाला, झूठा, सबके द्वेकता पाड, बुगुलकोर, पापपूर्ण विचार रखनेवाला, यूर्त, पित्रोकी बुराई करनेवाला, दूसरोका धन लेनेकी इका रखनेवाला, बेचौके क्रोध करनेवाला, बक्कलिया, अकल्यात् वैर बाँध लेनेवाला, अपना काम बनानेके लिये ही पित्रोंसे मेल रखनेवाला, वास्त्रवर्षे पित्रोंका देवी, पुहसे पित्रताकी बातें करके भीतरसे सनुभाव रखनेवाला, टेड्डी नजरसे देखनेवाला, सराबो, हेवी, क्रोधी, निर्देशी, दूसरोको कष्ट देनेवाला, मिन्द्रोही, ज्ञाणियोंकी हिंसा करनेवाला, कृतम तथा नीय हो, उसके साव कभी संधि नहीं करनी चाहिये।

क्षत्र संधि करनेके बोग्य पुरुषोको बता रहा है, सुनो-जो कुरुप्तेन, बोलनेमें पटु, ज्ञान-विज्ञानमें कुशल, रूपवान, गुणवान, लोपहोन, काम कानेसे कभी न धकनेवाले, कृतज्ञ, सर्वज्ञ, मधुर स्वभाववाले, सत्यप्रविज्ञ सबा जितेन्द्रिय हो, उन्हीं लोगोंको राजा अपना पित्र बनावे। जो अपनी शक्तिके अनुसार कर्तच्यका ठीक-ठीक पालन करते और संतुष्ट रहते हैं, जिन्हें बेमीके क्रोध नहीं आता, जो उदासीन हो जानेपर भी मनसे बुराई करना नहीं बाहते, अर्थक तत्त्वको समझते हैं और अपनेको कष्टमें डालकर भी हितेषी पुरुषोका कार्य सिद्ध काते हैं। वैसे रैंग हुआ उनी कपड़ा अपना रंग नहीं छोड़ता उसी प्रकार जो मित्रोकी ओरसे विरक नहीं होते, जो सबके विश्वासपात्र और धर्मानुरागी हैं, जिनकी दृष्टिमें पिट्टीका बेला और सीना एक-से हैं तथा जो सरा अपने स्वामीका काम बनानेमें लगे रहते हैं—ऐसे उत्तम पुरुषोंके साथ जो राजा संधि (मेल) करता है, उसका राज्य उसी तरह बदता है, जैसे पन्त्रपाकी बदिनी । जो सदा शासका स्थाप्याय करते हैं, क्रोधको काबूमें रतते हैं और युद्धमें प्रवात रहते हैं. जिनका उत्तम कुलमें जन्म हुआ है, जो शीलवान् और उत्तम गुणोंसे युक्त हैं, वे श्रेष्ठ पुरुष ही चित्र करानेके चीन्य होते हैं।

जिन्हें मैंने होषयुक्त बताया है, उनमेंने कई तो बहुत ही भीख, कृतप्र और पित्रकी हत्या कर कलनेवाले होते हैं। ऐसे दुराबारियोंको सदा अपनेसे दूर ही रखना चाहिये—यही सबका मत है।

युधिष्ठिरने पूछा—धितामह ! आपने जिसे मित्रबोही और कृतका कहा है, उसकी पहचान क्या है ? यह मुझे बताइये ।

भीष्यजीने कहा—इस विषयमें में तुन्हें एक पुराना इतिहास सुनाता है; यह घटना उत्तर दिशामें म्लेखोंके देशमें घटित हुई थी। मध्यदेशका एक ब्राह्मण था, जिसने केंद्र बिलकुल नहीं पड़ा था। एक दिन वह बोई सम्पन्न गाँच देशकर उसमें भीस माँगनेक लिये गया। उस गाँवमें एक दखु रहता था, जो बहुत ही भनी, ब्राह्मणचक, सल्कातिक और दानी था। ब्राह्मणने उसीके घर पहुँचकर पिकाके लिये यासना की। दस्पूने ब्राह्मणको खनेके लिये एक पर देकर वर्षभर निर्वाह करनेके योग्य अबकी मिझाका प्रकथ कर दिया और नया कोरदार वस्त्र देकर उसकी सेवामें एक नवसुवती दासी भी दे दी, जो उस समय प्रतिसे रहित थी।

द्खुसे ये सारी चीजें पाकर ब्राह्मण मन-ही-मन बहुत खुश हुआ और दासीके साथ आनन्दपूर्वक खने लगा। उसका नाम था गीतम। वह भी दखुओकी ही वरह प्रतिदिन वनमें विचरनेवाले इंसोंका शिकार करने लगा। विंसामें बड़ा

प्रयोग निकला। दया तो उसे छू भी नहीं गयी थी। सदा प्राणियोको मारनेकी ही ताकमें लगा रहता था। डाकुओंके संसर्गये खकर यह पूरा डाकू बन गया।

इस प्रकार दस्पुओंके गाँवमें सुलपूर्वक रहकर पक्षियोका जिकार करते हुए उसके कई महीने बीत गये। तदरनर, उस गाँवमें एक दूसरा ब्राह्मण आया, जो त्वाच्याय-परायण, पवित्र, विनयी, नियमके अनुकृतः भोजन करनेवाला, ब्रह्मणभक्त, बेदका परिगत विद्यान् तथा ब्रह्मकारी का । वह गीतमके ही गाँवका रहनेवाला और उसका प्रिय मित्र द्या। शुक्रका अन्न नहीं स्ताता था, इसलिये उस दत्युओसे घरे हुए गाँवमें जाहणके घरकी तलास करता हुआ वह सब ओर क्विर रहा वा ! यूपते-यूपते गीतमके धरपर जा याँका; इतनेहाँचे गोटम भी वहाँ आया । दोनोकी एक-नूसरेसे घेट हुई। ब्राह्मणने देखा, गीतमक कंधेपर मरे हुए ईसकी लादा है और हाबमें धनुष-बाण है। उसका सारा प्रारीर खुनसे रेंग यथा है, देखनेमें वह राक्षस-सा जान पड़ता है और बाह्यनत्त्रसं भ्रष्ट हो चुका है। इस अवस्थामें पड़े हुए गीतमको पत्रवानकर आगन्तुक ब्राह्मणको बद्धा संकोच हुआ। उसने वसे विकास्ते हुए कहा—'अरे । तू मोहतार यह बना कर रहा है 7 ब्राह्मण होकर हाकू कैसे बन गया 7 जरा, अपने पूर्वजोको तो याद कर, उनकी कितनी स्थाति थी, वे कैसे बेटोंक पारगायी विद्वान् थे । और तू उन्होंके बंदामें पैदा होकर इस कुलकत्रकु निकास । अब भी तो अपनेका पहचान । क्राइटोबित सत्त्व, द्रील, साम्बज्ञान, संयम तथा द्या आदि सद्युणीको याद करके अब यहाँ लुटेरोमें रहना छोड़ दे।"

अपने हितेषां सुहर्क इस प्रकार कहनेपर गाँतम मन-ही-मन कुछ निश्चय करके आर्त-मा होकर चोला— हिजवर! में निर्धन हूं और बेदका एक अक्षर भी नहीं जानता, इसलिये मन कमानेके लिये इघर आया था; आज आयके दर्जनसे पेरा जीवन सफल हो गया। अब रातमर यहाँ रिद्धां; कल सबेरे इम दोनों साथ ही कलेंगे। ब्राह्मण दयालु बा, गाँतमके अनुगोधसे उसके यहाँ दहर गया, मगर वहाँकी किसी भी वस्तुको असने हाबसे सुआतक नहीं। यहाँप मह भूगा वा और भोजन करनेके लिये उससे प्रार्थना भी की गयी, परंतु किसी तरह बडाँका अब प्रहण करना उसने म्होंकार नहीं किया।

सबेरा होनेपर जब वह श्रेष्ठ ब्राह्मण उस स्वानसे चला गया वो नौतम भी घरसे निकलकर समुद्रकी ओर चल दिया। जाते-जाते वह एक दिव्य करमें पहुँचा, जो बढ़ा ही रमणीय था। वहाँके सभी वृक्ष फुलोसे भरे हुए थे। अपनी शोभासे वह तन्दवनको मात कर रहा था। उस वनमें यक्ष और किका विचर रहे थे। वारों ओर पक्षियोंका कलस्व सुनावी पढ़ता था। कर्जी मनुष्योंके समान मुख्याले 'मारुष्य' बोलते थे तो कहाँ समुद्र और पर्वतोयर होनेवाले मुल्ड्रि आदि पक्षी चहन्द्रहा रहे थे। इतनेहीमें उसकी दृष्टि एक अल्ड्स होभायमान बरगदके विद्याल वृक्षपर पढ़ी, जो चारों ओर मण्डलकार फैल्ड हुआ था, अपनी बहुत-सी सुन्दर हास्ताओंके कारण वह एक महान् छलके समान जान पड़ता था। उसकी जड़ बन्दर्नामितित जलसे सीची गयी थी। उस मनोरम वृक्षको देखकर गौतम बहुत प्रसन्न हुआ और निकट साकर उसकी छायामें बैठा। उस समय बहुतिको प्रवित्र धायुके स्पर्वासे उसे बड़ी शान्ति मिली और वह सुखका अनुभव करता हुआ नहीं लेट गया। उधर सूर्व भी दृष्ट गया।

उसी समय एक उत्तम पक्षी लग्नलोकसे त्येटकर अपने विभागस्वानपर आया, वह इस वृक्षपर ही बसेरा किया करता था। उसका नाम या नाडीकडू। यह ककराज ह्याजीकर प्रिय भित्र और कश्यपजीका सुपुत्र था। इस पृथ्वीपर राजबर्माक नामसे विश्वात था। देखकन्यासे अपन्न होनेके कारण उसके गारीरकी कान्ति देवनाके समान थी, वह बड़ा विद्वान या और दिव्य तेजसे देवीप्यमान दिशायी देता था। गीतपको उस समय पूरा-प्यास सता रही थी, इसलिये उस प्रकृतिको आया देख उसने उसे मार डालनेके विचारसे ही उसकी और दृष्टिपात किया।

तन राजधानि कहा—विप्रवर ? यह मेरा घर है, आय यहाँ पधारे, यह मेरे लिये यह सीधान्यकी बात है। ये आयका स्थापत करता है। सूर्य अस्त हो गया है, संब्याके लगय आय मेरे घरमें ज्लम अतिथिके क्यमें आये हैं: इसलिये में शाखीय विधिके अनुसार आज आयकी पूजा करूँना। रातमें मेरा आतिब्य खीकार करके कल सबेरे यहाँसे बाह्येगा। मैं धहाँवें कश्यपका पुत्र है। मेरी माता दक्ष प्रकारतिकी कन्या है। आप-जैसे गुणवान् अतिबिका में स्थापत करता है।

यह कहका राजधर्मने गौतमका विधिवत् सन्तात किया। शास्त्रके फूलोका दिव्य आसन बनाकर उसे बैठनेको दिया। वढ़ी-वढ़ी मछलियाँ लाकर रख दी और उने प्रकानेके स्वियं आग प्रज्वस्तित कर दी। ब्राह्मण जब घोकन करके तुम हो गया तो वह तपस्त्री पक्षी उसकी बकाबट दूर करनेके लिये अपने पंसोंसे इवा करने लगा। विकासके पहात् बढ़ वह बैठा तो राजधर्माने उससे गोत्र पूछा; किंतु इसके उत्तरमें वह और कुछ न कहकर सिर्फ इतना ही बता सका कि 'मैं ब्राह्मण हैं और मेरा नाम गौतम है।' तत्यहात् राजध्याने उसके सिये पत्तोका विक्रोना तैयार किया, जो दिव्य पुचोसे वासित वा।



उसमेंसे सुगन्य फैल खी थी। उसपर गीतमने बड़े आरामसे शयन किया। जिस समय वह उस विक्रीनेपर बैटा, राजधमीन उससे वहाँ आनेका कारण पूछा। गीतम बोला— 'महाप्राप्त ! ये दरिंद हैं और धनके लिये समुद्रतक जाना चाहता हूं।' राजधमीन प्रसान होकर कहा, 'द्विजवर ! अब आप समुद्रारक जानेकी किन्छा न कोजिये, यहाँ आपका काम हो जायगा, यहीसे बन लेकर घर जाहयेगा। बृहस्पतिजीके मतके अनुसार चार प्रकारसे अर्थकी प्राप्ति होती है—वंदा-परध्यरासे, दैवकी अनुकुललासे, काम करनेसे और पिप्रकी सहायतासे। अब मैं आपका पित्र हो गया है, आपके प्रति मेरे हदयमें पूर्ण सीहार्द है। अतः मैं ही ऐसा प्रयक्त करूंगा, जिससे आपको अर्थकी प्राप्ति हो वायगी।'

वदन्तर, क्व प्राप्तःकाल हुआ तो राजधपनि झाझपके सुलका उराय सोचकर उससे कहा—'सौम्य! आप इस मार्गसे जाइये, आपका कार्य सिख् हो जायगा। यहाँसे तीन फेजनको दूरीपर मेरे एक मित्र रहते हैं, उनका नाम है विकयाझ। वे राझसोंके राजा और महान् बली हैं। मेरे कहनेसे आप उन्होंके पास चले जाइये। मि:संदेह ने आपकी मनोवान्तित कामनाएँ पूर्ण करेंगे।' उसके ऐसा कहनेपर गोतम विकयाझके नगरकी ओर चल दिया। अब उसकी कजावट दूर हो बुकी बी। रास्तेमें इच्छानुसार अमृतके समान मीठे फल जाता हुआ वह तेजीके साथ आगे बढ़ने लगा और मेरुक्रज नामक नगरमें पहुँच गया। उस नगरके कारों ओर पर्वतोका किला और पर्वतोकी ही चहारदिवारी थी। उसका दरवाजा भी एक पर्वत ही था। नगरकी रक्षके तिये छव ओर शिलाकी वड़ी-बड़ी चहाने और मशीने थीं।

राश्चमराजको यह मूजना दी गयी कि आपके फिन्ने अपने एक प्रिय अतिथिको आपके पास मेजा है। यह समाबार पाकर उसने सेक्कोसे कहा—'गौतमको नगरहारसे बुलाकर शीप्र यहाँ ले आओ ।' आज्ञा पाते ही उसके नौकर गौतमको पुकारते हुए काजकी तथा झपटकर दरवाजेपर आ पहुँचे और बोले—'माई! जल्दी बलो, हमारे राजा तुमसे मिलना बाहते हैं।' बुलाजा सुनते ही गौतमको बकावट दूर हो गयी, वह दौड़ पड़ा। राक्षसराजकी महासमृद्धि देलकर अरे बढ़ा विश्मय हो रहा था। यह उन सेक्कोंक साथ प्रीम ही राजमहलमें जा पहुँचा।

वहाँ विक्रयाक्षने उसका विधिवत पूजन किया, तत्यक्षात् जब वह एक उत्तम आसनपर विश्वजमान हुआ तो सक्सरजने उसके गोज, शास्ता और ब्रह्मचर्यातस्वामें किये हुए स्वाध्यायके विषयमें प्रश्न किया। मगर वह गोज (जकि)के सिवा और कुछ न बता सका। तब ग्रह्मसने पूका—'मद्र! तुम्हारा निवास कहाँ है ? तुम्हारी की किस जातिकों है ? यह सब टीक-टीक बताओ, हरो मत।' गौतम बोला—'मेरा जन्म तो हुआ है मध्यदेशमें, मगर में भीत्सोंके घरमें पहता है। मेरी की भी शुद्रजातिकी है और मुझसे पहले दूसरेकी पत्नी ख सुकी है। यह बात में आपसे सत्य ही कहता है।'

यह सुनकर राक्षमराज मन-वी-गर सोचने हरा — 'अब किस तरह काम करना चाहिये ? यह जनमें हाड्यण और महात्मा राजधर्माका सुद्धद् है। उन्होंने ही इसे मेंने पास मेज है। अतः उनका प्रिय कार्य अवदय कर्तना। आज कार्तिककी पूर्णिमा है, आजके दिन मेरे यहाँ हजारी ब्रह्मण घोजन करेंगे। उनके साथ इसे भी घोजन कराकर धन देना चाहिये।'

तदनसर, भोजनके समय इजारों विद्यान् ब्राह्मण स्थान करके रेशमी वस धारण किये हुए वहाँ आ पहुँचे। राक्षसराजकी आज्ञासे सेवकोने जमीनपर कुशाओं के सुन्दर आसन बिस्म दिये। जब ब्राह्मण उनपर विराजमान हो गये, तो राजा विरूपाक्षने तिल, कुश और जल लेकर उनका विधिवन् पूजन किया। उनमें विश्वदेशों, पितरों तथा अग्निदेककी भावना करके उसने सबको कन्दन लगाया और पुल्तको भावना पहनायीं। उस समय उत्तम रीतिसे पूजा सम्पन्न होनेपर उन ब्राह्मणोंकी बड़ी शोधा हुई। इसके बाद उसने हीरोसे जड़ी

मेरुव्रज नामक नगरमें पहुँच गया। उस नगरके बारों ओर | हुई सोनेकी बालियोमें चीसे बने हुए मीटे पकवान परोसकर पर्वतोका किला और पर्वतोकी ही जहारदिवारी थी। उसका | उनके आगे रख दिये।

भोजनके पक्षात् ब्राह्मणोके समझ स्वोकी हेरी लगाकर विस्त्यासने कहा— 'हिक्वरो ! आपलोग अपनी इच्छा और प्रक्रिके अनुसार इन खांको ठठा ले और जिसमें आपने भोजन किया है, उस सुवर्णयय पाठको भी अपने-अपने घर लेते जाये।' ग्रह्मसग्रको ऐसा कहनेपर ब्राह्मणोने इच्छानुसार इन खोको ले लिया। इस प्रकार ज्वम रह्न और बस्बह्मरा सन्वार पाकर सभी ब्राह्मण बहुत प्रसन्न हुए। तदनन्तर, विक्रमाझने नाना देशोसे आये हुए इन ब्राह्मणोसे कहा— 'विष्वरो ! आज दिनमा आपलोगोको ग्रक्षसोसे बहीं कोई भय नहीं है, मौज करते हुए अपने-अपने अभीष्ट स्वानको वले ब्राह्मये। जिल्लाम न कीजिये।'

यह सुनकर ब्राह्मणालेग चारों दिशाओंको और माग सले। गोतम भी सोनेका बोझ लेकर काची-जादी जलता हुआ बरगदके पृक्षके पास आया। वह बड़ी कठिनाईमें उस मारको दो द्या बा। वहाँ पहुँचते ही सकता बैठ गया, भूतसे वह और भी क्रान्त हो रहा था। राजधर्मपक्षीने अपने पंलोसे हवा करके उसकी सकाव्य दुर की; फिर पूजन करके उसके नियों भोजनका प्रवस्थ किया। भोजन और विधाम कर लेनेके बाद गाँतमने सोजा—मैंने लोभ तथा मोहके कारण सुवर्णका बड़ा भारी बोद्धा उठा लिया है। अभी दूर वाना है और रालेने कानेके लिये मेरे पास कुछ भी नहीं है। कैसे प्राच धारण कर्मणा? यही सोचते हुए उस कृतझने यहमें विचार किया, यह बच्चोका राजा राजधर्मा मेरे पास ही वो है, क्यों र इसीको भारकर साथ ले हैं और शीमतापूर्णक वहाँसे चल हैं।'

पौष्पर्व करते हैं — उस समय वह पड़ी गीतमपर विश्वास करके उसके पास ही सो रहा था। उधर, वह दुष्टात्मा और कृतप्त को मार डालनेकी लहवीर सोच रहा था उसके सामने ही आग जल रही थी, उसमेंसे एक जलती हुई लुआठी लेकर उसने निश्चिम्त सोते हुए राजवर्षाको मार डाला। उसे मारकर गीतमको बड़ी उसकता हुई, उस हत्याके पापपर उसकी दृष्टि नहीं गयी। उसने मरे हुए पड़ोंके पंक और बाल नोचकर उसे आगमें पकाया और साबमें ले लिया। फिर सोनेकी गठरी सिरपर लाइकर बड़ी तेजीके साथ घरकी राह ली ( दूसरे दिन विकासकने अपने पुत्रसे कहा — बेटा । आज पहित्रमोंचे शेष्ठ राजवर्षाका दर्शन नहीं हुआ। वे प्रतिदिन प्रातःकाल इड्डाडीको प्रणाम करनेके लिये जाया करते थे और वहाँसे लोटनेपर मुझसे मिले बिना कभी घर नहीं जाते थे। इधर, दो शाम बीत गयी, किंतु वे मेरे घर नहीं पशारे; अत: आज मनमें तरह-तरहके संदेह डठ रहे हैं, न जाने मेरे मित्रको क्या हो गया है ? तुम उनका पता लगाओ । कहीं ऐसा न हो कि यह अधम ब्राह्मण उन्हें मार डाले। वह बड़ा निर्देशी और दुराबारी जान पड़ता था, सूरत-शक्त तो उसकी ऐसी भयानक थी, यानो कोई दुष्ट लुटेरा हो । नीच गौतम यहाँसे लीटकर फिर उन्होंक पास गया था, इसीलिये मेरे पनमें बहेग हो रहा है। बेटा ! हुम यहाँसे शीप्र ही राजबर्माक स्थानपर जाओ और तुरंत इस बातका पता रूपाओं कि वे जीवित हैं या नहीं ?'

पिताकी ऐसी आज़ा पाकर जब वह बहुत-से राक्सोंक साथ उस वटवृक्षके पास गया तो वहीं राज्यपांका कंकाल पद्म दिसायी दिवा। यह देशकर राक्षप्राधका पुत्र से पद्म और गौतमको पकड़नेके लिये उसने पूरी प्रांक लगाका पीछा किया । धोड़ी ही दूर जानेपर राक्षसोने गौतमको एकड़ लिया, उसके साथ ही हर्ष्ट्रियों और पंत्रोसे रहित राजधर्माकी लाहा भी मिल गयी। उसको लेकर वे तुरंत ही मेहबजये जा पहुँचे। बर्हा राक्षसोने राजधमकि मृत शरीर और उस पायी एवं कृतक गीतमको राजाक सामने पेश किया । मित्रकी यह दशा देख राजा विसमाक्ष अपने मनी और पुरोहितके साथ पूट-फूटकर रोने लगा । राजमहरूमें बड़ा कुडराय यथा । स्त्री और वर्षोसहित सारे नगरपे पातम छा गया। तदनवर, राजाने कहा—'बेटा ! इस पापीका वध कर करने और समक राक्षस इसके मांसके टुकड़ोंको इन्छानुसार बॉटकर सा जायै; क्योंकि यह पापतया सदा पाप ही किया करता है।'

राक्षसराजके करूनेपर भी राक्षसाँको उस पापीका मांस सानेकी इच्छा नहीं हुई। उन्होंने सिर सुकाकर प्रणाम करते हुए कहा — 'महाराज !आप हमलोगोको इसका पाप प्रज्ञाण करनेके लिये न दीजिये।' राजाने कहा—'बहुत अच्छा, तुमलोग इस कृतझको दस्पुओंके हवाले कर हो।' आग्रा पाते ही राक्षस हाथमें त्रिशुरू और पट्टिश लेकर टूट पड़े और उस पापीके दुकड़े-दुकड़े करके दस्पुओंको देने लगे। किंतु दस्पुओंने भी उसका मांस लाना लांकार नहीं किया। मांसाहारी जीव भी कृतप्रका मांस नहीं जाते। ब्रह्महवारे, प्रसाबी, धोर और प्रतिज्ञा धंग करनेवाले मनुष्यके लिये पापसे छूटनेका प्रायक्षित बताया गया है; मगर कृतप्रके ठद्धारका कोई भी उपाय नहीं कहा गया है।

तदनन्तर, विरूपाक्षने बकराजके लिये एक बिता तैयार करायी और बहुत-से रही, चन्द्रनी तबा बखोसे उसको जुब आग लगायी और विधिपूर्वक उसका दात्र-कर्म सम्पन्न किया। उसी समय दक्षकन्या सुर्राध देवी वहाँ आयीं और आसमानमें ऊपर खड़ी हो गयीं। उनके मुखसे दूधमित्रित फेन निकलकर राजबर्माकी बितापर गिरा और उसके स्पर्शसे वह जीवित हो उटा । तब वह उड़कर विक्रपाक्षके पास पहुँचा और दोनों मित्र गले मिले । इतनेहीमें देवराज इन्द्र भी विस्तपाक्षके नगरमें आ पहुँचे और उससे बोले—'बड़े सौभाग्यकी बात है कि तुन्हारे हारा राजधर्माको जीवन मिला।' इसके बाद गजधमनि इन्ह्रको प्रयाम करके कहा—'सुरेश्वर । यदि अञ्चली मुझपर कृपा हो तो मेरे मित्र गौतमको जीवित कर दीनिये।' इन्हरे उसकी बात मान श्री और अमृत छिड़ककर उस ब्राह्मणको जीवित कर दिया। गीतमके जीवित होनेपर राजध्यनि बड़ी प्रसन्नताके साथ इसे मित्रधावसे गले लनाया और उस पापीको चनसहित विदा करके वह अपने स्वानपर आ गया।

गौतम युनः भीलोके ही गीवमें जाकर रहने रूगा । वहीं उत्तने उस सूत्र जातिको स्त्रीक पेटमे अनेको पापाखारी पुत्रोको जन्द दिया। तब देवताओंने गीतमको महान् जाप देते हुए ब्बड़ा—'यह पापी कृतप्र है और तूसरा पति स्वीकार करनेवाली खोके पेटसे बहुत समयसे संतान पैदा करता आ रहा है, इस पापके कारण इसको धोर नरकमें गिरना पड़ेगा ।'

भीनाओं बढ़ते हैं—चारत ! बहुत दिन हुए, इस कथाको नाग्दजीने मुझे सुनाया जा; और उसीको याद काके भाज मैंने तुन्हें सुनाया है। कृतप्र यनुष्यको यश, स्वान और सुरह कैसे नसीब हो सकता है ? कृतप्रपर तो किसीका विश्वास ही नहीं होता। कृतक्रके उद्धारका कोई त्याय नहीं है। मनुष्यको विदोष ध्यान देकर मित्रहोहके पापसे बसना साहिये; क्योंकि को मिक्सी डोड करता है, वह घोर नरकमें पढ़ता है। प्रत्येक मनुष्यको कृतज्ञ होना चाहिये, त्येगोंको मित्र बनानेकी इच्छा रसनी चाहिये। कारण कि मित्रसे सब कुछ प्राप्त होता है। भिजकी स्वापता पाकर मनुष्य आपत्तियोसे छुटकारा पा जाता है, इसकिये बुद्धिमान् पनुष्पको मित्रोंका सत्कार और पूजन करना चारिये। जो कृतप्र, पापी, निर्लंज, मित्रप्रोही, कुलाङ्कार तथा पापाचारी हों, ऐसे लोगोंका सर्वधा त्याग कर देना चाहिये। राजन् ! इस प्रकार मित्रसे होत करनेवाले पापपरायण कृताः मनुष्यका चरित्र मैने तुन्हे सुनाया है; अब और क्या सुनना चाहते हो ?

वैज्ञन्त्रपनर्वं करते हैं—जनमेजय ! महात्मा भीष्मका सजाया । फिर बकराजके शवको उसके ऊपर रसका उसमें । यह बचन सुनकर युधिष्ठिर अपने मनमें बहुत प्रसन्न हुए ।

### शोकाकुल चित्तकी शान्तिके लिये राजा सेनजित् और ब्राह्मणके संवादका वर्णन

राजा मुश्रिष्टरने पूछा—पितामह ! यहाँकक आपने | राजधर्म-सम्बन्धी क्षेष्ठ धर्मोंका उपदेश दिया । अब आप सब आश्रिमियोंके श्रेष्ठ धर्मोंका वर्णन कीजिये ।

भौभागी बोले—पुधिष्ठिर ! वेदमें सर्वत्र धर्मका ही विधान है। धर्मके अनेकों ग्रार हैं। संस्वरमें ऐसी कोई क्रिया नहीं है, जिसका कोई फल न हो। पनुष्य जैसे-जैसे संसारके पदार्थोंको सारहीन (क्षणभाष्ट्रर) समझता है, वैसे-वैसे इनमें उसका वैराग्य होता जाता है। अत: यह प्रपञ्च अनेकों दोवोसे पूर्ण है—ऐसा निश्चय करके बुद्धिमान् पुश्चको अपने मोक्षके लिये यहा करना चाहिये।

वृक्षिष्ठिरने पूछा—दादाजी ! धनके नष्ट हो जाने तथा खी, पुत्र या पिताके मर जानेपर जिस विचारसे झोळ दूर हो सकता है, वह क्या है ? वर्णन जरनेकी कृपा करें।

भीमजी नोले—बेटा । जब जन नष्ट हो अबवा सी, पुत्र या पिताकी मृत्यु हो जाय तो 'ओड ! संसार कैसा दुः तम्पय है' यह सोसकर शोकको दूर करनेका प्रयक्त करे । इस निषयमें उदाहरणक्यमें यह पुरातन इतिहास प्रसिद्ध हैं । पहले सेनजित नामका एक राजा था । वह पुत्र-वियोगमें अल्यन शोकातुर हो रहा या । उसे ब्यास देशकर एक बाह्यजने कहा, 'राजन् । तुम मृत्र मनुष्यकी तरह क्यों मोहित हो रहे हो ? शोकके योग्य तो तुम स्वयं ही हो, किन दूसरेके लिये क्यों शोक करते हो ? अजी ! एक दिन मैं, तुम और अन्य सब लोग भी वहीं जायेंगे, जहांसे आये हैं ।'

संगीवत्ने पूछ —तपोधन ! आपके पास ऐसी कीन बुद्धि, तप, समाधि, ज्ञान या शासक्त है, जिसे पाकर आपको किसी प्रकारका विवाद नहीं होता ?

महाणने कठा—देखी, इस संसारमें उत्तम, मध्यम और अधम—सभी प्राणी दुःखमें प्रस्त हैं तथा तरह-तरहके कमेंभि फैसे हुए हैं। मैं इस प्रशीर पा पृथ्वीको अपनी नहीं मानता। ये जैसी मेरी हैं जैसी ही दूसरोकी भी हैं—यही सोचकर इनके कारण मुझे व्यवा नहीं होती और इस बुद्धिको पाकर ही मैं हर्व-शोकसे रहित रहता हूं। जिस प्रकार समुद्रमें के लकड़ियाँ मिलती हैं और फिर अलग-अलग भी हो जाती हैं, इसी प्रकार इस लोकमें प्राणियोंका समायम होता है तथा इसी तरह यह पुत्र, पीत्र, जाति, बन्धु और सम्बन्ध्योंकी कल्पना हो जाती है। अतः उनमें विशेष लेड नहीं करना चाहिए; क्योंकि एक दिन उनसे विशेष होना निश्चित है। तुन्हारा पुत्र किसी अज्ञात स्थानसे आया था और अब अज्ञातदेशको ही

चला गया है। न तो वह तुन्हें जानता था और न तुन्हीं उसे बानते थे। अतः तुप उसके कौन हो, जो उसके लिये शोक कर रहे हो। संसारमें विषयतृष्णासे जो व्याकुलता होती है, अरोका नाम दुःख है और उस दुःखका नाश हो जाना ही सुख है। उस सुरुसे बार-बार दुःल उत्पन्न होता रहता है। इस प्रकार सुलके बाद दुःस और दुःसके बाद सुल-यह मुल-दुःलका चक्र धूमता ही रहता है। इस समय तुन्हें मुलको निवातिसे दुःशमें आना पड़ा है, इसलिये अब तुम मुख प्राप्त करोगे। किसी प्राणीको सर्वदा मुख या सर्वदा दुःखकी ही प्राप्ति नहीं होती। यनुष्य स्नेहकी अनेक प्रकारकी फॉसियोमें बैचे हुए हैं और जलमें बालूका पुरु बनानेवालोके समान अपने कार्योमें असफल होनेसे दुःश पाते हाते हैं। तेली लोग तैलके लिये जैसे तिलीको कोल्ह्में पेस्ते हैं, उसी प्रकार सब रहेग अज्ञानजनित कहोंसे पिस रहे हैं। मनुष्य खी-पुत्र आदि कुटुम्बाके लिये संसारमें तरह-तरहके पाप क्टोरता है, किंतु इस लोकमें और परलोकमें उसे अकेले ही उनका क्रेक्समय फल भोगना पड़ता है। जिस प्रकार बुढ़ा हाथी दलदलमें फेसका प्राण को बैठता है,उसी प्रकार सब लोग पुत्र, स्त्री और कुटुन्त्रको आसक्तिये फैसकर शोक-समुद्रमें हुने रहते हैं। जब पुत्र, धन या बन्धु-बान्धवोगेसे किसीका नाश हो जाता है तो वे दावानलके समान भीषण दु:लमें पड़ जाते हैं, परंतु सुरम-दू:स और जन्म-मृत्यु आदि सब कुछ देकके अधीन है। यनुष्य हितेषियोंसे युक्त हो या न हो, यह शबुओंसे विरा हो या मित्रोंसे तथा बुद्धिमान् हो अथवा बुद्धितन—देवको अनुकूलता होनेपर ही सुख पा सकता है। अन्यवा न तो हितेषी सुख देनेमें समर्थ हैं और न सब्रु दुःख देनेमें। न बुद्धि धन दे सकती है और न धन सुख पहुँचा सकता है। वास्तवमें संसारकी गतिको कोई बुद्धिमान् ही समझ सकता है, दूसरा कोई नहीं।

जिले बुद्धियोगका सुल प्राप्त है, जो इन्होंसे अतीत हैं और जिनमें मत्सनताका भी अभाव है, उन्हें अर्थ वा अन्धं कभी व्यक्ष नहीं पहुँचाते। किंतु जिन्हें बुद्धियोग प्राप्त नहीं हुआ है, वे ऐसी परिस्थिति आनेपर अत्यन्त हर्ष और अत्यन्त शोकके अधीन हो जाते हैं। अतः बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि सुख वा दुःख, प्रिय अथवा अप्रिय जो-जो प्राप्त होता जाय, उसका उत्साहके साथ सामना करे, कभी हिम्मत न हारे। शोकके हवारों स्थान हैं और भयके सैकड़ों अवसर हैं, किंतु वे दिन-दिन मुखाँपर ही प्रभाव ढासते हैं, बुद्धिमानोपर

नहीं । जो बुद्धिमान्, विचारशील, शासाध्यासी, ईंग्यांहीन, संयमी और जिलेन्द्रिय होता है, उस मनुष्यको शोक सू भी नहीं सकता। बुद्धिमान् पुरुषको चात्रिये कि इस निज्ञवपर इटा रहकर संचत जित्तसे व्यवहार करे । जो पुरुष उत्पत्ति-विनाहाके तत्त्वको जानता है, उसे शोक स्पर्श नहीं कर सकता। यनुष्य जन्न किसी पदार्वमें ममत्व कर बेठता है तो वही उसके दुःसका कारण वन जाता है। वह विक्योमेंसे जिस-जिसकी आसक्तिको त्यागता जाता है, उसी-उसीसे सुखब्धी वृद्धि होती जाती है। किंतु जो पुरुष विषयोंके पीछे पड़ा रहता है, वह तो उन्होंके साथ नष्ट हो जाता है। लोकमें जितना भी विषयमुख है और जो कुछ दिव्य सर्गीय आनन्द है, वे सब तृष्णाञ्चयके सुसकी सोलहर्वी कलाके बराबर भी नहीं हो सकते। पनुष्य बुद्धिमान् हो, मूर्स हो अववा झूरबीर हो—अवने पूर्वजन्तमे उसने जैसा भी शुभ या अञ्चय कर्म किया होता है उसका उसे तैसा ही फल भोगना पहला है। इस प्रकार जीबोको बारी-बारीसे प्रिय-अप्रिय और सुल-दु:सकी प्राप्ति होती ही स्त्रती है । ऐसे विकारका आक्रय लेकर कामनाओंके त्यागरूपी गुणसे युक्त हुआ भनुष्य सुलसे रहता है। अतः सब प्रकारके भोगोंमें दोष-दृष्टि को और उन्हें लेखासे त्याग दे। इदयसे अपन्न होनेवास्य यह काम इत्रवर्धे ही पुष्ट होकर मृत्युक्तवर्धे परिणत हो जाता है। (जब इसकी सिद्धिमें कोई बाध्य आती है तो ) विद्यानों प्रारा यही प्राणियोंके दारीरके थीतर क्रोधके नामसे पुकास जाता है। कलुआ जैसे अपने अङ्गोंको समेट शेता है, उसी प्रकार जब यह जीव अपनी सब कामनाओंका संकोस कर देता है तो इसे अपने विशुद्ध अन्य:करणये ही सर्वप्रकाश आत्याका साक्षात्कार हो जाता है। तक वह किसीसे भय नहीं मानता और इससे भी कोई नहीं हरता तवा जब यह किसी वसुको इच्छा वा किसीसे देव नहीं करता तो इसे जहात्वकी प्राप्ति हो जाती है। जब यह सत्य और असत्य, शोक और आनन्द, भय और अभय तथा प्रिय और

अधिय दोनोंको त्वाग देश है, तो परम शान्तवित हो जाता है। जब पुरुष मन-क्वन और कर्मसे किसी प्राणीके प्रति दृषित भाव नहीं करता, उस समय वह ब्रह्मको प्राप्त कर लेता है। दुष्टचित्त पुरुषोके लिये जो अत्यन्त दुष्टवज है, मनुष्यके जीर्ण हो जानेपर भी जिसमें शिक्षिलता नहीं आती तथा जो प्राणीके साथ जानेवाला रोग है, उस तृष्णाको जो त्वाग देता है, वह सुर्खों हो जाता है। राजन् । इस विषयमें पिङ्गलाकी गायी हुई एक गावा प्रसिद्ध है विससे जात होता है कि उसने हेदापूर्ण रिवातिये पड़कर भी तृष्णाको त्यग देनेसे शुद्ध सनातन धर्मको

एक कर विद्वारत केंद्रवा बहुत देशक संकेत-स्थानपर बैठी रही, तब भी उसके पास उसका प्रेमी नहीं आया। इससे उसे बड़ा खेद हुआ और उसने शाल होकर ऐसा विचार किया—'मेरे सब्वे प्रियतम स्त्रा ही स्वस्य रहनेवाले हैं। मैं बहुत समयतक उनके साथ रह चुकी है, फिर भी ऐसी उत्पत्त हो गयी कि इतने दिनोतक पास खनेपर भी उने पहलान न सकी । चला, जिसे उस सचे प्रियतमका पता रूग जायगा वह किसी दूसरेको कैसे पतिरूपसे खीकार करेगी। अब मैं भी मोहन्डिसे जाग गयी है। आजते मैंने तथ कामनाओंको तिकाञ्चति दी । अब भोगोंका रूप धारण करके ये नरकरूपी धूर्न मनुष्य मुझे धोरता नहीं दे सकेंगे। देववदा पूर्व पुण्यका ज्यय होनेपर अनर्थ भी अर्थकप हो जाता है। इसीसे आज निराधाने मुद्रो क्लिन्त्रिय बना दिवा है। वासावमें जिसे किसी प्रकारको आशा नहीं है, वही सुखकी नींद सो सकता है, आशा न रखनेमें ही सबसे बड़ा आनन्द है। देखों, आशाको

विराज्ञामें परिणत करके ही आज पिङ्कला आनन्दसे सो रही है।' भीषाओं बढते हैं—राजन् । ब्राह्मणने जब ये तथा और ची ऐसी ही युक्तियुक्त बातें कहीं तो राजा सेनजित्का झोक दूर होकर चित्र विकानेपर आ गया और वह प्रसन्न होकर आनन्त्रे जीवन बीताने लगा।

# कल्याणकामीके कर्तव्यके विषयमें पिता-पुत्रका संवाद

राजा युधिष्ठरने पूछा—दादाजी ! समस्त भूतोका सेहार करनेवाला यह काल बराबर बीता जा रहा है। ऐसी अवस्वामें कताइये, क्या करनेसे मनुष्यका कल्याण हो सकता है ?

र्धांचर्ज बोले—युधिष्ठिर ! इस विकामें यह पिता और

साध्यापशील अक्रणका 'मेघावी' नायसे प्रसिद्ध एक बुद्धिमान् पुत्र था । वह पोक्ष, धर्म और अर्थमें कुशल तथा लोकल्बितिको जाननेवाला वा। एक दिन उसने अपने ह्वाच्यायपरायण पितासे कहा—'पिताजी ! मनुष्यकी आयु बड़ी तेनीसे बीती जा की है—ऐसा जानकर बुद्धिमान् पुत्रका संवादरूप पुरातन इतिहास प्रसिद्ध है, सुनो । किसी | मनुष्यको क्या करना चाहिये ? आप मुझे यथार्थ धर्मका

उपदेश कीजिये, जिससे मैं क्रमशः उसका आवरण कर सकै।'

पिताने कहा—बेटा ! मनुष्यको चाहिये कि पहले इह्मचर्यव्रत लेकर वेदाध्ययन करे, फिर गृहत्वासममें प्रवेश करके पितरोंको सद्गतिके लिये पुत्र उत्पन्न करे और अग्न्याधानपूर्वक बज़ादि करे, इसके बाद बानप्रस्थ आसममें रहे और फिर संन्यासी हो जाय।

पुत्र बोरध—पिताजी ! यह त्येक तो अञ्चल ताहित और सब ओरसे थिरा हुआ जान पढ़ता है, इसमें अमोध चलुओका पतन हो रहा है; फिर भी आप निश्चित्तसे होकर कैसे बातें कर रहे हैं ?

पिताने कहा—बेटा । तुम मुझे डराते क्यों हो ? घला, यह लोक किससे ताहित है, कौन इसे सब ओरसे घेरे हुए हैं और इसमें कौन-सी अमोध बस्तुओंका पतन हो रहा है ?

पुत्र बोला—देशिये, मृत्यु इसे अत्यन्त ताडित कर रही है, जरावस्थाने इसे सब ओरसे घेर रखा है और दिन-रात इसमें निस्य पतित होते (आते-जाते) रहते हैं ? यह बात आपके ध्यानमें कैसे नहीं आती ? अमोप राजियाँ नित्व ही आती हैं और चली जाती है। यह भी में अच्छी तरह जानता है कि मोत मेरे कहनेसे क्षणभर भी नहीं हकेगी। यह राज जानकर भी ये अपने कल्याणसाधनमें किस प्रकार बीत बाल सकता 🛊 ? जबकि प्रत्येक राजिके बीतनेके साथ आयु शीण हो रही है तो समझदार मनुष्यको यही समझना चाहिये कि उसका दिन व्यर्थ ही गया; ऐसी स्थितिमें क्रिक्रते जलमें रहनेवासी महारीके समान कौन सुख मान सकता 🕯 ? मनुष्यकी कामनाएँ पूर्ण होने भी नहीं पाती कि मृत्यु उसे दबोब लेती है; इसलिये जो काम कल्याणकारक हो उसे आज ही कर डालो, समयको हावसे मत निकलने दो; क्योंकि मृत्यु तो काम पूरे न होनेपर भी प्राणियोंको खींच ही ले जायगी। जो काम कल करना हो उसे आज करो और जो दोपहर बाद करना हो उसे पहले ही पूरा कर लो; क्योंकि मौत यह नहीं देलती कि इसका काम अभी पूरा हुआ है या नहीं। यह कोन जानता है कि आज किसकी मृत्यु हो जायगी। अतः युवावस्थामें ही यनुष्यको धर्मका आसरण करना चाहिये; क्योंकि जीवनका कोई ठिकाना नहीं है। धर्माकरण करनेसे यनुष्यका यह होता है और इसे इहलोक तथा परलोकमें सुख मिलता है। जो मनुष्य मोहमें डूबा रहता है, वही पुत्र और सीके किये सटपटमें लगा रहता है और कार्य-अकार्य कुछ भी करके उनका पोषण करता है। उसके पास पुत्र और पञ्चओंकी अधिकता होती है और उन्होंमें उसका चिन्न आसक्त रहता

है। वह निरन्तर भोगोंके ही संबहमें लगा रहता है, फिर भी उनसे उसकी तृप्ति नहीं होती । किंतु ऐसी स्थितिमें ही मौत उसे इस प्रकार उठा ले जाती है जैसे व्याफ्री अपने सोते हुए ज्ञिकारको । यह सोबता है कि यह काम तो पूरा हो गया, यह अभी करना है और यह अधूना ही पड़ा है किंतु इस मुनमें मल हुए उस पुरुषको मौत झट अपने बहामें कर लेती है। मनुषा अपने खेत, दूकान और घरके ही जक्करमें पड़ा रहता है; उनके लिये तरह-तरहके कर्म करता है। परंतु उनका फल मिलने भी नहीं पाता कि मौत उसे उठाकर ले जाती है। मनुष्य दुर्बल हो वा करुवान, शुरवीर हो या हरपोक, अबवा पूर्ण हो या विद्वान, मोत उसकी समस्त कामनाओंके पूर्ण होनेसे पहले ही उसे उठा ले जाती है। विताजी । जब इस शरीरमें मृत्यु, जरा, व्याधि और अनेकों बारजीसे होनेवाले दुः स्रोका ताँता लगा ही रहता है तो आप इस प्रकार निश्चिन्त-से हुए क्यों केते हैं ? मोत और बुढ़ाया—ये दोनों तो जीवके जनके साब लगे हुए है। इन दोनोका सभी स्थादा-जङ्गभोसे सम्बन्ध है। अतः प्राम या नगरमें शुक्तर खी-पूढ़ोंने आसक्ति रखना तो जीवको कविनेवाली रसरिके ही समान है। केवल पुण्यात्मा पुरुष ही इसे काटकर निकल पाते हैं, पापी पुरुष इसे नहीं काट सकते। जो मनुष्य मन, बाणी और प्रशिरमे जीवीको कष्ट्र नहीं पहुँचाता, वे जीव भी उसके जीवन और अर्थकी हानि वहीं करते। सत्यके बिना कोई भी मनुष्य मृत्युकी सेनाका सायना नहीं कर सकता, इसलिये असत्यको त्याग देना चाविये; क्योंकि अमृतत्व सत्यमें ही है। अतः मनुष्यको सत्तवतका आधरण करना चाहिये, सत्ववोगमें तत्पर रहना वाहिये और इन्हियोंका दमन करना चाहिये। इस प्रकार सत्वके द्वारा ही वह मृत्युपर विजय प्राप्त करे। अमृत और मृत्यु—चे दोनों इस दारीरमें ही विद्यमान है। मोहसे मृत्यु होती है और सत्वसे अमरत्व प्राप्त होता है। अतः अब मैं हिसासे दूर खूँगा, सत्यकी खोज कराँगा, काम और क्रोधको हृदयसे निकाल दूँगा, मुल-दुःलघे समान खूँगा, जिसमें दूसरोंको मुख पिले ऐसा आवरण करूंगा और पृत्युके भयसे मुक्त हो वाऊँगा । मैं (निवृत्तिपरायण होकर) शान्तिपत्रका अनुष्टान करूंगा, इन्द्रियोंका दमन करूंगा, मननशील होकर ब्रह्मयज्ञमें कत्यर रहेगा तथा जपसय वाग्यज्ञ, ध्यानसप मनोयज्ञ और गुरु-शुभूबादिरूप कर्मपङ्गका आचरण करूँगा। जिसकी वाणी और मन सदा एकात्र रहते हैं तथा जो तप, त्याग और सत्वमें तत्पर रहता है, वह सब कुछ प्राप्त कर लेता है। संसारमें ज्ञानके समान कोई नेत्र नहीं है, सत्यके समान कोई तप नहीं है, रागके समान कोई दु:ख नहीं है और त्यागके

समान कोई मुख नहीं है। एकान्तवास, समता, सत्यभावण, । अपने अन्त:करणमें खिदा आत्माको खोजिये। सोविये तो सदाबार, अहिंसा, सरलता और सब प्रकारके काम्यकपेंसे निवृत्ति—इनके समान ब्राह्मणका कोई और बन नहीं है। पिताजी ! जब एक दिन आपको मरना हो है तो इस | पिताने जो कुछ किया, वही सत्यवर्धमें तत्पर सहकर तुम धन, खबन अथवा स्त्री आदिसे क्या लेना है ? आप भी करो।

सही आज आपके पिता-पितामह कहाँ बले गये।

भीमार्थ करते हैं—राजन् ! पुत्रके वचन सुनकर

# सुख-दु:खका विवेचन और त्यागकी महिमा

राजा युधिष्ठरने पूछ--पितामह ! बनी और निर्धन देनों ही स्वतन्त्रतासे व्यवहार करते हैं, फिर भी उन्हें सुक्त और दु:सकी प्राप्ति कैसे होती है ?

भीषाती बोले—राजन् ! कुछ दिन हुए इस विकास मुहारे शम्याक नामके एक शाना, जीवन्युक और त्यानी ब्राह्मणने इस प्रकार कहा था—इस संसारमें जो भी मनुष्य उत्पन्न होता है, (वह धनी हो वा निर्धन) उसे जन्मसे ही सुल-दुःस घेर लेते हैं। विधाता जब उसे सुल और दुःस इन दोनोंमेंसे किसी एकके मार्गपर ले काप तो इसे न तो सुक पाकर प्रसन्न होना चाहिये और न दुःसमें पड़कर धवराना बाहिये। यदि तुम अकियन रहोगे तो सुलका आत्वादन कर सकोगे। जो अकियन होता है वह आनन्द्रसे खेता-जागता है। संसारमें अकिंचनतामें ही आनन् है, वही हितकारक, कल्याणमय और निरापद है तथा इस मार्गमें किसी प्रकारके शत्रुका भी सरका नहीं है। मैं तीनों लोकोंपर दृष्टि हालकर देखता हूँ तो मुझे अकिचन, शुद्ध और सब ओरसे विरक्त पुरुषके समान कोई दूसरा दिखायों नहीं देशा। मैने अकिचनता और राज्यको तराजूपर रखकर तौला तो गुणोंचे अधिक होनेके कारण राज्यसे भी अकिसनताका ही भार अधिक निकला। अकिंबनता और राज्यमें यह बड़ा पारी अन्तर है कि घनवान् पुरुष सर्वदा इस प्रकार प्रबराधा रहता है मानो मौतके मुहपे पढ़ा हो । जो मनुष्य धनको त्याग कर मुक्तस्वरूप हो गया है उसे अप्रि, अरिष्ट, मृत्यु या चीर किसीका भी भय नहीं रहता। वह खेळाले विकरता है, बिना बिछाये पृथ्वीपर सोता है, बहिका तकिया लगाता है और **ज्ञान्तिसे जीवन बिताता है। देवतात्मेग भी उसकी सुति करते** 

हैं। धनवान् तो क्रोध और लोभके कारण अपने-आपको चुले खता है। उसकी निगाह देवी रहती है, मुँह सूख जाता है और भाँहें बड़ी रहती हैं। उसे पाप-ही-पाप सुझता है, क्रोधके कारण वह ओठ बबाता है और कठोर भाषण करता है। बह यदि सारी पुच्ची भी देनेको तैयार हो तो भी असकी ओर कौन देखना बाहेगा ? वह सर्वटा लक्ष्मीकी ही गोदमें रहता है और वह उस यूर्वको पोहर्ने हालती रहती है। बाधु जैसे शस्त् प्रताके बादालेको बढ़ा से जाती है, उसी प्रकार लक्ष्मी उसके चिताको हर लेती है। वह अपनेको बढ़ा समवान् और धनवान् समझता हैं और ऐसा मानता है कि मैं बड़ा कुलीन और सिदा है, कोई साधारण पनुष्य नहीं 🕻। इन कारणीसे उसका विश मतवाला हो जाता है। घोगासक हो जानेके कारण यह बाय-दादोंके जोड़े हुए मालयतेको व्हा देता है और इस प्रकार धनहीन हो जानेपर दूसरोका धन प्रीननेका विचार करने लगता है। इस तरह जब वह पर्यादाका अल्पकुन करता है और वहाँ-शहाँसे धन-संप्रहकी चेंद्रा करने लगता है तो राजपुरुष उसकी इस प्रवृत्तिमें बाधा व्यक्तित करते हैं। इस प्रकार उस पुरुषको संसारमें तख-तसके दु:लोका सामना करना पड़ता है। अतः अनित्य शरीरोके साथ रूपे हुए पुत्रेचणा आदि लोकबर्मोकी ओर न देसकर अपने टुक्ति आबरणीसे अवश्य प्राप्त होनेवाले इन महान् दुःखोको विचारपूर्वक विकिता। करनी चाहिये। कोई भी मनुष्य त्याय किये किना न तो सुख पा सकता है, न परमात्पाको या सकता है और न निर्मय होकर सो सकता है; अतः तुम सर्वस्व त्यागकर सुस्ती हो जाओ।'

युधिष्ठिर ! यहले शस्याक मुनिने हस्तिनापुरमें मुझसे ये बातें कही थीं। अतः त्याग ही सबसे श्रेष्ठ माना गया है।

#### तृष्णात्यागके विषयमें मङ्किका दृष्टान्त तथा विदेहराज जनक और मुनिवर बोध्यकी उक्तियाँ

राजा मुन्निहरने पूका—दादाजी ! यदि कोई मनुष्य तरह-तरहके उद्योग करनेपर भी धन न पा सके तो इस धनतृष्णामें प्रस्त रहते हुए उसे क्या करनेसे सुक्त जिल सकता है ?

प्रोक्तनी बोले—राकन् ! सबके प्रति समकाका पाव रखना, पनादिके लिये विद्रोप सटपटमें न पड़ना, सत्यधायण करना, भोगोंसे विरक्त रहना और कर्ममें आसक न होना— इन पाँच बातोंके होनेसे मनुष्य सुख पा सकता है। इस विषयमें एक बार महिने विरक्त होकर को कुछ कहा था, वह पुरातन इतिहास में तुन्हें सुनाता है।

महिने बनोपार्जनके लिये बहुत प्रयत्न किया, किंतु उसे रापालना न मिली। तब छोड़े-से बचे-लुचे धनसे उसने भार सहने योग्य दो बळदे सरीदे । एक दिन उन्हें समानेके लिये वह जुएमें जोतकर ले चला । रासोमें एक ऊँट बँडर बा । वे उसे बीचमें करके एकदम दौड़ पड़े। जब से उसकी गर्दको पास पहुँचे तो ऊँटको बड़ा चुरा लगा और वह सदा होका उन दोनोंको गर्दनपर लटकाचे बढ़े जोरसे दौड़ने लगा । इस प्रकार क्स ज्ञ्यल कैटके द्वारा अवहरण किये जाते हुए **ब**ढ्यूरेको याते देशकर मङ्कि कहने लगा, 'मनुष्य कैसा ही चतुर हो, किन् उसके भाग्वमें नहीं होता तो प्रथब करनेपर भी को धन नहीं मिल सकता।' पहले अनेको असफलताओका सामना करनेपर भी में चनोपार्जनको श्रेष्टार्मे लगा ही था, सो देखो, वियाताने इन कछड़ोंके बहाने ही मेरे सारे प्रथलको मिट्टीमें मिला दिया। इस संघय काकतालीय न्वायसे ही यह डैट मेरे बढ़ड़ोंको लटकाये इधर-उधर दौड़ खा है। मेरे होनो प्यारे बाउदे जैटकी गर्दनमें मणियोंके समान लटके हुए हैं। यह एकमात्र दैवकी ही लीला है। यदि कभी कोई पुरुवार्व सफल होता दिलायी देता है तो खोजनेपर वह भी देवका हो किया जान पढ़ता है। अतः जिसे सुलको इच्छा हो, उसे वैराञ्चका ही आक्षय लेना चाहिये। जो पुरुष धनोपार्जनकी विन्हा छोड़कर उपरत हो जाता है, यह मुक्तकी नींद सोता है। अहा ! शुकदेवमुनिने क्या ही अच्छा कहा है—'जो पनुष्य अपनी समस्त कामनाओंको पा लेता है और जो उनका सर्वचा त्याग कर देता है, उन दोनोंमें कापनाओंको पानेवालेकी अपेक्षा त्यागनेवास्त्र ही श्रेष्ठ है।'

"ओ कामनाओंके दास ! तू सब प्रकारकी कर्मवासनाओंसे अलग हो जा, शान्ति बारण कर,

विषयासकिको छोड़ दे। इस अर्थवासनाने तुझे बार-बार छन्काचा है, तो भी तू इससे उपरत नहीं होता। तूने बार-बार धन संचय किया और वह बार-बार नष्ट होता गया। ओ पृष्ठ । यसा, इस अर्थलोलुपतासे तू कव अपना पिष्ठ क्षुक्रवेगा ? अरे ! मेरी कैसी मूर्खता है, जो मैं तेरा सिस्तीना बना हुआ हूँ। ऐसा कौन पुरुष होगा जो इस प्रकार दूसरोंका दास बनकर खेया। काम ! निहाय हो तेरा हृदय जबका बना हुआ है। इसीसे सैकड्रों अनवॉसे व्याप्त होनेपर भी इसके टुकाई नहीं होते। मैं तेरी अध्वां भी खुब जानता है। तू संकल्पने उत्पन्न होता है। अच्छा, मैं तेश संकल्प ही नहीं कर्तमा, तब तो तु मुख्सहित नष्ट हो जावना । यो तो धनके संकरपर्ये ही सुक नहीं है, वह पिल जाव तो भी बिला ही क्वती है और यदि एक बार पिलकर नष्ट हो जाय तब तो मौत ही आ जाती है तथा उद्योग करनेपर भी यह निक्षप नहीं होता कि वह स्थितमा भी या नहीं। मिल भी जाय तो इससे संतोष नहीं होता, फिर और भी पानेकी तृष्णा बढ़ती है। मङ्गाजलको पीकर जैसे-जैसे क्लरोचर उसे पीते रहनेकी ही इच्छा होती है, क्सी प्रकार धनका स्वधाय भी तृष्णाकी निवृत्ति न होने देना ही है। मैं अच्छी ठाड संबद्ध गया है, तू मेरा संस्थानाश करनेवाला ही है, इसलिये अब मेरा पिण्ड छोड़ दे। जिस प्राचाने मेरे इस भूतसमहिकार वारीरमें बकेरा किया है वह भी लेकासे इसमें रहे अववा बला जाय। तुम जो आईकारादि हो, काम और लोमके ही अनुकर हो। मेरा तुपसे कोई नेइ-सता नहीं है, अतः अब कामनाओंको छोड़कर में सत्यका ही आलय लूँगा । मैं सब मूलोंको अपने ऋरीर और मनमें देखते हुए बुद्धिको योगमें, चित्तको अवण-मननादिमें और आत्माको ब्रह्मपे लगाठेगा। इस प्रकार सब प्रकारको आसकि छोड़कर आनन्दसे सर्गत्र विवसेगा, जिससे कि फिर तू मुझे दुःखोमें न पटक सके। काम ! तृष्णा, शोक और परिजय इनका उत्पत्तिस्वान तृ ही है। मैं तो समझता है धनका नाम होनेपर जो दुःस होता है वही सबसे बढ़कर है। धनमें जो बोड़ा-सा सुखका अंश देखा जाता है, वह भी दु-साके ही लिये है। जिस पुरुवके पास धन होनेका संदेह होता है, उसे लुटेरे मार डालने हैं अथवा उसे नित्यप्रति तरह-तरहकी पीड़ाएँ देकर तंग करते रहते हैं। यह बात तो मैं बहुत दिनोंसे जानता था कि अर्थ-त्येलुपता दुःसस्य है। काम ! तेरा पेट भरना बड़ा कठिन काम है। तू पातालके समान दुष्पूर है। तू

मुझे दु:सोमें फैसाना चाहता है। किंतु अब तू मुझपर फिर अधिकार नहीं जमा सकता। दैववण धनका नाण होनेसे आज मुझे वैरान्य प्राप्त हुआ है; अत: अब अत्यन उपत होकर में भोगोंकी इच्छा नहीं करूँगा। अकाक पैने बहुत दुःस सहे हैं, मैं ऐसा मूर्ल वा कि कुछ समझता ही नहीं था। इस समय धनका नाहा होनेसे मेरी सब कटवट पिट नवी; अत्र मैं मौजसे सोतीगा। काम ! मैं मनकी सारी चेडाओंको कोइकर तुझे दूर कर दूँगा । अब तु मेरे पास नहीं रह सकेगा ।

''जो लोग मेरा तिरस्कार करेंगे उन्हें मैं क्षमा कर्जामा, जो मुझे कह पहुँचायेगा उसका कोई अखेत नहीं कवेगा, जो हेर फरेगा उसके अप्रिय व्यवहारका कोई विचार न करके इससे मीठी-मीठी बातें करूंगा । मैं तुप्त और स्वर्कावत रहेगा तवा जो कुछ अनापास ही प्राप्त होगा उसीसे निवांह कर तूँगा । तू मेरा चाहु है, मैं तेरी इच्छा पूर्ण नहीं होने हुंगा। तु अवली तरह समझ ले, मुझे जैरान्य, सुल, तुमि, शान्ति, सत्व, दम, हारा और सार्रधूतदया—ये सभी गुज प्राप्त हो गये हैं। अतः बाय, लोभ, तुष्णा और कृपणताको चाहिचे कि मुझे छोड़कर कते गापै। अब मैं सत्वगुणमें स्थित हो गया है। आज काम और लोचसे चुटकारा पाकर मैं सुनी हो गया 🛊। अतः अब अज्ञानियोंकी तरह में लोभमें फैसकर दुःख नहीं पार्कना। भनुष्य जिस-जिस कामनाको छोड् छेता है, उसीकी ओरसे सुरती हो जाता है, कामनाके वहारिपूत होकर तो वह सर्वदा दुःख ही पाता है। दुःस, निर्कमता और असंतोष—ये काम और कोषसे ही उत्पन्न होनेवाले हैं; अत: अब मैं परब्रहमें प्रतिहित 🐧 पूर्णतया शान्त 🛊 और कर्यकलायसे मुक्त हो गया 🖁 तथा मुझे विशुद्ध आनन्त्रका अनुष्यक हो रहा है। इस लोकमें जो विषय-सुरा और दिष्य महान् सुरा हैं, वे तृष्णाक्षयसे होनेवाले सुराके सोलहवें अंदाके बराबर भी नहीं है।"

राजन् । इस प्रकारकी बुद्धि पाकर पश्चि विरक्त हो गया और सब प्रकारकी काननाओंको त्यागकर उसने ब्रह्मानन प्राप्त किया। ये कड़बेंके नाश्तरे ही उसे असरक जार हे गया। उसने कावकी जढ़ काट बाली और अत्यन्त सुसी हो नया। एक बार पाम सान्त विदेहराव जनकने भी कहा बा—'मेरा धन अनन्त-सा है, किंतु बस्तुतः मेरे पास कुछ भी नहीं है। बदि निकित्वपुरी जल रही है तो इससे मेरा कुछ भी नहीं जलता।'

कहते हैं, किसी समय नहचपुत्र क्वातिने परम विरक्त और शानात्मा बोध्य ऋषिमे पूछा था, 'महाआज ! आप मुझे ऐसा उन्देश कीजिये जिससे शान्ति थिले । ऐसी कीन बुद्धि है जिसका आक्रम लेकर आप शाना और सानन्द होकर विकाते हैं।'

केकने क्या-राजन् । मैं किसीको उपदेश नहीं देता है, बर्तिक दूसरोके अर्थशके अनुसार आचरण करता है। मैं तुन्हें अपनेको प्राप्त हुए उपदेशका त्यहण बताता है। उसपर तुम कर्व विचार करो । विष्टुला, कुरस्पक्षी, सर्व, सारङ्ग, बाण करानेवाला और कुमारी—ये छ: मेरे गुरु हैं। महाराज ! आशा बड़ी प्रकर है, सुख तो निराशामें ही है। पिड्रसा आञाको निराद्याचे परिणत करके सुस्तरे सोवी थी। कुरत्यक्षी जंसका दुकका लिये जाता या, उसे दूसरे पक्षी मारने लगे । तब तम दुक्केको फेक्कनेसे ही उसे चैन मिरश । सर्प दूसरोके कराचे हुए धरमें सुसकर ही मौजसे रहता है; अत: धर बनानेकी सहपटने पड़ना दु:सकत ही है, इसमें कुछ थी सुस नहीं है। जिस प्रकार सारह्मपक्षी किसीसे कर न करके अविद्यावृत्तिसे अपना निर्वाह करते हैं, उसी प्रकार मुनिजन भिकापुरिका आक्रम होकर आरन्द्रमे अपना जीवन व्यतीत करते हैं। एक बार एक बाज बनानेवाहेको ऐसा, वह अपने बरायमें ऐसर दलकित था कि उसे अपने पाससे होकर निकरती हुई राजको सवारीका भी पता नहीं लगा। (एक कुपारी कत्या धान कूट रही थी। इससे इसके हाथकी बुद्धियोका राज्य होता था। उसने संकोचवश और सबको तोड़कर क्षेत्रों हाबोपे केवल एक-एक बुड़ी रहने दी। इससे उनका दाव्य होना बंद हो गया। इससे मैंने निहाप किया कि) बहुत लोग साथ-साब रहते हैं तो उनमें कलह होता है और दो-दो रह जाते है हो भी बातबीत हो होती ही है। अतः उस कुमारीकी एक-एक बढ़ीके समान में भी अकेला विसरीया।

### संतजनोंके आचरणके विषयमें प्रह्वाद और अवधृत ब्राह्मणका संवाद

नियमोंको जाननेवाले हैं। कृपया यह बतद्वये कि मनुष्यको | उत्तय गति प्राप्त कर सकता है ? किस प्रकारका आचरण करते हुए नि:होक होकर पृथ्वीपर

एवा पुषिष्ठिरने पूज-दादानी ! आप सदाचारके विकारना चाहिये तथा ऐसा कौन काम है जिसे करनेसे वह

पीमार्थ बोले-राजन् ! इस विषयमें यह पुरातन

इतिहास प्रसिद्ध है। इसमें असुरराज प्रह्लाद और अजगर मुनिका संवाद है। एक शुद्धचित और निर्विकार ब्राह्मणको पृथ्वीपर विचरते देसकर परम बुद्धिनान् प्रक्वादलीने पूछा वा, 'ब्रह्मन् ! आप स्वस्थ, शक्तिमान्, मृदु, जितेन्द्रिय, कर्मारम्थसे दूर रहनेवाले, दूसरोके दोषोपर दृष्टि न डालनेवाले, मिष्टपाची और तत्त्वज्ञ होकर भी बालकोका-सा आचरण करनेवाले हैं। आपको जिसी लाभकी इच्छा नहीं है और हानि होनेपर आप किसी प्रकारकी किना नहीं करते । सदा ही तुप्त-से कान पड़ते 🖁 । आप इन्द्रियोक विषयोकी परवा न करके साक्षीके समान मुक्तरूपसे विकाते हैं। पुनिवर ! आपके पास ऐसी क्या बुद्धि, शास्त्रान या वृत्ति है ? यदि आप देखित समझे तो शीप्र ही मुझे बतानेकी कृपा करे।"

प्रक्रादबीके इस प्रकार पूछनेपर उन मतिमान् मुनिबेडने उनसे मधुर वाणीमें कहा, 'प्रह्लाद ! देशो, इस जगल्के उत्पत्ति, हास, युद्धि और नहाका कारण प्रकृति ही है; अत: में उनके कारण न हरिंत होता हैं और न व्यक्तित ही होता हैं। जितने संयोग है उन्हें तुम वियोगमें समाप्त होनेवाले समझो और जितने संखय हैं उनका पर्यवसान विनाहामें ही जानो । यह सम देखकर में तो कड़ी अपने मनको नहीं लगाता। असुरराज । पृथ्वीपर जितने खाकर-जङ्गम प्राची हैं, मुझे तो उनकी मृत्यु साफ दिखायी देती है। आकाशमें जो छोटे-बड़े तारे विश्वर रहे हैं, वे भी समय आनेपर गिरते देतो जाते हैं। इस प्रकार सब प्राणियोंको मृत्युके अधीन देखका सबने समान भाव रक्ते हुए मैं आनन्दारे स्तेता है। यदि अनावास ही मिल जाय तो कथी-कथी सूच घोजन कर लेता है, नहीं तो बहुत दिनोतक विना साथे ही रह जाता है। कभी बावलकी कनी साकर ग्रा जाता हूँ और कभी तिलको सली ही सा लेता हूँ। इस प्रकार बढ़िया-घटिया सधी तरहका भोजन करता खता 🜓 में कभी तो सन, रेड़ाम और वर्मक वस पहनकर रह जाता हूँ और कभी बढ़े मुख्यान् वस धारण करता है। यदि देववश कोई धर्मानुकूल पदार्च युक्ने

आप्त होता है तो में उसका त्याग नहीं करता और यों किसी दुर्रुभ घोगकी कघी इच्छा नहीं करता । मैं सर्वदा इस अजगर-वृत्तिसे ही खता है। यह व्रत अत्यन्त सुदृष्ट, कल्याणमय, शोकहीन, पवित्र और अनुलनीय है। बड़े-बड़े विद्वान् भी इसे खीकार करते हैं। जो मूहमति हैं उन्हें ही यह अग्रिय है और वे ही इससे दूर भागते हैं। मेरी मति अविकार है, मैं अपने धर्मसे स्पृत नहीं हुआ है, मेरी गति परिमित है और मैंने धय, राग-देश एवं त्येच-मोहको त्याग दिया है। मैं सर्वया शुद्ध अनःकरणसे इस अजगर-वृत्तिका पालन करता हूँ । अनियक्तपसे जो कुछ फल या भक्ष्य-घोज्यादि मिल जाता है अरीसे निर्वाह कर लेता है तथा प्रारम्पके अनुसार देश-कालकी व्यवस्था रसता 🕻। इस प्रकार कदर्प पुरुष जिसका सेवन नहीं करते उस अजगर-ब्रतका आकरण करता रहता हूँ। कृपणत्येग अर्थसंबद्धके लिये निरनार मले-बुरे आदिनयोंकी सेवा करते खते हैं यह वेलकर तथा सुल-दुःल, त्यम-हानि, प्रीति-अप्रीति और जीवन-मरण विद्याताके द्वाबर्मे हैं, ऐसा जानकर मैंने भव, राग, मोह और अधियानको त्याग दिया है, येथे और बुद्धिको अधनाया है तथा अब मैं पूर्णतवा शाना हो नया हूँ। भेरे सोने-बैठनेका कोई नियत स्थान नहीं है, में स्वधावसे ही वम, नियम, इत, सत्य और शीयका पातन करता हूँ और किसी फाल्की मुझे इच्छा नहीं है। इस प्रकार कई आनन्द्रसे में इस अकगर-प्रतका आबरण करता है। यन, जानी और बुद्धिकी उमेका करके इनको प्रिय लगनेवाले विषय-सुलोकी दुर्लमता तथा अनिस्पताको हमाहित-सा कराता हुआ अजगर-जतका पालन करता 📢 पूर्वात्येग इस अवि हुष्कर ठपको ठीक-ठीक नहीं समझ सकते; परंतु मैं तो इसे सर्वचा निर्दोष और अविनाशी समझता 🖣 तथा सब प्रकारके दोष और तृष्णाओंको नष्ट करके मनुष्योगे विषया सहता है।"

चैनको बहुठे हैं—सबन् ! जो महायुक्त राग, धम, रजेम, पोह और जोसको त्यागकर इस अवगर-ज्ञाका पालन करता है, वह इस लोकमें आनन्दसे विचरता है।

# मनुष्यको सद्बुद्धिका आश्रय लेना चाहिये—इस विषयमें काश्यप ब्राह्मण और इन्द्रका संवाद

मनुष्यको बन्धुजन, कर्म, धन और बुद्धि इनमेसे किसका आक्रय लेना चाहिये ?

भीमजी बोले—राजन् ! प्राणियोका प्रधान आसय उनकी बुद्धि है। बुद्धि ही उनका सबसे बड़ा लाभ है और

युधिष्ठरने पूछा—पितामइ l कृपचा यह बताइचे कि | संसारमें बुद्धि हो उसका कल्याण करनेवाली है। राजा बरित, प्रदूष्ट, नमुनि और पश्चिने भी बुद्धिकलसे ही अपना-अपना अर्थ सिद्ध किया था। संसारमें बुद्धिसे बड़कर और क्या है ? इस विषयमें इन्द्र और काश्यप ब्राह्मणका सेवादसय एक प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है। कहते हैं, पूर्वकारुमें काश्यप

नामका एक बड़ा संयमी और तपसी ऋषिपुत था। उसे धनके मदमें चूर किसी वैश्वने अपने रखके ध्वेससे गिरा दिया। गिरनेसे वह बहुत दुःली हुआ और कोधवार आपेसे बाहर होकर कहने लगा, 'दुनियामें निर्धन मनुष्यका जीवन व्यर्ध है, इसलिये अब मैं आत्प्रधात कर सूँगा।' उसे इस प्रकार शुव्यचित्त देखकर इन्द्र उसके पास गींदहका क्य धारण करके आया और कहने लगा, 'मुनिवर ! मनुष्ययोनि पानेके लिये तो सभी प्राणी उत्सुक रहते हैं। उसमें भी बाह्मणत्वकी प्रशंसा तो सभीने की है। आप तो मनुष्य है, बाह्मण हैं और शासका भी है। ऐसा दुर्लय हरीर पाकर आपको उसमें ग्रेथानुसंबान नहीं करना चाह्मिये। अवी ! जिन्हें भगवान्ये हाथ दिये हैं, उनके तो मानो सभी मनोरख सिद्ध हो गये हैं। इस समय आपको जैसे धनको लालसा है,



उसी प्रकार मैं तो केवल हाय पानेके लिये हो उत्सुक हैं। मेरी दृष्टिमें हाथ मिलनेसे बच्कर संसारमें कोई भी लाभ नहीं है। देखिये, मेरे शरीरमें कटि लगे हुए हैं, किंतु हाथ न होनेसे मैं उन्हें निकाल नहीं सकता। किंतु जिन्हें भगवान्से हो हाथ मिले हैं, वे क्वां, शीत और घामसे अपनी रक्षा कर सकते हैं। जो दुःख बिना हाबके दीन, दुवंल और केजबान प्राणी सहते हैं, सीभाग्यवश वे तो आपको नहीं सहने पड़ते। भगवान्की बड़ी कृपा है कि आप गीटड़, कांड्रा, चूहा, साँप, मेडक या किसी दूसरी योनिमें उत्पन्न नहीं हुए। काश्यप ! आपको तो इतने ही लाभसे संतुष्ट खना चाड़िये। इससे अधिक और क्या चाहिये ? आप तो सभी प्राणियोंमें ब्रेंड ब्राह्मण हैं। मेरी ही दशा देखिये, मुझे ये कीड़े काट रहे हैं, किंतु हाथ न होनेके कारण इनसे छुटकारा पानेकी मेरेमें इक्ति नहीं है। आत्महत्वा करना बड़ा पाप है, यह सोसकर ही मैं ऐसा नहीं करता, जिससे मैं इससे भी नीच योनिमें न गिके। इस समय में भूगाल-बोनिये हैं, यह बहुत नीख है, परंतु इसकी अपेक्षा कई योनियाँ और भी अधिक नीच हैं। मनुष्य धनी हो जानेपर फिर राज्य बाहने लगता है, राज्य मिलनेपर देवलकी इच्छा करता है और फिर इन्ह्रपद पाना बाहता है। इस प्रकार उसकी तृष्णा बरावर बढ़ती रहती है। जिय वजुके मिल जानेपर भी तृष्टि नहीं होती, तृष्णाकी आग पानीसे नहीं बुइली; बस्कि ईंधनसे अफ्रिके सपान वह और थी प्रव्यक्ति हो जाती है। शोक तो आपको है ही, इसी प्रकार हर्ष भी हो सकता है। सुल-दुःश तो साथ ही रहा करते हैं, इसलिये इसमें शोक माननेकी क्या बात है ? सुद्धि और इन्द्रियों ही समस्त कामना और कपोंकी मूल हैं। उन्हें पिजहेमें बंद पश्चिमोकी तरह अपने काबूमें रखना चाहिये।

देशिये, यायाका बक्र तो ऐसा है कि भंगी और बान्डारू भी अपनी योनियोमें प्रसन्न रहते हैं, वे भी अपना दारीर नहीं छोड़ना बाहते । यही नहीं, आप लैगड़े-लुले और पक्षापातादि रोगोंसे पीड़ित मनुष्योंको देखिये, वे भी अपनी धोनिये मन रहते हैं। फिर आप तो ब्राह्मण हैं, आपका इतौर नीतेग और पूर्णाङ्ग है तथा लोकमें आपको कोई बरा थी नहीं कहता। यदि आपको जातिच्यत करनेवाला कोई सचा कलकु भी लगा हो तो भी प्राणत्यागका विचार नहीं करना चाहिये, आप धर्मपालनके लिये तैयार हो जाइये। यदि आप मेरी बात सुनेंगे और उसपर विश्वास करेंगे तो आपको वेदोक कर्मका ही वास्तविक पतर मिलेगा। आप सत्त्रधानीसे त्वाच्याय और अग्निग्रोत्र फीविये, सत्य बोलिये, इन्त्रियोको वशमें रिक्षये, दान दीजिये और किसीसे भी स्वर्धा पत कीजिये। जो ब्राह्मण स्वाच्यायमें लगे रहते हैं और यक्रयागादिका अनुद्वान करते हैं वे किसी प्रकारकी चिन्ता क्यों करेंगे और कोई बुरी बात भी क्यों सोबेंगे ? अपने पूर्वजन्ममें में एक पण्डित था और कुतर्क करके बेदकी निन्दा किया करता था। उस समय बोधी तर्क-विद्यापर ही मेरा विशेष प्रेम था। मैं सचाओंमें तरह-तरहके कुतर्क करता वा और जो ब्राह्मण वेटोंके किचारमें रूपे रहते थे, उन्हें बुग-पला कहकर बढ़-बढ़कर बाते बनाया करता था। केदोने मेरी आखा नहीं थी, उनकी हर एक बातमें प्रकृत करता वा और पूर्व होनेपर भी अपनेको बडा पण्डित मानता द्या । विप्रवर ! यह नृगाल-योनि मेरे उस कुकर्मका ही परिणाम है। अब मैं रात-दिन कोई ऐसा साधन करना । बाहता हूँ जिससे फिर मनुष्य-वोनि प्राप्त कर सक्कै। उस योनिमें मैं संतुष्ट और सावधान रहूँ, यज्ञ, दान और तपने मेरा अनुराग हो, जाननेवोग्य वस्तुको जान सक्कें और त्याच्यकों स्वाग सक्कै।'

तब काश्यप मुनिने आश्चर्यचकित होकर कहा, 'अहो ! तुम तो बढ़े कुछल और बुद्धिमान् हो।' ऐसा कक्कर ज्ञानदृष्टिसे देखा तो उसे मालूम हुआ कि यह तो शब्दोपति इन्द्र हैं। यह जानकर उसने उनकी पूजा की और उनकी आज़ा पाकर अपने घर लीट आखा।

भीषणां बोले—राजन् ! जो सद्धावान् और जितेन्द्रिय धनाइय पुरुष पज्ञ-दानादि शुभकर्म करते हैं, उने उनरोत्तर अधिकाधिक वैभव और मुख प्राप्त होते हैं। जो बनुष्य जैसा कर्म करता है उसे वैसा ही फल पिलता है और जब वह सोता है तो उसके साथ कर्मफल भी सुप्त हो जाता है। कर्मकी ऐसी

गति है कि वह सोते-बैठते, चलते-फिरते और क्रिया करते समय छायाके समान कतकि साथ लगा रहता है। जिस पनुष्यने अपने पूर्वजन्दोंने जैसे-जैसे कर्म किये होते हैं, उन्हें कर्मीवधानके अनुसार उनके वैसे ही फल घोगने होते हैं। जिस प्रकार फुल और फल किसीकी प्रेरणांके बिना ही अपने समयपर आ जाते हैं उसी प्रकार पहले किये हुए कर्म भी अपने परिपाकके समयका अविक्रमण नहीं करते। जैसे वजहां हजारों गौओंगेसे अपनी माताको पहचान लेता है, वैसे ही पहले किया हुआ कर्म भी अपने करनेवालेके पीछे लगा रहता है। जिस प्रकार पहलेसे पियोकर रखा हुआ क्या धोनेसे साफ हो जाता है कैसे ही जो उपवासपूर्वक तपस्या करते हैं, उन्हें कभी समाप्त न होनेवाला महान् सुख मिलला है। जिस प्रकार आधारामें पिल्योंके और जलने महालियोंके बरणांबह दिवायों नहीं देते वैसे ही जानियोंकी गतिका पता नहीं लगता। अतः जो काम अपने अनुकुल और हितकर जान पड़े बड़ी करना वाहिये।

# संसार और इारीरोंके मूलतत्त्वोंका वर्णन

पुणितितं पूछा—दादाजी । इस स्वावर-जड्डम जगरूकी उत्पत्ति कहाँसे हुई है और प्रत्य होनेपर यह कहाँ बाता जाता है ? समुद्र, आकाश, पर्वत, मेथ, भूमि, अपि और वायुके सहित इस लोककी रखना किसने की है ? प्राणियोंकी उपति, वणींका विभाग, शुद्धि-अशुद्धिके नियम और वर्माधर्मकी विसि— इन सजकी कल्पना कैसे हुई ? जीकित प्राणियोंका जीव कैसा है ? उनमें जो मरते हैं वे कहाँ वले जाते है तथा उनका इस लोकसे परलोकमें जानेका क्रम क्या है—ये सब बातें मुझे सुनाइये।

भीमार्ग बोले—राजन् ! इस विषयमें यह पुरातन इतिहास प्रसिद्ध है। एक बार परम तेजली म्हार्च मृतु कैलासके शिलारपर बैठे थे। उन्हें देखकर उनसे परद्धाज पुनिने यही प्रश्न किया। तब मृतुजी बोले, 'मुने ! यहवियोके सुननेमें ऐसा आया है कि आरम्भये एक मानस देख बा। वह आदि-अनसे रहित, अभेद्य और अवर-अपर बा। वह 'अव्यक्त' नामसे प्रसिद्ध तथा शायुत, अञ्चय और अविनाशी बा। उसीसे सब बीयोंकी उत्पत्ति होती है और मरनेपर उसीमें वे लीन होते हैं। उस स्वयम्मू मानस देवने पहले एक तेबोमय दिल्य कमलकी रचना की। उससे बेदकस्थ ब्रह्मको उत्पत्ति हुई। वह 'अहंकार' नामसे भी प्रसिद्ध है और सम्बन्ध पूर्वोका आव्या तथा उनकी रचना करनेवाला है। से



को पक्क महामूत है, इनका बास्तविक स्वरूप भी वह प्रद्या ही है। पर्वत उसकी अस्थियों हैं, पृथ्वी उसका मेद और मोस है, समुद्र रुधिर है, आकाश उदर है, पवन श्वास है, अप्रि तेज | भी इन्हेंकि परिणाम है। है, नदियाँ नाड़ियाँ हैं, चन्द्रमा और सूर्य नेत्र हैं, आकास सिर है, पृथ्वी पैर है और दिशा भुवाएँ हैं। इस अविन्य पुरुषको जानना सिद्धोंके लिये भी कठिन है। यही भगवान् विष्णु है और 'अनल' नामसे प्रसिद्ध है। यह समल भूगोंका आत्मा और अन्तर्यामी है। जिनके चित्त मेलिन है वे इसे नहीं जान सकते।'

भद्राजने पृता—धगवन् ! आकारा, दिशा, पृथ्वी और वायुका कितना-कितना परिमाण है--यह बलाकर मेरा संदेह दूर कीजिये।

मृगुजीने बता—सुनिवर ! यह आकाञ्च तो अनन्त है। इसमें अनेकों सिर और वेषतालोग निवास करते हैं। इसीने उनके लोक भी हैं। यह बड़ा ही रवणीय है तबा इतना विकास है कि कहीं इसका अना ही नहीं दिलायी देता। उधर जानेवालोको पृथ्वीके नीचे बन्त्रमा और सूर्य नहीं दिलायी देते । वहाँ अग्रिके समान केजली देवता लयं अपने प्रकाशसे ही प्रकाशित रहते हैं, किंतु वे तेजस्वी नक्षत्रगण भी इस आकाशका अन्त नहीं या सकते; क्योंकि यह अन्त और दुर्गम है। आकारा ही नहीं, अग्नि, वायु और जलका परियाण जानना भी देवताओंके लिये असम्बन ही है। ऋषियोंने विविध शासोमें बिलोको और समुद्रोके परियानोके विषयमें तो कुछ कहा भी है, परंतु जो दृष्टिसे परे हैं और जिसतक इन्द्रियोकी भी पहुँच नहीं है, उस परमात्माका परिमाण कोई केसे बतायेगा ? आलिर, इन सिद्ध और देवनाओंकी गति भी तो परिपित ही है; अत: परमात्माका 'अनन्त' नाम उसके गुणके अनुकार ही है।

भरदाजने पूरा-मुनिका । त्लेकमें ये पाँच धातु हो 'महाभूत' कहलाते हैं, जिन्हें ब्रह्माने सृष्ट्रिके आरम्पने रचा था और जिनसे ये सब लोक व्याप्त हैं। योतु ब्रह्माजीने तो और ही हजारों भूतोंकी रचना की है, फिर इन्होंको 'भूत' कहना यज्ञांतक युक्तिसंगत है ?

भूगुजी बोले—यूने । ये पाँचों असीम है, इसलिये इन्हें 'महा' कहा जाता है और इन्हींसे समस्त न्यूल पूर्वोकी उत्पत्ति होती है; अतः इन पाँचको ही 'महापूत' संज्ञा होनी उचित ही है। मनुष्यका शरीर भी इन पाँच भूतोंका ही संपात 🖁 । इसमें जो गति है वह पवनका भाग है, खोखलापन आकाशका अंश है, कथा अप्रिका अंश है, लोह आदि ताल पदार्थ जलके अंश हैं और हड़ी-मांस आदि टोस पदार्थ पृथ्वीके अंश है। इस प्रकार स्थावर-जड़्रम सारा जगत् इन पाँच भूतोसे ही बना है तथा ओत्र, घाण, रसना, त्वचा और नेत्रसंज्ञक इन्द्रियाँ

भरद्राक्ते पूज-भगवन् ! आप कहते हैं कि समस्त स्वाचर-बहुम इन पाँच महामूनोसे ही बने हैं, किंतु स्थावरोके इर्तितेमें तो ये पाँची तत्व देखे नहीं जाते। वृक्षोंको ही लीजिये—वे न सुनते हैं, न देखते हैं, न गन्ध और रसका ही अनुषय करते हैं और न उन्हें स्पर्शका ही ज्ञान है। फिर वे पाञ्चभौतिक कैसे कहे जा सकते हैं ? उनमें न तो इवत्व देखा जाता है, न अधिका अंध है और न पृथ्वी या वायुका भाग ही देखा जाता है तबा आकाशका तो कोई प्रमाण ही नहीं है। इसलिये उन्हें भौतिक नहीं कहा जा सकता। भृगुजी बोले—सुने । बुक्ष यदापि ठोस जान पहते हैं, तो

भी उनमें आफाहा आवहय है। इसीसे तनमें नित्यप्रति फार-फुलादिकी उत्पत्ति सम्भव हो सकती है। उनके अंदर जो क्रमा है वसीसे दनके पत्ते, बाल, फल और फूल कुन्हलाते 🕯 तबा ये सब मुख्याते और झड़ जाते हैं, इससे उनमें स्पर्धा भी होना सिद्ध होता है। यह भी देखा जाता है कि विजलीकी कड़क आदि भीषण शब्द होनेपर वृक्षोंके फल-फूरर गिर जाते 🖁 । प्रस्त्का बहुण तो सोबेन्द्रियसे ही होता 🕯 । अतः सिद्ध होता है कि वृक्ष सुनते भी हैं। देखो, लता वृक्षको चारों उद्येग्से लपेटरी ऊपस्की ओर चढ़री है; बिना देखें किसीको अपने जानेका मार्ग नहीं मिल सकता। इससे सिद्ध होता है कि क्या देखते भी हैं। सुगन्ध और दुर्गन्धसे तथा चाति-चातिको धूप देनेसे वृक्ष नीरोग होते हैं और उनमें फूल आ जाते हैं। इससे उनका सुंघना भी सिद्ध होता है। पृक्षोंमें रमनेज़िय भी है; क्योंकि से अपनी जहमें जल पीते हैं और कोई रोग होनेपर जहमें ओपधि डालकर उनकी विकित्सा भी की जाती है। जिस प्रकार पनुष्य कमरुनारुके द्वारा मुहसे बल व्यक्ति हैं उसी प्रकार वृक्ष वायुकी सहायतासे अपने पाद (जड़) हारा जल पीते हैं। इसीसे उन्हें 'पादप' कहा जाता है। वृक्षीयें मुख-दुःखळा भी ज्ञान देखा जाता है तथा वे काटनेपर फिर उम आते हैं, इससे सिद्ध होता है वे जीवयुक्त हैं, अधेतन नहीं हैं। वे अपनी जहके द्वारा जो जल खींबते हैं, उसे उनके अंदर रहनेवाले वायु और अप्रि पचाते हैं। इस प्रकार आहारका परिपाक होनेसे उनमें बिकनाहट आती है और वे बढ़ते हैं। उड़्म्योंके शरीरयें भी पाँच भूत रहते हैं, किंतु उनके स्वकायमें मेद रहता है। इशीरमें त्वचा, मांस, अस्थि, सजा और सायु—ये पाँच वस्तुएँ पृथ्वीयय हैं; तेज, क्रोध, चक्षु, क्षमा और जठरानल-वे पाँच अग्रिमय हैं; श्रोप्र, प्राण, मुख, हृदय और उदर—ये पाँच आकाशके अंश हैं; कफ, चित्त, खेट, बरबी और रुपिर-ये पाँच जलीय अंश है तथा

प्राण, अपान, उदान, समान और व्यान—ये पाँच वायुके विकार हैं। प्राणके द्वारा मनुष्य एक स्थानसे दूसरे स्वानपर जाता है, व्यानसे वल्लपूर्वक होनेवाले कार्य करता है, अपान इरिएमें ऊपरसे नीचेकी ओर जाता है, समान हृदयमें स्थित है और उदानसे मनुष्य उक्कास लेता तथा कण्ठ-ताल्वादि स्थानभेदसे शब्दोखारण करता है। इस प्रकार ये पाँच वायु प्रत्येक देहधारीसे भिन्न-भिन्न क्रियाएँ कराते हैं।

जीव भूमिके कारण ही अपनेमें गन्ध-गुणका अनुभव करता है, बलके कारण सरको जानता है, तेजोमप बक्के हैं—थड्न, ज्ञ्च हारा समको देखता है और वायुमय लक्के स्वर्शका अनुभव करता है। इन्बेस में गन्धके गुणोंका विकास बताता है। सेरी, प्रज्ञू, येप से इस, अनित्त, सथुर, कट्ठ, निहांगे, संहत, किया, कड़ा और सुना जाता है ता प्रकार भेदसे पार्थिव गन्ध नी प्रकारका है। इन्बेस स्वानका हस प्रकार अव कीर सस—ये जलके गुण माने गये हैं। इन्बेस स्वानका वायुके गुण स्वरं उनमें मधुर, लवण, तिता, कवाय, अन्य और कट्ठ—ये छः अतर बायु-ये सं प्रकारका है। प्रकारके सस जलमय है। शब्द, स्वर्श और क्यू—ये छः अतर बायु-ये सं प्रकारका हम प्रकार अव वायुके गुण स्वरं उनमें मधुर, लवण, तिता, कवाय, अन्य और कट्य—ये छः थे ही झरीरके युक्त से हम स्वरंगका झान केजसे होता है और उनके अनेको भेद स्वरंग है।

हैं। हुन्द, दीर्घ, स्कूल, चौकोना, गोल, सफेद, काला, लाल, पीला, नीला, अरुण, कठोर, चिकना, इलक्षण, क्रिया, मृतु और दारुण—ये सोलह प्रकार रूपके हैं। शस्य और स्पर्श— ये दो गुण बायुके हैं। वायुका प्रधान गुण स्पर्श है और उसके अनेको प्रकार हैं। उच्च, शीत, सुसद, दु:खद, क्रिया, विदाद, खुरदरा, मृदु, रूखा, इसका, भारी और अधिक भारी—ये त्यसंके बारह भेद हैं। आकाशका एकमात्र गुण शब्द ही है। वह कई प्रकारका है। प्रधानतथा उसके सात भेद है—बद्ज, जावभ, गान्धार, मध्यम, पश्चम, धेवत और निवाद। अपने व्यापकरूपसे तो शब्द सर्वत्र है, किंतु विशेषकयसे इसकी उपलब्धि नगाई आदिमें होती है। मुदङ्ग, भेरी, प्रद्र्यू, मेच और रचकी घरचराहट आदिमें जो कुछ शब्द सुना जाता है तथा और भी जड़-बेतन आदिके द्वारा जितने प्रकारका शब्द होता है, यह इन सात भेदोंके ही अन्तर्गत है। इस प्रकार आकाशजनित शब्दके अनेकों भेद हैं और वह वायुके गुण स्पर्धसे मिलकर ही सुना जाता है। जल,अप्रि और वायु-वं ठीन तन्त्र देश्वास्थिमें सर्वदा जाप्रत् रहते हैं, ये ही प्रशिक्त मूल है और प्राणीमें ओतधोन होकर प्रशिस्में

# जीवकी नित्यता और सत्ताका वर्णन; चारों वर्णोंकी उत्पत्ति तथा उनके कर्म

भरद्वाजते पूछ-भगवन् ! मृत्युके समय जो गाँदान किया जाता है उसका क्या लक्ष्य है। मुमूर्च पुरुष वह संग्रहकर कि यह गौ परलोकमें मुझे तार देगी, उसे दान करता है। परंतु वह तो दान करके घर जाता है, किर वह गौ किसे तारेगी ? इसके सिवा गौ और उसका दान करने और लेनेवाला—ये तीनों यही नह होते देले जाते हैं। किर इनका समागम कैसे होता होगा ? इनमेंसे जो मरता है, उसे या तो पक्षी खा जाते हैं या वह पर्वतसे गिरकर चूर-चूर हो जाता है अवया आगमें जलकर माम हो जाता है। ऐसी अवस्थामें उसका पुन: जीवित होना तो सम्बन्ध हो कहाँ है ? क्योंकि जो मर जाता है वह तो सदाके लिये ही कहा जाता है।

पृगुजी मोले—भरद्वाज ! जीवका तथा उसके किये हुए दान या कर्मका कभी नादा नहीं होता । जीव तो अभी समय दूसरे शरीरमें चला जाता है, नादा तो केवल उसके इस शरीरका ही होता है।

भरहाजने पूछा—मुनिवर ! अब यह बतानेकी कृपा कीजिये कि वेहधारियोंके शरीरोंमें यदि केवल अग्नि, वायु, पृथ्वी, आकाश और जल-तत्त्व ही विद्यमान हैं, तो उनमें

रहनेवाले जीवका क्या समय है ? इरिशको धीर-फाइकर देखनेसे तो उसमें कोई जीव उपलब्ध नहीं होता, ऐसी दशामें यदि पाञ्चर्योतिक देहको जीवसे रहित जड मान रिच्या जाय तो प्रश्न होता है कि शरीर अचवा यनमें पीड़ा होनेपर तसके दु:लका अनुभव कौन करता है ? जीव किसीकी कही हुई बातोंको कानीसे सुनता है, किंतु मनमें व्यवता हो तो दोनों कान खुले होनेपर भी कोई बात नहीं सुनायी देती; इसलिये मनके अतिरिक्त किसी जीवकी सत्ता मानना व्यर्थ है। नेत्रके साब मनका संयोग होनेपर ही कोई भी इस दृश्य प्रपञ्चको देखता है, मनके व्याकुल होनेपर तो वह देखकर भी नहीं देख पाना । इसी प्रकार नीदमें पड़ा हुआ प्राणी सम्पूर्ण इन्द्रियोंके खते हुए भी न देखता है, न सुंचता है, न सुनता है और न बोलता ही है। स्पर्श और रसका भी उसे अनुभव नहीं होता। अतः जिल्लामा होती है कि इस सरीरमें कीन हर्ष और क्रोध करता है ? किसे शोक एवं बहेग होता है ? इच्छा, ध्यान, हेव और बातचीत करनेवाला कीन है ? (h, riis li ) yrii relee

भृगुर्जने कहा—युने ! यन भी पश्चभृतीके ही अन्तर्गत है, ज्ञरीरमें उसकी कोई अतिरिक्त सता नहीं है। एकपात्र

अन्तरात्मा ही इस देहका संचालन करता है। वहीं रूप, रस, गन्ध, स्पर्श और शब्दका तथा दूसरे-दूसरे गुणोका भी अनुभव करनेवाला है। वह पाँचों इन्द्रियोंके गुणोको धारण करनेवाले मनका हुए है और वही इस पास्त्रपीतिक देखें प्रत्येक अवयवमें ज्याप्त होकर सुख-दु:लका अनुमव करता है। जब आत्माका शरीरके साथ सम्बन्ध नहीं खता तो इस देहको सुख-दु:खका भार नहीं होता। (इससे मनके अतिरिक्त उसके साक्षी आत्पाकी सत्ता स्वतः सिद्ध हो जाती है।) जब जरीरमें स्थित अग्निसक्त्रप आत्या इससे पृथक हो जाता है, उस संपंप शरीरको रूप, रपर्श तथा आगको गर्मीका ज्ञान नहीं राहता और इसकी मृत्यु हो जाती है। आत्मा जब प्रकृतिके गुणोसे युक्त होता है तो उसे क्षेत्रज कहते हैं और उन्हीं गुणोसे जब वह जुक हो जाता है तो परमात्या कहताता है। क्षेत्रसको तुम आत्या ही समझो । वह कमलके पर्तपर यहे हुए जल-किन्दुकी तरह इस शरीरमें रहकर भी इससे पूक्क ही है। उसके जानसे सम्पूर्ण जगत्का करुयाण होता है। वही सबसे बेंहा कराता और करता है। देशके नष्ट हो जानेपर भी जीवका नावा नहीं होता। जो जीवकी मृत्यु कराताते हैं, वे अज्ञानी हैं और उनका वह कवन मिथ्या है। जीव तो मृत देहका त्याग करके दूसरे अरीरमें बता जाता है। प्रारीसका नापा ही मृत्यू है।

इस प्रकार आत्मा सम्पूर्ण प्राणियोक योतर क्षेपा हुआ है। अतिकास आखादित होनेक कारण यह प्रकाशमें नहीं आता। तत्कदर्शी महात्मा ही अपनी तीव और सूक्ष्म युद्धिसे असका साक्षात्कार करते हैं। जो विद्यान् परिम्मा आकर करके रातके पहले और पिछले महरमें सदा ब्यानयोगका अन्यास करता है, यह चित्त सुद्ध होनेपर अपने अन्य:करण्ये ही उस आत्माका दर्शन कर लेता है। अन्त:करण सुद्ध हो जानेपर असका शुधानुष कर्मोंसे सन्वन्य कुट जाता है और वह प्रसन्नात्मा पुरुष आत्मकत्म्यमें स्थित होकर अनन आनव्यका अनुभव करता है।

ब्रह्माजीने सृष्टिकं प्रारम्भयं अपने तेजसे सूर्व और अफ्रिके समान प्रकाशित होनेवाले ब्राह्मणों—मरीचि आदि प्रजापतियोको ही उत्पन्न किया। किर सर्ग-प्राप्तिके साधनपूत सत्य, धर्म, तप, सनातन बेद, आचार और शौचके निषम बनाये। तदनन्तर देवता, दानव, गन्धवं, देव, असुर, पहान्, सर्प, यहा, सहसा, नाग, पिशाच और पनुष्योको उत्पन्न किया। मनुष्योके चार वर्ण—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा सुद्रका विष्याग किया तथा इसी प्रकार प्राणियोमें जो और-और वर्ण है, उनकी भी रचना की। ब्राह्मणोंका रंग खेत, क्षत्रियोका लाल, वैश्योंका पीला तथा सुद्रोंका काला बनावा। भरहाजने पूळा—युनिवर ! हममेसे काले-गोरे सभी मनुष्योपर समानरूपसे काम, क्रोब, भय, लोभ, शोक, बिन्ता, भूल और बकावटका प्रभाव पड़ता है। सभीके ग्रागैरसे पसीना, मल, मूत्र, कफ, पित और रक्त निकलते हैं। ऐसी दशामें गेनके हारा कैसे वर्ण-विभाग किया जा सकता है ? यूक आदि स्वावरों तथा पशु-पक्षी आदि जङ्गम प्राणियोंमें असंस्थ जातियाँ हैं; उनके गि भी नाना प्रकारके हैं; अतः उनके वर्णोंका निक्षय कैसे हो सकता है ?

अपूर्णने कहा-पहले वर्णोमें कोई अन्तर नहीं था। ब्रह्मजीसे इत्यप्त होनेके कारण सारा संसार ब्राह्मण ही था। पीछे विभिन्न कमेंकि कारण असमें वर्णभेद हो गया । जो अपने ब्राह्मणोष्टित धर्मका परित्याग करके विषयधोगके प्रेमी बन गये, तीले और क्रोची स्वधावके हो गये, साहराका बाम पर्सद करने लगे और इन कारणोंसे जिनके पारीरका रंग लाल हो गया, वे ब्राह्मण 'कृतिय' के नामसे प्रसिद्ध हुए। जिन्होंने गौओंकी सेवा ही अपनी चुलि बना ली, जो लेतीसे जीविका बलानेके कारण पीले यह गये और अपने ब्राह्मण-बर्मको छोड बैठे, उन क्रिजेको 'बैएव' कहा जाने लगा। जो शीच और सराबारमें भ्रष्ट होकर हिंसा और असत्यके प्रेमी हो गये और लोपनया सब तरहके काम करके जीविका चलाते हुए काले पड़ गये, वे शुद्र कहलाये । इस प्रकार ये बार वर्ण हुए । जो ब्राहरू बेदकी आहाके अनुसार चलते और सदा ही बेद, इत तका नियमोको धारण किये रहते हैं, उनकी तपरण कभी नष्ट नहीं होती । जो इस सुहिक्ते परब्रह्मसक्त्य नहीं जानते, ये हिज बहलानेके अधिकारी नहीं हैं। ऐसे खोगोको नाना प्रकारकी योनियोमें क्या केना यहता है। वे ज्ञान-विज्ञानसे हीन एवं लेकाचारी विज्ञान, राक्षस, प्रेत तथा म्लेक होते हैं। पीछंसे ऋषियोंने अपनी तपस्थाके बलसे कुछ ऐसी प्रजा उत्पन्न की, जो वैदिक संस्कारोसे सम्बन्न तथा अपने धर्म-कर्मने दुवतापूर्वक डटी खनेवाली थी। किंतु जो आदिदेव ब्रह्मासे उत्पन्न हुई है, जिसको जड़-- मूल ब्रह्माची ही है और जो अक्षय, अव्यय तथा धर्ममें तत्पर रहनेवाली है, वह सृष्टि मानसी कहलाती है।

महाजारोने पूछा—विप्रवर ! अब मुझे यह बताइये कि कौन-सा कर्म करनेसे मनुष्य ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्व अथवा शह होता है ?

भूगुनि करा—को जातकर्म आदि संस्कारोसे सम्पन्न, परित्र तथा येदोके साध्यायमें संसन्न है, (यजन-याजन, अध्ययन-अध्यायन और दान-प्रतिधह—इन) छः कर्मीये स्थित रहता है, श्रीय एवं सदायारका पासन तथा यज्ञशिष्ट अञ्चका भोजन करता है, गुरुके प्रति प्रेम रसता और नित्य नियमोंका पालन करता है; जिसमें सत्य, दान, होह न करना, सबके प्रति कोमल भाव रखना, लजा, दया और तय आदि सदगुण देखे जाते हों, वह ब्राह्मण कहा गया है। जो युद्ध आदि कर्म करता और वेदोंके अध्ययनमें लगा रहता है. ब्राह्मणोंको दान देता और प्रकासे कर लेकर उसकी रहा करता है, उसको क्षत्रिय कहते हैं। इसी प्रकार जो वेदाध्ययनसे सम्पन्न होकर व्यापार, पशु-पालन और लेतीके काम करता है तथा दान देता और पवित्र खुदा है, वह वैत्र्य कहलाता है। किंतु जो वेद और सदाबारका परित्वाग करके सब कुछ साता और सब तरहके काम करता है तथा सदा अपवित्र रहा करता है, वह शुद्ध माना गया है।

यदि ये ब्राह्मणोषित सत्यादि गुल शुद्धमें दिखाची है और । प्राप्तको ब्रह्मणे स्वाधित को । वैदार ब्रह्मणमें न हो तो वह सुद्ध सुद्ध नहीं और वह ब्रह्मण ब्राह्मण ब्रह्मण स्वाधित को । विदार व्यक्ति है। हर एक उपायसे लोच और क्रोबको दबान ही पवित्र होता । ब्रह्मण संसारसे परवैदान्य हो ज्ञान और आत्मसंयम है। क्रोब तबा लोच मनुष्यके अनायान ही प्राप्त कर लेता है। सर्व कल्याणमें सदा ही बाबा पहुँचानेको ज्ञात रहते हैं; अतः पालन करना तदा सम्पूर्ण प्राप्ति प्राप्ति लगाकर उनका दबन करना ब्राह्मि । क्रोबसो ब्राह्मणका लक्षण है।

श्रीको, मातार्यसे तपको, मान-अपमानसे विद्याको और प्रमादसे अपनेको बचावे। जिसके सभी कार्य कामनाओंके बन्धनसे रहित होते हैं तथा जिसने त्यागकी आगमें सब कुछ होम दिया है, वही त्यागी और वुद्धिमान् है। किसी भी प्राणीकी हिंसा न करे, सबके साथ मेत्रीपूर्ण वर्ताव करे, सी-पुत्र आदिकी मपता एवं आसक्तिको त्वाग कर सुद्धिके द्वारा इतियोंको वशमें करे और इस स्वितिको प्राप्त करे, जो इड़लोक और परलोकमें भी निर्भय तथा द्योकरहित है। निस्प तप करे, मननपात होकर मन और इन्त्रियोका संयम करे, आसक्तिके आक्रयमूत देश-गेह आदिमें आसक्त न होकर परणात्पाको प्राप्त करनेकी इच्छा रखे । मनको प्राणमें और प्राचको ब्रह्मचे स्थापित को । बैरान्यसे ही निर्माण (घोक्षा) प्राप्त होता है, उसे पाकर किसी अनातपदार्थका चिन्तन नहीं होता । इत्ह्राम संसारसे परवैराम्य होनेपर परवहा परमात्पाको अनापास ही प्राप्त कर लेता है। सर्वदा शोब और सदाबारका पालन करना तथा सम्पूर्ण प्राणियोपर दथा रखना—यह

### सत्यकी महिमा, असत्यके दोष, दान आदिके फल और आग्रमधर्मीका वर्णन

भृगुजी कहते हैं—युने । सत्य ही ब्रह्म है, सत्य ही तय है, सत्य ही प्रजाकी सृष्टि करता है, सत्यके ही आधारपर संस्तर टिका हुआ है और सत्यमे ही प्रमुख्य सार्ग प्राप्त करता है। असत्य अन्यकारका रूप है, वह नीचे गिराता है। असत्य अन्यकारके थिरे हुए सनुष्य ज्ञानका प्रकास नहीं देख पाते। जो सत्य है वही धर्म है, जो धर्म है वही प्रकास (आन) है और जो प्रकास है वही सुसा है। इसी प्रकार जो असत्य है वही अधर्म है, जो अधर्म है वही अन्यकार (अज्ञान) है और जो अन्यकार है वही दु:सा है। संसारकी सृष्टि शारीरिक और मानसिक दु:सोसे धरी हुई है, इसमें सुख भी वे ही है, जो परिमाणमें दु:सा देनेवाले हैं। यह जानकर विद्यन् पुस्त्र कभी मोहमें नहीं पढ़ते। प्रत्येक बुद्धिमान्का यह कर्तव्य है कि वह दु:सोसे छुटकारा पानेका उद्योग करे।

असत्यसे तम (अज्ञान) की उत्पत्ति हुई है, तमोचल मनुष्य अधर्मके ही पीछे चलते हैं, धर्मका अनुसरण नहीं करते; अतः जो कोध, त्येभ, दिसा और असत्य आदिसे आच्छादित हैं, वे न तो इस त्येक्समें सुरही होते हैं और न परत्येकमें ही सुरत उठाते हैं। नाना प्रकारके रोग, व्याधि और तापसे संतम होते रहते हैं, वध और बन्धन आदिके क्रेश सहते हैं तथा भूख-प्यास और परिक्रमके कारण भी कह घोगते हैं।

इतना ही नहीं, उन्हें आँधी, पानी, सहीं और गर्भीसे उत्पन्न हुए भय तथा शारीरिक कह भी झेलने पड़ते हैं। बन्धु-बान्धवोंकी मृन्दु, धनके नाश और प्रेमीजनीके विक्रोहके कारण होनेवाले गर्मासक शोकका भी शिकार होना पड़ता है। इसी प्रकार वे जरा और मृत्युके कारण भी बहुत-से दूसरे-दूसरे हेश भोगते रहते हैं।

भव्याको पूज-पुनिवर ! दान, धर्म, तप, स्वाध्याय और अधिहोत्रका क्या फल है ?

पृगुजीने कहा अधिहोत्रसे पाप नष्ट होता है, स्वाध्यायसे जनम ज्ञान्ति मिलतो है, दानसे भोगोंकी और तपसे स्वर्गकी प्राप्ति होती है।

भराजने पूज जहाजीने को चार आक्रम बनाये हैं, उनके अपने-अपने धर्म क्या हैं? यह बतानेकी कृपा कार्तिये।

वज्ञमें रखना चाहिये। सुबह और शाम—दोनों समय संच्या, सूर्योपस्थान तथा अग्निहोजके द्वारा अग्निदेवकी वपासना करनी चाहिये। तन्त्रा और आलसको त्याग करके प्रतिदिन गुरुको प्रणाम करे, वेदोंका अध्ययन तथा उसके अर्थका अभ्यास करता रहे । इस प्रकारकी दिनक्यांसे अपने अन्त:-करणको पवित्र बनावे। सबेरे, शाम और दोपहर—तीनो वक्त स्थान करे । प्रह्मचर्यका पालन तथा अप्रि और गुरुकी सेवा करे, प्रतिदिन भिक्षा माँगकर लावे और वह सब गुरुको अर्थण कर दे। अपनी अन्तरात्माको भी गुरुके बरागीने निछावर किये रहे। गुरुती जो कुछ कहें, जिसके लिये संकेत करें और जिस कार्यके निर्मित स्पष्ट जाजा है, उसके विपरीत आवरण न करे। इस प्रकार गुरुको प्रसन्न करके उनकी कृपासे स्वाध्यायका अवसर विलनेपर वेदाव्ययनमें प्रकृत होना चाहिये। इस विषयमें एक इलोक है (जिसका भाव इस प्रकार है—) 'जो दिन गुरुकी आराधना करके केंग्रेंका ज्ञान प्राप्त करता है, उसे अन्तमें स्वर्गकी प्राप्ति होती है और उसका मानसिक संकल्प सिद्ध होता है।"

'गर्खास्व' को दूसरा आक्रम बतलाया जाता है। अब हुप उसके द्वारा पालन करने योग्य आकार्णोकी व्याख्या करते हैं। ञन सदाचारका पालन करनेवाला ब्रह्मचारी किया पढ़कर गुरुकुलमें रहनेकी अर्थाध पूरी कर के और समावर्तन संस्कारके पश्चात् सालक हो जाय, उस समय यदि उसे पत्नीके साथ गाकर धर्मका आवरण करने तथा पुतादकप फल पानेकी इच्छा हो तो उसके लिये गृहस्थालयमें प्रवेशका विधान है; क्योंकि इसमें धर्म, अर्थ और काम तीनोंकी प्राप्ति होती है। इसलिये जिवर्ग-साधनकी इच्छाने गृहस्वको उत्तय कर्मके प्रशा धन-संगत करना चाहिये और उसीके द्वारा अपनी गृहस्वीका निर्वाह करना जाहिये। गृहस्व-आजम सभी आक्षमीका मूल कहलाता है। गुल्कुलमें बास करनेवाले ब्रह्मचारी, कनमें रहकर संकल्पके अनुसार ब्रत, नियम तथा धर्मोका पालन करनेवाले वानप्रस्वी और सब कुछ त्वागकर विचरनेवाले संन्यासीको भी गृहत्वाक्रमसे ही भिक्षा आदिकी प्राप्ति होती है। तात्पर्य यह कि अन्य सब आअमवातांका निर्वाह गृहस्वाभ्रमसे ही होता है। गृहस्वद्वारा किये जानेवाले अतिबि-सत्कारके विषयमें एक इलोक है (जिसका मावार्य इस प्रकार है—) 'जिस गृहस्वके दस्वाजेसे कोई अतिथि भिक्षा न पानेके कारण निरादा होकर लौट जाता है, वह उस गृहस्थको तो अपना पाप दे बालता है और खबं उसका पुण्य लेकर क्ला जाता है।"

इसके सिवा, गृहत्यात्रममें रहकर यज्ञ करनेसे देवता.

ब्राइ करनेसे पितर, शाकोंके अवण, अध्यास और धारणसे व्यथि तथा संतान उत्पन्न करनेसे प्रजापति प्रसन्न होते हैं। गृहत्कके कर्तव्यके विषयमें हो इस्लेक और हैं, (जिनका सारांश इस प्रकार है—) 'वाणी ऐसी वोस्तनी चाहिये, जिसमें सब प्राणियोंके प्रति क्रेड घरा हो तथा जो सुनते समय कानोको मीटी सगे। दूसरोको पीड़ा देना, मारना चा कटुक्यन सुनाना अच्छा नहीं है। किसीका अपमान करना, आंकार रखना और डोग दिसाना—इन वातोकी कड़ी निन्दा की गयी है। किसी भी जीवको हिसान करना, साथ बोस्तना और मनये क्रोध न होने देना—ये सभी आजपवासोंके स्थि उपनोगी तथ है। जिस पुरुषको गृहत्वाक्रममें सदा धर्म, अर्थ और कामके गुणोको सिद्धि होती रहती है, वह इस लोकमें सुसका अनुभव करके अन्तमें शिष्ट पुरुषोको गतिको प्राप्त करता है।'

तीसरा आजम है वानप्रस्व । इसमें रहनेवाले मनुष्य वर्षका अनुसरण और तपका अनुद्वान करते हुए पवित्र तीर्वोने, नदियोके किनारे, झरनोके आस-पास तवा पृथ, पैसे, मुजर, बनैले हाबी और सिंह-म्बाप्र आदि जनुओंसे भरे हुए एकान्त बनोमे विकात रहते हैं। गृहस्वीके उपवीगमें आने योग्य सुन्दर बस, स्वादिष्ट योजन और विषयभोगीका परित्याग करके वे जंगली औषध, फल, मूल तबा पतीका आहार करते हैं, यह भी बहुत बोड़ी मातामें और नियमानुकूल एक ही बार स्ताकर रहते हैं। नियत स्थानपर ही आसन विकासर बैठते हैं। जमीन, पत्थर, रेती, फैकरीली भिद्दी, बालू अबका राखपर सोते हैं। कास या कुशकी रसरी, मुगवर्ष अथवा पेड्रॉकी छालसे अपना दारीर डैकते हैं। सिरके बाल, टाईंग्-पूँछ, नल और रोम बढ़ाये रहते हैं। नियत समयपर सान, बलिकेंद्रदेव तथा अप्रिहोत्र आदि कर्योंका अनुद्वान करते हैं। सबेरे इसन-पूजनके लिये समिधा, कुशा और फूल आदिका संघह करके आसमको इसङ्-बुहार लेनेके पक्षात् विकाम करते हैं। सदी, गर्मी, वर्षा और हवाका येग सहते-सहते उनके शरीरके समड्रे फट बाते हैं। नाना प्रकारके नियमोंका अनुष्ठान करते रहनेसे उनके रक्त और मांस सूख जाते हैं, ऋरीरकी जगह चामसे इंकी हुई हड्डियोंका डाँचामात्र रह जाता है; फिर भी वैर्य धारण करके अत्यन्त साहसके कारण शरीरको बलाये वाते हैं। वो पुरुष नियमके साथ रहकर ब्रह्मर्षियोद्वारा आचरणमें लायी हुई इस योगचर्याका अनुष्ठान करता है, वह अप्रकी चाँति अपने दोवोको दग्य करके दुर्लभ लोकोको प्राप्त का लेता है।

अब सन्यासियोंका आचरण क्तलाया जाता है। संन्यास | (चौथा आक्रम है—इस) में प्रवेश करनेवाले पुरुष अभिनोत्र, धन, स्त्री आदि परिवार तका घरकी सारी सामग्रीका त्याग करके विषयासक्तिके बन्धनको तोड्कर घरसे निकल जाते हैं। डेले, यत्वर और मोनेको सधान समझते हैं, धर्म, अर्च और कामके सेवनने अपनी बुद्धि नहीं फँसाते । शतु, मित्र तवा उदासीन—सबके प्रति समान दृष्टि रसते हैं। स्थापर, अञ्चल, पिञ्चल, खेदल और उद्मिल प्राणियोंके प्रति मन, वाणी अथवा कर्मसे भी कभी डोह नहीं करते । कुटी या मठ बनाकर नहीं रहते । उने चाहिये कि चारों ओर विचरते रहें और रातमें ठहरनेके लिये पर्वतकी गुफा, नदीका किनारा, वृक्षकी जड़, देवमन्दिर, प्राम अखवा नगर आदि स्वानीमें बले जाया करें। नगरमें पाँच रात और गाँवीचें एक रातसे अधिक न रहें। प्राण-धारण करनेके लिये गाँव वा नगरमें प्रवेश करके अपने विश्वज्ञ धर्मोंका पालन करनेवाले हिजातियोंके प्ररोपर जाकर सब्दे हो जाये। किना याँचे ही पात्रमें जितनी पिक्षा आ जाय, कानी ही खीकार करें । काम, | पूजन किया ।

कोष, दर्ग, लोप, मोह, कृपणता, दम्म, निन्हा, अधिमान तबा हिसा आदिसे दूर रहें।

इस विषयमें कुछ इस्तेक हैं, (जिनके भाव इस प्रकार है—) 'जो मुनि सब प्राणियोंको अनयदान देकर विजरता एडता है, उसे कहीं किसी भी जीवसे भय नहीं होता। जो अधिकें क्रेंड्यमें मुख्ये भिक्षाप्राप्त हिंब्यका होम करता है, वह अभिन्नेत्रियोंको प्राप्त होनेवाले लोकोमें जाता है। जो बुद्धिको संकल्परहित करके परित्र होकर पात्नोक्त विभिन्ने अनुसार संन्यासके निथमोंका पालन करता है, वह पत्म सान्त न्योतिर्गय महालोकको प्राप्त होता है।' इस प्रकार वेदमें प्रतिपादित आसम-धर्मका मैंने संक्षेपसे वर्णन किया है। जो पनुष्य लोकके धर्म-अधर्मको जानता है, वह बुद्धिनान् है।

योष्पर्यं बहते हैं—यहाँचे भृगुत्रीके इस प्रकार उपदेश देनेपर परम धर्मात्म धरशकने विसमयविशुग्ध होकर उनका पूजन किया।

#### आचारकी विधि और अध्यात्मज्ञानका वर्णन

आबारकी विधि सुनना चाहता 👸 वयोकि आप सर्वत्र है। भीमजीने नहा-मनुष्यको सङ्कपर, गौओके जीवपे और अपने पौदोंसे हरेभरे लेतमें यल-मूक्का लाग नहीं करना चाहिये । आवश्यक ग्रीस आदिसे नियुत्त होकर कुल्तर कानेके पश्चात् नदीमें सान काना चाड़िये। इसके बाद (संध्योपासना और) देवता-पितरोंका तर्पण करना आवश्यक है। प्रतिदिन सूर्योधस्थान करे। सूर्योद्धके समय कभी न सीये। साथं और प्रात:—दोनों समय संख्या करके गायत्रीका जप करे। दोनों हाल, दोनों पैर और मुँह—इन पाँच अङ्गोको धोकर पूर्वकी ओर पुँह कर भोजन करने बैठे। भोजनके समय मीन रहे। भोजनके लिये परोसे हुए अककी निन्दा न करे, उसे स्वादिष्ट मानका प्रेमसे भोजन करे। भोजनके बाद हाब धोकर उठे। रातको भीगे पैर न सोवे। देवर्षि नारदंत्री इसीको आचार कहते हैं। यहारात्म आदि पवित्र त्यान, बैल, देवता, गोदाला, चौराहा, ब्राह्मण, धार्पिक मनुष्य तथा मन्दिरको सदा अपने दाहिने करके चले । घरमें अतिथियों, सेवकों और कुटुन्तीजनोंके लिये भी एक-सा ही भोजन बनवाना उत्तम माना गया है। शासमें मनुष्योंके लिये संबेरे और शाय—दो ही वक्त मोजन करनेका

पुषितिरने पूळा—दादाजी ! अब मैं आपके मुलसे एकमी निष्य सुनना खाइता हैं। क्वोंकि आप सर्वत हैं। धीपानीने कहा— मनुष्यको सहकपर, गौओंके बीलमें असके पौदोंसे हरेभरे लेतमें मल-पूछका लाग नहीं एक-प्यांजत धारण करनेवाला बुद्धिमान् गृहस्य भी ब्रह्मचारी ही माना जाता है। ब्राह्मणके घोजनसे बसा हुआ (यत्नदिष्टा) को पक्षात् नदीमें कान करना चाहिने। इसके बाद सोपासना और) देवता-पितरोंका तर्मण करना इचक है। प्रतिदिन सूर्योपस्थान करे। सूर्योदपके समय न सीये। साथ और प्रत:—दोनों समय संख्या करके विकार महावान वहीं साथ और प्रत:—दोनों समय संख्या करके विकार मप करे। दोनों हाल, दोनों पर और मुह-इन

> मनुष्य सदेशमें हो या परदेशमें, अपने पास आये हुए अतिकिको पूरा न रहने दें। वीविकाके रिव्ये किये हुए कार्यसे जो धन आदि प्राप्त हो, उसे माता-पिता आदि गुरुवनोंको निकेदन कर दें। गुरुवनोंक आनेपर उन्हें स्वयं आसन देकर बैठावें और सदा उनको प्रणाम किया करें। गुरुवोंका सत्कार करनेसे आयु, पश और रुद्धमीकी प्राप्ति होती हैं। उदयके समय सूर्यको न देखे, नंगी हुई परायी खीकी और दृष्टि न डाले और सदा धर्मानुसार खतुकारूके समय एकाच स्वानमें पत्नीके साथ समागम करें। परिचित मनुष्यसे बढ-जब भेंट हो, उसका कुशल-समाचार पूछे। प्रतिदिन

आत:काल और संध्याके समय ब्राह्मणांको प्रणाम करे—ऐसी प्रास्तकी आज्ञा है। देवमन्दिरमें, गीओके बीचमें, ब्राह्मणोंके यज्ञादि कमेंमें, अस्त्रोंके खाध्यस्थकालमें और भोजन करते समय दाहिने हाबसे काम ले। प्रात: और संध्याके समय ब्राह्मणोंका विधिवत् पूचन करे। हजायतके समय, छींक आनेपर, कान और घोजनके समय तबा रुग्णावस्थामें सम्बक्तो चाहिये कि ब्राह्मणोंको प्रणाम करे; इससे आयु बढ़ती है। सूर्यकी ओर मुँह करके पेद्याब न करे, अपनी विष्ठापर दृष्टि न इस्ते, बीके सम्ब एक आसनपर स्थेना और एक धालीमें भोजन करना छोड़ दे। अपनेसे बहोंको नाम लेकर या 'तु' बहाका न पुक्तो। अपनेसे छोटे या समवयस्क पुरुषीका नाम लेनेसे दोव नहीं लगता।

पापियोंका इदय ही उनके पानोको बता देता है; जो लोग जान-बुझकर किये हुए पापको महापुरुवोसे खिपाते हैं, वे नष्ट हो जाते हैं। जो मुर्ख है, ये ही जान-बुझकर किये हुए पापको **छिपाते हैं। यद्यपि मनुष्य उस पापको नहीं देखते, तो भी** देवता तो देखते ही हैं। पापी मनुष्यका क्रियाचा हुआ पाप उसे पुनः पापमें ही लगाता है और धर्मात्माका धर्मतः गुप्त रका हुआ वर्ष उसे पुनः धर्ममें ही प्रवृत्त करता है। मूर्ख मनुष्य पाप करके उसे भूल जाता है, किंतु वह पाप उसके पीछे ही लगा रहता है। किसी कामनाकी पूर्तिके लिये जो यन संवित काके रसा होता है, उसको अपने उपयोगमें कर्ष करनेसे बढ़ा हेवा होता है। मगर समझ्बद्धरान्धेग ऐसे धनकी प्रश्नीसा नहीं करते; क्योंकि मीत राह नहीं देखती (कामना पूरी हो या अधूरी, समयपर मृत्यु हो हो जाती है) । सरीवी युक्योंका कहना है कि सभी प्राणियोंका धर्म मानसिक है अर्थात् मनसे किया हुआ मर्ग ही वास्तविक धर्म है; अतः यनसे समन्त बीबोका कल्याण सोबता रहे। केवल वेदोक्त विधिका सहारा लेकर अकेले ही धर्मका आचरण करना वाहिये। इसमें दूसरेकी सहापताकी आवश्यकता नहीं है। धर्म ही यनुष्योकी योनि है, धर्म ही स्वर्गके देवताओंका अमृत है। धर्मात्या मनुष्य यरनेके पक्षात् धर्मके ही बलसे सदा सुल घोगते 🛚 ।

गुणिहरने पूछा—पितामह ! शास्त्रमें पुस्तके लिये जो अध्यात्मज्ञानका जिन्तन बताया जाता है, वह अध्यात्म क्या है ? उसका खरूप कैसा है ? यह बराबर क्याद किससे क्यात हुआ है और प्रलयके समय किसमें लीन होता है ? — ये बाते मुझे बतानेकी कृपा करें।

भीमावीने वाहा—कुन्तीनन्दन ! तूम मुझसे जिस अध्यात्मज्ञानके विषयमें पूछ रहे हो, उसकी व्याख्या करता हूँ। वह अत्यन्त कल्याणकारी और सुसस्काम है। आचार्योने सृष्टि और प्रत्यकी व्यास्थाके साथ ही अध्यात्मज्ञानका वर्णन किया है। उसे जान लेनेसे यनुष्यको प्रसन्नता और सुरक्की प्राप्ति होती है। वह सम्पूर्ण भूतोंके लिये दितकारी है, को उसे जानता है, उसकी सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं। पृथ्वी, वायु, आकाश, जल और अग्नि—ये पाँच महाभूत सम्पूर्ण प्राणियोकी जयति और प्रलयके स्थान हैं। जैसे लहरें समुद्रसे प्रकट होकर फिर उसीमें लीन हो जाती हैं, उसी प्रकार ये पाँच महाभूत भी जिस आनन्दस्वस्त्य परमात्मासे उत्पन्न हुए हैं, पुनः उसीयें तीन हो जाते हैं। शब्द, ओत्र और सम्पूर्ण क्रिद्र आकाशके कार्य हैं; स्पर्श, त्वचा और बेहा—ये तीन वापुके; ह्मय, नेत्र और परिपाक—थे तेजके; रस, जिह्ना और हेद जलके तथा गन्ध, नासिका और दारीर पृथ्वीके गुण हैं। इस प्रकार इस देवने पाँच महाभूत तथा छठा मन है। इत्हियाँ और मन—ये जीवको विषयोका हान कराते हैं। इन छ:के अतिरिक्त मातवी बुद्धि और आठवाँ क्षेत्रज्ञ है। इन्द्रियाँ विवयोको प्रहण करती हैं, यन संकल्प-विकल्प करता है और चुद्धि उसका टीक-टीक निश्चय करती है। क्षेत्रप्र (आत्मा) साक्षीकी भौति स्थित रहता है। यह प्रारीरके भीतर और बाहर सर्वत्र ब्याप्त 🖁 । पुरुषको अपनी इन्द्रियोकी परीक्षा करके उनकी पूरी जानकारी रहानी चाहिये; क्योंकि सत्त्व, रज और तम—ये तीनों गुण इन्द्रियोंका ही आश्रय लेकर रहते हैं। मनुष्य अपनी बुद्धिक बलसे जीवोंके आवागमनकी अवस्था जानकर चीरे-धीरे इसपर विचार करते रहनेसे परम ज्ञान्ति या जाता है। यह खराबर जगत् बुद्धिके बदय होनेपर ही उत्पन्न होता और उसके लयके साथ ही लीन हो जाता है। इसलिये सबको बुद्धिनय कहा गया है।

बुद्धि ही जिसके द्वारा देखती है, उसे नेत्र कहते हैं; जिससे सुनती है, वह ओत्र कहताता है और जिससे सुँचती है, उसे बाण कहा गया है। वही विद्वाके द्वारा रसका और त्यससे स्वतंका अनुभव करती है। इस प्रकार बुद्धि ही विकारको प्राप्त होकर नाना क्योंसे विवयंको प्रहण करती है। वह जिस हारसे किसी विवयको पाना बाहती है, मन उसीका आकार धारण कर लेता है। थिन्न-धिन्न विवयंको प्रहण करनेके लिये को बुद्धिक पाँच अधिष्ठान है, उन्होंको पाँच इन्द्रियों कहते हैं। बुद्धिमान् पुरुषोंको बाहिये कि ये इन्द्रियोंको काबूमें रसो। सन्त्र, रज और उस—ये तीन गुण सदा ही प्राणियोंमें स्थित रहते हैं और इनके कारण उनमें साधिकती, राजसी तथा तामसी तीन तस्त्रकी बुद्धि भी देखनेमें आती है। इनमें सन्त्रगुणसे सुख, रजोगुणसे दु:ख और तमोगुणसे मोह उत्पन्न सेता है।

जब शरीर या मनमें किसी प्रकारसे भी प्रसन्नताका भाव हो, हर्ष बढता हो, सुल और श्रान्तिका अनुभन्न हो रहा हो तो सत्त्वगुणको वृद्धि समझनी चाहिये। जिस समय किसी कारणसे या बिना कारण ही असंतोष, शोक, संताप, त्येच और असहनशीलताके भाव दिखायी दें तो उन्हें रजोगुलके खिद्र जानने चाहिये । इसी प्रकार अपमान, मोह, प्रमाद, सद्य, निहा और आलस्य घेरते हो तो उन्हें तसीनुषाके विविध रूप समझे। बुद्धि और आत्पा—दोनों सुरुम तत्व हैं, तबापि इनमें जो अन्तर है, उसपर दृष्टि डालों । इनमेंसे बुद्धि तो गुणोंकी सृष्टि करती है और आत्मा इन सब बातोंसे अलग रहता है। जैसे गुलरका फल और उसके भीतर खनेवाले कीई—वे दोनों एक साव रहते हुए भी एक-दूसरेसे भिन्न हैं, उसी प्रकार कुद्धि और आला परस्पर पिले हुए प्रतीत होनेपर भी वास्तवमें अलग-अलग हैं। सत्त्व आदि गुण जढ होनेके कारण आत्याको नहीं जानते, किंतु आत्या चेतन है, इसलिये गुणोंको जानता है। जैसे चड़ेने रता हुआ दीपक प्रदेश होतींसे अपना प्रकाश कैलाकर कार्यांका ज्ञान कराता है, उसी प्रकार परमात्मा शरीरके भीतर स्थित होकर मेहा और ज्ञानसे शुन्य इन्द्रियों तथा मन-बुद्धिके हारा सम्पूर्ण पदार्थीका ज्ञान कराता है। बुद्धि गुणोको उत्पन्न करती है और आत्या केवल देखता है। बुद्धि और आत्याका यह सम्बन्ध अनादि है। जो संसारी कामोसे मन इटाकर केवल

आल्यामें ही अनुराग रखता और आत्मतत्त्वका ही मनन करता है, वह सब प्राणियोंका आत्मा हो जाता है और इस साधनासे उसको बड़ी उत्तम गति प्राप्त होती है।

जैसे जलमें विकरनेवाला पंछी, उसमें रहकर भी पानीसे लिए रही होता, उसी तरह ज्ञानी पुरुष भी सम्पूर्ण प्राणियोंमें निर्तिप्त होकर विचरता है। निर्तिप होना ही आत्पाका स्वरूप है, ऐसा अपनी बुद्धिसे निद्धय करके पनुष्य दःस पडनेपर शोक न करे और सुल मिलनेपर हर्षसे फुल न उठे। सब जीवांके प्रति सयान बाव रखे । जैसे मैले बद्दनवाले मनुष्य जलसे भरी हुई नदीमें नहा-बोकर साफ-सुबरे हो जाते हैं, उसी प्रकार इस ज्ञानमधी नदीमें अवगाहन करके मिलन इदयवाले पुरुष भी हुद्ध एवं विद्यान् हो जाते हैं। यही विद्युद्ध अध्यात्पनान है। जो मनुष्य बुद्धिसे जीवोके आवागमनपर रानै:-रानै: विचार करके इस ज्लम ज्ञानको प्राप्त कर लेता है, उसे अक्षय सुख मिलता है। जो धर्प, अर्च और कापको ठीक-ठीक संपन्नकर उसका परिजान कर चुका है और योगपुक चित्तसे आत्पतत्त्वके अनुसंधानमें लग गया है, वही तत्त्वदर्शी है। उसे दूसरी कोई खल् जाननेकी डत्कण्टा नहीं होती । उस परमात्पाको जानकर क्रमी पुरुष अपनेको कुतार्थ मानते 🕻। असानियोको जिस संसारसे नहान अब बना रहता है, उसीसे ब्रानियोक्टो तनिक थी भय नहीं होता ।

# ध्यानयोगका वर्णन और जपकी महिमा बतानेके लिये एक जापक ब्राह्मणकी कथा

भीनार्थं कहते हैं—कुलीनन्दन ! अब मैं तुमसे ध्यानधोगका वर्णन कर रहा है, जिसे जानकर महाँबंगल इस लोकमें सनातन सिद्धिको प्राप्त हुए हैं। घोगियोंको चाहिये कि वे सदीँ-गर्मी आदि इन्होंको सहन करते हुए नित्य सल्वगुलमें स्थित रहें और सब प्रकारकों आसक्तियोंसे पुक्त होकर शाँच, संतोध आदि नियमोंका पालन करते हुए ऐसे स्वानीपर ध्यान करें, जहाँ सी आदिका संसर्ग तथा ध्यानिवरोधी वस्तुएँ न हों, वहाँ मनमें पूर्णतया शान्ति बनी रहें। योगका साधक इन्द्रियोंको विषयोंकी ओरसे समेट कर काइकी भाँति निक्कत होकर बैठ जाय और मनको एकात्र करके परमात्मामें लगा दे। उस समय ध्यानमें इस प्रकार मन्न हो जाय कि कानोंने कोई सबद न सुनायी है, त्वचासे स्पर्शका अनुभव न हो, आँससे स्वयका, विद्वासे रसका तथा नासिकासे सुनन्धित वस्तुओंका पठा न बले। पाँसों इन्द्रियोंको मोहमें डालनेवाले विद्योंको इन्ह्या

ही न हो। बुद्धिमान् योगी पहले इन्त्रियोको मनमें स्थिर करे, किर पाँचो इन्द्रियोसहित मनको ध्यानमें एकाग्र करे।

इस प्रकार प्रवल करनेसे पहले तो कुछ देखे लिये इन्द्रियोस्सीत पन स्थिर हो जाता है, किंतु फिर बादलोपे जमकती हुई किंउलीकी तरह वह करम्बार विषयोकी और जानेके लिये जड़क हो उठता है। जैसे परोपर पड़ी हुई पानीकी बूँद सब औरसे किंतवी रहती है, उसी तरह प्यानपागीमें स्थित साधकका मन भी जरकपमान होता खुता है। एकाप्र करनेपर कुछ देरतक तो यह ज्यानमें स्थिर रहता है, किंतु फिर नाड़ीमार्गमें प्रवेश करके ज्यानमें स्थिर रहता है, किंतु फिर नाड़ीमार्गमें प्रवेश करके ज्यानमें स्थिर रहता है, किंतु फिर नाड़ीमार्गमें प्रवेश करके ज्यानमें श्रीत कछल हो जाता है। ऐसे विक्षेपके समय ज्यानयोगको जाननेवाले साधकको खेद या विन्ता नहीं करनी वाहिये; बल्कि आलस्य और मात्सर्यका त्याग करके ध्यानके छार मनको पुनः एकाध करनेका प्रयक्त करना चाहिये।

योगी जब ध्यानका आरम्प करता है तो पहले उसके

द्वारा क्रमणः विचार, विवेक और विसर्क नामक ध्वान होते हैं। ध्वानके समय मनमें कितना ही हेवा क्यों न हो साधकको प्रवराकर प्रचल नहीं छोड़ना चाहिये; बल्कि अपने आत्याके कल्याणके लिये विशेष तत्यरताके साथ डसमें लग जाना चाहिये। प्रतिदिन मन और इन्द्रियोंको ध्वानमार्गमें स्थापित करके योगाध्यास करनेसे इन्द्रियोंस्थीत मन अपने-आप शान्त हो जाता है। इस प्रवार मनोनिप्रडपूर्वक ध्यान करनेवाले योगीको जो दिव्य सुख प्राप्त होता है, वह मनुष्यको किसी ज्योंन्यों ध्यानजनित सुखका अनुभव होता है, त्यों-हो-त्यों ध्यानमें अनुराग बहता जाता है। इस प्रकार योगीलेग ध्यानके हारा दु:स-शोकसे रहित निर्वाण (मोस) को प्राप्त कर लेते हैं।

पुषिष्ठिरने पूजा—जप करनेवाले लोगोको किस फलकी शिप्त होती है ? उन्हें किम लोकोमें स्वान मिलता है ? जवकी विधि क्वा है ? जापक किसे कहते हैं ? और जप करने पोष्प मन्त क्या है ? —पे सारी बातें मुझे कतावृद्धे; क्योंकि आप सर्वश्न हैं।

भीमजीने कहा—इस विषयमें जानकार त्यांन यम, काल और ब्राह्मणके संवादकयमें एक प्राचीन इतिहासका ब्रह्महरण दिया करते हैं। हिमालय पर्वतके पास एक भ्रह्मपत्रात्वी धर्मात्मा ब्राह्मण रहता था। यह पिप्पलादका पुत्र या और कौशिकवंशमें उत्पन्न हुआ था। वेदोमें उसने पूर्ण बिहुता



ज्ञान की वाँ और छहाँ अङ्गोंका तो उसे अपरोक्ष ज्ञान था—वे सदा उसकी जिद्धापर रहते थे। एक बार वह संहिता (मापत्री) का जप करते हुए तपस्यामें प्रवृत्त हुआ। इस नियमका पालन करते हुए उसके एक हजार वर्ष बीत गये। तदनकर, साविजी देवीने प्रत्यक्ष दर्शन देकर कहा— 'ब्रह्मवें! मैं तुमपर बहुत प्रसन्न हैं। बताओं क्या बाहते हो ? तुम्हारी कीन-सी इच्छा पूरी करते ?'

देवीके ऐसा कहनेपर वह धर्मात्मा ब्राह्मण बोला— 'सुचे ! इस मन्त्रके जपमें मेरी इच्छा बरावर बढ़ती रहे, सनकी एकाप्रतामें दिनोदिन काति हो ।' यह सुनकर देवीने मधुर काणीमें उत्तर दिया—'तुम जैसा जाहते हो, वही होगा । नै ऐसा प्रयत्न करूँगी, जिससे तुन्हों नित्यसिद्ध ब्रह्मधामकी प्राप्ति होगी । इसके सिवा इस समय जो तुमने मुझसे करदानके रूपमें चौगा है, वह भी पूरा होगा । तुम एकाप्रधित्त होकर नियमपूर्वक जप करो । धर्म स्वयं तुन्हारे प्राप्त आवेगा । काल, मृखु तथा यम भी तुन्हारे निकट प्रधारेंगे । यहाँ उन लोगोंके साथ तुन्हारा धर्मके विषयमें विवाद होगा ।'

वीन्त्रजी वजते हैं—यह कहकर साविजी देवी अपने वायको करी गयीं। इधर यह सत्यप्रतिष्ठ झाझण भी सी दिख्य वर्षोठक जय करता रहा। यह मन और इत्तियोंको सदा वहामें रक्तता था। इस प्रकार जब उसका निषय पूरा हो गया तो वर्मने असक होकर उसे प्रत्यक्ष दर्शन दिया और कहा—'झाझण। मेरी ओर तो देखों, में साक्षात् धर्म है और तुम्हारा दर्शन करने आया है। इस जपका जो बुख फल तुम्हें प्राप्त हुआ है, उसे सुनो—मनुष्यों और देवताओंको प्राप्त होनेवाले जितने भी सोक हैं, वे सब तुमने जीत दिखी हैं। तुम देवलोकको स्थापकर उत्परके सोकोंमें पदार्पण करोगे; इसलिप्ये मुने! अब तुम अपने प्राणीको स्थाग हो और जिन स्थेकोमें कानेकी हुखा हो, वहाँ जाओ। इस देहको स्थाग देनेके बाद ही उन स्थेकोमें जा सकोगे।'

महन्तनं क्टा—धर्म ! मुझे उन लोकोको लेकर क्या करना है। आप मुलपूर्वक अपने स्थानको जाइये।

क्योंने कहा—मुनिकर ! तुम्हें इस शरीरका त्याग तो अवस्थ ही करना चाहिये, इसके बाद स्वर्गये जाओ या जैसी तुम्हारी सचि हो करो।

ब्रह्मणने करा—धर्म । मैं किना देहके स्वर्गमें रहना नहीं ब्रह्मा । आप जाइये, मेरी स्वर्गमें जानेकी तनिक भी इन्का नहीं है। मैं यहाँ गायत्रीका जप करते हुए आनन्दसे रहेगा। धर्मने कहा—विप्रवर ! यदि तुम झरोर छोड़ना नहीं चाहते तो देखों, ये काल, मृत्यु और यम कवं तुन्हारे पास आ रहे हैं।

तदनसर यम, काल और मृत्यु तीनों उस ब्राह्मणके पास आ पहुँचे। सबसे पहले बमदेवता बोले 'खिनवर! मैं यम हूँ और यह कहनेके लिये आया हूँ कि तुम्हारे उत्तम आवाण और कठोर तपस्थाका फल तुन्हें प्राप्त हुआ है।' कालने कहा 'मैं काल हूँ और यह सूचना दे रहा हूँ कि तुन्हें इस नपका बहुत उत्तम फल मिला है। यह तुन्हारे लगैतोंक चलनेका समय है।' मृत्युने कहा—'धर्मज़! मुझे मृत्यु समझो। मैं कालकी प्रेरणासे तुन्हें यहाँसे ले बलनेके लिये आया है।'

बाह्मणने वहा—सूर्यपुत्र यम, महात्मा काल, मृत्यु और धर्मका में स्वागत करता हूँ। वताक्र्ये, ये आपलोगोको क्या सेवा कहाँ ?



यह कहकर ब्राह्मणने उन सबको पाद्य-अध्यं आदि निवेदन किया और प्रसप्ततापूर्वक पूछा 'अब मुझे क्या आज़ा है ?' इतनेहीमें तीर्थयात्राके लिये निकले हुए राजा इक्ष्माकु, जहाँ ये सबस्त्रेग एकत्रित हुए थे, वहीं आ पहुँचे। राजविने सबका पूजन और प्रणाम करके, कुशल-समाचार पूछा। तत्पश्चात् ब्राह्मणने भी राजाको आसन और पाद्य-अध्यं देकर कुशल-प्रश्नके बाद कहा—'महाराज! आपका स्वागत है। कहिये, मैं अपनी शक्तिके अनुसार आपका कीन-सा कार्य सिद्ध करूँ ?' राजने कहा—मैं राजा हूँ और आप ब्राह्मण; इसलिये आपको कुछ धन देना चाहता हूँ, आपको जितने धनकी आवश्यकता हो, युक्रमे मॉगिये।

बड़करें करा—राजन्! ब्राह्मण दो प्रकारके होते हैं—एक प्रवृत्तिमार्गमें चलनेवाले और दूसरे निवृत्तिमार्गका आजय लेनेवाले। मैं अब प्रतिप्रहसे निवृत्त हो गया हूँ। जो त्येग प्रवृत्तिमार्गपर चलनेवाले हों, उनको दान दीविये। मैं तो अब दान लेना नहीं। हाँ, अपनी कुछ इच्छा हो तो बताइये, मैं आपको क्या दूँ? अपने तपोबलसे आपका कौन-सा कार्य सिद्ध कहाँ ?

राजाने कारा—व्यदि आप मुझे कुछ देना ही चाहते हैं तो पूरे सी वर्षोतक जप करके आपने जिस फलको प्राप्त किया है, वहीं दे दीजिये।

ब्राइजने क्या—एवमस्तु, आप मेरे जपका उत्तम फल स्वीकार क्रीजिये।

राज कोरों—आपका घला हो, मैंने जो जपका पाल जाँगा है, उसकी मुझे आवश्यकता नहीं है; इसलिये जाता है, साथ ही एक बात पूछता है, उसे बताइये; आपके इस जपका धाल है क्या ?

जहारूने कहा—इसका पत्त क्या पितेगा ? यह पै नहीं जानता; परंतु मैंने जो कुछ जप किया था, वह आपको दें दिया। ये धर्म, यम, मृत्यु और काल इस बातके साक्षी हैं।

रजने कहा—ब्रह्मन् । यदि आप अपने जयका फल नहीं बतला सकते तो यह अज्ञात फल मेरे किस काम आयगा ? मैं संदिग्ध फल नहीं बाहता; यह आपहीके पास रहे।

महागर्न कहा—राजन् ! अब तो मैं अपने जपका फार दे जुका । अब दूसरी कोई वात नहीं स्वीकार कर्मगा । हम दोनोंको अपनी-अपनी वातपर दृढ़ रहना चाहिये । पहले जप करते समय कभी मैंने फारकों कामना नहीं की थी, अतः इस रूपका क्या फार होगा ? —यह कैसे जान पाऊँगा । आपने दीजिये कहकर मौगा और मैंने 'देता हैं' कहकर दे दिया—ऐसी दशामें अपनी बात झूठी नहीं कर्मगा । आप वैर्ष खारण करके सत्यकों रहा कौजिये । इस प्रकार स्पष्ट बतानंपर भी बाद मेरी बात नहीं मानेंगे तो आपको असत्यका महान् पाप लगेगा । रूपं बहाँ पधारकर आपने मुझसे जपके फारकी बाचना की और वह मैंने आपको अर्पण कर दिया; इसलिये अब आप सत्यपर डटे रहकर मेरे दिये हुए फारको खीकार कीजिये । इस्त बोलनेवाले मनुष्यको न इस लोकमें

सुस मिलता है न परलोकमें। वह अपने पूर्वजोंको भी नहीं तार सकता; फिर आनेवाली पीढ़ीका तो डड्डार कर ही कैसे सकता है ? परलोकमें सत्वसे निस प्रकार जीवका ढहार होता है, उस तरह यज्ञ, दान और नियमोसे नहीं। लोगोने अबतक जितनी तपस्पाएँ की हैं और भजिष्यमें से जितनी करेंगे, उन सबको अगर सैकड़ों और लाखोंकी ताहादपें इकट्ठा किया जाय, तो भी उनका महत्त्व सत्यसे बढ़कर नहीं सिद्ध हो सकता। एकमात्र सत्य ही अविनाशी ब्राह्म है, साव ही अक्षय तप है, सत्य हो अविनाशी यह तबा सत्य ही सनातन वेद है। वेदोंमें मत्वकी ही महिना गायी गयी है। सत्यसे ही बेष्ठ फलकी प्राप्ति होती है। धर्म और इन्द्रिय-संयमकी सिद्धि भी सत्यसे ही होती है। सत्यके ही आबारपर सब कुछ टिका हुआ है। सत्य ही केंद्र, केटाहर, विद्या, विधि, तत और ॐकारकार है। सत्वके ही प्रधानसे प्राणियोंका जन्म और वर्षे संतानकी प्राप्ति होती है। सत्वके बलसे ही हवा चलती, सूर्व तपते और आग जलती है। स्वर्ग भी सत्यपर ही रिवत है। यह, तय, वेद, स्तोध, यन तवा सरस्वती—पे सब सत्वके ही स्वरूप है। मैंने सुना है, किसी समय बर्म और सत्यको तराजूपर रक्तकर तीला गया तो विधर सत्य बा; उधरका ही पलका भारी हुआ। बही बर्ध है, वहाँ सत्य है। सत्यसे ही सबकी वृद्धि होती है। इसल्ये राजन् ! आप भी सत्यपर ही वृद्ध रहिये । असत्यका बतांव न क्रीजिये। यदि मेरे दिये हुए जयके जलको आप नहीं क्रीकार करेंगे, तो धर्मसे प्रष्ट होकर संसारमें घटकते फिरेंगे। जो पहले देनेकी प्रतिशा करके फिर देना नहीं बाहता तथा जो वासना तो करता है, जिलू जिलनेपर उसे लेना नहीं **बाहुता—ये दोनों ही मिध्याबादी होते हैं। अतः आप पेरी** और अपनी भी बात मिथ्या न कीजिये।

राजाने बता—ब्रह्मन् ! श्रविषका धर्म तो प्रजाकी रहा और पुन्न करना है। श्रविषोको दाता कहा गया है। ऐसी दशामें मैं उलटे आपसे ही दान कैसे ले सकता है?

अध्ययने कहा—राजन् ! हान लेनेके लिये मैंने आयसे प्रार्थना नहीं की थीं और न मैं देनेके लिये आयके घर ही गया था। आपने खयं यहाँ आकर माँगा है, अब लेनेसे क्यों इनकार करते हैं।

राजाने कहा—विप्रवर ! यदि आपने अपने जपका उत्तय फल देनेका ही निश्चय किया है, तो ऐसा कॉक्सिं; हम दोनोंके जो भी पुण्यपाल हो, उन्हें एकत्र करके दोनों साथ ही घोगे। ब्राह्मणोंको दान लेनेका अधिकार है और श्रव्रिय केवल दान देते हैं, लेते नहीं। इस धर्मको आपने भी सुना होगा, अतः हमलोग साथ-ही-साथ दोनोंके कर्मफलोंका उपभोग करें। अथवा आपकी ऐसी इच्छा न हो तो साथ रहकर कर्मफल भोगनेको आवहयकता नहीं है। उस अवस्वामें मैं यही प्रार्थना कर्ममा कि आप मेरे शुभक्तमोंका पूरा-पूरा फल स्वीकार कर हो—यह आपका येरे अपर महान् अनुमह होगा।

बहरूने कहा—राजन् । आपके माँपनेपर मैंने जो कुछ देनेकी प्रतिका की है, उसे ले लीजिये; क्योंकि वह मेरे पास आपकी घरोड़ाके कथमें रहा है। यदि नहीं लेगे तो मैं आपको छाप दे ट्रैंगा।

उनने वता—जिसके कार्यका यहाँ ऐसा परिणाम निकत्य, उस राजांक वर्मको विकार है! अब तो मुझे आपके समान फलचागी होनेके लिये ही यह दान स्वीकार करना है। आजसे यहारे किसीके सामने कुछ लेनेके लिये मैंने हाथ नहीं फैलापा था, किंतु आज ऐसा करना पहा है। आप जिसे मेरी धरोहर यानते हैं, वह दीखिये।

अहरणने कडा—राजन् ! मैंने गायओका जप करके जितना थी पुरुष संग्रह किया है, यह सब आप ले लीजिये ।

राजाने नजा—विप्रवर ! मैं भी अपने हासमें संकल्पका जार से खुका हूँ। अब आप भी मेरा दान घठण कीजिये। जिससे हमलोग साथ-ही-साथ रहकर समान फरवंके चानी हो।

पंचानं करते हैं—जदनन्तर, उस ब्राह्मणने एनाका अनुरोध मान रिच्या और बहाँ आये हुए वर्ष, यस, कार तथा मृत्युका पूजन करके इन सकको प्रधाम किया। राजा और ब्राह्मणके उपयुंक निश्चयको जानकर देवराज इन्द्र भी बहुत-से देकताओं और त्येकपालोंके साथ वहाँ उपरिधत हुए। साध्य, किश्चेदेव, महनूगण, नदी, पर्वत, समुद्र और तीर्वोका भी शुप्पागमन हुआ। तप, केंद्र, वेदान्त, स्तोभ, सरस्कती, चरद, पर्वत, विश्वायसु, हाहा, हुदू, परिवारसहित किश्चेन, चाप, सिद्ध, मुनि, प्रजापति तथा अविन्यस्वस्थ्य भगवान् विष्णुने भी वहाँ दर्शन दिया। उस समय आकाशमें मेरी और तुरही आदि बावे कथने तमे। पूरलोकी वर्षा होने रूगी।

तदनचर, जापक ब्राह्मण और राजा इक्ष्वाकु—दोनोंने एक ही साथ अपने मनको सब विषयोसे हटा लिया। पहले (मूलाबार बक्कसे कुण्डलिनोंको उठाकर) प्राण, अपान, उदान, समान और ब्यान—इन पाँचौ प्राणवापुओंको हदय (अनाहज्वक) में स्वापित किया, फिर मनको प्राण और अपानके साथ मिलाकर नासिकाके अप्रधानपर दृष्टि रखते हुए उसे दोनों पौडोंके बाँच आज्ञाचक्कमें स्थिर किया। इस प्रकार मनको जीतकर दृष्टिको एकाप्र करके प्राणसहित मनको मूर्थामें स्थापित कर दिया और दोनों हो समाधिमें स्थित हो गये। उस समय उनके प्राग्ति हिल्लो-डूटने नहीं थे। दोनों ही जडकी भाँति चेष्टाहीन हो गये वे। इतनेहीमें उस महात्मा ब्राह्मणके ब्रह्मरत्मका भेदन करके एक ज्योतिर्मय प्रकाश निकला और सीधे स्वर्गकी ओर चल दिया। फिर हो चारों ओर बड़े जोरोंसे कोलाइल मचा । सब लोग उस दिव्य प्रकासकी सुति करने लगे। प्रादेशके बराबर लंबे पुरुवका आकार भारण किये जब वह तेज प्रधानीके पास पहुँचा तो उन्होंने आगे बढ़कर उसका त्वागत किया और मीठी वाणीयें कहा—'ब्राह्मणदेव ! योगियोंको जो फल पितता है, वह जप करनेवालोंको भी मिलता है; बल्कि जप करनेवालोंको घोषियोंसे भी उत्तम फलकी प्राप्ति होती है; अत: अब तुम मुझमें निवास करो।' अवहा पाकर वह ब्राह्मणतेज ब्रह्माजीके मुखर्मे प्रवेदा कर गया । इसी प्रकार राजा इक्ताकु भी भगवान् ब्रह्माजीयें लीन हो गये।

तब समस्त देवताओंने प्रद्यानीको प्रणाम करके हैं। इसी प्रकार उनकी गति होती है। ये सब बातें, जैसी । कहा—'भगवन् । आपने जो उस हाह्मणका आगे बढ़कर | धीं, तुमसे बता दीं। अब और क्या सुनना बाहते हो।'

त्वापत किया है, इससे जान पड़ता है जप करनेवालोंको योगियोंसे भी अंष्ठ फल मिलता है। इस जापक ब्राह्मणको सद्गति देनेके लिये ही आपने यह सारा उद्योग किया था। इसलोग भी उसीको देखनेके लिये वहाँ आये थे। आपने ब्राह्मण और राजा दोनोंको एक-सा आदर देकर समान फलका भागी बनाया है। आज हम लोगोंने जपके महान् फलको अपनी आँखों देख लिया।

बहाजीने बहा—(जवका फल तो ऐसा है ही) जो महास्पृति और अनुस्पृतिका याठ करता तथा योगमें अनुरक्त खता है, वह भी इसी प्रकार शरीर त्याग करके उत्तम गतिको प्राप्त होता है। अच्छा, अब तुमलोग अपने-अपने स्थानको जाओ।

यह कहकर ब्रह्माजी वहीं अन्तर्धान हो गये और उनकी आज्ञा पाकर देवता भी अपने-अपने धामको पथारे। दूसरे महत्त्वा भी धर्मका सत्कार करके प्रसन्नतापूर्वक उसके पीछे बात दिये। युधिहिर! जय करनेवालोंको यही फल मिलता है। इसी प्रकार उनकी गति होती है। ये सब बातें, जैसी सुनी धीं, तुमसे बात दीं। अब और क्या सुनना बाहते हो।'

### मनु और बृहस्पतिका संवाद—मनुके द्वारा ज्ञानयोग आदिके फल तथा परमात्मतत्त्वका वर्णन

युधिशिरने पूज-पितामह । ज्ञानयोगका तथा घेटीके नियमानुसार किये जानेवाले कर्मयोगका क्या फल है ? सब प्राणियोंके भीतर रहनेवाले आत्माका ज्ञान किस प्रकार हो सकता है ?

धीपानीने कहा—इस विवयमें प्रवापति पनु और पहिंचे वृहस्पतिके संवादक्य प्राचीन इतिहासका ज्वाहरण दिया जाता है। एक समयकी बात है, देवता और कृषियोकी मज्जलीने प्रधान महर्षि वृहस्पतिने प्रवापति पनुको प्रणाम करके पूछा—'धगवन्! जो इस कगत्का कारण और वैदिक कर्मोंका अधिहान है, विधगण जिसे ज्ञानका फल बताते हैं तथा मन्त्रके शब्दोंद्वरा जिसके तत्त्वका सम्यक् ज्ञान नहीं होता, उस वस्तुका यथावत् वर्णन क्रांजिये। जिससे पृच्ची और पार्थिव जगत्, वायु और अन्तरिक्ष, जलवन्तु और वल तथा देवता और देवल्लेककी उत्पत्ति हुई है, वह सन्ततन वस्तु क्या है? यह बताइये ? मैंने ऋक्, साम और वजुवेंदका तथा छन्द, ज्योतिव, जिस्का, व्याकरण, कल्प और शिक्षाका भी अध्ययन किया है, तो भी मुझे आकाश आदि पाँचों भूतोंके उपादान कारणका ज्ञान न हो सका। इसलिये आप

मुभिष्टिरने पूज--पितामह । ज्ञानयोगका तथा वेदोके | राज्याना और विशेषणपुक शब्दोके हारा इस विषयका



पूर्णतया वर्णन करनेकी कृपा कीजिये तथा यह भी कताइये कि ज्ञान और कर्मका फल क्या है ? जीव किस तरह एक शरीरसे अलग होकर दूसरेमें प्रवेश काता है ?"

मनुजीने कहा-किसको जो-जो विषय प्रिय होता है. उसको उसी-उसीमें सुख जान पड़ता हैं और जो अधिय होता है, वहीं उसके लिये दु:सकप बताया गया है। इक्की प्राप्ति कौर अनिष्टके निवारणके लिये संसारमें कमौंका आरम्य किया जाता है तथा इष्ट-अनिष्ट दोनोंसे क्यनेके लिये हानयोगका उपदेश किया गया है। वैदिक कर्मकाण्ड प्रायः सकाम भावनासे युक्त हैं; किंतु जो कामनाओंके बच्चनसे मुक्त होता है, वही परमात्मकी प्राप्ति कर सकता है। मनुष्य निब्हाम धावसे कर्मका अनुष्ठान करके परत्रकाको प्राप्त करे—इसी खेरपसे कमीका विधान किया गया है। कर्मसे प्राप्त होनेवाले खर्गादि फलोकी प्रशंसा करनेवाले वचन तो कायनाओं ने आवक पुरुषोपर ही अपना प्रधाव हालते हैं। अत: इन कामनाओसे अपना पिण्ड ह्याकर परमात्माको ही प्राप्त करना चाहिये। नित्य कामेंकि अनुष्टानसे रागादि दोष दूर हो जानेके कारण अन्तःकरण पुद्ध हो जाता है, फिर इसमें ज्ञानका प्रकाश हा जाता है और मनुष्य कमेंकि अगोचर कापनातीत परब्रद्धको प्राप्त कर लेता है। मन और कर्मसे ही संस्तरको सृष्टि हुई है। ये दोनों बन्धनके कारण होते हुए भी ब्रह्मकी प्राप्तिक भी मार्ग कर जाते हैं; केदविहित कर्म अक्षय फाल (बोझ) भी हेता है और नकर फलकी भी प्राप्ति कराता है। मनके द्वारा पालेकाको त्याग देना ही अक्षय फलकी प्राप्तियें कारण है. दूसरा कुछ नहीं। यात्र रात जीत जाती है और अन्यकारका आवरण हट जाता है, उस समय जैसे नेत्र अपने तैजस सरक्यसे युद्ध होकर रास्तेमें पैरोसे बचाव करनेयोग्य कार्ट आदि देश सकते हैं, उसी प्रकार बुद्धि भी मोहका परदा हट जानेपर विवेकारे युक्त हो त्यागने योग्य अञ्चय कर्योको समझ सकती है। विधिपूर्वक मन्त्रीका उचारण, यज्ञका अनुहान, दक्षिणा, अजका शन और मनकी समाधि-इन पाँच अङ्गोसे सम्पन्न होनेपर ही कर्म फल देनेमें समर्व होता है। शब्द, रूप, पवित्र रस, सुलद स्पर्श और सुन्दर गन्य-ये ही कमॅकि फल हैं, किंतु मनुष्य इसी (कर्म करनेवाले) शरीरसे इन फलोंको प्राप्त करनेको शक्ति नहीं रलता, कमेंकि फलरूपसे जो लोक वा शरीर प्रश होते हैं. क्हींमें जानेपर इन फलोकी प्राप्ति होती है। जीव एक प्रारीरसे जो-जो सुभाशुभ कर्म करता है, दूसरा इस्टेर धारण करके ही उसके फलोंको भोगता है; क्योंकि इत्तर हो सुख और दुःख भोगनेका साधन है। मन और वाणीसे किये हुए सुभाजुभ कर्मीका फल मन-बाणीके द्वारा ही भोगना पढ़ता है। फलको | उसमें अफ्रिका दर्शन करना चाहे तो न उसमें आग दिलाणी

इच्छा रतनेवाला पनुष्य अपने कर्पोंमें जैसे गुणका सम्पादन करता है, उसी गुणसे प्रेरित होकर वह कर्मके फलको भोगता है। जैसे महस्ती पानीके बहायके साथ वह जाती है, उसी प्रकार मनुष्यको भी पहलेके किये हुए कमेंकि प्रवाहमें बहना पड़ता है। ऐसी स्थितिमें भी यह शुभ कर्मीका फल पाकर प्रसन्न होता और अञ्चय कमेंकि फलसे दुःखी होता है।

अब, जिससे इस सम्पूर्ण जगत्की उत्पत्ति हुई है, जिसे कानकर मनको ज्यामें रखनेवाले महात्वा इस संसार-समुद्रसे पार हो जाते हैं और केंद्रमन्त्रोंके पद भी जिसका प्रतिपादन नहीं कर पाते, उस अनिर्वचनीय परमात्र्यतच्चके विश्वमें कुछ कहा जाता है, व्यान देकर सुनो । पराबद्धा परमात्मा भौति-भौतिके रसों और गन्धोंसे रहित तथा शब्द, स्पर्श एवं कपसे पूजक हैं। चे मन-बुद्धिके अग्तेबर, अव्यक्त तथा निर्गुण हैं; फिर भी ज्होंने ही प्रकाके लिये कप-रसादि पाँचो विषयोकी सुधि की है। ये न की है, न पुरुष हैं, न नपुंसक हैं; न सार् हैं, न असार् हैं, न डम्प्यकार है। ज्ञानी पुरुष ही उनका साक्षास्कार करते हैं। वनका कभी हरण (पाश) नहीं होता, इसीलिये उन्हें अक्षर ज्ञाह्य कालने हैं।

अक्षासे आकारा, आकारासे बायु, बायुसे अग्नि, आग्निसे कर और जलने पृथ्वी प्रकट हुई है, इस पृथ्वीसे ही पार्थिव नगत्की उत्पत्ति होती है। पार्थिष प्रशिरोका जलमें लय होता है, क्लमरे वे अधिमें, अधिमें वायुमें, वायुमें आफादामें और आकारासे परमात्वाचे लीव होते हैं। परमात्वाकी प्राप्ति हो जानेपर जीवोका पुनर्जन्य नहीं होता । परमात्मा न ठंडा है न गरम, न कोमल है न कठोर, न सङ्घा है न कसैला और न मधुर है न तिला। प्राप्त, गन्ध और रूपसे भी वह रहित है। उसका व्यक्त्य सबसे विलक्षण है। त्वचा स्पर्शका, जिह्वा रसका, प्राणेन्द्रिय गन्धका, कान प्रान्द्रका और नेत्र कारका ही अनुभव करते हैं। ये इन्द्रियाँ परमात्माको अपना विषय नहीं बना सकती। अध्यात्म्यहानसे हीन मनुष्योको परमात्मतत्त्रका अनुभव नहीं होता।

अतः जो जिङ्काको रससे, नासिकाको गन्यसे, कानोको शब्दते, त्ववाको स्पर्धते और नेत्रको रूपसे हटाकर अन्तर्भुती बना तेता है, बही अपने मुख्यक्षप परमेश्वरका साक्षात्कार कर सकता है। बुतिके कचनानुसार व्यापक ईश्वर और सायक जीव-देनों ही जिसके ख़क्य है, जो सम्पूर्ण लोकमें स्वित रहनेवाला—कुटस्य, सबका कारण और खर्च ही सब कुछ करनेवाता है, यही कारणतत्त्व है, उसके सिवा जो कुछ है, सब कार्यमात है। जैसे कोई मनुष्य कुलाईसे काठको चीरकर देगी, न धुआँ। उसी प्रकार इस क्वीरका पेट फाइने वा हाध-पैर काटनेसे कोई अन्तर्यामी आत्पाका दर्शन नहीं कर सकता; क्योंकि वह इसीरसे पित्र है। किंतु उनी काहोंका युक्तिपूर्वक मन्धन करनेसे जैसे अपि और धूम होनों ही देखनेमें आते हैं, उसी तरह योगके द्वारा पन और इन्द्रियोंको आत्मामें समाहित करनेपर बुद्धिमान् पुरुष अपने सक्तप्रभूत आल्पाका साक्षात्कार कर सकता है। जैसे सपनेमें मनुष्य अपने शरीरको आत्मासे अलग और पृष्टीपर पढ़ा देशता है. उसी प्रकार दस इन्द्रिय, पाँच प्राण तथा मन और बुद्धि—इन सत्रह तत्त्वीसे बने हुए तिङ्गदारीरके साथ रहनेवाला जीवात्मा शरीरको अपनेसे पुथक् जाने । जो ऐसा नहीं बानता, कही एक शरीरमें दूसरे शरीरमें जन्म लेला सहय है। अलमा दारीरसे सर्वधा जिल है, वह इसके ऊपति, वृद्धि, क्षय और मृत्यु आदि दोषोसे कभी लिप्त नहीं होता। कोई भी इन चर्मवशुओंके द्वारा आत्माके सक्त्यको नहीं देश सकता। अपनी त्यवासे उसका स्पर्श नहीं कर सकता और न अपनी

इन्द्रियोसे उसका कोई कार्य ही सिद्ध कर सकता है। इन्द्रियाँ उसे नहीं देखती, पर वह उन सबको देखता है। जीव अपने दुश्य शरीरका त्याग करके जब दूसरे अदूश्य शरीरमें प्रवेश करता है तो पहलेके स्थूल देहको पाँचों भूतोपे मिलनेके लिये छोड़कर दूसरे शरीरका आसय ले उसीको अपना सक्त्य यान लेता है। मनुष्यके मरनेपर उसके इसीरके पाञ्चर्यातिक अंदा अपने-अपने महामूतीमें मिल जाते हैं, जितु क्षेत्र आदि सब्ह तत्वोका स्टिब्रुदारीर कर्म-वासनामें आबद्ध हो दूसरे स्तृत देहमें प्रदेश करके पाँची विषयीका सेवन करता रहता है। ब्रोनेजिय आकाशके गुण शब्दका, प्राचेन्द्रिय पृथ्वीके गुण गन्यका, तैजस नेत्रेन्द्रिय तेजके गुण क्यका, सारेन्द्रिय जलके गुण साका तथा व्यगिन्द्रिय बायुके गुण स्पर्शका सेवन करती है। इन्द्रियोंके पाँचों विषय पाँच महामूतोने रहते हैं, पाँचो महामूत इन्हियोमें रहते हैं, इन्हियाँ मनको अनुराजिनो है, यन बुद्धिके आसित है और बुद्धि जात्माका आसम लेकर रिवत है।

## आत्माकी दुर्विज्ञेयता

मनुजी कवते हैं—बृहस्पते । सनुष्य वस आज्ञाका नेजीसे दर्शन नहीं कर सकता, स्ववासे स्पर्ध नहीं कर सकता और ब्रोजसे ब्रथण नहीं कर सकता। वह इन सबका अपना-आप है और ये बोज़ादि स्वयं ही अपने-आपको नहीं देश सकते। आत्या सर्वत्र और सबका साक्षी है तथा सर्वत्र होनेसे इन सबको देखता भी है। किंतु जिस प्रकार मनुष्योंको दिखायी व हेनेपर भी विमालयके दूसरे पार्च और चन्नमाके पृष्ठभागके विषयमें यह नहीं कहा जा सकता कि ये हैं ही नहीं, उसी प्रकार सम्पूर्ण पृत्रोका ज्ञानस्वरूप आत्या इन्द्रियोक्त विषय न होनेपर भी 'नहीं है' ऐसा नहीं कहा जा सकता। रूपवान् वस्तुएँ अपनी उत्पत्तिसे पूर्व और नष्ट हो जानेपर संपद्गीन रहती हैं, इस निवयसे जैसे बुद्धिमान्त्र्येग उनकी असपताका निश्चय कर लेते 🖁 तका सूर्यके ठ्या और अस्तके द्वारा जैसे उसकी गतिका अनुमान हो जाता है, उसी प्रकार वितेकी लोग बुद्धिका दीपकके द्वारा दूरव्य ब्रह्मका साक्षात्कार कर लेते हैं। जिस प्रकार मृगोसे मृग, पक्षियोसे पक्षी और हावियोद्धारा हावियोको पकड़ा ना सकता है, वैसे ही ज्ञानस्वरूप आत्माको ज्ञानद्वारा वहण किया जा सकता है। हमने सुना है कि सर्पके पैरोंको सर्प हो पहचानता है। उसी प्रकार समल इतीरोमें स्थित ज्ञेच आत्याको पुरुष ज्ञानद्वरा ही जान सकता है। जिस प्रकार अन्यकाररूप राह्

बज्रसाकी और अला या उसे छोड़कर जाता दिखायी नहीं देला, वैसे ही जीवाला करीरमें आला या उसे छोड़कर जाता हुआ जान नहीं पड़ला। वैसे बज्रमा या सूर्यका संयोग होनेपर राष्ट्र देखारी हैं ऐसा जान होने लगता है। किंतु जैसे बज्रमा और सूर्यमें अलग होनेपर राष्ट्रकी उपलब्ध नहीं होती, वैसे ही करीरसे कुट जानेपर जीव दिखायी नहीं देता। जैसे अमावस्थाकी रातमें बज्रमा स्वयं अवृत्य होकर नक्ष्णोंमें पिल जाता है, वैसे ही जीव करीरसे कुटकर अपने कमेंकि फलस्वक्य दूसरे करीरसे जुड़ जाता है।

जिस प्रकार मनुष्य शुद्ध और स्थिर जलमें नेत्रहारा अपना सम देख सकता है, वैसे ही इत्तियोंके शुद्ध और स्थिर हो जानेपर यह ज्ञानदृष्टिसे जेपायकार आत्याका साक्षात्कार कर सकता है तथा जलमें इल्लाल पैदा होनेसे जैसे रूप दिखायी नहीं देता, वैसे ही इत्तियोंके बद्धाल हो उठनेपर बुद्धिके हारा आत्याका अनुषय नहीं होता । अज्ञानसे अविद्या आती है और अविद्यासे मन रागादि दोषोंने फैंस जाता है । इस प्रकार मनके दृष्टित होनेसे उसके अधीन रहनेवाली पाँचों ज्ञानेन्द्रियों भी दृष्टित हो जाती है । अतः अज्ञानी मनुष्य विषयोंमें सदा हवा रहकर कभी तृत नहीं होता तथा अपने प्रारक्षके अनुसार वह विषय-भोगकी इच्छासे वार्गवार इस संसारमें जन्म लेता रहता

है। पापके कारण ही संसारमें पुरुवकी तृष्णाका अन्त नहीं होता; जब पापोंकी समाप्ति हो जाती है तभी उसकी तृष्णा नह होती है। जिक्योंके संसर्गरी, सर्वदा उन्होंमें रखे-पन्ने रहनेसे तथा मनके द्वारा विपरीत साधनीका अवलन्बन करनेसे परब्रह्मकी प्राप्ति नहीं होती । जब पापकर्मीका क्षय हो जाता है तभी पुरुषको ज्ञान प्राप्त होता है। दर्पण सब्छ होनेपर जैसे प्रतिविष्य दीखने लगता है, उसी प्रकार वह अपने शुद्ध हदयने परमात्माका साक्षातकार करने लगता है। यनुष्य विषयोकी ओर इन्हियोंके फैल जानेसे दुःसी करा हुआ है और उन्हींक संकुषित होनेसे सुली हो सकता है। अतः उसे बुद्धिके हारा इन्द्रियोंको उनके विषयोकी ओरसे रोककर बदामें राजना चाहिये। इन्त्रियोसे मन श्रेष्ठ है, उससे बुद्धि श्रेष्ठ है, बुद्धिसे ज्ञान लेष्ठ है और ज्ञानसे परमात्वा क्षेष्ठ है। अञ्चल परमात्वासे ही ज्ञान उत्पन्न हुआ है तथा ज्ञानसे बुद्धि और उससे यन प्रकट हुआ है। वह पन ही ओजादि इन्द्रियोंसे युक्त होकर विषयोंको देसता है। जो पुरुष प्राव्हादि विकय, सम्पूर्ण व्यक्त पदार्थ

और प्राकृत विषयोको त्याग देता है, वह अमृतत्व प्राप्त कर लेता है। परंतु सकाम कर्म करनेवाला पुरुष बार-बार जय-मरणके बक्रमें पड़कर मुल-दुःलादि कर्मफलको ही प्रोपता खुना है। इन्द्रियोद्धारा विषयोको प्रष्टुण न करनेसे पुस्त्रके विषय तो छूट जाते हैं. परंतु उनमें उसकी आसक्ति बनी रहती है। वह तो तभी छूटती है जब उसे परब्रह्मका साक्षात्कार हो जाता है। जिस समय बुद्धि कर्मजनित गुणोसे कुटकर मननात्मिका वृतिमें निवत हो जाती है, उस समय मन ब्रह्ममें लीन होकर तहुए हो जाता है। परब्रह्म स्पर्श, अवण, रसन, दर्शन, प्राण और संकल्प सभी प्रकारके कमेरि रहित हैं: इसलिये उसलक केलल विशुद्ध बुद्धिकी ही पहुँच हो सकती है। विषयोक्ता सनमें लय होता है, सनका बुद्धिये, बुद्धिका ज्ञानमें और ज्ञानका परपात्यामें लय होता है। इन्द्रियों मनको नहीं जानतीं, मन बुद्धिकों नहीं जानता और बुद्धि अव्यक्त आस्थाको नहीं जानती; किंतु अव्यक्त इन सक्को जनता है।

### आत्मदर्शनका उपाय

मनुनी करते हैं-बृहस्पतिजी ! जब झारीरिक चा मानसिक दुःस आ पडे तो उसके लिये मनुष्यको जिलित नहीं होना चाहिये। दुःसका विन्तन न करना ही उसकी ओषधि है। चिन्तन करनेसे तो वह सायने आता है और अधिकाधिक वक्ता ही है। अतः मानसिक दुःसको विकारसे और प्रारीरिक व्याधिको ओवधियोसे दूर करे। पत्री विज्ञानकी सामध्ये है; बचोंक समान शोक नहीं करना पाड़िये। योवन, सप, जीवन, धनसंबद्ध, आरोज्य और प्रियमनोका समागम—ये सब अनित्य ही है। विचारहीको-को इनका लोभ नहीं करना चाहिये। जिस दुःसका सारे राष्ट्रसे सम्बन्ध हो उसके लिये एक व्यक्तिको शोक नहीं करना चाहिये। हाँ, यदि उसे उसके प्रतिकारका कोई ड्याय दीसता हो तो शोक न करके वह उपाय ही करना चाहिये। इसमें संदेह नहीं, पनुष्पके जीवनमें सुखकी अपेक्षा दुःस ही अधिक है। जो पुरुष इन्त्रियोंके विषयोगे राग करता है, उसे मोहबद्दा मीतके मुहर्षे जाना पहला है; किंतु को पुरुष मुल-दुःख दोनोंको त्याग देता है, वह परव्रह्मको प्राप्त कर लेता है, विचारशीलोंको उसके लिये होक नहीं करना पड़ता । विषयोंके उपार्जनमें दुःश है, उनकी रक्षा करनेने भी मुख नहीं है तथा दु:खसे ही उनकी उपलब्धि होती है: अत: उनका नाश हो जाय तो चिन्ता नहीं करनी चाडिये।

किस समय बुद्धि अपने कर्यजनित संस्वारोंके सहित विसकी यननाविका वृतिये विका हो जाती है, उसी समय व्यानवीगवनित समाधिसे ब्रह्मका साक्षात्कार हो सकता है। नहीं तो, जैसे जलकी बारा पर्वतके शिकरसे निकलकर कालको ओर बहुनी है, वैसे ही वह गुणालिका बुद्धि गुणमय पदाबोंकी ओर ही जाती है। जिस समय यह ध्यानवोगके इस निर्युच रुक्तरक पाँच जाती है उसी समय, कसौटीके इस्र जैसे सुवर्णको पहचान शिया जाता है जैसे ही, इसे परब्रह्मका अनुषय हो जाता है। अतः इन्त्रियोंके सब हारोंको र्वेककर मनमें क्षित होना वाहिये। इस प्रकार मनकी एकापना होनेसे परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। जिस प्रकार गुलोंका सब होनेपा पञ्चमहाभूत निवृत्त हो जाते हैं, उसी प्रकार बुद्धि समल इन्द्रियोंके सहित यन (अहंकार) में लीन हो जाती है। जब निश्चपालिका बुद्धि अन्तर्मुख होकर मनमें स्वित होती है वो वह मन:स्वरूप ही हो जाती है। मन अनेक प्रकारके गुणोसे युक्त है, किंतु जब वह स्थानजन्य गुणोसे युक्त होता है तो सब गुणोंको त्यागकर निर्गुण ब्रह्मसक्त्य हो जाता है। उस अञ्चल ब्रह्मका बोध करानेके रित्ये संसारपें कोई दृष्टान्त नहीं है। जहाँ वाणीका व्यापार ही नहीं है, उस वसुको कौन वर्णनका विषय बना सकता है ? इसलिये तपसे, अनुमानसे, शमादि गुणोसे, ब्राह्मणादि जातिके

धर्मोका पालन करके तथा शासाच्यासके द्वारा विज्ञको शुद्ध करके परब्रह्मको जाननेका प्रथम करे। गुणानीत पुरुष उस अतर्कनीय परब्रह्मको बाहर-मीतर समानभावसे अनुभव कर सकता है।

यूहरपतिजी ! यमं करनेसे श्रेयकी वृद्धि होती है और अधर्मसे अकल्याण होता है। रागी युवय प्रकृतिके राज्यमें रहता है और विरक्त आव्यक्तन प्राप्त कर लेता है। विस्त समय मनुष्य प्रच्यादि पाँच विषयोंके सहित पाँचों हानेन्द्रिय और मनको काबूमें कर लेता है, उस समय वह प्रणियोंमें ओत्योंत तागेके समान सर्वत्र व्याप्त परण्डाका साझातकार कर लेता है। उसी समय उसे यह भी अनुभव हो जाता है कि जिस प्रकार तागा सुवर्णके दानेकी राज ही मोती, मूंगा और मृत्तिकाके भी दानोमें थिरोया हुआ है, उसी प्रकार अपने कर्मोंक अनुसार आल्मा भी गी, अन्न, पनुष्प, हाबी, मृग और कीट-पर्तगादि समल हारीरोमें क्वाप्त है। यह जिस-जिस हारीरामे जो-जो कर्म करता है, उस-उस हारीरामें उसीका फल प्राप्त करता है।

पनुष्यको पहले विषयका ज्ञान होता है, किर उसे पानेको हका होती है, उसके बाद प्रयक्त और फिर कर्म होता है तथा कर्म करनेपर उसका फल पिलता है। इस प्रकार फलको कर्मस्तरूप, कर्मको जेपसक्त्य, जेपको ज्ञानसक्त्य और ज्ञानको सदसल्यक्त्य समझता चाहिये। इस प्रकार ज्ञान, फल, जेप और कर्म—इन सकका अच होनेपर जो फल प्राप्त होता है उस परमात्याको ही तुम जेपपालमे च्याप्त चानतिक ज्ञान समझो। उस परमात्वको चोगिजन ही देखते हैं, विषयों में आसला अज्ञानी जन अपने आत्यापे स्थित उस परम्रहम्को नहीं देखते। यहाँ जो कुछ दिलापी देता है, उनमें सारी पृथ्वीसे बढ़कर जल है, जातसे बढ़ा तेज हैं, तेजसे

बड़ा पक्न है, पक्से बड़ा आकाश है, आकाशसे बड़ा मन है, गनमे बड़ो बुद्धि है, बुद्धिसे बड़ा काल है और कालसे बड़े भगवान् विष्णु है। उन्होंसे यह साग्र जगत् हुआ है, उन विष्णुचनजन्का कोई आदि, अन्त या मध्य नहीं है। आदि, मध्य और अन्तसे रहित होनेके कारण ये अधिनाशी भी है। वे सन्पूर्ण दुःस्रोते परे हैं। दुःस ही सान्त हुआ करता है। अविनादी किन्तु ही परब्रहा कहे जाते हैं। वे ही परमधाम और परमध्द भी है। उनके पास प्रशुवकर जीव कालके अधिकारमे निकलकर मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं। परंतु दुर्भाग्य, साधनहीनता और कर्मजनित अन्तरायोंके कारण मनुष्योंको उनके पास प्राचित्रका मार्ग दिलायी नहीं देता। लोगोंकी विषयोगे आसकि है, कर्गादि विरस्थायी सुलोपर भी उनकी दृष्टि लगी रहती है और वे परमात्यासे भिन्न अनेकों वन्तुओंको यानेके तिश्ये उत्सुक रहते हैं। इसीसे उन्हें ब्रह्मकी प्राप्ति नहीं होती। पनुष्य इस संसारमें जिन-जिन विषयोंको देशते हैं, उन्हींको पाना भी चाहते हैं। इस प्रकार वे विषयोक्त योखे ही घटकले रहते हैं, निर्विषय परमात्माको पानेकी उन्हें कभी इच्छा नहीं होती। भला, जो इन तुच्छ विषयीमें फैसा हुआ है, वह परब्रह्म परमात्माको कैसे जान सकता है ? बाजावर्षे परमात्मा अत्वना दुर्तेष है। हम ध्यानहारा सूक्ष्म हुए यनसे उसका अनुचक तो कर सकते हैं, किंतु वाणीसे वर्णन नहीं कर सकते। मनुष्यको चाहियं कि ज्ञानहारा बुद्धिको निर्मल को, बुद्धिसे मनको सुद्ध को और मनसे इन्द्रियोका शोधन करें। तब वह अहार परमात्माको प्राप्त कर सकता है। क्ह परमात्रा अजन्मा है,पुष्पकानोको परमपति है, कर्षसिद्ध है, सकतो जयति और लयका स्थान है, अविनाशी है, सनातन है, आदि, पथ्य और अन्तसे रहित है तथा अविवाल है। उसे बान लेनेपर जीव अमृतल प्राप्त कर लेता है।

### भगवान् विष्णुसे विश्वकी उत्पत्ति तथा वराह-अवतारका वर्णन

राजा युधिष्ठरने पूळा—पितामह ! कमलनयन धगणान् विष्णु अविनाशी, समल जीवोंके ज्यति और प्रलयके त्यान, अजेय और व्यापक हैं। वे नारायण, हवीकेश, गोविन्द और केशव—इन नामोंसे भी विख्यात हैं। मैं उनके स्वरूपका तालिक विशेवन सुनना चाहता हैं।

धीयावी बोले—राजन् ! मैंने यह प्रसंग जमद्विनन्दन धगवान् परशुराम, देवर्षि नारद और कृष्णद्वैरायन व्यासके पुरूसे सुना है। महर्षि असित, देवल, वाल्पीकि और मार्कव्ययनो भी

इस अद्भुत खुक्का वर्णन किया करते हैं। धगवान् विष्णु सकके ईवर और नियना हैं। वे पुरुष एवं विराद् आदि अनेको नामोसे प्रसिद्ध और सर्वव्यापक हैं। लोकमें ब्रह्मवेता पुरुष उर झाईधन्वा भगवान्के जिन बरिजोंको जानते हैं तथा पुराणवेता जिनका निरूपण करते हैं, वह सब मैं तुन्हें सुनाता हैं। वे पुरुषोत्तम सम्पूर्ण घूनोंके आत्मा हैं; उन्होंने अपने संकल्पहरा आकाश, वायु, अप्ति, जल और पृथ्वी—इन पाँचों मूनोंकी रचना की है। उन सर्वभूतेहर धगवान् विष्णुने पृथ्वीकी रचना करके बलमें शयन किया तथा अपने सन्पूर्ण तेजसे सम्पन्न होकर उन्होंने मनसे ही समल मूनोंके अपन भगवान संकर्षणको उत्पन्न किया। ये भगवान संकर्षण ही सससा भूनोंके आधार है तथा मूत-मजियान सभी प्राणियोंको धारण करते हैं।

इसके बाद उनकी नाभिमें एक सूर्वके समान तेजोमय कमल प्रकट हुआ। उससे सम्पूर्ण धूरोंके विरामह धगवान् महा। प्रकट हुए। ब्रह्मानीके अङ्गकी कान्तिसे सारी दिशाएँ देदीष्यपान हो उठीं । इसी समय अन्यकारसे आदिदेश मधुका जन्म हुआ। भगवान् पुरुषोत्तमने ब्रह्माका हित करनेके लिये इस उपकर्मा असुरका वध कर इला। उसका वध करनेके कारण ही भगवान्को समझ देवता, हानव और मनुष्य 'मधुसुदन' कहते हैं। इसके पद्धात् ब्रह्माजीने मरीखि, अदि, अङ्गिरा, पुलस्य, पुलह, कतु और दक्ष—इन सात मानसपुत्रोको उत्पन्न किया । इन सब्बमें बाई मरीबिने यनहीसे कत्रवपको उत्पन्न किया। महर्षि कदयप बहे ही तेजन्त्री और महावेताओं में क्षेत्र हैं। महाजीने नरीकिसे भी बड़े दक्षको अपने अगूठेसे उत्पन्न किया था। वह 'प्रजापति' पद्धर प्रतिष्ठित हुआ। प्रजापति दक्षके पहले तेरह कन्याएँ 💅 थीं, इनमें दिति सबसे बड़ी थी। सपमा धर्मीको विशेषकपसे जाननेवाले, परमध्यास्त्री मरीबिनन्दन कड्यप इन सब कन्याओंके पति हुए। इसके बाद दक्षने दस ऋन्वाएँ और इत्पन्न की तथा उन्हें धर्मके साथ विकाह दिया। इन कन्याओंसे धर्मके वसु, स्ड, विश्वेदेव, सत्स्य और मस्द्गणने जन्म हिन्द्या ।

प्रजापति दक्षके इनसे छोटी छलाईस कन्याएँ और धी हुई। उन सबके पति महाभाग चन्नमा हुए। कर्यपाजीकी अन्यान्य क्रियोसे गन्यवं, अब, पक्षी, गी, किम्पुरुव, मत्त्व, रुक्तिज और वनस्पति आदि उत्पन्न हुए। अदितिसे देवलाओंचे क्षेष्ठ महावली आदित्योंका जन्म हुआ। उन्होंचे तिच्छुने वामनरूपसे जन्म लिया था। उनके पराक्रमसे देवलाओंकी सीवृद्धि हुई और राजव तथा दैत्योंका पराभव हुआ। विप्रचित्ति आदि दानव दनुके पुत्र वे तथा दितिसे महावली दैत्योंका जन्म हुआ था।

फिर श्रीमगवान्ते दिन, रात, ऋतु, पूर्वाह, अपराह आदि भेदमे कालकी व्यवस्था की तथा अपने संकल्पमे हाँ मेप, स्वावर-जङ्गम एवं सम्पूर्ण पदाबंकि सहित पृथ्वीको रवा। इसके पश्चात् उन्होंने अपने मुखसे ही सैकड़ों ब्राह्मण उत्पन्न किये तथा भुजाओंसे सैकड़ों क्षत्रिय, जंगाओंसे सैकड़ों सैश्य और बरणोंसे सैकड़ों शुद्रोकी मृष्टि की। इस प्रकार चारों क्योंको उत्पन्न करके उन्होंने स्वयं ब्रह्मजीको सबका अध्यक्ष कनाया। महत्तेजसी ब्रह्मजी वेदविद्याके विधाता हुए। तत्यकात् उन्होंने भूत और मातृगणके अध्यक्ष विस्पाक्ष, माधियोंको दण्ड देनेवाले पितृराज यम, धनाध्यक्ष कुनेर और जलकरोंके स्वामी क्रमणको उत्पन्न किया। इन सब देवताओंको अध्यक्ष-पद्धर उन्होंने इन्द्रको नियुक्त किया।

उस समय मनुष्योकरे यमराजका घष नहीं था। वे जितने दिनोतक बाहते उतने समयतक ही जीवित रह सकते थे। संतान उपक्र करनेके लिये भी उन्हें मैचून-धर्ममें प्रयुक्त होनेकी आज्ञायकता नहीं थी। वे संकल्पमानने प्रवाकी उत्पक्ति कर सकते थे। इसके बाद प्रेतायुग आनेपर भी मैचून-धर्मका प्रवार नहीं हुआ। उस समय मग्द्रों करनेसे ही प्रजा उत्पन्न हो जाती थी। हामरपुगर्ने मैचूनहारा प्रजा उत्पन्न होने लगी और कांत्रपुगर्ने सब लोग दाम्यत्वपूर्वक रहने लगे।

गलन् । इस प्रकार यह सारा जगन् भगवान् कृष्णसे ही उत्पन्न हुआ है। यह प्रसंग सम्पूर्ण त्योकोका यूताना जाननेवाले देववि नारदजीने सुनाचा था। उन्होंने भी श्रीकृष्णको नित्यक पदार्थकायसे खीकार की है। इस प्रकार ये सावपराक्रमी कम्मतनयन भगवान् कृष्ण साधारण मनुष्य नहीं हैं, इनकी पहिंचा अधिनय है।

राजा वृधिहिरने कहा—पितायह ! घर्मधार् कृष्ण अविनादी और सबके ईसर हैं। आप इनके प्रचाव और पूर्वकर्मीका पूरा-पूरा वर्णन क्रीजिये। उन्हें सुननेकी मुझे बड़ी इच्छा है। इन्होंने जगळाचु होकर भी तिर्पणोनियें किस निमानसे जन्म लिया जा, वह सम्र पुझे बतानेकी कृपा करें।

योजनी जेले—राजन् । एक बार मैं शिकार खेलता महर्षि पार्कण्डेषके आक्षमपर का पहुँचा। वहाँ मुझे सहकों मुनि बैठे दिलावी दिये। युनियोने मधुपर्क समर्पित करके मेरा बड़ा आदर किया और मैंने भी उनका खागत-सत्कार खोकार करके अभिनन्दन किया। फिर महर्षि कश्यपने मुझे यह मनोहर कवा सुनावी। तुम इसे एकाप्रचित्तसे सुनो।

पूर्वकालमे नाकासुर आदि सहस्रों दानव क्रोध और त्योचके वजीपृत तथा बलके पदसे मतवाले हो गये। उनके अनेको और भी साथी युद्धके लिये आतुर हो उठे। उन्हें देवताओंका बड़ा-बड़ा बैमव असहा हो गया। उनका उपद्रव यहाँतक बड़ा कि उससे तंग आकर देवता और देवविंगण जहाँ-तहाँ छिपने लगे। देवताओंने देखा कि भयंकर आकृतियोवाले महाबली दानवोंसे त्यास होकर पृथ्वी बड़ी व्याकृत हो रही है। उसका बोझा बहुत बढ़ गया है, शान्ति नष्ट हो गयी है और वह दु:लके भारसे दबी जा रही है। यह देशकर उन्हें बड़ा क्षोध हुआ और उन्होंने ब्रह्मानीसे कहा, 'ब्रह्मन्! दानवोंका उपड्रव बहुत बड़ गया है, हम इस अत्याचारको कैसे सहें ?'

तव ब्रह्माजीने कहा, 'वेवताओ ! मैंने पहले हो इस विपत्तिको दूर करनेका उपाय कर दिया है। इस समय दानवलोग वर पाकर कल और दर्पसे चूर हो रहे हैं। उन्हें अध्यक्तस्वरूप भगवान् विच्युका भी कोई पय नहीं है। देखो, इस समय उन्होंने वराहरूप धारण किया है। इनको काबूने करना देवताओंके लिये भी कठिन हैं। इस मूधिके नीचे नहीं दानवलोग सहस्रोंकी संख्यामें रहते हैं, घगवान् वराह वहीं जाकर उन सबका संहार करेंगे।' ब्रह्माजीकी यह बात सुनकर



सभी देवताओंको बड़ी प्रसन्नता हुई।

तब महत्तेजनवी भगवान् विच्यु वराहरूम धारण कर सहै । वेगमे पृथ्वीके नीले दानवोके पास गये और उन्हें भयभीत करते हुए बड़ा भोषण शब्द करने रूगे। उनके गम्भीर गर्जनसे सारे रचेक गूँव उठे तथा उनमें रहनेवाले इन्हादि देवता भी धवराने रूगे। सारा संसार सम्राटमें आ गया, स्थावर-जङ्गम सभी भौचके-से रह गये। उस भीषण नादसे मुखित होकर अनेकों दानव प्राणहीन हो-होकर गिरने रूगे। भगवान्ने स्मात्तरूमें पश्चिकर उन देवशानुओंके मांस, मेद और हड़ियोंको अपने खुरोंसे रीद डाला।

इसी समय सब देवता मिलकर ब्रह्माजीके पास गये और उनसे पूछा, 'मगतन् ! यह शब्द कैसा हो रहा है ? इसका रहस्य इमारी समझमें कुछ नहीं आ रहा है। यह कीन है और किसका यह शब्द है, जिसने सारे संसारको विद्वल कर दिया 🖁 ? इसके केजसे तो शारे देवता और दानव मोहमुग्य-से हो गर्चे हैं।' इतनेहीमें चनवान् वराह क्यर आये। प्रतिगण उनकी स्तृति कर रहे थे। उन्हें देखकर प्रह्माजीने कहा, विवताओं । सावधान रहो, ये तो सन्पूर्ण विह्नोंको नष्ट करनेवाले धरवान् विच्यु ही है। ये सम्पूर्ण भूतोंके आत्मा, इनके रक्षक और लामी हैं, यहान् योगी हैं तथा आत्माओंके आता है। देखों, ये महाबली और विचालकाय कराहरूपसे सपल दैत्वराजोको भारकर यहाँ प्रधार रहे हैं। इन्होंने जो अञ्चल कर्य किया है, उसे तो तुम सब मिलकर भी नहीं कर सकते वे । तुन्हें किसी प्रकारका संताप, भय या शोक नहीं करना चाहिये। ये ही सारे संसारके रचयिता, पालक और संहारकर्ता है। सारे लोकोका उद्धार करते हुए इन्होंने ही यह महान् शब्द किया या। ये कमलनवन धगवान् ही सम्पूर्ण लोकोके क्युनीय, अकिनाड़ी और समस्त भूतोके आदि कारण एवं नियासक है।'

## गुरु-शिष्यके संवादका उल्लेख करते हुए योग तथा सदाचारका निरूपण

एका युधिहरने पूछा—दादाजी ! अब आप मुझे मोरूके प्रधान कारण योगका वास्तविक खरूप सुनाइये। उसे जाननेकी मुझे बड़ी इच्छा है।

भीव्यवी बोले—राजन् ! इस विकथमें गुरु-शित्यका संवादरूप यह पुरातन इतिहास प्रसिद्ध है। एक बार कोई ब्रह्मनिष्ठ आसार्य विराजमान थे। वे बड़े ही तेजस्वी, महस्त्रमा, सत्यनिष्ठ और जितेन्द्रिय थे। उनके पास एक बुद्धिमान,

कल्याणकामी, समाहितिका शिष्य आया। उसने उनकें बरण-स्पर्श किये और हाथ बोड़का कहा, 'भगवन्। यदि आप मेरी सेवासे प्रसन्न हैं तो मेरे मनमें एक बड़ा भारी संदेह हैं, उसे दूर करनेकी कृषा करें। स्वामिन् ! मेरा और आपका इस संसारमें कहींसे आना हुआ है ? मैं देखता हूं कि समस्त भूतोंमें उनके ज्यादान कारण समान है तो भी उनमें किन्हींकी वृद्धि और किन्हींका ड्रास क्यों होता है तथा वैदिक, स्मार्त और लोकमें जो वर्णात्रमधर्मसम्बद्धी वाक्य प्रसिद्ध हैं ? उनका किस प्रकार समन्वय हो सकता है, भगवन् ! ये सब वाते मुझे स्पष्ट करके समझानेकी कृपा को ।'

ुरुने कहा —बेटा ! सुनो, तुम बढ़े बुद्धिपान् हो; तुमने जो बात पूछी है वह बेदोंका गृह रहस्य है, वही अध्यातकास्त्र है और यही समस्त विद्या और प्राव्होंका सर्वन्त है । विद्यातम बेदका मूलकारण जो ओंकार है वह वासुदेव, सत्व, ज्ञान, वज्ञ, तितिक्षा, दम और आर्जवस्तकम है। बेदल-जन अरीको पुस्त, सनातन और विष्णु भी कहते हैं तथा वही जगत्के उत्पत्ति-प्रलय करनेवाला, अञ्चल और सनातन ब्रह्म भी है। ये वृष्णिर्वशीत्पत्र भगवान् कृष्ण भी वही है। तुम मुझसे इनका इतिहास सुनो । इन अनुसित सेजली देवदेव बगवान् कृष्णका माह्यत्य ब्राह्मणको ब्राह्मणोसे, श्रृतियको श्रृतियोसे, वैद्यको वैदयोंसे और शुक्को शुद्रोसे सुनना बाविये । तुम ओकृष्णका कल्पाणकारी चरित सुननेके अधिकारी हो; इसलिये सावधान होबर सुनो । श्रीकृष्ण ही आदि-अन्तसे रहित काल-चक्र हैं । क्होंके भीतर ये तीनों खेक चक्रके समान यूम खे**ं** है। शीकृष्णको ही अक्षर, अञ्चल, अमृत, सन्ततन परब्रह्म भी कहते हैं। ये अविनाशी परमात्या ही वितर, देवता, ऋषि, यश, राक्षस, नाग, असुर और मनुष्यादिकी रचना करते हैं। इसी प्रकार करपके आरम्पर्ये अपनी मायामें विवत होकर ये केंद्र, पास और सनातन लोकप्रमाँको अधिकाक करते हैं। जिस प्रकार ऋतुपरिवर्तनके साथ चित्र-सित्र ऋतुओंके लक्षण प्रकट होते रहते हैं, बेसे ही प्रत्येक युगमें तदनुक्रम भावोकी अभिज्यक्ति होती रहती है तबा कालक्रमसे उन युपादिये किस समय जो-जो बस्तु पासती है, उस समय लोकपात्रके हारा उसी-उसी प्रकारका ज्ञान अपन होता खता है। कल्पके अन्तमें चेद और इतिहासीका लोप हो जाता है, उन्हें सर्गके आरम्पर्ने भगवान् स्वयम्भूके आदेशसे महर्षित्रोग तपद्वारा फिर प्राप्त कर क्षेत्रे हैं। इस समय स्वयं भगवान् इह्याजीको केंद्रका, बृहरपतिजीको चेदाङ्गोका, शुक्रावार्यको नीतिशासका, नारदर्शको गन्धवीवद्याका, भरद्वजको धनुर्विद्याका, गार्थको देवर्षियोके चरित्रका और कृष्णानेयको चिकित्सा-शासका ज्ञान होता है। उसी समय अनेकों फाब्बज़ न्याय आदि विधिन्न तन्त्रोकी रचना करते हैं। उन्होंने युक्ति, शास और आसरवाके हारा जो कुछ उपदेश किया है, तुन्हें वहीं करना बाहिये।

परजहा अनादि और सबसे परे हैं, उसे देवता और ऋषि भी नहीं जानते। उसे तो एकमात्र वणत्-पालक भगवान् नारायण ही जानते हैं। नारायणसे ही ऋषि, मुख्य-मुख्य देवता और असुर तथा पुराने राजवियोंने उस ब्रह्मको काना

है। व्य ब्रह्महान समस्त दुःखोका परमोषध है। जब प्रकृति पुरुषसे अधिद्वित विविध पदार्थीको रचने लगती है तो उससे कारणसम्बद्ध जगत् उत्पन्न होता है। पहले अव्यक्त प्रकृतिसे बुद्धि जपन्न होती है, उससे आंकार, अहंकारसे आकाश, आकाशमें बायु, वायुसे तेज, तेजसे जल और जलसे पृथ्वी करक होती है। ये आउ मूल प्रकृतियाँ है। सारा जगत् इसीमें विदन है। इन्होंसे पाँची ज्ञानेन्द्रियों, पाँच कर्मेन्द्रियों, पाँच विषय और एक मन—वे सोलह विकार होते हैं। सोत्र, त्वक्, चसु, बिद्धा और प्राण-ये पाँच ज्ञानेन्द्रयाँ हैं; पाद, पायु, उपस्थ, इस और वाक्—ये पाँच कर्मेन्द्रियों हैं; शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्य—ये याँच विषय है तवा इन सबये व्यापक जो सर्वगत बित्त है, वह भन है। मन सर्वरूप है। रसकानके समय यह जिह्नातम हो जाता है तथा कोलनेके समय यही वाक् कहा जाता है। इस प्रकार चित्र-चित्र इन्द्रियोंके साथ मिलकर इन-उनके कपमें मन ही व्यक्त होता है। मनको सत्त्वगुणका कार्य ब्ह्य है और सत्त्वको अञ्चलका। अतः बुद्धियान् पुरुषको माहिये कि वह आत्माको समल पूर्ताके आत्मा अञ्चल (मूल प्रकृति) में विवत जाने ।

इस अकार ये सन्दूर्ण पदार्थ प्रकृतिसे अतीत उस निरक्तन्देवमें निवत होकर सम्पूर्ण चरावर जगत्का निवाह कर खे हैं। यह परमाना इन पदार्थीसे सम्पन्न इस नी हारोबाले पक्रित्र नगरको ज्याम करके इसमें शयन करता है, इसस्तिमे क्ते 'पुरुष' कहते हैं। वह पुरुष जरा-मरणसे रहित, व्यापक, सर्वहत्वादि गुजोबाता, सूक्ष्य और समक्ष मूल एवं गुजोबा जाजप है। जिस प्रकार अधि काप्तमें ज्याप्त रहनेपर भी दिसायी नहीं देती, उसी प्रकार आत्या चरीरमें रहता तो है, किंतु दिसायी नहीं देता तथा जिस तरह यजपूर्वक मधनेपर काषुचे कियी हुई अपि प्रकट हो जाती है, वैसे ही योगाञ्चासके द्वारा क्ररीसमें स्थित आत्माका साक्षात्कार हो सकता है। जिस प्रकार स्वप्रायस्थामें पाँच ज्ञानेन्द्रियोंके सहित बीवाञ्चा इस प्रारीसको छोड़कर अन्यत्र चला जाता है, वैसे ही मृत्युके बाद भी वह अन्य शरीर प्रहण कर होता है। कर्मके द्वारा ही इस देखका बाध होता है, कमेरे ही अन्य देहकी उनलब्ध होती है तथा अपने किये हुए प्रबल कर्मके हारा ही बह अन्य झरीरमें ले जावा जाता है।

गजन् ! जहम और स्थावर जो चार प्रकारके प्राणी हैं, वे अञ्चलमें उत्पन्न हुए हैं और अञ्चलमें ही समा जाते हैं। जिस प्रकार पीपलके बीचमें अञ्चलकारों बड़ा भारी वृक्ष समाचा हुआ है, किंतु वृक्षकपमें आनेपर यह व्यक्त हो जाता है, वैसे ही इस सारे संसारकी अञ्चलसे उत्पत्ति होती है। जिस तरह लोहा अखेतन होनेपर भी चुम्बककी ओर खिंच जाता है वैसे ही इस्तरके उत्पन्न होनेपर उसके खामाजिक संस्कार तथा अविद्या, काम, कर्मादि दूसरे गुण उसकी ओर र्खिच आते हैं। आत्या सबके पहले विद्यमान था। वह नित्य, सर्वगत, मनका भी हेतु और उपलक्षण है। अज्ञानकप कर्म ही जगत्की उत्पत्तिका कारण बताया गया है। इन कारणोसे युक्त होकर जीव कमोंका संबद्द करता है तबा कमोंसे वासना और वासनाओंसे पुनः कर्म होते हैं। इस प्रकार यह आदि-अन्तसून्य महान् संसारचक चलता रहता है। जिस प्रकार तेलालोग तेलसे युक्त होनेके कारण तिलोको पेरते हैं, उसी प्रकार यह सारा जगत् आमलियस होनेके कारण अज्ञानअनित भोगोद्धरा कर्मकक्रमें पेरा जा छा है। जीव अहंकारके अधीन होका तृष्णाके कारण कर्ने करता है और वह कर्म आगामी कार्य-कारण-संयोगमे हेतु बन जाता है; अतः विवेकी पुरुषको क्षेत्र और क्षेत्रज्ञका अन्तर जान लेना चाहिये । इन दोनोंके दातात्यका-सा अञ्चास हो जानेसे जीव ऐसा हो गया है कि उसे अपने शुद्ध सकयका फता ही नहीं लगता ।

भीष्यवी काते हैं—राजन्। इस प्रकार गुरुदेवने शिष्यको प्रक्राका समाधान किया। जैसे भुने हुए बीजोसे फिर अङ्कर नहीं निकलते, उसी प्रकार ज्ञानामिसे दण हुए अविद्यादि द्वेदा फिर आत्माका स्पर्श नहीं कर सकते। कर्मनिष्ठ पुरुषोंको जैसे प्रवृत्तियर्म ही अच्छा जान पड़ता है बैसे ही विज्ञाननिष्ठोंको ज्ञानाध्याससे बड़कर और कोई वन्तु नहीं जान पड़ती। बेदको जाननेवाले और बेदोल कर्मीमें लड्डा रसनेवाले पुरुष विरले ही मिलते हैं। वैदिक कर्योंका प्रयोजन स्वर्ग या योक्ष है। इनमें अधिक महत्त्वपूर्ण होनेके कारण बुद्धिमान् लोग सबके द्वारा प्रशंसित निवृत्तिरूप मोक्षमार्गको ही चाहते हैं। सत्पुश्योंने सदासे इसी मार्गको बहुण किया है. अतः यही अधिक निर्देष है। यह वह बुद्धि है विसका अनुसरण करनेसे मनुष्य परमगतिको प्राप्त कर लेता है। किनु देशाभिमानी पुरुष इस मार्गमें नहीं जा सकता। यह तो क्रोब-लोभादि अनेको राजस-तायस भावास युक्त होकर अज्ञानवद्म बहुत-से वर्लेड़े बाँध लेता है।

अतः वो पुरुष देहाध्याससे छूटना चाहे उसे किसी प्रकारका अवैध आचरण नहीं करना चाहिये। वह अपने लिये निकाम कर्मके द्वारा मोक्षका द्वार खोले, खगाँदि पुण्य-लोकोंके प्रत्येचनमें न फैसे। जो पुरुष एक बार धर्ममार्गपर येर रखकर किर लोभवत काम-क्रोधके चक्ररमें पड़कर अवर्ष करने लगता है, वह अपने परिवारसहित नष्ट हो जाता है। कल्याणकायी पुरुषको रागके अधीन होकर शब्दादि विषयोका सेवन नहीं करना वाहिये। विषयोंके कारण ही सल्हादि गुजोंके संसर्गसे हर्ष, क्रोध और विचादकी उत्पत्ति होती है। यह देह पाँच भूतोंकर विकार है तथा सत्त्व, रज, तम तीन गुणोसे युक्त है। इसमें यह किसकी स्तुति करे और किसे बुरा कहे । प्राव्हादि विषयोपे तो केवल मूर्सोकी ही आसक्ति होती है। जैसे कनमें रहनेवाले संन्यासी थिष्टालादिकी इका न करके शरीर-निर्वाहके सिखे स्थादहीन करना-सूच्या भीजन ही का केते हैं, इसी प्रकार संसारी (गृहस्व) मनुष्पको भी परिक्रमपे संत्रव होकर रोगीके औषधसेवनके समान केवल शरीर-निर्वाहके लिये परिधित एवं साचिक भोजन करना काड़िये । उदारबित पुरुष सत्त्व, चीब, सरस्ता, त्याग, तेज, क्ताह, क्ष्मा, वैर्थ, बुद्धि, यन और तपके प्रभावसे समस विवयात्मक भाषांपर दृष्टि रसले हुए ज्ञानिकी इच्छासे इन्द्रियोको काक्ये करे। ऐसा न होनेसे ही जीव अज्ञानका सत्त्व, रज और तथरों मोहित होकर निरन्तर धक्रकी तरह यूपते रहते 🖫 अतः विचारप्रीतः पुरुष अज्ञानननित दोषीकी अच्छी तरह परीक्षा करे तथा इससे उठात्र हुए दु/स और आहंकारसे पूट जाय ।

राजन् ! अब मैं तुन्हें सत्वादि गुणोके कार्य बताता है, सुनो । प्रसन्नता, हर्षजनित प्रीति, असंदेश, धर्ष और लृति—ये सत्वगुणके कार्य है। काम, फ्रोध, प्रमाद, लोभ, मोह, भय, क्रान्ति, विवाद, द्योक, अप्रसन्नता, मान, दर्प और अनार्यता—ये रतोतुण और तमोगुणके कार्य है। इन देवोंके गौरव-सम्मवका विचार करके फिर इस वातकी परीक्षा करें कि इनमेंसे मुझमें कौन दोष कितना-कितना बना हुआ है ? इस तरह विचार करते हुए इन सभी दोवोंसे क्टनका प्रयत्न करे।

## सब प्रकारके दोषोंसे छूटनेके लिये ज्ञान, वैराग्य और ब्रह्मचर्यका उपदेश

दोषोंका मनसे त्याग करना चाहिये, किन्हें बुद्धिसे शिविल करना चाहिये, कीन दोष बारंबार आ जाते हैं और कीन

एजा युधिष्ठिरने पूछा—दादाजी ! मनुष्यको किन | मोहवदा फलाईन-से जान पड्ले हैं ? तथा बुद्धिमान् पुरुष अपनी बुद्धिसे युक्तियूर्वक किन दोषोके बलाबलका विचार करे ?

भोष्यजी बोले-राजन् । अपने मूल कारण अज्ञानके सहित दोषोंका नाश हो जानेपर पुरुष विशुद्धवित होकर संसारसे मुक्त हो जाता है। जिस प्रकार छैनोंकी बार लोहेकी अंजीरको काटकर नष्ट हो जाती है उसी प्रकार ध्यानसंस्कृत बुद्धि तमोगुणजनित दोषोंको नष्ट करके उनके साथ स्वयं भी झाना हो जाती है। यदापि रजोगुण, तमोगुण और काम तथा मोहसे रहित शुद्ध तस्त-ये तीनों ही गुण देखके मूल कारण हैं तथापि आत्पवान् पुरुषके लिये बहाप्राप्तिका साधन हो सत्त्वगुण ही है। अतः संयमत्रील पुरुवको रजोगुण-तमोगुणसे दुर रहना चाहिये। इन दोनोसे सूट जानेका बुद्धि निर्मल हो जाती है। यनुष्य जब हजोगुणके अधीन रहता है तो तरह-तरहके अधर्मधुक कर्म करता है, उसपे होनता आ जाती है तथा वह अर्थपुक्त भोगोंका सेवन करता है। तथोगुगके अधीन होनेपर जह लोभ और क्रोधवनित कर्मीने फैसा रहता है, हिसामें उसका जिन्नेष अनुराग हो जाता है और हर समय निज्ञा-तन्त्रासे पिरा रहता है तथा सत्त्वगुणका आख्य केनेबाला पुरुष शुद्ध और साश्यिक चार्वोको ही देखता है। वह बहा निर्मल और कानिमान् होता है तका उसमें बद्धा और विद्याकी प्रधानता रहती है।

राजन् । रजोगुण और तमोगुणसे योहकी उत्पत्ति होती है और उससे क्रोध, शोध, धथ एवं दर्प उत्पन्न होते हैं। इन सबका नात्र करनेसे ही मनुष्य शुद्ध होता है। ऐसा शुद्धावित पुरुष ही उस अक्षय, अविनाशी, सर्वव्यायक, अव्यक्त परमाञाका साक्षात्कार कर सकता है। उसीकी माधासे आवृत हो जानेपर मनुष्योंके ज्ञान और विवेकका नाहा हो जाता है तथा वे अज्ञान और पोड़के अधीन होकर क्रोधके चंगुलमें फैस जाते हैं। क्रांथसे काम उत्पन्न होता है और फिर रक्षेभ, मोह, मान, दर्भ एवं अहंकारका उत्पेष हो जाता है तथा अहंकारसे कर्ममें प्रवृत्ति होने लगती है। इस प्रकार जब कर्म होने लगते हैं तो जन्म-मरणका निमित्त भी बन ही जाता है। तथा जिसे जन्म लेना है उसे शुक्र और शोचितका संयोग होनेपर मल-मूत्रसे भरे हुए रक्तमे लब्दाब गर्भस्वानमे रहनेकी नौबत भी आ ही जाती है। अतः तृष्णासे तिरस्कृत और काम-कोधादिसे बैधे हुए पुरुषको यदि उनसे पार पानेकी इच्छा हो तो वह प्रयत्नपूर्वक सियोंके संसर्गसे दूर रहे: क्योंकि क्षियाँ भयंकर कृत्याके समान हैं, ये अज्ञानी मनुष्योंको मोहमे डाल देती है। स्त्रीसे ही उसके रज और अपने वोर्यद्वारा संतानकी उत्पत्ति होती है। किंतु जिस प्रकार मनुष्य अपने अङ्गसे उत्पन्न हुए जुओंको त्याग देते हैं, उसी प्रकार अपने न होकर अपने कहलानेवाले इन पुत्रादिको भी त्याग देना

चाहिये। इस देहसे ही खमाचतः खेदके द्वारा जूओकी उत्पत्ति होती है और कर्मक्स कीर्यद्वारा पुत्र उत्पन्न होते हैं। अतः बृद्धिमान् पुरुषको तो दोनोहीकी उपेक्षा करनी चाहिये। यह बात भ्यानमें रखो कि दुःखकी प्राप्ति तो सरीरके प्रहणमात्रसे निश्चित है, किंतु उसकी बृद्धि सरीरमें अभिमान करनेसे होती है। अभिमानके त्यागसे दुःखका अन्त होता है और जिसका दुःख दूर हो जाता है, बही मुक्त है।

राजन् ! अब में तुन्हें झाळदृष्टिसे मोक्षका उपाय बताता है। जो पुरुष तत्त्वहानका अध्यास करता है, वह परमगति प्राप्त कर लेता है। जितने प्राणी हैं उनमें पनुष्य श्रेष्ठ है, पनुष्योंने द्विज और द्विजोंने वेदल श्रेष्ठ है। वेदल हाद्याण समस्त भूगोंके आत्मा, सर्वह और सर्वदर्शी होते हैं। उन्हें परमार्थात्त्वका पूर्ण निक्षय होता है। नेत्रहीन पुरुष पार्गये अकेला होनेपर जैसे तस्त-तरहके दुःस पाता है वैसे ही हानहीन पुरुषकों भी संसारमें अनेकों दुःस सहने पहते हैं। इसलिये जानी ही सबसे बदकर है।

वाणी, हारीर और मनको पवित्रता, क्षमा, सत्य, वैर्घ और स्पृति — ये श्रेष्ठ पुण प्राय: सभी धर्मोक धनुष्योगे देखे जाते हैं; किंतु ब्रह्मचर्चको तो दास्त्रोमें ब्रह्मका हो स्वरूप माना है। यह सब धर्मोंने ब्रेष्ट है, इसके द्वारा पुरुष परम गति प्राप्त कर सकते हैं। जो पुरुष इस अतका आची तरह पालन करता है, उसे इड्डलंककी प्राप्ति होती है, यधाय ब्रह्मचारीको सार्ग मिलता है और कनिष्ठ विद्वान् ब्राह्मणका जन्म पाता है। ब्रह्मचर्य बड्डा कठिन इत है; इसका उराध सुनी । ब्राह्मणको चाहिये कि जब रजोगुजकी युक्ति बढ़ने लगे तो उसे रोक दे, सियोकी बाते न सुने तथा उन्हें कलहीन अवस्थामें न देखे; क्योंकि यदि किसी प्रकार उनपर दृष्टि वाली जाती है तो दुवंलचित्त मनुष्यको कामका विकार हो जाता है। ब्रह्मचारीको यदि काम-विकार हो जाय तो उसे कृष्णुकत करना चाहिये और यदि खप्रमें बीर्य स्कृतित हो तो जलमें गोता लगाकर तीन बार अध्रमर्वण मन्त्र जपना चाहिये। विवेकी पुरुषको इस प्रकार संयत और विवकेयुक्त चित्तसे अपने अनाःकरणमें स्थित काम-विकारको नष्ट कर देना वाहिये। इदयमें एक यनोवहा नामकी नाडी है, वह संकल्पके द्वारा सारे शरीरसे वीर्य खींबकर बाहर निकाल देती है। जिस प्रकार दूधमें मिले हुए चीको मणानीसे मधकर अलग किया जाता है, बैसे ही शरीरमें खाप्त बीर्य संकल्पकी मवानीसे अलग हो जाता है। खप्रमें वस्तुतः स्रीसंसर्गका अभाव होनेपर भी केवल संकल्पसे ही पनोबहा नाही वीर्यको बाहर निकाल देती है।

जो पुरुष यह जानते हैं कि वीर्यकी गति ही वर्णसंकरता

करनेवाली है, वे विरक्त और निर्दोष हो जाते हैं तका उन्हें पुन: | स्थित है, उन महात्याओंका जणवोपासनापरिशुद्ध मन देहकी प्राप्ति नहीं होती। वे केवल देहनिवाहके लिये कर्म करते हैं। मनके द्वारा निर्विकल्प अवस्थामें स्वित हो जाते हैं और प्राणोंको सब्प्यामार्गमें ले जाकर अन्तमें मोक्ष प्राप्त करते हैं तथा जिन्हें ऐसा बोब हुआ है कि विश्वकारमें यन ही

प्रकासपूर्ण और निर्मल हो जाता है। अतः मनको वश्रमें करनेके लिये मनुष्यको निष्काम कर्म करने चाहिये। इससे वह रजोगुण-तमोगुणसे कुटकर वधेक गति प्राप्त कर

### मुक्तिके लिये प्रयत्न करनेका उपदेश

मीकार्वी कहते हैं--वृधिष्ठिर ! विषय-धोगोमें आसक रहनेवाले प्राणी सदा दुःख घोगते रहते हैं। जो महत्या उनमे आसक्त नहीं होते, वे ही परम गतिको प्राप्त होते हैं। यह बगत् जन्म, पृत्यु और युद्धावत्याके दृ:सो, नाना प्रकारके रोगों तवा मानसिक विन्ताओंसे पूर्व है—ऐसा समझकर बुद्धिमान् प्रस्वको मोक्षके लिये ही प्रयक्त करना चाहिये। वह सन, वाणी और शरीरमें पवित्र रहकर अहंकारको त्याग दे तवा शानक्ति, ज्ञानवान् एवं निष्काम होका भिक्षापृतिसे जीवन-निर्वाह करता हुआ सुरूपूर्वक विचरे । जीवोपर दया करते रहनेसे भी इनके प्रति मनमें आसत्ति पैदा हो जाती है—ऐसा सोचकर दया और ममताकी भी उपेक्षा कर दे तथा यह जानकर मंत्रोष कर ले कि सारा संसार अपने-अर्पने कर्मोंका ही फल धोगता है। यनुष्य शुध या जशुभ जैसा भी कर्म करता है, उसका फरू उसे सार्व घोगना पहला है, इसलिये बुद्धि और क्रियाके द्वारा सदा सूच-कर्योंका ही आचरण करे। किसी भी जीवको हिंसा न करना, सत्व बोलना, सब प्राणियोंके प्रति सरल होना, क्षमा करना और प्रमादसे क्याना-इतने गुण जिस पुरुषमें मौजूद हो, वही सुकी होता है।

जो इस अहिंसा आदिको सम्पूर्ण प्राणियोके लिये सुखद और द:ससे छुडानेवाला परम वर्ष समझता है, वही सर्वज़ है और यही सुन्हीं होता है। इसलिये बुद्धिके द्वारा मनको समाहित करके किसी भी प्राणीके प्रति राग-देव न करे। किसीका अहित न सोचे। वृर्तभ वस्तुकी कामनाएँ न करे तथा नग्रर पदार्थोंकी चिन्ता छोड़ दे और सफल प्रयत्न करके भनको ज्ञानके साधन (अवण-यननादि) में लगा दे। बेटान-वाक्योंके अवण तथा सुदृढ प्रयत्नेसे उत्तम ज्ञानकी प्राप्ति होती है। जो सूक्ष्म धर्मको देखता और सत्ववचन बोलना चाहता हो, उसको ऐसी बात कहनी चाहिये जो सत्य होनेके साथ ही हिसा, परनिन्दा, कपट, कटता, क्राता और चुगली आदि दोषोंसे रहित हो । इस तरहकी वाणी भी बहुत बोड़ी मात्रामें और सावधान चित्तसे ही बोलनी चाहिये।

संसारका सारा व्यवहार वाणीसे ही बैधा हुआ है, इसलिये अवहीं वाणी ही बोलें और यदि बैरान्य हो तो बुद्धिके द्वारा पनको बदायें करके अपने किये हुए बूरे कमेंकि भी लोगोरी कड दे। (क्वॉकि प्रकाशित कर देनेसे पापकी मात्रा घट जाती हैं () रजोचुणसे प्रधावित हुई इन्द्रियोंकी प्रेरणासे मनुष्य सकाम करोंने प्रवृत्त होता है और इस लोकमें कष्ट भीगकर अन्तमें नरकगामी होता है: इसलिये मन, वाणी और चरीरसे ऐसा काम करे किससे अपनेको धैर्य मिले।

वैसे (पुलिसके इरसे भागता हुआ) चोर जब खोरीके मालका बोड़ा उतार फेंकता है तो जहाँ उसे सुख मिलनंबी आका होती है उस दिशामें आसानीके साथ भाग जाता है; उमी प्रकार मनुष्य राजस और तामस कमेंकी त्याग देनेपर शुचगति प्राप्त कर सकता है। जो सब प्रकारके संप्रहाने रहित, निरीह, एकान्तवासी, अल्पाहारी, तपसी और जितेन्त्रिय है, जिसके सन्दर्श द्वेश जानाजिसे दन्य हो गये है तथा जो योगानुहानका प्रेमी और मनको अधीन रखनेवाला है, यह अपने स्थिर चिनके हारा निःसंदेह पराहाको प्राप्त कर लेता है। बुद्धिमान् एवं धीर पुरुषको जाहिये कि यह बुद्धिको अपने वज्ञमें करे। फिर बुद्धिके द्वारा मनको और मनके द्वारा विषयपरायण इन्द्रियोंको काबूपे रखे। इस प्रकार जब वह पनको वशमें करके इन्तियोंको अपने अधीन कर लेता है, उस समय उसकी इन्हियाँ प्रसन्न होकर ईस्ट्राभियुल हो जाती है। किर उनके साथ मनकी एकता होनेपर अन्तःकरणमें बद्धका प्रकाश का जाता है।

अतः योगशास्त्रोक्त नियमोके अनुसार आचरण करना चालिये और योग-साधना करते समय जिस उपायसे भी चित्तवृत्ति स्थिर हो सके, उसका पाएन करते रहना चाहिये। अन्नके दाने, उड़द, तिलकी क्ली, साग, जौकी रूप्सी, सत्, यूर, फल-बो कुछ भी भिक्षामें मिल जाय, उसीसे अपना निर्वाह करें। देश, काल और नियमके अनुसार सास्त्रिक आहार करे। साधन आरम्थ कर देनेपर उसे बीचमें न रोके। वैसे आग धीर-धीर तेज की जाती है, उसी प्रकार जानके साधनको प्रानै:-पानै: प्रदीप्त करे। ऐसा करनेसे ज्ञान सूर्यकी भाँति प्रकाशित होने लगता है तथा ज्ञानी पुरुष काल, जरा और मृत्युको जीतकर अक्षर, अविकारी, अमृत एवं सनातन ब्रह्मको प्राप्त कर लेता है।

निकलकु ब्रह्मचर्यव्यव्यक्तका पालन करनेकी हुन्हा रखनेवाले पुरुषको स्वप्नके दोषोपर दृष्टि रखते हुए निहाका सर्ववा त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि क्यमें जीवको प्राय: रओपुण और तमोपुण धेर लेते 🕻, ज्ञानका अध्यास तथा तस्वका विचार करनेसे जागनेकी आदत होती है; तका जो क्रान प्राप्त कर लेता है, यह तो सदा जावत ही एला है। इन्द्रियोंके धक जानेपर सबको नीद आती है, किंतु उस समय (यद्यपि इन्द्रियोका लय हो जाता है तो) भी पन जामत् रहता है, इसीलिये तरह-तरहके सपने दिलायी देते हैं। बेसे जाप्रत्-अवस्थामें काम-काजमें फैसे हुए यनुष्टके संकल्प मनोराज्यको ही विभूति हैं, उसी प्रकार स्टप्नके भाव भी मनसे ही सम्बन्ध रकते हैं। कामनाओंचे आसक पुरुष असंस्थ जन्मोंकी वासनाओंको खप्रमें अनुभव करता है। उसके यनमें जो-जो भाव छिपे होते हैं, उन सबको अन्तर्धार्म जानता खता है। पूर्वजन्मके कमेकि अनुसार वदि सला, रज या तम कोई भी गुण प्राप्त होता है तो उससे मनपर जैसे संख्यार पहले हैं, मुह्मभूतोकी प्रेरणासे सदामें वैसे ही आकार प्रकट हो जाते हैं। उस स्वप्नका दर्शन होते ही साल्विक, राजस और तायस गुण उसे सुश-दु:शका अनुधव करानेके लिये आ पहुँको है। जाप्रत्-अवस्थामें इन्द्रियोंके द्वारा हरूवमें जो-जो संकल्प उठते 🖁, खप्रमें भी यह मन उसी-उसी संकल्पको जसजताके साग्र पूर्ण होता देशा करता है। आत्याके ही प्रचावसे आकाश आदि सम्पूर्ण मुतोमें मनकी पहुँच होती है, उसे बही भी रुकासर नहीं होती। अतः आत्माको अवदय जानना बाहिये; मयोंकि आकाश आदि सभी देवता आत्यामें ही फ़िदन हैं। तपस्वासे मनके अज्ञानाश्यकारका नाश हो जाता है, फिर उसमें सूर्यकी माति ज्ञानयय प्रकाश केल जाता है। देवताओंने तपका आवय लिया है और असुरोने तपस्पाये बिम्न डालनेवाले दम्भ-दर्प आदि तम (अक्रान) को अपनावा है। किंतु यह ब्रह्मतन्त्र गुणप्रधान देवता और असुरोसे गुप्त है, उन्हें इसका पता नहीं है; क्योंकि तत्त्ववेता पुरुष इसे ज्ञानस्वरूप बतलाते हैं। सन्वगुण, रजोगुण तबा तमोगुण—ये ही देवता और असुरोंके गुण हैं। इनमें सत्त्वगुण तो देवताओंका है और शेष दोनों गुण असुरोके हैं। ब्रह्म इन सभी गुणोंसे अतीत, अक्षर, अपृत, व्यव्यक्रकाश और ज्ञानस्वरूप है। शुद्ध अन्तःकरणवाले महात्मा ही उसे जान

पाते हैं। जो जानते हैं, वे परम गतिको प्राप्त हो जाते हैं। तत्त्वदर्शी महापुरूष ही ब्रह्मके विषयमें कुछ युक्तियुक्त बातें कह सकते हैं अबवा मन और इन्द्रियोंको विषयोंकी ओरसे हटाकर एकाप्र होनेसे भी उस अहर ब्रह्मका ज्ञान होता है।

जो मनुष्य परम ऋषि भगवान् नारायणके बताये अनुसार व्यक्त और अव्यक्त तत्त्वको नहीं जानता, उसे परक्रक्रका ज्ञान नहीं है। व्यक्त (स्कूल जगत्) मृत्युके पुसमें पड़नेवाला है और अव्यक्त अमृतपद है। प्रवापित ब्रह्माजीने प्रवृत्तिकप बर्मका उपदेश दिया है; किंतु प्रवृत्ति-धर्मके पालनसे संसारमें पुनः जन्म लेना पड़ता है, अतः वह पुनरावृत्तिकप है और निषृत्ति-धर्मसे परम गति प्राप्त होती है, इसलिये वह मोक्सवक्य है। शुभागुम कर्मोंक ज्ञाता, निवृत्तियरायण एवं सवा तत्त्व-विक्तनमें लगे रहनेवाले मुनियोको ही इस उत्तम गतिको प्राप्ति होती है।

इस प्रकार विचारशील पुरुवको चाहिये कि वह पहले अञ्चल प्रकृति और पुरुव (क्षेत्रह) को जाने; फिर इन वोनोसे बेह को परम महान् ईका-लख है, उसका विशेष हान प्राप्त करें। प्रकृति विमुणसर्थी है। सृष्टि करना उसका खमाव है। क्षेत्रहका सक्तम इसके विपरीत है। वह स्वयं गुणोंसे रहित और प्रकृतिके कार्योंका दृष्टा है। जीव और ईवार दोनों सेतन है। गुणादि स्पिट्टोंसे रहित होनेके कारण ये इन्द्रियोंके विषय नहीं होते। दोनों ही स्वृत्त पदावोंसे सर्वचा भिन्न है। प्रकृति और पुरुवके संयोगसे करावर जगत्की उत्पत्ति होती है। जीव इन्द्रियोंसे कर्म करनेके कारण कर्ता कहत्वाता है।

को दिव्य सम्यक्ति अर्थात् ब्रह्म-ज्ञान प्राप्त करना बाहे, अस पुरुषको अपना पन शुद्ध रखना बाहिये और प्रारीरसे कठोर नियमोका पालन करते हुए निकाम तपका अनुहान करना बाहिये। आन्तरिक तप जैतन्यमय प्रकाशसे युक्त है, उसमें तीनों त्योक व्याप्त है। सूर्य और चन्नमा भी तपसे ही आकाशमें प्रकाशित हो रहे हैं। त्योकमें तप शब्द विशेष प्रसिद्ध है। तपका करते हैं प्रकाश और शान। रजोगुण और तमोगुणका नाश करनेवात्स निकाम कर्म ही तप है। ब्रह्मकर्य और अहिंसा शारीरिक तप है। वाणी और मनका संयम मानसिक तप कहताता है।

वैदिक विधिको जानने और उसके अनुसार खलनेवाले हिजातियोंका अन्न पहण करना उत्तम माना गया है। ऐसे अन्नका नियमपूर्वक आहार करनेसे रजोगुणसे उत्पन्न होनेवाला पाप शान्त हो जाता है तथा साधककी इन्द्रियाँ विक्योंकी ओरसे विश्क हो जाती हैं। इसलिये भिक्षामें उतना ही अन्न महण करना चाहिये, जितना जीवन-रक्षाके लिये वाञ्छनीय हो । इस प्रकार योगयुक्त मनके द्वारा जो ज्ञान प्राप्त होता है, उसे जीवनके अन्त समयतक पूरी प्रक्ति लगाकर धीरे-धीरे प्राप्त ही कर लेना चाहिये । धैर्य नहीं रहोना चाहिये ।

कुछ योगी आसनकी दुवनासे शरीरको धारण किये हुए बुद्धिके द्वारा मनको विषयोसे हटाते हैं और इन्द्रियगोलकोसे अपना सम्बन्ध त्यागकर उनकी अपेक्षा सूक्ष्म होनेके कारण प्राण और इन्त्रियोंको अपनेसे अधित सम्झाते हैं। कोई-कोई शासमें बताये हुए क्रमसे उत्तरोत्तर मुक्ष्म तत्त्वका ज्ञान प्राप्त करते हुए पराकाष्ट्रातक पहुँचकर बुद्धिके द्वारा ब्रह्मका अनुभव करते हैं। कोई योगके द्वारा अन्तःकरणको पवित्र करके अपनी महिमाने स्थित हुए उस परप पुस्तको जात होते हैं, जो अव्यक्तसे भी क्षेत्र है। इसी तरह कोई वो ध्यान-धारणाके द्वारा सगुण ब्रह्मकी उपासना करते हैं और कोई उस परमदेवका बिनान करते हैं जिसे किजलीके समान स्तासा प्रकाशित होनेवाला और अहर कहा गया है। कुछ लोग तपस्यासे अपने पापीको दण करके अन्तकालमें ब्रह्मकी प्राप्ति करते हैं। इर सभी महात्माओंको ज्लम गति

प्राप्त होती है। जिनका यन ज्ञानके साधनमें लगा हुआ है, वे मर्त्यत्वेककं बन्धनसे पूरकर रजीगुणसे रहित एवं ब्रह्मभूत हो परम गति (मोक्ष) प्राप्त कर लेते हैं। वेदको जाननेवाले विद्वानीने इस प्रकार ब्रह्मको प्राप्त करानेवाले धर्मका वर्णन किया है। अपने-अपने ज्ञानके अनुसार ज्यासना करनेवाले सभी साथकोंकी उत्तम गति होती है। जिन्हें रागादि दोषोंसे रहित सुदुइ ज्ञान प्राप्त होता है, उनकी सुक्ति हो जाती है। जो सम्पूर्ण ऐक्क्वोंसे युक्त, अजन्या, दिख्य एवं अब्दक्त नामवाले विष्णुभगवान्की भक्तिभावसे द्वरण लेते है, वे ज्ञानाक्तमें तूम और निष्काम हो जाते हैं तथा अपने अन्तःकरणये जीहरिको स्थित जानकर अव्ययक्तकार हो जाते हैं, उन्हें फिर इस संसारमें नहीं आना पहला। जो प्रकृति और उसके कार्यको तथा सनातन पुरुवको ठीक-ठीक जानते हैं, वे तृष्णासे रहित होकर मोस ज्ञात कर लेते हैं। संसारको शरण देनेवाले ऋषिश्रेष्ठ भगवान् नारायणने जीबीयर दया करनेके लिये ही इस अमृतमय | ज्ञानको प्रकाशित किया है।

#### महर्षि पञ्चशिखका राजा जनकको उपदेश

युधिष्ठरने पूज-पिलामह । मोक्षप्रपंको जाननेवाले मिथिलानरेवा जनकने मानबीय भोगोका परित्याग करके किस प्रकारके आवरणसे मोक् प्राप्त किया वा ?

धीवनजीने कहा-चुचिक्तिर ! सुनो; वह उस समयकी बात है, जब मिवित्सामें जनकश्चेत्री राजा जनदेवका राज्य था । जनदेव सदा ब्रह्मको प्राप्तिका ही त्याय सोचा करते वे । उनके दरबारमें सौ आखार्य बराबर रहा करते थे, जो उने भिन्न-भिन्न आश्रमोके धर्मोका उपदेश देते रहते वे । एक बार कपिरमके पुत्र महामुनि पश्चवित्त सन्पूर्ण पृथ्वीकी परिक्रमा करते हुए मिकिलामें आ पहुँजे। वे संन्यास-धर्मेक जाता और तत्त्वज्ञानी थे। उन्हें सब सिद्धानोंका ज्ञान था। उनके मनमें किसी प्रकारका संदेह नहीं था। वे सदा निईन्द्र होकर विचरा करते थे। ऋषियोमें अद्भितीय वे। कामना तो उन्हें स् भी नहीं गयी थी। वे अपने उपदेशसे मनुष्योंके इदयमें अत्यन्त दुर्लभ सनातन सुसको प्रतिष्ठा करना चाहते थे। सांख्यके विद्वान् तो उन्हें साक्षात् प्रजापति कपिल मुनिका ही स्वरूप समझते हैं। उन्हें देखकर ऐसा जान पढ़ता बा, मानो सांख्यशासके प्रवर्तक भगवान् कपिल खर्य पश्चशिक्षके रूपमें आकर लोगोंको आश्चर्यमें डाल रहे हैं। वे पुनिचर हजार वर्षोतक मानस-यक्षका अनुहान किया था। कपिरश नामकी एक ब्राह्मणी बी, जिसने अपना दुध पिलाकर पश्चदिरसको पाला था। उसका स्तन-पान करनेके कारण बे उसके पुत्र कहलाये। इसीलिये उनका नाम कापिलेय हो गया और उन्होंने बढ़ामें निष्ठा रखनेवाली शुद्ध बुद्धि भी प्राप्त को । पश्चशिक्तके कपिलापुत्र कहलानेका यही वृत्तान्त है।

धर्मत्र पञ्चतिस्तने उत्तम ज्ञान प्राप्त किया था। वे राजा जनकको मी आकार्योपर समान भावसे अनुरक्त जानकर इनके दरबारमें गये। वहाँ जाकर उन्होंने अपने युक्ति-युक्त वचनोसे उन सब आचार्योंको मोहित कर दिया। उस समय महाराज जनक कपिलानन्दन पश्चशिक्षका ज्ञान देखकर उनके प्रति आकृष्ट हो गये और अपने सौ आजायोंको छोड़कर उन्होंके पीछे कल दिये। तब मुनिवर पश्चशिकाने राजाको धर्मानुसार चरणोपे यहे देख उन्हें योग्य अधिकारी समझकर सांस्थयतके अनुसार पोक्षधर्मका उपदेश दिया। पहले तो उन्होंने उत्पक्त कष्टोंका वर्णन किया, फिर कर्मक क्रेशोंको बताया । तत्पक्षात् ब्रह्मलोकतकके भोगोकी क्षणभद्गरता और दुःलरूपताका प्रतिपादन करके सचकी ओरसे विश्क्त होनेका इपदेश दिया। उन्होंने कहा-'जो एक दिन नष्ट होनेवाला है, आसरिके प्रथम शिष्य और दीर्पजीवी थे। उन्होंने एक विसके बीवनका कुछ ठिकाना नहीं है, ऐसे अनित्य शरीरको



इन बन्ध-बान्यवों तथा सी-पुनादिसे क्या लाम है ? यह सोसकर जो मनुष्य इन सबको झणसरमें त्यागकर बल देता है, उसे मृत्युके बाद फिर जन्म नहीं लेना पड़ता। पृत्रदी, आकाश, जल, अभि और वायु—ये स्त्या इस शरीरको रक्षा करते रहते हैं—इस बातको अच्छी तरह समझ लेनेपर इसके प्रति आसिक कैसे हो सकती है ? जो एक दिन मौतके मुखमें पड़नेवाला है, अर शरीरको सुख कर्जा ?' पक्षप्रियम्बा यह अपदेश, जो अस और कक्ष्मासे रहित, सर्वशा निर्दोष और आत्याका ज्ञान करानेवाला था, सुनकर राजा जनकको बड़ा विस्तय हुआ। उन्होंने पुनः प्रज करनेका विद्यार किया।

करकरे पूछा—भगवन् ! ज्ञानीको पृत्युके बाद फिर संसारकी प्राप्ति होती है या नहीं ? यदि उस समय उसकी कोई विशेष संज्ञा नहीं रहती तो ज्ञान और अज्ञानका फरू ही क्या होगा ?

ऐसा प्रश्न सुनकर ज्ञानी महात्या प्रश्नाविकालये निश्चय हो गया कि राजर जनककी बुद्धिपर अन्यकार छा रहा है; इन्हें आत्याके नाशका भ्रम-सा हो गया है, इसीलिये ये बहुत धवराये हुए हैं। उनकी यह अवस्था जानकर वे पहर्षि इन्हें समझाते हुए कहने लगे—'राजन्! युकावस्थामें आत्याका न तो नाश होता है और न वह किसी विशेष आकारमें हो परिणत होता है। यह जो प्रत्यक्ष दिखायी देनेबाला संघात है, यह भी शरीर, इन्द्रिय और मनका समुहमात्र है। यहापि बे पृथ्यक् पृथ्यक् हैं, तो भी एक-दूसरेका आलय लेकर कर्ममें प्रवृत्त होते हैं। प्राणियोंके शरीरमें ज्यादानके लयमें आकारा, वायु, आप्र, जल और पृथ्वी—ये पाँच धातु हैं। ये स्वमावसे ही एकत्र होते और बिलग हो जाते हैं। इन्हीं पाँच उत्योंके मेलसे नाना प्रकारके देहोंका निर्माण हुआ है। आंख, कान, नाक, सनन और त्यचा—ये पाँच इन्द्रियाँ कहत्त्वनी हैं: इनकी अपनिका कारण मन है। स्प्य, रस, गन्म, त्यहां, सन्द्र तथा मूर्व इन्य—ये छः गुण जीवको पृत्युके पहलेतक इन्द्रियनम्य ज्ञानके सामक होते हैं। इनके साथ इन्द्रियोंका संयोग होनेपर ही भिन्न-पिन्न विषयोंका ज्ञान होता है।

'जो लोग गुणोंके संधातकात इस प्रारीरको ही आखा संबंध लेते हैं, उन्हें विध्याक्षातके कारण अनल द:सोंकी प्राप्ति होती है और उनकी परम्परा कभी शामा नहीं होती। इसके विपरीत जिनकी दृष्टियें यह दृश्य प्रपञ्च अनात्मा सिद्ध हो जुका है, उनकी इसके प्रति न पमता होती है न अहंता; किर उन्हें दुःश कैसे प्राप्त हो ? क्योंकि अब तो दुःलोके किये कोई आधार ही नहीं रह जाता । अब में तुन्हें यह पास सुना रहा है, जिसमें त्यागकी प्रधानता है। ध्यान देकर सुनो । वह तुन्हारे मोडामें सहायक होता । जो लोग मुलिके लिये प्रकाशील हो, उन सबको चाहिये कि सकाय कर्य और हाथ आहिका त्याग करें। जो त्योग त्याग किये विना व्यर्थ ही बिनीत होनेका दावा करते हैं, उन्हें क्रेश-पर-क्रेश उठाने पहले हैं। फान्होंचे इत्यका लाग करनेके लिये यज्ञ आदि कर्य, चीनका त्याग करनेके लिये प्रत, देशिक सुराकि त्यागके लिये तप और सब कुछ त्यागनेके लिये योगके अनुक्रानकी आजा दी गयी है। यही त्यागकी सीमा है। सर्वत्रज्ञानका यह एक मात्र मार्ग ही इःस्तोसे कुटकारा पानेके लिये जाम बताया गया है। इसका आश्रय न लेनेवालोको दुर्गति धोपनी पड़ती है।

'पाँच ज्ञानेन्द्रपाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ और मन—ये सब फिलकर स्वारह इन्द्रियाँ हैं; इन सबको मनसम जानकर युद्धिके द्वारा तुरंत इनका त्याग कर देना चाहिये। अवण करते समय ओजकपी इन्द्रिय, प्राव्दक्ष्म विषय तथा मनसपी कर्ता—ये तीन उपस्थित होते हैं। इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्रियके द्वारा विषयानुभय करते समय विषय, इन्द्रिय और मन—इन तीनोंके समुद्धको उपस्थित रहती है। इस तरह तीन-तीनके पाँच समुद्धाय हैं, जिनसे विषयोंका ग्रहण होता है। ये कर्ता, कर्म और करणकार्य तीन प्रकारके भाव बारी-खारीसे उपस्थित होते हैं। इनमेंसे एक-एकके सात्यिक, राजस और तामस—तीन-तीन भेद होते हैं। अनुभव भी तीन । प्रकारके ही हैं, जिनमें हर्ष-शोक आदि सबका समावेश है। हर्ष, प्रीति, आनन्द, सुख और वित्तको शान्तिका होना सात्त्विक गुणका लक्षण है। असंतीय, संताप, शोक, लोध तथा अमर्ष—ये किसी कारणसे हो या अकारण, स्त्रोगुणके चिह्न हैं। अवियेक, मोह, प्रमाद, त्वप्र और आतत्त्व—ये किसी तरह भी क्यों न हो, तमोगुणके ही नाना रूप है।

'शब्दका आधार क्षेत्रेन्त्रिय है और क्षेत्रेन्द्रियका आधार आकार है; अतः वह आकाशक्य ही है। इसी प्रकार त्ववा, नेत्र, जिह्ना और नासिका भी क्षमञ्चः स्वर्श, रूप, रस और गन्धका आक्षय तथा अपने आधारभूत यहाभूतोंके त्वक्य है। इन सबका अधिष्ठान है मन; इसलिये सब-के-सब मन:स्वक्षय है; क्योंकि जब सब इन्द्रियोंका कार्य एक समय प्रारम्थ होता है, तो उन सबके विवयोंका एक साथ अनुभव करनेके लिये पन ही सबमें अनुगतक्यसे उपनिवत रहता है; अतः मनको न्यारहवीं इन्द्रिय कहा गया है और बुद्धि बारहवीं मानी गयी है।

'इस प्रकार समस्त प्राणी अनादि अविद्याके कारण स्वभावतः व्यवहारपरायण हो रहे हैं। ऐसी दशामें जानहारा अविद्याकी निवृत्तिमात्र होनेसे आत्माके नाशका क्या प्रसंग है ? सनातन आत्माका नाश हो ही कैसे सकता है ? जैसे नद और नदियाँ समुद्रमें मिलकर अपने व्यक्तित्व (क्य) और नामको त्याग देती हैं, उसी प्रकार समस्त प्राणी अपने परिच्छित्ररूप और नामको त्यागकर महत्त्वरूपमें प्रतिहित होते हैं—यही उनका मोक्ष है। उस अवस्थामें मृत्युके बाद जब वपाधिका त्याग हो जाता है, तो जीवकी कोई विदेश संज्ञा कैसे रह सकती है।

जो इस मोक्षविद्याको जानकर सावधानीके साथ आत्मतत्त्वका अनुसंधान करता है, वह जलसे कमलके पत्तेकी पाँति कर्मके अनिष्ट फलोंसे कभी लिप्त नहीं होता। संतानोंके प्रति आसक्ति और भिन्न-भिन्न देववाओंकी प्रसन्नताके लिये सकाम यज्ञीका अनुहान—ये सब मनुष्यके लिये नाना प्रकारके सुदृद्द बन्धन हैं। जब वह इन बन्धनोंसे हुटकर सुख-दुःखकी चिन्ता छोड़ देता है; उस समय लिङ्ग्यारीरके अभिमानका त्याग करके सर्वश्रेष्ट गति (मुक्ति) प्राप्त कर लेता है। श्रुतिके महावाक्योपर विचार और शास्त्रमें बताये हुए सङ्गलमय (शम-दमादि) साधनोका अनुष्ठान कानेसे पनुष्य जरा तथा मृत्युके भयसे रहित होकर सुलसे सोता है। जब पुष्य और पापका क्षय तथा उनसे मिलनेवाले मुख-दुःश्र आदि फलोंका नाश हो जाता है, उस समय सब वस्तुओंकी आसक्तिसे रहित पुरुष आकाशके समान निलेय एवं निर्नुण आत्पाका साक्षात्कार कर लेता है। जैसे मकड़ी जाला तानकर उसपर चक्कर लगाती रहती है, किंतु उन जालोंका नाम हो जानेपर एक स्वानपर स्थित हो जाती है, उसी प्रकार जीव भी कर्मजालमें पड़कर भटकता रहता है और उससे छुटनेपर दु:खसे रहित हो जाता है। जैसे साँप अपनी केंबुल त्यागकर उसकी उपेक्षा करके चल देता है, उसी प्रकार जो शरीरमें आसक्ति न रक्तकर उसके प्रति अपनापनका अभिमान त्वाग देता है, वह दु:लारे छूट जाता है। जिस प्रकार वृक्षके प्रति आसक्ति न रखनेवाला पंछी कलमें मिरते हुए वृक्षको छोड़कर उड़ जाता है, उसी तरत जो त्तिबुदारीरकी आसक्तिको छोड़ चुका है, वह मुक्त पुरुष सुरह और दुःस दोनोका त्याग करके उत्तम गतिको प्राप्न होता है।"

धीनाओं कहते हैं—आबार्य पश्चित्रसक्के बताये हुए इस अमृतमय ज्ञानको सुनकर राजा जनक एक निश्चित सिद्धानापर पहुँच गये तथा सब प्रकारके शोकोंका त्यागकर वे बढ़े सुलसे रहने लगे। फिर तो उनकी स्थिति ही कुछ और हो गयी। एक बार उन्होंने सिक्षिलानगरीको आगसे जलती देखकर स्वयं यह उद्घार प्रकट किया कि 'इस नगरके जलनेसे मेरा कुछ भी नहीं जलता।'

राजन् ! इस अध्यायमें मोक्ष-तत्त्वका निर्णय किया गया है; जो सदा इसका स्वाध्याय और चिन्तन करता खता है, वह उपडवोका शिकार नहीं होता, दु:ख तो उसके पास कभी फटकने नहीं पाते; तथा जिस प्रकार राजा जनक पञ्चशिखके समागमसे इस झानको पाकर मुक्त हो गये थे, उसी प्रकार वह भी मोक्ष प्राप्त करता है।

F-SEX

### ः दमकी महिमा तथा व्रत और तपका वर्णन, प्रह्लादद्वारा इन्द्रको उपदेश

युधिहरने पूछा—भारत ! पनुष्य क्या उपाय करनेसे सुस्ती होता है ? और क्या करनेसे वह सिद्धकों भाँति संसारमें निर्भय होकर विकरता है ?

भीमजीने कहा—युधिष्टिर ! वेदार्थका विचार करनेवाले वृत्व पुरुष सामान्यतः सभी वर्णीक लिये और विशेषतः ब्राह्मणके लिये मन और इन्द्रियोंके संचमक्त्य 'दम' की ही प्रशंसा करते हैं। जिसने दमका पालन नहीं किया है, उसे अपने कमोमें पूर्ण सफलता नहीं मिलती; क्योंकि किया, तय और सत्य—इन सबका आधार 'दम' ही 🖁। दमसे तेजकी वृद्धि होती है। दम परम पवित्र बताया गया है। दमनदरील पुरुष पाप तथा भयसे रहित होकर 'महत्' ज्यको प्राप्त होता है। 'दम' का पालन कानेवाला पनुष्य सुक्तसे सोता, सुक्तसे जागता तथा सुरतसे संसारमें विचरता है और उसका मन भी प्रसम्र रहता है। दमसे ही तेजको धारण किया जाता है, दमनप्रीतः पुरुष ही रजोनुवापर किजय पाता है तका छही भीतरके काम-क्रोध आदि प्रभुओंको अपनेसे पृष्टक देश सकता है, जिनके मन और इन्हियाँ क्यामें नहीं है, उन्हें सिंह व्याध आदि मांसाहारी जन्तुओकी तरह समझकर सब प्राणी क्नमें डरते रहते हैं। ऐसे उदण्ड मनुष्योंकी उच्चत्रूक प्रवृत्तिको रोकनेके लिये ही ब्रह्मजीने राजाकी सृष्टि की है। चारों आक्रमोर्ने दमको ही ब्रेष्ट माना गया है। सब आक्रमोर्क धर्मीका पासन करनेसे जो फल मिलता है, दमके पासनसे उससे भी अधिक फल मिलता है। अब मैं इन गुजीका वर्णन करता हूँ जिनकी उत्पक्तिमें दम ही कारण है, कृपणताका अधाव, आवेश न आना, संतोष, ब्रद्धा, क्रोधका न आना, सरलता, अधिक बकवाद न करना, अभियानका त्याग करना, गुरुपूजा, किसीके गुणोमें दोषदृष्टि न करना, जीवीपर दमा करना, किसीको सुगली न करना तवा लोगोंकी विस्कायत, मिख्याभाषण, निन्दा और स्तुतिसे दूर रहना, सबकी परगईकी इच्छा रखना तथा प्रविध्यपे आनेवाले सुल-दुःलकी चित्ता न करना—ये सब गुण दसके पालनसे प्रकट होते हैं। जितेन्द्रिय पुरुष किसीके साथ वैर नहीं करता, उसका सबके साथ अच्छा बर्ताव होता है। वह निन्दा और स्तुतिमें समान भाव रखनेवाला, सदाचारी, शीलवान, प्रसन्नवित्त, धैर्यवान् तथा दोषोका दमन करनेमें समर्थ होता है। दमनदील पुरुष समक्षा प्राणियोंको दुर्लभ वस्तुएँ देकर—दूसरॉको सुख पहुँचाकर खपं प्रसन्न और सुखी होता है। यह सबके हितमें लगा रहता है और किसीसे द्वेष नहीं

करता । वह बद्धुन बढ़े जलाशयकी भाँति गम्भीर होता है और उसके पनमें कभी क्षेत्र नहीं होता। वह सदा ज्ञानानन्दसे तुप्त एवं प्रसन्न रहता है। जो समस्त प्राणियोसे निर्भय है तथा जिससे सम्पूर्ण प्राणी निर्धय हो गये हैं, वह दमनशील एवं बुद्धियान् पुरुष सबके नमस्कारके घोग्य समझा जाता है। जो बकुत बड़ी सन्पत्ति पाकर हर्षसे फूल नहीं उठता और संकट पड़नेपर जिसे शोकके कारण सबराहट नहीं होती, वह दिन स्थिरबुद्धियाता तथा जितेन्द्रिय कहलाता है। जो सासका ज्ञाता, वेदिक कर्मीका अनुहान करनेवाला, सदाचारी और पवित्र है तथा सर्वदा दमका पालन करता रहता है, उसे महान् फलकी प्राप्त होती है। जिनका अन्तःकरण दृषित है, ये लोग देक्ष्रष्टिका अभाव, क्ष्मा, ज्ञानि, संतोष, मीठे वचन बोलना, सत्वयाषण, कुन तथा त्यांगदीलता आदि गुणोको नहीं अपनाते । उनमें तो काम, क्रोध, लोभ, ईर्ब्या तथा श्रीग हाँकना आदि दुर्गुण ही रहते हैं; इसलिये उत्तम बतका पालन करनेवाले प्राक्रणको जातियं कि वह जितेन्द्रिय होकर काम और क्रोधको वसमें करे, प्रदासर्वका पालन करता हुआ प्रोर तपसामें संतत्र हो जाय और मृत्युकालकी प्रतीक्षा करता हुआ निर्द्धन्द्र होका संसारमें क्लिरे।

जुषिहरने पूका—महाराज ! संसारके सनुष्य प्राय: ज्यानास करनेको ही तय कहते हैं। क्या वास्तवमें यही तय है ? या उसका और कोई स्वस्थ है।

पोपानीने कडा——युधिहित ! गैलारलोग जो एक
महोना या पन्छ दिनोतक त्यवास करके उसे तप मानते हैं,
इससे आत्यानये बाबा पहुँचती है; इसलिये श्रेष्ठ पुरुषोशी
रायमें वह तप नहीं है। उनके मतमें तो त्याग और विनय ही
उत्तम तप हैं; इनका पालन करनेवाला मनुष्य दित्य उपवासी
और सतत ब्रह्मचारी कहा गया है। त्यागी और विनयी ब्राह्मण
ही मुनि तथा देवता माना जाता है। अतः वह कुदुष्पके साथ
एकर भी सदा धर्मपालनको इच्छा रखे और नित्य जाप्रत्
(स्तवचान) रहे। यांस कभी न खाय। सदा पवित्र रहे।
यांसे बचे हुए अमृतमय अकका भोजन तथा देवता और
अतिविधोकी पूजा करे। उसे सदा यज्ञिष्ट अकका भोजन,
अतिविधोकी पूजा करे। उसे सदा यज्ञिष्ट अकका भोजन,
अतिविधोकी हुना करे। उसे सदा यज्ञिष्ट अकका भोजन,
अतिविधोकी हुना करे। उसे सदा यज्ञिष्ट अकका भोजन,

जुष्पेहरने पूजा—पितापह ! यनुष्य नित्य उपवासी, सतत ब्रह्मचारी, व्यतिहरू अञ्चका भोक्ता तथा अतिबिसेवाका व्रती कैसे होता है ?

पीयजीने कहा—युधिष्ठिर ! जो सिर्फ सबेरे और | शामको ही भोजन करता है, बीचमें कुछ नहीं खाता, उसे नित्व उपवास करनेवाला ही समझना चाहिये। जो दिव केवल ऋतु-खानके समय ही पत्नीके साथ समागम करता, सस्य बोलता तथा ज्ञानमें स्थित रहता है, वह सदा ब्रह्मचारी ही है। नित्य दान करनेवाला पवित्र माना जाता है। जो दिनमें कभी नहीं सोता, उसे सदा जागनेवाला ही समझना वाहिये। जो सदा धरण-पोषण करनेके योग्य पिता-माता आदि व्यक्तियों तथा अतिथियोंके भोजन कर लेनेपर ही खाता है, वह केवल अमृत भोजन करता है। अपने इस निवधके हारा वह स्वर्गलोकपर विजय पाता है। शास्त्र पुरुष उसीको विषसाशी (यत्रशिष्ट अञ्चला ध्रोन्ता) कड़ने हैं। ऐसे पुरुषोको अक्षपलोक प्राप्त होते हैं, वे ब्रह्माजीके साथ उनके धाममें निवास करते हैं तथा अप्यराओसवित समस्त देवता उनकी परिक्रमा किया करते हैं। देवता और पितरोंके साथ रहफर में पुत्र-पौत्रोसदित आनन्द भोगते हैं। उन्हें बड़ी उत्तम गति प्राप्त होती है।

पुषिवित्तं पूछा—पितामह ! इस संसारमें जो भी शुभ वा अशुभ कर्म होता है, वह पुरुषको उसके सुशा-दुः समय फल भोगनेमें लगा ही देता है। परंतु पुरुष उस कर्मका कर्ता है वा नहीं—इस विषयमें मुझे संदेह है। अतः मैं आपके मुखसे इसका ठीक-ठीक समाधान सुनना बाहता है।

भीष्यजीने कहा—मुधिश्विर ! इस विषयमें जानकारलोग इन्द्र और प्रहादके संवादकय एक प्राचीन इतिहासका क्दाहरण दिया करते हैं। प्रह्वादजीके मनमें किसी विक्वकी आसक्ति नहीं थी। उनके पाप धुल गये थे। जहता और अहंकारका तो उनमें नाम भी न था। वे धर्मकी मर्पाहाका पालन करते और शुद्ध संख्यापार्थ स्थित रहते है। निन्दानुतिको समान समझते, मन-इन्द्रियोपर काब् रकते और एकान्त घरमें निकास करते हो । उन्हें चराचर द्वाणियोंकी क्यति और नाशका ज्ञान था। अप्रिय हो जानेपर वे क्रोच नहीं करते और प्रियकी प्राप्ति होनेपर अधिक हर्व नहीं घानते थे। मिट्टीके डेले और सुवर्णमें उनकी समान दृष्टि थी। वे आत्माका कल्याण करनेवाले ज्ञानयोगमें स्थित और धीर थे। उन्हें परमात्मतत्त्वका निश्चय हो गया था। ऐसे सर्वज्ञ, समदर्शी तथा जितेन्द्रिय प्रह्लादजीको एकान्तमें बैठे देख इन्द्र उनकी बुद्धिको जाननेकी इच्छासे उनके पास जाकर बोले— 'दैत्यराज ! जिन गुणोंको पाकर कोई घी मनुष्य संसारमें सम्मानित हो सकता है, उन सबको मैं तुन्हारे भीतर स्विर देखता हूँ। तुम्हें आत्मतत्त्वका ज्ञान है, इसलिये

पूछता हैं; बताओं, तुन्हारे मतमें कल्याणका सर्वश्रेष्ठ साधन क्या है ? तुम रस्सियोंसे बाँधे गये, राज्यसे भ्रष्ट हुए, रातुओंके क्यामें पड़े और राज्यलक्ष्मोंसे होन हो गये; इस प्रकार शोखनीय स्थितिये पड़ जानेयर भी तुन्हें शोक क्यों नहीं होता ? प्रहाद ! अपने क्यर संकट देखकर भी तुम निश्चित्त कैसे हो ? तुन्हारी यह स्थिति आत्पज्ञानके कारण है या धैर्यके ?' इन्त्रके इस फ्रकार पूछनेयर निश्चित सिद्धान्त रखनेवाले धीरबृद्धि प्रहादकीने अपने ज्ञानका वर्णन करते हुए प्रसुर वाणीये कहा।

ख्डादर्श बेते—जो प्राणियोकी प्रवृत्ति और निवृत्तिको नहीं जानता, उसीको अधिषेकके कारण मोह होता है, ज्ञानीको कभी मोह नहीं होता । सब तरहके भाव और अभाव लभावने ही आते-जाते रहते हैं; उनके लिये पुरुषका कोई प्रयत्न नहीं होता और प्रयत्नके अभावमें पुरुष कर्ता नहीं हो सकता, फिर भी उसे कर्तापनका अधियान हो जाता है। जो आत्पाको शुभ वा अञ्चभ कर्मोका कर्ता मानता है, उसकी युद्धिको तत्त्वका ज्ञान न होनेके कारण में दोक्से आयुत समझ्ता 🐌 इन्द्र ! यदि पुरुष ही कर्ता होता तो वह अपने कान्याणके लिये जो कुछ भी करता, वह सब अवश्य सिद्ध हो जाता, उसे अपने प्रयक्तमें कभी हार नहीं सानी पहती। किनु देला यह जाता है कि इष्टके लिये प्रयक्ष करनेवालोंको प्रायः अनिष्टकी प्राप्ति होती है और इष्टकी प्राप्तिसे वे सिक्टत या जाते हैं। अतः पुरुषका प्रयक्त कहाँ रहा 7 कितने ही प्राणियोंको किमी प्रयक्तक बिना ही हमलोग अनिष्टकी प्राप्ति और इष्टका निवारण होते देखते हैं। यह बात स्वधावसे ही होती है। कितने ही सुन्दर और बुद्धिमान् पुरुष भी कुरूप और गैवार मनुष्योंने धन पानेकी आहा। करते दिखायी देते हैं। जब शुभ और अशुभ सभी प्रकारके गुण स्वधावकी ही प्रेरणासे आप होते हैं तो किसीको भी उनपर अभिमान कानेका क्या कारण है ? मैं तो निक्षित करम्से यही मानता है कि स्वधावसे ही सब कुछ मिलता है। येरी आत्मनिष्ठ बुद्धि भी इसके विवरीत विकार नहीं रखती। वहाँवर जो शुभ और अशुभ फलकी प्राप्ति होती है, उसमें लोग कर्मको ही कारण मानते हैं: अतः मैं तुमसे कमेके विषयका पूर्णतया वर्णन करता है, सुनो । सम्पूर्ण कर्म लचावको ही लक्षित करानेवाले हैं । जो कार्योंको तो जानता है, किंतु उनको करनेवाली प्रकृतिको नहीं जनता, वसीको अविवेकके कारण मोह होता है। जो इस बातको समझता है। उसे मोह नहीं होता। सभी भाव खमावसे ही उत्पन्न होते हैं, इस बातको जो ठीक-ठीक जानता है, उसका दर्प या अधिमान क्या विगाइ सकता है ? 🗇 इन्द्र ! में धर्मकी पूरी-पूरी विधि तथा सम्पूर्ण भूतोकी अनित्यताको जानता हूँ। इसलिये सबको नाशवान् समझकर किसीके लिये शोक नहीं करता। ममता, अहंकार तथा कामनाओंका त्याग कर सब प्रकारके बन्धनोंसे रहित हो आस्पनिष्ठ एवं असङ्ग रहकर प्राणियोकी उत्पत्ति और विनाशको देखता रहता हूँ। जो मन और इन्द्रियोको अधीन करके तृष्णा और कामनाको छोड़ चुका है और सद अविनाशी आत्मापर ही दृष्टि रखता है, उसे कथी चष्ट नहीं होता। प्रकृति और उसके कार्योक प्रति मेरे मनमें न राग है, न हेथ। न तो मैं किसीको अपना हेवी समझता है और न अस्पन्त आत्मीय ही मानता है। मुझे क्यर (खर्गको), नीचे (पातालको) तथा बीचके लोक (मर्त्यलेक) को भी कभी कामना नहीं होती। ज्ञान, विज्ञान अक्या हेयके लिये भी मैं अभिलावा नहीं करता।

इन्द्रने करा—प्रद्वाद ! जिस उपायसे ऐसी बुद्धि और इस वरहकी चान्ति प्राप्त होती है, उसे पूछता हैं, बताओ ।

प्रकृतने कहा—इन्ह् ! सरलता, सावधानी, बुद्धिकी निर्मलता, चित्तकी स्थिरता तथा कड़े-बृद्धोंकी सेवा करनेसे पुरुवको महत् पदकी प्राप्ति होती है। इन गुणीको अपनानेपर स्वभावसे ही ज्ञान प्राप्त होता है, स्वभावसे ही शान्ति मिलती है तथा जो कुछ भी तुम देख रहे हो सब स्वभावसे ही प्राप्त होता है।

दैत्यराज प्रकारके इस ज्याको सुनकर इन्त्रको बड़ा विस्पय हुआ। उन्होंने बहुत प्रसन्न होकर प्रहादके वचनोंकी प्रशंसा की। इतना ही नहीं, जिसुबनपति इन्द्रने दैत्यराजका पूजन भी किया और किर उनकी आज्ञा रोकर अपने घाम— सर्गालोकको गये।

# इन्द्रका नमुचि और बलिके साथ संवाद—कालकी महिमाका वर्णन

भीमार्थी तहते हैं—पुधिष्ठिर ! इसी विषयमें एक और पुराने इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक समयकी बात है, इन्द्र नमुखि नामक दैसके मास जाकर कहने लगे—'नमुखे ! तुम रस्तियोसे बाँधे गये, राज्यसे प्रष्ठ हुए, सहुओंके वहामें पड़े और राज्यकश्मीसे हीन हो गये। इस प्रकार शोकका अवसर आनेपर भी तुम्हें शोक नहीं होता—यह तो बड़े आश्चर्यकी बात है !'

नमुणिने वहा — इन्ह ! शोक करनेसे शरीरको कष्ट होता है और शह प्रसन्न होते हैं, फिर शोक क्यों किया जाय ? शोकसे दु:ल दूर करनेमें कोई सहायता भी तो नहीं पहुँचती । इसलिये में सबको नाशवान् समझकर किसी वस्तुके लिये शोक नहीं करता । संताप करनेसे गप, काण्ति, आयु और धर्म सबका नाश ही होता है। जतः समझदार पुलक्को वैपनस्थके कारण आये हुए दु:लकी चिन्ता छोड़कर मन-ही-मन अपने कल्याणका उराय सोचना चाहिये । इसमें संदेह नहीं कि पुरुष जब कल्याणमें यन लगाता है, तभी उसके सम्पूर्ण अर्थ सिद्ध होते हैं । जगत्का शासन करनेवाला एक ही है, दूसरा नहीं; वहीं गर्भमें रहनेवाले प्राणीका भी शासन करता है । उसकी वैसी प्रेरणा होती है, उसकि अनुसार में भी कार्य करता है । पुरुषको जो वस्तु जिस प्रकार प्राप्त होनेवाली होती है, वह उस प्रकार मिल ही जाती है । जिस यस्तुकी जैसी होनहार होती है, वह वैसी होती ही है । विधाता

जीवको जिस-जिस गर्चमें डालता है, वहीं उसे रहना पहता है; वह अपनी इच्छाके अनुसार कहीं नहीं रह सकता । अपने ऊपर जो यह अवस्था आ पड़ी है, ऐसी ही होनहार बी-इस तरहका भाव रखकर जो इस परिस्वितिको सहर्ष लीकार करता है, उसे कभी मोड नहीं होता । बारी-बारीसे सकपर कह पहला है, उसके लिये किसीपर दोष नहीं लगाया जा सकता। दु:स पानेका कारण तो यह है कि पुरुष वर्तमान परिश्वितसे द्वेष करके अपनेको उसका कर्ता मान बैठता है। ऋषि, देवता, बडे-बडे असुर, वैदिक ज्ञानमें बढ़े हुए पुस्त्र तथा वनवासी मुनि-इनमेंसे कौन है, जिसपर आपत्ति नहीं आती। किंतु जिन्हें सत-असत्का ज्ञान है, वे पोहमें नहीं पढ़ते । विद्वान् पुरुष कभी क्रोच नहीं करते, किसी विषयमें आसक्त नहीं होते, दुःख पानेपर लेंद्र नहीं करते, सुख मिलनेपर हर्षके मारे फूल नहीं उठते तथा आर्थिक कठिनाई या संकटके समय भी शोकप्रस नहीं होते; वे हिमालयकी तरह स्वभावसे ही अविचल होते हैं। जिसे उत्तम अर्थीसिद्ध मोहमें नहीं डालती, कभी संकट पड़नेपर भी जो वैर्यको नहीं स्त्रो बैठता और सुरत, दुःख तबा दोनोंके बीचकी अवस्थाका भी समानभावसे सेवन करता है, वही मनुष्य श्रेष्ठ समझा जाता है। जो धर्मके तत्त्वको समझकर उसके अनुसार बर्ताब करता है, वहीं श्रेष्ठ पुरुष है। जो वस्तु नहीं मिलनेवाली होती है, उसको कोई मन्त, बल, पराक्रम, बुद्धि, पुरुवार्थ, जील, सदाबार और धन-सम्पत्तिसे भी नहीं पा

सकता, फिर उसके लिये शोक वर्षों किया जाय ? जाँवके प्रारक्षमें जितने मुख और दुःखका घोग वदा है, उतना ही वह पाता है, जहाँ जानेका प्रारक्ष है, वहीं जाता है तथा जो कुछ उसे पाना है उसीको प्राप्त करता है—यह सम्बुक्कर जो कभी मोहित नहीं होता और सब प्रकारके दुःखोंने निश्चिन्त रहता है, वहीं सर्वश्रेष्ठ मनुष्य है।

मुधिष्ठरने पूछा—भरतकोड । जो मनुष्य बन्धु-बान्धवो अथवा राज्यका नाहा हो जानेसे घोर संकटमे यह नया हो, उसके कल्पाणका क्या ज्याप है ? संसारमें आपसे बढ़कर कोई बता नहीं है; इसीलिये यह बात आपसे पूछ रहा है।

भीमानीने कहा—पुधिष्ठिर ! जिसके सी-पुत्र घर गये हों, सुख फिन गया हो तथा धन भी नष्ट हो गया हो और इन कारणोंसे जो कठिन विपश्तिमें फैस गया हो; उसका तो धैर्य धारण करनेमें ही कल्याण है। तात ! जो बुद्धिमान् सदा सारिकक वृत्तिका सहारा लिये खता है, उन्होंको ऐक्वर्य और सैर्पकी प्राप्ति होती है तथा नहीं कार्य करनेमें कुछल होता है। इसके विषयमें भी पुन: एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण देता है, जो बति और इन्होंक संवादके कथमें है।

वेवासुर-संप्राममें दैत्य और दानलोका भयंकर संहार हो चुका था। वामनसम्पर्धारी भगवान विच्युने अपने पैरोसे तीनो लोकोंको नापकर अधिकारमें कर लिया था। सौ व्यतिका अनुष्ठान करनेवाले इन्द्र देवताओंके राजा थे। वारों वर्णोका लोग अपने-अपने धर्मपे स्थित थे। देवताओंकी सूख पूजा होती थी। त्रिभुवनका अध्युद्ध हो रहा था और सबको सुली देल ब्रह्मानी भी प्रसन्न थे। इसी समयको बात है, एक दिन इन्द्र अपने पेरावत नामक गजराजपर वैटकर तीनों लोकोंचे प्रमण करनेके लिये निकले। उनके साथ स्ट, वसु, आदित्य, अधिनीकुमार, ऋविगण, गन्धर्व, नाग, सिद्ध तथा विद्याधर आदि भी थे। यूमते-धूमते वे किसी समय समुद्रतट्यर जा पहुँचे। वहाँ एक पर्यतकी गुफामें विरोधनकुमार व्हिन् विराजमान थे। उनपर दृष्टि पड़ते ही इन्द्र हाकने कह लिये हुए उनके पास पहुँच गये।

देवराज इन्ह्रको देवताओं के बीचमें ऐरावतकी पीठपर सैठे हुए देखकर भी देखों के खामी बलिके मनमें तनिक भी भोक या व्यथा नहीं हुई। वे निर्भय और निर्विकार होकर कड़े रहे। तब इन्द्रने कहा— 'किरोचनकुमार! अपने डाजुकी समृद्धि देखकर भी तुम्हें व्यथा नहीं होती, इसका क्या कारण है ? पराकम, वृद्ध पुरुषोंकी सेवा अथवा तपसे अना:करण सुद्ध हो जानेके कारण तो तुम्हें झोक नहीं होता ? दूसरोंके लिये तो ऐसा आवरण सर्वथा कठिन है। तुम शबुओंके वसमें पढ़े और उत्तम स्वान (सर्गके राज्य) से प्रष्ट हुए—इस प्रकार शोवनीय दशामें पड़कर भी तुन्हें शोक क्यों नहीं होता ? पहले बाप-दादोंके राज्यपर बैठकर सबके महाराज बने हुए थे; अब उस राज्यको शतुओंने छीन लिया—यह देसकर भी तुम शोक क्यों नहीं करते ? लक्ष्मी और धन खोकर भी दुःस न मानना बड़ा कठिन है। भरत तुन्हारे सिवा दूसरा कौन है जो त्रिभुवनका राज्य नष्ट हो जानेपर भी जीवित रहनेमें उत्साह रखे ?'

ये तवा और भी बहुत-सी कठोर बाते सुनाकर इन्द्रने बलिका तिसकार किया। बलिने भी बड़े आनन्दसे वे सारी बाते सुनी और निर्भय होकर उत्तर दिया।

बलिने कड़ा—इन्द्र । जब मैं अच्छी तरह कारकी केंद्रमें भा नवा है, तो अब मी सामने इस प्रकार होंग होकनेसे क्या राजम है ? देखता हैं, आज कब उठाये सामने खड़े हो। पहले तुषमें इतनी ताकत नहीं थी; अब किसी तरह प्रस्ति आ गयी है तो इतनी शंखी बचारते हो । तुन्हारे सिवा दूसरा कौन ऐसी कटोर बात कह सकता है ? जो समर्थ होकर भी अपने हाबमें पड़े हुए वीर शहुपा दया करता है, वही महापुरुष माना जाता है। जब दो व्यक्तियोमें युद्ध होता है तो एककी जीत और दूसरेकी हार निक्षित होती है। इसलिये तुम ऐसा न समझ लो कि मैंने अपने वल और पराक्रमसे ही विजय पायी है। आज को तुन्हारी दशा अच्छी और मेरी इसके विपरीत है—वह तुम्हारे या मेरे प्रयक्तका फल नहीं है। अतः तुम येरा अपनान न करो । समय-समयपर जीवको कभी सुख और कभी दुःक मिलता ही खता है। जैसे कालने इस समय तुन्हें राजाके पद्या पहुँचाया है, इसी तरह कभी वह मुझे भी पहिलायना । जब समय कराव आता है तो कालसे पीडित यनुष्यको विद्या, तप, दान, मित्र और बन्धु-बान्धव भी मही बचा पाते। सैकड़ों आपात करके भी कोई आनेवाले अनर्थको नहीं रोक सकता। इन्ह्र ! तुम जो अपनेको इस परिस्थितिका कर्ता मानते हो—वह अधिमान तुन्हारे ही दु:लका कारण होया। यदि पुरुष स्वयं ही कर्ता होता तो उसको दूसरा कोई उत्पन्न करनेवाला न होता; किंतु यह तो दूसरेके द्वारा उत्पन्न होता है, इसलिये ईश्वरके सिवा और कोई कर्ता नहीं है।

देवराज ! तुन्हारी बुद्धि गैवारोकी-सी है, इसलिये एक-न-एक दिन अवदय होनेवाले अपने नाझकी ओर तुन्हारी दृष्टि नहीं काती। संसारमें कुछ मूर्ल भी हैं, जो तुन्हें अपने ही परक्रमसे उत्तम पदवीको प्राप्त हुए समझकर बहुत बहा मानते हैं। किंतु मेरे-जैसा मनुष्य, जो संसारकी स्थितिको जानता हो, समयके प्रभावसे आपत्तिमें पड़कर भी जोक, मोह अथवा भ्रमचे कैसे पड़ सकता है ? मैं, तुम वा दूसरे लोग, जो देवताओंके खामी होनेवाले हैं, एक दिन उसी मार्गपर जायेंगे, जिसपर पहलेके सैकड़ों इन्ह जा चुके हैं।

मामपर जायग, जिसपर पहलक सकड़ इन्द्र वा चुक है।

यद्यपि आज तुम दुर्ड्य हो और अन्न्यन तेजसे
देविष्यमान हो रहे हो; किंतु वाद रखना, समय आनेपर तुम
भी मेरी ही तरह कालके शिकार वन जाओगे। अवतक
देवताओंके हजारों इन्द्र कालके गालमें बले गये हैं। कालपर
किसीका यदा नहीं चलता। तुम इस शरीरको पाकर सब
प्राणियोंको जन्म देनेवाले सनातन देव भगवान् ब्रह्मजीको
भाँति अपनेको बहुत बड़ा मानते हो, किंतु तुन्हारा यह
इत्रपद आजतक किसीके लिये भी अविचल वा
अनन्तकालतक खनेवाला नहीं साबित हुआ—इसपर कितने
ही आये और चले गये। केवल तुन्हीं मूर्ताताके कारण इसे
अपना मानते हो।

ा देवराज ! नातावान् श्रेनेके कारण जो जिल्लासके योज्य नहीं, उस रात्यपर तुम विश्वास करते हो, जो टिकनेवाला नहीं, उसे स्थिर मानते हो; इसमें कोई आक्षर्यकी बात रही है; क्योंकि कालने जिसे घेर रखा हो, वह सदा ऐसा ही समझता है। जिस राज्यलक्ष्मीको मोहबदा अचनी मानते हो, यह न तुन्हारी है, न मेरी है और न दूसरेकी ही है। यह किसीके पास स्विर नहीं रहती। बहुत-से रामाओंक वयभोगमें आ चुकी है और उनको छोड़कर अब तुन्हारे पास आयी है। इसका स्वधाव सञ्चल है, अतः कुछ कालतक तुमारे पास भी रहकर किर दूसरेक यहाँ चली जायगी। अवतक इसने जितने राजाओंका परित्यम किया है, उनकी गणना नहीं हो सकती। तुन्हारे बाद भी बहुत-से राजे इसका उपभोग करेंगे। पूर्वकालमें इसे तिन-तिन राजाओंने भोगा है, वे आज कहीं दिलायी नहीं देते। पृथु, पुरूरवा, मय, भीम, नरकासुर, शम्बरासुर, अश्रप्रीय, पुलोमा, खर्चानु, अमितध्यन, प्रहाद, नमुखि, दक्ष, विक्रचित्ति, विरोचन, ह्यीनिषेव, सुहोत्र, पुरिहा, पुत्रस्वान्, वृत्र, सत्येषु, ऋषभ, बाह्, कपिलाक्ष, विसूचक, बाण, कार्यस्तर, बह्रि, विश्वरंष्ट्र, नैकंति, संकोब, वरीताक्ष, वराहाब, रुविप्रभ, विश्वजित् , प्रतिरूप, विषाया, विष्कर, मधु, हिरक्यकद्मिपु और कैटम—ये तथा और भी बहुत-से देख, दानव और राक्षस आदि पूर्वकालमें पृत्वीके त्वामी हो दुके है। जिन-जिन पूर्ववर्ती नरेशोंके आज हमलोग नाम सुनते हैं, वे सभी कालकी मार पड़नेसे इस पृथ्वीको छोड़कर चले नये; क्योंकि काल ही सबसे बड़ा बलवान् है।

केवल तुमने ही सो यहाँका अनुग्रान किया हो, यह बात भी नहीं है। इन सभी राजाओंने सौ यज्ञ किये थे, सभी धर्मात्य वे और सब-के-सब निरन्तर यत्रमें संलग्न रहनेवाले थे। तुन्हारी ही तरह वे भी आकाशमें विवस्ते थे, सैकड़ों पायाएँ जानते थे और इच्छानुसार रूप बारण कर सकते थे। उनके भी तेज और जताय बढ़े हुए थे। किंतु कालने उनका भी संहार कर ही डाला। जिस दिन तुम्हें इस पृथ्वीको उपयोगके बाद लागना पड़ेगा, उस दिन तुम अपने प्रबल शोकको न दबा सकोगे; इसलिये विषयभोगकी इन्हा छोड़ दो, राज्य-लक्ष्मीके पर्यडको त्याग दो। ऐसा करनेसे तुम अपने राज्यके नष्ट हो जानेपर भी वसके जोकको धैर्पपूर्वक सह सकोये। शोकके समय शोक न करो और हर्षका अवसर आनेपर हर्वसे फूल न उठो । इन्हे । इस कटु सत्यके लिये क्षमा करना, अब देर नहीं है, तुमपर भी कालका अञ्चयन होनेहीकाता है, तुन्हें भी उससे भय प्राप्त होगा। इस समय तुम अपने तीसे क्यनेंसे मुझे छेदे डालते हो। मैं शान्त होकर बैठा है, इसलिये तुम अपनेको बहुत बड़ा मान र्खे हो । किंतु याद रत्तो, जिस कालका मुझपर धावा हुआ वा, वही तुमपर भी बढ़ाई करेगा। देवताओंके एक हजार वर्ष पूर्ण होनेतक ही तुम्बें इन्द्र होकर खना है।

देवेन्द्र । तुम मुझे जानते हो और मैं तुमको जानता है। फिर मेरे सामने लाज छोड़कर इतनी डींग क्यों हॉकते हो ? जब में राजा बा, इस समय जो पुरुषार्थ दिखा चुका 🐌 उससे तुम अवरिचित नहीं हो । कई बारके युद्धोमें तुम मेरा पराक्रम देख चुके हो; एक ही दृष्टाप्त देना काफी होगा। पहले जब देवासुर-संपाय हुआ बा, उस समयकी बात तुन्हें भूली न होगी; पैने अकेले ही समस्त आदित्वों, स्द्रों, साध्यों, बसुओं तबा पस्ट्गलोंको परास्त किया द्या। मेरे बेगसे देवताओंचे घगदइ पड़ गयी बी। तुष्हारे सिरपर भी पर्वतोंके कितने शिक्षर फोड़ डाले थे; कितु इस समय में क्या कर सकता 🔋, कालका उल्लाहुन करना कठिन है। तुन्हारे हाथमें क्ज रहनेपर भी मैं केवल मुक्रेसे मारकर तुन्हें मीतके घाट उतार सकता 🕻 ; किंतु मेरे लिये यह पराक्रम दिखानेका नहीं, क्षमा करनेका समय है। इसीलिये तुम्हारे सब अपराध चुपचाप सहे लेता हूँ और यही कबह है कि तुम अपनी झूठी बढ़ाई किये जा रहे हो। जैसे मनुष्य रस्तीसे किसी पशुको बाँच लेता है, उसी प्रकार भयंकर काल मुझे अपने पाशमें बॉर्च लड़ा है। पुरुवको लाध-हानि, मुख-दु:स, काम-क्रोध, क्य-मरण और बन्धन-मोक्ष—ये सब कालसे ही प्राप्त होते हैं। जो कालके प्रभावको जानता है, वह उससे

कष्ट पाकर भी शोक नहीं करता; क्योंकि दुःस दूर करनेये शोकसे कोई सहायता नहीं मिलती, यही सोचकर मैं शोक नहीं करता। शोकशस्त मनुष्यका शोक असकी विपत्तिको तो टालता नहीं, उत्तदे उसकी शक्तिको क्षीण कर देता है; इसीलिये मैं शोक नहीं करता।

बलिके इस कश्चनको सुनकर इन्द्रका क्रोब उत्तर गया। वे ज्ञान्त होकर बोले—'देखराज ! मेरे हाबको कहसहित कपर उठे देखकर मारनेकी इच्छासे आयी हुई मृत्युका भी दिल दहरू जाता है, फिर दूसरा कौन है जो व्यक्ति न हो; किंतु तुन्हारी बुद्धि तत्त्वको नाननेवाली और स्थिर है. इसलिये तनिक भी विश्वस्तित नहीं होती। इसमें संदेश नहीं कि धैर्यके ही कारण तुन्हें पत्रराहट नहीं होती । वास्तवमें कालका कोई परिवार नहीं है, उसके उल्लक्ष्मका कोई उपाय नहीं है। काल सब प्राणियोंके साथ एक-सा बर्ताव करता है। वह दिन, रात, मास, क्षण, काहा, लव और कलातकका हिसाब करके प्राणीको पीडा पर्शुवाता खता है । जैसे नदीये अचानक आयी हुई बाद, अपने वेगसे किनारेके वृक्षको तोद-वस्ताहकर बहा ले जाती हैं, उसी प्रकार 'यह काम आज कसैगा, उसे कार पूरा करना है' ऐसा कवते हुए मनुष्यको काल सहसा आकर दर्वाच रोता है। 'अरे ! उसको तो अभी-अभी देखा था, वह मर कैसे गया ?'-इस तरह कालके संगर्ध वहते हुए मनुष्योंक प्रलाय सुनायी पहते हैं। धन, ऐक्सं, भोग और स्थान—ये सब कालके हारा नष्ट है। काल ही आकर प्राणियोंका जीवन हर ले जाता है। 🕸 सब्नेका अना है नीचे गिरना और जन्मका परिणाम है पृत्रु । जो कुछ देखनेमें आता है, सब नाशवान् है, अस्थिर है; तो भी निरन्तर इस बातका स्मरण रहना कठिन हो जाता है। अवस्य

ही तुम्हारी बुद्धि तत्त्रको काननेवाली तथा स्थिर है, इसलिये उसे घषराइट नहीं होती। काल अत्यन्त प्रवल है, वह सम्पूर्ण बगत्पर आक्रमण करके सबको अपनी आँवमें पका रहा है। काल इस काठको नहीं देखता कि कौन बड़ा है और कौन छोटा; वह सबको अपनी आगमें झोंकता जाता है, फिर भी किसीको खेत नहीं होता। लोग ईच्चां, अभिमान, लोभ, काय, कोथ, घष, स्पृह्म और मोहमें फैसकर अपनी सुध-बुध लो बैठे हैं। किंतु तुम बिहान, ज्ञानी और तपस्वी हो, खालकी लीला और उसके तत्त्वको जानते हो, सम्पूर्ण शास्त्रोंके क्रानमें निपुण हो तथा तत्त्वके विवेचनमें कुशल और शान्त्वोंमें सेष्ठ हो।

'मेरा तो ऐसा विश्वास है कि तुमने अपनी बुद्धिसे सम्पूर्ण लोकोंका तत्व कान लिया है। तुम सर्वत विश्वरते हुए भी सबसे मुक्त हो, कहीं भी तुम्हारी आसक्ति नहीं है। तुमने अपनी इन्द्रियोंको जीत लिया है, इसक्तिये रजोगुण और त्योगुण तुम्हारा स्था नहीं कर सकते। तुम हर्व और झोकसे रहित आस्पाकी उपासना करते हो। सब प्राणियोंके प्रति तुम्हारा सौहाई है, किसीके प्रति बैर नहीं है। तुम्हारे जिताने सदा शान्ति करी रहती है। तुम्हें देखकर मेरे मनमें व्याफा संकार हो आया है। मैं तुम्हारे-जैसे झानीको बन्धनमें रखकर मारना नहीं बाहता। अब मेरी ओरसे तुम्हें कोई बाधा नहीं पहुँचेगी; तुम खरब और सुन्ती रहो।'

ऐसा कहकर गजराजपर बैठे हुए देवराज इन्द्र सहीसे पारे गये और सम्पूर्ण असुगोको जीत लेनेके पक्षात् सबके एकच्छा सम्राट् होकर आनन्दसे साने लगे। उस समय जाम ब्रह्मणीने उनकी स्तृति की और वे सर्गमें लीटकर मुखपूर्वक दिन व्यतीत करने लगे।

### इन्द्रके पास लक्ष्मीका आना तथा दानव-दैत्योंके उत्थान और पतनका कारण बताना

वृधिष्ठिरने पूछा—पितायह ! जिस पुरुषका उत्थान या पतन होनेवाला होता है, उसके पूर्व लक्षण कैसे होते हैं ? यह बतानेकी कृपा कीजिये।

गीयजीने कहा—युधिष्ठित । जिसका उत्थान या पतन होनेको होता है, उसका पन ही उसके पूर्व लक्षणोंको प्रकट कर देता है। इस विषयमें लक्ष्मी और इन्द्रके संवाद रूपमें एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है, उसे सुनो । एक समयकी बात है, देवर्षि नारदवी सबेरे उठकर पवित्र जरूमें

सान करनेके लिये प्रयत्नेकके द्वारमे प्रकट हुई यहाजीके तटपर गये और उनके भीतर उत्तरे । इतनेहीमें वहधारी इन्हें भी उसी तटपर जा पहुँचे वहाँ नारदवी सान कर रहे से । फिर डोनोंने एक ही साथ गोते लगाये और मनको एकाम करके संक्षेपमे गायजी-मन्तका जप किया । तत्पहात् वे गङ्गाजीके किनारे, नहाँ सुवर्णमयी बालुका फैली हुई सी, बैठ गये और अनेकों पुण्यात्माओं, देवविंगो तथा महर्षियोंके मुहसे सुनी हुई कथाएँ कहने-सुनने लगे । अभी दोनों एकामधित होकर बार्तालाप कर ही रहे थे, इतनेमें किरणजालसे मण्डित भगवान् सूर्यनारायणका उदय हुआ। तब उन दोनोंने खड़े होकर सूर्योपस्वान किया ।



इसी समय उन्हें आकाशमें एक दिव्य ज्योति दिकाची पड़ी, जो क्रमचाः निकट आली जान पड़ी। बा विष्णुभगवान्का एक विमान वा और अपनी आबासे तीनों लोकोको प्रकाशित करता हुआ अनुपम ग्रोचा पा रहा था। नारद और इन्त्रने का विधानमें माक्षात् लक्ष्मीदेशीका दर्शन किया, जो कमलके प्लेपर विराजमान थीं। सुन्दरी क्रियोप सर्वश्रेष्ठ लाभीदेवी उस उत्तम विमानसे डारका इन्द्र और नारदजीके पास आसी। इन्द्र भी नारदजीके साथ आगे बढे और देवीके पास जाकर उन्होंने हाब जोड़कर उन्हें प्रणाम किया। तत्पक्षात् अण्ना नाम निवेदन करके उनकी विधिकत् पूजा की और पूछा 'देवि ! तुम कौन हो, कहाँसे आती हो और कहाँ जा रही हो 7'

लक्ष्मीजी बोर्ली—इन्ह्र । तीनों लोकोंके बराका प्राणी मेरे खड़पको प्राप्त होकर परमात्माके साथ मिलनेके लिये निरन्तर उद्योग करते रहते हैं। मैं सम्पूर्ण प्राणियोंको ऐक्वर्य प्रदान करनेके लिये सूर्यकी किरणोसे लिले हुए कमलमें प्रकट हुई हूँ। मुझे लोग पद्मा, श्री और पद्ममालिनी कहते हैं। में ही लक्ष्मी, भूति, श्री, श्रद्धा, मेथा, संनदि, विजिति, स्थिति, धृति, सिद्धि, समृद्धि, स्वाहा, स्वधा, नियति तथा

निवास है। मैं युद्धमें पीट न दिलाकर विजयसे सुशोधित होनेवाते शूरबीर राजाके शरीरमें सदा मौजूद रहती हूँ। नित्य धर्माचरण करनेवाले, बुद्धिमान्, ब्राह्मणभक्त, सत्यवादी, विनयी तबा दानजीत पुरुषोमें भी सदा निवास करती हूँ। मैं सत्य और धर्मसे बैधकर पहले असुरोमें खती वी, किंतु अब उन्हें धर्मके विपरीत देखकर तुन्हारे यहाँ रहनेका विचार

इन्दर्ने पूछा—देवि । देखोका आचरण पहले केसा वा ? जिससे तुम उनके पास रहती थीं और अब क्या देखा है, जो उन्हें छोड़कर मेरे पास आ गयी हो ?

तक्तीकीने करा—जो अपने धर्मका पालन करते और धैर्यसे कची विचलित नहीं होते हैं; ऐसे प्राणियोंके भीतर मेरा निवास होता है। पहले देखलोग दान, अध्ययन और यज्ञमें संलग्न रहते थे। देवता, पितर, गुरु और अतिथियोकी पूजा करते थे। उनमें सदा सत्य बोलनेकी प्रवृत्ति थी। वे अपना पा-क्वर इत्तव-मुक्तरकर साफ रखते थे। प्रतिदिन अधियोत्र किया करते से और मुख्सेची, जितेन्द्रिय, ब्राह्मणमक तथा सत्यवादी थे। उनमें ब्रद्धा थी, क्रोध नहीं बा । बे दानी बे, किंतु किसीकी निन्दा नहीं करते थे । ईपार् प्रोकृकर की, पुत्र और मन्त्री आदि सेवकोका घरण-पोषण करते थे। उनमें अमर्व और लाग-बाँट नहीं शी, सबका स्वभाव अच्छा था, सची दवालु थे, सबर्वे सरलता, सुदुद भक्ति तवा इन्त्रिय-संबधका गुण वा। सब अपने भूत्वो और मन्त्रियोको संतुष्ट रखनेवाले, कृतज्ञ तथा मधुरभाषी थे। वे सक्का समुचितकायसे सम्पान करते, धन देते, लजा रखते और जन एवं नियमोका पासन करते थे । उपवास और तपमें रूगे रहते थे। सबके विद्यासपात्र थे। प्रतिदिन सुर्थोदयके पहले जगते तबा रातमें कभी दही और समू नहीं खाते थे। प्रात:काल धी तवा दूसरी-दूसरी माङ्गलिक वस्तुओंका दर्शन करते और ब्राह्मणोंकी पूजा किया करते थे। सदा धर्मकी चर्चामें लगे रहते और प्रतिवहसे दूर रहते थे। रातके आधे भागमें ही सोते थे; दिनमें तो वे कभी सोनेका नाम भी नहीं लेते हो।

कृपण, अनाच, बृद्ध, दुर्बल, रोगी और सियोपर द्या करते तथा उनके लिये अन्न और वक्ष बाँटते थे। व्याकुल, विचादप्रस्त, उद्धिप्र, मचमीत, रोगी, दुर्वल और पीडितको तथा जिसका सर्वन्त लुट गवा हो उस पनुष्पको सदा बाहरा बैंबाया करते थे। धर्मका ही आचरण करते थे, एक-दूसरे-की जान नहीं लेले से। कार्यके समय परस्पर अनुकूल और स्पृति है। धर्मशील पुरुषोंके देशमें, नगरमें और घरमें मेरा | गुरुषनों तथा बड़े-बूबोकी सेवामें दत्तवित रहते थे। पितरों,

देवताओं और अतिविधोकी विधिवद् पूजा करते थे ठवा उन्हें
अर्पण करनेके पश्चात् वस्ते हुए अञ्चले ही प्रतिदिन
प्रसादस्थमें प्रहण करते थे, सभी सरववादी और तथसी थे।
वे उत्तम भोजन बनवाकर उसे अकेले ही नहीं जाते थे। एक
दूसरोको देकर पोछे अपने उपभोगमें लाते थे। एक
प्राणियोंको अपने ही समान समझकर उनपर दया रखते थे।
बतुरता, सरलता, उत्साह, अईकारहीनता, परमसौहर्द, क्षमा,
सत्य, दान, तप, पविज्ञता, दया, कोमल बाणी ठवा पिडोसे
प्रमाद प्रेम—ये सभी सचुम उनमें सदा मौजूद रहते थे। निद्या,
आलस्य, अप्रसन्नता, दोषदृष्टि, अविवेक, असतोष, विचाद
और कामना आदि दोष उनके भीतर नहीं प्रवेश करने याते
थे। इस प्रकार उत्तम गुणोंवाले दानवोंके पास मैं सृष्टिकालमें
लेकर अकतक अनेको युगोसे रहती आयी है।

किंतु अब समयके उलट-फेरमे इनके गुणोपे विपरीतता आ गयी है। मैंने देखा, हैजोमें धर्म नहीं रह गया है, वे काम और कोधके वजीधन हो गये हैं। जब बहे-बहे लोग सचायें बैठकर कोई बात कहते हैं तो गुणहीन दैत्य भी उनमें होब निकालने हुए उनकी हैंसी बहाया करने हैं। वृद्ध पुरुवोंके आनेपर भी नवयुक्क लोग अपने आसनपर बैठे ही रह जाते. हैं; पहलेकी भारत अब उठकर सड़े नहीं होते और न प्रणाम आदिके द्वारा उनका सल्कार ही करते हैं। पिताके रहते ही बेटा यालिक बन बैठता है। एव पिताको तथा कियाँ अपने पतिकी आज्ञा नहीं मानतीं । माता, पिता, वृद्ध , आबार्य, अतिथि और गुरुओंका आदर उठ गया। संतानोंके लालन-पालनपर भी ध्यान नहीं दिया जाता। देखता, पितर, अतिथि तथा गुरुजनीका पूजन और उन्हें अन्नदान किये बिना ही सब लोग भोजन करने लगे हैं। उनके रसोड़ये भी पवित्र नहीं खते। देखोंके यहाँ दूधको किना डके छोड़ दिया जाता है: घीको अब वे जुठे हावाँसे घुने लगे हैं। पद्मओंको पर्स वॉब देते हैं. किंतु चारा और पानी देकर उनका आदा नहीं करते। छोटे बाराक आज्ञा लगाये देसते रहते हैं और दानव लोग लानेकी चीजें अकेले चट कर ता जाते हैं। सेवकोंको पूले ब्रोडका अपने सा लेते हैं। वे सूर्योदयतक सोते हैं और प्रचातको भी रात ही समझते हैं। उनके घर-घरमें दिन-रात कता मना रहता है। वे आश्रमवासी महात्याओंसे तथा आपसमें भी देव रसते हैं।

अब उनके यहाँ वर्णसंकर संतानें होने लगी हैं: किसीयें भी पवित्रता नहीं रह गयी हैं। वेदयेता ब्राह्मणों अबवा मूर्खोंका आदर या अनादर करनेमें वे कोई अन्तर नहीं रखते। उनकी दासियाँ सुन्दर गहने पहनकर दुशवारिणी कियोकी

पाँति चलने, फिरने, बैठने और कटाक्ष करने लगी हैं। क्रीडाके समय क्रियाँ पुरुषोंके और पुरुष क्रियोंके वेष धारण करते हैं। कितने ही दानव पूर्वकालमें अपने पूर्वजोद्वारा सुवोग्य ब्राह्मणोको दानके सपमें दी हुई जागीरे नास्तिकताके कारण क्रीन लेते हैं। उनमें जो व्यापारी हैं, वे सदा दूसरोंका धन ठग लेनेका ही विचार रखते हैं। शिष्योंमें तो गुरुकी सेवाका भाव ही नहीं रहा, अब तो उलटे गुरु लोग ही विल्योंको सेवा-ट्राल करने लगे हैं। बहु अपने सास-ससुरके सामने ही नौकरोपर हुक्म बलाती है। यक्षी ही पतिपर शासन करती और उसका नाम ले-लेकर पुकारती है। जिन्हें हितेगी और मित्र समझा जाता था, वे ही त्थेग जब अपने सम्बन्धीके धनको आग लगने, चोरी हो जाने अथवा राजके द्वारा किन जानेसे नष्ट हुआ देखते हैं तो देखवश उसकी खिल्लियाँ उड़ाते हैं। सब-के-सब कुला, नासिक, पापलारी तवा गुस्त्रीगामी हो गये हैं। जो जीव नहीं सानी चाहिये, यह भी साते और धर्मको मर्याद्य लोहकर मनमाने आसरण करते हैं। इसीरिस्पे अब उनके बदनपर मह पहलेका-सा तेज नहीं रहा।

देवेन्द्र । जबसे इन देन्द्रोने धर्मके विपरीत आचरण शुरू कर दिया है, तबसे मैंने यह निश्चय किया है कि अब इनके परमें नहीं रहेगी। यही कजह है, जिससे उन्हें त्यागकर में रहपी सुन्दारे पास आयी हैं, तुम मुझे खीकार करें। जहाँ में रहेगी, वहाँ आशा, अद्धा, धृति, क्षानि, विजिति, संगति, क्षमा तथा जवा—ये आठ टेकियाँ भी मेरे साथ निवास करेगी। इन आठोपे जवा ही सबसे प्रधान है। मेरे साथ ये सभी देवियाँ असुरोको त्यागकर तुन्दारे पास आयी हैं। देवताओंका मन धर्मने लगा होता है, इसलिये अब इमलोग इन्होंके यहाँ निवास करेगी।

वीमानी कहते हैं— लक्ष्मीदेवीके इस प्रकार कहनेपर देवाँवें नाव्ह और इन्हों उनकी प्रसम्नताके लिये अभिनन्दन किया। उस समय जीतल, मुखद और सुगन्धित ह्या चलने लगी। उस पायन प्रदेशमें लक्ष्मीसहित इन्द्रका दर्शन करनेके लिये सम्पूर्ण देवता उपस्थित हो गये। उत्पक्षात् इन्द्र महर्षि नाव्ह और लक्ष्मीजीके साथ क्ष्मीमें आये और देवताओंसे सक्त होकर सम्पामें विरावधान हुए। उस समय नाव्हजीने लक्ष्मीजीके शुकागमनकी प्रशंसा की। पितामह ब्रह्माजीके लोकसे अमृतकी वर्षा होने लगी। देवताओंको दुन्हींप विमा बनाये हो बन उठी। सम्पूर्ण दिशाएँ निर्मल एवं श्रीसम्पन्न दिखायी देने लगी। लक्ष्मीजीके वहाँ आ जानेपर संसारमें समयपर वर्षा होने लगी। कोई भी धर्ममार्गसे विचलित नहीं होता था। पृथ्वीमें बहत-सी स्त्रोकी खाने प्रकट हो गयी। मनुष्य, देवता, किञ्चर, यक्ष और राक्षसोकी समृद्धि कह । गयी। वे सदा प्रसन्न रहने लगे। गाँएँ दूध देनेके साथ ही सम्पूर्ण कामनाएँ सिद्ध करने लगीं। किसीके मुँहसे कठोर वाणी नहीं निकलती थी। वो लोग इन्द्रादि देवताओंद्वारा की हुई भगवती लक्ष्मीकी आराधनासे सम्बन्ध रखनेवाले इस अध्यायका ब्राह्मणोंकी मण्डलीमें बैठकर पाठ करते हैं; वे

बर्दि धनके इच्छुक हो तो उन्हें अबुर मात्रामें सम्पत्ति प्राप्त होती है। कुरुबेह ! तुमने जो अबान और पतनके पूर्व रूक्षणोंके विषयमें अब किया बा, उसका उत्तर मैंने रूक्ष्मीजीके हारा कहे हुए दानबोंके अबान-पतनका कारण बताकर दे दिया। तुम स्थयं परीक्षा करके इसकी यथार्थताका निश्चय कर सकते हो।

### जैगीषव्यका देवलको समत्वबुद्धिका उपदेश तथा श्रीकृष्णका उप्रसेनके प्रति नारदजीके गुणोंका वर्णन

वृष्णिक्षरने पूछा—पितामह ! केसे झील, किस तरहके आवरण, केसी विद्या और केसे पराक्रमसे युक्त होनेपर सनुष्य प्रकृतिसे पर, अविनासी ब्रह्मण्डको प्राप्त होता है ?

भीमजीने कहा—युधिष्ठिर । जो पुरुष पिताहारी और जितेन्द्रिय होकर मोक्षोपयोगी धयेकि पालनमें सेलाइ रहता है, वही प्रकृतिसे पर, अविनाती झ्रह्मपदको प्राप्त होता है। इस विषयमें जैगीषध्य मुनि और असित-देवलके सेवादरूप एक प्राचीन इतिहासका उद्युक्तण दिया जाता है। एक बार सम्पूर्ण धर्मोंको जाननेवाले महाज्ञानी जैगीयका मुनिसे असित-देवलने इस प्रकार पूछा—'मुनिकर । यदि आपको कोई प्रणाय करे तो आप अधिक प्रसन्न नहीं होते और निन्दा करे तो भी उसपर कोध नहीं करते—यह आपकी सुद्धि कसी है, कहाँसे प्राप्त हुई है और इसका फरु क्या है 2'

उनके इस प्रकार पूछनेपर उन महातपसीने संदेशहित, पवित्र और सार्थक कवनोमें उत्तर दिया।

जैगीयव्यने कहा—मुनिवर ! पुण्यकर्म करनेकाले मनुष्योंको जिसके प्रभावसे उत्तम गति और परम शान्ति प्राप्त होती है, यह बुद्धि में तुमसे बता रहा हूं: सुने—पहाला पुरुषोंकी कोई निन्दा करे, प्रशंसाके गीत गाये अकवा उनके सदाचार तथा पुण्यकर्योपर परदा इतले किंतु वे सबके प्रति एक-सी ही बुद्धि रखते हैं। उनसे कोई कटु बचन कह दे तो वे उसके कदलेमें कुछ भी नहीं कहते। बुराई करनेवालेको भी बुराई नहीं करते। स्वयं मार काकर भी मारनेवालेको मारना नहीं चहते। भविष्यमें आनेवाली बातको चिन्ता छोड़कर वर्तमान कामोंको ही करते हैं। जो बात बीत बुकी है उसके लिखे शोक नहीं करते। किसी बातके लिखे प्रतिहा नहीं करते, उनका ज्ञान परिपक्त होता है। वे महाबुद्धिमान, कोधको जीतनेवाले और जितेन्त्रिय होते हैं। मन, वाणी और दारीरसे

कभी किसीका अपराध नहीं करते, मनमें ईच्चां नहीं रखते। दूसरोकी निन्दा और प्रशंसाधे दूर रहते हैं। अपनी निन्दा असवा प्रशंसा सुनकर उनके चित्रमें कभी विकार नहीं होता। वे सर्ववा प्रान्त और सम्पूर्ण प्राणियोंके दितमें संलग्न रहते हैं। हरफकी अज्ञानमधी गति स्तोतकर चारों ओर आनन्त्रके साथ विकास करते हैं। न तो उनके कोई शत्र होते हैं और न से ही किसीके शबु होते हैं। जो मनुष्य ऐसा आवरण करते हैं, वे सदा सुलासे जीवन जिलाते हैं। जो धर्मत होकर धर्मके अनुसार करते हैं, वे सुकी होते हैं तथा जो धर्मपार्गसे प्रष्ट हो जाते हैं, उन्हें सहा दु:स उठाना पहता है। मैंने भी धर्मपार्गकर ही अवलम्बन किया है, अतः अपनी निन्हा सुनकर वर्षो किसीसे देव करी ? अथवा प्रशंसा सुनकर भी किसलिये हर्ष मार्ने ? न निन्हासे येरी हानि होती है, न प्रशंसासे लाध। तत्त्ववेताको व्यक्तिये कि अपमानको अपूर्तके समान समझकर इससे संतुष्ट हो और सम्पानको विचतुल्य जानकर उससे बाता रहे । निर्दोष पहात्या पुरुष अपमानित होनेपर भी इस लोक और परशोकमें सुलक्षे सोते हैं, पांतु उनका अपयान करनेवाला मनुष्य अपने ही अपराधारे मारा जाता है। जो बुद्धिमान् उत्तम गति प्राप्त करना चाहते हैं, वे इस कतका आचरण करके सुखी होते 🎚 और इन्द्रियोंको अपने अधीन करके अधिनाती ब्रह्मपदको प्राप्त कर लेते हैं। उन्हें जो गति प्राप्त होती है यह देवता, गन्धर्व, पिशाच और राक्षसोंके किये भी दर्शम है।

कुविडिरने पूका—पितामह ! संसारमें कौन मनुष्य सब लोगोंका द्विय और समक्त गुणोंसे युक्त है ?

भीकार्याने कहा—पुधिष्ठिर ! तुम्हारे इस प्रश्नके उत्तरमें में श्रीकृष्ण और उत्तरेनका सेवाद सुनाता है जो नारदजीके विषयमें हुआ था। एक दिन उत्रसेनने श्रीकृष्णसे कहा जनार्दन ! सब लोग नारदजीके गुणोकी प्रशंसा करते हैं, इससे जान पड़ता है वे बड़े गुजवान् हैं; अतः तुम मुझसे उनके गुणोका वर्णन करो।'



श्रीकृष्णने कहा—राजन् ! सुनिषे, मैं नारवजीके उत्तम गुणीको संक्षेपमें बताला हूँ । वे जैसे बिहान् हैं जैसे हो सकरित्र भी हैं, किंतु अपनी सक्षरित्रताका उनके मनमें तनिक भी अभिमान नहीं हैं । इसीलिये उनका सर्वत्र आदर होता है । नारदजीमें असंतोध, क्रोध, क्यलता और भय आदि दुर्गुण नहीं हैं । वे किसी कामना या लोभके कारण अपनी कात नहीं पलटते; अत: सबके पूज्य हैं । अध्यात्मदावके बिहान्, क्षमाचील, शक्तिमान, जितेन्द्रिय, सरल और सत्यवादी होनेके कारण उनकी सब जगह पूजा होती है । तेज, यह, युद्धि , ज्ञान, विनय, उत्तम कुल और तपस्वामें भी वे सबसे बढ़े हुए है। उनका स्वभाव बहुत अच्छा है, वे सबका आदर करते, पवित्र रहते और अच्छी बातें कहते हैं तथा किसीसे भी ईर्व्या नहीं रखते । इन्हीं गुणोंके कारण उनका सर्वत्र सम्मान होता है। वे सबकी चलाई करते हैं, उनके यनमें जरा भी मैल नहीं है, उनको सहनशक्ति भी बढ़ी हुई है तथा वे सबको समान दृष्टिसे देखते हैं, इसलिये उनका न कोई प्रिय है न अप्रिय। उन्हें अनेकों शास्त्रोका ज्ञान है और उनका कथा कहनेका हंग भी बड़ा विकित है। उनमें पूर्ण पाण्डित्य होनेके साथ ही स्पालामा और पाठताबा अधाव 🖁 । कृपणता, स्रोध और लोच आदि दोव तो उन्हें छू भी नहीं गये हैं। मुझमें उनकी दृढ़ मक्ति है। उनका हृदय सुद्ध है, वे शास्त्रोंके ज्ञाता, दयालु और मोड आदि दोषोसे रहित हैं। उनकी बुद्धिमें संदेशके लिये स्वान नहीं हैं, वे बड़े अच्छे बत्ता हैं। उनका मन विषयभोगोंकी ओर नहीं जाता, वे कभी अपनी प्रशंसा नहीं करते। ईम्बसि दूर रक्ते और मीठी काणी बोलते हैं, इसलिये उनका सर्वंत्र आदर होता है। वे किसी शासने दोक्दृष्टि नहीं करते, समयको व्यर्थ नहीं जोते और अपने मनको वज़में रखते हैं। इनकी बुद्धि पवित्र है, उन्हें समाधिसे कभी तृष्टि नहीं होती, वे कर्तव्ययासनके लिये सदा उद्यत रहते हैं और कभी प्रमाद नहीं करते । लोग उन्हें अपनी भलाईके कामीमें सदा लगाये रखते हैं। वे किसीके गुप्त रहस्त्रको नहीं प्रकट करते । धन मिलनेसे बच्चे प्रसन्नता नहीं होती और न मिलनेसे दुःशा नहीं होता। क्नको बुद्धि स्थिर और मन आसक्तिरहित है, इसलिये संब जन्तके लोग उनकी पूजा करते हैं। वे सम्पूर्ण गुणोंसे सुजोधित, कार्य-कुशल, पवित्र, नीरोग, समधका मूल्य समझनेबाले और परम प्रिय आत्मतरबके ज्ञाता हैं, भला उनसे कौन प्रेम नहीं करेगा।

### व्यासजीका शुकदेवके पूछनेपर उन्हें कालका स्वरूप तथा सृष्टिकी उत्पत्ति बतलाना

युधिष्ठरने पूछा—पितामतः! अव मै यह जानना चाहता है कि सम्पूर्ण भूतोंकी उत्पक्ति किससे होती है? उनका लय कहाँ होता है? परमार्थकी प्राप्तिके लिये किसका ध्यान और किस कर्मका अनुहान करना चाहिये? कालका क्या खरूप है और भिन्न-भिन्न सुगोंमें मनुष्योंकी कितनी आयु होती है?

भीष्मजीने कहा-युधिष्ठिर ! इस विषयमें भगवान्

व्यासने अपने पुत्र शुक्रदेवजीको जो उपदेश दिया वा वहीं प्रसंग तुन्हें सूना रहा हूँ। एक दिन शुक्रदेवने वेदव्यासजीसे अपने मनका संदेह इस प्रकार पूछा—'पिताजी! पापियोंको रूपन्न करनेवाला कौन है ? कालके ज्ञानसे क्या परिणाम निकल्या है और ज्ञाह्यपका क्या कर्तव्य है ? ये सब बातें करानेकी कृपा कीजिये।'

व्यासबीने कहा-बेटा ! सृष्टिके प्रारम्भमें अनादि,



अनल, अजन्मा, दिव्य, अजर, अपर, अविकारी, अलक्ये और ज्ञानातीत ब्रह्म ही द्या । वह कारणवस्त्य है । ब्यानके करना, काष्ट्रा आदि जितने भेद हैं सब उसीके अवध्य हैं। महर्षियोंने पंडा निमेचकी एक काहा, तीस काहाकी एक करना, तीस करना और तीन काशुक्ता एक मुर्लू तचा तीस मुहुर्तका एक रात-दिन माना है। तीस दिन-रातका एक मास और बारह मासका एक वर्ष होता है। एक वर्षमें दो जयन होते हैं, जिन्हें दक्षिणायन और उत्तरायण कहते हैं। सनुष्यलोकके दिन-रातका विभाग सूर्य करते 🖁 । रात स्रोनेके क्षिये है और दिन काम करनेके किये। मनुष्योंके एक मासमें पितरोका एक दिन-रात होता है। शुक्र पक्ष उनका दिन है और कृष्ण पक्ष उनकी रात्रि । मनुष्योका एक वर्ष देवनाओंके एक दिन-रासके बराबर है। उत्तरायण उनका दिन है और दक्षिणायन रात्रि । मनुष्योंके जो रात-दिन कराये गये 👢 उन्हींके हिसाबसे अब मैं ब्रह्मांके दिन-रातका मान बतलाता हैं, साथ ही वारों युगोंकी वर्ष-संख्या भी अलग-अलग बता रहा हूँ। देवताओं के चार हमार वर्षोंका एक सत्वपुग होता है। इसमें चार सो दिव्य क्योंकी संख्या होती है और उतने ही वर्षोंका संध्यांश भी होता है। इस प्रकार सत्यपुगकी पूरी आयु अब्रतालीस सी दिव्य वर्षोंकी है। श्रेष तीन युगोमें यह संख्या क्रमशः एक-एक चौधाई घटती जाती है अर्थात् संख्य और संध्यांशोसहित जेतायुग छतीस सी वर्षीका, द्वपर चौबीस सौ वर्षोंका और कलियुग बारह सौ वर्षोंका होता है।

वे बारों पुन प्रवाहरूपसे सदा रहनेवाले लोकोंको धारण करते हैं। यह युगात्मक काल ब्रह्मचेताओंके सनातन ब्रह्मका हो स्तक्ष्य है। सत्वयुगमें धर्म और सत्यके चारों चरण मीजूद खते है—उस समय धर्म और सत्वका पूरा-पूरा पालन होता है। कोई भी अधर्ममें नहीं प्रवृत्त होता। अन्य युगोंमें क्रमकः बर्मका एक-एक चरण नष्ट होता जाता है और चोरी, असत्य तवा छल-कपट आदिके द्वारा अधर्मकी यृद्धि होती रहती है। सत्वयुगके मनुष्य नीरोग और पूर्णकाम होते हैं, उनकी आसु बार सौ क्वॉकी होती है। जेतामें उनकी आसु एक जीवाई घटकर तीन सौ वर्षोंकी रह जाती है। इसी प्रकार द्वापरमें दो भी और कलियुगमें सौ वर्गोंकी पूरी आयु होती है। प्रेसादि वुगोंमें केंद्रेंका लाध्याय कम होने रूगता है, मनुष्योंकी आपु घटती जाती है, कामनाओंकी पूर्तिमें बाधा पहुँचने लगती है और केदाध्ययनके फलमें भी न्यूनता आ जाती है। युगोक हासके अनुसार सत्यपुग, त्रेता, द्वापर और कलियुगर्ने मनुष्योंके धर्म थी चित्र-चित्र होते हैं। सत्ययुगर्ने तपरवाको सबसे बढ़ा धर्म माना गया है, बेतामें ज्ञानको जाम बताया गया है, द्वायरमें यज्ञ और कलियुगमें एकमात्र दान ही जेड़ कहा गया है। इस प्रकार देवताओंके बारह इजार वर्षीका एक चतुर्पुंग होता है। एक हजार चतुर्पुंग बोतनेपर ब्रह्माका एक दिन पूरा होता है। इतने ही पुगोकी उनकी एक रात्रि भी होती है। भगवान् ब्रह्म अपने दिनके आरम्पर्ये संसारकी सृष्टि करते हैं और रातमें जब प्रलयका समय होता है तो सबको अपनेयें लीन करके योगनिहाका आजय लेकर सो जाते हैं। फिर प्राच्यका अना होने अर्थात् रात बॉठनेपा ये जाग उठते 🕻। इस प्रकार एक हजार जनुर्युगका जो ब्रह्माका एक दिन बताया गया है और उतनी ही बढ़ी जो उनकी रात्रि बतलायी गयी है, उसको जो लोग टीक-ठीक समझे हुए हैं वे ही कालके राजको जाननेवाले हैं। राजि समाप्त होनेपर जायत् हुए ब्रह्माजी पहले महत्तत्त्वको ज्यन करते हैं, फिर उससे स्थूल जगत्को धारण करनेवाले यनको उत्पत्ति होती है।

केटा ! तेबोमय ब्रह्म ही सबका बीज है, उसीसे यह सम्पूर्ण जगत् उत्पन्न हुआ है। उस एक ही भूतसे स्वाबर और बहुम दोनोंकी उत्पत्ति होती है। उसर बता आये हैं कि ब्रह्माबी अपने दिनके प्रसम्बमें जागकर सृष्टि-रचना आस्म्य करते हैं। सबसे पहले माचासे महत्तत्व प्रकट होता है, उससे स्कूल सृष्टिका आधारभूत मन उत्पन्न होता है। फिर सृष्टिकी इच्छासे प्रेरित होनेपर मन नाना प्रकारके आकार धारण करता है, उससे इन्द्र गुणवाले आकारकी उत्पत्ति होती है। तत्पक्षात् अस आकाशमें विकार होता है तो उससे अत्यन्त पवित्र और बलवान् वायुक्तवाका आविष्मांस होता है। उसका गुण स्पर्श माना गया है। वायुके विकृत होनेपर उससे ज्योतिमंग अधितत्त्व प्रकट होता है, उसका गुण है रूप। किर तेजमें विकार आनेपर उससे रसमय जलतत्त्वकी उत्पत्ति होती है और जलसे पूर्वी तथा उसके गुण गथ्यका प्रादुर्वात होता है। पीछे प्रकट हुए वायु आदि भूत अपने पूर्ववर्ती कृतोंके भी गुण धारण करते हैं।

· · · पञ्चमहाभूत, दस इन्द्रियाँ और यन-- इन स्रोलह तत्त्वोसे शरीरका निर्माण हुआ है। इन सबका आक्रय होनेके कारण ही देहको शरीर कहते हैं। शरीरके उत्पन्न होनेपर उसमें जीवके भोगावशिष्ट कर्मोंक साथ सूक्ष्म महामृत प्रवेश करते है। समस्त प्रवाके आदि कर्ता होनेके कारण ब्रह्मजीको प्रजापति कहते हैं, वे ही चराचर प्राणियोंकी सृष्टि करते हैं। देवता, वाषि, पितर, मनुष्य, नाना प्रकारके लोक, नदी, ससुद्र, दिसा, पर्वत, वनस्पति, किञ्चर, राक्षस, पशु, पक्षी, पूप तजा सर्पोको भी वे ही वत्पन्न करते हैं। नित्य और आदित्य पदार्थोंकी सृष्टि भी उन्होंने ही को है। सृष्टिके प्रारम्परे जिन प्राणियोंके द्वारा जैसे कर्म किये गये होते हैं, दूसरी बार क्य लेनेपर भी वे उन पूर्वकृत कर्पीकी वासनासे प्रभावित होनेके कारण वैसे ही कर्य काने लगते हैं। एक जन्मये मनुष्य हिसा-अहिसा, कोमलता-कठोरता, धर्म-अधर्म और सच-**झुठ आदि जिन गुणोंको अपनाता है, दूसरे जयमे भी** उनके संस्कारोसे प्रचावित होकर उन्हीं गुजोंको पसंद करता और वैसे ही कार्योमें लग जाता है।

सत्त्वगुणमें स्थित समदर्शी पुरूष तपको ही जीवके कल्पाणका मुख्य साधन बतलाते हैं। तपका मूल है राम और दम। पुरूष अपने मनमें जिन-जिन कामनाओकी इक्का करता

है. उन सबको वह तपस्थासे प्राप्त कर लेता है। जगत्की अपि करनेवाले परमात्माको प्राप्ति भी तपसे ही होती है, तपोबलसे ही मनुष्य समस्त प्राणियोपर अपना प्रभुत्व स्थापित करता है। तपके ही प्रभावसे महर्षियोने पूर्व जन्ममें पढ़े हुए वेटोका स्मरण किया। तपःशक्तिसे सम्पन्न होकर ही ब्रह्मजीने आदि-अन्तसे रहित वेद-विद्याका ज्ञान प्राप्त किया और उसे परवर्ती ऋषियोमे फैलाया। अपनी राजिका अन्त होनेपर ब्रह्मजीने जिन प्राणियोंको जन्म दिया, उतके सम्म, नाना प्रकारके मेद, तप, धार्मिक कर्म, यज्ञ, कीर्ति तव्य मोक्षके साधनोको वेदोके अनुसार ही प्रकाशित किया। ऋषियोंके नाम, देवताओंकी उत्पत्ति, प्राणियोंके अनेकों सम और उनके कर्म आदिका विधान भी केदवाक्योंके अनुसार ही हुआ है।

प्रस्तक वे स्वस्य है—एक सन्द्रबद्ध और दूसरा परब्रह्म। इन दोनोका ज्ञान होना आवश्यक है। जिसे सन्द्रबद्धका पूर्ण ज्ञान हो जाता है वह सुगमतासे परब्रह्मका साकानकार कर लेता है। सन्द्रद्धाके लोग ब्रह्मेव, पत्रुवेद और सामवेदने बतलाये हुए सकाम पत्रोंको आत्यासे पृथक् देलकर ध्यानचोगक्य तपका अनुहान करते थे। उसके बाद बेतामें जो महाशक्तिशाली पुस्त उत्पन्न हुए, उन्होंने सम्पूर्ण करावर जगन्को नियमके अंदर रक्ता। उस समय वेदाध्ययन, पत्रानुहान और वर्णाध्य-धर्मके पालनकी सुन्दर व्यवस्था थी। परंतु ह्रापरपुगमें आयुक्ती न्यूनताके कारण लोगोंमें उपपुंत्र बातोकी कमी होने लगी। स्रतिस्पुग आनेपर तो वेदोका कही दर्शन होता है और कहीं नहीं होता। उस समय अधर्मसे पीडित होकर यह और वेद लुप्त हो जाते हैं। बेटा। इस प्रकार तुन्हारे प्रसक्ते अनुसार मैंने सृष्टि, काल, कमें, बेद और कर्मफरा आदिके विषयमें कुछ बातें बताधी है।

## प्रलयका क्रम, ब्राह्मणको दान देनेकी महिमा तथा ब्राह्मणके कर्तव्यका वर्णन

व्यासनी कहते हैं—पुत्र ! अब मैं यह बता रहा है कि
ब्रह्मानीका दिन बीतनेपर उनकी राजि आराध्य होनेके पहले
किस प्रकार इस सृष्टिका लय होता है तथा ब्रह्मानी स्कृत
नगत्को अस्यन्त सूक्ष्म करके इसे कैसे अपने घीतर स्प्रेन कर
लेते हैं ? जब प्रलयका समय आता है तो उपरसे मूर्च और
नीचेसे अफ्रिकी सात ज्वालाएँ संसारको प्रस्म करने लगती
है। सबसे पहले पृथ्वीके चरावर प्राणी उन ज्वालाओंसे दख होकर धूलमें मिल जाते हैं। उस समय यह पूर्णि तृष्ण और
वृक्षीसे रहित होकर कष्टुएकी पीठ-सी दिखायी देने लगती है।

तायक्षात् जब पृथ्वीके गुण गन्यको प्रहण कर लेता है, इससे गन्यक्षित पृथ्वी अपने कारणपूत जलमें लीन हो जाती है। फिर तो जल गम्बीर सब्द करता हुआ चारों और उमड़ पड़ता है, उसमें उताल तरड्डे उठने लगती हैं और वह सम्पूर्ण विश्वकों अपनेमें निमन्न करके लहराता रहता है। तदनत्तर, तेज जलके गुण रसकों प्रहण कर लेता है और रसहीन जल तेजमें लीन हो जाता है। उस समय सम्पूर्ण आकाश आगकी लपटोंसे प्रज्वालित-सा दिखायी देता है। फिर तेजके गुण रूपकों वायु-तस्त्व प्रहण कर लेता है; इससे आग ठंडी होकर वायुमें पिल जाती है, तब हवाका बेग बढ़ता है और वह बड़े जोरसे इरहराती हुई कमर-नीचे तथा इयर-उधर चलने लगती है। इसके बाद आकाश वायुके गुण स्पर्शको प्रस लेता है, तब हमा साल होकर आकाश रह जाता है। कम, रस, गन्ध और स्पर्शका नाम भी नहीं रहता। तत्मक्षात् दुश्य-प्रस्कृको व्यक्त करनेवाला मन आकाशके गुण शब्दको, जो मनसे ही प्रकट हुआ था, अपनेमें लीन कर लेता है। इस तरह पाछाचीतिक सृष्टिका बहाके मनमें लग्द होना बाह्य प्रलय कहलता है। इस कमके अनुसार सम्पूर्ण भूतोक प्रलयस्वान भी ब्रह्माची हो है।

इस प्रकार तुण्डं जानका सुयोग्य अधिकारी जानकर प्रमातमाओ प्राप्त हुए योगियोंके द्वारा जानने योग्य यह प्रतप्तका प्रयादत् यूनाना मैंने सुनाया है। इसी तरह एक-एक हजार युगोंके प्रद्वाके दिन और रात होते रहते हैं तथा दिनके आरम्पर्म सृष्टि और रात्रिके आरम्पर्म प्रतप्तका क्रम जालू रहता है।

शुक्रदेव । अब मैं तुम्हरे प्रश्नके अनुसार ब्राइणका कार्तका बातला रहा हूँ, ध्यान देकर सुनो — ब्राइण-बातकका बातकामेरे लेकर समावर्तनाक विध्वत् संस्कार होना बाहिये। प्रत्येक संस्कारमें दक्षिणा देनी बाहिये। उपनयनके पक्षात् वह वेदोंके पारगामी आवार्यकी सेवामें स्कूकर सम्पूर्ण बेदोंका अध्ययन करे। पित शुक्रूणा और दक्षिणांके हारा पुरु-अ्यासे मुक्त होनेके बाद उसका समावर्तन-संस्कार होना बाहिये। तदननार, आवार्यकी आहा लेकर ब्रह्मचर्य, गाहित्य, बानप्रस्थ और संन्यास—इन बारो आवार्योगेसे किसी एक आवाममें शास्त्रोक्त विधिक अनुसार जीवनपर्यन्त रहे अखवा क्रमशः सभी आवामोंने प्रवेश करे।

गृहस्थ-आश्रम सब धर्मोका मृत है। इसमें रहका अन्तःकरणके रागादि दोव पक जानेपर जितेन्द्रिय पुलबको सर्वत्र सिद्धि प्राप्त होती है। गृहस्य पुष्प पुत्र उत्पन्न करके पितृ-क्र्णसे, वेदोका खाच्याय करके ऋषि-क्र्णसे और यज्ञोंका अनुद्वान करके देव-क्र्णसे खुटकारा पाता है। इस प्रकार तीनों ऋणोंसे मुक्त होकर वह अपने वर्ण तथा आश्रमके लिये विद्यित कर्मोंका सम्यादन करें और अपनेको पवित्र बनावे। तत्पक्षात् दूसरे आश्रमोंमें प्रवेश करे। इस पृथ्वीपर जो स्थान पवित्र एवं उत्तम बान पड़े वहीं निवास करके वह अपनेको पद्माखी और आदर्श पुरुष बनानेका प्रयक्ष करें। महान् तप, पूर्ण विद्याच्यवन, इत, यह अवद्या दान करनेसे गृहस्थ ब्राह्मणका यहा बढ़ता है। उसकी कीर्ति जसतक इस संसारमें उसके सुवशका विस्तार करती रहती है, तकतक वह पुण्यवानोंके अक्षय खोकोंमें निवास करके दिव्य सुन्ह भोगता रहता है। ब्राह्मणको अध्ययन, अध्यापन, यजन, वाजन और दान तथा प्रतिप्रह—इन छः कर्मोका आश्रय लेना बाड़िये। किंतु उसे अनुवित प्रतिप्रह और व्यर्थ दानसे बचना चाहिये। देवता, ऋषि, पितर, गुरु, युद्ध , रोगी और भूसे मनुष्योंको भोजन देनेके स्थि गृहस्य ब्राह्मणको प्रतिग्रह स्थीकार करना चाहिये । अपनी शक्तिके अनुसार पारमार्थिक उप्रतिके लिये प्रयत्न करनेवाले ब्राह्मपाँको ब्रव्यके अतिरिक्त कर्ना हुई रसोईमेंसे अन्न भी देना चाहिये। योभ्य ब्राह्मणीके लिये कोई भी वस्तु अदेव नहीं है। यहान् व्रतथारी राजा सत्यसंय ब्राह्मणके प्राणोकी रक्षाके लिये अपने प्राण देकर स्वर्गलोकमें गये थे। अधिके पुत्र राजा इन्द्रहमनने योग्य हाद्वणको नाना प्रकारके धन दान करके अक्षय लोक प्राप्त किये थे। देवाकुथने सोनेका छत्र दान करके अपने देशकी प्रकाके साथ सर्गातोक प्राप्त किया। अत्रिवंदामें उत्पन्न महातेवस्वी सांकृति अपने शिस्योको निर्मुण ब्रह्मका उपदेश देकर उत्तम तरेकोंको प्राप्त हुए। राजा अन्तरीयने प्रतहरणीको न्यारङ अरब गोएँ दान देकर देशवासिधोंसहित स्वर्गमें निवास किया । सावित्रीने के दिव्य कुण्डल दान किये से और राजा जनमेजपने ब्राह्मणके लिये अपने चारीरका परित्याग किया था—इससे उन दोनोंको उत्तम शोककी प्राप्ति हुई । विदेहराज निमिने अपना राज्य और जमदप्रिनन्दन प्ररशुराम तथा राजा गयने नगरीसदित सम्पूर्ण पृथ्वी ब्राह्मणको दानमें दे दी थी। एक बार पानी न बरसनेपर वसिद्धने दूसरे प्रजापतिकी भाँति सन्पूर्ण प्रजाको जीवनदान किया । करन्यमके पुत्र राजा मस्ताने महार्षे अङ्गिराको अपनी कन्या और पाञ्चालदेशके राजा बहारतने ज्तम ब्राह्मणोको महानिधि शङ्क देकर उत्तम लोक प्राप्त किया था। राजर्षि सहस्रजित्ने ब्राह्मणके लिये अपने प्राण दे दिये । राजा शतसूम्रने महर्षि मुक्तरको सब प्रकारके सुल-भोगोसे भरा हुआ सुवर्णमय यर दान किया और शाल्यनरेश द्यतिमान्ने ऋषीक मुनिको अपना राज्य अर्पण कर दिया। इन सब राजाओंको उत्तम लोकोंकी प्राप्ति हुई थी। राजनि त्येमपादने ऋष्यनुङ्ग मुनिको शान्ता नामकी अपनी कन्या ब्याह दी और राजा मदिराष्ट्रने भी हिरण्यहस्त ऋषिको अपनी पुत्री अर्पण कर दी थी—इससे इन दोनोंको सब प्रकारको कामनाएँ तथा उत्तम लोक प्राप्त हुए। राजा प्रसेनजित् बछड़ोंसदित एक लाख गोएँ दान करके उत्तम लोकोंमें गये। ये तवा और भी बहुत-से जितेन्द्रिय महायुरुष दान और तपके द्वारा स्वर्गको आर हो सुके हैं। जबतक यह पृथ्वी रहेगी, तबतक उनकी कीर्ति इस संसारमें कायम रहेगी।

ब्राह्मणको ऋक्, साम, यजु—इन तीन बेदो तथा वेदाङ्गोका अध्ययन करना चाहिये । जो ब्राह्मण वेदाध्ययनमें प्रवीण, अध्यात्मज्ञानमं कुशल और सत्त्वगुणका अवलब्बन करनेवाले हैं, वे ही महाभाग उत्पत्ति और प्रलयके तत्त्वको प्रत्यक्षकी भारत देखते हैं। ब्राह्मणको उचित है कि वर्षके अनुकूल जीवन बनावे और जिष्ट पुरुषोकी भाँति सदाकारका पालन करे। किसी भी जीवको कष्ट न देकर ही जीविका सलावे। महात्या पुरुषोकी सेवापे रहकर लवजान प्राप्त करे, सत्पुस्य बने और शासकी व्याख्या करनेये कुशल हो। अपने बर्नक अनुकूल नित्यकर्मीका अनुहान करे। कर्तव्यपरायण सन्वगुणी महात्माओका सङ्ग करे और गृहरबाक्षममें रहते हुए अध्ययनाध्यापनादि छः कर्मोपे लगा रहे । ऐसा आचरण करनेवाला ही उत्तय ब्राह्मण माना नाता है।

गृहस्य ब्राह्मणको सदा अञ्चपूर्वक पश्चनहायक्रोहारा परमात्माका पूजन करना चाहिये। वह सदा बैर्व धारण करे. प्रमादमे बसे, मन और इन्द्रियोको काबूमें रखे, धर्माता बने, आत्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त करें और हर्ष, यद तबा क्रोबसे रहित हो जाय। ऐसे ब्राह्मणको कथी दुःस नहीं घोगना पड़ता। अध्ययन, वज्ञ, दान, तप, तज्जा, सरत्तता और इन्द्रियसंघमसे यह अपने तेजको बढ़ाचे और पापको नष्ट करे। इस प्रकार पापरक्षित होकर अपने मेधाञ्चलिको जामत् करे तथा मिताहारी और जिलेन्द्रिय हो काम और क्रोधको अधीन करके ब्रह्मपदको पानेकी इच्छा करे। अप्रि, ब्रह्मण और देवताओंको प्रणाम करे। कड़बी बात न बोले और हिसा न करें। यह ब्राह्मणका परम्परागत कर्तव्य है। कर्मीके तत्त्वको जानकर उनका अनुहान करनेसे अवदय सिद्धि प्राप्त होती है। इस बातको भूलना नहीं बाहिये कि प्राणियोको अत्यन मोहामें बालनेवाला काल सदा आक्रमण करनेके लिये हैयार लड़ा है। बुद्धियान् और धीर मनुष्य ज्ञानमयी नौकासे

संसारसागरके पार हो जाते हैं; क्योंकि वे गुण और दोषोंका विचार करके गुणोका प्रहण और दोषीका परित्याग करते है। किंतु कामनाओंमें आसक्त, चक्कतवित्त, मन्दबुद्धि , एवं अज्ञानी पुरुष संदेहमें पड़ जानेके कारण इस संसारसागरको नहीं पार कर सकते । वे हिम्मत हारकर बैठ जाते हैं, इसलिये आगे नहीं बद्द पाते। अतः बुद्धिमान्को भवसागरसे पार होनेका अवस्य प्रथम करना चाहिये। इसका पार होना यही है कि वह सबे अबीमें ब्राह्मण वन जाय अर्थात् ब्रह्मजानको प्राप्त करे । उत्तम कुलमें उत्पन्न हुआ ब्राह्मण अध्यापन, याजन और प्रतिप्रह—इन तीन कर्मीको संदेहको दृष्टिसे देसकर उनमें प्रवृत्त न हो और अध्ययन, यजन तथा दान—इन तीन कर्मीका अवस्थ पालन करे। यह जैसे भी हो अपने उद्धारका प्रयत्न करे । ज्ञानके द्वारा इस मधसागरको जवर्य पार कर जाय। किसके वैदिक संस्कार विधिवत् सम्पन्न हुए हैं, जो नियमपूर्वक रहकर मन और इन्द्रियोपर विजय पा चुका है, उस विज्ञ पुरुषको इस लोक या पालोकमें कहीं भी सिद्धि प्राप्त होते हेर नहीं लगती। गृहस्थ ब्राह्मण कोश और ईंप्योंका त्यान करके उपर्युक्त नियमोंके पालनमें संलग्न रहे। नित्व पश्चमहायज्ञोंका अनुष्ठान करके पत्रपिष्ट अञ्चका ही योजन करे। सत्युरुपोके धर्म और शिक्षाचारका पालन करे, ऐसी आयोजिका पसंद करे जिससे दूसरे लोगोंको कष्ट न हो तथा जिसकी लोकमें निन्हा न होती हो । ब्राह्मणको बेहका विद्वार् , तत्त्वज्ञानी, सदावारी और चतुर होना चाहिये। जो अपने धर्मके अनुसार कार्य करनेवाला, अञ्चलु और धर्म-अधर्मके तत्त्वको जाननेवाला होता है, वह सम्पूर्ण दु:स्रोंके पार हो जाता है। धैर्य, अप्रयाद, इन्द्रियसंयम और आत्यज्ञानको प्राप्त करना तथा हर्ष, नद और क्रोधको त्यापना यह ब्राह्मणका प्राचीन धर्म है। ज्ञानवान् होकर कमोंका अनुहान करनेसे उसे सर्वत्र सिद्धि प्राप्त होती है।

#### ज्ञानद्वारा मोक्षकी प्राप्ति, ध्यानके सहायक योग और सात प्रकारकी धारणाओंका वर्णन

इच्छा हो तो मनुष्यको ज्ञानवान् होना चाहिये। जैसे समुद्रकी | सहारा लेना चाहिये। जो ज्ञानी है, यह ज्ञानमधी नौकाकी कैंबी-नीची लहरोमें डूबता-जाराता हुआ मनुष्य नाव चिल

व्यसनी कहते हैं—पुत्र ! यदि मोक्ष प्राप्त करनेकी | पार होनेके लिये भी बुद्धिमान् पुरुषको ज्ञानसभी नीकाका स्कृप्यतासे अज्ञानियोंको भी भवसागरसे पार कर देता है। जानेपर उसके पार हो जाता है, उसी प्रकार संसार-सागरसे | ध्यानयोगकी साधना करनेवाले मुनिको चाहिये कि यह हदयके रागादि दोषोको दूर कर पापीसे मुक्त हो योगमें सहायता पहुँचानेवाले देश, कर्म, अनुराग, अर्थ, उपाय, अपाय, निश्चय, चक्षुष् ,आहार, संहार, मन और दर्शन — इन बारह उपायोका आश्चय ले "।

जिसे जाम ज्ञान (मोक्ष) प्राप्त करनेकी इच्छा हो उसे बुद्धिक द्वारा मन और वाणीको जीतना चाहिये। यनुच्य सूरवीर हो या दुःसी, वह इस प्रकारकी साधनासे जरा और मृत्युरुय दुर्गम समुद्रके पार हो जाता है। उपर्युक्तरूपसे

विद्यक कर्यकरोकी सोमाको भी लॉप जाता है। अक्षर बद्धको जाप करनेकी अभिलाबावाले पुल्पको जिस प्रकार ब्राह्मको जाप करनेकी अभिलाबावाले पुल्पको जिस प्रकार शीप्र सफल्ला मिल सकती है, वह ज्याव में बता रहा है। किसी एक विषयमें किएको स्वापित करनेका नाम है धारणा। ये धारणाएँ सात प्रकारकी शेती हैं। † साधकको मौन होकर यम-नियमका पालन करते हुए इनका अभ्यास करना बाह्मिये। हुए और समीएके भेदसे सात ही अवान्तर

" ध्यानयोगके साधकको ऐसे स्थान्यर जासन लगान चाहिये वो समतल और परित्र हो। बाही रेत, केकड़-प्रथर और आग आदि न हो, करनोमें किसी तराको आवाज न आती हो, दूसर्गिक खतेका घर न हो तथा सार्थजनिक कुओं, तालाब, बावधी पा नदीका घाट आदि भी न हो। यो नेत्रोंको भरत माजून हो, बाही मन लग सके और हणका जोर न हो। गुफा या ऐसा हो कोई एकालस्थान ही ध्यानके लिये उपयोगी होता है। ऐसे स्थान्यर जासन लगानको देशयोग कहते हैं। आहार, विहार, येष्टा, सीना और जागना—में सब परिमित और नियायनुकृत होने चाहिये। यही कर्मनामक बोग है। सटाकार शिव्यको अपनी सेता और सहायताके लिये एकाना अनुरामधीम कालला है। अवस्था सामग्रीक प्रेयका नम अर्थधीम है। ध्यानीपर्योगी आसनसे घैठना उपाययोग है। संसारके लियों और सगे-सम्बन्धिकोंसे आसीत तथा ममत हटा लेनेको अध्याययोग करते हैं। गुरु और वेद-राजकों मध्यनोपर विधान राजनेका नम निष्ठपर्योग है। यस आहर होनेवाली लाभविक प्रजृतिकों केकना संसारयोग कालवा है। पनके संकरण, विकारयोग साल करनेका प्रथम सनीयोग है। जन्म, मृत्यु, जर्च और रोग आदि होनेके समय जो महान् दु-धा होता है, उसपर विधार करके संसारये विश्वक होनेवा नम दर्शनयोग है। जिसे धेनके हार सिद्ध प्रज बार्ज हो, उसे हन बारह योगीको अवस्थ सिद्ध कर लेना चाहिये।

+ प्रातिरके अंदर क्रमदा: पृथ्वी, बल, तेब, कपु, आकारा, अव्यक्त और आक्रेकार—इन सात तत्त्वेका वित्तन किया जाता है। यही सात प्रकारकी धारणा है। इसको इस प्रकार समझना चाहिये—पैरने लेकर घुटनोटक पृथ्येका स्थान समझका उसमें पृथ्यीको भारणा करनी चाहिये। मुटनेसे लेकर गुदातक जलका स्थान माना गया है। नुदासे लेकर इदयतक ऑप्रका स्थान कहलाता है। हदयसे दोनो भौडोंक बीचतकका भाग वायुका स्थान है और भूमध्यमे लेका मूर्धांतक आकारा माना गया है। बल आदिके स्थानोमें उस-उस तककी भरणा करनी चाहिये। इसकी विधि यो है—पृथ्वी यानी पैरले फुटनेतकके भागमें मानगद्वारा प्रगवसहित ले बीज और वायु देवताकी स्थापना करके चार मुक्तोंवाले सृष्टिकर्टा जहाजीका ध्यान करे । पाँच पहांतक इस प्रकार धारणा करनेसे पृथ्वीतत्वपर विजय प्राप्त होती है। इसी प्रकार जलके स्थानमें प्रणावसहित वं भीन और कपु देवताको स्थापित करके ब्यानमें देशों कि 'कहाँ चार भुजाधारी भगकान् नारायण विराजनान है। उनके शुद्ध स्प्राटेकके सम्बन निर्मल श्रीविधहरार पीवाम्बर शोधा घर रहा है। वे साधककी ओर देखकर मन्द-मन्द मुसकरा रहे हैं, बड़ी सुन्दर झाँकी है।' याँच घड़ीतक इस प्रकार ब्हरणा करनेसे सब प्रकारके रोग नष्ट हो जाते हैं। ऑप्रके स्थानमें भी प्रणय एवं रे बीजसहित कपु देकताकी स्थापना करके वहाँ इस प्रकार ध्यान करे—'मध्याङकालीन सूर्यके समान अत्यक्त तेतस्त्री, त्रिनेत्रधारी वरदाता भगवान् इतिक सामने साढ़े हैं। उनके सम्पूर्ण अब्रोमें विधृति शोधा दे रही है, वे बढ़े प्रसन्न दिसायी देते हैं।' यह भारणा भी पाँच पड़ीतक सिद्ध हो जाय तो आगसे जलनेका भय नहीं रहता। वायुके स्थान अर्थात् हदयसे भूमध्यतकके भागमें पूर्ववत् भावनाके ही द्वारा प्रणक्युक्त ये कीन और कथु देवताका स्वापन करके उसमें भी अग्नितन्त्रकी भाँति भगयान् शंकरका ही ध्यान करे। यह धारणा सिद्ध होनेपर वायुकी तरह आकाशमें विचरनेकी शक्ति प्राप्त हो जाती है। आकाशतत्वके स्थानमें भी प्रणवयुक्त हं बीजके साथ वायु देवताको प्रतिष्ठा करके उसमें आकाशके समान निराकार भगवान् सदाशिवका बिन्दुके रूपमे चिनान करे । अव्यक्तको चारणामे नादका चित्तन किया जाता है । अहंकारको चारणामे स्यूलदेहको आसक्तिका परित्याग करके 'मैं ही यह सम्पूर्ण विश्व हूँ ऐसी भावना की जाती है। इसके बाद योगीको तत्त्वका साधातकर हो जाता है।

(नीलकण्ठीके आधारपर)

धारणाएँ भी होती हैं। उन्हें प्रधारणा कहते हैं। (चन्द्र, सूर्य, धुवसण्डल आदिकी धारणा दरस्य है और नासात्र, 'धुमध्य, कपतकृप आदिकी धारणा समीपस्थ है।) इन धारणाओं के हारा कमन्न: पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकान्न, अध्यक तथा अहंकारके ऐश्वर्यंकी प्राप्ति होती है। अब बोगाध्यासमें प्रवृत्त हुए वोगीके कुछ अनुभव कतलाते जाते हैं तथा धारणापूर्वंक ध्यान करते समय जो पृथ्वीजय आदि सिद्धियाँ प्राप्त होती है, उनका भी प्रर्णन किया बाता है।

साधक जब स्थूल देहके अधियानसे पुक्त होकर स्थानमें खित होता है तो उस समय मुहमदृष्टिसे युक्त होनेके कारण उसे कुछ इस तरहके रूप (बिद्ध) दिखायी पद्मी हैं। प्रारम्बर्वे पृथ्वीकी बारणा करते समय मालून होता है कि कुहरेके समान कोई सुक्ष्म वातु सम्पूर्ण आकाशको आच्छादित कर रही है। " यह पहला सब है। जब कुइश नियुत्त हो जाता है तो दूसरे रूपका दर्शन होता है। यह अपने देहके जीतर तथा सम्पूर्ण आकाशमें जल-ही-जल देखता है। यह अनुभव जलतत्त्वकी धारणा करते सथय होता है; किर जलका रूप हो जानेपर जब वह अधितत्त्वकी बारणा करता है हो सर्वत्र आगकी ज्वाला दिखायी पड़ती है। इसके थी लय हो जानेदर योगीको आकाशमें सर्वत्र फैले हुए बायुका ही अनुभव होता है और वह सर्थ भी ऊनके धानेके समान अल्बन्त लघु और हरूका होकर अपनेको निराधार आकारामे वापुके ही साध-साथ क्वित मानता है। उस समय उसे अपने प्रारीस्का हर्व्यसे क्रम्पका ही भाग दिस्ताची पहला है। इस प्रकार तेजका संहार करके जब योगी वायुपर विजय पाता है तो वायुका सुध्यसप आकाषायें लीन हो जाता है और केवल **छिद्ररूप नीलाकाशमात्र शेष रहता है। उस अवस्थायें** प्रहाभावको प्राप्त होनेकी इच्छा रखनेवाले योगीका चिल अत्यन्त मुक्ष्म हो जाता है। उसे अपने स्थूल कारका तनिक भी भान नहीं होता।

इन सब कयों (चिह्नों) के दिखायों देनेके पक्षात् योगीको जो-जो फल प्राप्त होते हैं, उन्हें सुनो—पार्थिक ऐक्षर्यकी सिद्धि हो जानेपर योगीमें सृष्टि करनेकी शक्ति आ

माती है। यह जनायतिके समान अपने शरीरसे प्रजाकी सृष्टि कर सकता है। जिसको वायुक्तव सिद्ध हो जाता है वह बिना किसीको सहस्थताके हाब, पैर, अगुठे अववा अङ्कुलीमात्रसे दशकर पृथ्वीको कम्पितकर सकता है। आकाशको सिद्ध कानेवाला पुरूष आकाशके ही समान होकर सर्वत्र विवरता है और अपने शरीरको अदृष्ट्य कर सकता है। जिसका जलाश्योंको पी सकता है। अधिकायको सिद्ध कर लेनेपर यह शरीरको इतना तैजस्यों बना लेता है कि कोई उसकी ओर आण उठाकर देल भी नहीं सकता; फिर तेजको शास कर लेनेपर ही वह विकामी देता है। अहंकारको जीत लेनेपर पाँचों भूव मोनीके बहामें हो जाते हैं। यह भूत और आंकार—इन छः तत्वोंका आया है बुद्धि, उसको जीत लेनेपर सम्पूर्ण ऐसमोंको प्राप्ति हो जाते हैं। उस समय विश्वद्ध ज्ञान प्राप्त होता है।

जिसने ममता और आईकारका त्याग कर दिया है, जो प्रति, उन्न आदि इन्होंको समान भावसे सहता है, जिसके संबाय दूर हो गये हैं, जो कभी क्रोध और देव नहीं करता, ब्रुड नहीं बोलता, किसोकी गाली सुनकर और मार लाकर भी आका अहित नहीं सोचता, सक्चर विजयाय ही रखता है, जो पर, वाणी और कमंसे किसी जीवको कष्ट नहीं पहुँचाता और सब प्राणियोपर समान भाष रक्ता है; वही योगी ब्रह्मधावको प्राप्त होता है। जो किसी वसूकी इच्छा नहीं करता, जीवन-निर्वाह मात्रके लिये जो कुछ मिल जाता है,उसीयर संबोध करता है, जो निर्लोध, निश्चिना, जितेन्द्रिय और पूर्णकाम है, सब प्राणियोपर समान वृष्टि रकता है. पिट्टीके डेले, पत्थर और सुवर्णको एक-सा समझता है, विसकी दृष्टिये जिय और अग्रियका थेद नहीं है, जो धीर है, निन्दा और सुतिका जिसके वितयर कोई प्रधाव नहीं पड़ता, जो कामनाओकी इच्छा न रसकर दुवताके साथ ब्रह्मचर्च-व्रतका पालन करता है तथा किसी भी जीवकी हिंसा नहीं काता-ऐसा जनवान् योगी ही संसारसे मुक्त होता है। वोगीकी जिस क्यायसे मुक्ति होती है, उसे बतलाता है,

<sup>ै</sup> सह अनुभव इस प्रस्तर होता है। जब साधक पैरसे लेकर पुरनेतकके धागमें पृथ्वी-तत्त्वकी धारण करता है तो धारण सिद्ध होनेपर उस स्थानक तो रूप हो जाता है और वहाँ कुहरा-सा दिखायों पड़ता है। उस समय पुरनेसे ऊपरका धाग और आकाश कुहरेसे आप्छादित-सा जान पड़ता है। इस स्थितको पृथ्वीपर विजय पानेका चित्र मानते हैं। इसके बाद जब पुरनेसे ऊपर पायुतकके भागमें जलतत्त्वको धारणा की बाती है तो वह कुहरा और पृथ्वीका स्थान अदृश्य हो जाता है तथा पायुसे ऊपरका भाग कल्पानके समुद्रमें दूबा-सा जान पड़ता है। यह जलतत्त्वमें भूमिके लग्न होने और जलतत्त्वमर विजय पानेका चिद्ध है। इसी प्रकार उत्तरोत्तर धारणाओं में मुत्तेका लग्न होता और उत्तरर विजय पाने जाती है।

सुनो—योगसे जिन ऐश्वर्यों अथवा सिद्धियोंकी प्राप्ति होती है. | प्राप्त होनेवाली बुद्धिका मैंने वर्णन किया है। जो उपर्युक्तरूपसे उनकी अवहेलना करके पूर्ण विरक्त हो जाना चाहिये । ऐसा | साधना करके इन्होंसे रहित हो जाता है, वही ब्रह्मधावको प्राप्त करनेसे ही मोक्ष प्राप्त होता है। इस प्रकार माक्युद्धिसे | होता है।

# बुद्धिकी प्रशंसा, प्राणियोंके तारतम्य, ज्ञानका साथन तथा उसकी महिमा

ा शुक्रदेकतीने पूण-पिताली । जिसके द्वारा मनुष्यको | तबा उनके द्वारा चैदिक धर्म, कर्म और उनके फलोका जन्म और पृत्युके बन्धनसे सुटकारा मिल जाता है, उस ज्ञानका क्या सक्तम है ? प्रवृत्तिधर्मसे मुक्ति होती है वा निष्तियमंसे ? मुझे बताइये।

ा व्यासवीने कहा—बेटा I जो बुद्धिमान् हैं, ये ही सोलनेके लिये स्थान और रहनेके लिये घर बना सकते हैं, वे ही रोगोंको पहचानकर उनपर ठीक-ठीक दबाका प्रयोग कर सकते हैं । बुद्धिसे ही अर्थ प्राप्त होता है और बुद्धि हो कल्याण करती है। पदापि सब राजा एक-से ही होते हैं, किंतु उनमें जो मुद्धिमें बदा-चढ़ा होता है, वही राज्यका उपभोग और दूसरोपर शासन करता है। प्राणियोंके स्थूल-सूक्ष्य या फोरे-बहेका भेद बुद्धिसे ही जाना जाता है। कुद्धि ही सककी परम गति है। संसारमें जो नाना प्रकारके प्राणी है, उनके जन्मपर दृष्टि रसते हुए उन्हें जरायुज, अध्वज, खेदज और रुद्धिज—इन सार भागोंमें विश्वक किया जाता है। स्वावर प्राणियांसे जङ्गयोको श्रेष्ठ समझना चाहिये; क्योंकि उनयें प्रस्तने-फिरने आदिकी शक्ति होती है। जडूम बीबोर्मे भी बहुत पैरवाले और दो पैरवाले ये दो तरहके प्राणी होते हैं। इनमें बहुत पैरवालीकी अपेक्षा दो पैरवाले श्रेष्ठ होते 🕻। दो परवारतिक भी दो भेद है—यनुष्य और लेखर । लेखरोसे मनुष्य ही क्षेष्ठ हैं; क्योंकि उन्हें अब आदि प्रोगनेकी सुविधा प्राप्त है। मनुष्य भी हो प्रकारके हैं—उत्तय और मध्यम। मध्यम मनुष्योकी अपेक्षा विशुद्ध ज्ञान प्राप्त करनेके कारण उत्तम पनुष्य श्रेष्ठ हैं। मध्यम भी जातिश्रमंका पालन करते हैं, इसलिये वे अधम मनुष्योंकी अपेक्षा श्रेष्ठ हैं। मध्यम मनुष्योके भी दो भेद हैं—धर्मके ज्ञाता और धर्मके अनिपन्न । इनमें धर्मप्र ही श्रेष्ठ हैं; क्योंकि उनमें कर्तव्य और अकर्तव्यका विजेक होता है। धर्मके जाननेवाले भी दो प्रकारके होते है—वेदके जानकार और वेदको न जाननेवाले। इनमें वेदके जानकार उत्तम हैं; क्योंकि उनमें बेट प्रतिष्ठित है। वेट्के जानकार भी दो तरहके होते हैं — एक प्रजबन करनेमें कुशल होते हैं और दूसरे नहीं। उनमें प्रवचन करनेवाले ही ब्रेष्ठ हैं; क्योंकि उन्हें बेदमें बताये हुए सम्पूर्ण धर्मोंका स्परण खता है |

दूसरोंको ज्ञान होता है। प्रकलन करनेवाले विद्यान् भी दो ज्वासके है—एक आत्पतत्त्वको जानते हैं और दूसरे नहीं। इनमें आब्दत पुस्त ही क्षेष्ठ हैं; क्योंकि वे जना और मृत्युके तत्त्वको समझते हैं। जो प्रयुक्ति और नियुक्ति रूप दोनों धर्मीको जानता है, वही सर्वज्ञ, सर्ववेता, त्यापी, सत्यसंकल्प, सन्वयादी, पवित्र और प्रक्तिमान् है। जो बेदशासका शता है और तत्त्वका निश्चय करके जहाजानमें स्थित हो गया है, उसे ही देवताल्वेग ब्राह्मण मानते हैं। ब्रेटा ! जो लोग ज्ञानवान् होकर बाहर और भीतर व्याप्त अधियत (परमात्मा) और अभिदेवत (पुराव) का साक्षात्कार कर होते हैं, वे ही देवता और वे ही द्विज हैं। उन्होंमें वह सम्पूर्ण किन्न प्रतिष्ठित है। उनके माहात्यकी कहीं तुलना नहीं है। वे जना, मृखु और कर्मकी सीयाको राजिका समस्त प्राणियोके अधीश्वर और स्वयान् होते हैं।

याँचाजी करते हैं—सुधिद्विर । इस प्रकार यहिष व्यासके उपदेशको सुनकर शुकदेवजीने उसकी भूति-भूरि प्रशंसा की और मोक्षधर्मके विषयमें जूहनेके लिये उत्सुक होकर इस प्रकार कहा—'पिताजी । प्रज्ञावान् , बेदवेसा, यातिक, दोषदृष्टिसे रक्षित तथा सुद्ध बुद्धियाता पुरुष प्रत्यक्ष और अनुपानसे अज्ञात असीकिक ब्रह्मको किस प्रकार प्राप्त होता 🛊 ? तप, प्रद्मावर्ष, सर्वस्वका त्याग, मेघाशकि, सांख्य अववा योग-इनमेंसे किस साधनके द्वारा तत्त्वका साकान्कार होता है ? मनुष्य मन और इन्द्रियोंको किस ज्यायसे एकाम कर सकता है ? ये सब बातें बतानेकी कृपा काविय ।

व्यसनी कहा—केटा ! किहा, तप, इन्त्रियनियह और सर्वसन्दागके बिना कोई भी सिद्धि नहीं पा सकता । सम्पूर्ण महापून विधाताकी यहली सृष्टि हैं। वे प्राणियोंके शरीरमें भरे हुए हैं। पृथ्वीसे देहका निर्माण हुआ है। विकनाहट और पसीने आदि जलके अंद्रा हैं और अग्रिसे नेत्र तथा वायुसे प्राण और अपान उत्पन्न हुए हैं। नाक, कान आदिके छिद्र आकाश-तत्त्वके स्वरूप हैं। बरणोमें विद्यु, हाबोमें इन्द्र और

उदरमें अप्रि देवता भोक्तारूपमें स्वित रहते हैं। कानोंने बोज इन्द्रिय और दिशाएँ हैं। जिद्धामें बाक इन्द्रिय और सरस्वती देवताका निवास है। कान, तक्बा, नेत्र, निक्रा और नासिका-थे पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं और उन्हें विषयानुभवका द्वार बतलाया गया है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-ये इन्द्रियोंके विकय है। इन्हें इन्द्रियोसे पृथक समझना चाहिये। वैसे सारवि घोड़ोंको अपने वहामें रसका उन्हें अपने इच्छानुसार चलाता है, इसी प्रकार मन इन्द्रियोंको जानुमें रसकर उने सेकासे विक्योंकी ओर प्रेरित करता रहता है: कित इदयमें रहनेवाला जीवात्मा अर यनपर भी सदा जासन किया करता है। जैसे मन सम्पूर्ण इन्द्रियोक्ट राजा और उन्हें विषयोकी ओर प्रवृत्त करने तथा रोकनेमें समर्थ है, उसी प्रकार इदर्पाखत जीवात्मा भी मनका खामी तथा इसके निमह-अनुबहमें समर्थ है। इन्हियाँ, इन्हियोंक कव, रस आदि विषय, स्वभाव (प्रीत-उच्चादि धर्म), बेतना, पन, प्राण, अपान और जीव-में देहभारियोंके दारियें सटा मौजूद रहते हैं। इस प्रकार विद्वान पुरुष पाँच इन्द्रिय, पाँच विषय और छः स्त्रभाव आदि गुण-इन सोलह तत्त्रोसे आवृत अपने विशुद्ध आत्याका सुद्धिके द्वारा अन्तःकरणये साकात्कार करता है। इस महान् आत्माका दर्शन नेत्रों अववा सम्पूर्ण इन्हिपोसे नहीं हो सकता । यह विद्युद्ध मनकथी दीयकारे ही बुद्धिमें प्रकाशित होता है। परमात्मा शब्द, स्पर्जा, कप, रस और गन्धसे हीन, अविकारी तथा चरीर और इन्हियोंसे रहित है तो भी इतीरके भीतर ही इसका अनुसंबान करना चाहिये। जो इस विनाशशील शरीरमें अञ्चल मावसे लित परमेवरका ज्ञानमधी दक्षिमे निरन्तर साक्षाकार करता रहता है, वह मृत्युके पक्षात् ब्रह्मपायको प्राप्त हो जाता है। ज्ञानीजन विद्या और उत्तम कुलसे युक्त ब्राह्मणमें तथा गी, हाबी, कुछे और बाष्डारुमें भी समान दृष्टि रशनेवाले होते हैं। जिससे यह सम्पूर्ण जगत् ज्याम है, वह परमान्या समस्त चराचर प्राणियोंके भीतर निवास करता है। जब जीकामा सम्पूर्ण प्राणियों में अपनेको और अपनेमें सम्पूर्ण प्राणियोंको स्थित देखता है, उस समय वह ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है। अपने प्रारंगके भीतर जैसा आत्मा है बैसा ही दूसरोंके प्रारंग्में भी है; जिस पुरुवको निरक्तर ऐसा ज्ञान बना रहता है, वह अमृतस्व (मोक्ष) को प्राप्त होता है। जो सम्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा होका सकके दितमें लगा हुआ है, जिसका अपना कोई मार्ग नहीं है तथा जो ब्रह्मन्दको प्राप्त करना बाहता है, उसके मार्गकी स्थान करनेमें देवता भी मोहित हो जाते हैं। जैसे आकाशमें बिड्डियोंके और जलमें महात्वयोंकी चलनेके बिह्न दिखायी नहीं पहते, उसी प्रवार ज्ञानियोंकी गतिका भी किसीको पता नहीं करता।

काल सम्पूर्ण प्राणियोंको पकाता (नष्ट करता) है, किंत् वहाँ काल भी प्रकादा जाता है- जो बालका भी काल है, उस आत्याको कोई नहीं जानता । परमात्या ऊपर, नीखे, इधर-उधर अच्या बीचये नहीं है। वह किसी एक स्थानसे दूसरे स्थानको गपन नहीं करता । सम्पूर्ण लोक उसके भीतर ही क्वित है । कोई भी स्थान उसके तक्ताओं बाहर नहीं है। यदि कोई बनुवसे छूटे हुए बाज अखबा मनके समान बेगारे निरन्तर दौड़ता रहे, तब भी जगरके कारणस्थाय उस परमेहरका अन्त नहीं पा सकता। वह सुक्षासे भी अत्यन्त सुक्ष्य है तथा इससे बहकर स्थूल भी कोई इसरी वस्त नहीं है। उसके सब ओर हाव-पैर है, सब ओर नेज हैं तथा सब ओर सिर, पूरा और कान हैं: क्योंकि बह संसारमें सबको व्याप्त करके स्थित है। छोटे-से-छोटा और बहे-से-बहा थी वही है। यदापि वह सब प्राणियोंके भीतर स्थित रहता है तो भी उसको कोई देश नहीं पाता। क्षर और अक्षर भेदसे हो प्रकारके पुरुष है। सम्पूर्ण भूत तो क्षर (बिनाशी) है और दिव्य अपृतस्थकम चेतन आत्मा अक्षार (अविनाशी) है। हंस नामसे जिस अविनाशी जीवात्पाका प्रतिपादन किया गया है, वह कुटस्व अक्षर ही है। इस प्रकार जो बिहान् उस अक्षर आत्याको चबार्च रूपसे जान लेता है, यह जन्म और मृत्युक्ते बन्धनसे छुटकारा या जाता है।

### योगसे परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन

व्यसनी कहते हैं—बेटा ! तुम्हारे प्रश्नके अनुसार मैंने यहाँ ज्ञानके विषयका यवावत् वर्णन किया । अब योगकी बातें बता रहा हूँ , सुनो—इन्त्रिय, मन और बुद्धिकी वृत्तियोंको रोककर व्यापक आत्माके साथ उनकी एकता त्यापित करना ही योगशासके मतमें उत्तम ज्ञान है । इसे प्राप्त करनेके रित्ये योगीको शम, दम आदि साधनोंसे सम्पन्न होना वाहिये । वह अध्यात्म-शासका चित्तन करे, आत्यामें ही अनुराग रखे, शास्त्रोंका तत्व जाने और शास्त्रविहित कमोंका निष्कामभावसे अनुहान करे, काम, क्रोध, लोभ, भव और खाम—ये योगके पाँच दांच हैं। इन दोषोंका उत्त्रेष्ट्र करके अपनेको योग्य अधिकारी बनावे। सत्यक्षात् गुरुके मुलसे उस ज्ञानका उपदेश प्रहण करे। अब उन पाँचों दोषोंको जीतनेका उपाय बतत्वते हैं। पनको वदाने रखनेसे क्रोधको और संकल्पका त्याग करनेसे कामको जीता जा सकता है। सत्वगुणका अलब होनेसे घीर पुरुष निद्वापर विजय पा सकता है। मनुत्वको धैर्पका सहारा लेकर विषयपोग और घोजनकी चित्ता दूर करनी चाहिये। नेत्रोंकी सहायतासे हाथ और पैरोकी, मनके हाए नेत्र और कानोंकी तथा कर्मके हारा घन और वाणीकी रखा करनी चाहिये। सावधानीके हारा घयका और विहानोंकी सेवासे दम्मका परित्याग करना चाहिये।

इस प्रकार योगके सायकको आलस्य होड्कर योग-सम्बन्धी दोषोको जीतनेका प्रयक्त करना चालिये। यह अप्रि और ब्राह्मणोंकी पूजा तथा देवताओंको प्रणाम करे। मनको दुखानेवाली हिंसाचरी जाणी न बोले। तेजोमय ब्रह्म सकका बीव (कारण) है। यह जो कुछ दिखायी दे रहा है, सब दसीका रस (कार्य) है। सम्पूर्ण घरावर वगत् उस ब्रह्मके ही ईक्षण (संकल्प) का परिणाम है। ध्यान, येवाध्यपन, सत्य, लजा, सरलता, श्रमा, श्रीच, आधारमुद्धि एवं इन्द्रियसंग्रमो नेजकी वृद्धि होती और पापका नाझ हो जता है। साथककी सम्पूर्ण अभिलावाएँ सिन्द्र होती हैं तथा को व्यक्तन प्राप्त होता है। योगोको चालिये कि वह सम्पूर्ण प्राणियोंने सम्पन्नका रखे। जो कुछ भिल जाय उसीमें संतुष्ट रहे, पायोंको को डाले तथा तेजखी, मिताहारी और जितेन्द्रिय होकर काम और कोधको महाने करके ब्रह्मपदको पानेकी हज्या करे।

योगी मन और इन्द्रियोको एकाप्र करके रातके पहले और पिछले पहरपें ध्यानस्थ होकर पनको आसामें लगाने । जैसे महाकपें एक जगह भी छेद हो जानेपर पानी वह जाता है, उसी प्रकार यदि पाँच इन्त्रियोमेंसे एक भी विक्योंकी ओर प्रवृत्त हुई तो साधकका शास्त्रीय हान सुप्त हो जाता है: इसलिये जैसे मछलीपार जाल काटनेवाली पछलीको पहले पकड़कर पीछे दूसरी महातियोंको पकड़ता है: उसी तरह साथक पहले अपने मनको बदायें करे। उसके बाद कान, आँख, बिह्ना तथा नासिका आदि इन्द्रियोंका निम्न करे। पाँचों इन्द्रियोंको मनमें स्थापित करके इन्द्रियसहित मनको बुद्धिमें लीन करे; इससे इन्द्रियोंकी मलिनता दूर हो जाती है और उनमें निर्मलता आ जाती है। उस समय ब्रह्मका साक्षात्कार हो जाता है। योगी अपने अन्तःकरणमें धूमरहित अबि, दांत्रियान् सूर्य तथा आकारामें चमकती हुई किजलीके समान आत्माका दर्शन करता है। वह सबको आत्पामें और सबमें आत्पाको स्थित देखता है। जो महात्मा ब्राह्मण ज्ञानी, धैर्यकान् , किञ्चन्

और सम्पूर्ण प्राणियोंके हितये तत्वर रहनेवाले हैं, वे ही इस परमान्याका दर्शन कर पाते हैं। जो योगी एकान्तमें बैठकर तीहण निषमोंका पातन करते हुए इस प्रकार योगाञ्चास करता है, वह कोई ही समयमें अक्षर ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है।

योगसाधनामें अग्रसर होनेपर मोह, भ्रम और आवर्त आदि वित्र जात होते हैं, दिव्य सगन्य आती है, दिव्य रूपोंके दर्शन होते हैं, बाना प्रकारके अदभूत रस और स्पर्शका अनुमन होता है, इच्छानुकुल सर्टी और गर्मी प्राप्त होती है, हवाकी तरह आकाशमें चलने-किरनेको शक्ति आ जाती है, प्रतिभा बढ़ जाती है, दिव्य परार्च अपने-आप उनस्थित होने लगते हैं-इन सब सिद्धियोंको पाकर भी योगी उनकी उपेक्षा कर है और मनको उनकी ओरसे लौटाकर आत्यामें ही एकाम करें, नियमके साथ रहे और पहाड़-की बोटीयर, सून्य गृह वा देवयन्दिरमें अववा हुआँके आस-पास बैठकर तीर समय (सबेरे तबा रातके पहले अथवा पिछले-यहायें) योगका अध्यास करे । धन चाहनेवाले मनुष्यको जैसे सदा उसीकी बिन्ता बनी रहती है, इसी तरह बोगका साधक भी इन्द्रियोंको संयममें रतकर इत्य-कमलये स्थित आत्माका एकत्रप्रधावसे चिन्तन को । मनको उद्विय न होने हें, जिस उपायसे भी बहात परको रोका जा सके उसका सेवन करे और साधनासे कभी क्वितित न हो । योगका साधक मन, वाणी या क्रियासे भी कहीं आसक न हो, सबकी ओरसे उपेक्षाका पाव रहें, नियमित घोजन करे और लाय-हानिको समान समझे । कोई प्रशंसा करे या क्यि, वह दोनोंको समान दृष्टिसे देखे । एककी मलाई या दुसरेकी ब्हाई न सोचे । बुक्त लाच होनेपर हर्वसे पूरत न उठे और न होनेपर विन्ता न करें । सब प्राणियोंके प्रति समान दृष्टि रखें । वायुके समान सर्वत्र विकाता हुआ भी असङ्घ रहे । इस प्रकार स्वाबन्ति और समहर्शी रहकर छः महीनेतक नित्व योगाभ्यास करनेवार्छ साथु पुरुषको ब्रह्मका साक्षास्कार हो जाता है।

धनके लिये प्राणियोको विकल देखकर उसकी ओरसे विरक्त हो बाथ और मिट्टीके ढेले, पत्वर तथा सोनेको समान समझे। कोई नीच वर्णका पुरुष अथवा सी ही क्यों न हो, यदि उसे धर्म सम्पादन करनेकी इच्छा हो तो योगमार्गका सेवन करनेसे उसको भी परमगतिकी प्राप्ति हो जाती है। विसने अपने पनको वश्रमें कर लिया है, यही अजन्मा, पुग्तन, अवर, सनातन, नित्यपुक्त, अणुसे भी अणु और महान्से भी महान् आत्माका दर्शन कर सकता है।

महर्षि व्यासजीके इस उपदेशपर विचार करके जो इसके अनुसार आचरण करते हैं, वे बुद्धिमान् मनुष्य ब्रह्माके समान होकर परमगति प्राप्त करते हैं।

### कर्म और ज्ञानका अन्तर तथा ब्रह्मचर्य आश्रमका वर्णन

गुकदेवजीने पूछा—पिताजी ! खेदोमें कमोंको करनेका भी विधान मिलता है और उन्हें त्यागनेका भी, अतः मैं जानना बाहता हूँ कि मनुष्योंको कमें करनेसे क्या फल मिलता है और ज्ञानके हारा कमें त्याग देनेपर उन्हें किस फलकी प्राप्ति होती है ?

धीव्यजी करते हैं—शुक्रदेवजीके इस प्रकार पुछनेपर व्यासजी बोले—'बेटा ! में इन दोनों मार्गोका वर्णन करता हुँ—इनमेसे एक क्षर (विनाजी) है और दूसरा अक्षर (अविनाशी) । क्षर कर्ममय है और अक्षर ज्ञानमय । केटमें दो मागौका वर्णन है—एक प्रयुत्तिधर्मका मार्ग है और दूसरा निवृत्तिधर्मका—इनमेसे निवृत्तिधर्मका प्रतिपादन किया जा बुका है। कर्म (अक्डा) से मनुष्य बन्धनमें पड़ता है और ज्ञानसे मुक्त हो जाता है। इसलिये दुग्दर्शी संन्यासीलोग कर्म नहीं करते। कर्म करनेसे फिर जन्म लेना पहला है, सोल्ब तत्वोंसे बने हुए देहकी प्राप्ति होती हैं; किंतु ज्ञानके प्रभावसे श्रीय नित्य, अव्यक्त और अविनादी परमात्माको प्राप्त होता है। कुछ मन्दर्शद्धि मनुष्य सकाम कर्मकी प्रशंसा कार्त है, इसलिये वे भोगासक होकर बारेबार शरीरके बन्धनमें यहते रहते हैं। परंतु जो धर्मके तत्त्वको भलीमाँति समझकर सर्वोत्तम ज्ञान प्राप्त कर चुके हैं, वे कर्मकी उसी तरह प्रशासा नहीं करते, जैसे प्रतिदिन नदीका पानी पीनेवाले मनुष्य कुएँका आदा नहीं करते। कर्यका फल है सुल-दु:स और जन्म-मृत्युः कितु ज्ञानसे उस स्वानकी प्राप्ति होती है जहाँ जानेसे सदाके लिये शोकसे पिण्ड कुट जाता है, जहाँ जन्म और मृत्युकी पहुँच नहीं होती तथा जहाँ पहुँचा हुआ जीव फिर इस संसारमें लौटकर नहीं आता । ज्ञान होते ही जिना क्रेपके प्राप्त होनेवाले और कभी भी विलग न होनेवाले अव्यक्त, अवल एवं नित्य ब्रह्मका साक्षात्कार हो जाता है। उस अवस्थामें सुल-दु: ल आदि इन्द्र तथा मानसिक संकल्प बाधा नहीं पहुँचाते । उस स्थितिको प्राप्त हुए मनुष्य सर्वत्र समान दृष्टि रखते हैं, सबको मित्र समझते हैं और सब प्राणियोंके हिनमें तत्पर रहते हैं।

तात ! ज्ञानी और कर्मासक मनुष्योमें बड़ा भारी अन्तर होता है। ज्ञानीका क्षय नहीं होता और कर्मासक मनुष्य बन्द्रभाकी कलाके समान घटता-बढ़ता रहता है। वह मन, इन्द्रियक्ष्म म्यारह विकारोंसे युक्त होकर जन्म धारण किया करता है। कमलके पत्तेपर पड़ी हुई पानीकी ईट्रके सनान जो स्वयंप्रकास बिन्धय देवता हृदयाकाशमें विराजमान है, उसे

शुकदेवजीने पूछा—पिताजी ! श्रेटोमें कर्मोंको करनेका | क्षेत्रज्ञ (परमात्मा) समझना चाहिये तथा जिसने योगके हुरा वधान मिलता है और उन्हें त्यागनेका भी, अतः मैं जानना | चिनको वहामें किया है, वह जीवाला भी उसीका खरूप हैं।

> ुक्देक्जीने करा—पिताजी ! इस संसारमें युग-युगसे जिस सदाकारका पालन होता आया है, उसे सुनना काहता हूँ तथा संतत्कोग जैसा कर्ताव करते हैं जैसा ही मैं भी करना बाहता हूँ। आपके उन्देशसे मैं पित्रत्र हो गया हूँ तथा मुझे जगत्की राति-नीतिका भी ज्ञान हो गया है। अब मैं धर्मावरणसे बुद्धिका संस्कार करके त्यूरु देशका अधिमान त्याग कर अपने अविनाशी तक्का परमात्माका दर्शन कर्तामा।

> *व्यालवीने कहा—बेटा* ! पूर्वकालवें ब्रह्माजीने जिस आवार-व्यवहारका विधान कर दिवा है, पहलेके सत्पुरुष और ऋषि-महर्षि भी उसीका पालन करते आये हैं। ऋषियोंने ब्रह्मकर्वके पालनसे ही पुण्यत्येकीयर अधिकार प्राप्त किया है, इसलिये अपना बरुपाण चाहनेवाले पनुष्पको सहस्वर्यका पालन करके आत्मबल प्राप्त करना चाहिये। फिर वानप्रस्थके निवयसे वनमें सुकर फल-मुलका घोजन और पुण्य तीर्थीमें प्रमण करते हुए तपस्या करनी बाहिये । प्राणियोकी हिसासे क्वं रहना व्यक्ति। इसके पश्चात् संन्यासी होकर भिक्षासे जीवन-निर्वाह करते हुए आत्मतत्त्वका जिन्तन करना चाहिये। चिक्षा लेने उस समय जाना चाहिये जब गृहस्तीके घरोमें रसोई-वरसे बुओं निकल्पना बन्द हो जाय और मुसलमें धान कुटनेकी आवाज न सुनायी पढ़े। इस प्रकार जीवन व्यतीत करनेवाला पुरुष ब्रह्मस्त्रक्त्य हो जाता है। शुकदेव ! तुम भी मुनि, नमस्त्रार तबा सुमासूम विषयोका त्याग करके जो कुछ फल-पून पिल जाव, उसीसे पूस मिटाते हुए वनमें अवेले विचरते रहो ।

> शुक्रदेवर्तनं पूज्य-चिताली ! कर्म करना चाहिये और कर्मको त्याग देना चाहिये — ये जो बेदके हो तरहके चचन है, लोकदृष्टिसे क्रियार करनेपर परस्पर क्रिक्ट जान पहते हैं। ये प्राथाणिक है या अप्राथाणिक ? विरोधके रहते हुए इनको शास्त्रीय वचन कैसे माना जा सकता है ? तथा दोनों ही प्राथाणिक कैसे हो सकते हैं ? साथ ही यह भी बताइये कि कर्मोंका विरोध किये बिना मोक्षकी प्राप्ति किस तरह हो सकती है ?

> व्यास्त्रीने क्या—बेटा ! कर्म करने और न करनेके अरुग-अरुग अधिकारी हैं। ब्रह्मवारी, गृहस्य और वारप्रस्य—ये कर्म करनेके अधिकारी हैं और संन्यासी कर्मीका

स्याग करते हैं। अपने-अपने आक्रमके अनुसार शास्त्रोक्त निवर्मोका पालन करनेसे सभी उत्तम गति प्राप्त करते हैं। चदि कोई एक मनुष्य भी राग-देवका खाग करके क्रमशः इन चारों आश्रपोंके धर्मोंका विधिवत् पालन कर से तो उसे अवस्य ही परब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है। ये बारों आक्रम ब्रह्ममें ही प्रतिष्ठित हैं और ब्रह्मतक पहुँचानेके लिये चार सीवियोंके समान माने गये हैं। इनका सहारा लेनसे पनुष्य ब्रह्मलोकमें पहुँचकर प्रतिष्ठा प्राप्त करता है। धर्म और अर्वमें कुञ्चलता प्राप्त करनेके लिये अपनी आयुक्ते एक बीबाई भाग अर्थात् पत्नीस वर्षातक गुरु या गुरुपुत्रकी सेवाचे रहकर ब्रह्मचर्यका पालन करना चाहिये । ब्रह्मचारी किसीको निन्दा न करे, गुरुके सो जानेके पश्चात् शयन करे और उनके जागनेसे पहले ही उठ जाय। गुरुके धरमें एक जिल्प वा दासके करनेपोग्प जो कुछ भी कार्य हो, उसे खर्च पूरा करे। सदा गुरुके पास मौजूद रहे। हर एक काम करनेके लिये तैयार रहे और उसकी अच्छी जानकारी रखे । कामसे खुट्टी पिलनेपर अध्ययन करे। सबके प्रति उद्यर खे, किसीपर करुष्ट्र न लगावे। आचार्यके बुलानेपर तुरंत उनकी सेवामे उपस्थित हो जाय। बाहर-मीतरसे पवित्र, प्रत्येक कार्यये कुशल और गुणवान् बने। बात करते समय बीच-बीचये ऐसा प्रसंग उपस्थित करें जो सुननेवालेको अनुकूल और प्रिय

ज्ञान पहे। इन्द्रियोंको अपने वशमें करके गुरुकी ओर शान्तदृष्टिसे देखे । आबार्य जबतक भोजन और जलपान न कर ले तवतक स्वयं भी न करे। उनके बैठनेसे पहले न बैठे और शयन करनेसे पहले न सोवे । दोनों हाथ फैलाकर अपने दाहिने हाक्से गुरुका दाहिना चरण और बावें हाबसे उनका वार्यो करण मुकर प्रणाम करे । इस प्रकार अभिवादनके पक्षान् हाव जोड़कर गुरुसे कहे 'भगवन् ।अब मुझे पढ़ाइये। मैंने अमुक काम पूरा कर लिया है और अमुक कार्य अभी कर्मेगा। इसके सिवा और भी जिन कामोंके लिये आप आज्ञा देगे उन्हें भी शीघ्र पूर्ण करूँगा।' इस तरह सब बात विध्वित् निवेदन करके गुरूकी आज्ञा लेकर फिर दूसरा काम करें और काम हो जानेपर पुन: उसका समाचार गुरुजीको बताबे। जिन-जिन यन्यों और रसोंका सेवन प्रद्रावारीके लिये निविद्ध है उनका यह त्याग करे । समावर्तन संस्कारके बाद ही वा उनका उपयोग कर सकता है। यही धर्मशासका निश्चय है। इसके तिला और भी ब्रह्मचारीके जिलने नियम शास्त्रोमें विस्तारके साथ बतायें गये 🖁, उन सबका वह पालन करे तथा सदा गुरुके समीप रहे। इस प्रकार मधाप्राक्ति सेवा करके गुरुको प्रसन्न करे और ब्रह्मचर्चका ब्रह्म पूरा हो जानेपर उन्हें गुरुदक्षिणा देकर शास्त्रोक विधिक अनुसार समावर्तन करे । इसके बाद वा गृहाबाबममें आनेका अधिकारी होता है।

# गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास-आश्रमका वर्णन

व्यासभी कहते हैं—बेटा ! मृहस्य पुरुष अपनी आयुका दूसरा भाग गृहस्व-आक्रममें व्यतीत करे। धर्मानुसार खीसे विवाह करके उसके साथ अफ्रिकी स्थापना करे और निव्य नियमके साथ रहकर दोनों समय अफ्रिक्टेंब करे। गृहस्थ ब्राह्मणके लिये विद्यानीने चार प्रकारकी आजीविका कल्लायी है—(सालभरके लिये)एक कोठिला धान घरकर रखना, (महीनेभरके लिये) कुंडेभर अन्नका संत्रह करना, दिनमाके लिये अन्न रजना अखवा कापोती वृत्तिसे राजा। इनसे पहरीकी अपेक्षा दूसरी-दूसरी ब्रेष्ठ है । पहली ब्रेणीके अनुसार जीविका सरानेवारे ब्राह्मणको यजन-याजन, अध्ययन-अध्यापन, दान-प्रतिग्रह—ये छः कर्य, दूसरी बेणीवालेको अध्ययन, यजन और दान—ये तीन कर्म तवा तीसरी श्रेणीवालेको अध्ययन और दान—ये दो ही कर्म काने चाहिये। चौथी श्रेणीवालेको केवल ब्रह्मयत्र (वेदाध्ययन) करना उचित है। गृहस्थोंके लिये शाखोंमें बहुत-से श्रेष्ट नियम बताये गये हैं। वह केवल अपने ही भोजनके लिये रसोई न

बनावे (अपितु देवता, पितर और अतिविधीके जोएयसे बनावे) । दिनमें कभी न सोवे, रातके पहले और पिछले धागमें थी नींद न ले। सबेरे और शाम दो ही वक्त भोजन करें, बीचमें कुछ न लाय। ऋतुकारुके अतिरिक्त समयमें की-सहवास न करे। सदा इस बातका ध्यान रखे कि 'मेरे घरपर आया हुआ कोई ब्राह्मण अतिथि भूखा तो नहीं रहा, उसके आदर-सत्कारमें कोई कमी तो नहीं रह गयी ?' यदि द्वारपर अतिकिके रूपमें वेदके विद्वान, स्नातक, श्रोत्रिय, हत्य (यहाबद्रोष अप्र)-कव्य (आञ्चका अप्र) घोजन करनेवाले, जितेन्द्रिय, क्रियानिष्ठ और तपस्त्री आ जाये तो उनकी विधिवत् पूजा करके उन्हें हत्व और कव्य समर्पण करने चाहिये। जो धार्मिकताका डोंग दिलानेके लिये अपने नस और बाल बढ़ाकर आया हो, अपने ही मुखसे अपने किये हुए धर्मका विज्ञापन करता हो, अकारण अग्रिहोत्रका साग कर चुका हो अबवा गुरुके साथ कपट करनेवाला हो—ऐसा मनुष्य भी गृहस्वके घर अन्न पानेका अधिकारी है। ब्रह्मचारी

और संन्यासीको तो सदा ही अन्न देना बाह्यि। तात्सर्व यह कि गृहत्य पुरुष उत्तम ब्राह्मणसे लेकर बाण्डालतकको योग्यतानुसार अन्न प्रदान करे।

गृहस्थको सदा विचार और अमृत अज्ञका भोजन करना चाहिये । पोष्य वर्गको भोजन करानेके बाद जो अन्न बचता है, उसे वियस कहते हैं और पश्चयज्ञसे अवशिष्ट अन्न अमृत कहलाता है। गृहस्थ पुरुष अपनी ही कीसे प्रेम करे, इन्द्रियोंको वशमें करके जितेन्द्रिय बने और किसीके दोष न हैंद्रे। वह ऋत्विन, पुरोहत, आचार्य, पापा, अतिथि, इारणागत, कृद्ध, बालक, येगी, वेद्य, जाति-भाई, सम्बन्धी, माता, पिता, कुटुम्बकी सी, भाई, पुत्र, पत्नी, पुत्री तथा सेक्कोंके साथ कभी विवाद न करे। जो इन सकके साथ करुह नहीं करता, सह सब पापोसे हुट जाता है। इनके अधीन रहनेवाला मनुष्य सम्पूर्ण लोकोपर विजय पाता है। इसमें तनिक भी संदेश नहीं है। आचार्य ब्रह्मलोकका स्वामी है और पिता प्रवापतिलोकका ईश्वर है। अतिथि इन्द्रलोकके, प्रतिन्त् देवलोकके और जाति-पाई विश्वेदेवलोकके अधिकारी हैं—इन सबकी सेवासे उत-उत लोकोंकी प्राप्ति होती है। मामा और माताको संतुष्ट करनेसे पृज्वीस्रोकपर अधिकार होता है। वृद्ध, बालक, रोगी और दुवेल प्राणियोकी सेवासे आकादायर किजय प्राप्त होती है। बड़ा भाई पिताके समान है, की और पुत्र अपने ही झरीर हैं तजा सेक्कगण अपनी छापाके समान हैं। बेटी तो और भी दवाके योग्य है। इसलिये इनके द्वारा कभी अपना तिरस्कार भी हो माच तो बुरा न मानकर सह लेना चाहिये।

गृहस्थधर्मका पालन करनेवाले विद्यान्को निश्चित्त होका धर्मका आवश्य करते रहना धाहिये और धनके लोधसे किसी कर्मका अनुष्ठान नहीं करना चाहिये। गृहस्थ ब्राह्मणके लिये कुम्पधान्य (अर्धाद बड़े कुंडेमें प्रधानेभर खानेके लिये धान्य भरकर रखना), उन्ध्रशिल (रोज-रोज बिखरे हुए अन्नके दाने चुनना अथवा, लेत कट जानेपर उसमें गिरे हुए धान्य आदिके बालोका संप्रह करना) तथा कायोगी वृत्ति (कब्तरकी तरह धूमिपर यहे हुए अन्नके दाने चुनकर इकट्टा करना)—ये तीन आजीविकाएँ बतायी गयी हैं। इनमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ तथा कल्याणका साधन है। इसी प्रकार चारों आश्रमोंमें भी पूर्वकी अपेक्षा उत्तरोत्तर आन्नम ही कल्याणकारी माने गये हैं। उन्नति चाहनेवाले पुरुषको धाखोक्त आग्रमधर्मोंका पूर्णतथा पालन करना चाहिये। किस राज्यमें पूर्वोक्त तीन प्रकारकी वृत्तियोसे जीविका बलानेवाले पूजनीय ब्राह्मण रहते हैं, उसकी वृद्धि होती है। इन वृत्तियोसे

आनन्दपूर्वक जीवन-निर्वाह करनेवाला गृहस्य अपनी दस्त पीड़ीके पूर्वकोको तथा दस पीड़ीतक आगे होनेवाली संतानोंको पवित्र कर देता है और उसे विच्युखेकके सदृश जाम लोकोंकी प्राप्ति होती है अववा वह जितेन्द्रिय महात्माओंको मिलनेवाली श्रेष्ठ गति प्राप्त करता है। उदान विश्ववाले गृहस्थोंको विमानसहित परम रमणीय स्वर्गलोककी प्राप्ति होती है। ब्रह्माने गृहस्य-अव्यवको स्वर्ग-प्राप्तिका साधन बनाया है, अतः जो कमनः इस हितीय आधाम—गाईस्थमें प्रवेश करके उसके नियमोंका पालन करता है, वह स्वर्गलोकमें सम्मानित होता है। इसके बाद वानप्रस्य आवाममें प्रवेश करना चाहिये। यह तृतीय आवाम है तथा पृहस्य-आवामसे भी श्रेष्ठ माना गया है। अव इसके धर्म बताता है, सुनो—

गृहस्य पुरुषको जब अपने सिरके बाल सफेद दिसासी है, इसीरमें झुरियाँ यह जायें और पुत्रको भी पुत्रकी फ्राप्ति हो जाय तो अपनी आपुका तीसरा धारा व्यतीत करनेके लिये वानप्रस्थ अक्समें रहना बाहिये। वह गृहत्याश्रममें जिन अग्नियोंकी उरासना करता वा, उनका वानप्रस्वाधमपै भी सेवन करता रहे। प्रतिदिन देवताओंको पूजा करे, नियमके साथ रहे, नियनानुकृत भोजन करे, दिनके छठे भाग अर्थात् तीसरे पहरमें एक बार अन्न प्रहण करे और प्रमादसे क्या रहे। गार्क्कवरूरी ही भाँति आखित्रोत्र, वैसी ही गो-सेवा तथा उसी प्रकार यजके सम्पूर्ण अङ्गोका पालन करना वानप्रस्थका धर्म 🖁 । वनवासी पुनि—बिना जोती हुई पृथ्वीसे पैदा हुआ धान, जो, नीवार तथा वियस (अतिथियोको देनेसे वर्ष हुए)अन्नसे जीवन-निर्वाह करे । वानप्रस्थये धी प्रश्लमहायज्ञीका विधान है । उसमें भी कार प्रकारको वृत्तिमाँ बतारामी गयी हैं, उन्हींके अनुसार कोई दिनधरके लिये, कोई एक मासके लिये, कोई एक वर्ष और कोई बारह क्योंके लिये अतिधिसेवा तथा गज़के उदेश्यमे अन्न संप्रह करके रखते हैं। वान्प्रस्थीको वर्षाके समय लुले पैदानमें और हेमन ऋतुमें पानीके भीतर सड़ा रहना काहिये । गर्मीके दिनोंमें प्रश्लाप्रिसे शरीरको तपाना तथा सदा सक्य धोजन करना चाहिये। वानप्रस्थी महात्या जमीनपर त्येटते, पंजीके बत साई होते, एक स्थानपर आसन लगाकर बैठते तथा तीनों काल सान और संध्या करते हैं। कुछ लोग कदे अप्रको दौतसे जवाकर जाते हैं, कुछ स्त्रेग पत्थरपर कृटकर भोजन करते हैं और कोई-कोई शुक्रपक्ष या कृष्णपक्षमें एक बार जोकी रूपसी पीकर रह जाते हैं। कितने ही, समयानुसार को कुछ मिल गया, वही खाकर जीवन-निवांह करने हैं। कोई कंद-पूलसे, कोई फलोंसे और कोई-कोई फूलोंसे ही जीविका बलाते हैं। इस प्रकार वानप्रस्थ-आक्षपमें

निवास करनेवाले पुरुष बड़े कटोर निवमोंका पालन करते हैं, उनके लिये उपर्युक्त निवमोंके सिवा और भी बहुत-से निवम शास्त्रोंमें बताये गये हैं।

तात ! सत्य संकल्पवाले वावावर नामक ऋषि, धर्ममें प्रवीणताको प्राप्त हुए वक्तेरे ठ्य ठपली मृति और असंख्य ब्राह्मण बानप्रस्थ-आश्रम स्वीकार कर जुके हैं। बालस्क्रिय और सैकल भी वानप्रस्थी ही थे। ये सभी क्लिक्टिय महत्त्वमा वनमें खुकर दुष्कर कर्मोंके हारा हेदा सहन करते हुए सदा वर्ममें लगे खते थे; इसलिये उनका संकल्प सिद्ध हो गया था। वे ताराओंसे पिछ होकर भी ज्योतिमंच खक्रममें दिलायों देते हैं, कोई भी उनका तिरस्कार नहीं कर सकता है!

इस प्रकार वानप्रस्वकी अवधि पूरी कानेके बाद जब आयुका बीवा भाग क्षेत्र रह जाय, बुद्धावस्थाने हारीर दुर्बल हो जांच और रोग सताने लगे तो उस आश्रमका परिवान करके सेन्वास-आव्रम प्रहण करना चाहिये। संन्यासको टीका हेते समय एक दिनमें पूरा होनेवास्त यह करके अपना सन्पूर्ण धन दक्षिणामें दे डाले । फिर आत्पाका ही यजन, आधार्य ही प्रेय और आत्माके ही साथ क्रीडा करे । सब प्रकारमे आत्माका ही आक्रय ले। ऑक्ट्रोबकी अधियोंको आलाचे आरोपित करके सपस संप्रहोंका परित्याग कर दे। अचवा तुरंत सम्पन्न किये जानेवाले (सहयत आदि) यत्रो तचा दसपोर्णमास आदि इत्रियोका तवतक पालन करता रहे जवतक आत्ययतका अच्यास न हो जाय। आत्यवज्ञको विधि यो है-अपने इत्यको गाईपत्य, मनको अन्बाहार्पपवन और पुलको आहवनीय अग्नि मानकर तीनों अग्रियोको अपने चरीरये ही खायित करे: किर केवात होनेतक प्राणाप्रिहोतकी विधिये चनन करता खे। संन्यासी असकी निन्दा न करके यज्ञेदके "प्राणाय लाहा" आहि" मन्त्रीका उद्यारण करता हुआ पहले अन्नके पाँच नास प्रहण करे । (फिर आचमनके प्रमान मौनपूर्वक शेष अब घोऊन करें) ।

जो ब्राह्मण सम्पूर्ण प्राणियोंको अभय-राज देकर संन्यासी हो जाता है, वह भरनेके पद्मात् तेकोमय लोकमें जाता है और अन्तमें मोक्ष प्राप्त करता है। आत्मज्ञानी पुरुष सुत्राील एवं पापरहित होता है, वह इस लोक और परलोकके लिये भी कोई कमें करना नहीं साहता। क्रोथ, मोह, संधि और विषक्तका त्यान करके वह सब ओरसे उदासीन-सा खता है। जो अहिसा आदि यमों और श्लीय, संतोष आदि नियमोंका पालन करनेमें कभी कहका अनुमद नहीं करता तथा संन्यास-आक्रमका विधान करनेवाले शासीय वचनोंके अनुसार त्यागमधी अफ्रिमें अपने सर्वश्वकी आहुति करनेमें उत्साह दिखाता है, उसे इच्छानुसार गति (मुक्ति) प्राप्त होती है; ऐसे जितेन्त्रिय एवं वर्षण्यापण आत्यज्ञानीको मुखिके विषयमें वनिक भी संदेशके तिये स्थान नहीं है।

जो आत्पतत्त्वका साक्षात्कार करके एकाकी विकरता रहता है, वह सर्ववरापक होनेके कारण न तो स्वर्ध किसीका त्याग करता है और न दूसरे ही उसका त्वाग करते हैं। संन्यासी कभी अग्रिमें हका न करे, पर या मठ बनाकर न रहे, केवल भिक्षा लेनेके लिये गांबोपे जाब और इसरे दिनके लिये अन्न-संग्रह न करे, यह वित्रवृत्तियोंको रेके, इतका और नियमन्कृत भोजन करे, दिन-रातमें केवल एक बार अन्न प्रहण करे। पानी पीनेके लिये कमण्डल रखे. बढ़की बढ़में निवास करे, जो देखनेमें सुन्दर न हो ऐसा वक धारण करे, किसीको साथ न रहे और सब प्राणियोंकी ट्येज़ करें -- ये सब संन्यातीके राजण है। यह किसीसे भी न कड़ने योग्य बात न कड़े, तुसरेकी भी वैसी बात न सुने तथा ब्रह्मणोंके प्रति किसी तरह कट्यक्तन न निकल जाय, इसके लिये विदोष सावधान रहे । जिससे प्राह्मणीका दिव हो ऐसा ही घणन बोले, अपनी निन्दा सुनकर भी कुप रह जाय-- वहीं भय-खाधिये सुटनेकी दवा है। जो अपने सर्वकापी खलासी स्थित होनेके कारण अकेले हो सम्पूर्ण आकाशमें परिपूर्ण-सा हो रहा है तथा जो नाम-सम्बंधे विकास सुद्धि रखनेके कारण लोगोरी भी हुए स्थानको भी सुना लयहाता है, उसे ही देखतारक्षेण झाहाका (अहाजानी) मानते हैं। जो जिस किसी भी ( क्स, कल्कल आदि) चलुसे अपना शरीर दक लेटा है, समयसे जो कुछ कला-स्ता मिल जाता है उसे ही भोजन करता है और वहाँ कही स्वान मिल जाव वहीं सो राता है, जिसको दृष्टिये क्रियाँ यूटीक समान है, जो मान या अपमान प्राप्त होनेपर होक नहीं करता तथा विसने सम्पूर्ण प्राणियोंको अभव दान कर दिया है, उसे ही देवलालोग ब्राह्मण समझते हैं । संन्यासीको न जीवनमें प्रेम करना चाहिये न मृत्यूमें। जैसे मेकक अपने स्थापीके आदेशकी बाट जोड़ता रहता है, उसी तरह उसे भी कालकी प्रतीका करनी चाहिये । मन और वाणीये कोई क्षेत्र नहीं आने देना चालिये और सब पापोंसे मुक्त होकर सर्वधा शतुहीन हो जाना वाकिये। जिसे ऐसी स्थिति प्राप्त हो गयी है, उसे संस्तरमें क्या ध्य है ? जो किसी भी प्राणीसे नहीं हरता, जिससे कोई भी प्राणी नहीं हरते, उस पोडपुक पुरुषको किसीसे भी भय नहीं होता। जो हिमा न करनेवाता, सपदर्शी, सत्तवादी, धैर्यवान, जिलेन्द्रिय और सबको प्रारण देनेवासा है, यह अत्यन्त उत्तम यति पाता है।

<sup>&</sup>quot; ॐ प्रणाय त्याता । ॐ अपान्त्य त्याता । ॐ ज्यान्त्य त्याता । ॐ सम्प्रतय त्याता । ॐ उद्गत्य त्याता । ये पाँच मन्त्र हैं । इनमेसे एक-एकको पढ़कर एक-एक ग्रास ग्रहण करना चाहिये ।

इस प्रकार जो ज्ञानानन्दसे तृप्त होकर भय और कामनाऔसे रहित हो गया है, उसपर मृत्युका जोर नहीं बलता; वह स्वयं ही मृत्युको लाँच जाता है। जो सब प्रकारकी आसक्तियोसे छूटकर मुनिवृत्तिसे रहता है, आकादाकी भाँति निलेंप और स्थिर है, किसी भी वस्तुको अपनी नहीं मानता, एकाकी विचरता और शान्तभावसे रहता है; जिसका जीवन धर्मके लिये और धर्म भगवान्के लिये होता है, जिसके दिन और रात शुभ कर्मोंमें ही व्यतीत होते हैं, जो निष्काम होनेके कारण सकाम कर्मीका आरम्भ नहीं करता, नमस्कार और सुतिसे दूर खता तथा सब प्रकारके बन्धनीसे मुक्त होता है, वही देवनाओंके मतमें ब्राह्मण है। सम्पूर्ण प्राणी सुलमें प्रसन्न होते और दु:ससे घवराते हैं, अतः जिसे प्राणियोपर भय आता देखकर लेद होता है, उस भदालु पुरुषको भपदायक कर्म नहीं करना लाहिये। जीवोंको अभवकी दक्षिणा देना सब दानोंसे बढ़का है। जो पहलेसे ही हिसाका त्याय कर देता है, वह सब प्राणियोसे निर्भय होकर मोक्ष प्राप्त करता है। जो न तो तबर्थ निन्दाके योग्य कोई काप करता और न दूसरोंकी निन्दा करता है, बड़ी ब्राह्मण परमात्माका दर्शन कर सकता है। किसके मोह और पाप दूर हो गये हैं, वह इस लोक और परलोकके मोगोंने आसक नहीं होता । ऐसे संन्यासीको रोष और मोह नहीं छू सकते । 📧 पिट्टीके डेले और सोनेको समान सपकता, पक्रकोशीका अभियान त्याग देता और संक्षितिया तथा मान-अपमानसे रहित हो जाता है। उसकी दृष्टिमें न कोई प्रिय होता है न अफ्रिय। वह क्दासीनकी भौति सर्वत्र विकास रहता है।

शुक्रदेव ! देह, इन्हिय और मन आदि वो प्रकृतिके विकार है, ये शेवन (आया) के ही आधारपर स्थित खते हैं। ये जह होनेके कारण क्षेत्रतको नहीं जानते, किंतु क्षेत्रत वन सबको जानता खता है। जैसे बतुर सारचि अपने बन्नमें किये हुए बलवान् और उत्तम घोड़ोंसे अच्छी तरह काम लेता है, उसी प्रकार क्षेत्रत भी अपने बन्नमें किये हुए मन तवा इन्हियोंके हुम सम्पूर्ण कार्य सिद्ध करता है। इन्हियोंकी अपेक्षा उनके विकय, विषयोंसे मन, मनसे बुद्धि, बुद्धिसे महत्त्वत, महत्त्वसे अञ्चक (पूलप्रकृति) और अञ्चक्तमे अविनाजी परमान्या श्रेष्ट है। परमान्यासे श्रेष्ट कुछ भी नहीं है। वहीं सबकी सीमा और परम गति है। सम्पूर्ण प्राणियोंके भीतर किया हुआ वह परमाञ्चा प्रकाशमें नहीं आता। उसे तो सूक्ष्मदर्शी ज्ञानी महत्त्वा ही जपनी सूक्ष्म एवं उत्तम बुद्धिसे देख पाते हैं। संन्यासीको चाहिये कि वह मनसहित इन्हियों और उनके विषयोंको बुद्धिके हारा अन्तरात्मामें लीन करके नाना प्रकारके दुन्योंका क्रिक्टन न

करें। व्यानके द्वारा घनको विषयको ओरसे हटाकर उसे विवेकके द्वारा स्विर करें और झान्तभावसे स्थित हो जाय—ऐसा करनेसे वह अमृतपदको प्राप्त होता है। जो इन्द्रियोंके बदामें रहता है, वह मनुष्य विवेक-शक्तिको खो देता और अपनेको काम आदि राजुओंके हाबोमें सीपकर मृत्युके बंगुलमें फैस जाता है। इसलिये सब प्रकारके संकल्पोंका नाश करके विनको सूक्ष्म बुद्धिमें लीन करें, इससे वह कालपर भी विवय पा जाता है। इतना ही नहीं, जिल प्रसन्न होनेके कारण वह संन्यासी सूच और अशुभका त्यार करके आत्मनिष्ठ होकर अनन्त आन्द (मोक्ष-सुक्त) का अनुभव करता रहता है। प्रसन्नताका लक्षण यह है कि सदा सुधुसिके समान सुक्रका अनुभव होता रहे और वायुरहित स्वानमें निकास दीपशिकाकी भारत मन कभी कहता न हो।

जो निताहारी और शुद्धचित होकर रातके पहले और पिछले भागमें आत्माको परमात्माके ध्यानमें लगाता है, वही अपने अन्त:करणपे परमात्पाका दर्शन करता है। बेटा ! मैंने को उपदेश दिया है यह परमात्ताका ज्ञान करानेवाला झाल है, सम्पूर्ण ड्यनिषदीका रहस्य है। केवल अनुमान या आगमसे ही इसका ज्ञान नहीं होता, अनुभवसे ही यह ठीक-ठीक समझमें आता है। यर्ग और सत्यके जितने उपारचान हैं, उन सबका यह सारभूत है। ऋनोदकी दस हजार ऋचाओंका मन्मन करके मैंने इस उपदेशायुगको निकाला 🖁 । जैसे दहीसे मक्कन निकलता और काठमें आग प्रकट होती हैं, उसी प्रकार मैंने बेदसे तुन्हारे लिये इस ज़ानको निकाला है। तुम क्रक्थारी सातकोंको ही इस शासका उपदेश करना । जिसका मन शाना नहीं है, इन्द्रियाँ क्यामें नहीं है तथा जो तपत्वी नहीं है, उसे इस ज्ञानका उपदेश नहीं करना चाड़िये। जो ग्रेवसे अनिधन्न, अभक्त, दोषदर्शी, कृष्टिल, अक्ता न माननेवाला, व्यर्ध तर्क-वितर्क करनेवाला और चुगुलखोर है, वह भी इस ज्ञानका अधिकारी नहीं है। प्रशंसनीय, शान्त, तपस्वी तथा सेवापरायण दिख्य और प्रिय पुत्रको हो इस गृह धर्मका उपदेश देना चाहिये, दूसरे किसीको न्हीं। यदि कोई कोसे भरी हुई सम्पूर्ण पृथ्वी दे तो भी तत्त्ववेत्ता पुरुष उसकी अपेक्षा इस ज्ञानको ही श्रेष्ठ समझते हैं। अब मैं तुम्हारे प्रश्नके अनुसार इससे भी गृह अध्यात्मज्ञानका उपदेश कर्कमा जो मानवीप ज्ञानसे वाहर है, जिसे महर्षि ही जानते हैं तवा जिसका सम्पूर्ण उपनिषदीये वर्णन किया गया है। इस समय तुन्हें जो वस्तु सर्वश्रेष्ठ जान पड़ती हो तथा जिसके विषयमें तुम्हारे मनमें संदेश हो रहा हो, उसे पूछो और उसके उत्तरमें मैं जो कुछ कई उसे ध्यान देकर सुनी।

#### अध्यात्पज्ञान और उसके साधनोंका वर्णन

शुकदेवजीने कहा—धगवन् ! अध्यात्मज्ञानका विश्वाससे वर्णन कीजिये ।

व्यस्त्रीने कहा—चेटा ! मैं अध्यासकी व्याख्या करता हूँ, सुनों । पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश—चे पड़महाभूत सम्पूर्ण प्राणियोंक प्रारीरमें स्थित हैं। ये सर्वत एक-से होनेपर भी समुद्रकी लहरोंके सम्पन्न प्रत्येक जीवने भिन्न-भिन्न दिखायों देते हैं। सम्पूर्ण चराचर जगत् पड़ाभूतथय ही है। पड़ाभूतोंसे ही सककी उत्पत्ति होती है और उन्होंचे सबका लय बताया गया है। सृष्टिकर्ता बहाजीने समस्त प्राणियोंमें उनके कर्मानुसार न्यूनाधिकस्थमें पड़ामहाभूतोंका संनियेश किया है।

शुक्तदेवजीने पूछा—धिताजी ! शरीरके अववकोमें को न्यूनाधिकरूपमें पक्षमद्वाभूतोंका संनिवेश हुआ है, उसकी पहचान कैसे हो सकती है ? शरीरमें इन्द्रियों भी है और गूज भी । इनमेंसे कौन किस महाभूतके कार्य हैं—इसका शन कैसे हो सकता है ?

व्यासभीने कहा-बेटा । मैं इस विषयका क्रमक्षः प्रतिपादन करता है, एकाप्रक्रित होकर सुनो । पान्द, ओडेलिय और शरीरके सम्पूर्ण किंद्र आकाशसे उत्पन्न हुए हैं। प्राण, बेहा और स्पर्धांकी उत्पत्ति वायुसे हां है। स्था, देव और जतरानल-चे तीनो अग्रिके कार्य है। रस, रसना और खेह-ये जलके गुण है। गन्ध, नासिका और शारीर-भूमिके कार्य हैं। यह इन्द्रियोसहित पाळ्योतिक विकार बतलाया गया है। गुजोपे स्पर्श वायुका, रस वलका, क्रय तेजका, शब्द आकाशका और गन्ध घूपिका कार्य है। जैसे कड़ुआ अपने अड्डोंको फैलाकर फिर सिकोड लेला है. उसी तरह बुद्धि सम्पूर्ण इन्द्रियोंको विषयोंकी ओर फैलाकर किर समेट लेती है। सुद्धि ही गुणोंका स्वस्थ्य बारण करती है और मनसहित सम्पूर्ण इन्हियाँ भी बुद्धिकाय ही है। बुद्धिके अधावमें गुण या इत्रियोंका अस्तित्व ही कहाँ है ? यनुष्टके शरीरमें पाँच इन्द्रियां हैं, छठा तत्त्व मन हैं, सातवाँ तत्त्ववृद्धि और आठवाँ क्षेत्रज्ञ है। आँख देखनेका हो काम करती है, मन संदेह करता है और बुद्धि उसका निश्चय करती है: किंतु क्षेत्रज्ञ वन सबका साक्षी कहलाता है। सन्त, रज और तम-ये तीनों गुण मनसे उत्पन्न हुए हैं और सब प्राणियोंमें समान स्वयसे रहते हैं. उनकी पहचान उनके कार्योद्धारा होती है। उन हर्ष, प्रेम, आनन्द, समता और खस्बचित्तताका विकास हो तो सन्तगुणकी वृद्धि समझनी चाहिये । अधिमान, असत्यधावण,

लोभ, मोह और असहन्द्रीलता—ये रजोगुणके चिह्न हैं। मोह, प्रमाद, निद्रा, आलस्य और अज्ञानको तमोगुणका कार्य जानना चाहिये।

हुकदेव ! कर्म करनेमें तीन प्रकारसे प्रेरणा मिलती है, पहले तो मनमें नाना प्रकारके चाव उठते हैं, फिर बृद्धि निश्चय करती है, तत्पश्चान् इदय उनकी अनुकूलता और प्रतिकृत्तताका विचार करता है। इसके बाद कर्ममें प्रवृत्ति होती है। इन्द्रियोंकी अपेका उनके विषय श्रेष्ट हैं, विषयोसे मन, मनसे बुद्धि और बुद्धिमें आत्मा श्रेष्ठ है। भिन्न-पिन्न विषयीको पहण करनेके लिये बुद्धि ही विकृत होकर नाना रूप धारण करती है, बड़ी जब मुनतो है तो क्षोत्र कहानाती है और त्यहीं करते समय त्यहीं इन्हिपके नापसे पुकारी जाती है। बही देखते समय दृष्टि और रसालाइन करते समय रसना हो जाती है तथा जब यह गन्धकी प्रहण करती है, उस समय प्राण-इन्डिय कहलाती है। इस प्रकार बुद्धिके इन विकारोंको ही इन्हिय कहते हैं। मनुष्य जब किसी बातको इच्छा करता है तो उसकी बुद्धि पनके क्षयमें परिणत हो जाती है। नेत्र आदि इन्द्रियाँ अलग-अलग प्रतीत होनेपर भी बुद्धिमें ही सिता है, इन सबको अपने अधीन रहाना बाहिये; क्योंकि जब मनुष्य अपनी इन्द्रियोंको अच्छी तरहसे बहुमें कर लेता है तो जिस प्रकार टीपकके प्रकाशमें किसी वस्तुका आकार स्पष्ट दिलासी देता है, उसी प्रकार उसे ज्ञानास्त्रेकमें आत्माका साक्षात् वर्शन होता है। जैसे अत्यकार दर हो जानेपर सबको प्रकाश दिखलापी देता है, उसी प्रकार अज्ञानका नाहा होनेपर ज्ञानस्त्रकाय आत्याका साक्षात्कार होने लगता है। जैसे जलबर पक्षी जलमें विचरता हुआ भी उससे लिए नहीं होता, उसी प्रकार मुक्त योगी संसारमें रहकर भी अपके गुल-क्षेत्रोमे बचा गुला है। जो अपने पूर्वकृत कर्मीका लाग करके सदा परमात्राके विन्तरमें ही रूगा रहता है, वह सम्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा हो जाता है और विषयोंमें कभी आसक नहीं होता। गुण आत्माको नहीं जानते, किंतु आत्मा उन्हें सदा कान्ता रहता है; क्योंकि वह गुणोका द्राप है। गुण और आत्यामें यही अन्तर है।

प्रकृति ही गुणोंकी सृष्टि करती है। आत्मा तो उदासीनकी चाँति अलग रहकर देखा करता है। बैसे मकड़ी अपने झरीरसे वन्तुओंकी सृष्टि करती है, उसी प्रकार प्रकृति ही समस्त त्रिगुणात्मक पदार्थोंकी जननी है। किन्हींका मत है कि वन्दज़नमें जब गुणोंका नाझ कर दिया जाता है तो वे फिर नहीं उत्पन्न होते, उनका सर्ववा बाब हो जाता है; क्योंकि उनका कोई बिद्ध नहीं दिखायी पड़ता। इस प्रकार वे भ्रम या अविद्याके निवारणको ही मुक्ति मानते हैं। दूसरोंके मतमें विविध दु:खोंकी आत्यन्तिक नियृत्ति ही मोक्ष है। इन दोनों मतोपर अपनी बुद्धिके अनुसार विचार करके सिद्धानका निखय करे और अपने महत्त्वस्रपमें स्थित हो जाय । आत्पा आदि-अन्तसे रहित है, उसे जानकर मनुष्य हुएं और क्रोमको त्याग दे और सदा मात्सर्परवित होकर विक्रो । ह्वपकी अधिग्रामधी प्रनिवक्ते, जो बुद्धिके बिन्तादि धर्मोंसे सुदृढ़ हो रही है, काटकर शोक और संवेष्टसे रहित तथा सुखी हो जाप। जैसे तैरनेकी कला न जाननेवाले मनुष्य यदि घरी हुई नदीनें कूद पहते हैं तो योते खाते हुए दु:ख बठाते हैं, उसी प्रकार अज्ञानी मनुष्य इस संसार-समुद्रमें डूबकर कष्ट्र धोगते रहते हैं; किंतु जो तेरना जानता है, यह जलमें भी स्वरूकी ही भाँति चलता है, उसी तरह ज्ञानवरूप आत्मको प्राप्त हुआ तत्त्ववेता पुरू संसार-सागरसे पार हो जाता है। जो सम्पूर्ण प्राणियोंके आवागमनको जानता तसा उनकी विषम अवस्थापर विचार

करता है, उसे परम दान्ति प्राप्त होती है। ब्राह्मणमें इस ज्ञानको प्राप्त करनेकी सहज प्रक्ति होती है, मन और इन्द्रियोंका संयम तवा आत्याका हान —ये मोक्षप्राप्तिके लिये पर्याप्त साधन हैं। शम और आत्मशानसे पुरुष अत्यन्त सुद्ध-बुद्ध हो जाता है। बुद्ध (ज्ञानी) का इसके सिवा और क्या लढाण हो सकता है ? बुद्धिमान् मनुष्य इस आत्मतत्त्वको जानकर कृतार्थ हो जाते हैं। क्रानी पुरुषोंको जो सनातन गति प्राप्त होती है, उससे बढ़कर उत्तम गति और किसीको नहीं मिलती। कुछ लोग मनुष्योको रोगी और दुःसी देशका उनमें दोष हैंबते हैं और दूसरे लोग उनकी यह अवस्था देखकर शोक करते हैं। किंतु जिन्हें नित्य और अनित्यका विषेक है, ये न शोक करते हैं, न दोष-दृष्टि; ऐसे ही लोगोंको कुशल समझना चाहिये। कर्मपरायण मनुख निष्कामभावसे जिस कर्मका अनुद्वान करते हैं, यह पहलेके किये हुए सकाय कमोंको नष्ट कर देता है; किंतु जो जानी है, इसके इस जन्म या पूर्वजन्मके किये हुए कर्म उसका भारत या बुरा बुळ भी नहीं कर सकते।

### ब्रह्मज्ञानके उपाय, उसकी महिमा तथा कामरूपी वृक्षको काटनेका उपदेश

गुकदेवर्जने कडा—पिताजी । अब आप उस धर्मका वर्णन कीजिये जो सब धर्मोंसे श्रेष्ठ है तथा जिससे बनुकर दूसरा कोई धर्म नहीं है।

व्यासजीने गवा—बेटा । मैं ऋषियोंके बतलाये हुए प्राचीन बर्मका, जो सब धर्मोसे श्रेष्ठ है, वर्णन करता है, तुम एकाप्रक्तित होकर सुनो । जैसे पिता अपने छोटे क्वोको कानुमें रलता है, उसी प्रकार यनुष्यको बुद्धिके बलसे अपनी प्रमधनशील इन्द्रियोका यलपूर्वक संयम करना वाडिये। यन और इन्द्रियोंकी एकायता ही सबसे बड़ी तपत्या है, यही सबसे क्षेष्ठ धर्म है । मनसहित इन्द्रियोंको बुद्धिमें स्थापित करके अपने-आपमें ही संतुष्ट रहे, नाना प्रकारके चिन्तनीय विषयोंका चिन्तन न करे । जिस समय चे इन्द्रियाँ अपने जिच्चोंसे हटकर बुद्धिमें स्थित हो जायेगी, उसी समय तुन्हें सनातन परमात्पाका दर्शन होगा । धूमरहित अग्निके समान देदीध्यमान वह परमेश्वर ही सबका आत्मा और परम महान् है; महात्मा ब्राह्मण ही उसे देख पाते हैं। पुरुष जलते हुए ज्ञानमय प्रदीपके द्वारा अपने अन्तःकरणमें ही आत्पाका दर्शन करता है । शुकदेव ! तुम भी इसी प्रकार आत्माका साक्षात्कार करके सर्वज्ञ हो वाओ। उत्तम बुद्धिका आश्रम लेकर सब प्रकारके सांसारिक बन्धनीसे

कृद काओगे और प्रसन्निक होकर महाभावको प्राप्त होंगे। उस अकलाने तुन्हें समल प्राणियोकी अपनि और प्रश्चका त्यष्ट्र दर्शन होगा। धर्मात्माओं में में एवं तत्क्वतानी मुनियोने संसारतागरसे पार होनेक साधनको ही सर्वकेष्ठ धर्म माना है। केटा ! यह मैंने तुमसे सर्वन्यापी परमात्माके ज्ञानका साधन बात्क्या है, जो कोई परम पवित्र, दिशेवी और भक्त हो, असीको इसका डम्पेडा करना चाहिये। यह परम गोपनीय, गुह्य ज्ञान आत्माका दर्शन करानेवाला है। इसका स्वर्ध ही अनुभव करना चाहिये। वह परब्रह्म परमात्मा दुःख-सुलसे पर और भूत-भविष्यका कारण है; वह न स्वी है, न पुरुष है और न नपुंसक ही है। कोई स्वी हो या पुरुष, जो उस ब्रह्मको जान लेता है, उसका संसारमें पुनर्जभ नहीं होता। मोक्षकी सिद्धिके लिये हो इस आत्म्यकानसभी धर्मका उपदेश किया जाता है। बेटा ! सब प्रकारके मतोने इस विषयका जैसा प्रतिपादन किया है, उसके अनुकृत हो मैंने भी वर्णन किया है।

गन्य और रस आदि विषयोमें राग-देशका न होना, सुलको आसक्तिसे दूर रहना और मान-बहाई, यश तथा कोर्तिको इच्छाका त्याग करना—यही तत्त्वज्ञानी ब्राह्मणका आखार है। गुरु-सेवापरायण होकर ब्रह्मचर्यके पालनपूर्वक

सम्पूर्ण बेदोंके पढ़ने और उनका ज्ञान ब्राप्त कर लेनेमाञ्रसे ही कोई ब्राह्मण नहीं हो जाता। जो सन्पूर्ण प्राणियोंको अपने कुटुम्बकी भाँति समझकर उनपर दया करता और सर्वज्ञ तबा सब वेदोंका तत्त्वज्ञ होकर मृत्युको अपने अधीन कर लेता है, वही सद्या ब्राह्मण है। विधिका परित्याग करके नाना प्रकारकी इष्टियों और बड़ी-बड़ी दक्षिणाओंवाले दलेंका अनुष्ठान करनेमात्रसे ही किसीको ब्राह्मणत्व नहीं प्राप्त हो जाता । जिस समय वह दूसरे प्राणियोंसे नहीं हरता और दूसरे प्राणी भी उससे भवधीत नहीं होते तथा जब वह हुखा और द्वेषका सर्वेचा परित्याग कर देता है, उसी समय उसे ब्रह्मभावकी प्राप्ति होती है और तभी वह वालवमें ब्राह्मण कहररानेका अधिकारी होता है। जब यन, बाजी और सरीरारे किसी भी प्राणीकी बुराई करनेका विकार न उठे, उस समय मनुष्य ब्रह्मसक्त्य हो जाता है। जगन्में कामना ही एकपात्र सन्धन है, दूसरा नहीं। जो कामनाके कन्त्रनारे कुट जाता है, यह ब्रह्मभाषको प्राप्त हो जाता है। जो अनेकों नदियोंसे सदा भरा जानेपर भी कभी अपनी वर्षादाका त्यान नहीं करता, ऐसे समुद्रमें जिस प्रकार सम्पूर्ण जल आकर समा जाते हैं और उसे जिनस्ति नहीं कर पत्ते, उसी प्रकार सम्पूर्ण ध्येग जिस स्थितप्रज पुरुषमें कोई विकार उत्पन्न किये किया ही प्रवेश कर जाते हैं, वहीं परय शान्तिको प्राप्त होता है, भोगोंको बाहनेवाला नहीं । बेवका सार है सत्य, सायका सार है इन्द्रियोंका संयम और उसका सार है दान और दानका सार है तपस्या । तपस्थाका सार त्याग, त्यागका सार सुक्त, सुक्तका सार वर्ग तथा सर्गका सार मनोनिव्य है। वनुष्यको संतोषपूर्वक रहकर सान्तिके उत्तम ज्ञ्राय सत्वगुराको अपनानेकी इच्छा करनी चाहिये। सन्वगुज मनकी तृष्णा, प्रोक और संकल्पको जलाकर नष्ट करनेवाला 🖁 । पुरुषको शोकशून्य, ममतासे रहित, शान्त, प्रसन्नवित और मात्सर्वहीन होना बाहिये—इन छः लक्षणोसे पुक्त सनुष्य ज्ञानानन्दसे तुप्त होकर मोश प्राप्त करता है। जो देहापिमानसे मुक्त होकर सत्वप्रधान सत्य, दय, द्यन, तप, त्याग और शय-इन छः गुणों तथा अवण, मनन, निविध्यासनक्य तीन साचनोसे प्राप्त होनेवाले आत्माको इस शरीरमें रहते हुए ही जान लेते 👢 वे परमञ्जानिको प्राप्त होते हैं। जो अपनि और विनाशसे रहित, संस्कारशुन्य, स्वधावसिद्ध तथा प्रारीरके भीवर विकत है, उस ब्रह्मको प्राप्त होनेवाला मनुष्य ही अक्षय आनन्दका मानी होता है। अपने मनको इधर-उधर जानेसे रोककर आत्मामें

स्वापित करनेसे पुरुषको जिस सुख और संतोषकी प्राप्ति होती है, उसका और किसी उपायसे प्राप्त होना असम्भव है। जिसको पाकर बिना भोजनके भी तृप्ति हो जाती है, जिस वनके होनेसे दविद्र भी संतुष्ट रहता है, जिसका आश्रय मिलनेसे पूत आदिका सेवन किये बिना भी मनुष्य अपनेमें अनन्त बलका अनुभव करता है, उस ब्रह्मको जो जानता है, वहीं केंद्रोंका तत्त्वज्ञ है। जो अपनी इन्द्रियोंके हारोंको सब ओरसे रोककर नित्य ब्रह्मका विकान करता रहता है, वही ब्राह्मण दिए और आत्वाराम कहलाता है। जो सामान्यतः सम्पूर्ण भूतों और भौतिक गुजोका त्याग कर देता है, उसको सुराको प्राप्ति होती है और उसका दुःशा उसी प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे सूर्योदवरी अन्यकार। युणोंके ऐसर्वसे तथा कर्मीका परिवास करके विषयवासनासे रहित हुए उस इहानेता पुस्तको जरा और मृत्युका भय नहीं रहता। जब सन्पूर्ण आसक्तियोसे कुटकर यनुष्य समताये रिवत हो जाता है, उस समय इस शरीरमें रहकर भी इन्द्रियों और उनके विषयोकी पहुँबके बाहर हो जाता है। इस प्रकार जो कार्यमयी प्रकृतिकी सीमाको लॉवकर कारणसय प्रधारे नियत होता है, वह ज़ानी परमयदको प्राप्त हो जाता है। उसे पुनः इस संसारमें जन्म नहीं लेना पहला।

मनुष्पकी इदाप-चूथियें योहकारी श्रीजसे उत्पन्न हुआ एक अञ्चल बुझ है, उसका नाम है काम । क्रोध और अधिमान उसके क्कन्य हैं, काम करनेकी इका उसका बाला है और अज्ञान उसकी जड़ है। प्रनादके जलसे वह सींचा जाता है। असूवा उसके पत्ते हैं तका पूर्वजपायें किये हुए पाप उसके सार भाग है। शोक उसकी शाला, मोह और विन्ता डालियाँ और भय उसके अञ्चन हैं। उसमें तृष्णाकारी लतायें लियटी हुई हैं। लोभी मनुष्य लोईकी जंजीरोंके सभान वासनाके बनानोंमें बैधकर उस वृक्षको वारों ओरसे घेरकर साढ़े हैं और उसके फारका आखादन करना बाहते हैं। जो वासनाके बन्धनसे मुक्त होकर उस काम-वृक्षको कार डालता है, वही सांसारिक सुस-दुःसोको त्यागकर उनके बेरेसे बाहर हो पाता है। परंतु जो मूर्स फलके लोभसे इस वृक्षपर चढ़ता है, यह विवकी गोली ताचे हुए रोगीकी तरह मारा जाता है। उस काम-वृक्षकी जड़ें बहुत दूरतक फैली हुई है। कोई विद्यान् पुरुष ही जानके प्रधावसे समतासाथ शक्तके हारा उसको बालपूर्वक काटते हैं। इस प्रकार जो कापनाओंको बन्दानस्य समझका उन्हें निवृत्त करनेका उपाय जानता है, वह सम्पूर्ण दु:कोसे मुक्त हो जाता है।

#### पञ्चभूतोंके गुणोंका वर्णन तथा धर्मका प्रतिपादन

भीषाजी कहते हैं-युधिष्टिर ! प्रज्वलित अग्निके समान तेजस्वी भगवान् व्यासजीने अपने पुत्र शुक्कदेवको पहले जिस प्रकार भूतोंके गुणोंका प्रतिपादन किया था, उसे में फिर तुन्हें बतला रहा है; सुनो-स्विरता, भारीपन, कठिनता, बीजको अङ्करित करनेकी प्रक्ति, गन्ध, गन्धको प्रद्वण करनेकी सन्ति, मोटापन, संघात, आसय देना, स्तानशीलता और धारणशक्ति—ये सब पृथ्वीके गुण है। शांतलता, रस, हेद (गीला होना), इवत्व (पियलना), खेह (चिकनाहट), सीम्प्रभाव, बिह्ना, ट्यकना, वर्फ आदिके क्यमें जय जाना और पार्थिव पदार्थोंको पकाना—ये जलके गुण 🕯। दुर्थवं होना, जलना, तपाना, परिपाक, प्रकाश, शोक, राग, प्रीधगमन, तीक्ष्णता और लपटोंका अवस्की ओर जाना —ये अप्रिके गुण है। स्पर्दा, वागिन्द्रियका स्थान, चलनेयें स्वतन्त्रता, बल, श्रीधगामिता, शरीरके मलको बाहर निकालना, उत्होपण आदि कर्म, श्वास-प्रश्वास आदिकी क्रिया, प्राण तथा जन्म और मरण—ये बायुके नुज है। शब्द, व्यापकता, क्षित्र होना, किसी स्कूल प्रदानका आजय न होना, स्वयं किसी दूसरे आधारपर न रहना, अञ्चलता (क्रय और स्पर्शमें रहित होना), निर्विकारता, अप्रतिपात और भूतत्व—ये आकाशके गुण है। पश्चापदाभूतोंके ये पचास गुण बताचे गये हैं। वैर्थ, तर्क-वितर्कमें कुशलता, स्मरण, भ्रान्ति, कल्पना, क्षमा, शुध संकल्प, अञ्चय संकल्प और चन्नलता—ये यनके नौ गुण है। इह और अनिष्ट वृत्तियोका नादा करना, उत्साह, चित्तको एकाप्र करना, संदेह और निश्चय—ये पाँच बुद्धिके गुण है।

युधिहरने पूळ—पितामह । प्रायः सब लोगोको धर्मके विषयमें संशय बना रहता है, इसलिये पूछता हूँ धर्मका क्या स्वरूप है ? उसकी उत्पत्ति कहाँसे हुई है ? इस लोकमें सुख पानेके लिये जो कर्म किया जाता है, वहाँ धर्म है या परलोकमें कल्याण होनेके लिये जो कुछ किया जाता है, उसे धर्म कहते हैं ? अथवा लोक-परलोक योनोंके सुधारके लिये किया जानेवाला कर्म ही धर्म कहलाता है ?

मीन्मजीने कहा—युधिहिर ! वेद, स्मृति और सदाचार—ये तीन धर्मका ज्ञान करानेवाले हैं। कुछ विद्यान् अर्थको भी धर्मका परिचायक मानते हैं। ज्ञाकोंमें जो धर्मानुकूल कार्य बतलाये गये हैं, परवर्ती मनुष्य उनका अपनी बुद्धिसे निक्षय करके पालन करते हैं। लोक-व्यवद्यारका निर्वाह करनेके लिये ही धर्मकी मर्यादा स्वापित की गयी है।

वर्ष करनेसे इस लोक और परलोकमें भी सुख मिलता है, जो धर्मका आजय नहीं प्रहण करता, वह पापमें प्रवृत्त होकर उसके द:लक्ष्य फलका भागी होता है। सत्य बोलना शुध कर्य है, सत्वसे बदकर दूसरा कोई कार्य नहीं है, सत्वने ही सबको धारण कर रखा है और सत्यमें ही सब कुछ प्रतिष्ठित है। भवंकर कर्म करनेवाले पापी भी पृचक्-पृथक् सत्यकी शपथ साकर आपसमें होत और विवाद नहीं करते; अपित् सत्यका आक्रय लेकर ही अपने-अपने कर्मोंपे प्रवृत्त होते हैं। वे यदि आपसकी सची प्रतिज्ञाको भेग कर दें तो नि:संदेह परस्पर लड़-भिड़कर नष्ट हो जाये । दूसरोका धन नहीं चुराना वाहिये, यह सनातनधर्म है। कुछ बलवान् लोग बलके वर्षक्रमें नास्तिकताका आजय लेकर वर्षको दुर्वलोका कलाया हुआ यानते हैं: किंतु जब भाग्यवदा में भी दुर्बल हो वाते हैं तो अपनी रहाके लिये उन्हें भी धर्मका ही सहारा लेना आच्छा जान पड़ता है। संसारमें कोई भी सबसे बढ़कर बलवान् या सुन्ती नहीं होता । इसरिनये तुन्हें कभी भी अपने यनमें कृटिस्साका विचार नहीं लाना चाहिये। जो किसीका कुछ बिगाइ नहीं करता, उसे जोर, षदपाश अथवा राजासे कची ध्य नहीं होता। सदाबारी मनुष्य सदा निर्धेष रहता है। गाँबमें आये हुए हिरनकी तरह चोर सबसे हरता रहता है, वह अनेको बार हुमरोंके साथ जैसा आवाचार कर चुका है, दूसरीको भी वैसा ही अत्यावारी समझता है; किंतु जिसका स्थमाय शुद्ध है, उसे कहींसे कोई खटका नहीं होता, वह सदा प्रसन्न रहता है और किसी दूसरेसे अपने अनिष्टको आग्रहा नहीं करता। प्राणियोंके हितमें लगे खनेवाले महात्याओंने दानको उत्तम धर्म बतलावा है: पांतु बहुत-से धनवान् इसे गरीकोंका कलाया हुआ धर्म मानते हैं। लेकिन जिस दिन भाग्य फिर जाता है और धन नष्ट हो जानेसे वे धनी थी टीन--दर-दरके भिसारी हो जाते हैं, उस समय उनको भी यह दान-धर्म उत्तम जान पहला है। जगत्में कोई भी सबसे बढ़कर धनवान् या सुली नहीं होता; इसलिये धनका अधियान नहीं करना साविये।

मनुष्य दूसरोके जिस बर्तांवको अपने लिये ठौक नहीं सपझता, दूसरोके साथ भी वैसा बर्तांव न करे; क्योंकि जो अपने लिये अप्रिय हैं, वह दूसरोके लिये भी अप्रिय हो सकता है। जो स्वयं दूसरेकी स्त्रोके साथ व्यभिचार करता है, वह और किसीको वहीं कर्म करता देख उसके विरुद्ध क्या कह सकता है ? उसे दूसरेको दुराचारी कहनेका कोई अधिकार नहीं है। किंतु वह मनुष्य भी यदि अपनी बीके साथ दूसरे पुरुषको आसक्त पा जाय तो उसे नहीं बरहाइन कर सकता, ऐसा मेरा विश्वास है। जो सर्व जीवित रहना चाहता हो, उसे दूसरेके प्राण लेनेका क्या अधिकार है ? मनुष्य अपने किये जो-जो सुख-सुविधा बाहता है, वही-वही दूसरेको भी मिले—ऐसा विवार कर अपने उपयोगसे जिलना धन बच जाय उसे गरीबोंको बाँट देन बाहिये; इसीकिये विधाताने धनकी पृद्धिके लिये कुसीद्युक्तिका प्रचार किया है। जिस सन्यार्गपर चलनेसे देवताओंके दर्शन होते हैं, उसीपर सदा चलना चाहिये। यदि धनकी आय अधिक हो तो यह-दान आदि द्वाप कर्मोंने लगे रहना अच्छा है। सबको सुल पहुँकानेसे जो कुछ प्राप्त होता है, उसे धर्म माना गया है। इसी तस्त दूसरोंको दुःस देना अधर्म है। युधिहर ! यह मैंने सक्षेपसे धर्म और अधर्मका लक्षण बताया है। विधाताने पूर्वकालमें सत्युक्तोंके जिस उताम आबरणका विधान किया है, वह विश्वके कल्याणकी भावनासे युक्त है और उससे धर्मके युक्तम सक्त्यका हान होता है।

# युधिष्ठिरका धर्मविषयक प्रश्न और भीष्मजीका उसके उत्तरमें जाजलि तथा तुलाधार वैश्यका संवाद सुनाना

युधिष्ठरने कहा—दादाजी ! अतपने जिस वेदप्रतिपादित सूक्ष्म धर्मका वर्णन किया है, इसका मुझे भी कुळ-कुळ हार है और मैं उसे अनुमानसे भी कह सकता 🛭 । किंतु अभी मुझे कुछ पूछना बाकी रह गया है, उसका भी समाधान कीजिये। आपके कवनानुसार सायुरुवोका आखरण धर्म है और जो बर्माबरण करते हैं, वे ही सत्पुरूव है—ऐसी दशामें अन्योग्याभ्रम दोष पड्नेके कारण लक्ष्य और लक्षणका ठीक-ठीक विषेक नहीं हो पाता; फिर सदाबार दर्मका लक्षण कैसे हो सकता है ? शास्त्रवेताओंने धर्ममें बेल्को ही प्रमाण बतामा है; किंतु हमने सुना है कि युग-युगमें केहोका हास होता है, अर्थात् धर्मके सम्बन्धमें जो बेटोका निश्चम है. मह प्रत्येक युगमें कदानता रहता है। सत्यपुगके धर्म कुछ और हैं और त्रेता, प्रपर तथा कल्पियुगके कुछ और। यनुष्यकी शक्तिके अनुसार युग-धर्मोकी व्यवस्था की गयी है। जब इस प्रकार वैदिक धर्मीका समय-समयपर परिवर्तन होता रहता है तो बेदके वचनको सत्य बहुना लोकरहुनके रिखा और क्या है ? बेदोंसे ही स्पृतियाँ निकली है और उनका सर्वत्र प्रचार है। यदि सम्पूर्ण बेद प्रामाणिक हो, तबी स्पृतियाँ भी प्रामाणिक हो सकती है। किंतु जब अपनी ही अङ्गपूत स्पृतियोंके साथ बेदका विरोध हो तो उसे प्रमाणधून शास कैसे माना जा सकता है ? धर्मका खक्कप हम जाने वा न जानें, दूसरोके बतानेपर भी उसे समझ सके वा नहीं, किन् इतना स्पष्टरूपसे कहा जा सकता है कि वर्ष छुनेकी धारसे धी सूक्ष्म और पर्वतसे भी अधिक भारी है। गौओंके पानी पानेके लिये बने हुए पीसलोंका तथा खेतकी क्वारियोंने जल पहुँचानेके लिये बनी हुई नालियोंका वल जैसे इक्ति हो सुत जाता है, उसी प्रकार वैदिक और स्मार्त सनातन धर्म धीरे-धीरे

कींग होकर कालिके अनामें विलयुक्त दिखायी नहीं देता; क्योंकि उस समय बहुत-से दुष्ट भी कामनासे दूसरोके कहनेसे तबा अन्यान्य कारणोसे भी व्यर्थ धर्माधरणका होंग किया करते हैं; और पूर्वलिंग इसीको धर्म मानते हैं। यही नहीं, वे साधु पुरुषोके सबे धर्मको भी प्रताय बताते हैं और उसका आधरण करनेवाले सत्युक्तोंको पागल कहकर उनकी हैसी उद्याध करते हैं।

पोपालीने करा—युधिहिर ! इस विषयमें तुलाधार कैरवका जाजरिर व्यक्ति साथ यो धर्मविषयक संवाद हुआ बा, उसी प्राचीन इतिहासका उदाहरण विधा जाता है। जाजरित रामके एक ब्राह्मण थे, जो सदा वनमें रहा करते थे, उन्हें अपने उपोक्तमें सम्पूर्ण लोकोंको देखनेकी दाकि प्राप्त हो गयी थी।

जुषितिरनं पूज-पितामह ! जाजतिने पूर्वकालमें कौन-सा दुष्कर रूप किया था, जिससे उन्हें उत्तम सिद्धि प्राप्त रहाँ थी ?

योगजीने कहा बेटा ! जाजिलमुनि बड़ी कठीर तपस्माये प्रवृत हुए से । वे प्रतिदिन प्रातःकाल और संध्याके समय कान करके अधिहोत्र करते तथा चानप्रस्थके नियमोंका पालन करते हुए सदा स्वाध्यायमें लगे रहते थे । वनमें रहकर तथ करते हुए से वर्षाके दिनोपे खुले आकाशके नीचे सीते और हेमन्तवातु (सर्दी) में पानीके पीतर बैठा करते थे । इसी तरह गर्मीक महीनोमें कड़ी धूप और लूका कह सहते थे । जिसपर सोनेमें दूसरोको महान् कह हो सकता है, ऐसे विकीनोके कमर जमीनपर ही सोचा करते थे । जब आकाशसे मुसलाबार वृष्टि होती, उस समय अपने मस्तकपर जलकी बाराका आधात सहते थे । इससे उनके सिरके बाल बराबर भीगे रहनेके कारण उलक्कार कटाके रूपमें परिणत हो गये थे। एक बार वे महातपस्त्री मुनि निराहार रहकर केवल वायु भक्षण करते हुए काष्ट्रकी भीति अविचल भावसे खड़े हो घोर तपस्यामें प्रयृत हुए। उस समय उन्हें कोई टूँठ समझकर एक चिड़ियेके जोड़ेने उनकी कटाओंमें अपने रहनेका खेंसला बना लिया। महर्षि बड़े दयालु थे, इसलिये उन्होंने चिड़ियोंको



तिनकोंसे घोसला बनाते देलकर घी उन्हें हटाया नहीं। जब जरा भी ते हिले-बुले नहीं, तब दोनों पक्षी विश्वास जम जानेके कारण बड़े सुसासे वहाँ रहने लगे। धीरे-धीरे वचकि बार महीने बीत गसे और शरद् ऋतुका आगमन हुआ । उस समय कामसे मोहित होकर उन गौरैयोंने परस्पर समागम किया और समय आनेपर महर्षिके मलकपर ही अंडे दिये । इस बातको जानकर भी वे तेजस्वी मुनि हिले-हुले बिना ही अपने स्थानपर लड़े खे: क्योंकि उनका पन सदा धर्मने ही लगा खता था। गौरैयोका जोड़ा भी प्रतिदिन चारा चुगनेके तिस्ये इयर-उधर जाता और फिर लौटकर बेसाटके वहाँ रहता था। पुनिके मातकपर निवास पाकर वे दोनों बड़े प्रसन्न थे। कुछ दिनोमें जब अंडे परिपुष्ट हुए तो उन्हें फोड़कर बच्चे बाहर निकले, फिर वे भी वहीं रहकर बढ़ने लगे, इतनेपर भी मुनि अटल भावसे खड़े ही रहे। थोड़े दिनों बाद क्वोंके पर निकल आये। यह जानकर जानलिको बद्धा हर्ष हुआ। अस वे बच्चे इधर-उधर ढड़ने भी लगे। दिनमें बुगनेके लिये चले जाते और शायको पुनः उसी घोँसलेमें लौट आते थे । यह देखकर भी मुनि कभी हिल्लो-डूलने नहीं थे। अब माँ-बापने उन बद्योंकी देख-रेख छोड़ दी, वे अकेले ही बाहर आने-जाने लगे। दिनको जाते और ज्ञामको पुर: बसेरा लेनेके लिये वहीं चले आते थे। कभी-कभी ऐसा होता कि वे विद्विये पाँच-पाँच दिनोंतक बाहर खुकर छठे दिन अपने घोसलेमें आते, किंतु उस समय ची मुनि उन्हें स्थिरमावसे खड़े ही दिखायी देते थे। एक बार वे पश्ची उड़नेके बाद एक महीनेतक नहीं लीटे, पर वाजित्मुनि ज्यों-के-त्यों सड़े रहे । तदनन्तर, जब उनका कुछ भी पता न बला तो मुनिको बड़ा आश्चर्य हुआ। वे अपनेको सिद्ध मानने लगे और इस बातका उन्हें गर्व भी हो गया । फिर नदीके तटपर जाकर उन्होंने स्नान किया और अग्निमें होम करनेके पक्षात् सूर्यके उदय होनेवर उनका उपस्थान किया। अपने मलकपर विद्वियोंके पैदा होने और बढ़ने आदिकी बातें याद करके वे अपनेको पहान् धर्मात्मा समझने लगे और आकाराकी ओर देखकर बोल उठे 'मैंने वर्मको प्राप्त कर शिया ।' इतनेमें आकाशवाणी हुई 'जाजरि ! तुम धर्ममें तुलाबारकी बराबरी नहीं कर सकते । कार्तापुरीमें तुलाबार नामके एक महायुद्धिमान् वैदय रहते हैं, जो बहुत बड़े धर्मात्वा हैं; किंतु वे भी ऐसी बात नहीं कह सकते, जैसी आज तुम कह रहे हो।

आकारावाणी सुनकर जातिकारे बड़ा अपर्व हुआ, वे तुरस्थारको देलनेके लिये वहाँसे चल दिये और बहुत दिनों बाद काशीमें आये । वहाँ पहुँचकर उन्होंने तुलाधारको सीदा बेच्ये देला । महात्मा तुलाधार भी जाजलिको देसते ही उठकर साढ़े हो गये; फिर आगे बढ़कर बड़ी प्रसन्नताके साथ उन्होंने जाहाणका खागत-सत्कार किया ।

तुलाबर बोले—विप्रवर । आप मेरे पास आ रहे हैं, यह बात मुझे मालूग हो नथी थी, अब मेरी बात सुनिये। आपने समुद्रके तटपर एक बनमें रहकर बड़ी भारी तपस्या की है। उसमें सिद्धि प्राप्त होनेके बाद आपके मस्तकपर विद्वियोंके बखे पैदा हुए और आपने उनको मलीभाति रक्षा बी। सब उनके पर निकल आये और वे उड़कर इधर-उधर बले गये तब अपनेको धर्माच्या समझकर आपको बड़ा गर्व हो गया। उसी समय मेरे विषयमें आकाशवाणी हुई और उसे सुनकर अप अमर्थमें भी हुए मेरे पास आये हैं। विप्रवर । आज्ञा दीजिये, मैं आपका कौन-सा दिय कार्य कसे ?

मीमजी कहते हैं—बुद्धिमान् तुलाधारके इस प्रकार कहतेपर जप करनेवालोमें श्रेष्ठ जाजिल बोले—'वैदयवर ! तुम तो सब प्रकारके रस, गन्ध, कनस्पति, ओवधि, मूल और फल आदि बेचा करते हो, तुन्हें ऐसा ज्ञान और धर्ममें निष्ठा रसनेवाली बुद्धि कैसे प्राप्त हुई ? वे सब बाते बताओ ।'

्तुलाबारने कहा—मुनिवर ! मैं परमधाचीन और सकका हित करनेवाले सनातन धर्मको उसके गृह खस्पोसहित जानता है। किसी भी प्राणीसे ब्रोह न करके जीविका चलाना क्षेष्ठ धर्म माना गया है। मैं उसी धर्मके अनुसार जीवन-निर्वाह करता है। काठ और पास-पूससे छाकर मैंने अपने रहनेके लिये यह घर बनाया है। अलक, प्रचक, तुहुकाह, चन्द्रन आदि गन्ध तथा और भी होटी-बढ़ी बलुजोंका विक्रय करता है। मेरे यहाँ तरइ-तव्हके रसोकी भी विक्री होती है। मदिरा नहीं केबी जाती। ये सब बॉर्जे में दूसरोके यहाँसे खरीदकर बेचना है, स्वयं तैयार नहीं करता। माल बेबनेपे किसी प्रकारकी ठगी या छल-कपटसे काम नहीं लेता। जो सब जीवोंका सुद्धद् होता और मन-वाणी तबा कर्मसे सबके हितमें लगा रहता है, वही वासवारें धर्मको जानता है। मैं न किसीसे मेल-जोल बढ़ाता है, न विरोध करता है; मेरा न कहीं राग है, न हेप; सन्पूर्ण प्राणियोंके प्रति मेरे मनमें एक-सा भाव है। वहीं मेरा का है। मेरी तराज् समके लिये बरावर तीलती है। मैं दूसरोके कार्योकी निन्दा या मृति नहीं करता । मिट्टीके बेले, पतार और सोनेमें भेद नहीं मानता। जैसे वृद्ध, रोगी और दुर्बल यनुष्य विषय-धोगोकी स्पृष्टा नहीं रखते, असी प्रकार मेरे मनमें भी उन्हें प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं होती। जिस समय पुरुषको दूसरीसे भय नहीं होता, दूसरे भी उससे भय नहीं मानते; कव यह किसीसे द्वेष या किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करता तथा किसी भी प्राणीके प्रति उसके मनये बुरे किचार नहीं उठते, क्स समय वह ब्रह्मको प्राप्त होता है। जैसे मौतके युक्तमें पड़नेसे सकको भय होता है, उसी प्रकार जिसके नायसे सब लोग बर-वर कपिते हैं तथा जो कटुवचन बोलनेवाला और दण्ड देनेमें कठोर है, ऐसे पुरुषको महान् भयका सामना करना पड़ता है। जो वृद्ध हैं, पुत्र और पीत्रोसे युक्त हैं, शासके अनुसार आचरण करते हैं और किसी भी जोवकी हिंसा नहीं करते, उन महात्माओंके बर्तावके अनुसार मैं भी चलता है। बुद्धिमान् मनुष्य सदाबारका पालन करनेसे शीध ही धर्मके रहस्तको जान लेता है। नदीको धारामें कहते हुए तिनके और काष्ट्र आदिका कभी-कभी दूसरे दूसरे दिनकों और काष्ट्रोसे संयोग हो जाया करता है, यह संयोग देवेच्हासे ही होता है, जान-बुझकर नहीं किया जाता। इसी प्रकार संसारके प्राणियोंका भी परस्पर संयोग-वियोग होता रहता है। विससे जगत्का कोई भी प्राणी कभी किसी प्रकार किञ्चित् भी भय नहीं मानता, उस पुरुषको सम्पूर्ण पूर्वासे

अभय प्राप्त होता है। जैसे नदीके तीरपर आकर कोलाइल करनेवाले मनुष्यके इससे सब जलका जीव पानीके धीतर क्रिय जाते हैं तथा जिस प्रकार भेड़ियेको देखकर सभी वर्रा **उठते हैं, उसी प्रकार जिससे सब लोग इसो हों, उसको भी** दूसरोसे डरना पड़ता है। इस अभयदानसम् धर्मका प्रवक्तपूर्वक पालन करना उचित है। जो इसको आकरणमें लाता है, व्या सहायवान, प्राथमान, सौधान्यशाली तबा पालोकमें कल्याणका भागी होता है। अतः जो अभवदान देनेमें समर्व होते हैं, उन्हें ही विद्वान पुरुत क्षेष्ठ बतलाते हैं। उनमेसे जो सम्पन्तर विक्योंकी इन्छावाले हैं, से तो कीर्ति और मान-बड़ाईके लिये अभवदानरूप प्रतका पालन करते हैं; किंतु जो चतुर हैं, वे ब्रह्मकी प्राप्तिके लिये उसका आभय लेते हैं। तप, यज्ञ, दान और ज्ञानोपदेशके हारा जो-जो फल प्राप्त होता है, वह सब केवल अध्ययदानसे हों फिल सकता है। जो सम्पूर्ण जीवोंको अधयकी दक्षिणा हेता 🕽, यह यानो समसा प्रजोका अनुद्वान कर लेता है तथा उसे भी सब ओरसे अध्यक्तन विल जाता है। अहिंसासे बहकर दूसरा कोई धर्म नहीं है। जो सब प्राणिपोंको अपना ही पारीर समझता है तथा सकतो आजन्माकसे देखता है, यह ब्रह्मसक्त्य हो जाता है, उसे किसी विशेष स्थानकी प्राप्ति नहीं होती। देवता भी उसकी गतिका पता नहीं पति । विप्रवर ! जीवीको अध्यक्षन देना सब दानोसे उत्तम है। मैं आपसे यह सत्य कड़ रहा है, इसपर विश्वास कीजिये ।

धर्मका तत्त्व आत्यना सूक्ष्म है, कोई भी धर्म निष्मत नहीं होता। स्वर्ग या ब्रह्मकी प्राप्तिके लिये ही धर्मकी व्याख्या की गवी है। सुक्ष्मधर्म आसानीसे सबकी सपड़ायें नहीं आ सकता। जो स्त्रेग बैस्तोंको बंधिया करते, बाँधते, नायते, बार-पीटकर काम कराते और उतपर अधिक मोझा लादते हैं: जो कितने ही जीवींको मारकर सा जाते, मनुष्य होकर सनुष्योको दास बनाते और उनके परिश्रमका फल आप मोगते हैं तबा जो वध और बजनका दुःश जानते हुए भी दूसरोको वैसे ही कष्ट देते हैं, ऐसे लोगोंकी आप क्यों नहीं निन्दा करते ? (युझे ही क्यों निन्दनीय समझते हैं ? मैं तो अपनी बीविकाका ही कार्य कर रहा है।) पाँच इन्द्रियोंवाले सपन प्राणियोंचे सूर्व, चन्द्रमा, खायु, ब्रह्मा, प्राण, यज्ञ और यपराज आदि देवताओंका निवास है; फिर भी उन्हें जीतेजी बेचकर जो लोग जीविका कराते हैं, क्या वे निन्दाके पात्र नहीं हैं ? बकरा अग्रिका, भेड़ वरुणका, षोड़ा सूर्यका और पृथ्वी विरादका रूप है तथा गाय और वछड़े चन्द्रमाके स्वरूप हैं। इनको बेचनेसे कल्पाणको प्राप्ति नहीं होती। मैं तो तेल, घी, शहद और औषधीकी विकी करता हूँ, इसमें क्या हानि है ? बहुत-से मनुष्य तो देश और मक्करोंसे रहित देशमें पैदा हुए और मुलसे पले हुए पशुओंको उनकी माताओंसे अलग करके ऐसे देशोंमें ले जाते हैं, जहाँ देश, मज़र और कीसड़की अधिकता होती है। वहाँ उनपर भारी बोझ लादकर उन्हें अनुषित कपसे कह पहुँचाते हैं। उस अवस्थामें उन बेचारे पशुओंको बड़ा दुःल होता है। मैं तो इसमें भूणहत्यासे भी बढ़कर पाप समझता हूँ। बुलियें गोको अच्या (अवस्था) वहां गया है; फिर कीन उसे मारनेका विजार करेगा। जो पुरुष गाथ और बैलोको मारता है, वह महान् पाप करता है। इस तरहके अम्बूलकारी और पर्यकर

आचार इस जगत्में बहुत-से प्रचलित हैं। अमुक बात प्राचीन कालसे चली आ रही है, यही सोचकर आप उसकी बुराइयों-पर ध्वान नहीं देते। परिणापपर विचार करके ही किसी भी धर्मको स्वीकार करना चाहिये। लोगोंको देखा-देखी करना अच्छा नहीं है। अब मैं अपने बर्तायके सम्बन्धमें कुछ निवेदन कर रहा है, उसे मुनिये। जो मुझे भारता है तथा जो मेरी प्रशंसा करता है, वे दोनों ही मेरे लिये बरावर है, मैं उनमेसे किसीको प्रिय और अप्रिय नहीं मानता। बुद्धियान पुरुष ऐसे ही धर्मकी प्रशंसा करते हैं। यहीं पुलिसंगत है। यति भी इसीका सेवन करते हैं तथा धर्मात्मा मनुष्य अच्छी तरह विचारकर सदा इसी धर्मका अनुहान किया करते हैं।

#### जाजलिको तुलाधार तथा पक्षियोंका उपदेश

जातिने वहा—विभिक्त महोदय ! तुम हाजमें तराजू लेकर सीदा तीलते हुए जिस धर्मका उपदेश करते हो, उससे तो स्वर्गका दरवाजा ही धंद हो जावणा तथा प्राणियोकी जीविका ही रुक जायणी । तुन्हें मालूम होना चाडिये कि अब और पशुओंसे ही मनुष्योका जीवन-निर्वाह होता है। पशुओंद्वार उत्पन्न किये हुए अबसे ही यह-याणादि कर्य सम्पन्न होते हैं। तुन्हारी बातें तो नात्तिकोकी-सी हो रही हैं। पशुओंके कहका लयाल करके यदि कृषि आदि वृत्तियोका ही त्याग कर दिया जाय, तब तो संसारका जोवन ही समाप्त हो जायगा।

तुलाधारने कहा—जहान् । दूसरोको कष्ट दिये किना जिस प्रकार सीवन-निर्माह करना चाडिये, यह उपाय में बना खा है, सुनिये। आप मुझे नालिक चना रहे हैं, पर में नालिक नहीं हैं और न यज़की निन्दा ही करता है। यज उसम कर्म है; किंतु उसके खलपको ठीक-ठीक जाननेवाले लोग दुर्लभ हैं। ब्राह्मणोंके लिये किस यज़का विधान है, उसको में प्रचाम करता हूँ तथा उस यज़को जाननेवाले ब्राह्मणोंके साणोंमें भी शीश झुकाता है। खेद है कि इस समय ब्राह्मणलोग अपने यज़का परित्माग करके क्षत्रियोखित यज़ोंके अनुहानमें प्रकृत हो रहे हैं। धन कमानेके प्रवत्नमें लगे हुए बहुत-से लोभी और नालिक पुरुषोंने वैदिक वचनोंका ठालपर्य न समझकर सत्य-से प्रतीत होनेवाले मिच्या यज्ञोंका प्रचार कर दिया है। शुभ कर्मके द्वारा जिस हविष्यका संग्रह किया जाता है, उसीके होससे देवता प्रसन्न होते हैं। ज्ञासको कथनानुसार नमस्तार, स्वध्याय और अग्रस्य हविष्यके हारा

देवताओंकी पूजा हो सकती है। जो लोग कामगाके वद्मीभूत होकर यह करते, तालाब सुद्रवाते या बगीवे रुगवाते हैं, इनसे उन्होंकी तरह कामना रखनेवाली संतान उत्पन्न होती है। लोजीकी संतान खोधी उतेर समदर्शीकी संतान समान दृष्टि रसनेवाली होती है। यजधान और ऋत्यिक स्वयं जैसे होते हैं, उनकी प्रजा भी वैसी ही होती है। जिस प्रकार आकाशसे निर्मात जलकी क्यां होती है, उसी प्रकार शुद्धभाषमे किये हुए यज्ञमे योग्य प्रजाकी अपति होती है। विप्रका ! अग्रिमें डाली हुई आहुति सूर्यमण्डलमें पहुँचती है, सूर्वसे जानकी वृद्धि होती है, वृद्धिसे अग्न उपजता है और अन्नमे सम्पूर्ण प्रजा जन्म तथा जीवन धारण करती है। पहलेके लोग कर्तव्य-पालनकी दृष्टिसे यह-मागादिमें प्रवृत होते थे, मनमें कोई कामना नहीं रखते थे; इसीलिये उनकी सम्पूर्ण कामनाएँ स्वतः पूर्ण हो जाती थीं। पृथ्वीसे बिना जोते ही काफी अन्न पेटा होता तथा जगत्की भलाईके लिये उनके श्चम संकल्पमें ही वृक्ष और लताओंमें फल-फूल लगते थे। वे वज्ञ तो करते थे, पर अपनेको उसका कोई फल मिलता है, इसका विचार भी नहीं करते थे। जो मनुष्य यज्ञसे कोई फल मिलेगा या नहीं ? ऐसा संदेह लेकर यज्ञमें प्रवृत्त होते हैं, वे घन चाहनेवाले खोभी, धूर्त और दुष्ट हैं। ऐसे लोगोंको अपने अञ्चय कर्मके कारण पापियोंको मिलनेवाले लोकीमें जाना पड़ता है। जो प्रमाणभूत चेदको अपने कुतर्कसे अप्रामाणिक बतानेका दु:साहस करता है, वह मूर्ख और पापात्मा है तथा उसे भी पापिपोंके लोकोंकी ही प्राप्ति होती है। किंतु जो करने योग्य कमोंको नित्यकर्म समझकर करता है और कभी उसका पालन न होनेपर मयमीत हो जाता है, जिसकी दृष्टिमें (ऋतिक, हिवच्च, मन्त्र और आदि आदि) सब कुछ ब्रह्म ही है तथा जो कभी अपनेमें कर्तापनका अभिमान नहीं करता, वहीं सबा ब्राह्मण है। प्राचीन कालके ब्रह्मण सल्वयदी, इन्द्रियसंयमी और परम पुरुषार्थकों प्राप्तिके लिये उत्सुक रहनेवाले थे। उनकी धन पानेकी प्यास बुझ गयी थे। वे त्यागी, ईप्यारित, देह और आठमके तत्वको जननेवाले, आत्मयद्भमें विवत तथा प्रणवके अपमें तत्वर रहनेवाले थे, स्वयं संतुष्ट रहकर दूसरोको भी संतोष देते थे।

ा ब्रह्म सर्वात्मक है, सम्पूर्ण देवता उसीके सराय है। वह ब्रह्मचेताके भीतर स्थित होता है; इसलिये उसके तुप्त होनेवर सम्पूर्ण देवता तुप्त हो जाते हैं। जैसे सब प्रकारके रासोसे तुप्त यनुष्पको कुछ भी नहीं भाता, उसी प्रकार जो ज्ञानानन्दसे परिपूर्ण है, उसे सदा तृद्धि बनी रहती है, वह विषय-सुलोक्डे प्राप्त करना नहीं चाहता । जिनका धर्म ही आधार है, जो धर्मधे ही सुरू मानते हैं तथा जिन्होंने सन्पूर्ण कर्तव्य और अकर्तव्यकः निश्चय कर लिया है, वे जानी पुरुष ही परमाध्याके व्यक्तवको ठीक-ठीक जान पाते हैं। भवसागरसे पार अतरोको इच्छा रसनेवाले ज्ञान-विज्ञानसम्पन्न महाता लोग अत्यन्त पवित्र और पुण्यात्माओंसे सेवित ब्रह्मशेकको प्राप्त होते हैं, जहाँ जाकर किसीको शोक नहीं करना पड़ता, जड़ीसे गिरनेका डर नहीं रहता तथा जहाँ किसी तरहकी पीड़ा या व्यक्त नहीं होती। वे सारिवक महायुख्य स्वर्ग नहीं चाहते, यश और धनके लिये यह नहीं करते तथा सत्पुरुषोंके पार्गका अक्टप्यन करते हैं। उनके द्वारा अहिमाप्रधान यहाँका अनुष्टान होता है। वे बनायति, अन्न और फल-मूलको ही इकिया मानते हैं। फलकी ह्या रखनेवाले लोभी ऋतिज् उनका यज्ञ नहीं कराते । जानी ब्राह्मण अपनेको ही यजका उपकरण गानकर मानसिक यजका अनुष्ठान करते हैं। जिन्होंने कर्मका त्याग कर दिया है, वे भी लोक-संप्रहके लिये मानसिक यत्रमें प्रवृत्त रहते 🕯 । लोभी ऋत्विन् तो ऐसे लोगोंका ही यह करते हैं, जो मोहकी हच्छा नहीं रखते । साधु पुरुष अपने धर्मका आचरण करते हुए ही प्रजाको सर्गकी प्राप्तिका उपाय बताते हैं। सत्युश्योंके बर्तावके अनुसार मेरी बुद्धि भी सर्वत्र समान भाव ही रखती है। सिद्धसंकल्प ज्ञानी महात्माओंकी इच्छा होते ही बैल क्यां गाड़ीमें जुतकर उनकी सवारी होने लगते हैं तहा दूध देनेवाली गीएँ सब प्रकारके मनोरब सिद्ध करती हुई दुन्ध प्रहान करती हैं। विसके यनमें कोई कामना नहीं है, जो किसी फलकी इच्छासे कर्मोंका आरम्प नहीं करता, नमस्कार और स्तुतिसे अलग रहता है, विसके कर्मकथन क्षीण हो गये हैं, उसी पुरुषको देवतालोग ब्राह्मण मानते हैं।

काजिने पृद्धा-वैद्यप्रवर ! मैंने आत्मयाजी मुनियोंके मानसिक यहका तत्व कभी नहीं सुना, सम्मदतः वह समझनेमें कठिन भी है; क्योंकि पूर्वकालीन महर्षियोंने उसके ऊपर विद्रोध विचार नहीं किया है तथा अर्थाचीन महर्षि भी उसका प्रधार नहीं करते हैं। ऐसी स्थितिमें दुर्वोध होनेके कारण अधिवेकी मनुष्य तो मानसिक यहका अनुष्टान कर नहीं सकते, फिर उनकी क्या गति होगी ? वे किस कर्मसे सुन्त पा सकते हैं ? यही बताओं। मुझे तुन्हारी बातोपर बड़ी बढ़ा हो रही है।

तुष्प्याने कहा-ब्रह्मन् । जिन दस्यी पुरुषोके यज्ञ असञ्च आदि दोषोंके कारण यत्र कहलाने योग्य नहीं रहते, उन्हें न तो मानसिक यज्ञ करनेका अधिकार है न क्रियासय यज्ञ । बद्धाल पुस्त्र तो थी, हुच, दही और पूर्णाहतिसे ही अपना पज पूर्ण करते हैं। ब्रद्धानुओंमें जो असमर्थ हैं, उनका यश गाय अपनी पुढ़के बालोंसे, सींगसे और पैरोकी चुलिसे ही पूर्ण कर देती है "। जो इस प्रकार केवल घी, तथ आदिका उपयोग करके अहिसा-प्रधान यहका आरम्भ करता है, यह प्रजसान पातीके जन्मावये मानसिक भावनाद्वारा ही उसकी कल्पना कर लेता है अर्थात् बद्धाको हो पत्नी मान लेता है और इष्ट्रेक्ताका यजन काके यजस्वराय धरावान् विष्णुको प्राप्त हो जाता है। विक्रवर । यह आत्या ही प्रधान तीर्थ है । आप तीर्थसेवनके रिप्ये देश-देशमें यत घटकिये। जो मेरे बताये हुए अहिसाप्रधान बर्पोंका आवरण करता है, उसे उत्तम लोकोंकी प्राप्ति होती है। **ब्रह्म** ! मैंने धर्मका जो स्वरूप सामने राजा है, उसका पालन सजन करते हैं या दुर्जन ? इस बातकी जाँच कर लीजिये, तब आपको इसकी यद्यार्थताका ज्ञान हो जावगा। देखिये, ये जो बहुत-से पक्षी आकाशमें उद रहे हैं, सब आपके मसकसे उत्पन्न हुए हैं। इस समय अपने हाथ-पैर समेटकर घोसलोमें प्रवेश कानेके लिये दीहे जाते हैं। आपने इन्हें पुत्रकी भाँति पाला है और ये भी आपका पिताके समान आदर करते हैं। नि:संदेह आप इनके पिताके ही तुल्य है। अतः इन्हें बुलाइये (और इन्होंके पुरासे अहिसा-प्रधान धर्मकी महिया सुनिये) ।

भीष्यर्ज करते हैं—तुलाबारकी बात सुनकर जामलिने उन पहिचोंको बुलाया, तब वे आकर धर्मका उपदेश करनेके

<sup>ा</sup>यकी पूँछमे पितरोंका तर्पण और उसके सींगके जलसे अभिकेट होता है तथा उसके बरणोंकी धूर्ल पड़नेसे सब पायोंका नाक हो जाता है।

लिये मनव्यकी भाँति स्पष्ट वाणीमें बोलने लगे- 'ब्रह्मन ! हिंसा और उसकी भावनासे रहित होकर जो कर्म किये जाते हैं, वे इस लोक और परलोकमें भी कल्याणकारी होते हैं। हिंसा श्रद्धाका नाश करती है और नष्ट हुई श्रद्धा हिंसक मनुष्यका सर्वनाग्न कर डालती है। जो लाम-हानिमें सनान भाव रखनेवाले, श्रद्धाल, संयमी और शानवित है तवा कर्तव्य समझकर पत्रका अनुहान करते हैं; उन्होंका यह सफल होता है। अद्धा सबकी रक्षा करती है, उसके प्रधावसे विशुद्ध जन्म प्राप्त होता है। ध्यान और जनमें भी हदाका महत्त्व अधिक है। यदि कर्ममें वाणीके दोषसे मन्त्रका ठीक उद्यारण न हो सके और मनको चन्नालताके कारण इप्रदेवताके ध्यानमें विश्लेष आ जाव तो भी परि अदा हो तो वह उस दोषको दर कर देती है। किंतु अद्भाके न रहनेपर केवल मन्त्रोद्यारण और ध्यानमें ही कर्मकी पूर्ति नहीं होती-अदाहीन कर्म व्यर्थ हो जाता है। इस विषयमें प्राचीन वृत्तानोंको जाननेवाले लोग क्रमाजीकी कही हुई गाया सुनाया करते हैं, जो इस प्रकार है-यहले देवता त्येन अद्धादीन पवित्र और पवित्रतादीन अद्धालुके प्रथको एक-सा ही समझते थे। इसी प्रकार से कृपण चेटबेला और महादानी सुद्रकोरके अन्नमें भी कोई अनार नहीं मानते थे। एक बार यशमें उनके इस वर्तावको देखकर प्रजापति (ब्रह्माजी)ने कहा-'देवताओ ! तुमारा यह विचार ठीक नहीं है। वास्तवमें उदारका अध्र जस्की बद्धाके कारण पवित्र होता है और कंज्सका अक्षदासे दक्षित । (अतः श्रदाहीन पविजकी

अपेक्षा पवित्रताहीन श्रद्धालुका ही अन्न प्रहण करने योग्य है। इसी प्रकार बेदवेता और सुदसोरमेंसे बेदवेताका ही अन अद्भापन एवं प्राह्म हैं)। सारांश यह कि उदारका ही अन धोजन करना चाहिये, कृपण एवं सुद्रखोरका नहीं। जिसमें श्रद्धा नहीं वह देववज्ञका अधिकारी नहीं है। धर्मजोने उसीके अञ्चलो अञ्चल बतलाया है। अल्रद्धा सबसे बहा पाप है और बद्ध पापसे मुक्त करनेवाली है। जैसे साँप अपनी परानी केंचलको छोड़ता है, उसी प्रकार श्रद्धाल पुरुष पापका परित्यान कर देता है। बद्धा होनेके साध-ही-साध पापोसे निवत हो जाना सब पवित्रताओंसे बढकर है। जिसके रागादि दोष दूर हो गये हैं, वह बद्धाल पुरुष ही वास्तवमें पवित्र है। इसे तप और आचार-त्यवद्यारसे क्या प्रचीतन है ? यह पुरुष अञ्चानय है, इसलिये जो जैसी अञ्चाबाला है, वह स्वयं भी वैस्त ही है।' धर्म और अर्थके तत्त्वको जाननेवाले सत्पुरुषोने इमी प्रकार धर्मकी व्याख्या की है। हमलोगोने धर्मदर्शन नामक मुनिसे पुछकार उस धर्मका ज्ञान प्राप्त किया है। विप्रवर । आप इसपर विश्वास कीनिये । इसके अनुकृत्र अञ्चल करनेसे आपको परमात्माकी प्राप्ति होगी। सञ्चल मनुष्य साक्षात् धर्मका स्वस्य है । जो सद्धापूर्वक अपने धर्मपर रिवन है, उसे ही सर्वश्रेष्ट्र समझना बाहिये।

धीनाओं कार्त हैं—तदनसार, तुलाधार और जाजलि बोड़े ही समयमें दिष्यलोकको प्राप्त हुए और वहाँ सुस्तपूर्वक खारे लगे। तुलाधारने सनातन धर्मका उपदेश किया था और उसे सुनकर जाजलि मुनिको बड़ी शास्त्रि मिली थी।

#### राजा विचल्नुके द्वारा अहिंसाधर्मकी प्रशंसा तथा चिरकारीका उपाख्यान

भीमानी कहते हैं—युधिहिर ! राजा विचलपुरे प्राणियोपर दया करनेके विषयमें तो कुछ कहा है, वह प्राचीन इतिहास में तुन्हें सुना रहा हूँ। एक समय किसी यहाशालामें राजाने देला कि बैलको गर्दन कटी हुई है और वहाँ बहुत-सी गौएँ आतंनाद कर रही हैं। हिसाकी यह कुर प्रवृत्ति देलकर राजासे नहीं रहा गया; वे अपना निश्चित सिद्धान्त इस प्रकार सुनाने लगे, ओह । बेचारी गीएँ बड़ा कह या रही हैं, इनकी हत्या न करों। संसारकी समल गीओंका कल्याण हो। जो धर्मकी मर्यादासे प्रष्ट हो चुके हैं, मूलं हैं, जिन्हें आत्मतत्त्वके विषयमें भारी संदेह है तथा जो छिपे हुए नास्तिक है, उन्हीं लोगोंने हिसाका समर्थन किया है। मनुष्य अपनी ही इच्छासे यज्ञवेदीपर पशुओंका बलिदान करते हैं। धर्मात्मा मनुने तो सब कमंपि अहिसाकी हो प्रशंसा की है; इसलिये तिज पुरुषको वैदिक प्रयाणसे धर्मके सुश्म खरूपका निर्णय करके असका पालन करना खाहिये। किसी भी प्राणीकी हिसा म करना ही सब धर्मीसे श्रेष्ट माना गया है। पिताहरी होकर कठोर नियमोका पालन करे, वेदकी फल-शुतियोमें आसक म होकर उनका त्याय करे, आधारके नामपर अनावारमें प्रयुत्त न हो। कृपण पनुष्य ही फलकी इच्छा करते हैं। यज्ञमें मद्य, मांस और मीन आदिका अपयोग धृतींका चलाया हुआ है। बेदोमें इसकी कहीं भी चर्चा नहीं है। लोग मान, मोह और लोभके वज्ञीभूत होकर विद्वाकी लोलुपताके कारण निविद्ध वस्तुओंको खाते-पीते हैं। श्रोजिय ब्राह्मण तो सम्पूर्ण यज्ञोमें भगवान विच्युका ही आविर्माव मानते हैं और पृथ्म तथा सीर आदिसे उनकी पूजा करते हैं। बेदोमें जो यत्तसम्बन्धी वृक्ष बताये गये हैं, उन्हींका हवनमें उपयोग होता है। खुद बित्तवाले सम्बगुणी पुस्त अपनी बित्तुद्ध मावनासे प्रोक्तण आदिके हारा संस्कार करके जिस हविष्यको तैवार करते हैं, बही देवताओंको अर्पण करनेके योग्य होता है।

युधिष्ठरने पूछा—पितामह ! आप मेरे परम गुरू हैं। कृपया बतलाइये, यदि कभी गुरुजनोके आवहसे कोई कटोर कार्य करनेका अवसर उपस्थित हो जाय, उस समय उसे शौध कर डालना चाहिये या विलम्ब करके उस कार्यकी परीक्षा करनी चाहिये ?

धीमजीने कहा—बेटा ! इस विषयमें एक प्राचीन इतिहास है, जो आङ्गिरसकुरूमें उत्पन्न हुए किरकारीके वृत्तान्तसे सम्बन्ध रखता है। कहते हैं, महर्षि गीतमके एक चिरकारी नामवाला पुत्र या, जो बड़ा बुद्धिमान् या। वह चिरकालतक जागता और सोता था। किसी कार्यपर बहुत देशतक विचार करता या और किरविजन्यके बाद ही काम पूरा करता था, इसलिये सब लोग उसे बिरकारी कड़ने लगे । जो दूरतककी बात नहीं सोच सकते, ऐसे मन्जूदि मनुष्य उसे आकसी और नासमझ कहते थे। एक दिन गीतपने अपनी स्रीका व्यभिवार देखकर बड़ा कोप किया और अपने दूसरे पुत्रोंको आज्ञा देकर विरकारीसे कहा—'बेटा । तू अपनी इस पापिनी माताको मार डाल ।' बिना विचारे ही यह आज्ञा देकर महर्षि गीतम बनमें बले गये और जिरकारी 'हाँ' करके भी अपने स्वभावके अनुसार बहुत देशका उसपर विचार करना रहा। उसने सोचा—'क्या उपाय करी, जिससे पिताकी अफ़ाका पालन भी हो जाय और माताका बच भी न हो। धर्मके बहाने यह मुझपर बढ़ा भारी संकट आ पद्म । भारत अन्व असासु पुरुषोकी भाँति में भी इसमें बूबनेका साहस कैसे कर्फे ? पिताकी आज़ाका पालन परम धर्म है, साथ ही माताकी रक्षा करना भी अपना प्रधान धर्म है। पुत्र तो पिता और माता दोनोंके अधीन होता है। अत: क्या कले, जिससे मेरा ही धर्म मुझे कष्टमें न डाले। पिता खर्म अपने जील, सताचार, गोत्र और कुलकी रक्षाके लिये बीके गर्भमें आकर पुत्ररूपमें उत्पन्न होता है। अतः मुझे माता और चिता दोनोंने ही जन्म दिया है; फिर मैं अपनेको दोनोंका ही पुत्र क्यों न समझै ? जातकर्म तथा उपकर्मके समय पिताने जो मुझे पत्वरके समान सुदृढ़ और फरसेके समान शतुसंहारक होनेका आशीर्वाद दिया तथा अपना आत्मा बहुकर अनुगृहीत किया

है, यह उनके गौरवका निश्चय करनेमें पर्याप्त प्रमाण है। पिता भरण-योक्ण और अध्यापन करनेके कारण पुत्रका प्रधान गुरु है। वह जो कुछ भी आज्ञा दे, उसे धर्म समझकर स्वीकार करना वाहिये। यही वेदकी भी निश्चित आज्ञा है। पुत्र पिताके सेंहका पात्र है, किंतु पिता पुत्रका सर्वस्त्र है। एकमात्र पिता ही पुत्रको शरीर आदि सब कुछ देता है; इसलिये कोई सोच-विचार किये बिना ही पिताकी आज्ञाका पासन करना चाड़िये । जो पुत्र पिताकी आज्ञा मानता है, उसके समस्त पातक नष्ट हो जाते हैं। गर्थाधान और सीमन्तोक्रयन संस्कारके हारा पिता ही पुत्रको उत्पन्न करता है। वही अन्न-वस्त्र देता, पदाता-स्विताता और समस्त सोक-व्यवहारीका ज्ञान कराता है। जिता ही धर्म है, जिता ही स्वर्ग है और जिता ही समसे बढ़ा तप है। पिताके प्रसन्न होनेपर सम्पूर्ण देवता प्रसन्न हो जाते हैं। पिता जो कुछ भी कहता है, यह पुत्रके रित्ये आशीर्वाद है। यदि पिता प्रसन्न होकर पुत्रका अभिनन्दन करें तो यह समस्त पापोसे मुक्त हो जाता है। बुक्ष अपने फूल और फलोंको छोड़ देते हैं; किंतु पिता बड़े-से-बड़े संकटमें भी स्रोहके कारण पुत्रको नहीं क्रोंड्ला । अतः पुत्रके लिये पिताका स्थान बहुत जैवा है । असू, पिताके गीरवपर तो मैंने विचार कर रिस्पा, अब माताके विषयमें सोकता है।

जैसे अरणी अधिकी उत्पत्तिका कारण है, उसी प्रकार पुड़ों जो यह पाळमीतिक मनुष्य-शरीर मिला है, इसको जन्म देनेकाली मेरी माता ही है। संसारके समक्त दुःसी जीवोंको मातासे ही सान्त्रना मिलती है। जबतक माता जीवित रहती है, यनुष्य अपनेको सनाथ समझता है। उसके मरनेपर वह अनाच-सा हो जाता है। पुत्र और पीत्रोंसे पुक्त सौ वर्षका बुद्हा ही क्यों न हो, यदि उसकी माता जीवित हो तो यह उसके पास दे क्वेंक बारक्कका-सा ही आनन्द उठाता है। बेटा समर्थ हो या असमर्थ, इष्ट-पुष्ट हो या दुर्वल, माता हमेशा उसकी रक्षामें खती है। माताके समान विधिपूर्वक पालन-पोषण करनेवाला दूसरा कोई नहीं है। जब मातासे विछोड़ हो जाता है, उस समय यनुष्य अपनेको बुद्दहा समझने लगता है, बहुत दु:खी हो जाता है और ऐसा जान पड़ता है, मानो उसके लिये सारा संसार सूना हो गया। माताकी छत्र-छायामें जो सुख है, वह कहीं नहीं है। माताके तुल्य दूसरा सहारा नहीं है। पुत्रके लिये मंकि समान रक्षक और प्रिय कोई नहीं है। यह गर्थमें धारण करनेके कारण 'बाजी' और जन्म देनेके कारण 'जननी' कहलाती है। दूध पिरशकर पुत्रके अङ्गोंको कहाती है, इसलिये उसे 'अम्बा' कहते

हैं तथा बीरप्रसचिनी होनेके कारण वह 'बीरस्' और मुख्या करनेसे 'शुख्र्' नाम धारण करती है। ऐसी माताका माना कौन पुत्र वध करेगा ? 'पुत्रका क्या गोत्र है और वह किसके वीर्यसे उत्पन्न हुआ है' इस बातको माता ही जानती है। बच्चेका लालन-पालन करनेमें माताको विश्लेय सुख मिलता है, वह उसपर पितासे भी अधिक बोह गलती है।

पुरुष अपनी स्त्रीका धरण-योषण करनेसे धर्ता और पालन करनेके कारण पति कहताता है। इन दोनों गुजोके न रहनेपर वह भर्ता या पति कहलाने योग्य नहीं होता (इसलिये मेरे पिता भी अपनो स्त्रीको मार डालनेकी आहा देनेके कारण उसके भर्ता या पतिके कर्तव्यसे गिर रहे हैं) । बास्तवमें खीका कोई अपराय नहीं होता। व्यक्तिवारका नहान् पाप पुरुष ही करता है, इसलिये सारा अपराध उसीका है। पति नारीका सबसे बड़ा देवता है। यह इसकी सेवासे कची गुँह नहीं मोइती । इन्द्र पिताजीके समान क्य धारण कर मेरी माताके पास आवा वा। अतः उसने उने अपना ही पति समझकर आत्मसमर्पण किया है। ऐसे अवस्तीपर विक्वीका नहीं पुरुवोका ही होष मानना चाहिये; क्वोंकि सारे अपराधको जह ये ही होते हैं। सिन्दों तो अवला होनेके कारण पुरुषोंके अधीन होती हैं। किसी भी अपराधमें उनका अपना हाच नहीं होता, अतः उनके ज्यर दोषारोपण नहीं करना खाडिये। माताका गौरव पितासे भी बढ़कर है। एक तो वह नाएं होनेके कारण ही अवध्य है, दूसरे मेरी पूजनीया माता है। नासमझ पशु चौ स्त्री और माताको अषध्य मानते हैं: फिर मैं समझदार होकर भी उसका वध कैसे कड़ी ?

विलम्ब करनेका लायाव होनेके कारण विरकारी इस प्रकार जूल पेरतक सोचता-विचारता रहा, इतनेवें उसके पिता जनसे लोटे। इस समय उन्हें बड़ा प्रधानाय हो रहा था। वें शोकके आँसू बहाते हुए मन-ही-पन इस प्रकार कह रहे थे—'ओह ! जिपुक्तका खानी इन प्रवहणका वेष बनाकर मेरे आश्रमपर आया था। मैंने मीटी बालोसे उसे सान्वना दी और खागतके प्रधात अर्ध्य-पाद्य आदि निवेदन करके उसका विधिवत पूजन किया। इस प्रकार जब मैंने ही उसे अपने घरमें आश्रम दिया और उसने अपनी विषय-लोलुपताके कारण ऐसा निना कर्म कर डाला, तो इसमें बेजारी खोका क्या अपराध है ? हाय ! ईष्यंकि कारण मेरा कित बखत हो गया था, इसीलिये मैं पापके समुद्रमें डूब गया। वह पतिज्ञता मेरे दु:खमें हाथ बेटानेवाली थी और घार्या होनेके कारण मुझसे भरण-पोषण पानेकी अधिकारिजी थी; कितु मैंने उसकी हत्या करा डाली। अब कौन इस पापसे मेरा उद्धार करेगा ? मैंने उद्यख्युद्ध चिरकारीको उसकी माताका वध करनेकी आज्ञा दी थी। यदि उसने इस कार्यमें विलम्ब करके अपने नामको सार्थक किया हो तो यही मुझे खी-हत्याके पानकसे क्या सकता है। बेटा चिरकारिक ! तेरा कल्याण हो, यदि आज तूने इस कार्यमें देरी की हो, तभी तेस चिरकारिक नाम सरकर हो सकता है। आज विलम्ब करके वासावने चिरकारी बन और अपनी माता तथा मेरी तपस्याकी रक्षा कर, साथ ही मुझे और अपने-आपको भी पापसे बचा ले। हेरी नाता चिरकाराने तेरे जन्मकी आज्ञा रुगाये बैठी थी। उसने बहुत दिनोतक तुझे अपने गर्भमें धारण किया है; अतः आज उसकी रहा करके अपनी चिरकारिताको सफल करा।

इस प्रकार दुःशी होका सोवतं-विकारते हुए यहिष गीतम जब आक्रममें आवे तो उन्हें जिस्कारी अपने पास ही रहहा दिसाची दिया। यह पिताको देसकर बहुत दुःशी हुआ और इक्कियार फेंककर उन्हें प्रसन्न करनेके लिये चरणीयर गिर पहा। पुत्रको पैरोपर गिरा देश और पत्नीको असमा



त्रज्ञित जानका महार्थिको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने यह सोचकर कि विरकारी मचके पारे शक्त-प्रहणको चपलताको छिपा रहा है, उसको उठाकर गलेसे लगा लिया और देखक वे उसका मक्तक सुँचते रहे; फिर उसकी प्रशंसा करके आशीर्वाद और उपदेश देते हुए बोले—' वत्स ! तू सदा चिरजीवी रह, तेरा कल्याण हो; यो ही विरकालतक सोच-

विचारकर काम किया कर। आज तेरी चिरकारिताके ही कारण मैं बहुत समयतक दुःख भोगनेसे बच गया । बेटा ! अधिक कालतक सोच-समझके ही किसीसे मित्रता जोड़नी चाहिये और जिसे फित्र बना लिया, उसका सहसा परित्याग भी नहीं करना चाहिये। बहुत दिनोतक सोच-समझ करके स्वापित की हुई मैत्री ही अधिक कालतक टिकाऊ होती है। राग, दर्प, अभिमान, द्रोह, पाप और किसीका अधिय करनेपें विलम्ब करके जो सूब सोच-विचार लेता है: वह प्रशंसनीय माना जाता है। बन्धु, सुहद, मृत्य और कियोंके छिपे हुए अपराधोंका निर्णय करनेमें भी जल्दीबाजी करना अच्छा नहीं है।'

श्रीव्यर्जी कहते हैं—युधिहित ! इस प्रकार गौतम अपने पुत्रके बिलम्बपूर्वक कार्य करनेके कारण बहुत प्रसन्न हुए थे। ऐसे ही प्रत्येक कार्यमें देरतक विचार करके किसी निश्चयपर पहुँचनेवालेको पश्चाताय नहीं करना पड़ता । जो विद्वानों और शिष्ट पुरुषोकी सेवामें अधिक समयतक रहकर सदा अपने पनको बदाये किये रहता है, यह विस्कालतक सम्मानका भागों होता है। धर्मोपदेश करनेवाले पुस्त्वसे यदि कोई प्रश्न करे तो उसे देरतक जिचार करके ही उसका उत्तर देना वाहिये। महातपर्सा महर्षि गौतम अपने विश्कारी पुत्रके साथ बहुत वर्षीतक उस आभ्रममें रहे; उसके बाद देहत्यागके अनन्तर वे पुत्रमहित स्वर्ग सिधारे ।

# अहिंसापूर्वक राज्यशासन करनेके विषयमें द्यूमत्सेन और सत्यवानुका संवाद

बिना प्रजाकी रक्षा कैसे कर सकता है ?

भीनाजीने कहा-चुचिष्ठिर । इस विचयमें कुपलोन और सस्यवान्के संवाद्रसय प्राचीन इतिहासका आहरण दिया जाता है। सुना है, एक दिन सत्यवान्ते देखा कि विवाकी आज्ञासे बहुत-से अपराची फॉसीयर बढ़ानेके लिये ले जाये जा रहे हैं: उस समय उन्होंने विशाब्के पास जाकर कहा—'पितानी ! यह सत्य है कि कभी ऊपरसे अधर्य-सा विसायी देनेवाला कार्य धर्म हो जाता है और धर्म-सा प्रतीत होनेलाला कार्य भी अधर्यका रूप बारण कर लेता है। तदापि किसीका प्राण लेना तो किसी तरह धर्म नहीं हो सकता।"

युगरसेन बोले-बेटा ! यदि अपराधीका कव करना भी अधर्म हो तो धर्म क्या हो सकता है ? अगर डाकु मारे न जाये तो धर्म-अधर्म सब मिलकर एक हो जायै । कलियुगर्में तो लोग दूसरोंकी वस्तुको सीधे इड्रथ लेना बाहते हैं। 'यह वस्तु मेरी है, उसकी नहीं है' ऐसा कहने लगते हैं। ऐसी दशायें दण्डके बिना लोकपात्राका निर्वाह कैसे हो सकता है ? यदि तुम दावाके बिना भी निर्वाहका कोई उपाय जानते हो तो बताओ ।

सत्तवान्ने कहा-पिताओं। शक्रिय, वैदय तथा चुद्र-इन तीनों वर्णोंको ब्राह्मणोंके अधीन कर देना चाहिये। जब चारों वर्णीके लोग धर्मके बन्धनमें बेंधका उसका पालन करने लगेंगे तो उनकी देखा-देखी दूसरे मनुष्य-सृत-मागध आदि भी वर्षका आवरण करेंगे। अगर कोई ब्राह्मणकी आज्ञा न माने तो ब्राह्मणको राजाके पास जाकर कहना चाहिये कि 'अयुक मनुष्य मेरी बात नहीं

मुधिष्ठिरने पूछा—पितामह । राजा किसीको हिंसा किये | सुनता।' पिर राजा उस व्यक्तिको दण्ड दे। दण्ड-विधान ऐसा होना चाहिये, जिसमें प्राण जानेका घय न हो। नीति-शासकी आलोचना और अपराधीके कार्यपर घलीचाँति विचार किये किना दण्ड देना अच्छा नहीं है। राजा जब डाकुओंका यब काता है तो उनके साथ बहुत-से निरंपराच मनुष्य - इाकुओंके माता-पिता, स्त्री-पुत्र आदि भी कालके प्राप्त वन जाते हैं; अतः राजाको बहुत सोख-विचारकर दण्डका निक्षप करना चाहिये। दुष्ट पुरुष भी कभी साधु-सङ्ग्रसे सुधरकर सुत्तील बन जाता है तथा बहुत-से दुष्ट पुरुषोकी भी संताने अच्छी निकल आती हैं; इसलिये दुष्टोंको प्राण-दण्ड देकर उनका मुलोकोद नहीं करना वाहिये। उनकी जड़ उसाइना सनातनधर्म नहीं है। हारुका-सा शारीरिक इच्छ देना उचित है, जिससे उनके पापोंका प्राथक्षित हो जाय । अथवा सर्वस्व छीन लेनेका भय दिलाया जाय, केंद्र कर लिया जाय वा नाफ-कान आदि काटकर उन्हें कुरूप बना दिया जाय। प्राण-दण्ड देकर उनके कुटुम्बियोंको क्रेश पहुँबाना तो कदापि उबित नहीं है। इसी तरह यदि वे पुरोषित ब्राह्मणकी शरण जा सुके हों, तो भी राजा उन्हें दण्ड न दे। प्रजापतिकी आज़ा है कि यदि दुष्ट पुरुष ब्राह्मणकी शरण जाकर यह प्रतिज्ञा करे कि 'आजसे हम कोई पाय या अपराध नहीं करेंगे' तो उन्हें छोड़ देना साहिये। किंतु बारंबार अपराध करनेपर उसे पहलेकी भाँति दण्ड दिये किना क्रोहना ठाँक नहीं है। माथ मुझकर दब्द और मृगवर्म धारण करनेवाले संन्यासी भी यदि पाप करें तो उन्हें भी दण्ड देना चाहिये।

घुमलेनने कहा-बेटा ! जिस तरहसे हो सके प्रजाको धर्मकी मर्यादाके भीतर रखना चाहिये। वही राजाका धर्म है। लुटेरोका वध न किया जाय तो वे सारी प्रजाको कष्ट पहुँचाते हैं। पहलेके लोगोको राहपर लाना सुगम वा; क्योंकि उनका स्वभाव कोमल होता वा, सत्वमें उनको विशेष रुचि बी और ब्रोह तथा कोधकी मात्रा उनमें बहुत कम थी। उस समय अपराधीको भिकार देना ही भारी दण्ड समझा जाता वा। फिर धीरे-धीरे लोगोमें अपराधकी प्रवृत्ति बढ़ने लगी, इससे वाग्दण्डका प्रचार हुआ—अपराधीको कटुक्चन सुनाकर छोड़ दिया जाने लगा । उसके बाद जुरमाना वसून करनेका दण्ड जारी किया गया और अब तो बंधका दण्ड भी प्रवारित है। फिर भी लोगोंको मर्यादाके भीतर रक्तना कठिन हो गया है। लुटेरे देवता, पितर, गन्धर्व और मनुष्य—किसीके नहीं होते । वे सो मत्पटमें जाकर मुद्देकि भी जेकर उतार लाते ै । चला उनको कौन राहपर ता सकता है ? उनके ऊपर किछास करनेवालोंको तो मूर्स ही समझना चाहिये।

सरवजन्तं नवा—पिताजी । यदि आप लुटेरोका वस प करके उन्हें सत्पुरुष बनानेमें असमर्थ है तो और किसी जलप उपायसे उनकी दायु-वृत्तिका अना कीजिये। किउने हो राजा लोक-कल्याणके लिये कठिन तपसा करते हैं; उन्हें देलकर उस राज्यमें रहनेवाले दुह लाजित होते हैं और वे अपने आन्तरणको सुधारकर राजाके ही समान सदावारी बन जाने हैं। बहुत-मी प्रजा केकल भय दिखानेसे सन्दार्गपर आधक कालतक शासन करते हैं। वे अपराधिवोंके प्राण नहीं लेते। यदि राजा उत्तम आवरण करता है तो दूसरे लोग भी उसका अनुकरण करते हैं। बड़ोके आन्तरणोका अनुकर्तन करना मनुष्योंका स्वधान होता है। जो राजा स्वयं विषय भोगनेके
लियं इन्त्रियोंका गुरुवम हो रहा है, अपने मनको काबूमें नहीं
रस पाता, वह यदि दूसरोंको सदाबारका उपदेश देने लगे तो
लोग उसकी हैंसी उड़ाते हैं। अगर कोई मनुष्य दम्म या मोहके
कारण राजाके साथ कोई अनुष्यित व्यवहार करे तो प्रत्येक
उपायमें उसका दमन करना चाहिये। ऐसा करनेसे वह अपनी
बुरी आदा छोड़ देता है। जो पायकी प्रवृत्तिको रोकना चाहता
हो, उस राजाको पहले अपना मन वशमें करना चाहिये।
इसके बाद यदि अपने सगे बज्यु-बान्यव भी अपराध करें तो
उन्हें भी भारी दण्ड देना चाहिये। जहाँ पाय करनेवाले नीयको
महान् संकटका सामना नहीं करना पड़ता, बहाँ पाय बढ़ता है
और बर्मका हास होता है।

वितानी ! एक द्यानु ब्राह्मणने मुझे यह उपदेश देते हुए कहा वा कि 'तात समयवान् ! मेरे पूर्वजोने कृपा करके मुझे ऐसी विश्वा दी वी; इसकिने राजाको सत्यपुगमें जब कि धर्म अपने जारो करणोमें मौजूद रहता है, पूर्वोक्त अहिसामय दण्डका ही विधान करना चाहिये । त्रेतापुग आनेपर धर्मका प्रचार एक बौचाई कम हो जाता है, (उस समयकी स्थितिके अनुसार वाण्डकके ह्यार प्रचाका सासन करना उजित है) हायरमें धर्मके दो ही पैर रह जाते हैं, (उस समयके हिसे अर्थद्य ज्युक्त है) किंतु कांत्रपुगमें तो धर्मका धतुर्थ भाग ही त्रेष ए जाता है; अतः उस समय मनुष्योकी आयु, प्रक्ति और कालका विधान करके ही दण्डका विधान करना उचित है । कायम्बुव यनुने आणियोपर अनुमह करके बताया है कि मनुष्यको अर्थिसामय धर्मका हो पाठन करना चाहिये; जिससे यह सम्बादक्य परमात्याकी प्राप्ति करानेवाले धर्मके महान् कलसे बिह्नत न रहने पावे ।'

### कपिलका स्पूमरहिमसे निवृत्तिप्रधान धर्मकी श्रेष्ठताका प्रतिपादन

वृत्रितिरने पूळा—पितामह । एक ही ब्रोड्स लेकर चलनेवाले गाईस्थ्यधर्म और योगधर्ममें कौन ब्रेष्ट है ?

भीष्यजीनं कहा—चुधिष्ठितः ! दोनीं धर्मं महान् हैं, दोनीका ही पालन कठिन है, दोनों उत्तम फाल देनेवाले हैं और दोनीका सत्युरुषोंने आवरण किया है। मैं इन दोनों धर्मोंकी प्रामाणिकता बतला रहा हूँ, तुम एकात्रचित होकर सुनी; इससे तुन्हारे मनका संदेष्ठ दूर हो जायमा। इस विकास जानकार लोग स्यूमरहिम और कपिलके संवादकार प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं, जो इस प्रकार है — करितार्थं बोले-स्व्यूम्हमं ! वम-नियमोका पालन करनेवाले यति ज्ञान-मार्गका आक्रय लेकर परब्रह्मको प्राप्त होते हैं। सम्पूर्ण लोकोमें कहीं भी उनकी गतिका अवशेष नहीं होता। उन्हें जीत-उष्ण आदि हुन्दू व्यवा नहीं पहुँचाते। वे कभी किसीको माबा नहीं ठेकते और न आझीर्वाद ही देते हैं। यहीं नहीं, वे कामनाओंके क्यानमें भी नहीं वैधते। सब प्रकारके पायोंसे मुक्त, पवित्र तथा सुद्धीचत होकर विचरते रहते हैं। उनको बुद्धि एक निश्चित सिद्धान्तपर स्थिर होती है। वे सब कुछ त्यानकर मोक्षको अपनाते हैं, ब्रह्ममें हो निवास करते हैं और स्वयं भी ब्रह्मस्वरूप होते हैं। होक उनका स्पर्ध नहीं कर सकता और रजोगुणका उनमें नाम भी नहीं रहता। उन्हें सनातन लोककी प्राप्त होती है। उनकी इस उत्तम गतिको प्राप्त कर लेनेपर गाईस्थ-धर्मके पालनकी क्या आवश्यकता रह जाती है ?

स्पृमरियने कहा—ज्ञान त्राप्त करके परब्रह्ममें स्थित हो जाना ही पदि पुरुवार्थकी चरम सीमा है, चदि बड़ी उत्तम गरि है, तब तो गृहसा-धर्मका महत्त्व और भी बढ़ जाता है; क्वोंकि गृहस्वोंका सहारा लिये जिना कोई भी आजम न तो चल सकता है और न ज्ञानकी निष्ठा ही प्रदान कर सकता है। जैसे समस्त प्राणी माताकी गोएका सहारा पाकर ही जीवन धारण करते हैं, उसी प्रकार गृहत्व-आजनक अवलम्बसे ही दूसरे आजम टिक सकते हैं। गृहस्व ही यज्ञ और तप करता है तथा मनुष्य अपने कल्याणके लिये जो कुछ भी बेहा करता है, जिस किसी भी धर्मका आबय लेता है, उस सबकी जड़ गाईस्थ ही है। समल प्राणी संतानकी उत्पत्ति करके मुखी होते हैं; किंतु संतानका पुँह देखनेकी मुविधा गाईसय-आश्रमके सिवा और कहाँ हो सकती है ? वैदिक प्रमंकी सनातन मर्यादा तीनों लोकोका हित करनेवाली है। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदय तीनों बर्गाय गर्भाधानक पहले वेद-मन्त्रीका उपयोग होता है। इसके कद प्रत्येक संस्कारमें तथा अन्यान्य कार्योपे भी उनकी आक्ट्यकता पहली है। बे ही बेद पुकार-पुकारकर कहते हैं कि मनुष्य दितरों, देवताओं और ऋषियोके ऋणी है। ऐसी दशामें गृहस्थान्नमर्ने रहकर उन भूगोंको सुकावे बिना किसीका भी योक्ष कैसे हो सकता है ? वेदोकी अवहेलनासे नहीं, उनके अनुसार कर्य करनेसे ही मनुष्यको परब्रह्मकी प्राप्ति होती है।

क्षिरलगीने कहा—सुद्धिमान् पुरुषको दर्श, पौर्णपास, अग्निहोत्र तथा जातुर्मास्य आदि वैदिक कमेंका अनुहान करना जाहिये; क्योंकि उनमें सनातन धर्मकी विवात है। किंतु जो संन्यास-धर्म स्वीकार करके कम्मानुहानसे विवृत्त हो गये हैं तथा धीर, पित्रत एवं बहुस्करूपमें क्षित हैं; वे बहुद्धानसे ही देवताओंको तृप्त करते हैं। जो सन्पूर्ण भूतोंक आत्मा है, सबको आत्ममानसे देवता है तथा जिनका कोई विदेश पद (स्थान) नहीं है; उस ज्ञानी पुरुषको गतिका पता लगानेम देवता भी मोहित हो बाते हैं। कल्पाण चाहनेवालेको इन्द्रियोंका संयम करना आवश्यक है। जो बुआ नहीं खेलता, दूसरेका धन नहीं लेता, नीच पुरुषका बनाया हुआ अन्न नहीं प्रहण करता तथा क्रोधमें आकर किसीको मार नहीं बैठता, उसके हाथ-पैर सुरक्षित रहते हैं। किसीको गाली न दे, कर्प

न बोले, दूसरोकी चुगलों या निन्दा न करे, बोझा और सत्य बचन बोले तथा सदा सावधान रहे-ऐसा करनेसे व्यक्-इन्द्रिक्की रक्षा होती है। उपवास न करे, किंतु बहुत अधिक भी न लाय, सदा भोजनके लिये लालायित न रहे, सळनोंका सङ्घ करे और जीवन-निर्वाहके लिये जितना आवरयक हो उतना ही अब पेटपे डाले—इससे उद्दरका संयम होता है। परायी कीसे संसर्ग न करे, अपनी क्षीके साब भी ऋतुकालके अतिरिक्त समयमें समागम न करे, एकपळीजत धारण करे; इससे उपखेन्द्रियकी रक्षा होती है। जिसके उपस्क, क्दर, हाथ-पैर और वाणीके साथ ही सापूर्ण इन्द्रियोंके द्वार संयमद्वारा सुरक्षित होते हैं; वही वास्तवमें द्विज है। जिसकी इन्द्रियाँ क्शमें नहीं हैं, उसके समस्त कर्म निष्फल होते हैं। ऐसे मनुष्यको तप और यज्ञसे क्या लाभ हो सकता है ? जिसके पास लेगोटी या धोतीके सिका और कोई वस न हो, जो बिना बिछीनेके सोता हो, बहिन्दी ही तकिया लगला हो और सदा ज्ञान रहता हो, उसे ही देवता लोग ब्राह्मण मानते 🕯 । जो दूसरोके दिये हुए सुला-दुःसका स्परण न्हीं रलता, प्रकृति और उसके कार्योंको जानता है तथा जिसे सन्पूर्ण भूतोकी गतिका ज्ञान है, उसे ही देवता लोग ब्राह्मण सम्बद्धते हैं। जो समल प्राणियोंसे निर्भय रहता है, जिससे दूसरे प्राणी भी भय नहीं मानते तथा जो सम्पूर्ण जीवीका आव्या है, यही देवताओंके मतमें ब्राह्मण कहलाता है। जिसका आवय लेकर किया हुआ तप संसारके मूलभूत अक्षानका नाश कर झलता है, उस साथु जनोबित आचारकी कहून बड़ी महिमा है। वह अनादि कालमें घला आता है, मुमुक्कुओका नहीं सनातन धर्म है तथा उसके फलमें कभी बाधा नहीं आती। वह सम्पूर्ण बर्मीमें ओत-प्रोत है, आपति तका प्रमादसे रहित है। जो लोग दस आचारका पालन करनेपें असथर्व होते हैं, वे ही परमेश्वरकी प्राप्ति करानेवाले तबा अवदय फल देनेवाले कल्याणकारी कर्मोंको फलहीन स्ताया करते 🖁 । गुणोंके कार्यभूत जो यह-यागादि हैं, उनके स्वरूप और विधि-विद्यानको समझना कठिन है, समझनेपर भी उनका अनुद्वान करना मुश्किल है और यदि अनुद्वान भी किया जाय तो उनसे नाज्ञवान् फलकी ही प्राप्ति होती है—इस बातको तो तुम भी जानते ही हो।

देखता भी मोहित हो जाते हैं। कल्पाण चाहनेवालेको स्वृत्यार्थस्य करान आवश्यक है। जो बुध्ध नहीं खेलता, मैं ज्ञान-प्राप्तिके तिस्ये वहाँ आपा हुआ है। मैंने जो बुध्ध कहा हूँ हैं, वह अपने पक्षका समर्थन करनेके लिये नहीं; अपितृ प्रहण करता तथा क्रोधमें आकर किसीको मार नहीं बैठता, उसके हाथ-पैर सुरक्षित रहते हैं। किसीको गाली न दे, कर्या निवेदन की हैं। इस समय मैं आपकी हारणमें आया हूँ, आप

मुझे फिष्य सम्बरकर ही उपदेश कीनिये। बारों वर्णों और | पुरुषार्थका सावक होता है। जो जिस वर्ण या आश्रमके आश्रमोके लोग एकमात्र सुलके ही ओ्रवसे अपने-अपने कर्मोमें प्रकृत हो रहे हैं; अत: आप यह बतानेकी कृपा करें कि अक्षय सुल क्या है ?

क्यों न हो, जिस कर्मका आबरण शासके अनुसार (कायना | जाय, वह जन्य-यरणके चक्करमें शासकर प्रजाका सर्वनाश ही और अहंकारका त्याग करके) किया जाता है, वह करती है।

कर्तञ्चका पालन काता है, उसको वहाँ ही अक्षय सुसकी प्राप्ति होती है। जो पनुष्य विश्वेकका अनुसरण करता है, उसके समस्त दोवोका ज्ञानसे परिमार्जन हो जाता है। शास्त्रीय सपिराजीने कहा—किसी भी वर्ण या आक्रमचें प्रवृत्ति । मार्गसे हट जानेवर किसी भी वृत्तिका आश्रव क्वों न लिया

### ब्रह्मज्ञानमें सभी आश्रमोंका अधिकार बताते हुए ब्रह्मतत्त्वका निरूपण

कपिलजीने कहा—सब लोकोंके लिये बेद ही प्रमाण हैं, | वेदोंका जलकुन कोई नहीं कर सकता। इक्का दो कप समझने चाहिये—शब्दक्का और परक्रका। जो पुरुष सन्दलहामें पारंगत है, वह परजहाको भी प्राप्त कर लेता है। जो निष्कापचायसे अग्रिहोतादि कर्मकाण्डमें लगे रहनेवाले पुरुष कभी पापकर्पमें प्रवृत्त नहीं होते, उनके पानसिक संकाप सिद्ध हो जाते हैं तथा उन्हें विशुद्ध ज्ञानसकार परप्रदाका निक्षय हो जाता है। वे किसीपर क्रोध नहीं करते और न किसीपर खेषारोपण ही करते हैं। उनमें अहंकार और यत्तरपदि दुर्भावनाओंका सर्वया अभाव रहता है, हानके साधन क्षवण, मनन और निदिध्यासनमें इनकी निष्ठा होती है, उनके जन्म-कर्म और ज्ञान तीनों ही शुद्ध होते हैं तथा ये समस्त प्राणियोंके वितमें तत्पर रहते हैं। ऐसे अनेको राजा और ब्राह्मण हो गये हैं जो अपने कर्मोंका त्याग न करके गृहस्थाश्रममें ही रहे और विधिवत् साधन करते रहे । वे सब प्राविपोपर समदृष्टि रलते थे; सरल, मंतुष्ट, ज्ञाननिष्ठ, बर्मोक फलका प्रत्यक्ष अनुभव करनेवाले और शुद्धवित होते वे तथा पान्तारहा और परमहा दोनोहीमें बदा रखते थे। ये व्रतीका यधानत् पासन करके पहले जिल शुद्ध करते वे और कठिनतामें तथा दुर्गम स्थानोमें यह जानेपर भी बर्मानुहानमें तत्पर रहते थे । इसीपें उन्हें सुन्त भी जान पड़ता बा । इस तरह सत्यधर्मका आश्रय लेनेके कारण वे आवन्त तेजावी पाने वाते थे । वे भी विषयोंका प्रकाश करनेवाली बुद्धिका भरोसा न रसकर शासका ही अनुसरण करते थे। वे बढ़े पवित्र, नियमनिष्ठ और यशस्त्री होते थे। कामना और कर्मक्यनसे मुक्त होकर भी वे नित्यप्रति यज्ञोद्वारा भगवान्का वजन करते तथा काम-क्रोधाप्रिको छोड़कर वह कठोर क्रमीका आवरण करते थे। अपने उदार कमेंकि कारण उनकी सर्वत्र प्रशंसा होती थी। स्वभावसे भी वे बड़े पवित्रवित, सरह. शास्तिपरायण और स्वधर्मनिष्ठ होते थे। इसलिये उनके

वज्ञ, वेदाध्यवर, शासानुसारी कर्म, समय-समयपर किसा हुआ शासाध्ययन और संसक्षय—ये सभी अनल फलवाले होते थे—यह बात हमने सदासे सुन रखी है। ऐसे धीर, बीर और कटोर क्योंका आचरण करनेवाले खकर्मनिष्ठ पुरुषोका तप अविद्याकी निवृत्तिके लिये भयंकर दाख बन जाता है।

ब्रहान्ति पुरुष एक ही आध्यमधर्मको चार प्रकारले विभक्त हुआ यानते हैं। संतजन उसका विधिवत् पालन करके परमगति प्राप्त कर लेते हैं। कोई लोग संन्यासी होकर, कोई वनमें रहते हुए कान्यस्थलयसे, कोई गुरुष रहकर और कोई बहुस्बर्ध-आसमका संघर करते हुए ही तस आसमधर्मका पालन करके परमपद प्राप्त करते हैं। इस समय वे ही द्विजगण आकादामें नक्षत्रकारमे दिलाची देते हैं। नक्षत्रोंके समान ही अनेकी तारागण भी हैं। इन सबने संतोषके द्वारा ही यह अनलपद प्राप्त किया है—येसा वैदिक सिद्धाना है। जो इस प्रकार प्रदावर्षका पासन करता है, गुरुसेकार्थ तत्वर रहता है, दुढ़ निश्चयकारत है और समाहितविक है, वही 'ब्राह्मण' है। उसके सिवा और जीन 'ब्रह्मण' हो सकता है ? चारी वर्ण और चारी आक्षमोंके उन तृष्णाहीन, विश्वज्ञुद्धि और मोक्षपरायण पुरुतोके लिये बायदादि तीनो अष्यवाओके साक्षी तुरीयका अनुभव करनेवाला वह शय-दवादिसय धर्म समान ही है। शुद्धवित और संयतात्वा ब्राह्मण उस सनातन परब्रह्मको प्राप्त करते हैं। जो संकोषी और स्थानी है, वही ज्ञानका अधिकारी है। यह मोखदायिनी विद्या पतियोंका तो सनातन धर्म है। यह यतिधर्म अन्य आज्ञमोके बमेसि मिला हुआ हो अधवा स्वतन्त्र, इसे जो कोई भी अपनी शक्तिके अनुसार पालन करता है, उसका अवस्य कल्याण हो जाता है। केवल शक्तिहीन (साधनमें तत्परता न रखनेवाले) पुरुषोको ही इस धर्मका पालन करनेकी हिम्पत नहीं होती, पवित्रात्मा तो इसके द्वारा परमात्मपद पानेकी इच्छा करके संसारसे मुक्त हो जाता है।

लुमरहिमने पूजा-नगवन् । आप तो ज्ञाननिष्ठ है

और गृहस्वरुपेग कर्मीन्ष्ठ होते हैं। किंतु आप इस समय निष्ठामें सभी आश्रमोंकी एकताका प्रतिपादन कर रहे हैं। इस प्रकार ज्ञान और कर्मकी एकता और पृचकता दोनोंहीका भ्रम होनेसे इनका ठीक-ठीक अन्तर सम्बग्ने नहीं आता। अतः उसे आप यथार्थ रीतिसे समझानेकी कृपा करें।

कर्पल्जीने कहा—कर्म मनकी शुद्धि करते हैं और ज्ञान परमगतिरूप है। जब कर्मोद्धारा विश्वके दोव जल जाते हैं तो मनुष्य रसस्तक्षय ज्ञानमें स्थित होता है। सब प्राणियोपर दवा, क्षमा, शास्ति, अहिसा, सत्य, सरलता, अहोह, निरम्पियानता, लजा, तितिक्षा और श्रम—चे ब्रह्मप्राप्तिके ज्याय है। इनके द्वारा पुरुष परब्रह्मको प्राप्त कर लेता है। विद्वान् पुरुषको इस प्रकार कर्मफलका निश्चय समझना वाहिये। किस स्थितिको संतुष्ट, शास्त, विश्वद्धवित्त और ज्ञानीनष्ट पुरुष प्राप्त करते हैं जसीका नाम 'परमगति' है। जो पुरुष सम्पूर्ण देद और उनके प्रतिपाद्य परब्रह्मको ठीक-ठीक जानता है, उसीको 'चेदल' कहते हैं और सब तो केवल बीकनीके समान है। बेदल

पुरुष सभी विषयोंको जानते हैं; क्योंकि वेदमें उन सभीका समावेश है। जो कुछ है और जो नहीं है, उन सभी विक्योंकी क्षिति वेदमें है। सम्पूर्ण शास्त्रोंकी एकमात्र निष्ठा बही है कि यह दृश्य जगत् प्रतीतिकालमें तो है और बाध हो जानेपर नहीं है। ज्ञानीकी दृष्टिमें सदसत्तवस्थ्य जहा ही इस बगत्का आदि, अस और मध्य है। सब कुछ खाग देनेपर हाँ उसकाँ प्राप्ति होती है। सम्पूर्ण बेदोंमें उसीका प्रतिपादन हुआ है। वह अपने आनन्दावसपसे सबमें अनुगत तथा अपवर्ग (मोक्ष) में प्रतिक्षित है। अतः वह ब्रह्म, प्रत्त, सत्य, ज्ञात, ज्ञातच्य, सबका आत्या, बराबरपृति, विद्युद्धसुरात्यक्तप, मङ्गलमय, सर्वोत्युष्ट, अव्यक्तका भी कारण और अधिनाशी है। उस आकाएके समान असङ्ग, अधिनाती और एकरस तत्त्वका ज्ञाननेत्रोंवाले पुरुष तेव, क्षमा और शान्तिकप श्रम साधनोंके द्वारा साक्षात्कार करते हैं। जो वालवर्षे ब्रह्मबेतासे अधिक है, उस परब्रह्मको हम नगरकार करते हैं।

# धर्मकी प्रधानता बतलानेके लिये एक ब्राह्मण और कुण्डधार मेघकी कथा

राजा गुणिहरने पूछा—पितामह ! वेदोने सर्घ, अर्च और काम तीनोहीकी प्रशंसा की है। अतः आप मुझे यह बताइये कि इनमें किसको प्राप्त करना सबसे अच्छा है।

थीमाओं बोले-राजन् । इस विषयमें एक प्राचीन इतिहास है। एक बार कुम्ब्रधार नामके मेवने प्रसन्न होकर अपने एक धक्तपर कृपा की थी। यह प्रसंग में तुन्हें सुनाता है। किसी समय एक निर्धन ब्राह्मणने सकामभावसे धर्म करना बाहा। तब उसने यज्ञानुहानके तिथे धन पानेकी इच्छासे बड़ा कठोर तप किया। इसी निखयसे उसने भक्तिपूर्वक देवताओंकी बड़ी पूजा की, तो भी उसे धन न मिला। एक दिन उसने अपने समीप देवताओं के सेवक कुण्डबार मेपको सङ्घा देसा। उसे देसते ही ब्राह्मणके मनमें उसके प्रति धक्तिमाव उत्पन्न हुआ और यह सोवने लगा 'यह देवता मुझे अवश्य बहुत-सा बन देगा।' यह सोचकर उसने धूप, दीप, बन्दन, पुत्र और तरह-तरहके नैवेद्योद्वारा उसकी पूजा की। इससे चोड़ी ही देखें प्रसन्न होकर मेपने कहा, 'सत्पुरुषोने ब्रह्महत्या, सुरापान, चोरी और व्रतभंग करनेवालोंके लिये तो प्राथश्चित बताये हैं, किंदु कृतझके लिये कोई प्रायश्चित नहीं है।'

इसके बाद वह ब्राह्मण कुशाओंकी शब्बापर सो गया।

वह सम, दम, तम और भक्ति-भावसे सम्पन्न तथा शुद्ध इदम्पनात्म का। जमें रातहीमें कुण्डमारके प्रति अपनी



भित्तका परिचय मिल गया। उसने स्वप्नमें बहुत-से देकता देखे। उनमें पणिपद नामका एक देकतेष्ठ अन्य देवताओंके सामने तरह-तरहके फलपाचकोंको प्रतृत कर रहा था। देवतालोग उन फलयाचकोंके शुभ कर्मोंके बदले उन्हें राज्य और धन आदि दे रहे थे। इतनेहीमें कुच्छधार देवताओंके आगे आकर पृथ्वीपर लेट गया। तब उससे मणिपदने पूछा, 'कुण्डधार! तुम क्या चाहते हो?'

कुण्डवार मोल —यह ब्राह्मण मेरा चक्त है। यदि देवतालोग मुझपर प्रसन्न है तो में इसके ऊपर कुछ कृपा कराना बाहता है। जिससे इसे कुछ सुल मिल सके।

तब देवताओं के ही कहनेसे मणिमझने उससे कहा, 'उठो ! उठो ! लो, तुष्हारा काम बन गया। अब प्रसम्भ हो जाओ। देखो, पदि इस ब्राह्मणको धनकी इच्छा हो तो इसे मनमाना धन दे हो।'

किंतु कुण्डधारने यह सोधकर कि मानवंदा बहाल और नाशवान् है उससे कहा, 'इस ब्राह्मणकी कुद्धि तपमें लग जाय। मैं अपने भक्तको स्त्रोत्ते भरी हुई पृथ्वी या कोई विशास स्त्रराशि नहीं देना बाहता, मेरी तो यही इच्छा है कि यह धार्मिक हो जाय।'

मणिभाइने कहा, 'राज्य और तरह-तरहके दूसरे सुख भी सर्वदा धर्मके ही फल हैं। इसलिये इसे फल ही भोगने दो न ? उनमें किसी प्रकारका जारीरिक हेटर भी नहीं है।'

भीमानी करते हैं—किंतु इसपर भी कुप्यकारने तरह-तरहसे धर्मके रिप्ये ही आग्रह किया। इससे देवतालेग बड़े प्रसन्न हुए और मणिभन्नने कहा, 'तुमपर और इस म्नाझणपर सभी देवता प्रसन्न हैं। अतः यह धर्मात्मा होगा और इसकी बुद्धि धर्ममें ही रहेगी।' इस प्रकार सफलमनोरम होकर वह मेघ बड़ा प्रसन्न हुआ। उसने वह वर पाया जो दूसरोके रिप्ये बहुत दुर्लभ बा।

इतनेहीमें ब्राह्मणको अपने पास बहुत-से महीन और बहुपूल्य कहा दिखायी दिये। उन्हें देखकर उसे वैराग्य ही हुआ। वह कहने लगा, 'मेरी तपस्पाका जोहय इस कुण्डधारने ही नहीं समझा तो दूसरा कौन समझ सकेगा ? अच्छा, अब मैं वनको ही चलता हैं, धर्ममय जीवन विताना ही सबसे अच्छा है।'

भीष्यणी कहते हैं—राजन् ! तब वह ब्राह्मण कनमें रहकर बढ़ा चोर तप करने लगा। वह देवता और अतिथियोका सत्कार करके बचे हुए फल-मूलादिसे निर्वाह करता था। फिर फल-मूलादिको भी छोड़कर पने लाने लगा। तत्यक्षात् सुरूकका लेहामात्र ही रहता है, परम सुस्र तो धर्ममें ही है।

उसे भी छोड़कर पानी पीकर रहने लगा। इसके बाद कई वर्षतक वायुमालग करके ही रहा। इस तरह धर्मपर श्रद्धा रतानेसे और कठोर तपस्या करते रहनेसे उसकी दृष्टि दिव्य हो गयी। उसे ऐसा मालूम होने लगा कि यदि मैं प्रसन होकर किसीको धन या राज्य देना चाहूँ तो वह अवश्य राजा हो जायगा, मेरा क्वन मिन्या नहीं होगा। इतनेहीमें उसके तपके प्रभावसे तबा मक्तिभावसे प्रेरित होकर कुण्डवार प्रकट हुआ । ब्राह्मणने उसकी विधियत् पूजा की । तब कुण्डधारने कहा, "विप्रवर ! तुन्हें बड़ी अच्छी दिव्य दृष्टि प्राप्त हुई है। उसके हारा तुम राजाओकी गति और मित्र-भित्र लोकोंको स्वयं देख लो ।' ब्राह्मणने अपने दिव्य नेत्रोंसे देखा कि हजारों राजा नरकामें पड़े हुए हैं। कुण्डवार बोला, 'तुमने बड़े भक्तिमाक्से मेरी पूजा की थी। इसपर भी यदि तुम धन पाकर दुःस ही भोगते रहते तो बताओ, मेरा क्या तमकार होता और क्या तुम्हारे ऊपर मेरा अनुमह माना जाता । देखी, देखों, एक बार तुम फिर इनकी दशापर दृष्टि डालों। पता नहीं, धनुष्य धोगोंकी लालसा क्यों करता है ? इससे उसके लिये सर्गका द्वार तो प्रायः बंद ही हो जाता है।' इस बार ब्राह्मणने देखा कि इन भोगी पुरुषोंको काम, क्रोध, लोभ, घय, मद, निद्या, तन्त्रा और आलस्यादि घेरे हुए लड़े हैं। कुञ्डधारने बहा, 'देखो, सब प्राणी इन्हीं दोबोंसे धिरे हुए हैं। किंतु देवताओंकी कृपासे आज तुम तो अपने तपके प्रभावसे दूसरोको भी राज्य और बन देनेंगे समर्थ हो गये हो।'

राजन् ! तब वह ब्राह्मण सिर ह्युकाकर कुष्णधारके आगे लेट गया और कहने लगा, 'आपने मुझपर बड़ी कृपा की है। आपके खेडको न जानकर मैंने काम और लोभके कारण आपके प्रति जो दुर्भावना को है, उसके लिये आप मुझे हमा करें।' कुष्णधारने 'मैं तो पहले ही क्षमा कर चुका हैं' ऐसा कड़कर ब्राह्मणको गले लगाया और फिर वहीं अन्तर्धान हो गया। इस प्रकार कुण्डधारकी कृपासे तपस्याह्मण सिद्धि पाकर वह ब्राह्मण सब लोकोंमें विकरने लगा। आकाशमार्गसे खलना, संकलपद्धारा अधीष्ट कस्तुको प्राप्त कर लेना तथा धर्म, शक्ति और योगके द्वारा जो परमणति मिसली है वे सभी सिद्धियाँ उसे प्राप्त हो गर्यी। देवता, ब्राह्मण, संतजन, यहा, मनुष्य और बारण—ये सब भी धार्मिकोका ही आदर करते हैं, धनाव्य या कामी पुरुषोका नहीं। राजन् । देवताओंका तुष्हारे ऊपर बड़ा अनुषह है, इसीसे तुष्हारी बुद्धि धर्ममें लगी हुई है। धनमें तो सुरुका लेशमात्र ही रहता है, परम सुरु तो धर्ममें ही है।

### पापी, धर्मात्पा, विरक्त और मुक्त होनेके कारण तथा मोक्षके साधनोंका वर्णन

एका युधिष्टिरने पूछ-चितामह । मनुष्य पायौ किस प्रकार हो जाता है ? समेंमें किस प्रकार प्रकृत होता है ? उसे वैराग्य कैसे होता है ? और वह मोझ किस उपायसे प्राप्त करता है ?

भीमाओं बोले-- राजन् ! तुन्हें सब पर्योका पता है, तो भी धर्मपर्यादाको स्थितिके रिस्ये पुत्रसे प्रश्न कर रहे हो। अच्छा, तुम आरम्पसे ही मोक्ष, वैरान्य, पाप और धर्मके विषयमें सुनो । मनुष्य विषयोको ठीक-ठीक जाननेके लिये उनमें इच्छापूर्वक प्रवृत्त होता है। इससे जिस विचयने असका राग होता है, उसे पानेके लिये वह बहुत-से काम करता है। वह अपने प्रिय क्रम और गन्मादिका बार-बार सेवन करना बाहता है। इससे आका उनमें राग हो जाता है और फिर उसपर क्रमशः हेर, लोच और मोहका भी अधिकार हो जाता है। इस प्रकार लोच, मोड एवं राग-डेपसे प्रसा होकर उसकी बृद्धि धर्ममे प्रवृत नहीं होती। यह केवल कपटसे ही धर्मका आचाण करता है और कपटसे ही धन कमाना चाहता है। इस प्रकार ब्रिट्टिकी कपटमें प्रवृति हो जानेसे उसकी पापमें ही स्थि हो जाती है। फिर तो चरि उसे कोई संगे-सम्बन्धी पाप करनेसे रोकते हैं तो वह शासके प्रमाण देकर उन्हें युक्तियुक्त उत्तर देने लगता है। राग और मोहके कारण दसका तीन प्रकारका अधर्य कहता है:--वह पायका चिन्तन करता है, पाय ही बोलता है और पाय ही करता है। साध्यनोंको तो उसके द्येष दिसाधी देते हैं, पांतु जो बैसे ही आचरणवाले होते हैं, वे उसके फिल बन जाते हैं। उसे तो इस लोकमें ही सुख नहीं मिलता, परलेककी वो बात ही बचा है 7

इस प्रकार तो पुस्थ पापी बनता है, अब धर्मात्सकी बात सुनो । धर्मात्मा पुरुष सर्वदा कल्याणकारी धर्मांका आवरण करता है, इसलिये उसका कल्याण ही होता है। यह कल्याणप्रद धर्मके हारा उतम गति प्राप्त करता है। जो पुरुष सुख-दु:सकी पहचानमें कुछल है, अपनी बुद्धिसे पहले ही इन राग-देशदि दोषोंको देख लेता है तथा सत्पुरुषोंको सेवा करता है, उसकी बुद्धिका साधुओंकी सेवा और सत्क्रमोंके अध्याससे विकास होता है तथा उसे धर्ममें ही आनन्द आता है और धर्म ही उसके जीवनका आधार बन जाता है। उसका मन केवल बर्मसे प्राप्त हुए धनमें ही जाता है। वह वहाँ गुण देखता है, उसीके मूलको सीचता है। इस प्रकारके आधरणसे पुरुष धर्मात्मा बनता है और उसे धर्मन्ह सुहद प्राप्त

होते हैं। ऐसे सबे पित्र और पवित्र धन पाकर वह इस लोकमें मुली रहता है और पराचेकमें भी मुख पाता है। ऐसा पुरुष शब्दादि पाँचो विक्योपर प्रभुत्व प्राप्त कर रहेता है। किंतु वह धर्मका देसा फल पाकर भी हवेंसे फुल नहीं जाता । यह इससे तुप्त न होनेके कारण विवेकदृष्टिसे वैरान्यको ही बढाता है। ज्ञाननेत्र सुल जानेके कारण जब उसे काम, रस और गन्धमें सुल नहीं जान पहला तथा उसका पन चाब्द, स्पर्श और सपमें भी नहीं फैसता तो वह सब कामनाओंसे पुक्त हो जाता है: और बर्मको नहीं छोड़ता। सम्पूर्ण खोकोको नाहायान् समझकर वह धर्मके फरूपूर सर्गादिकी इच्छाको भी खाग देनेका प्रयक्त करता है। तदननार उपायपूर्वक मोक्षके लिये यात्रशील हो जाता है। इस प्रकार धीरे-धीरे सनुष्यमें वैरान्यकी प्रवृत्ति होती है, इससे यह पाप करना छोड़कर धर्मात्मा बन जाता है और फिर मोझ भी प्राप्त कर लेता है। भरतबेश । तुसने मुझसे पाप, सर्प, वैराग्य और मोक्षके विषयमें प्रश्न किया वा, सो पैने तुन्हें उनका सकाप समझा दिया। अतः तुम सब प्रकारको परिस्थितियोगे धर्मका ही आधरण करना: क्योंकि जो लोग बर्धने इट रहते हैं उने छहा रहनेवाली परम सिद्धि आस होती है।

रजा वृधिक्षेत्रने पूज-पितामह ! आपने उपायसे मोक्की प्राप्ति बतायी, बिना उपायके नहीं, सो अब मैं आपसे विधियन उसका उपाय ही सुनना चाहता है।

चंच्यतं जेले-महत्यात्र ! तुम तरह-तरहके ज्याचीसे सर्वदा सब प्रकारके हिलकर साधनीकी खोज किया करते हो, इसलिये तुमये यह सुक्ष्य वस्तुओंकी परीक्षा करनेका गुण होना जीवन ही है। देखों, जो मार्ग पूर्वसमुद्रकों ओर जाता है. म्ब पश्चिमको ओर नहीं जा सकता । इसी प्रकार योक्षका भी एक हो मार्ग है: सुनो, मैं उसका विस्तारसे वर्णन करता है। मुमुख पुरुषको चाहिये कि श्रमासे क्रोधका, संकल्प-त्यागसे कामनाओंका, भगवद्व्यानादि सात्त्वक गुणोंके सेवनसे निहाका, अप्रमादसे भवका, आत्माके चिन्तनसे ग्रास-प्रशासका तथा धैर्पसे उच्छा, हेव और कामका नाश करे। प्रम, मोह और संज्ञचक्षप आवरणका शासके अध्याससे तवा तक्ष्यको विस्तृति और चित्तका अन्य विषयमे चला नाना-इन दोनों दोषोका जानाच्याससे दसन करे। वात-पितादिवनित उपद्रव और रोगोंका हिरुकारी, सपान्य और परिमित आहारसे, लोभ और मोहका संतोषसे तथा विक्योंका तत्वदृष्टिसे निराकरण करे। अधर्मको द्यासे

धर्मको पालन करके, आशाको धविष्य-चिन्तरका त्याप करके और अर्थको आसक्तिके त्यागसे जीते। वसुओकी अनित्यताका चिन्तन करके द्येहका, योगान्यासके द्वारा क्षुषाका, करणाके द्वारा अभिमानका और संतेषसे तृष्णाका स्थाग करे। तन्हाको स्त्रहा होकर, तर्क-वितर्कको निष्ठपद्यरा, बहुभाषणको मौनद्वारा और भयको शुरवीरताके द्वारा काव्में करे। वाणी आदि बाह्य इन्त्रियोका मनमें, पनका सुद्धिपं, बुद्धिका आत्मापं, उसका सुद्ध खेतन परमात्यामें निर्देश करे । इस प्रकार सनुष्यको शान और पवित्रकर्मा होकर इस परमात्रपदका ज्ञान आप्त करना जाहिये। इसके रिव्ये वह काम, क्रोध, लोध, धव और निम्रा-इन पाँच दोषोंको छोड़कर वाणीका संघम रताते हुए | मार्ग है ।

Married Trees, this life charge exp. ( Color of a

बोगाञ्चास करे। ध्यान, अध्ययन, दान, सत्य, लजा, नम्रता, क्षमा, शोच, आहारशुद्धि और इन्द्रियसंयम—इन सबके द्वारा मनुष्यका तेज बढ़ता है और उसका पाप नष्ट हो जाता है। उसके संकल्प सिद्ध होने लगते हैं और हदयमें विज्ञानका आविर्मात्र हो बाता है। इस प्रकार जब वह निष्याप और तेजावी हो जाय तो मिताहार करते हुए इन्त्रियोंको जीतकर तथा काम-आध्यको काथुमे रहकर अपने शुद्धस्त्रकपको परब्रह्मपद्दमे स्थित करनेका संकल्प करे । अमृहता, अनासत्ति, काय-क्रोधको त्यागना, दीनता, गर्व और खेगसे दूर रहना तथा निष्कामधावसे मन, वाणी और प्रारीरका संबय करना—बड़ी मोक्षका शुद्ध और निर्माल

### भूत और इन्द्रियादिके विषयमें नारद और देवल मुनिका तथा तृष्णाक्षयके विषयमें माण्डव्य और जनकका संवाद MILE SHAPE THE THREE SHAPE MY THE

ा भीगानीने कहा—राजन् । इस विषयमें देवर्षि नास्त और | देवरनका सेवादकम यह प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है। एक दिन मुद्धिमानीमें क्षेष्ठ वयोवृद्ध देवल ऋषिको कैठे देखका नास्त्रीने उनसे प्राणियोकी उत्पत्ति और प्रत्यके विषयमें प्रस किया । उन्होंने पूका, 'ब्रह्मन् ! यह स्थावरज्ञाम जन्तर् कहींसे उत्पन्न हुआ है और प्रलयकालमें यह किसमें लीन हो जाता है 7

देवतने कहा-देवचें । सृष्टिके समय परमात्मा जिनसे समस्त प्राणियोकी रचना करते हैं उन्हें भौतिक विज्ञानवादी विद्यान् 'पञ्चभूत' करते हैं। परमात्माकी प्रेरणासे काल इन्होंके द्वारा आणियोंको रचता है। वो इनसे भिन्न किसी और तत्त्वको भूतोका उपादान कारण बताता है, वह निःसंदेश झूठी बात कहता है। नास्ट i से पाँच धून और छठा काल नित्व अविचल और अजिनादी हैं और तेजोमय पहुलावकी स्वाभाविकी करनएँ हैं। किसी भी युक्ति वा प्रवाणसे इन छ:के अतिरिक्त कोई और तस्त्र नहीं बताया जा सकता। इसलिये जो कोई दूसरी बात कहता है उसका कवन अवस्य निर्मूल है। तुम यही निश्चय करो कि ये छः ही जगत्-रूपमें स्थित हैं। पाँच महाभूत, काल तवा मात्र और अभाव अर्थात् पूर्वजन्मके संस्कार और अज्ञान—ये आठ तन्त्र नित्य हैं तका ये ही सब प्राणियोंकी उत्पत्ति और लयके कारण हैं। प्राणियोंका अरीर पृथ्वीका विकार है, ओन्नेन्द्रिय आकाशमे उत्पन्न हुई है तथा नेत्रेन्द्रिय सूर्यसे, प्राण वायुसे और

रक बलने अपन्न हुए हैं। विद्वानीका मत है कि नेन, नासिका, कर्ण, त्यका और जिल्ला—ये पाँच ज्ञानेन्द्रयाँ ही विक्योंको प्रहण करनेवाली हैं। इन पौबोंके देशना, सूँपना, सुनना, त्यत्री करना और रस प्रहण करना—ये पाँच गुण 🖁 तवा स्थ, रख, राज, स्थर्ग और रस—ये पाँच विषय है; किंतु इन पाँचो विषयोंका ज्ञान इन्द्रियोंको नहीं होता, इन्हें जानता तो क्षेत्रज्ञ (जीव) ही है। इस्तर और इन्द्रियोंकी अपेक्षा चित्त ब्रेष्ट है, चित्तसे मन ब्रेष्ट है, मनकी अपेक्षा बुद्धि क्षेष्ठ है और बुद्धिसे भी क्षेत्रज्ञ क्षेष्ठ है। जीव पहले तो अपनी इन्द्रियोद्धारा उनके अलग-अलग विषयोको प्रकाशित करता है, किर मनसे विचार करके बुद्धिहारा उनका निश्चय करता है। अध्यात्पविनान करनेवाले पुरुष पाँच इन्द्रिय तथा चिल, मन और बुद्धि—इन आटोंको ज्ञानेन्द्रिय कहते हैं।

हम, पाट, पायु, डमस्य और मुख—ये पांच कर्मेन्द्रियाँ हैं। इनका भी विवरण सुनो—मुख़-इन्द्रियका उपयोग बोलने और भोजन करनेमें है, पाद कलनेकी और हसा काम करनेकी इन्द्रियों है तथा पायु और उपस्थ त्याग करनेवाली इन्द्रियों हैं। इनमें पायु-इन्द्रिय मल त्याग करती है और उपस्थ मैयुनके समय वीर्य त्यागता है। इनके सिवा छठी इन्द्रिय बल अर्धात् प्राण है। इस प्रकार मैंने अपनी वाणीसे तृष्टें समस्त इन्द्रियों और उनके ज्ञान, कर्म एवं गुण सुना दिये। बब अपने-अपने कामसे धककर इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं तब मनुष्य सो जाता है। इन्द्रियोंके निवृत्त हो जानेपर भी

यदि मन निवृत्त न होकर विषयोका ही सेवन करता रहे तो उसे स्वप्रावस्था समझना चाहिये। जापत्-अवस्थामें जो सान्त्रिक, राजस और तामस भाव प्रसिद्ध हैं, उन्होंका भोगपद कर्मकी सहायतासे स्वप्नमें अनुभव होता है।

पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, प्राण, मन, वित्त और षुद्धि—ये जीवह इन्द्रियाँ और सत्त्वादि तीन गुण—ये सबह तत्त्व माने गये हैं। इनसे पृथक अठाउडवाँ जीव है, जो द्वारीरमें रहता है और नित्य है। जब जीवका वियोग हो जाता है तो इसीर और उसमें रहनेवाले ये तत्त्व भी नहीं रहते । जिस प्रकार घरमें रहनेवाला पुरुष एक घरके गितनेपर दूसरेमें और दूसरेके गिरनेपर तीसरेमें जला जाता है, इसी प्रकार यह जीव कालकी प्रेरणासे अविद्या, काम और कर्मके हरा एक देखे दूसरे देहमें जाता रहता है। अज्ञानी जन देहसे अपना सम्बन्ध मानते हैं, इसलिये देहका वियोग होनेपर उन्हींको दुःस होता है, किंतु बोधवानोंका निश्चय आस्माकी असङ्गताके विषयमें निक्षल होता है, इसलिये उन्हें इससे कुछ भी लेद नहीं होता। यह जीव वासवमें कभी किसीका कुछ भी नहीं है। यह तो नित्य और अकेला ही हैं; सुख-दु:लका कारण तो देह ही है। जीय न कभी रूपत्र होता है और व मरता ही है। जब कभी इसे तत्त्वज्ञान होता है तो यह शारिके सम्बन्धसे यूटकर परमगति प्राप्त कर लेता है। देह पुण्य-पाययय है। क्रयेंकि क्षप्रके साथ इसका भी क्षय होता रहता है। इस प्रकार शरीरका क्षय हो जानेपर यह जीव ब्रह्मतको प्राप्त हो जाता है। पुष्प-पापके क्षयके लिये आतमञ्जान ही साधन है। उनका क्षय होकर जब जीवको ब्रह्मध्यको प्राप्ति हो जाती है तथी विद्यानुलोग उसकी परमगति मानते हैं।

गुजा जुपिष्ठिरने कहा-पितापड ! हम बहे ही कुर और पापी हैं, हाब ! हमने केवल अर्थके लिये ही अपने पाई, पिता, पीत्र, सजातीय, सुहद् और पुत्रोंका संहार कर डाला ।

हमारी यह अर्थतृष्णा किस प्रकार दूर होगी ?

र्याञ्चली बोले-राजन् ! एक बार माण्डल्यजीने राजा जनकसे ऐसा ही प्रश्न किया था। उस समय जिदेहराजने जो बात कही थी वह पुरातन इतिहास मैं तुन्हें सुनाता हैं। राजा व्यक्तने कहा बा-'मेरी कोई भी वस्तु नहीं है, इसलिये में मौजसे जीवन व्यतीत करता है। यदि मिश्वलापुरीमें आग लगी हुई है तो भी मेरा कुछ नहीं जलता । जो बोधवान् होते हैं उन्हें बड़े समृद्धिसम्पन्न विक्य भी दु:सक्त्य ही जान पड़ते हैं, किनु अज्ञानियोको तो तुम्म क्यिय थी मोहमें डाल देते हैं। लोकमें जो कामजनित सुरू है और परखेकका जो दिव्य मुल है, वे होनों तृष्णाक्ष्यसे होनेवाले सुलके सोलहवें अंशके समान भी नहीं हैं। जिस प्रकार कालक्रमसे बढावेकी आयु कहनेके साथ सींग भी बढ़ते जाते हैं, उसी प्रकार धनके साथ तृष्णाकी भी वृद्धि हो जाती है। यदि शोदी-सी वस्तु भी अपनी यान तो जाती है तो नष्ट होनेपर वहीं दु:लका कारण बन वाती है; इसलिये कामनाओंको वृद्धि नहीं करनी चाहिये। कामनाओंको आसत्ति दुःसक्य ही है। यदि किसी प्रकार धर मिल जाय तो उसे धर्ममें ही लगा दे, भोगोंकी सामग्री इकड्डी न करे । विद्वान् अन्य सब प्राणियोंको भी अपने ही समान देशाता है। इसीसे वह कृतकृत्य और शुद्धांचन क्षेकर सब बसुओको त्याग देता है। वह सत्य-असत्य, हर्व-शोक, प्रिय-अग्रिय, भय-अभय आदि सभी इन्होंको त्यानकर अत्यन्त शान्त और निर्विकार हो जाता है। तृष्णाका त्याग दुषित अन्त:करणवालोंके लिये अत्यन्त कठिन है, यह मनुष्यके बुढ़े हो जानेपर भी शिबिल नहीं होती तथा उसके जीवनपर्यन्त रहनेवाले रोगके समान है। अतः इसका त्याग करनेमें ही सुक्त है।'

राजाके ये वचन सुनकर माध्यव्य मुनि बढ़े प्रसन्न हुए और उनके कवनकी प्रशंसा करके वे मोक्षमार्गमें तत्पर हो गये।

### संन्यासीके खघाव, आचरण और धर्मोंका वर्णन

राजा युधिष्ठरने पूछा—दादाजी । प्रकृतिसे परे जो परक्रहा अविनाशी परमधाम है उसे कैसे खमाव, कैसे आखरण, कैसी विद्या और कैसे कामोंमें तत्पर रहनेवाला पुरुव प्राप्त कर सकता है ?

भीष्यती बोले-राजन् ! जो पुरुष मोक्ष-धर्मीये राज्यर, स्वल्पाहार करनेवाला और जितेन्द्रिय होता है, वह उस

चाहिये कि अपने घरसे निकलकर फिर लाभ और हानिमें सपान बाव रखे, वदि अपने अधीष्ट पदार्थ मिलने लगें तो उनकी भी उपेक्षा करता रहे। अपने नेत्र, वाणी या मनसे किसी वस्तुको दूषित न करे अर्धात् मन, तचन और व्यवहार-इस किसीके प्रति दुर्घांव प्रकट न करे तथा किसीके भी सामने या पीछे उसके दोष न कहे। किसी प्राणीको कष्ट न प्रकृतिसे अतीत अधिनाशी पदको प्राप्त कर लेता है। युनिको | पहुँचाबे, सूर्यके समान सदा विकाता रहे तथा कभी किसीके

साथ बैर न ठाने। अपनी निन्दाको सहन करे, किसीके प्रति अभिमान न करे, कोई क्रोध करे तो उससे प्रिय वाणी बोले और मार-पीट करे तो स्वयं उसके वितकी ही बातें कहे। गाँवमे रहकर लोगोंके साथ अनुकूल-प्रतिकृत व्यवहार न करे तथा भिक्षायृतिको छोड़कर किसीके पर पहलेसे निमन्तित होकर न जाय। मूर्ख लोग धूल-पिट्टी डालकर तंग करें तो भी ज्ञान रहे, अपने मुँहसे कोई कठोर सब्द न निकाले । सर्वदा मृदुताका बर्तात्र करे, किसीके प्रति कठोरता न करे, निश्चित्त रहे और बहुत बढ़-बढ़कर बातें न बनावे । जब पाकशालासे बुओं निकलना बंद हो जाय, युसल अलग रस दिया जाय, यूलोकी आग ठंडी पढ़ जाय, सब लोग भोजन कर कुके और परोसना भी बंद हो जाय, उस समय चतिको भिक्षा माँगना चाहिये। उसे केवल अपनी प्राणयात्राके निर्वाहनात्रका प्रयत्न करना बाहिये, भर पेट भोजन मिल जाय—इसकी भी परवा न करे। यदि न मिले तो दु:स्ती न हो और मिल जाय तो प्रसन्नता न माने । इन तुष्क लीकिक लाभोकी इच्छा न करें। जहाँ विशेष सत्कार होता हो बहाँ भिक्षा न करें । इसके सिवा सत्कारकश कोई और भी रक्षम होता हो तो उससे बचता ही रहे। विश्वामें मिले हुए अश्रके दोष या गुण कड़कर उसकी निन्हा वा सुनि न करे। मोने और बैठनेके लिये सदा एकानका ही आदर करे। सूनी कुटी, वृक्षके नीचे, बनमें अथवा गुफाके भीतर अज्ञातकर्पाते रहकर आत्मानुर्सधानमें ही नियम रहे। अनुकूतला और प्रतिकृत्तामें अविवत अविनाशी समस्वक्ष्य ब्रह्मभावसे स्थित रहे तथा अपने कमोरी पुण्य-पापस्थ कर्मफलकी

पावना न करे। सर्वदा तूस और पूर्णांत्या संतुष्ट रहे, मुख और इन्त्रियोको प्रसन्न रखे, भयको पास न फटकने दे, प्रणय आदिके जपमें तत्वर रहे तथा वैराग्यका आस्रय लेकर मौन खे। देह और इन्त्रिय आदि चौतिक पदार्थोमें अनात्मदृष्टिका अध्यास रखे, जीवोंके जन्म-यरणपर विचार करता रहे, किसी यस्नुकी इन्त्रा न करे, सबपर समान भाव रखे, भात आदि पकाये हुए तथा कन्द-मूल आदि बिना पकाये चौजनसे निर्वाह करे तथा आत्पालायको लिये प्रशानाचित्त, पिताहारी और जितेन्द्रिय खे। तपन्त्रीको वशमें रखना चाहिये। जहाँ निन्दा चा प्रशंसा हो वहाँ योगोंसे समान भाव रखकर उदासीन रहना चाहिये। संन्यासासममें इस प्रकारका आवश्य अत्यन्त पवित्र माना गवा है।

संन्यासीको उदारिक्त, सब प्रकार जितेन्द्रिय, सब अग्रेस्से अस्त्रु, सौन्य, अनिकेत और समाहितकित होना व्यक्तिये। उसे अपने पूर्वाक्रमके परिचित देशमें नहीं रहना व्यक्तिये, गूक्त्य और वानप्रस्थांसे संसर्ग नहीं रहना चाहिये, अपनी रुचिको बिना प्रकट किये जो वस्तु मिले उसीको पानेकी हच्चा रखनी चाहिये तथा अभीष्ट वस्तुके मिलनेपर प्रस्ता नहीं होना चाहिये। यह संन्यासाक्षय ज्ञानियोंके लिये तो पोक्षस्त्रक्त्य है, कितु अज्ञानियोंके लिये क्रमक्त्य हो है। हारीत पुनिने इस बर्गको विद्वानोंके लिये मोक्षका विमान ही बताया है। जो पुरुष सबको अभय-दान करके घरसे निकल जाता है, उसे वेजोमय लोकोंकी प्राप्ति होती है तथा यह अजर-अमर हो जाता है।

### ब्राह्मी स्थितिका वर्णन करते हुए भीष्मजीका वृत्रासुरकी कथा सुनाना

एका युधिष्ठरने कहा—दादाओं ! सभी लोग मुझे बड़ा भाग्यवान् कहते हैं, किंतु मेरी दृष्टिमें तो मुझसे बढ़कर दु:की कोई व्यक्ति नहीं है। वास्तवमें तो शरीर धारण करना ही महान् दु:स है। न जाने यह दु:सनाहाक संन्यास हम कव प्रहण करेंगे ? हम न जाने कब यह राज-पाट खोड़कर कनमें जा सकेंगे ?

पापके कारण ही सुल-दुःकपर अधिकार नहीं कर पाता तथा इन सुल-दुःकसे इत्पन्न हुए तमोगुणद्वारा आखन्न हो जाता है। किंतु जिस समय यह ज्ञानद्वारा अज्ञानजनित अन्यकास्को नष्ट कर देता है, इसी समय इसे सनातन परज्ञद्वाका साक्षात्कार हो जाता है। राजन् । इस विषयमें एक जाजीन कथा है। उसमें यह बताया गया है कि ऐश्वर्यसे प्रष्ट होकर वृज्ञासुरने किस प्रकारका आवरण किया था। उसे तुम एकाप्र होकर सुनो।

क्जमुरको देवताओंने परास्त कर दिया, असका राज्य जिन गया तथा कोई भी असका सहायक नहीं रहा; तो भी केवल इस राग-हेक्चून्य बुद्धिका आश्रय लेकर ही वह अपने शत्रुओंके बीचमें निश्चित्त होकर रहता था। इस ऐक्षर्यहीन अवस्थामें उससे पुकावार्यजीने पूछा, 'दानवराव ! तुन्हें देवताओंने परास्त कर दिया है, फिर भी आजकल तुन्हारे वित्तमें किसी प्रकारकी व्यवा नहीं जान पड़ती। इसका क्या कारण है ?'

नृजसुरने कहा - जहान् ! मैंने सत्य और तपके प्रभावसे जीवोंके जन्म-मरणका रहस टीक-टीक जान दिवा है, उसमें पुछे तनिक भी संदेह नहीं रह गया है। इसिलये अब उनके विषयमें मुझे हर्ष या होक नहीं होता ! जीव कालके अधीन होकर अपने पायोंके कारण बसात् नरकमें गिरते हैं और कोई अपने पुण्योंके प्रभावसे दिव्यलोकोंमें जाकर आनन्द जनाते हैं। इस प्रकार अपने कुछ पुण्य-पायोंका फल फोणकर बचे हुए कमेंकि भोगके लिये बार-बार इस स्पेकमें जन्म नरते रहते हैं। कामनाके बन्धनमें जैसे हुए अनेकों जीव नरकमें पहकर फिर विका होकर पशु-पश्चियोंकों सहसों घोनियोंने जन्म लेते हैं। इस प्रकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस जकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस प्रकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस प्रकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस प्रकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस प्रकार मैंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके सकरमें पड़े देला है। इस प्रकार मेंने सभी जीवोंको जन्म-मरणके

उसे ऐसी-ऐसी कार्त कहते देशकर घण्यान् शुक्राधार्यने कहा, 'मैया ! तुम तो बढ़े बुद्धिमान् हो, किर ऐसी असुरमानका नाश करनेवाली व्यर्थ बाते क्यों बना रहे हो ?'

· वृज्ञभुर बोल्न- ब्रह्मन् । आयको तथा दूसरे महामति महानुभाषीको यह तो मालूम ही है कि यहले विजयके लोमसे मैंने बड़ा तप किया था। जर समय अपने तेजके कारण में तीनों लोकोंमें सकते बढ़-बढ़ गया था और मैंने दूसरे प्राणियोसे अनेको योगसामधियाँ ग्रीन सी भी। में सर्वदा निर्भय होकर आकाशमें विकरता वा तदा संसारका कोई प्राणी मुझे जीत नहीं सकता था। इस प्रकार तपके प्रभावसे मैंने जो ऐक्व पापा वा वह मेरे कमोंसे ही नष्ट भी हो गया; किंतु में धैर्य धारण करके उसके लिये किना नहीं करता है। जिस समय मैं देवराज इन्द्रके साथ युद्ध कर रहा वा, उस समय उनकी सहायताके लिये आवे हुए मगवान् इरिके पैने दर्शन किये थे। वे प्रमु, नाराचण, वैकुण्ठ, पुरुष, अनन्त, शुक्र, विष्णु, सनातन, मुंबकेश, हरिहमझु और सम्पूर्ण भूतोंके पितामह हैं। भगवन् ! अवस्य ही अब भी मेरी तपस्थाका कोई अंग्र बचा हुआ है जो मैं आपसे कर्मफलके विषयमें प्रश्न करनेकी इच्छा रखता है। कृपवा यह बताइये कि किस उत्तम फलको पाकर बांव अवर-अमर हो जाता है तथा किस कमें या ज्ञानके द्वारा उस

फराकी प्राप्ति हो सकती है ?

भगवान् शुक्राचार्यं और वृत्रासुरमें ये बातें चल ही रही वी कि वहाँ पहापुनि सनत्कुमार उनके संशयको दूर करनेके लिये पचारे। शुक्राचार्यं और दानवराज वृत्रने उनका पूजन किया और वे एक बहुमूल्य आसनपर विराजमान हुए। जब



वे आरायसे बैठ गर्वे तो महर्षि शुक्षने कहा, 'भगवन् ! इन द्यनवराजको भगवान् विष्णुका श्रेष्ठ भाहास्य सुनानेकी कृपा क्रीजिये।' यह सुनकर अंतरनकुत्पारजी बोले, 'वैत्यप्रवर ! यगवान् कियुका उत्तम पाहात्व सुनिवे । देखिये, यह सारा जयन् उन्होंने स्थित है। ये ही समस्त भूतोंकी रखना करते हैं, वे ही प्रसपकाल आनेपर उनका संहार करते हैं और वे ही कल्यान्तरके आरम्बर्गे उनकी पुनः सृष्टि करते हैं। समस्त भूत उन्हींमें लीन होते हैं और तन्हींसे उत्पन्न होते हैं। उन्हें कोई शासकानद्वारा अथवा तपस्या या यकके द्वरा नहीं पा सकता, वे तो इन्द्रियोंके निपहसे ही प्राप्त हो सकते हैं। जो बाह्य और आञ्चलर कर्मोने प्रवृत्त होकर बुद्धिसे (निष्कामभावद्वारा) यनको सुद्ध करता है, वह अनन मुखको प्राप्त होता है। कर्पोंक द्वारा जीवकी शुद्धि सैकड़ों जन्पोंमें हो पाती है। किंतु कोई जीव महान् प्रयत करके एक ही जन्ममें शुद्ध हो जाता है। भगवान् नारायण आदि-अन्तसे रहित है और वे ही समल चरकर प्राणियोकी रचना करते हैं। वे विश्वका संहार करनेवाले, सबके नियामक और शुद्ध चित्रूप है। वे ही समस भूतोंने क्षर और अक्षर-रूपसे भी रहते हैं। पृथ्वी

उनके चरण हैं, लग्लोक पस्तक हैं, दिशाएँ भुजा हैं, आकाश कान हैं, सूर्य नेत्र हैं, चन्द्रमा मन है, महत्तन बुद्धि है और जल रसनेन्द्रिय है। सम्पूर्ण वह उनकी पुकुटियोमें स्थित हैं और नक्षत्रसमूह नेजोंके तेजसे प्रकट हुए हैं। सन्ध, रज, तम तीनों गुण नारायणसक्तम है। सम्पूर्ण आजमोंके और जपादि कमेंकि फल भी वे ही है तबा वे अव्यव परमात्मा ही कर्मत्यागरूप संन्यासके फल हैं। बेट्यन उनके रोम हैं, प्रणव उनकी वाणी है तथा अनेकों वर्ण और आहम उनके आश्रय हैं। उनके अनेकों मुख है। वे ही हदयमें आसित धर्म, आत्मदर्शनसम् परम धर्म, तप और सद्-असन्-वक्रय हैं; से ही सुति, शास, यहपात्र और मोलह ऋत्किन् हैं तबा वे ही प्रजापति, विष्णु, अधिनीकुमार, इन्द्र, मित्र, बस्या, यम और कुबेर हैं। जिस समय मनुष्यको ज्ञानदृष्टि जुलती है उसी समय बनका साक्षात्कार होता है। जगत्की बत्पत्तिसे लेकर प्रशायपर्यम एक कल्प होता है, ऐसे करोड़ों करप्तक जीव खातर-जङ्गम योनियोमें आते-जाते एतं हैं। यदि एक योजन चौड़ी, पाँच सो योजन लब्बी और एक कोस गहरी सहस्रो अगाध बावदियाँ हो और उनमेसे बालके अप्रभानद्वारा एक विनमें केवल एक ही बूँद जल निकाला काय तो उन सकके सूरानेमें जितना समय लगेगा, उतना ही समय प्रकार उत्पत्ति-प्रातयस्य एक कालमें लगता है। जीव अज्ञानके कारण ही अपने-अपने कमीक अनुसार पिन्न-पिन्न गतियोको प्राप्त होते हैं। इस प्रकार निल्प्यति शुद्ध विकसे ब्रह्मानुसंधान करते हुए वह उस सुद्धांचन्यात्रभावस्थ परमगतिको प्राप्त कर लेता है और उसके द्वारा उस अविनाडी पदको प्राप्त होता है जो सनातन ब्रह्म और अत्यन्त बुखाप्य है। यहावली देखराज । इस प्रकार मैंने तुम्हें श्रीनारायणका प्रपाव सुना दिया।'

वृत्रसुरने कहा—धगवन् ! मुझे आपकी बात बहुत ठीक बान पड़ती है। अब मुझे किसी प्रकारका विषाद नहीं है। आपके क्वन सुनकर में याप और शोकसे रहित हो गया हूँ। महर्षे ! वह अन्त और महातेजस्यी विष्णुका ही प्रवल चक बल खा है। इस सनातन खानसे ही समस्त सृष्टियोकी प्रवृत्ति होती है। वही परमात्वा और पुल्लोकम है और उसीमें यह सारा बगत् निवत है।

राज युधिनितं पूज-रादाजी ! सनस्कुमारजीने वृत्रापुरके आगे जिनका निकारण किया था, वे भगवान् विष्णु ये श्रीकृष्णस्य ही है न ?

वंद्यां क्षेत्रं - मूलमें स्वतः जो भगवान् देवाभिदेव हैं, वे अपने सक्यमें स्थित हुए ही अपनी प्रतित्ते अनेकों प्रकारके पदार्थ रखते हैं। इन क्षेकुणाको उनके अष्टमांप्तसे अपन्न हुए समझो; किंतु वे अपने अष्टमांप्तसे ही तीनों लोकोंको रख देते हैं। वे अधिनाशी भगवान् महान् प्रतित्मान् और सबके अधीवर है। कामवान अपने प्रतिप्त वे जलपर शयन करते हैं। वे सनातन और अनन्त परमाध्या अपनी सत्तात्मूर्तिसे ही समस्त कार्य-कारणको पूर्ण कर देते हैं और सर्वदा एकरस होकर भी इस श्रीकृष्णकपसे लोकोमें विचार रहे हैं: किंतु इस स्वक्यमें भी वे उपाधिसे बैधे हुए नहीं हैं और अपनेहीमें दिवता इस अनेक प्रकारके सम्पूर्ण जगत्वती रखना करते हैं।

# इन्द्रद्वारा वृत्रासुरके वधका प्रसंग

एका युधिष्ठरनं पूळा—यदाको । अतुलित तेकस्वी पूजासुरको धर्मनिष्ठा धन्य है तथा उसका अतुलित विकान और विष्णुचिति भी धन्यवादके योग्य है। चरतक्षेष्ठ । ऐसे प्रभावशास्त्री वृत्रको इन्द्रने किस प्रकार मारा था और उन दोनोंका युद्ध किस प्रकार हुआ बा—यह प्रसंग सुननेके लिये मेरे मनमें बढ़ा कौतुहल है, कृपया उसका विकारसे वर्णन कीजिये।

भीमाओं बोले-राजन् ! पुराने समयकी बात है, देवराज इन्द्र राथपर सवार हो देवताओंको साब लिये वृज्ञासुरसे युद्ध करनेके लिये चले। उन्होंने अपने सामने पर्वतके समान विशालकाय वृज्ञको सका देखा। वह पाँच सौ योजन ऊँचा और तीन सौ योजन मोटा था। वृज्ञासुरका ऐसा विशाल बेलडील, जो जिलोकीके लिये भी दुर्जय था, देलकर देवतालोग हर नये और बहुत ही धवराने लगे। यह देलकर इन्द्रकी जीये भी सुन्न पढ़ गयी। आखिर युद्ध तन ही गया और दोनों ओरसे रणबाडोंका भीवण नाद होने लगा। देवराज इन्द्र और दजासुरकी बड़ी कड़ी मुठमेड़ हुई तथा सारा भूमण्डल देकता और असुरोकी सेनाओसे एवं तलवार, पाइंग्न, जिल्ला, शक्त, तोमर, मुद्गर, तरह-तरहकी शिला, धनुय, अनेक प्रकारके दिव्य अन्त-शस्त्र और अप्रिकी न्वाताओसे हा गया। उस अन्तुत युद्धको देखनेके लिये ब्रुवाद देवता, ऋष, सिद्ध और गन्धवंत्रोग विमानोपर बड़कर वहाँ आ गये।

धर्मात्रा कृत्र आकाशमें बढ़कर इन्द्रपर पत्थर बरसाने

लगा। इससे देवताओंको बड़ा क्रोच हुआ और उन्होंने सब ओरसे बाण बरसाकर उसकी पत्वरोकी वर्षा बंद कर दी; किंतु महाबली वृत्र बड़ा मावार्धा भी था। उसने मावायुद्ध करके इन्द्रको मोहमे डाल दिया। इससे इन्द्र मुख्तित हो गये। तब वरिष्ठजीने रचन्तर सामद्वारा उन्हें सकेत किया। वरिष्ठजी कहने लगे, 'देवराज! तुम सब देवताओंमें क्रेंड, देल और असुरोंका संहार करनेवाले और जिलोकीके बलसे सम्पन्न हो, पित इस प्रकार विचादमें क्यों बड़े हो ? देखो, तुन्हारे सामने ये ब्रह्मा, विच्यु, शिव, बन्द्रमा, सूर्य और समस्त महर्षिनक सब्हे हुए हैं; अतः तुम सावधान होका शकुओंका संहार करो।'

पीमजी कहते हैं—जब महात्मा वरिरष्टवीने इस प्रकार इन्द्रको सावधान किया तो ठनके दारीरमें बद्धा बल आ गया ! उन्होंने मुद्धिपूर्वक महायोगसे सम्पन्न हो युनकी सारी नावा नष्ट कर दी। तब बृहस्पतिजी तथा दूसरे महर्षियोने वृत्रासुरका पराक्रम देखकर महादेवजीके धास जा उसका बाहा करनेके लिये प्रार्थना की। इसपर जगत्वति भगवान् प्रीकरके तेजने भीषण ज्वर होकर वृत्रासुरके वार्रापरे प्रवेश किया और विश्वकी रक्षा करनेवाले भगवान् विष्णु इन्हरू कन्नमे विराजमान हुए। फिर महामति बुद्धस्पतिजी, परपतेजस्वी वसिष्ठनी तथा अन्य सब महर्षियोंने इन्हरू पास जा एकवित होकर कहा, 'देवराज ! पुत्रका जस कीजिये।' महत्रदेवजी मोले, 'देवेग्रर ! इस कुत्रासूच्ने बलप्राहिके लिये ही साठ हजार वर्ष तप किया था और तब इसे ब्रह्माजीने वर दिया षा । उन्होंने इसे योगियोकी-सी शक्ति, अञ्चत मायाकीपर, महान् पराक्रम और विचित्र तेत्र प्रदान किया है। लो, मेरा तेन तुष्हारे प्रतीरमें प्रवेश करता है। इस समय यह (ञ्चरके कारण) बहुत रुपप्र हो रहा है, ऐसी अवस्थामें ही तुम कड़ाने इसे मार बालो ।' इन्द्रने कहा, 'भगकन् ! आपकी कृपासे में आपके सामने ही इस दुर्जय दैत्यको भार डालुंगा ।'

सन्तन् । जन वृज्ञासुरके दारीरमें ज्वरने प्रवेदा किया तो देवता और जावियोंमें बड़ी हर्वजानि होने लगी। इका तीज जारसे तमें हुए महादेख कुक्ते भी जमुद्धई लेते हुए बड़ी अमानुषी गर्जना की। जमुद्धई लेते समय ही इन्द्रने उत्पाद कब छोड़ा। उस कालाप्रिके समान परम्तोजस्वी कबने उसे ठड़काल पृथ्वीपर गिरा दिया। बस, देवतालोग सब ओरसे हर्वज्ञद करने लगे। इस प्रकार वृज्ञको मरा देखकर परम्यकालो इन्द्रने विष्णुतेजसे व्याप्त वज्ञको लिये हुए स्वर्गमें प्रवेदा किया।

कुरुबेष्ठ ! इसी समय वृत्रके मृत देवसे महाभयावनी ब्रह्महत्या प्रकट हुई । वह देवसब इन्द्रको स्रोजने लगी। देवराज स्वर्गकी ओर जा रहे थे। उन्हें पकड़कर ब्रहाहत्या



क्राके शरीरमें जवेश कर गयी। ब्रह्महत्यांके डरसे घवराकर इन्द्र कमलनालमें युस गये और बहुत वर्षोतक वहीं क्रिये रहें। इन्द्रने उसे दूर करनेका बहुत प्रयत्न किया, किंतु का उससे अपना पिण्ड न सुद्धा सके। तब वे पितामह ब्रह्माके पास गये और उन्हें सिर झुकाकर प्रणाम किया। ब्रह्माजीये अपनी सबुर वाणीसे ब्रह्महत्वाको शाना किया और फिर उनसे कहा, 'कान्याणि! यह देवराज है, तू इसे छोड़ दे। मेरा इतना प्रिय कर और बता मैं तेरा क्या काम कहा, तू क्या बाहती है?'

क्ष्मकाने कहा—आप जिलोकीक कर्ता और तीनों लोकीय सम्मानित हैं। जब आप प्रसन्न हैं तो मैं अपनी सभी कामना पूर्ण हुई समझती हैं। आपहीने तीनों लोकोकी रक्षाके लिये वर्मकी मर्यादा बाँधी है। यह नियम आपका ही बनाया हुआ है कि जो ब्राह्मणका वस करे उसे ब्रह्महत्या लगेगी; किंतु अब आपकी ऐसी इच्छा है तो मैं इन्द्रको छोड़े देती हूँ। आप मेरे लिये कोई दूसरा खान बता दीजिये।

बह्याबीने बह्यहत्यासे कहा, 'ठीक है, मैं तेरे लिये स्थान निक्षित करता हूँ।' फिर उन्होंने उपायद्वारा ब्रह्महत्याको इन्द्रसे दूर किया। उस समय उनके स्मरण करते ही वहाँ अग्निदेव उपस्थित हुए और उनसे बोले—'भगवन् ! मुझे क्या आज्ञा है ?' ब्रह्मजीने कहा, 'मैं इन्द्रको पायमुक्त करनेके लिये इस ब्रह्महत्याके कई विभाग करता है, उनसेसे एक चतुर्थांश तुम प्रहण करो। 'अप्रिने कहा, 'प्रभो ! ठीक है, मुझे आपको आज्ञा शिरोधार्य है; किंतु मुझसे इस पायको निवृत्ति कैसे होगी—इतना मैं जानना बाहता है। 'ब्रह्मजी बोले, 'अप्रे ! यदि किसी स्थानपर प्रज्वलित अवस्थामें तुन्हारे पास आकर कोई पुरुव अज्ञानवदा बीज, ओषधि या स्लोसे तुन्हारा पूजन नहीं करेगा तो तुरंत ही तुन्हारी ब्रह्महत्वा उसमें प्रवेश कर जायगी। 'ब्रह्मजीके ऐसा कहनेपर अप्रिने उनकी बात मान ली और ब्रह्महत्वाके एक चौवाई भागने उसमें प्रवेश किया।

इसके पक्षात् पितामहने बृक्ष, त्या और ओषधियोंको बुलाकर उनसे भी वही कात कही। इसपर वे कहने हमें, 'जिलोकीनाव! आपकी आहासे हम ब्रह्मकाके चतुर्वादाको महण करेंगे, किंतु आप इससे हमारे छुटकारेका उपाय भी तो सोविये।' ब्रह्मजी बोले, 'जो पुरुष पुण्यतिष्ठियोपर वृक्षादिको काटेंगा यह उसके पीते लग वायगी।' तब पृक्षादिने उनकी बात खीकार कर तो और उनका यथावत् पूजनकर अपने-अपने खानको चले गये।

किर ब्रह्माओने अधाराओको बुलाकर उनसे मधुर वाणीमें कहा, 'सुन्दरियो ! यह ब्रह्महत्या इन्त्रके पास आयी है, सो मेरे कहनेसे इसका ब्रह्मचीत तुम प्रहण कर त्ये।' अधाराओंने कहा, 'देवेबर ! आपकी आज्ञासे हम इसे प्रहण करनेको तैयार हैं: किंतु इससे हमारे बुलकारेके समयका थी विचार करनेकी कृमा करें।' ब्रह्माओं बोले, 'तुम निश्चित्त रहो, जो पुरुष रजस्तला स्त्रीके साथ समागम करेगा, उसीके पास यह बस्ते जायगी।' तब सब अप्यताएँ ब्रह्माजीकी आज्ञा हिरोधार्य कर अपने स्वानोमें जाकर विहार करने लगी।

इसके बाद त्येकवियाता ब्रह्माने जलके लिये संकल्प किया। तुरंत ही जलदेवता उपस्थित हुए और ब्रह्माजीको प्रणाम करके कहने लगे, 'प्रची । हम उपस्थित हैं, कहिये, क्या आजा है ?' ब्रह्माने कहा, 'देखो, यह ब्रह्महत्या कृतके शरीरसे निकलकर इन्द्रके पास आयी है। सो मेरी आहासे इसका एक बौधाई भाग तुम महण करो।' जलने कहा, 'त्येकेग्वर ! आय जैसा कहते हैं हमें खीकार है; किंतु इससे हमारे निकारका समय भी तो निक्षित कर दीजिये।' ब्रह्माजी बोले, 'जो मनुष्य अपनी कृद्धिको मन्दतासे जलमें चूके-लकार या मल-मूल डालेगा तुन्हें छोड़कर यह उसीपर कली जावनी और उसीमें सुने लगेगी।'

योजनी कहते हैं—राजन् ) इस प्रकार इन्द्रको छोड़कर महाहत्वा महानोके बताये हुए चित्र-चित्र स्थानीमें बती गयी। इसके बाद महानोकी आज्ञासे इन्द्रने अधनेथ यज्ञ किया। यहाराज ! इस तरह देवराज शक्तने अपनी सुक्ष्म बुद्धिसे काम लेकर उपायपूर्वक युजासुरका वथ किया था। जो त्यांग पुरुवातिबियोगर माहाणोकी सधामें इस दिव्य कवाको सुनावेगे उन्हें किसी प्रकारका पाप नहीं त्यांगा। इस प्रकार मैंने तुन्हें क्लासुरके प्रसंगसे यह इन्द्रका अद्धुत वरित्र सुना दिया। अब तुम और क्या सुनना बाहते हो ?

#### दक्ष-यज्ञ-विध्वंस

जनमेनयने पूक्त-वैद्याप्यायनती । वैद्यालत सन्तन्तरमें प्रचेताके पुत्र प्रजापति दक्षका अद्यमेश यह किस प्रकार नष्ट हुआ था ? सुना है पार्थती देवीको दुःखित जानकर भगवान् इंकर दक्षपर कुपित हो गये थे। किर उन्हें प्रसन्न करके दक्षने किस तरह अपना यह पूर्ण किया ? मैं इस प्रसंगको जानना चाहता हैं। आप ठीक-ठीक क्तानेकी कृपा करें।

वैश्रमायनवीने कहा—राजन् । पुराने समयको कत है, हिमालयके पास गङ्गाद्धारमें, जहाँ ऋषि और सिद्धोंका निवास था, प्रजापति दक्षने अपना यज्ञ आरम्भ किया। नाना प्रकारके वृक्ष और लताएँ उस स्थानको शोधा बढ़ा रही थी। धर्मात्माओं में श्रेष्ठ दक्ष वहाँ ऋषियोंको मण्डलीसे घिरे हुए बँठे थे। उस समय पृथ्वी, अन्तरिक्ष और खर्गलोकमें रहनेवाले मनुष्य तथा देवता आदि हाथ बोड्कर उनकी सेवामें उपस्थित हुए। दानव, विद्याच, सर्प, राक्षस, हाहा, हुदू, तुम्बुरु, विश्वावसु तथा विश्वसेन आदि गन्धर्व, सम्पूर्ण अपरराएँ, आदित्य, वसु, रुद्ध, साध्य और मरुद्गणोंके साथ इन्हादि देवता यद्भये भाग त्वेनके लिये पधारे थे। सोमपा-आज्यपा आदि यितर, ऋषि तथा ब्रह्माजीका भी शुभागमन हुआ था। इन सबके अतिरिक्त जरायुज, अप्यान, खेदन और उद्धिज चारों प्रकारके बोव वहीं आमन्त्रित हुए थे। देवतालोग अपनी कियोंके साथ विमानपर बैठकर आते समय प्रज्वलित अग्निके समान शोभा पा रहे थे।

महामुनि दबीचि भी वहाँ मौजूद थे। उन्होंने देखा देवता और दानव आदिका समाज तो खुब जुटा हुआ है, परंतु भगवान् इंकर नहीं दिखायी देते; जान पड़ता है, उनका आवाहन नहीं किया गया—यह सोचकर वे क्रोबमें भर गये और बोले 'सजनो ! जिसमें भगवान् शिवकों यूजा नहीं होती वह न



च्या है, न धर्म। (इसलिये इस च्याको भी यह नहीं कहा जा सकता।) इसमें बड़ा भयंकर विनाश होनेवाला है: कितु मोहवश किसीको दिखायी नहीं देता।' यह कहकर महायोगी दधीखिने ध्यान लगाकर देखा तो उन्हें भगवान् शंकर और बखायिनी पार्वती देवीका दर्शन हुआ; उनके पास ही देविंच नारदंबी भी दिखायी पहें। इससे उनको बहुत संतोब हुआ।

तत्पश्चात् द्वीकिने यह विचार किया कि ये सब लोग एकमत हो गये हैं, इसीसे इन्होंने महादेवजीको नियन्त्रण नहीं दिया है—यह बात ध्यानमें आते ही वे यहाशालासे अलग हो गये और दूर जाकर कहने लगे—'जो पूजनीय पुरुवको पूजा न करके अपूज्यका पूजन करता है, इसे नाहत्वाके समान पाप लगता है। मैंने आजतक कभी झूट नहीं कहा है और आगे भी नहीं कहुँगा। इतने देवता तथा खनियोंके बीच मैं सबी बात बता रहा है, भगवान् शंकर सम्पूर्ण जगत्की सृष्टि करनेवाले, समस्त जीवोंके रक्षक तथा सबके खामी है। तुम सब लोग देखना, वे इस यहमें अप्रभोक्ताके कममें उपस्थित होंगे। मैं जानता है, सबकी सलाइसे हो उन्हें आमन्तित नहीं किया गया है, किंतु मेरी समझमें भगवान् शंकरसे बढ़कर कोई भी देवता नहीं है। यदि यह सत्य है तो दक्षके इस विशाल यहका विध्यंस हो जायगा।' दक्षने वहा—यहाँ ! देखिये, विधिपूर्वक मन्तसे पवित्र-की हुई यह हवि सुकांके पात्रमें रखी है, इसे ये भगवान् विक्युको अर्पण करूँगा, जिनकी कही भी समता नहीं है। वे ही प्रभु (समर्व), विभु (व्यापक) और आहवनीय (यज्ञ-भाग समर्थण करने योग्य) है।

(दूसरी ओर कैत्यासपर) पार्वती देवी बहुत उदास होकर भगवान् इंकरसे कह रही थीं—'आह ! मैं कौन-सा दान, इत या तप करें, जिसके प्रभावसे मेरे पतिदेवको बजका आधा या तिहाई भाग अवश्य आह हो।'

को भये भरकर इस प्रकार बोलती हुई पत्रीकी बात सुनकर भगवान् शंकरने प्रसन्न होकर कहा—'देवि! में सब्दूर्ण यहांका ईक्षर हैं। मेरे विषयमें कैसी बात कहांनी बाहिये? यह तुम नहीं जानती। जिनका चित्त एकाम नहीं है, जो असाम् पुरुष हैं, उन्हें मेरे स्वरूपका ज्ञान नहीं होता। इस सबय इन्द्र आदि देवताओं के साथ ही तीनों लोक मोहमें पहें हुए हैं। यहांमें प्रकोतालोग मेरी ही स्तृति करते हैं। सामगान करनेवाले ब्राह्मण रचन्तर सामके क्यमें मेरी ही महिमाका गायन करते हैं। केववेता पुरुष मेरा ही यजन करते और खानकारेग मुझे ही यहांमें भाग देते हैं। देवेद्यरि! यह सब में अपनी प्रवासके लिये नहीं कहता। देखों, जिसके कारण तुन्दें दुःस हुआ है, उस यहांको नह करनेके लिये एक बीर पुरुषको उपन्न कर रहा है।'

प्राणोंसे भी अधिक भ्यारी उमासे ऐसी बात कहकर मण्यान् ग्रोह्यरने अपने पुरुष्ती एक भर्यकर भूत प्रकट किया, जिसको देखते ही रॉगर्ट सब्दे ही जाते थे। फिर उन्होंने उसे अध्या दी 'दक्षका यह नष्ट कर दो।' उस सिहके तुरुप पराक्रमी पुरुषने पार्वतीजीका कोप द्वाना करनेके रिस्पे संस्त-ही-जेतने प्रजापतिके यहका विश्वंस कर द्वारा। उस समय भवानीके कोधसे प्रकट हुई भर्यकर आकारवाली ग्राह्मकार्तीने भी सेक्कोसहित उसका साथ दिया था।

अस पुरुषका नाम वा वीरभद्र । असका शीर्य, बल और स्था भगवान् शंकरके ही समान था । क्रोधका तो वह मूर्तिमान् स्वरूप ही था । उसके बल, वीर्य और पराक्रमकी कोई सीपा नहीं थी । जब उसे यह-विष्यंस करनेकी आशा मिली, उस समय उसने सबसे पहले धगवान् शंकरको प्रणाम किया, उसके बाद अपने शरीरके रोप-रोपसे 'रोम्य' नामक गण प्रकट किये, जो सहके समान भयंकर, शक्तिशाली और पराक्रमी थे । वे महाकाय वीरगण सैकहों और हजारोंकी कई टोलियाँ बनाकर बड़ी तेजीके साथ यह-विष्यंस करनेके लिये दूट पड़ं । उस समय उनको किलकारियोंसे आसमान गूँजने



लगा। उनके महान् कोलाइल सुनकर देवता बर्रा उठे। पर्वतीके दुकके-दुकके हो गये। घरती बोलने लगी और समुद्रोमें तूफान आ गया। इतना ही नहीं, सूर्य, घड, तारे, नक्षत्र तथा चन्द्रमा भी फीके पड़ गये। चारों ओर अधेरा छा गया। देवता, ऋषि और मनुष्य सब दिन्य गये, कोई दिखायी नहीं देता था।

दक्षसे अपमान पाका कृषित हुए भूतोने सबसे पहले यज्ञशालामें आग लगा दी। कुछ मार-पीट करने लगे। कुछ लोगोने यूप उसाइने आरम्य किये। बहुतेर पज्ञकी सामधीको नष्ट करने और रौदने लगे। कोई दौड़ लगाते, कोई वर्तन फोड़ते और कोई-कोई आभूषणोंको लोड़कर फेंक खे बे। सारा सामान इघर-उधर बिखर गया। उस पज्ञ-भूमिमें उड़ाँ-तहाँ दिव्य अन्न, पान और भह्य-भोन्यकी देरी पर्वतीकी भाँति दिखायी देती थी। दूधकी नदियाँ बहुते थी। घी और सीर मानो उस नदीकी कीचड़ थे। खाँड़ और शक्कर बालूकी तरह बिछे हुए थे। इनके सिवा और भी बहुत-से साने-पीन योग्य पदार्थोंका संग्रह किया गया था। उन सबको कर ली।

कालाप्रिके समान भयंकर स्वराण अपने तरह-तरहके मुखोद्वारा खाते, पीते, लूटते और फेंकते थे। देवताओंको इराते और उद्विप्न करते हुए वे भाँति-भाँतिके खिलवाड़ करते थे।

इस प्रकार भवानक कर्म करनेवाले वीरमद्भने उस वहको सब ओरसे नष्ट कर डाला। तत्पक्षात् समस्त प्राणियोको डरानेवाली भवंकर गर्जना की। उस समय ब्रह्मा आदि देवताओं तवा प्रजापति दक्षने हाथ जोड़कर पूछा, 'आप कौन हैं ?' वीरमद बोला 'हम दोनो शिव और पार्वती नहीं हैं। मेरा नाम है वीरमद । मैं मगवान् रहके कोपसे प्रकट हुआ है। तथा यह मदकाली है; भगवती उमके कोयसे इसका प्रदर्भाव हुआ है। देवाधिदेव शंकरकी आज्ञासे हम देनों इस व्यक्त नाश करनेके लिये यहाँ आये थे। विप्रवर ! तुम उमानाच भगवान् शिवकी जरण लो; क्योंकि उनका कोथ भी दूसरोके वरदानसे अन्हा है।'

वीरमहकी बात सुनकर बर्मात्माओंमें श्रेष्ठ दक्षने घणवान् शिवके उदेश्यमे प्रणाम करके उनकी इस प्रकार स्तृति की—'वो सम्पूर्ण जगत्के शासक, पालक, महान् आल्पा, नित्व, अविकारी एवं सनातन देवता है, उन महादेवजीकी जान में शरण लेता है।'

दक्षकं इतना कहते ही हजारों सूर्वोंके समान तेज पारण किये देवदेवंका जगवान शिव सहसा अग्रिकुण्डसे प्रकट हुए और इसकर बोरे— 'ब्रह्मन् । बताओ, मैं तुम्हारा कौत-सा प्रिय कार्व कते ?' उस समय देवगुरु बृहस्पतिने वेदका मलाच्याच पड़कर भगवान्की स्तृति की । तत्पक्षात प्रजापति दक्ष दोनों नेजोसे ऑसुओकी बारा बहाते हुए भय और शङ्कासे सहये हुए-से बोरो— 'भगवन् ! पदि आप प्रसन्न हों और मुझे अपना प्रिय फ्ता एवं दक्षका पत्र समझकर वर देना चाहते हों तो मैंने बहुत दिनोंसे परिश्रम करके जो यहकी सामग्री बुटायों वी उसमेंसे बहुत कुछ आपके गणोहारा स्ना-पीकर नष्ट-श्रष्ट किया जा चुका है; वह सब व्यर्थ न जाय, उसके हारा इस यहकी पूर्ति हो जाय—यही कृपा कीजिये।'

मग्दान्रे 'तदास्तु' कहकर दक्षकी प्रार्थना स्वीकार

#### दक्षप्रजापतिका भगवान् शिवकी स्तुति करना

वैशासायनवी कवते हैं—तदनन्तर, दक्षप्रजापतिने भगवान् शंकरके सामने दोनों पुठने कमीनवर टेक दिये और अनेक नामोंके द्वारा उनकी सुति की।

मुधिहरने पूछा—तात । जिन नामोसे दक्षने मगवान् रिवका सवन किया था, उन्हें सुननेकी इच्छा हो छी है; कृपया सुनाइये।

भौजांजीने कहा — युधिष्ठिर । अद्भुत पराक्रम करनेवाले देवाधिदेव शिवके प्रसिद्ध और अप्रसिद्ध सभी तरहके नाम में तुम्हें सुना रहा हूं, सुनो ।

(दश बोले) —देवतेवेश्वर । आपको नमकार है। आप देववेरी दानवोकी सेनाके संदारक और देवराज इन्ह्यों भी शक्तिको सामित करनेवाले हैं। देवता और दानव सबने आपकी पूजा की है। आप सहस्रों नेत्रोसे युक्त होनेके कारण सहस्राक्ष हैं। आपको इन्द्रियाँ सबसे बिलक्षण अर्थात् परोक्ष विषयको भी प्रहण करनेवाली है, इसलिये आपको विक्रयाज फहते हैं। आप जिनेत्रधारी है, इस कारण प्रवह कहताते हैं। यक्षराज कुमेरके भी आप प्रिय (इक्ष्रोंक) है। आपके सब ओर हाथ और पैर हैं, सब ओर ऑल, मूह और मलक है तवा सब और कान है। संसारमें जो कुछ है, सबको आप ज्याप्त करके स्थित है। शंकुकर्ण, महाकर्ण, कुम्पकर्ण, अर्णवालय, गजेनकर्या, गोकर्या और पाणिकर्ण-चे सात पार्षद आपके ही सक्तप हैं-इन सबके क्यमें आपको नमाकार है। आपके सैकड़ों उदर, सैकड़ों आवर्ड और सैकड़ों निद्वाएँ होनेके कारण आप शतोदर, शतावर्त और शतनिद्व नामसे प्रसिद्ध हैं: आपको प्रणाम है। गावतीका क्य करनेवाले आपकी ही महिमाका गान करते 🛙 और सुर्वोपासक सुर्वके रूपमें आपकी ही आराधना करते हैं। मृति आपको ब्रह्मा मानते हैं और चाहिक इन्द्र । ज्ञानी महान्या आपको संसारसे परे तथा आकाशके समान व्यापक समझने हैं। समुद्र और आकाशके समान महत्त्वकप धारण करनेवाले महेश्वर ! जैसे गोज्ञालामें गीएँ निवास करती हैं. उसी प्रकार आपकी भूमि, जल, बायु, अत्रि, आकादा, सूर्य, चन्द्रमा एवं यजमानरूप आठ पूर्तियोपे सम्पूर्ण देवताओका वास है। मैं आपके शरीरमें चन्द्रमा, अग्नि, वरुण, सूर्व, किया, ब्रह्मा तथा बृहस्पतिको भी देख रहा है। आप ही कारण, कार्य, प्रवत और करणरूप हैं। सह और असत् पदार्थ आपहोसे उत्पन्न होते और आपहीमें लीन हो जाते हैं।

आप सबके उद्भव (जन्म) का कारण होनेसे भव,

संदार करनेके कारण शर्व, रु अवांत् पापको दूर करनेसे रुद्र, वरदाना होनेसे वरद तबा पशुओं (जीवों) के पालक होनेके कारण पशुपति कहलाते हैं। आपने अन्यकासुरका वध किया है. इससे आपको अन्यकवाती कहते हैं: आपको बारंबार नपाकार है। आप तीन जटा और तीन मस्तक धारण करनेवाले हैं। आपके हाथमें विश्वल शोधा पा रहा है। आप व्यक्क-जिनेत्रधारी तथा त्रिपूर्णवनाशक है; आपको प्रणाम है। कोधवरा प्रचन्द्र स्थ धारण करनेसे आपका नाम चण्ड है। आपके उदायें सम्पूर्ण जगत वसी चौति विवत है जैसे कुन्हेमें जल, इसीलिये आपको कृष्य कहते हैं। आप बहान्डन्दरूप, ब्रह्मान्डको धारण करनेवाले तथा दण्डभारी 🖁 । समकर्ण अर्चात् सबकी समानभावसे सुननेवाले हैं । दण्ड बारण करके माथ युद्धाचे रहनेवाले संन्यासी भी आपके ही लक्ष्य हैं आपको प्रणाम है। बड़ी-बड़ी डाई और उत्परकी ओर उठे हुए केश धारण करनेवाले आपको नमस्कार है। आप ही विश्वास ब्रह्म हैं और आप ही जगतके सपमें विस्तृत है। रजीनुष्यको अपनानेपर विस्तोहित तथा तमीनुष्यका आजय हेनेपर आप चुन्न बजलाते हैं। आपकी प्रीवायें नीले रंगका चिद्र है, इसलिये आपको नीलारीय कहते हैं; हम आपको प्रणाय करते हैं। आपके समान दूसरा कोई नहीं है, आप नाना प्रकारके कप धारण करते हैं और परम कान्याणमय शिकलकार है। आप ही सुर्वमण्डल और उसमें प्रकारित होनेवाले सूर्व है। आपकी ध्वजा और पताकापर सूर्यका बिद्ध है; आपको नमस्कार है। प्रमधगणोंके अधीवर भगवान् जित ! आयको प्रणाम 🕯। आपके कंधे वृषभके कंधोंके समान धरे हुए हैं। आप सदा पिनाक धनुष धारण किये रहते हैं। इाजुओंका दयन करनेवाले और दण्डावस्य है। किरानवेषमें विचाते समय आप घोजपत्र और वल्कलवस धारण करते हैं। हिरण्य (सुवर्ण) को उत्पन्न करनेके कारण आपको हिरण्यगर्भ कहते हैं। हिरण्यके कवच और मुकट धारण करनेसे आप हिरण्यकवच तथा हिरण्यच्छके नामसे प्रसिद्ध है। विरण्यके आप अधिपति है: आपको साहर नमस्कार है।

विनकों स्तृति हो चुकी है, हो रही है और जो स्तृति करने योग्य है, वे सब आपके ही स्वरूप हैं। आप सर्व, सर्वप्रक्षी और सब भूतोंके अन्तरात्मा हैं; आपको सादर प्रणाम है। आप ही होता है और आप ही मन्त्र। आपकी खना और पताकाका रंग श्रेत हैं; आपको नमस्त्रार है। आपकी नाभिसे सम्पूर्ण जगत्का आविर्भाव होता है। आप संसार-बक्क नाभिस्वान (केन्द्र) और आवरणके भी आवरण है; आपको हमारा प्रणाम है। आपकी नासिका पतली है, इसलिये आप कुदानास कहलाते हैं। आपके अनयव कृता होनेसे आपको कुशाङ्क तथा शरीर दूबला होनेसे कुश कहते हैं। आप आनन्दपूर्ति, अति प्रसन्न रहनेवाले एवं किल-किल शब्दसक्य हैं: आपको नगस्कार है। आप समस्त प्राणियोंके भीतर शयर करनेवाले अनार्वामी पुरुष है, प्रतयकालमें योगनिवाका आवय लेकर सोनेवाले और सृष्टिके प्रारम्भ कालमें कल्पान्तनिद्रासे जागनेवाले हैं। आप ब्रह्मसपसे सर्वत्र स्थित और कालक्यमें सदा वीवनेवाले हैं। मुँह मुहाये हुए संन्यासी और जटाधारी तपस्त्री भी आपके ही स्वरूप हैं; आपको प्रणाम है। आपका तापहबद्धव बराबर बलता रहता है। आप पूँहसे शृङ्गी आदि वाजे बजानेचे नियुध हैं, कमलपुष्पकी चेंट लेनेको उत्सुक रहते हैं और गाने-बजानेमें मता रहा करते हैं; आपको नमस्कार है। आप अवस्थामें सबसे ज्येष्ठ और गुणोचे भी सबसे क्षेष्ठ हैं। आपने ही बलाधियानी इन्द्रका मान-सर्देन किया था। आप कालके भी नियन्ता तथा सर्वशक्तिमान् है। महाप्रलय और अवात्तर प्रलय आपके ही सकय हैं: आपको मेरा प्रणाम है। नाम ! आपका अञ्चलस हुनुश्चिकी माँति भर्यकर है। आप भीषण ब्रतीको धारण करनेवाले हैं। दस भुजाओसे सुशोधित होनेवाले और उध पुर्तिचारी आपको हमारा नमाकार है। आप हाथमें कपाल लिये खते हैं, विताका भस्म आपको बहुत प्यारा है। घरावान् भीम । आप चर्चकर होते हुए भी निर्धय है तका प्राप आदि उत्तम इतोका पालन करते रहते 🎚: आपको हमारा प्रणाम है। आप बीणाके प्रेमी तथा वृष (वृक्तिकर्ता), वृष्य (धर्मकी वृद्धि करनेवाले), गोवुब (नन्दी) और वृष (धर्म) आदि नामोंसे प्रसिद्ध हैं। कटकूट (नित्य गतिशील), दन्ध (शासक) और पञ्चपञ्च (सम्पूर्ण भूतोको पकानेवाला) भी आपहीके नाम हैं: आपको नमस्तार है। आप सबसे बेह, वरस्वरूप और वरदाता है, उत्तम माल्य, गन्य और बन्ध धारण करते हैं तथा भक्तको इच्छानुसार और उससे भी अधिक बरदान देते हैं: आपको प्रणाम है।

रागी और विरागों दोनों जिसके खल्प है, जो ध्यानपरायण, स्ट्राक्षकी माला धारण करनेवाले, कारणक्रयसे सबमें व्याप्त और कार्यक्रपसे पृथक-पृथक दिलापी देनेवाले हैं तथा जो सम्पूर्ण जगत्को छाया और धूप प्रदान करते हैं, उन भगवान् शंकरको नमस्कार है। अधोर, धोर और धोरसे भी धोरतर रूप धारण करनेवाले तथा शिव, शाना एवं अन्यन्त शाना सक्रपमें दर्शन देनेवाले मगवान् शिक्को प्रणाम है। एक पाद, अनेक नेत्र और एक मस्तकवाले आपको प्रणाम है। पक्तोंकी दी हुई छोटी-से-छोटी वस्तुके लिये भी लालांपित खनेवाले और उसके बदलेमें उन्हें अपार धनराशि बाँट देनेकी रुचि रखनेवाले आप भगवान् स्टब्से नमस्कार है। जो इस विश्वका निर्माण करनेवाले कारीगर, गौरवर्ण और सदा शास्त्रवयमे रहनेवाले हैं, जिनकी घंटाव्यनि शत्रुओंको भयभीत कर देती है तथा जो स्वयं ही पंटानाद और अनाहत ध्वनिके कार्य ब्रवणगोचर होते हैं, उन महेकरको प्रणाम है। जिनको एक ही धंटी हजारों मनुष्योद्वारा एक साथ बजापी जानेवाली पंटिपोके बराबर आवाज करती है, जिन्हें पंटाकी माला जिय है, जिनका प्राण ही घंटाके समान ध्वनि करता है, जो गन्ध और कोलाहलकार है, उन धगवान् शिवको नमस्तार है। जो 'हैं' बहुकर होय और आनारिक शान्ति प्रकट करते हैं, परवाहको विन्तनमें तत्पर खते हैं तथा शानित एवं ब्रह्मकिन्तनको प्रिय पानो हैं; पर्वतीपर और वृक्षोंके नीचे विज्ञा निवास है और जे सदा जान्त होनेका ही आदेश दिया करते हैं, इर महादेवजीको प्रणाम है। जो जगतुका जरण-तारण करनेवाले, यह, यजमान, हुत (हवन) और प्रहत (अप्रि) क्रम हैं, इन दांकरजीको नमस्कार है। जो प्रक्रिके निर्वाहक, इयनप्रील, तपस्त्री और ताप देनेवाले हैं; नदी, नदीके किनारे तथा नदीपति समुद्र जिनके अपने ही सक्तप है, इन पगवान शिवको प्रणाम है। अन्नदाता, अन्नपति और अञ्चानाम्य महेबाको नमस्त्रार है। जिनके सहस्रो मस्तक, सहकों चरण, सहकों शुरू तथा सहकों नेत्र हैं; जो जालसूर्वकी पाति देरीप्यपान और बालक-रूप धारण करनेवाले हैं, उन पांकरजीको प्रणाम है। अपने बाल अनुसरीके रक्षक, बालकोके साव खेल करनेवाले, वृद्ध, लुब्ध, शुब्ध और शोभमें इस्तीवारे आपको प्रणाम है। आपके केवा गड़ाकी तरहोसे अङ्कित तथा युक्के संयान है, आप ब्राह्मणोंके छ: कर्म-अध्ययन, अध्यापन, यजन, याजन और दान तथा प्रतिप्रक्रमें संतुष्ट रहते तथा स्वयं (अध्ययन, यजन और दानक्य) शीन कर्मोंका अनुहान किया करते हैं: आपको मेरा नमस्त्रार है। आप वर्ण और आसमोके भिन्न-भिन्न कमीका विधिवत विधाग करनेवाले, स्तवन करने योग्य, घोषस्वस्थ्य तथा कलकल ध्वनि हैं, आपको बारबार प्रणाम है। आपके नेत्र क्षेत्र, योले, काले और त्यल रंगके हैं, आप प्राणवायको बीतनेवाले, इण्डलपसे प्रजाको नियममें रखनेवाले. बद्याण्डलपी चटको फोडनेवाले और कुछ शरीर धारण करनेवाले है: आपको नमस्कार है। धर्म, अर्थ, काम तथा पोक्ष देनेके विकयमें आपकी कीर्तिकद्या वर्णन करने योग्य है। आप सांस्थावरूप, सांस्थ्योगियोमें प्रधान तथा सांस्थ शासको प्रवृत्त करनेवाले हैं; आपको प्रणाम है। आप रचपर बैठकर तथा बिना रबके भी धूमनेवाले हैं। वल, अग्नि, वायु तथा आकाश—इन बारों मार्गोपर आपके रबकों गति है। आप काले मृगवर्मको दुप्हेकी माँति ओइनेवाले और सर्पस्थम पञ्जोपबीत धारण करनेवाले हैं; आपको प्रणाम है।

ईप्रान । आपका शरीर व्हाके समान कठोर है। हरिकेश । आपको नमस्कार है । व्यक्ताव्यक्तसक्य परमेश्वर । आप त्रिनेत्रधारी तथा अम्बिकाके स्वामी हैं; आपको नमस्त्रार है। आप कामस्वरूप कामनाओंको पूर्ण करनेवाले, कामदेवके नाशक, तुप्त-अतुप्तका विचार करनेवाले, सर्वस्थरूप, सब कुछ देनेवाले, सबके संद्वारक और संध्याकालके संपान लाल रंगवाले हैं; आपको प्रयाम है। महान् मेघोकी घटाके समान इयायवर्णवाले महाकाल ! आपको नमस्त्रार है। आपका ब्रोक्सिह स्थूल, जीर्ज जटाधारी तया बल्बल और मुगबर्मधारण करनेवाला है। आप देरीत्यमान सूर्य और अधिके समान ज्योतिमंत्री जटासे सुशोधित है। बल्कल और मुणवर्ष ही आएके बन्ह है। आप सङ्ख्यों सुपंकि समान प्रकाशमान और सदा तपस्वामें संलग्न रहनेवाले हैं; आपको प्रणाम है। आप जगत्को मोहमें डालनेवाले और गङ्गाकी सैकड़ों लडरोको धारण करनेवाले 🖁 । आपके मसकके बाल सदा गड़ाजलसे भीगे खते 🕏 । आप चन्त्रावर्त (चन्द्रमाको बार्रकार श्रमवृद्धिक चक्ररमे इस्तनेवाले), युगावर्त (युगोका परिवर्तन करनेवाले) और भेषावर्त (बायुक्तपसे मेथोंको युगानेवाले) हैं: आपको पमस्त्रार है। आप ही अब, अबाद, घोला, अब्रद्धना, अप्रयोगी, अप्रसष्टा, पाचक, पत्रावसीजी तथा पवन एवं अग्रिक्य है। देवदेवेश्वर ! जरायुज, अव्यज, खेदज तथा उद्भिज-ये चार प्रकारके प्राणी आप ही हैं। आप ही चराचर जीवोंकी सृष्टि और संहार करनेवाले हैं। ब्रह्मबेलाओंमें ब्रेष्ट ! ज्ञानी पुरुष आपको ही ब्रह्मज्ञानियोंका ब्रह्म करते है। ब्रह्मबादी विद्यान् आपहीको मनका परम कारण, आकाश, बायु, तेन, ऋकु, साम तथा प्रणव बतलाते हैं। सुरकेषु । सामगान करनेवाले वेदवेता पुरुष 'हावि हावि, हुवा हावि, हायु हायि' आदिका उद्यारण करते हुए निरन्तर आपहीकी महिमाका गायन करते हैं। यजुषेंद और ऋगोद आपके हैं। स्वस्प है। आप ही हविष्य है। वेद और उपनिष्टोंकी सुतियोद्वारा आपहीकी महिमाका बसान होता है। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्र तथा निम्न वर्णके त्योग भी आपहीके स्वरूप हैं। मेघोंकी घटा, बिजली, गर्जना और गडगडाहट भी

आप ही हैं। संवत्सर, ऋतु, मास, पक्ष, बुग, निमेच, काष्टा, नक्षत्र, ऋ तथा करन भी आपके ही कप हैं। वृक्षोमें प्रधान वट-अकत्म आदि, पर्वतीमें शिखर, वनजनुओंमें व्याप्त, पिक्षामें गरुद, सर्वीमें अनन्त, समुद्रोमें क्षीरसागर, बन्तों (अल्लों) में बनुव, शलोमें वज्र तथा जतीमें सत्य भी आप ही हैं। आप ही इच्छा, हेच, राग, मोह, क्षमा, अक्षमा, व्यवसाय, वैर्च, लोभ, काम, क्रोध, जय तथा पराजय हैं। आप गदा, काम, धनुव, लाटका पाया तथा झड़ार नामक अल धारण करनेवाले हैं। आप ही छेता (प्रदन करनेवाले), मेता (भेदन करनेवाले), प्रहार्त (प्रहर करनेवाले), नेता, मन्ता (मनन करनेवाले) तथा पिता हैं। यहा आदि नदियाँ, समुद्र, गद्दा, तालाव, लता, बाली, तुण, ओवधि, पशु, मृग, पक्षी, प्रवा, कर्म-समारम्भ तथा पूला और फल देनेवाला काल भी आप ही हैं।

आप देवताओंक आदि-अस हैं। गांपत्री-मन और अ-कारकाम हैं। हरित, रोहित, नील, कृत्या, सम, असण, कर्दु, कपिल, कपीत (क्यूनरके समान) तथा मेथक (इपाममेथके समान)—ये दस प्रकारके रेग भी आपहीके कर्मवाले होनेसे सुवर्ण कहानाते हैं। आप वर्णीक निर्माता और मेथके समान हैं। आपके नामये सुन्दर वर्णी (अहारों) का वर्णवान हुआ है इसल्ये आप सुवर्णनामा है तथा आपको सुवर्ण प्रिय है। आप ही इन्द्र, वरुण, यम, कुबेर, अग्नि, उपप्रव (प्रकण), कित्रमानु (सूर्य), राहु और मानु हैं। होत्र (खुवा), होता, हक्त्रीय पदार्थ, हक्त्रीक्षमा तथा (असके फार देनेवाले) परमेश्वर भी आप ही हैं। वेदकी किसीपर्ण नामक श्रुतियोंमें तथा पत्र्येदके कतरहित्व प्रकरणमें जो बहुत-से वैदिक नाम हैं, वे सब आपनीके नाम हैं।

आप पवित्रोंके भी पवित्र और पहुलाके भी महुल हैं।
आप ही गिरिक (अचेतनको भी चेतन करनेवाले), हिंहुक
(गमनागमन करनेवाले), गुश्च (संसार), जीव, पुग्दल
(देव), प्राण, सन्त, रज, तम, अप्रमद (स्टीरहित—
कल्बिता), प्राण, अपान, समान, उदान, व्यान, उन्मेद-निमेद्र
(ऑस्ट्रोका खोलना-मीचना), छीकना और जैभाई लेना
आदि चेहाएँ हैं। आपकी अग्निमयी दृष्टि लाल रंगकी तथा
भीतर कियो हुई है। आपके पुरा और उदर महान् हैं। रोएँ सुईके
सम्मन हैं। दाड़ी-मूछ काली है। सिरके वाल उपरक्षी ओर उठे
हुए हैं। आप चराचरसक्तम हैं। गाने-बजानेके तत्त्वको
वाननेवाले हैं। गाना-कवाना आपको अधिक ग्रिय है। आप

(बन्धनसे) परे हैं। आप केलिकलासे युक्त तबा कलाकप है। आप ही अकाल, अतिकाल, दुव्हाल तथा काल है। मृत्यु, शुर (छेदन करनेका शस्त्र), कृत्य (छेदन करनेयोग्य), पक्ष (भित्र) तथा अपस्रक्षयंकर (श्रतुपक्षका नाश करनेवाले) भी आप ही हैं। आप मेचके समान काले, बड़ी-बड़ी दाड़ोंकले और प्ररूपकालीन मेघ हैं। घण्ट (प्रकाशवान्), अघण्ट (अञ्चल प्रकाशवाले), घटी (कर्मफलमे पुन्त करनेवाले), घण्टी (घण्टावाले), बरुबेली (जीवोंके साथ क्रीया करनेवाले) तथा मिलीमिली (कारणकपसे सबमें व्याप्त) —ये सब आपहीके नाम हैं। आप ही ब्रह्म, अक्रियोंके स्वरूप, दण्डी, मुण्ड तथा विदण्डमारी हैं। बार युग और बार बेद आपके ही स्वरूप हैं तथा चार प्रकारके होतृकर्गक आप ही प्रवर्तक हैं। आप चारों आध्रमोंके नेता तबा चारो बचाँकी सृष्टि करनेवाले हैं। आप ही अक्षप्रिय, बूर्त, गणाब्यक्ष और गणाधिप आदि नामोंसे प्रसिद्ध हैं। आप रक्त क्या तथा लाल पूरलोकी माला पहनते हैं, पर्वतपर शयन करते और गेरूए क्सारी प्रेम रसते हैं। आप ही छोटे और बढ़े जिल्ली (कारीगर) तथा सब प्रकारको विजयकानके प्रगतिक 🕯 ।

आप भगदेवताकी औरत प्रोड़नेके लिये अंकुश, चन्छ (अत्यन्त कोप करनेवाले) और पूचके वीत नष्ट करनेवाले हैं। खाहा, स्वथा, जबद्कार, नमस्तार और नमोनमः आदि पद आपके ही नाम हैं। आप गृह बतधारी, गुप्त तपस्ता करनेवाले, तारकमन्त्र और ताराओंसे घरे हुए आकाश है। बाता (बारण करनेवाले), विधाता (सृष्टि करनेवाले), संधाता (जोड़नेताले), विचाता, धरण और अधर (आधाररहित) भी आपहीके नाम हैं। आप ब्रह्मा, तप, सत्म, ब्रह्मचर्च, आर्जव (सरलता), चूतात्मा (प्राणियोके आत्मा), पूरांकी सृष्टि करनेवाले, पूत (नित्यसिद्ध), पूत, पविष्य और वर्तमानके क्यतिके कारण, पूर्लोक, पुवर्लोक, लालोक, सूव (विवर), दान (दमनद्याल) और महेखर हैं। दीक्षित, (पड़की दीक्ष लेनेवाले), अदीक्षित, क्षमावान, दुर्दान्त, उदण्ड प्राणियोका नावा करनेवाले, चन्द्रमाकी आवृत्ति करनेवाले (पास), युगोकी आवृत्ति कानेवाले (कल्प), संवर्त (प्ररूप) तथा संवर्तक (पुन: सृष्टि-संचारुन करनेवाले) मी आप ही हैं। आप ही काम, बिन्दु, अणु (सूक्ष्म) और खुलकप हैं। आप कनेरके फूलकी माला अधिक पसंद करते हैं। आप ही नन्दीमुख, भीममुख (मयंकर पुरस्वाते), सुमुख, दुर्मुख, अमुख (मुखरहित), चतुर्मुल, चहुमुल तथा युद्धके समय शत्रुका संहार करनेके कारण आग्रिपुत्त (अग्रिके समान मुखवाले) हैं। हिरण्यगर्भ (ब्रह्मा), शकुनि (पक्षीके समान

असङ्ग), महान् सर्वोके स्वामी (शेषनाग) और विराद् भी आप ही हैं। आप अवस्थि नाशक, महापार्श, चण्डधार, गजाचिय, गोनर्द, गौओंको आयत्तिसे जवानेवाले, नन्दीकी सवारी करनेवाले, प्रैलोक्यरक्षक, गोविन्द (श्रीकृष्णरूप), ग्हेमार्ग (इन्द्रियोके आक्रय), अमार्ग (इन्द्रियोके अगोचर), श्रेष्ठ, तिथर, त्वाजु, निष्कम्प, कम्प, दुर्वारण (जिनका सामना करना कठिन है. ऐसे) दुर्विष्ट (असहा बेपवाले), दुःसह, दुर्नक्ष्य, दुर्द्धनं, दुष्कम्य, दुर्विव, दुर्नव, जय, शश (शीघ्रगामी), प्रसाङ्क (षन्द्रमा) तवा शमन (यमराव) है। सदी, यनी, क्षूपा, क्यावस्ता तथा मानसिक विनाको दूर करनेवाले भी आप ही हैं। आप ही आधि-व्याधि तथा उसे दूर करनेवाले हैं। मेरे बज़रूपी मृगके विवक तथा व्याधियोंको ताने और मिटानेवाले भी आप ही हैं। (कृष्णरूपमें) मराकायर विकास (मोरपंता) बारण करनेके कारण आप शिक्षणों है। पुष्परीक (कमल) के समान सुन्दर नेत्र होनेके कारण पुष्डरीकाक्ष कज़रतते हैं। आप कमलके वनमें निवास करनेवाले, दण्ड धारण कानेवाले, प्रान्तक, उपदण्ड और ब्रह्माण्यके संद्वारक है। विचारिको यी जानेवाले, देवलेह, सोमरसका यान करनेवाले और मस्त्राणोंके ईवा है। देवाधिदेव । जगन्नाम । आप अमृतपान करनेवारे और राजीके सामी हैं। विकास तथा मृत्युते रक्षा करते और तूथ एवं स्रोमरसका पान करते हैं। आप मुखसे प्रष्ट हुए जीवोंके प्रधान रक्षक तथा तुषित नायक देवताओंके आदिपूर ब्रह्माजीका भी पालन करनेवाले हैं। आप ही हिरण्यरेता (अप्रि), पुरुष (अन्तर्यांपी), खी, पुरुष और नपुंसक हैं। बालक, युवा और बृद्ध भी आप ही हैं। नानेसर ! आप जीर्ण वादोंबाले और इन्द्र हैं। विश्वकृत् (जगत्के संहारक), विश्वकर्ता (प्रजापति), विश्वकृत् (ब्रह्मजी), विश्वकी रचना करनेवाले प्रजापतियोगे क्षेत्र, विश्वका धार वहन करनेवाले, विश्वसप, तेगस्थी और सब ओर मुखवाले हैं। चन्द्रमा और सूर्य आपके नेत्र तबा विजायह ब्रह्म इत्य हैं। आय ही समुद्र है, सरस्त्रती आपकी बाजी है, अग्नि और वायु कर है तथा आपके नेत्रोंका खुरूना और बंद होना ही दिन और रात्रि हैं।

तिया । आपके माहात्यको ठीक-ठीक जाननेमें ब्रह्मा, विया तथा प्राचीन ऋषि भी समर्थ नहीं हैं। आपके सूक्ष्म रूप इमलोगोकी दृष्टिमें नहीं आते। पगवन् । जैसे पिता अपने औरस पुत्रकी रक्षा करता है, उसी तरह आप मेरी रक्षा करें। अनय ! मैं आपके द्वारा रक्षित होनेयोग्य हैं, आप अवस्य मेरी रक्षा करें; मैं आपको नमस्त्रार करता हैं। आप भक्तोपर दया करनेवाले घगवान् हैं और मैं सदाके लिये आपका मक्त हैं।

जो हजारों मनुष्योपर मायाका परदा झलकर सबके लिये दुर्बोध हो रहे हैं, अद्वितीय हैं तबा समुद्रके समान कामनाओंका अन्त होनेपर प्रकाशमें आते हैं; वे परमेखर नित्य मेरी रक्षा करें। जो निदाके वद्मीपूर न होकर प्राक्षीयर विजय पा चुके हैं और इन्द्रियोंको जीतकर सन्वपुणमें स्थित हैं—ऐसे योगीलोग ध्वानमें जिस ज्योतिर्मय तत्त्वका साक्षात्कार करते 🖁, उस योगात्या परमेश्वरको नमस्कार ै । वो जटा और दण्ड धारण किये हुए हैं, जिनका डदर विज्ञाल है तथा कमण्डलु ही जिनके लिये तरकसका काम देता है; ऐसे ब्रह्माजीके रूपमें विराजनान भगवान् विवको प्रणाम है। जिनके केशोमें बादल, शरीरकी संधियोचे नदियाँ और ड्यरमें चारों समुद्र हैं; उन जलक्काय परमात्माको नयस्कार है। जो प्रलयकाल उपस्थित होनेपर सब प्राणियोका संहार करके एकार्णवके जलमें शयन करते हैं, उन जलशायी धनवान्की मैं पारण लेता है। जो रातमें राहुके मुखमें प्रवेश करके सर्थ चन्द्रमाके अपृतका पान करते हैं तथा स्वयं ही राहू बनकर सूर्यपर महण लगाते हैं, वे परमात्मा मेरी रक्षा करें । उत्पन्न हुए नवजात दिश्युओकी भाँति जो देवता और पितर च्ह्रपे अपने-अपने भाग प्रहण करते हैं, उन्हें नपस्कार है। वे 'साहा और स्थ्या' के द्वारा अपने भाग प्राप्तकर प्रसन्न हो। जो रूद अङ्गृष्ठमात्र जीवके रूपमें सन्पूर्ण देहधारियोके श्रीतर विराजमान हैं, वे सदा मेरी रक्षा और वृद्धि करें। जो देहके भीतर रहते हुए स्वयं न रोकर देहवारियोंको ही स्लाते हैं, सार्थ हर्षित न होकर उन्हें ही हर्षित करते हैं, उन सकको मैं नमस्बार करता हूँ। नदी, सपुत्र, पर्वत, गुज्ञा, वृक्षोंकी जड़, गोजाला, दुर्गम पध, बन, शौराहे, सक्क, चौतरे, किनारे, हस्तिशाला, अश्वराला, रक्षशाला, पुराने बगीचे, जीर्ण गृह, यझ फूत, दिशा, विदिशा, बन्द्रमा, सूर्य तथा उनकी किरणोंमे, रसातलमें और उससे फिन्न स्वानोंमें भी जो अधिकाता देवताके रूपमें व्याप्त हैं, उन सबको में बार्रवार नमस्कार करता हूँ। जिनकी संख्या, प्रमाण और कपको इयता नहीं है, जिनके गुणोंकी गिनती नहीं हो सकती, उन स्टोंको में सदा नमस्कार करता है।

आप सम्पूर्ण भूतोंके जन्मदाता, सबके पालक और संहारक हैं तथा आप ही समस्त प्राणियोंके अन्तरात्मा हैं। नाना प्रकारकी दक्षिणाओंवाले प्रश्लोद्धारा आपहोंका यजन किया जाता है और आप ही सबके कर्ता है; इसोलिये मैंने आपको अलग निमन्त्रण नहीं दिया। अवदा देव! आपकी सृक्ष पायासे मैं मोहमें पड़ गया था, इस कारण निमन्त्रण देनेमें भूल हुई है। भगवन्! मैं भक्तिभावके साथ आपकी शरणमें आया है, इसलिये अब मुझपा प्रसन्न होड़ये। मेरा इदप, मेरी बुद्धि और मेरा मन सब आपमें सपर्पित है।

इस अकार महादेवजीकी स्तुति करके प्रजापति दक्ष चुप हो गये। तब भगवान् सिवने बहुत प्रसन्न होकर दक्षसे कहा — 'उत्तम प्रवक्ता पालन कानेवाले दक्ष । तुम्हारे द्वारा की हुई इस स्तुतिसे में बहुत संतुष्ट हैं; अधिक क्या कहें, तुम मेरे निकट निवास करोगे । प्रजापते ! मेरे प्रसादसे तुम्हें एक हजार अञ्चनेच तथा एक सहस्र वाजपेच पत्रका फल मिलेगा।' क्ट्रन्सर, लोकनाथ भगवान् शिवने प्रवापतिको सान्त्वना देते हुए फिर बड़ा 'दक ! दक्ष ! इस यज़में जो विज्ञ डाला गया है, इसके लिये तुम खेद न काना । मैंने पहले कल्पमें भी तुन्हारे यञ्चका विध्वंस किया वा । यह घटना भी पूर्वकल्पके अनुसार ही हुई है। सुकत ! मैं पुनः तुन्हें वरदान देता है, इसे खीकार करो और प्रसत्तकदन एवं एकाप्रचित्त होकर मेरी बात सुनो-मैने पूर्वकारको पडग्न केट, सांख्ययोग और तर्कसे निश्चित करके देवता और दानबोके लिये भी दुष्कर तपका अनुहान किया वा । अस्का नाम है पाशुपतकत । वह कल्याणमय व्रत मेरा ही प्रकट किया हुआ है। उसके अनुहानसे महान् फलकी प्राप्ति होती है। महामाग ! उसी पात्र्यतप्रतक्रका फल तुर्चे प्राप्त हो; अब तुम अपनी मानसिक जिल्हा त्याग दो।'

यह बहुकर पहादेवजी अपनी पूली पार्वती तथा अनुवरोंके साथ दक्षकी दृष्टिसे ओइतर हो गये। जो मनुव्य दक्षके द्वारा किये हुए इस सावनका कीर्तन या शवण करेगा बनका कभी अमङ्गल नहीं होया तथा उसे दीर्पायुकी प्राप्ति होगी। जैसे सम्पूर्ण देवताओंने धगवान् शंकर श्रेष्ठ हैं, उसी प्रकार सम्पूर्ण सोजीमें यह सावन क्षेष्ट है। यह साक्षात् केदके समान है। जो वक्त, राज्य, सुरह, ऐसर्प, काम, अर्थ, धन यां जिल्लाकी इच्छा रखते हो, उन सबको धतिसूर्वक इस स्तोजका अवण करना वाहिये । रोगी, दुःशी, दीन, जोरके हाथमें पड़ा हुआ, भयभीत तथा राजाके कार्यका अपराधी मनुष्य भी इस स्रोजका याउ करनेसे महान् भयसे घुटकारा या जाता है। वह इसी देहसे भगवान् विकके गणोंकी समता प्राप्त कर लेता है और तेजन्ती, यशस्त्री एवं निर्मल हो जाता है । जहाँ इस स्तोत्रका पाठ होता है, उस घरमें राक्षस, पिशाब, भूत और विनायक कोई विप्र नहीं करते । जो स्त्री भगवान् शंकरमें भक्ति रसकार प्रद्वाचर्यका पालन करती हुई इस स्त्रोजका अवधा करती है, वह पिता और पति —दोनोंके घरमें देवताकी भारत पूजी जाती है। जो मनुष्य समाहित चित्तसे इसका अवण या कीर्तन करता है, उसके सभी कार्य सदा सफल हुआ करते हैं। इस स्तोत्रके पाठसे मनमें सोची हुई तथा वाणीहरा प्रकट की हुई सभी

प्रकारकी कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं। सनुष्यको चाहिये कि इन्द्रियोंको संयममें रखकर शौध-संतोध आदि नियमोंका पालन करते हुए कार्तिकेय, पार्वती और नन्दिकेश्वर आदि अङ्गदेवताओंको पूजा करके उन्हें बाल अर्पण करे; किर एकाप्रकित होकर क्रमशः इन नामोंका पाठ करे। इस विधिसे पाठ करनेपर वह इच्छानुसार धन, काम और उपयोगको सामग्री प्राप्त करता है तथा मरनेके पश्चात् स्वर्थने जाता है। उसे पश्च-पश्ची आदिकी योनिये जन्म नहीं रहेना पह्ना। इस प्रकार पराशरनन्दन भगवान् व्यासजीने इस स्रोजका माहाल्य बतलाया है।

## समङ्गका नारदजीसे अपनी शोकहीन स्थितिका वर्णन तथा नारदजीका गालव मुनिको श्रेयका उपदेश

वृधिक्षाने पूछा—पितासङ् ! संसारके जीव दुःस और मृत्युसे सदा डरते रहते हैं; अतः आप ऐसा उपदेश करें, जिससे हमें उन ग्रेनोंका ही भय न खें।

भीषाजीने कहा—भारत । इस विकाम नारद और समङ्गके संवादस्थ प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक बार नारदजीने समङ्गमे यूका—'मुने ! तुम स्टा आनन्दमम और कोकडीय-से दिखायी देते हो। तुम्हारे मीतर कभी लेक्समान भी खेल नहीं दीख पहता। तुम स्टा संतुष्ट और अपने-आपमें ही स्थित रहकर कालकोंकी भाँति बेहा किया करते हां, इसका कथा कारण है?'

समङ्गने कहा—मानद ! मैं भूत, वर्तमान और भकिन्यके खरूप तथा उसके तत्त्वको जानता 🗜 इसीसे मेरे मनमें कथी विषय नहीं होता। मुझे कर्मीक आयमका तथा उनके फलोदयकालका भी ज्ञान है और लोकमें जो भाति-भातिके कर्मफल प्राप्त होते हैं, उनको भी मैं जानता है, इसीसे कभी उदास नहीं होता। जगत्में गब्धीर विद्वान्, मूर्स, अंधे और जड भी जीवित रहते हैं तका सास्य दारीरवाले देवता, बलवान् और निर्वल-सभी अपने कर्मानुसार जीवन बारण करते हैं, इसी तरह हम भी जी रहे हैं। हजार रुपयेवाले भी जीवित हैं और सौ रुपयेवाले भी; तबा कुछ लोग साग साकर ही बीवन धारण करते हैं, इसी तरह हमें भी जीवित समक्रिये । यनुष्य जिसके कारण किसीको प्राज़ (बुद्धिमान्) कहते हैं, उस प्रज़ा (खुद्धि) की जड़ है इन्द्रियोंको प्रसन्नता । जिस मूह इन्द्रियवाले पुरुषकी इन्द्रियाँ होक और मोहमें पड़ी हैं, उसको प्रजाकी प्राप्ति नहीं होती। यूर्खको गर्व होता है, उसका वह गर्व मोहरूप ही है। मूड मनुष्यके लिये न यह लोक मुखद होता है, न परलोक। किसीको भी न तो सदा दुःस ही उठाना पड़ता है और न हमेशा सुख ही मिलता है। संसारके स्वरूपको परिवर्तित होता देख हमारे-जैसे मनुष्य कथी

संताप नहीं करते, अनुकूल भीग या सुख पाका उसका अधिनन्दन नहीं करते तथा प्रतिकृत दुःस प्राप्त होनेपर भी कथी चिन्ति। नहीं होते । जिसका चित्त स्थिर हो गया है, यह दूसरोका धन नहीं वाकता, ब्यूत-सी सम्पत्ति पाकर हर्षसे फूल नहीं डड़ता और धनके नष्ट हो जानेपर भी सेंद नहीं करता; क्योंकि कम्-बान्धव, धन, उत्तम कुल, शास्त्रध्ययन, मना और वॉर्च-इनवेंसे कोई भी दुःशको छुटकारा मही दिला सकते । मनुष्य अपने शीकपुणके कारण ही परलोकमें शान्ति पाता है। जिसका चित्र योगपुक्त नहीं है, उसे समत्वसुद्धि नहीं प्राप्त होती, बोगके बिना सुक भी नहीं मिलता। दुःस्ती (के प्रति प्रतिकृत-बुद्धि)का त्याग और धैर्य-ये ही दोनों सुसके मूल 🖁 । प्रिय वस्तु प्राप्त होनेका हर्व होता है, हर्वसे अभिमान कहता है और अधिमान नरकमें ले जानेवाला है, इसलिये में उन तीनोका त्याग करता 🖁 । शोक, भय और अभिमान—ये प्राणियोको सुल-दुःलये डालकर मोहित करनेवाले हैं: इसनिव्ये जनतक यह देत चेष्टा कर रहा है, तबतक मैं इन सबको साक्षीकी भाँति देखता हूँ तथा अर्थ, काम, शोक, संताप, तुष्ता और मोइका परित्याग करके—निईन्द्र होकर इस पृथ्वीपर विचरता 🜓 जैसे अपृत पीनेवालेको मृत्युसे भय नहीं होता, उसी प्रकार मुझे भी इहलोक या परलोकमें मृत्यु अधर्म, लोभ तबा तूसरे किसीसे भय नहीं है। नारदंजी ! पैने महान् और अक्षय तप करके यही ज्ञान पाया है, इसलिये शोक उपस्थित होकर भी मुझे दुःसमें नहीं डालना।

कुथिडिरने पूछा—पितामह ! जो शास्त्रोंके तत्त्वको नहीं कानता, जिसका मन सदा संशयमें पड़ा रहता है तथा जिसने परपार्कके लिये कोई निश्चित ध्येथ नहीं बनाया है, उस पुरुषका कल्याण कैसे हो सकता है ? यह बतानेकी कृपा कीजिये।

श्रेमजीने कार—युधिष्टिर ! सदा गुरुजनीकी पूजा, वृद्ध पुरुषोकी उपासना और शास्त्रोका अवण—ये तीन

कल्याणके अयोध साधन हैं। इस विषयमें भी देवर्षि नाग्द और महर्षि गालवके संवादरूप प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक समय गालव मुनिने कल्याण-प्राप्तिकी इच्छासे ज्ञानानन्दसे परिपूर्ण एवं मनको सदा बञ्चमें रखनेवाले देवर्षि नारवंत्रीके पास जाकर उनसे इस प्रकार प्रश्न किया— 'भगवन् ! आप जतम गुणोंसे युक्त और जानी हैं तथा में आतमत्त्वसे अनिपन एवं मूह हूँ, जतः आप परे संदेशको दूर करें। शास्त्रोमें बहुत-से कर्तव्य कर्म बताये गये हैं; किंतु वे सब मेरे रिव्ये एक-से हैं। उनमेसे जिसके अनुक्रानसे मेरी ज्ञानमें प्रवृत्ति हो सकती है, उसका में निश्चय नहीं कर पाता; उसे आप ही निश्चय करके बता दें। सभी आलम चित्र-चित्र कर्तव्योकी ओर दृष्टि दिलाते हैं तथा 'यह भेड़ हैं, यह भेड़ हैं' ऐसा कहते हुए वे सब लोगोसे अपने ही सिद्धान्तीकी बेहताका प्रतिपादन करते हैं। दूसरी ओर विभिन्न शास्त्रोंक द्वारा भौति-भौतिक उपदेश पाकर भनुष्य नाना प्रकारके शासीय कर्यांने स्थित हैं और सभी अपने-अपने शास्त्रोंकी प्रशंसा करते हैं; इघर में भी अपने प्रात्मसे ही संतुष्ट हूँ। ऐसी दशायें उनको और अपनेको समानकपसे संतुष्ट देशकर मुझे कल्पान-प्राप्तिके उपायका टीक-टीक निश्चय नहीं हो पाता। पदि प्रास्त्र एक होता तो क्षेपका उपाय (भी एक ही होनेके कारण) स्पष्टकारी समझमें आ जाता; कितु बहुत-से शाखोंने मिलकर श्रेयमार्गको अत्यन्त गृह बना डाला है, जिससे अब वह संदायप्रसा जान पहता है; इसलिये में आपकी शरणमें आया है, कृदा करके मुझे क्षेत्रके वास्तविक मार्गका उपदेश कॉलिये।

नारदर्जने बहा—तात । आध्यम बार है और दास्त्रीमें उनकी पृषक्-पृथक् करूपना की गयी है। तुम गुरुकी प्ररण लेकर उन सबको सवार्थसपसे जाने। उन बारी आवार्योक स्वरूप और गुण आदि भिन्न-भिन्न हैं। स्पूल दुष्टिसे विचार करनेपर से सर्वोत्तम अभीष्ट अर्वात् क्षेत्रवार्गका निक्षपातक ज्ञान नहीं करा पाते । कुछ मूक्ष्यदर्शी विद्वानीने ही आक्रपीके परम तत्त्वको टीक-ठीक समझा है। जो अच्छी तरह काचाण करनेवाला और संशयसे रहित हो, उसे ही क्षेप कहते हैं। सुहदीयर अनुभ्रह करना, राजुमाच रखनेवाले तुष्ट पुरुषोको दावा देना तथा धर्म, अर्थ और कामका संग्रह करना—इन सक्को विद्वान् पुरुष क्षेत्र कहते हैं । पाप-कर्पसे दूर रहना, पुण्यकर्मीका निरन्तर अनुष्ठान करना, सत्युख्योंके साथ रहकर सदाबारका ठीक-ठीक पालन करना, सम्पूर्ण प्राणियोंके प्रति कोमल और व्यवहारमें सरल होना, मीठी वाणी बोलना, देवताओं, फिनरो और अतिवियोंको उनका भाग देना तथा बरण-पोषण करने योग्य व्यक्तियोका त्याग न करना — यह श्रेयका निहित साधन

है। सत्य बोलना भी अंचरकर है; किंतु सत्यको यथार्थरूपसे जानना कठिन है। मैं तो उसे ही सत्य कहता हूँ, जिससे प्राणियोका अत्यन हित होता हो । अहंकारका त्याग, प्रमादको रोकना, संतुष्ट होना, अकेले रहकर धर्मका पालन, धर्माचरणपूर्वक बेद और बेदालोका स्वाध्याय तथा उनके सिद्धानको जाननेकी इच्छा कल्याणका अमीच साधन है। जिसे कल्याण-प्राप्तिकी इच्छा हो उस मनुष्यको सब्द, रूप, रत, स्पर्श और गन्ध—इन विषयोका अधिक सेवन नहीं करना बाहिये । रातमें घूपना, दिनमें सोना, आलस्य, चुगली, गर्व, अधिक परब्रम करना तथा परिश्रमसे बिलकुल दूर तहना—ये सब बातें श्रेष बाहनेवालेके लिये त्यान्य हैं। दूसरोको निन्दा करके अपनी श्रेष्ठता सिद्ध करनेका प्रयक्ष न करे । साधारण मनुष्योकी अपेक्षा जो अपनेमें विशेषता है, वह क्तम गुजोहारा ही प्रकट होनी चाहिये। गुजहीन मनुष्य ही अधिकतर अपनी तारीफके पुत बाँधा करते हैं। से अपनेमें गुजीकी कभी देख दूसरे गुजवान् पुरुवोके दोष बताकर उनपर आक्षेप किया करते हैं। यदि कहीं ये कुछ पढ़ जापै तब तो चमच्द्रमे आकर अपनेको महापुरखोसे भी अधिक गुणी मानने लगे, किंतु जो दूसरे किसीकी निन्ता तथा अपनी प्रशंसा नहीं करता, ऐसा सर्वगुणसम्पन्न विद्यान् ही महान् बदाका भागी होता है। फूलोकी पवित्र एवं मनोहर सुगन्ध बिना बोले ही महककर अनुभवमें आ जाती है तथा सूर्य भी बिना कुछ कहे ही आकादार्थे सबके समक्ष प्रकारित हो जाता है; इसी प्रकार संसारमें बहुत-सी ऐसी बस्तुएँ हैं जो बोस्टर्सी नहीं; किंतु अपने पशसे प्रकाशित होती शेती हैं। मूर्ण पनुष्प केतर अपनी प्रशंसा करनेसे ही संसारमें क्याति नहीं या सकता, किंतु विहान् पुरुष गुकामें किया रहे तो भी उसकी सर्वत्र प्रसिद्धि हो जाती है। बुरी बात जोर-जोरसे कही जाय तो भी वह शास हो जाती है अर्वाद् लोकमें उसका आदर नहीं होता; किंतु अच्छी बात धीरेसे कहनेपर थी संसारमें प्रकाशित होती रहती है—उसका सबके उपा प्रभाव पड़ता है। धर्मडी मूलॉकी कही हुई बहुत-सी असार बातें उनके दुषित इदयका ही परिचय देती हैं: इस कारण अच्छे लोग प्रज्ञा (ज्ञान) की खोज करते हैं, मुझे तो सब प्राणियोंके लिये शानकी प्राप्ति ही अच्छी जान पड़ती हैं। युद्धिमान् पुरुष ज्ञानवान् होनेपर भी बिना पूछे किसीको कोई उन्देश न करे, अन्वायपूर्वक पूछनेपर भी किसीके प्रश्नका उत्तर न दे, जड़की भाँति जुपचाप बैठा रहे।

मनुष्यको सदा धर्ममें लगे रहनेवाले साधु-पहात्पाओं तथा स्वधर्मपरायण उदार पुरुषोके समीप निवास करनेका विचार करना चाहिये। उहाँ बारों वर्णोके धर्मोका परस्पर सम्पिश्रण होता हो, वहाँ श्रेयकी इच्छाबाले पुरुषको नहीं रहना चाहिये । किसी कर्मका आरम्भ न करनेवाला और जो कुछ मिल जाय उसीसे संतुष्ट रहनेवाला पुरुष भी पुण्यात्माओंके साथ रहनेसे पुण्य और पापियोंके संसर्गमें रहनेसे पापका भागी होता है। जैसे जल और अग्निके संसर्गसे क्रमण्ञ: चीत और उचा स्पर्शका अनुमव होता है, उसी प्रकार पुण्याच्या और पापियोंके सङ्गते पुष्य एवं पाप—दोनोंका संयोग हो जाता है। विद्यसाशी (भूत्य-वर्ग और अतिबि आदिको मोजन करानेके बाद भोजन करनेवाले) पुरुष रसालाइनकी ओर दृष्टि न रस करके ही मोजन करते हैं; किंतु जो अपनी रसनाका विषय समझकर साटु-अस्वादुका विचार रखते हुए भोजन करते हैं, उन्हें कर्मपादामें बैचे हुए समझना चाहिये। जहाँ ब्राह्मण अन्वायपूर्वक प्रश्न करनेवाले पुरुवोक्टो धर्मका उपदेश करता हो, आत्पशानीको उस देशका परित्वाग कर देना चाहिये। जाकि त्येग बिना किसी आधारके ही विद्वानीयर दोषारोपण करते हो, वहाँ कीन खेला ? जहाँ लालजी मनुष्योंने प्रायः वर्षकी यर्षादा तोड़ डाली हो, उस देशको कौन नहीं त्याग देगा ?

परंतु जहाँके लोग मालार्थ और शहुमारे रहित होका धर्माचरण करते हो, जहाँ पुण्यकोल पहालाओंके पास अवदय निवास करना चाहिये। जिस हेदामें पनुष्य धनके लिये धर्मका अनुहान करते हो, वहाँ कभी न रहे; क्योंकि वहाँके निवासी पापी होते हैं। जहाँ जीवनरकाके लिये लोग पापकर्मसे जीविका चलाते हो, जहाँ राजा और इसके सेवकोमें कोई अनार न हो तथा जहाँके मनुष्य अपने

कुटुम्बीजनोंके पहले ही भोजन कर लेते हों, उस राष्ट्रको ज्ञानी पुरुष त्याग दे। जहाँ धर्मने अद्धा रखनेवाले सनातनधर्मी ओजिय जाहाण ही यज्ञ कराने और पड़ानेके कार्यमें नियुक्त हों तवा उन्हों स्प्रेगोंको पहले भोजन कराया जाता हो, उस देशसे निवास करना उजित है। जहाँ स्वाहा (अग्रिहोत्र), खधा (श्राद्ध) तथा वनद्कार (इन्ह्रपाय) का भलीभौति अनुष्ठान होता हो, जहाँक लोग बिना माँगे ही भिक्षा देते हों, जहाँ टुडोको दण्ड दिया जाता और साधु पुरुषोका सम्मान किया जाता हो, वहाँ पुण्वज्ञील महाव्याओंके बीच निवास करना चाहिये। जो जितेन्त्रिय पुरुषोपर क्रोध और साधु-महान्याओंके प्रति अत्याचार करते हों, उन लोभी और उद्घष्ट पुरुवोको जिस देशमें अत्यन्त कतोर दण्ड दिया जाता हो तथा वहाँका राजा सदा धर्मपरायण होकर धर्मानुसार ही राज्यका पालन करता हो और सन्पूर्ण कामनाओंका खामी (सम्पतिपान्) होकर भी विषय-भोगसे विमुख रहता हो, वहाँ किरा विचारे ही निवास करना चाहिये; क्योंकि राजाके जील-अधाव जैसे होते हैं, वैसी ही उसकी प्रजा भी होती है। वह अपने कान्याणका समय उपस्थित होनेपर अपनी प्रजाका भी कल्बाण काता है।

तात । तुष्हारे प्रक्रके अनुसार यह मैंने क्षेत्रमार्गका संक्षेपसे वर्णन किया है। विस्तारसे तो आत्मकल्याणकी परिगणना हो ही नहीं सकती। जो इस प्रकारको वृक्तिसे एकर जीविका बत्सता और प्राणियोंके हितमें मन लगाये रहता है, उस पुरुषको स्वयमंत्रय तपके अनुष्टानसे इस लोकमें ही परम कल्याणकी प्राप्ति हो जावगी।

## अरिष्टनेमिका राजा सगरको मोक्षका उपदेश

वृधिष्ठरने पूळा—चितायह ! मेरे-जैसा राजा किस प्रकार मोरायुक्त होकर पृथ्वीका पालन कर सकता है ? तथा किन गुणोसे युक्त होनेपर वह आसक्तिके क्यानसे कुटकारा पा सकता है ?

श्रीष्यवीने कहा—इस विषयमें राजा सगरके प्रब करनेपर अरिष्ठनेमिने जो उत्तर दिया था, यह प्राचीन इतिहास मैं तुन्हें सुनाऊँगा।

सगरने पूछा—प्रहान् ! क्षेपप्राप्तिका सर्वोत्तम उपाय क्या है ? क्या करनेसे मनुष्यको इस त्येकमें ही परम सुख (मोक्ष) की प्राप्ति हो सकती है ? किस तरह होक और क्षोपसे पिण्ड छूट सकता है ? मुझे यह जाननेकी इच्छा है। धीषार्वं करते हैं—सगरके इस प्रकार पृष्ठनेपर समस्त शास्त्रोत्ताओं में मेष्ठ ताक्ष्यं (अरिष्ट्रनेमि) ने उनमें देवीसम्पत्तिके गुण जानकर उनको इस प्रकार उत्तम उपदेश किया—'सगर ! संसारमें पोक्षका ही सुख वास्त्रविक सुख है, पांतु जो धन और धान्यके उपार्जनमें व्यप्न तथा पुत्र और पञ्जोंमें आसक्त हो रहा है, उस मूर्ख मनुष्यको उसका यथार्थ उन्न नहीं होता । किसकी मुद्धि विषयोंमें आसक्त है, उसका मन अज्ञान्त होता है। ऐसे पुरुषकी चिकित्सा करनी कठिन है। खेड-बन्यनमें वैधे हुए अज्ञानीका मोक्ष नहीं हो सकता। अब मैं तुखें खेडके बन्धनोंका परिचय देता है, सुतो। समझदार मनुष्यको ये बाते कान लगाकर और ध्यान देकर सुननी बाहिये। तुम न्यायपूर्वक इन्द्रियोंसे विषयोंका अनुभव



करके उनसे अलग हो जाओ और आनन्त्रें साथ विचले रहों; इस बातकी परबा न करो कि संतान हुई है वा नहीं ? इन्हियोंका विषयोंके प्रति जो कौतुहुत्व है, उसे मिटाकर युक्तकी धाँति विकरो और देवेच्छासे जो भी लीकिक पदार्थ प्राप्त हों, उनमें समान भाव रखो —राग-द्वेष न करो । युक पुरुष सुर्खी होते और संसारमें निर्भय होकर क्वितरते हैं: किंतु विनका चिल विषयोंने आसक्त होता है, वे चौटियों और कीड़ोंकी तरह आहारका संग्रह करते-करते ही नष्ट हो जाते. हैं। अतः जो आसक्तिसे रहित हैं, वे ही इस संसारमें सुनते हैं: आसक पनुष्पोका तो नाश ही होता है। यदि तुन्तारी बुद्धि मोक्समें लगी हुई है तो तुम्हें सक्जनीके लिखे ऐसी विनार नहीं करनी चाहिये कि 'वे मेरे बिना कैसे ग्हेंगे ?' प्राणी सर्व जन्म लेता है, खर्च बढ़ता है और खर्च ही सुख-दु:ख तबा मृत्युको प्राप्त होता है। मनुष्य पूर्वजन्मके कर्मीके अनुसार ही घोजन, वस तथा अपने माता-पिताके इस संग्रह किया हुआ धन प्राप्त करते हैं। संसारमें जो कुछ मिलता है, यह पूर्वकृत कर्मोंके फलके अतिरिक्त कोई वस्तु नहीं है। भूपप्यक्रके समस्त जीव अपने कपाँसे सुरक्षित होकर जगत्मे विकात हैं और विचाताने उनके प्रारव्यके अनुसार जो कुछ मोग नियत कर दिया है, उसे प्राप्त करते हैं। जो रूप्ये ही (शरीरकी दृष्टिसे) मिट्टीका लोंदा, परतन्त्र तथा अस्थिर है, वह स्कानोकी रक्षा और पोषण करनेका अधियान क्यों करता है ? तुम देखते हो और बचानेका चारी-से-चारी वज मी

कावे हो तो भी क्य मौत तुम्हारे स्वजनको मारे बिना नहीं होइतों तो तुम्हारे क्या ताकत है ? इस बातपर सर्थ क्यार करो । तुम्हारे में सगे-सम्बन्धी जीवित भी रहें और इनके भरण-पोषणका कार्य समाप्त न भी हुआ हो तब भी तो तुम एक दिन इन्हें छोड़कर मर जाओंगे ! अथवा मब कोई स्वजन माकर इस स्वेकसे चता जावगा, उस समय वहाँ वह सुखी होना वा दुःसी ? इस बातको तो तुम नहीं जान सकोगे । अतः इसपर कर्य विचार करो । तुम मर जाओ या जीवित खो, तुम्हारे कुटुम्बका अवेक मनुष्य अपने-अपने कर्मका ही यस भोगेगा—ऐसा जानकर तुम्हें अपने कर्म्याण-साधनमें सन जाना चाहिये । संसारमें कीन किसका है ? इसका भारतिमति कियार करके दृह निहायके साथ अपने मनको मोझमें लगा हो ।

'अब आगेकी बातपर भी ध्यान दो—विसने क्षुधा, विकास, क्रोध, लोभ और मोह आदि धावीपर विजय पा ली है, उस राज्यसम्पन्न पुरावको पुत्त ही समझना चाहिये। जो मोहका प्रमादक कारण जुआ, मक्रपान, स्वीसंसर्ग तथा मुगया आदिमें प्रकृत नहीं होता, यह भी मुक्त ही है। जो सदा योगपुक्त होकर खीमें भी आत्मपृष्टि ही रसता है—उमे धोग्य-बुद्धिसे नहीं देखता, वही यवार्थ मुक्त है। जो प्रानियोक जन्म, मृत्यु और कमेकि तावको ठीक-ठीक जानता है, वह भी इस संस्तामें मुक्त ही है। जो हजारों और करोड़ों गाड़ी अश्रमेंसे एक प्रस्व (सेरभर) को ही पेट भरनेके लिये पर्याप्त समझता है (उससे अधिक संग्रह करना नहीं बाहता) तबा बड़े-से-बड़े महलमें भी माँच विकानेभरकी जगहको ही अपने लिये आवश्यक मानता है, वह मुक हो जाता है। जो बोड़े-से लायमें ही संतुष्ट रहता है—जिसे पावाके अञ्चन भाव सु नहीं सकते, जिसके लिये फर्रुग और धूमिकी इच्छा एक-सी है, जो रेशभी बख, कुदाके बने कपहे, उनी वस और वल्कलको समान भावसे देखता है, संसारको पाञ्चन्त्रेतिक संपन्नता है तथा जिसके लिये सुल-दुःस, लाभ-हानि, जय-पराजय, इन्ह्या-द्वेष और भय-उद्वेग बराबर है, वह सर्ववा मुक्त ही है। जो इस देहको रक्त, मल, मूत्र तवा बहुत-से दोबोंका साजाना समझता है और इस बलको कभी नहीं भूतता कि बुहापा आनेपर हुरियाँ पड़ जायेगी, बाल एक जायेगे, देह दुवला-पतला एवं सौन्दर्यहीन हो जायगा, कमर भी शुक्र जायगी, पुरुषार्थ नष्ट हो जायगा, आँखोंसे सुझ नहीं पड़ेगा, कान बहरे हो जावेंगे और प्राणकृति श्रीण हो जायगी; वह पुरुष मोक्ष प्राप्त करता है। ऋषि, देवता और असुर सब इस खोकसे परलोकको चले

गये; हजारों प्रभावकाली राजाओंको पृथ्वी छोड़कर कता पढ़ा है—इस वातको जो सदा पाद रसता है, वह मुक्त हो जाता है।

'संसारमें धन दुर्लम है और हेच सुलम। कुटुम्बके पालन-पोषणमें भी वहाँ बहुत कह उठाना पड़ता है। इतना ही नहीं, गुणहोन संतान तथा विपरीत गुणोवाले मनुब्दोंसे भी पाला पड़ता है। इस प्रकार संसारमें अधिकांश कष्ट ही दिलायी देता है—यह जानकर भी कौन मनुष्य मोक्रका

आदर नहीं करेगा ? शास्त्रोंके अवलोकनमें शानवान् होकर वो सम्पूर्ण मानव-जगत्को असार समझता है, वह सब प्रकारसे मुक्त ही है। मेरे इस ववनको सुननेके पक्षात् तुम्हारी बुद्धि गृहस्वात्रममें स्विर हो या संन्यासायममें; वहाँ ही रहकर मुक्तकी भाँति आवरण करें।'

राजा सगर अरिष्ट्रनेमिके ठपर्युक्त ठपदेशको सुनकर मोक्षोपयोगी गुणोसे युक्त हो प्रजाका पालन करने लगे।

### राजा जनकको पराशर मुनिका उपदेश (पकार-गीता)

युधितिरनं कहा—धितायह । जैसे अपूत पोनेसे यन नहीं घरता, उसी तरह आपके क्यन सुननेसे मुझे तृति नहीं होती, इसलिये पूछता हूँ—पूजन कौन-सा कर्म करे तो उसे इस लोक और परलोकमें परम कल्याणकी प्राप्ति हो सकती है ? यही बतानेकी कृपा करें।

भीकानी करा—पुधिष्ठिर ! इस विषयमें भी में पूर्वकर् तुन्हें एक प्राचीन प्रसंग सुना रहा हूँ। एक बार महामकासी



राजा जनकने पहात्मा परादारबीसे पूछा 'मुनिवर ! कौन-सा कर्म सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये इस त्येक और परत्येकमें भी कल्याणकारी है ?' राजाका यह प्रश्न सुनकर तपस्त्री पराहर मुनिने उनपर अनुप्रह करनेकी इच्छासे कहा।

पराप्तलं केले—राजन् ! वर्गका आकरण ही इस लोक और परलोकमें कल्याण करनेवाला है। धर्मकी शरण लेनेवाला पनुष्य स्वर्गलोकार्ये सप्पानित होता है। सभी आवयनाले धर्मने आस्था रशकर अपने-अपने कर्मोसा अनुहान करते 🖁। संसारमें जीवन-निर्वाहके स्टिये बार प्रकारकी जीविकाका विचान है (ब्राह्मणके लिये दान लेना, शक्तिपके लिये कर लेना, बैदयके लिये खेती आदि और क्यूब्ले लिये सेका) । यनुष्य जिस वर्णमें इत्यन्न होते हैं, उसके अनुकुल जीविका भी इच्छानुसार प्राप्त हो जाती है। जिसने पूर्वजन्मये शुभ कर्योका अनुष्ठान नहीं किया है, उसे सुरह नहीं मिलता। देहत्वागके यहात् मनुष्यको पुण्यकमीसे ही सुलकी प्राप्ति होती है। पहले जन्ममें जो कर्म नहीं किया गवा है, उसका फल नहीं मिलता। लोग सदा इस बातको याद रसने हैं कि (मन, वाणी, सक्षु और हाथोंके हारा किये हुए) चार प्रकारके कर्म ही दूसरे जनामें पालकी प्राप्ति करानेवाले होते हैं। लोकपायके निर्वाह और मनकी प्रान्तिके लिये वैदिक क्लनोंको प्रमाण माना गया है। प्रनुख नेत्र, मन, वाणी और क्रियाके द्वारा चार प्रकारके कर्म करते हैं: उनमें जिलका जैसा कर्म होता है, उन्हें बैसे ही फलकी जारि होती है। कर्मके फलसपसे कभी केवल सुल, कभी केवल दु:स और कभी दोनों एक साथ प्राप्त होते हैं। पुण्य या पाप कोई भी कर्म क्यों न हो, फल भोगे बिना उसका नाज्ञ नहीं होता। जबतक प्रनुष्य पापके फलरूस दु:लके भोगसे सुरकारा नहीं या जाता, तबतक उसका पुण्य अरूपकी पाँति स्वित खता है। जब पाएजनित दु:सका भोग समाप्त हो जाता है, तब पुरुष अपने पुण्यकार्यके फलका उपयोग आरम्ब करता है। जब पुण्यका भी क्षय हो जाता है, तब फिर वह पापका फल भोगता है।

इन्त्रियसंबम, क्षमा, धैर्य, तेज, संतोव, सत्यभावण, लजा, अहिंसा, दुर्व्यसनका अधाव तथा चतुरता—चे सब गुण सुख देनेवाले हैं। मनुष्यको जीवनपर्यन्त पाप वा पुरुषमें ही आसक्त न होकर अपने मनको परमात्माके ध्यानमें लगानेका प्रयक्त करना चाहिये। जीव दूसरेके किये हुए शुध अधवा अञ्चय कर्मको नहीं भोगता । वह खर्य जैसा करता है, वैसा फल पाता है। मनुष्य दूसरेके जिस कर्मकी निन्दा करता है, उसे स्वयं भी वह कर्म नहीं करना चाहिये; क्योंकि जो दूसरेकी तो निन्दाः करता है, किंतु सार्व वैमे ही कर्ममें लगा रहता है; उसका जगत्में उपहास होता है। डरपोक क्षत्रिय, (भक्षाभक्षका विचार न करके) सब कुछ कानेवाला और सत्यसे भ्रष्ट हुआ ब्राह्मण, बेरोजगार वैश्य, आलसी स्ट्रा, शीलरहित विद्वान्, सदाबारका पालन न करनेवाला कुलीन, हुगवारिणी खी, विषयासक योगी, केवल अपने किये भोजन बनानेवासा मनुष्य, मूर्ख वस्ता, राजासे हीन राष्ट्र तथा अञितेन्द्रिय होकर प्रजाके प्रति खेड़ न रखनेवाला राजा—ये सब प्रोकके योग्य 🖁 ।

राजन् ! आयु दुर्लंघ वस्तु है, इसे पाकर आल्याको नीचे नहीं गिराना चाहिये; अपितु, पुण्यकर्मीका अनुद्धान करते हुए कैसे उटनेका प्रयत्न करना चाहिये। युज्यकर्मसे ही मनुष्य उत्तम कर्णमें जन्म पाता है; पापीके लिये वह अत्यन्त दुर्लभ है। यह उसे न पाकर अपने पापके द्वारा अपना ही नाझ कर लेता है। अनजानमें जो पाप बन जाय, उसे तपस्त्राके हारा नह कर दे; क्योंकि अपना किया हुआ पाप पापक्रम ही फल देता है। अतः दुःस देनेवाले पापकर्मका कभी सेवन न करे। पापका फल कितना कष्टप्रद है, इसे ये जानता हूँ। उससे प्रधावित मनुष्य अनात्मामें ही आत्मबुद्धि करने लगता है। बिना रैगा हुआ वस्त्र धोनेसे स्वच्छ हो जाता है, किंतु जो काले रंगमें रैंगा हो वह नहीं सफेद होता। इसी तरह पापको ही काले रंगके समान ही समझना चाहिये। जो स्वयं जान-बुझकर पाप करनेके पक्षात् उसका प्राथक्षित करनेके लिये पुनः शुभ कर्मका अनुष्ठान करता है; वह उन दोनोंका पृथक-पृथक् फल भोगता है। अनवानमें जो हिसा होती है, बह अहिंसावतका पालन करनेसे दूर हो जाती है; किंतु लेखासे किये हुए पापको वह भी नहीं दूर कर सकती—ऐसा वेद-शास्त्रोंके जाननेवाले ब्राह्मणोका कवन है। परंतु मैं तो ऐसा मानता है कि पुण्य या पाप जान-बुझकर हो या अनजानमें, उसका कुछ-न-कुछ फल होता ही है। देवता ओर मुनियोंने जो कर्म किये हैं, धर्मात्मा पुरुषको उनका अनुकरण नहीं करना चाहिये तथा सुनकर उन कमौंकी निन्दा भी नहीं

करनी चाहिये। वो मनुष्य मनमें खुब सोच-विवारकर 'यह काम मुझसे हो सकेगा या नहीं ?' इस बातका निश्चय करके शुभकर्मका अनुहान करता है, वह अवश्य ही अपनी घलाई देखता है।

अतः एजाको चाहिये कि अपने उन्नतशील शतुओंको जीते। प्रजाका न्याक्यूर्वक पालन करे, नाना प्रकारके क्योंका अनुहान करके अग्निदेवको तुप्त करे तथा वैराष्य होनेपर मध्यम अवस्था या अन्तिम अवस्थामे कनमें जाकर रहे। राजन् ! प्रावेक पुरुषको इन्द्रियसंपमी और धर्मात्या होका समस्त प्राणियोंको अपने ही समान समझना चाहिये तथा को किहा, तप और अवस्थामें अपनेसे बहे हो उनकी प्रवाहति पूजा करनी बाहिये। नरेन्द्र ! सत्यभाषण तथा अन्के वर्ताकसे ही सबको सुन्न मिलता है।

बेड पुरुषको दिया हुआ दान और बेह पुरुषसे प्राप्त हुआ प्रतियह—इन दोनोका सहस्य बराबर है, तो भी प्रतिप्रह खीकार करनेकी अपेक्षा दाता शेकर दान देना ही अधिक पश्चित्र माना गया है। जो धन न्यायसे प्राप्त हुआ हो और न्यायसे ही बड़ाया गया हो. उसे धर्मके उदेश्यसे पलपूर्यक बताये रखना चाहिये—यह धर्मशासका निश्चय है। धर्म बाहनेवालेको क्रार-कर्मके द्वारा धनका उपार्जन नहीं करना वाणिये। अवर्षसे सम्पत्ति बदानेका विचार भी मनमें नहीं लाना चाहिये। जो (गौसमका विचार करके) अतिविको ठंडा या गरम किया हुआ जल पवित्र भावसे अर्थण करता 🕯. उसे भूरतेको भोजन देनेके समान फरू प्राप्त होता 🕯 । मक्रका राजा रन्तिदेवने फल-मूल और प्लोसे ऋषियोका पूजन किया या और इसीसे उन्हें वह सिद्धि प्राप्त हुई, जिसकी सब लोग अभिकाषा करते हैं। महाराज प्रौव्यने भी फल और प्रतीमे ही माठर मुनिको संतुष्ट किया था, जिससे उन्हें जनम लोक मिला। प्रत्येक यनुष्य देवता, अतिथि, भूत्यवर्ग और पितरोंका तथा अपना भी ऋणी होकर जन्म किया है; अतः उसे उस ऋणसे मुक्त होनेका यल करना चाहिये। वेदोका स्वाध्याय करके ऋषियोंके, यज्ञके अनुष्ठानसे देवनाओंक, श्राद्धसे पितरोंके तथा खागत-सत्कारसे अनिविधोंके ऋगसे छुटकारा होता है। इसी प्रकार वेदवाणीके अवण-मनन, यज्ञीय अन्नके भोजन तवा जीवोंकी रक्षा करनेसे मनुष्य अपने ऋणसे मुक्त होता है। पुत्रादि भृत्यवर्गके पातन-पोषणका आरम्भसे ही प्रबन्ध करना चाहिये; इससे उनके ऋणसे भी मुक्ति हो जाती है।

ऋषि-मुनियोंके पास यन नहीं था, फिर भी वे अपने

प्रथतसे ही सिद्ध हो गये। उन्होंने विधिपूर्वक अग्रिहोत्र करके सिद्धि प्राप्त की थी। असित, देवल, नास्ट, पर्वत, कक्षीवान, जमद्वितन्दन परशुराम, आत्मज्ञानी नाण्ड्य, वसिष्ट, जमदप्रि, विश्वामित्र, अति, भरद्वाज, इरिइमञ्ज, कृष्क्रधार तबा शुराज्ञका आदि महर्षियोने एकाप्रजिल होकर ऋग्वेटकी ऋचाओंसे विष्णुका स्तवन किया तथा उन्हींकी कृपासे तपस्या करके उत्तम सिद्धि पायी। जो पूजके योग्य नहीं से, वे भी विष्णुका साधन करके पूजनीय संत होकर उन्होंको प्राप्त हो गर्वे । इस लोकमें निन्दनीय आवरण करके किसीको भी अपने अम्युद्धकी आहा नहीं रखनी बाहिये । धर्मका पालन करते हुए जो धन प्राप्त होता है, वही सबा धन है। पापाकारसे प्राप्त होनेवाला धन तो विकारके योग्य है। धनकी इचासे सनातन धर्मका त्याग नहीं करना चाहिये। राजेन्द्र ! जो प्रतिदिन अग्रिहोत्र करता है, वही धर्माता है और वही पुल्य करनेवालीयें क्षेष्ठ है; बयोंकि सम्पूर्ण वेद (दक्षिण, आहवनीय तथा गाईपत्य-इन) तीन अफ्रियोमें ही स्थित है। जिसका सदाबार कची लुप्न नहीं होता, वह ब्राह्मण (अफ्रिहोत्र न करनेपर भी) अभिक्षेत्री ही है। सदाबार सन्याद्या होनेपर अधिहोत्र न हो सके तो भी अच्छा है, किंतु सदाचारका त्याग करके केवल अग्रिहोत्र करना कदापि कल्याणकारक नहीं 🕯 । अप्रि, आत्मा, माता, जन्म देनेवाले पिता तब्दा गुरु—इन सबकी यवायोग्य सेवा करनी बाहिये। जो आंध्रमानका खाग करके वृद्ध पुरुषोंकी सेवा करता, विद्वान् एवं कामनाहीन होकर सबको प्रेमचावसे देखता, बालाकीसे रहित हो धर्मका आचरण करता और इसरोका दमन नहीं करता है, यह इस लोकमें ब्रेष्ट है तथा सम्पूरण भी उसका आदर करते हैं।

शुक्त किये तीनों वर्णोंकों सेवा हो उत्तम यृति है। यदि वह प्रेमके साब उसका पातन करे तो वह उसे धरिष्ठ बनाती है। येरा तो ऐसा विचार है कि धर्मके जाननेवाले सत्युक्तोंके संसर्गमें रहना हर हालतमें अखा है, किंतु वृह पुरुषोका सब्ह किसी भी दशामें उत्तम नहीं है। साथु पुरुषोंके समीप रहनेसे नीव वर्णका मनुष्य भी प्रतिभाशालों हो जाता है। छेत वस्त्रको जैसे रंगमें रैंगा जाता है, वैसा हो उसका रूप हो जाता है; इसी प्रकार जैसा सङ्ग किया जाता है, वैसा ही रंग अपने कपर चढ़ता है। इसलिये गुणोंमें ही अनुराग करना चाहिये, दोषोंमें नहीं; क्योंकि मनुष्योंका जीवन अनित्य और चड़ार है। जो विद्वान सुख और दुःख दोनों अक्त्याओंमें शुभ कर्मका ही अनुहान करता है, वही शासके वस्त्रकों जानता है। धर्मके विपरीत कर्म यदि कोकमें बहुत लाभदायक हो तो

भी बुद्धिमान् पुरुषको उसका सेवन नहीं करना चाहिये; क्योंकि उससे अपना हित नहीं होता। जो राजा दूसरोंकी हजारों गोएँ छोनकर दान करता है और प्रजाकी रक्षा नहीं करता, वह नाममाजके लिये ही दानी है, उसे उसका कुछ फल नहीं मिलता । वास्तवमें तो वह राजा नहीं, खुटेरा है । जो राजा प्रविदिन ब्राह्मणोंका सतकार करके वन्हें अपनी शक्तिके अनुसार जितना हो सके उतना दान करता है, उसको उत्तम फलको प्राप्ति होती है। स्वयं ही ब्राह्मणके पास जाकर उसे संबद्ध करते हुए जो दान दिया जाता है, वह सर्वोत्तम माना गवा है। बाकना करनेपर दिये हुए दानको विद्वानीने मध्यम बताया है और अवहेलना तथा अश्रद्धाके साथ जो कुछ दिया बाता है, इस दानको सत्यवादी पुनि अधम कहते हैं। मनुका संस्तर-सागरमें कृष रहा है उसे नाना प्रकारके उत्पर्योद्धारा सदा इसके पार जारनेका प्रयत्न करना चाहिये। जिस तरह भी बन्धनमें कुटकारा मिले, वैसा उद्योग करना उचित है। ब्राह्मण इन्द्रियसंघयसे, क्षत्रिय युद्धमें किजय पानेसे, वैदय बनसे और द्धार सेवा-कार्यमें बहुराई रत्ननेसे शोधा पाता है।

ब्राह्मणके यहाँ प्रतिप्रहर्म पिला हुआ, क्षत्रियके घर युद्धसे जीतका लावा हुआ, वैदयके पास नारपूर्वक (सेती आदिसे) कमाचा हुआ और चुड़के यहाँ सेवासे प्राप्त हुआ बोड़ा थी धन हो तो उसे उत्तम माना गया है। उस धनका चदि धर्म-कार्यमें उपयोग किया जाय तो वह यहान् फल देनेवाला होता है। ब्राह्मण यदि जीविकाके अधावमें क्षत्रिय अधाव वैश्यके धर्मसे कीयन-निर्वाह करे तो पतित नहीं होता: किंतु जब वह शुहके धर्मको अपनाना है तो तत्काल पतित हो जाता है। जब शुद्र संवाबुलिसे जीविका न चला सके तो उसके लिये भी ब्यापार, पञ्चपालन तथा जिल्पकला आदिसे जीवन-निर्वाह करनेकी आजा है। रेगमञ्जयर नाचना या खेल दिखाना, बहुरुपियेका काम करना, मदिरा और मांस बेंचकर जीविका चलाना तथा लोहे और बयहेकी विक्री करना—ये सब काम निन्द्रनीय हैं, शुद्र भी यदि पूर्व परम्परासे उसके घरमें ये काम न होते आये हों तो सब्बं इनका आरम्भ न करें और जिसके यहाँ पहलेसे इनके करनेकी प्रका हो वह भी छोड़ दे तो महान् धर्म होता है। यदि सिद्धि प्राप्त करनेक पद्धात् कोई पुरुष घपंडमें आकर पापाबरण करने लगे तो उसका अनुकरण नहीं करना चाहिये। पुराजोंमें सुना जाता है कि पहले अधिकांश मनुष्य संवमी, धार्मिक और न्यायका अनुसरण करनेवाले थे। उस समय अपराध्यिको विकारमात्रका ही दण्ड दिया जाता था। संसारके पनुष्योपे सदा धर्मकी ही प्रशंसा होती थी। धर्पपे बढ़े-चढ़े लोग सक्लोंका ही सेवन करते थे; किंतु धर्मका पह

प्रचार असुरोसे नहीं सहा गया। वे क्रमशः बढ्का सम्पूर्ण प्रवाके धरीरमें व्याप्त हो गये। तब प्रवाजोमें धर्मको नष्ट करनेवाले दर्प (धर्मड) का प्रादुर्मांव हुआ। वर्षके बाद क्रोध उत्पन्न हुआ। क्रोबसे आकान्त होनेपर उनकी ताज छुट गयी और विनययुक्त सदाचारका त्येप हो गया। किर मोह प्रकट हुआ। मोहसे अब उनमें पहलेकी घाँति विकासकि न खी और सब लोग अपने-अपने सुलके तिब्धे दूसरोको कष्ट पहुँचाने लगे। अब उन्हें राहपर तानेमें धिकारका द्वाड सफल न हो सका। सभी पनुष्य देवता और बाह्यलोका अपनान करके मनपाना व्यवहार करने तुगे।

यह अवस्था आ जानेपर सम्पूर्ण देवता प्रगानन् होकरकी प्रश्न गर्थ । तब दिवनजीने देवताओं के तबसे प्रयक्त हुए एक ही बाणके हारा तीन नगरीसहित अरकादाने विवारनेवाले सपस्त असुरोको मारकर पृथ्वीपर गिरा दिया । उन असुरोका लागी प्रयंवार आकारवाला तथा भीषण पराक्रम दिखलानेवाला था । देवताओंको उससे बढ़ा भव होता था; वित्रु मगवान् गुल्पाणिने उसे भी मौतके याद जार दिया । उसके मारे बालोका जान हो गया । तथकात् सहर्षियोंने इन्द्रको कर्नये देवताओंके राज्यपर अभिविक्त किया और वे सार्थ मनुष्योंके सासनकार्यमें लग गये । सहर्षियोंके बाद विपृष्ठ नायक राजा पूमण्यालका स्वामी हुआ तथा और भी बहुत-से इतिय छोटे-छोटे मण्डलोंके अधिपति हुए।

इसलिये में शासके अनुसार लूब सोच-विचारकर कड़ता हैं, मनुष्यको सिद्धि तो अवश्य प्राप्त करनी कहिये, किन् हिंसात्मक कर्म त्याग देना चाहिये । बुद्धियान् धर्म करनेके लिये न्यापका त्याग कर पापनिक्षित मार्गसे धनका संग्रह न करे; क्योंकि उससे कल्याण नहीं होता । राजन् ! तुम भी इसी तरह जितन्द्रिय क्षत्रिय बनकर बन्धु-बान्धवॉसे प्रेम रस्त्रते हुए प्रजा, भृत्य और पुत्रोका साधर्मके अनुसार पालन करो । इष्ट-अनिष्टकी प्राप्ति, कैर और प्रेमका अनुभव करते-करते जीवके हजारों जन्म सीत जाते हैं। इसलिये तुम (बदि कल्याण बाहते हों तो) सबुजोमें ही अनुराग करो, दोषीये नहीं। यहाराज ! मनुष्योमें जैसी धर्म-अधर्मकी प्रवृत्ति होती है, वैसी मनुष्येतर प्राणियोमें नहीं होती । धर्मपरायण विद्वान् सबको आत्पनावसे देखता हुआ सेसारमें विचरता रहे। किसी भी जीवकी हिसा न करे। जब मनुष्यका मन कामना और संस्कारोंसे रहित तबा असत्यसे दूर हो जाता है, उस समय वह कल्यापाको प्राप्त होता है।

गृहस्थाश्रमये मनुष्यका गौ, सेवी-वारी, धन-दौसत,

की-पुत्र और धृत्योसे सम्बन्ध हो जाता है और इस प्रकार प्रवृत्तिमार्गमे रहकर वह प्रतिदिन इन वस्तुओंको देखता है; किंतु इनकी अनित्यताको नहीं जानता, इसरिष्ये उसके मनमें राग और देव बढ़ने लगते हैं। राग-देवके बझीभूत होकर जब मनुष्य द्रव्यपे आसक हो जाता है, तो मोहकी कन्या रति आका उसे अपने बदामें कर लेती है। रतिकी उपासना करनेवाले सभी लोग भोगीको ही कुतार्थ समझते हैं और रतिके द्वारा जो विषय-सुख प्राप्त होता है, उससे बढ़कर वे दूसरा कोई सुख नहीं मानते। फिर वनके मनपर लोधका अधिकार हो जाता है और वे आसक्तिवश अपने परिजनोंकी संख्या बढ़ाने लगते हैं। इसके बाद उनके पालन-पोषणके तिये धनकी इच्छा होती है। यद्यपि मनुष्य जानता है कि अमुक काम करना पाप है, फिर भी यह धनके लिये उसे कर ही डालता है तथा बाल-बचाँके ओहमें हुने रहनेके कारण, जब डनमेंसे बहेई मर जाता है तो उनके लिये वह बारंबार संतप्त होता 🛊 । धनसे जब त्येकमें सम्मान बहुता है तो वह सदा इस बातका प्रवत करता है कि कभी अपनी हेटी न होने पासे। भोग-विकासकी सामप्रियोंसे सत्मन्न होनेके लिये जो कुछ आवश्यक सम्बद्धाता है, उसे ही यह करता है और अमीसे एक दिन नष्ट हो जाता है। वासत्तवमें जो सुध कर्योका अनुहान करते हैं और उससे सुरत पानेकी इब्बा नहीं रखते, उन समावबुद्धिसे युक्त सदाकारी पुरुषोक्तो हो सनातन पदको आहि होती है। संसारी जीवोंको तो जब उनके खेहके आधारपूत सी-पुत्र आदिका नाश हो बाता, धन बता बाता और येग तथा विसासे कष्ट उठाना पड़ता है, तभी वैरास्य होता है। वैराम्यसे आत्पतत्त्वकी न्विज्ञासा होती है। विज्ञासाररे शास्त्रोंके खाध्यावये मन लगता है. स्वाञ्चायसे उसके मनमें यह बात बैठ जाती है कि तप ही कल्याणका साधन है। राजन् ! संसारमें ऐसा विवेकी मनुषा दुर्नम है, जो स्वी-पुत्र आदि प्रेय-सुक्षोंकी ओरसे उदासीन होकर (अंचकी प्राप्तिके लिये) तपमे प्रवृत्त होनेका ही निश्चय करता 🕽 । तपमें सबका अधिकार है, हीन वर्णके लिये भी (अपने अधिकारके अनुसार) तपका विधान है; तप ही जितेन्द्रिय एवं मनोनिमह-सम्पन्न पुरुवको स्वर्पकी राहपूर लानेवाला है। पूर्वकालमें प्रजापतिने ब्रह्मपरायण और ब्रतमें न्यित होकर तपके हारा ही संस्करको सृष्टि की थी। आदित्य, वसु, स्ट. अप्रि, अधिनीकुमार, विश्वेदेव, साध्य, पितर, मन्द्रपण, यक्ष, राक्षस, गन्धर्य, सिद्ध तथा दूसरे खर्गवासी देवता तयसे ही सिद्धिको प्राप्त हुए हैं । ब्रह्माजीने पूर्वकालमें जिन (मरीचि आदि) ब्राह्मणोंको उत्पन्न किया था, वे तपके ही प्रभावसे पृथ्वी और आकाशको पवित्र करते हुए सर्वत्र विचरते

थे। मर्त्यलोकमें जो गृहस्थ राजे-महराजे उत्तम कुरनेमें उत्पन्न देखे जाते हैं, यह सब उनकी तपस्थाका ही फल है। विभुवनमें कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है, जो तपस्थाने दुष्याच्य हो।

अतः मनुष्य सुलमें हो या दुःलमें; मन और बुद्धिसे शासका विचार करके लोभका परित्याग कर दे। असंतोषसे दु:स होता है। लोभसे मन और इन्द्रियोमें प्रान्ति होती है। भ्रान्ति होनेपर अध्यासरहित विद्याको शाँति मनुष्यको बुद्धि मह हो जाती है। बुद्धिका नाश हो जानेपर वह जिवेक सो बैठता है; इसलिये दु:सकी अबस्वामें मनुष्यको दव्र तपस्ता करनी चाड़िये। जो अपनेको छिप जान पड़ता है, उसे मुख कहते हैं तथा जो मनके प्रतिकृत होता है, यह दु:स कहताता है। तपस्या करनेसे सुक्त और न करनेसे दुःशा होता है। इस प्रकार तप करने और न करनेका जो फल है, उसको तुम भलीभाँति समझ लो। जो पापरहित तपका अनुद्वान करता है. वह सदा कल्याणका धागी होता है तथा जिस पुरुषको धर्म, तप और दान करनेकी इच्छा नहीं होती, वह पापका ही आचरण करता और नरकमें पड़ता है। यनुष्य मुखये हो या दःसमें, जो सदाबारसे कथी विचलित नहीं होता, वही शासदर्शी माना जाता है। बाणको धनुषसे खुटकर पृथ्वीपर

गिरनेमें जितनी देर लगती है, उतना ही समय स्पर्नेन्द्रिय, रसना, नेत्र, नासिका और कानके विषयोंका सुख अनुभव करनेमें लगता है तबा जब वह सुख नष्ट हो जाता है तो उसके लिये यनमें बड़ी बेदना होती है। इतनेपर भी अज्ञानी पुरुष (विषयोंके सरामें ही लिप एवं हैं; वे) सर्वोत्तम मोझ-सुलबी प्रश्नंसा नहीं करते । सदा धर्म-पालन करनेवाले पनुष्यको कभी धन और भोगोंको कमी नहीं होती; अतः गृहसा पुरुवको बिना प्रयत्नके प्राप्त हुए विषयका ही सेवन करना चाहिये। मेरे विचारसे प्रथम तो स्वधमीपार्जनके लिये ही करना उचित है। जब उत्तम कुलमें उत्पन्न, सम्मानित तथा प्राचके अर्थको जाननेवाले पुरुषोका और असमर्थताके कारण कर्म-धर्मसे रहित एवं आत्यतत्त्वसे अनिमन्न पनुष्योका भी त्योकिक कर्म नष्ट हो जाता है तो तपके शिवा दूसरा कोई कर्म नहीं है, जो बन्हें अक्षय फल देनेवाला हो । गृहस्थको सर्वदा अपने कर्तव्यका निष्ठय करके सबसंका पालन करते हुए कुशलतापूर्वक यह तथा आद्ध आदि कर्मीका अनुहान करना चाहिये। जैसे सम्पूर्ण नदियाँ और नद समुद्रमें जाकर विकते हैं, इसी प्रकार संपत्त आक्रमी गृहस्थके ही सहारे जीवन धारण करते हैं।

## राजा जनकके भिन्न-भिन्न प्रश्न और पराशरजीद्वारा उनके समाधान

(पराशर-गीता)

एजा जनकने कहा—भगवन् ! अब आय पहले मुझे वर्णोके विदेश धर्म बतलावृषे; फिर सामान्य धर्मोका धी वर्णन कीजिये; क्योंकि आप सब विवयोका प्रतिपादन करनेमें क्रवाल हैं।

परावस्त्रीने कहा—राजन् । दान लेना, यह कराना और विद्या पढ़ाना—ये ब्राह्मणके विद्येव धर्म है। प्रजाकी रक्षा करना श्रांत्रियके लिये उत्तम है। लेती, गोरक्षा और व्यापार—ये वैद्यके प्रधान कर्म है तथा द्विजातियोकों सेवा घृत्रका मुख्य धर्म है। ये वर्णोंक विद्येव धर्म बताये गये हैं: अब इनके सामान्य धर्मोंका वर्णन विस्तारके साथ सुनो। दया, अहिसा, सावधानी, दान, श्राद्धकर्म, अतिधि-सतकार, सत्य, अक्रोध, अपनी ही प्रवीमें संतुष्ट रहना, प्रविक्रता रखना, किसीके दोष न देखना, आल्प्यान तथा सहनद्रीलता—ये सामान्य धर्म है। ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा बैदय—इन तीन वर्णोंको द्विजाति कहते हैं; उपर्युक्त वर्णोमें इन तीनोका समान अधिकार है। उक्त तीनों धर्म विपरीत कर्मका आखरण

करनेपर नीचे गिरते हैं और अपने वणीचित कर्ममें स्थित खकर उन्नति प्राप्त करते हैं। युप्त-जातिके लिये किसी वैदिक संस्कारका विधान नहीं है। उसे बेदोक्त कर्मोंके अनुष्ठानका भी अधिकार नहीं है; किंतु पूर्वोक्त साधारण धर्मोंका उसके लिये भी निषेध नहीं किया गया है। हीन वर्णके मनुष्य पदि अपना बद्धार करना चाहे तो सदाचारका पालन करते हुए आत्माको उन्नत बनानेवाली समस्त क्रियाओंका अनुष्ठान करें; किंतु वैदिक मन्त्रोंका उच्चारण न करें—ऐसा करनेसे थे दोवके भागी नहीं होते। इतरजातीय मनुष्य भी ज्यों-ज्यों सदाचारका अनुष्ठान करते हैं, त्यों-हो-त्यों सुख पाकर इन्लोक और परत्येकमें भी आनन्द भोगते हैं।

एजा जनकर्ते पूळा—महामुने ! मनुष्य अपने कर्मसे दोषका भागी होता है या जातिसे ? मेरे मनमें यह संदेह उत्पन्न हुआ है; आप इसका समाधान कीजिये।

पराज्ञरतीने कहा—पहाराज ! इसमें संदेह नहीं कि कमें और जाति दोनों ही दोषकारक होते हैं; किंतु इसमें जो विशेष बात है, उसे बताता हूँ, सुनो—जाति और कर्ममेसे किसीका भी आअय लेकर बुरे कर्मोंका सेवन नहीं करना चाहिये। जातिसे तूमित (बाण्डाल आदि) होकर भी जो पाप नहीं करता, वह पुरुष दोषका भागी नहीं होता। किंतु जो जातिसे उत्तम होकर भी निन्दाके योग्य कर्म करता है, उसका वह कर्म असको दूमित बना देता है; अतः नीच जातिकी अपेका नीच कर्म ही बुरा है।

नन्तने पूछा—डिजावेष्ठ । इस संसारमें कौत-कौन-से ऐसे धर्षानुकूल कर्म हैं, जिनसे कभी किसी भी जाणीकी हिसा नहीं होती।

परास्त्रीनं करा—महाराज ! जो कर्म अहिंसाके अनुकूल तथा सदा प्रमुखकी रहा करनेवाले हैं, उन्हें बताता है, सुनो—जो लोग अधिहोत्रको लाग संन्यास धारण कर खासीनपात्रसे सब कुछ देखते रहते हैं, वे सब प्रकारको बिलाओसे रहित हो क्रमणः बल्यायानबच्च का जाते हैं और प्रमय, बिनय, इन्द्रियसंच्य तथा उत्तम ज्ञतीसे युक्त हो सम्बन्ध कर्मोंका परित्याग करके जरा-मृत्युसे रहित अधिनाको प्रको प्राप्त होते हैं। राजन् । सभी वर्णके लोग यदि हिस्तप्रधान कर्मोंको त्यागकर धर्मका पालन और सल्यभावण करने लगे तो वे निःसंक स्वर्ग प्राप्त कर सकते हैं।

ा जो पिता, मित्र, गुरु तथा धर्मपत्रीके प्रति पशायोग्य प्रेम नहीं रकते, उन गुणहीन मनुष्योक्तरे पिता आदिशे कोई सुक मही मिलता; पांतु जो उनके अनन्य भक्त, प्रियवादी, वित्तमाधनमें तत्पर और उनके बदामें खनेवाले हैं, उन्हें पिता आदिके सेवनका मधायोग्य फल अवदय प्राप्त होता है। पिता मनुष्पोके लिये सर्वश्रेष्ठ देवता है, ज्ञानकी प्राप्ति सबसे बड़ा लाभ है तथा जिन्होंने इन्हियों और उनके विश्वयोंको जीत लिया है, वे ही परमात्माको प्राप्त करते हैं। श्रुप्तिपका बालक यदि रणाङ्गणमें सायल होकर बाजोंकी वितायर मस्त होता है तो यह देखदुर्लभ लोकोमें जाता है और वहाँ आनन्दपूर्वक खकर स्वर्गीय सुल मोगता है। राजन् । जो युद्धमें बका हुआ हो, भवभीत हो, जिसने हिंबबार नीचे बाल दिया हो, जो रोता हो, पीठ दिसाकर भाग रहा हो, जिसके पास युद्धका कोई भी सामान न रह यथा हो, जो युद्धका उद्योग छोड़ चुका हो, रोगी हो, प्राणोकी भिक्षा बाहता हो तथा बातक वा वृद्ध हो; उसका वध नहीं करना चाहिये। हाँ, किसके पास लड़ाईका सामान हो, जो युद्ध करनेके लिये तैयार हो और अपने बराबरका हो, उस क्षत्रियको जीतनेका प्रयत्न अवदय करना चाहिये। अपने समान या अपनेसे बढ़े वीसके हाबसे मरना अच्छा माना गया है। अपनेसे हीन, कातर अथवा दीन

पुरुषके हाब होनेबाली मृत्यु निन्दित है; क्योंकि पाप करनेवाले पापी और अधम श्रेणीके मनुष्यके हाबसे जो यथ होता है, यह पापक्रय ही माना जाता है तथा वह नरकमें गिरानेबाला है—यही शासका निश्चय है। मौतके वहामें पड़े हुएको कोई बचा नहीं सकता तथा जिसकी आयु शेष है, उसे कोई मार भी नहीं सकता। मरनेकी इच्छावाले गृहस्थोंके लिये तो वहीं मृत्यु सकसे जाम मानी गयी है, जो किसी पवित्र नदीके ठटपर शुभकार्योंका अनुहान करते हुए प्राप्त हो।

संसारके समझ प्राणियोंने चलने-फिरनेवाले जीव क्षेष्ठ माने गये हैं। इनमें भी मनुष्य और मनुष्योमें भी द्विज उत्तम हैं। द्विजोमें बुद्धिमान् तथा बुद्धिमानोमें भी विचारकुशाल श्रेष्ठ सम्बद्धे जाते हैं। उनमें भी जो आईकाररहित हैं, उन्हें सर्वकेष्ट माना गया है। सूर्यक्षे इतरावण होनेपर उत्तम नक्षत्र तथा पक्ति मुहुर्तमें जिसकी मृत्यु हो, उसे पुण्यात्मा जानना पाहिये । वह किसीको भी कष्ट न देकर (प्राथक्षितको द्वारा) अपने पापको नष्ट कर डालला और शक्तिके अनुसार शुभकर्म करके लेकासे मृत्युको अङ्गोकार करता है। विष सा लेनेसे, गलेमें फॉसी लगानेसे, आगमें जलनेसे, लुटेरोके हाथसे तथा वाङ्बाले पश्चओंके आयातमे जो क्य होता है, वह भी अधम क्षेणीका माना जाता है। पुण्यकर्म करनेवाले मनुष्य इस तरहाके क्याचीसे प्राण नहीं देते तथा ऐसे ही दूसरे-बूसरे अधम बयायोगे भी उनकी मृत्यु नहीं होती। राजन् ! पुण्यात्मा पुरुवोके प्राण ब्रह्मस्थाको भेद कर निकलते हैं। जिनमें पुण्यका भाग आधा ही है अर्थात् जो पाप-पुण्य दोनोंसे पुक हैं, उनके प्राण मध्य द्वार (मुक्त, नेत्र आदि) से बाहर होते हैं तवा जिन्होंने केवल पाप ही किया है, उनके प्राण अधोमार्ग (गुद्धा या तिक्स) से निकलते हैं।

पुरुषका एक ही शत्रु है, उसके समान दूसरा कोई शत्रु वहाँ है, यह है अज्ञान; जिससे आवृत और प्रेरित होकर मनुष्य अत्यन्त घोर और कठोर कर्म करने लगता है। उस शत्रुको पराजित कानेमें वहां समर्थ हो सकता है, जो वेदोक्त धर्मके पराजित कानेमें वहां समर्थ हो सकता है, जो वेदोक्त धर्मके पराजित करनेमें वहां समर्थ हो सकता है। जो वेदोक्त धर्मके पराजित कर ले; क्योंकि अज्ञानमय शत्रुको जीतना प्रयक्तसाध्य है, वह प्रज्ञासम्य बाणको खोट खाकर ही नष्ट होता है। दिजको पहले अग्रुसर्य आज्ञममें रहकर वेदाध्ययन एवं तपस्या करनी चाहिये। फिर गृहस्वाक्षममें प्रवेश करके अपनी शक्तिके अनुसार इन्द्रियसंयमपूर्वक पञ्चमहायशोका अनुहान करना बाहिये। तत्प्रहात् अपने पुत्रको घर-बारकी रक्षामें नियुक्तकर कल्याण-मार्गमें स्थित हो धर्मपालनकी इन्डासे वनमें प्रवेश करना बाहिये।

राजन् ! मनुष्यकी योनि ही वह अद्वितीय योनि है, जिसे पाकर शुभक्रमंकि अनुहानसे आत्माका उद्धार किया जा सकता है। 'कौन-सा ऐसा उपाय करें, जिससे हमें इस मनुष्पयोगिसे नीचे न गिरना पड़े' यह सोचकर और वैदिक प्रमाणीपर विचार करके सब लोगोको धर्मका अनुद्वान करना चाहिये। अत्यन्त दुर्रुच मनुष्य-इतिरको पाकर भी जो दूसरोसे द्वेष और धर्मका अनादर करता है तबा कामनाओंचे आसक हो जाता है, वह महान् लाभसे विक्ति होता है। जो सनुष्य समस्त प्राणियोंको स्ट्रेहचरी दृष्टिसे देखता है तथा सब लोगोंको सानवना और अन्न देकर सबसे बीठे वचन बोलकर सभीके सुल-दु:समें समान-भावसे हाथ बैंडला है, वह परलोकमें सम्मानित स्थान प्राप्त करता है। राजन् ! सरखती नदी, नैमिकारण्यक्षेत्र, पुष्करक्षेत्र तका और भी जो पृष्कीके पावन तीर्थ हैं, उनमें जाकर दान और त्याग करे, शान्त्रभावसे रहे तथा तपस्या और तीर्थक जलसे अपने शरीरकी शुद्धि करे। मनुष्य अपनी शक्तिक अनुसार इष्टि, पुष्टि (शानिकर्म), यजन, याजन, दान, पुरुवकर्मीका अनुहान तथा भाद आदि जो भी उत्तम कार्य करता है, वह सब यह अपने ही लिये करता है। धर्मशास्त्र और वहब्रॉसहित चेट पुण्यकर्म करनेवाले पुरुषके कल्याणके ही लिये धर्मका **उपदेश करते हैं।** 

भीषाजी करते हैं—सहात्मा परादार मुनिने जब मिथिलानरेपाको इस प्रकार उपदेश दिवा तो उन्होंने पुनः प्रश्न किया।

राजा जनकर्त पूछा—जहार ! क्षेत्रका साधन क्या है ? उत्तम गति कौन-सी है ? कौन-सा कर्म नष्ट नहीं होता तथा कहाँ जानेपर जीवको यहाँ किर लौटना नहीं पड़ता ?

पगरास्त्रीने कहा—राजन् ! आसक्तिका अभाव तथा ज्ञान—ये श्रेयकी जड़ हैं। ज्ञानसे प्राप्त होनेवासी गति हो सबसे उत्तम गति हैं। लयं किया हुआ तथ तथा सुधावको दिया हुआ दान—ये कभी नष्ट नहीं होते। जो अधर्मपथ बन्धनका उद्योद करके वर्षमें अनुसक्त हो जाता और सम्पूर्ण प्राणियोंको अभयदान कर देता है, उसे उत्तम सिद्धि प्राप्त होती है। जो एक हजार गी तथा एक सी धोड़े दान करता है, तथा जो सब भूतोंको अभयदान देता है—इनमें अभयदान करने-वाला गी और अखदान करनेवालेसे सदा बढ़ा-चढ़ा खता है। विशुद्ध बुद्धिवास्त्र पुरुष विषयोंके बीचमें रहता हुआ भी (असङ्घ होनेके कारण) उसमें नहीं रहनेके बरावर है; किनु जिसकी बुद्ध दूषित होती है, वह विषयोंके निकट न होनेपर भी सदा उन्होंने रहता है। जैसे पानी कमलके पत्नेमें नहीं सटता, उसी प्रकार अधर्म ज्ञानी पुरुषको नहीं लिप्त कर सकता; किंतु जिस तरह लाह काठमें अधिक विपट जाती है, वैसे ही पाप अज्ञानी पनुष्यको विशेशरूयसे बाँधता है। अधर्म केयल फलप्रदानके अवसरकी प्रतीक्षा करता रहता है, यह कर्ताका त्याप नहीं करता। कर्ताको समय आनेपर उसका फल अवस्य धोगना पहता है। जो प्रमादवश ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रपोके द्वारा होनेवाले पापीपर विचार नहीं करता तथा शुभ और अञ्चलमें आसक्त रहता है, उसे महान् भएकी प्राप्ति होती है। परंतु जो बोतराम होकर कोचको जीत लेता और सदाबारका पालन करता है, यह विषयोंमें रहकर भी पाप नहीं करता । जैसे प्रवाहके सामने सुदृढ़ बाँव बाँव देनेपर जल बढ़ता है, उसी प्रकार जो धर्मकी बीध बाँधकर पर्यादाके भीतर आषद् रहता है, उसका प्रति-संबंध बढ़ता ही रहता है, उसे कभी दुःश नहीं ठठाना पहला। जिस प्रकार सुद्ध सूर्यकान्तर्गण सूर्यके तेजको यहण कर लेती है, उसी प्रकार साधक समाधिके द्वारा प्रदाके स्वरूपको प्रहण करता है। जैसे विलका तेल भिन्न-भिन्न प्रकारके सुगन्तित पुष्पोसे वासित होकर अत्वन मनोरम गन्य प्रहुण करता है, वैसे ही शुद्धजित पुरुषोका सरवनुण सत्पुरुषोके सङ्गके अनुसार बढ़ता है; परंतु निसकी बुद्धि विषयोगे आसक्त हो जाती है, उसे किसी तरह अपने जितका ज्ञान नहीं रहता। जैसे महत्ती कटिमें गुँधे हुए मांसपा आकृष्ट होती है, उसी प्रकार वह सब प्रकारकी बासनाओंसे वासित बितके हारा विषयोकी ओर आकृष्ट होकर दु:ख भोगता है। पुरुषके लिये धर्म करनेका कोई सास समय नहीं नियत है; क्योंकि मृत्यु किसीकी बाट नहीं जोहती। जब मनुष्य हमेशा मौतके मुखमें ही है, तो सदा वर्मका आचरण करते रहना ही उसके रिप्ये शोभाकी बात 🕯। जैसे अंबा प्रतिदिनके अध्याससे ही सावधानीके साथ बाहरसे अपने घरमें आ जाता है, उसी प्रकार ज्ञानी मनुष्य योगयुक्त बिलके द्वारा उस यसम यतिको प्राप्त कर लेता है। जन्ममें मृत्यु और मृत्युमें जन्म निहित है। जो मोक्ष-धर्मको नहीं जानता, यह अज्ञानी संसारमें आबद्ध होकर जन्म-मृत्युकें चक्रमें यूमता रहता है। ज्ञानमार्गसे चलनेवालेको इहलोकमें भी सुरू पित्रता 🖁 और परत्येकमें भी। विस्तार (अर्बात् अधिकोत्र और बृहद्यज्ञ-यागादि कर्म) क्रेन्नसाध्य हैं तथा संक्षेप (यानी त्याग आदि साधन) सुरूपूर्वक होनेवाले हैं। इनमेसे कमीवस्तार तो परार्थ है—अनात्मधूत खगांदि लोकोको प्राप्ति करानेवाले हैं: किंतु त्याग (संक्षेप) आत्माका कल्याण करनेवासा माना गया है।

बैसे (पानीसे निकालते समय) कमलकी नालमें लगी

हुई कीचड़ तुरंत भुल जाती है, उसी प्रकार त्यागी पुरुषका आत्मा मनके बन्धनसे मुक्त हो जाता है। मन आत्माको योगकी ओर ले जाता है और योगी इस मनको योगयुक (आत्मामें लीन) करता है। इस प्रकार जब वह बोगमें सिद्धि प्राप्त कर लेता है तो उसे परमात्माका साक्षात्कार होने लगता है। जो परके रित्ये अर्थात् इन बाह्य इन्हियोंकी तृतिके रित्ये विषय-भोगोंमें प्रवृत्त होकर इसे अपना मुख्य कार्य समझता है, वह अपने कारतविक कर्तव्यसे च्युत हो जाता है। जो विषय-भोगोमें आसक्त है, वह कदापि मुक्त नहीं हो सकता। किंतु जो घोगोंको त्याग देता है, वही मुक्त होनेका निहाय करता है। जैसे जन्मका अंधा रालेको नहीं देखता, बैसे ही क्षिमोदरपरायण एवं अज्ञानसे आयुत जीव माचारूप कुहासासे आक्रम होनेके कारण मोक्षके मार्गको नहीं समझ पाता। जैसे वैद्य समुद्रमागीने व्यापार करने जाकर अपने मूलधनके अनुसार क्रमा कमाकर लाता है, उसी प्रकार संसार-सागरमें व्यापार करनेवाला जीव अपने कर्म और विज्ञानके अनुस्थ उत्तम गति पाता है। दिन और राजिमध संसारमें बुढ़ायाका रूप धारण करके घूमती हुई मृत्यु समल प्राणियोंको उसी प्रकार काली रहती है, जैसे साँप हवा पीचा कारता है। जीव जगत्में जन्म लेकर अपने पूर्वकृत कमीका ही पास भोगता है। पूर्वजनामें कुछ किये किया वहाँ किसीको इष्ट या अनिष्टकी प्राप्ति नहीं होती। मनुष्य सोता हो, बैठा हो, चलता हो या विषयमोगमें लगा हो, उसके सुभारतुम कर्म हर समय साथ लगे रहते हैं। बीच समुद्रसे किनारे पहुँचकर फिर

कोई उसमें तैरनेका साहस नहीं करता, उसी प्रकार संसार-सागरसे पार हुए जीवका फिर उसमें पड़ना असम्बब्ध दिखाणी देता है। जैसे समुद्रमें सब औरसे बहुत-सी नदियाँ आकर फिलती हैं, उसी प्रकार मन योगके वशीभूत होकर मुख्यकृतिमें लीन हो बाता है।

विनका मन नाना प्रकारके खेडबन्धनोमें अकड़ा हुआ है, वे अज्ञानके वदामें पढ़े हुए जीव जालुके मकानकी तरह बहकर नष्ट हो जाते हैं। जो बेहबारी इस दारीरको ही घर और बाहर—भीतरकी पवित्रताको ही तीर्घ समझकर ज्ञानमार्गसे बलता है, उसे इस लोक और परलोकमें भी सुख मिलता है। कोई-य-कोई संकल्प (मनोरख) लेकर ही लोग मित्र बनते हैं. कुटुव्बीलोग भी किसी हेतुसे ही नाता रखते हैं, और तो क्या, क्याँ, पुत्र और सेवक भी अपने धनके ही भूरते होते हैं। माता-पिता थी किसीको कुछ नहीं देते। अपना किया हुआ दान ही परलोकके मार्गमें पालेश (राहशकों) का काम देता है। प्राचेक जीव अपने कर्मका ही फल भोगता है। पूर्वजन्मके किये हुए सम्पूर्ण शुधाञ्चभ कर्य जीवका अनुसरण करते हैं। कर्मफलको उपस्थित जानकर अलरातमा अपनी बुद्धिको तवनुकूल प्रेरणा देता है। जो पूर्ण ज्योगका सहारा लेकर तदनुकूल सहायकोका संप्रह करता है, उसका कोई भी कार्य अध्रा नहीं रहता।

र्थमध्ये करते हैं—वृधिष्ठिर ! ज्ञानी महाला पराहार मुनिके मुक्तसे इस प्रवार्थ उपदेशको सुनकर धर्मजीमें श्रेष्ठ राजा जनक बहुत प्रसन्न हुए।

### साध्यगणोंको हंसका उपदेश

युधिविरने पूक्त-पितामह ! संसारमें बहुत-से विक्रन् | सत्य, दम, क्षमा और प्रजाकी प्रशंसा करते हैं; इस विषयमें आपका कैसा विचार है ?

ग्रीणजीने कहा—युधिष्ठिर ! इस विश्वयमें साध्यगणीका इसके साथ जो संवाद हुआ था, वहीं पुराना इतिहास में दुन्हें सुना रहा हूँ। एक समय नित्य अजन्या प्रजापति इंसका स्वलय धारण करके तीनों लोकोंमें विश्वर रहे थे। यूमते-यूमते वे साध्यगणीके पास पहुँचे। उस समय साध्योंने उनसे कड़ा—'इंस ! इसलोग साध्यदेवता हैं और आपसे मोशपर्यके विषयमें प्रम्न करना चाहते हैं; क्योंकि आप मोशपर्यके शाता हैं। महात्मन् ! इसने सुना है, आप पण्डित और धीर क्का हैं। आपकी उत्तम वाणी (अखवा कीर्ति) का सर्वत्र प्रचार है। इसलिये पूछते हैं, आपके मतमें सर्वश्रेष्ठ वस्तु क्या है ? किसमें आपका मन रमता है ? पश्चिराज ! समस्त कार्योंमेंसे जिस एक कार्यको आप सबसे उत्तम समझते हों उथा जिसके करनेसे जीवको सब प्रकारके बन्धनोंसे शीध इटकारा मिल सके, उसीका हमें उपदेश कीजिये।'



हंसने बहा-अमृत पीनेवाले देवलाओं । मैं तो सुनता **्र**न्तप, इन्द्रियसंपम, सत्यभाषण और पनोनिप्रह आदि कार्य ही सबसे उत्तम हैं। हृदयकी गाँउ खोलकर किय और अप्रियको अपने क्यामें करे (अर्चात् उनके लिये हर्व और विवाद न करे) । किसीके मर्ममें आधात न पर्युचार्च, दूसरोसे निष्ठुर बात न जोले, नीच पनुष्यसे शासका खस्य न समझे तवा विसे सुनकर औरोको उद्देश हो ऐसी नरकमें डालनेवाली अपङ्गलमधी बात भी न कहे। यजनसभी बाग जब पुँहसे निकल पड़ते हैं तो उनकी चोट लाकर मनुष्य रात-दिन शोकमें कूमा रहता है। वे दूसरोंक मर्पपर ही आधात पहुँचाते हैं, इसलिये विद्वान् पुरुवको किसीपर वाण्वाणका प्रयोग नहीं करना वाहिये । दूसरा कोई भी यदि विद्वान्त्रये कटुक्कनस्त्री बाणोंसे लुब धायल करे तो भी उसे प्रान्त ही रहना बाहिये। दूसरोंके कोथ करनेपर भी जो कदलेमें प्रसन्न ही रहता है वह ठनके पुण्यको प्रहण कर लेता है। वो जगत्मे निन्दा करानेवाले और आवेदामें हालनेवाले प्रन्तलित क्रोपको छेक लेता है, जिसका जिन ज्ञान एवं उसम रहता है तथा जो दूसरोंके दोष नहीं देखता, वह पुरुष अपनेसे द्वेष रखनेवालोंके पुण्य ले लेता है। युझे कोई गाली दे तो भी जूप रह जाता है, कोई मारे तो भी उसे क्षमा करता है। आर्थजन क्षमा, सत्व, सररूपाव और दयाको ही श्रेष्ट बताते हैं। वेदाध्ययनका फल है सत्यभाषण, उसका कल है, इन्द्रियसंयम और इन्द्रियसंयमका फल है मोक्ष । यही सम्पूर्ण शास्त्रोका आदेश

है। जो वाणी, मन, ऋोध, तृष्णा, ठदर तथा जननेद्रियके प्रचय्द बेगको सह लेता है, उसीको मैं ब्राह्मण और मुनि मानता है। क्रोबीसे क्रोब न करनेवाला, असहनशीलसे सहनदालि, अमानवसे मानव तथा अज्ञानीसे ज्ञानी श्रेष्ठ हैं। जो दूसरेकी पारते सुनकर भी बदलेमें उसे गाली नहीं देता, टस क्षमासील मनुष्यका वया हुआ क्रोध ही गाली देनेवालेको मल कर सकता है और उसके पुण्यको भी ले लेता है। दूसरेके मुँहसे अपने लिये कड़शी बात सुनकर भी जो उसके प्रति कठोर या जिम्र कुछ भी नहीं कहता तथा किसीकी भार साकर भी वैर्वक कारण क्ट्रांग्में न तो उसे मारता है और न उसकी चुराई ही चाहता है, उस महात्मासे मिलनेके लिये देवता भी सद्य त्वलाचित राते हैं। पाप करनेवाला अपराधी अवस्थाने अपनेसे बड़ा हो दा बराबर, उसके द्वारा अपमानित होकर, मार सरकर और गाली सुनकर भी उसे क्षमा ही कर देन बाहिये। ऐसा कानेवाला पुरुष परम सिद्धिको प्राप्त होगा।

बद्यपि मैं सब प्रकारसे परिपूर्ण हूँ (मुझे कुछ जानना या पाना बाकी नहीं है) तो भी क्षेष्ठ पुरुषोधी उपासना (सत्सङ्ग) करता 🖁 । युव्रपर न तृष्णाका और चलता 🖁, न क्रोधका । मैं लोमक्या धर्मका अतिक्रमण नहीं करता और न विषयोकी इच्छासे ही कहीं आता-जाता हूं। कोई मुझे शाप दे दे तो भी मैं उसे प्राप नहीं देता; मैं इन्द्रियशंबयको ही मोक्षका द्वार भानता है। इस समय तुमलोगीको एक बहुत गुप्त बात बता दा है, सुनो — वनुष्वयोगिसे बहकर दूसरी कोई जाम योगि नहीं है। जिस प्रकार चन्द्रमा महातांके आवरणसे अलग होकर जकाशमान दिसायी देता है, उसी प्रकार पापोसे मुक्त होकर शुद्धजित हुआ और पुरुष वैर्यपूर्वक कालकी प्रतीक्षा करता छे, इससे यह सिद्धिको प्राप्त होता है। जो अपने यनको वशमें करके आधार-साम्बकी भाँति सबके आदरका पत्र होता है तथा निसके प्रति सब लोग प्रसन्नता-युक्त मधुर कवन बोलते हैं, वह मनुष्य देवभावको प्राप्त हो जाता है। किसीसे ब्राह रखनेवाले मनुष्य जिस तरह उसके दोषोकः वर्णन करना भाहते हैं, उस तरह उसके कल्पाणकारी गुजोंका बसान करना नहीं चाहते। जिसकी वाणी और मन सुरक्षित होकर परमात्माके जप तथा चिनानमें लगे रहते है, वह वेदाध्यवन, तप और त्याग-इन सबके फलको पा जाता है।

इसरित्ये समझदार पुरुवको चाहिये कि वह कटुवबन कहने और अनादर करनेवाले अज्ञानियोंको उनके होय बताकर समझानेका प्रयत्न न करे, न दूसरोंको बढ़ावा दे और न अपनी हिंसा करे। विद्वानको चाहिये कि वह अपमान पाकर अमृत पीनेकी भाँति संतृष्ट हो; क्योंकि अपमानित पुरुष तो सुरासे सोता है: किंतु अपमान करनेवालेका नाश हो जाता है। क्रोधी मनुष्य जो यज्ञ करता, दान देता और तपस्या अथवा हवन करता है, उन सब कमौके फलको वसराज हर रेते हैं। क्रोध करनेवालेका सारा परिश्रम व्यर्थ जाता है। देवताओं ! जो पुरुष अपने उपत्व, उदर, दोनों हाब और वाणी-इन चार हारोंको पापसे बचाये रहाता है, वही धर्मज है। जो सत्य, इन्द्रिसंयम, सरलता, वया, धैर्य और क्षमाका विशेष सेवन करता है, खाध्यायमें लगा खता है, दूसरेकी वस्तु नहीं लेना चाहता तथा एकान्तमें निवास करता है, वह परम गतिको प्राप्त होता है। जैसे बहुदा अपनी माताके बारों सत्नोंका पान करता है,उसी प्रकार मनुष्यको उपर्युक्त सपरत सद्गुणोका सेवन करना बाह्यि। मेरी समझमें सत्यसे बहकर पवित्र कुछ भी नहीं है। मैं चारों ओर चुमकर देवता और मनुष्योंसे कहा करता है कि जैसे जड़ाज समुद्रसे पार होनेका साधन है, उसी प्रकार सत्य हो सर्गये पहुंबनेकी सीवी है।

पुरुष जैसे लोगोंके साथ रहता है, जैसे पनुष्योंका सङ् करता है और जैसा होना जाहता है, बैसा ही होता है। जैसे सफेद कपड़ेको किस रंगमें रैंगा जाच वैसा ही हो जाता है, उसी प्रकार मनुष्य भी साथु, असाथु, तपली या बोर जिसकी सङ्गति करता है, उसीके बक्रमें हो जाता है। देवतालीन सदा सत्परबोका सङ्ग करते हैं-जनीकी बाते सुरते हैं, इसीनिये वे पनुष्योंके कृणभूहर भोगोंकी ओर देखने भी नहीं जाते। नो विषयोंके बढने-पटनेवाले सकपको ठीक-ठीक जानता है, उसकी समानता न चन्द्रमा कर सकते हैं,न वायु। जो दोषोंका परित्याग करके इदयानार्वती परमात्र्यके ध्यानमें विवत राता है, वही सत्युक्योंके मार्गपर चलनेवाला है। उसीके साथ देवता प्रेप करते हैं। जो सदा पेट पालने और उपसा-इन्द्रियके भोग भोगनेमें ही लगे रहते हैं तजा जो खोरी करने और कठोर वाणी बोलनेवाले हैं, वे यदि (प्रापश्चित आहिके द्वारा) उक्त कमेंकि दोषसे छुट भी जाये तो भी सत्य वस्त है।

देवतात्मेग उन्हें पहचानकर दूरसे ही त्याग देते हैं। सन्दगुणसे रहित और सब कुछ पक्षण करनेवाले पापाचारी मनुष्य देवताओंको संतुष्ट नहीं कर सकते; देवता तो सत्यवादी, कृतज्ञ और बर्पपरायण पुरुषोंके ही साथ प्रेम करते हैं। बोलनेसे न बोलना ही अच्छा है। किंतु यदि बोलना ही पड़े तो सत्व बोलना वाजीकी दूसरी विशेषता है,धर्मयुक्त बात करना तीसरी और प्रिय बोलना चौथी विदोष्यता है।

साध्योंने पूज-इंस ! इस लोकको किसने आवृत कर रला है ? क्यों इसका खरूप प्रकाशित नहीं होता ? पनुष्य किस कारणसे मित्रीका त्याग करता है 7 और क्यों यह स्वर्गी नहीं जाने पाता ?

हाने बहा-देवताओं ! इस लोकको अज्ञानने आवृत कर रक्ता है। परस्पर डाइके कारण इसका ख़रूप प्रकारित नहीं होता । मनुष्य लोभवदा पिलोका त्याग करता है और आजिके कारण यह सर्गमें नहीं जाने पाता।

साध्योंने पूज- ब्राह्मणोमें ऐसा कौन है, जो एकमात्र परम सुकी है 7 वह कॉन है जो बहुतोंके साथ रहकर भी भौन रहता है ? कौन दुर्बल होकर भी बलवान है ? और कौन किसीके साथ भी कलड नहीं करता ?

इंसने कार-ब्राह्मणीयें जो जानी है, एकमात्र वहीं परम सुकी है। ज्ञानी ही बहुतोंके साथ रहकर भी मौन रहता है। वहीं दुर्बल होकर भी बलवान् हैं और वहीं किसीके साथ भी कतव नहीं करता।

साध्योंने पूछा-प्राह्मणोंचे देवत्व क्या है ? साधुता क्या है ? तवा उनमें असायुता और मनुष्यता क्या है ?

इंसने कहा--- ब्राह्मणोमें केद-जासोंका अध्ययन ही देवल है, ब्रहोंका पालन करना उनमें साध्ता है, दूसरोकी निन्द्र करना असाधृत है और मृत्युको प्राप्त होना उनमें पनुष्यता है।

र्थापानी कहते हैं-यधिक्ति ! इस प्रकार यह जो साध्योंका इंसके साथ संवाद हुआ था, उसका मैंने तुमसे वर्णन किया। वह प्रारीर ही कमोंकी बोनि है और सद्भाव ही

## सांख्य और योगका अन्तर बतलाते हुए योगमार्गका वर्णन

है ? इसको बतानेकी कृपा करे; क्योंकि आपको सब बातोंका जान है।

भीमजीने कहा-यश्चिष्ठिर ! सांख्यके विद्वार सांख्यकी

युधिष्ठिरने पूछा—तात ! सांस्य और योगर्ने क्या अन्तर | और योगके जाननेवाले योगकी प्रशंसा करते हैं। दोनों ही अपने-अपने पहाके समर्थनमें उत्तम-उत्तम युक्ति और प्रमाण दिया करते हैं। योगके मनीवी विद्वान अपने मतकी श्रेष्टतामें यह उत्तम युक्ति उपस्थित किया करते हैं कि ईश्वरका

अस्तिव स्वीकार किये बिना किसीकी भी मुक्ति केसे हो सकती है ? (अतः ईश्वरवादी योगियोका ही मन सर्वश्रेष्ठ है ।) सांख्यमतके माननेवाले महाप्राज्ञ द्वित मुक्तिका कारण इस प्रकार बताते हैं—सब प्रकारकी गतियोंको जानकर जो विषयोंसे किरक हो जाता है, वही देव-त्यागके अनन्तर मुक होता है; दूसरे किसी उपायसे मोक्ष मिलना असम्बन्ध है। इस प्रकार वे सांख्यको ही मोक्षदर्शन कहते हैं। अपने-अपने पक्षमें युक्तियुक्त कारण बाह्य होता है तथा सिद्धान्तके अनुकूल हितकारक वचन माननेयोग्य समझा जाता है। तुष्हारे-जैसे लोगीको शिष्ट पुरुषोका हो मत प्रहाण करना चाडिये; क्योंकि क्षिष्ट पुरुष तुष्हारी प्रश्नेसा करते हैं। योगके विद्वान् प्रधानतथा प्रत्यक्ष प्रमाणको ही माननेवाले होते हैं और सांक्यमतानुपायी शास-प्रमाणपर विश्वास करते हैं: परंतु में उन दोनों मठोंको तात्किक मानता हूँ। दोनों ही मतोका शिष्ट पुरुषोने आदर किया है। यदि शासके अनुसार ठनका आचरण किया बाप तो दोनी ही परम गतिकी प्राप्ति करा सकते हैं। बाहर-भीतरकी पवित्रता, तप, प्राणियोपर दया और ब्रतीका पालन आहि कार्ते होनी मतीमें समाप कपसे खीकार की गयी 🖁 । केवल उनके दर्शन (पालीय प्रक्रिया) में अन्तर है।

युधिष्ठिर । योगी पुरुष केवल योगकलसे राग, मोह, क्षेत्र, काम और क्रोध—इन पाँच द्येषांका मृत्येखेद करके परम पदको प्राप्त करता है। जैसे बड़े-बड़े मत्स्व जारू काटकर फिर जलमें समा जाते हैं, इसी प्रकार योगी अपने पापीका नावा करके परमात्रपदको प्राप्त करते 🕯। योगबलने सम्पन्न पुरुष खोधके बन्धन तोड़का परम निर्मात कल्याणमय मार्ग (मोक्ष) को प्राप्त होते हैं, किंतु जैसे छोड़ी-सी आगपर बड़े-बड़े ईंधन रख देनेसे वह जलनेके बजाय बुझ जाती है. उसी प्रकार निर्वल योगी महान् योगके साधनसे दककर नष्ट हो जाता है। परंतु वही आग जब हवाका सहारा पाकर प्रवस्त हो जाती है तो सम्पूर्ण पृथ्वीको भी तत्काल भस्य कर सकती है। इसी तरह योगीका भी योगवल वढ़ जानेसे जब वह महाशक्तिसम्पन्न हो जाता है तो उसका तेन प्रकाशित होने लगता है और उसमें प्रलयकालीन सूर्यकी चाँडि समज जगत्को सुसा डालनेको शक्ति आ जाती है। जिस प्रकार कमजोर मनुष्य पानीके बंगमें वह जाता है, उसी तरह दुर्बत योगी विषयोंसे विचलित हो जाता है। किंतु उसी महान् प्रवाहको जैसे हाथी रोक देता है, वैसे ही योगका महान् बल पाकर योगी भी समल विश्योको रोक लेता है। योगञ्जक्तिसम्पन्न पुरुष स्वतन्त्रतापूर्वक प्रजापति, ऋषि, देवता और पञ्च महाभूतोमें प्रवेश कर जाते हैं। अमित तेजस्वी

योगीके ज्यर क्रोधमें मरे हुए यमराज, अन्तक और भर्मकर पराक्रम दिखानेवाली मीतका भी जोर नहीं चलता। वह योग्वत पाकर अपने हजारों रूप बना सकता और उन सबके द्वारा इस पूर्ध्वीपर विधर सकता है। फिर तेजको समेट लेनेवाले मूर्चको धाँति वह उन सभी स्पोको अपनेमें लीन करके उन्न तपस्मामें प्रवृत्त हो जाता है। बलवान् योगी बन्धन तोड़नेमें समर्थ होता है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि उसमें अपनेको मुक्त करनेकी पूर्ण शक्ति होती है।

राजन् । मैं दुष्टान्तके लिये योगसे प्राप्त होनेवाली कुछ मुक्ष्म प्रतिकरोका पुनः तुमसे वर्णन कसैना तथा आत्म-समाविके लिये जो जिलको धारणा की जाती है, उसके विषयमें भी कुछ सूहम दृष्टान बताराजेगा, सुनो —जिस प्रकार सदा लावधान रहनेवाला धनुर्धर बीर चिनको एकाप करके प्रहार करनेपर एड्यको वेच झरलता है, करी प्रकार जो योगी मनको परमात्माके ध्यानमें लगा देशों है. वह निसर्देह मोक्षको प्राप्त कर लेता है। जैसे (सिरपर रखे हुए) तेलने भरे पात्रकी ओर ब्यान रखनेवाला पुरुष साधधान एवं एकाश्रवित होकर सीड़ियोपा चढ़ जाता है और जरा भी तेल नहीं इतकता, अर्थ तरह योगी भी योगयुक्त होकर आत्माको परमात्वाचे स्थिर करता है। उस समय उसका आत्या अत्यन्त निर्मल तथा सूर्यके समान तेजस्वी हो जाता है। वैसे सालधान मालाह समुद्रमें पड़ी हुई नावको शीप्त ही किनारेपर लगा देता 🖁, उसी प्रकार योगके अनुसार तत्त्वको जाननेवाला पुरुष समाधिक द्वारा मनको परमातरामें लगाकर देहका त्याग करनेके अनलर दुर्गम स्थान (परम धाम) को प्राप्त होता है। जिस तरह अत्यन्त सावधान सार्राध अच्छे घोड़ोंको रचयें जोतकर धनुधेर वीरको तुरंत अभीष्ट स्थानपर पहुँबा देता है, वेसे ही धारणाओं एकाप्रक्ति हुआ योगी लक्ष्यको ओर छोड़े हुए बाणको भौति शीघ्र परम पदको प्राप्त करता 🕯 । जो योगी समाधिके द्वारा आतमाको परमात्मामें स्थित देख स्थिरभावसे बैठा रहता है, वह अपने पापको नष्ट करके पाँचत्र पुरुषोंको मिलनेवाले अविनाशी पदको प्राप्त होता है। योगके महान् इतमें एकाप्रचित्त रहनेवाला जो योगी नाभि, कण्ठ, मलक, ह्वय, बक्ष:स्थल, नाक, कान और नेत्र आदि स्वानोमें धारणाके द्वारा आत्माको परमात्माके साध युक्त करता है, वह अपने शुभाशुभ कर्मीको शीव ही भस कर डालता है और इच्छा करते ही उत्तम योगका आश्रय लेकर मुक्त हो जाता है।

वृधिहरने पूजा-पितामह । योगी कैसा आहार करें और किन-किनको जीते तो उसे योगशकि प्राप्त होती है ?

पीष्पजीने कहा—जो धानकी खुद्दी और तिलकी खली खाता तथा यी-तेलका परित्याग करता है, उसीको योगबलकी प्राप्ति होती है। दीर्घकालतक प्रतिदिन एक बार बौकी सन्ती लप्सी खानेवाला योगका साधक शुद्धवित होकर योगबलको प्राप्ति कर सकता है। जो योगी दूधमें पानी मिलाकर कुछ समयतक दिनमें एक बार पीता है, फिर पंजा दिनोंमें एक बार पीता है, तत्पक्षात् एक महीनेमें, एक ऋतुमें और एक वर्षये एक बार उसे प्रहण करता है, उसको भी योगदाकि प्राप्न होती है। काम, कोध, शीत, उचा, वर्वा, धय, शोक, बास, मनुष्योको प्रिय लगनेवाले विषय, दुर्जय असंतोब, घोर तृष्णा, स्पर्श, निहा तवा आलस्यको जीतनेवाले बीतराग महाप्राज्ञ महान्या पुरुष स्वाध्याय तथा ध्यानका सध्यादन करके बुद्धिके हारा परमात्माके सूक्ष्य सकपका प्रकाश (साक्षात्कार) करते हैं। विद्वान् ब्राह्मणीने योगके इस महान् यचको दुर्गम बतलाया है. मोई विरला ही इस मार्गको कुटालतापूर्वक तथ कर सकता है। यह बहुत सर्पों, कीड़े-पकोड़ों, गड़डों और काँटोसे भरे हुए निर्जल यनकी भाँति दुर्गम है, कोई-ही-कोई द्विज इस मार्गपर कुशलपूर्वक चल फता है; क्योंकि इसमें बहुत-सी कठिनाइयाँ

हैं। क्रोकी वीखी धारपर चाहे कोई सुगमतापूर्वक बेठ ले; किंतु जिनका जिल शुद्ध नहीं है ऐसे मनुष्योंका योगकी धारणाओमें स्थिर रहना नितान्त कठिन है। जो विधिपूर्वक योग-धारणाओंमे स्थिर रहता है, यह जन्म-मृत्यु, सुरव और टु:सके बन्धनोसे खुटकारा पा जाता है। यह मैंने तुन्हें योगाँजवयक नाना शास्त्रोंका सिद्धाना बतलाया है। योगसाधनाका जो कुछ कार्य है वह द्विजातियोंके ही लिये निक्षित किया गया है अर्जात् उन्हींका इसमें अधिकार है। योगासिद्ध महात्या पुरुष यदि चाहे तो तुरंत ही मुक्त होका परब्रहाके खब्त्यको प्राप्त हो जाता है, वह अपने योग-बलसे जहार, विच्यु, शिष, धर्म, कार्तिकेय तथा ब्रह्मपुत्र सनकादिकोंके विपहने प्रवेश कर सकता है। इसी प्रकार चन्द्रमा, विश्वेदेव, सर्थ, पितर, बन, पर्वत, समुद्र, नदी, मेच, नाग, वृक्ष, यक्ष, दिशा, गन्धर्व तथा स्त्री और पुरुषोंमेंसे प्रत्येकका सक्त्य धारण कर सकता है। युधिहिर ! परमात्यासे सम्बन्ध रखनेवासी यह बरुपाणमयी वार्ता असंगवश तुन्हें सुरायी गयी है, योगसिद्ध प्रशासा पुरुष भगवान् नारायणका स्वत्य्य हो जाता है।

### सांख्यका वर्णन

पुष्पितिरने नजा—पितामह ! आपने जिष्ट पुरुषोकी मान्यताके अनुसार घोगमार्गका घवार्वसमसे वर्णन किया, अब मैं सांख्यमतकी सम्पूर्ण विधि पूछ रहा है, उसे बतानेकी कृषा कीर्विये: क्योंकि तीनों त्येकोका सम्पूर्ण ज्ञान आयको विदित है।

भीषाणीने वजा—राजन्! आवालको जाननेवाले सांस्यशासके विद्वानीका वह सूक्ष्म ज्ञान सुनो, जिसे ईश्वरकोटिमें माने जानेवाले कांपल आदि प्यक्तियोंने प्रकाशित किया है। इस मतमें किसी प्रकारको पूल नहीं देखी जाती और गुण बहुत-से उपलब्ध होते हैं तथा इसमें दोबोका सर्ववा अभाव है। वो ज्ञानके द्वारा मनुष्य, पिशाब, राक्षस, यह, सर्प, गन्धवं, पितर, तिर्यन्थोंनि, गरुड, मस्द्गवा, राजविं, जहार्षि, असुर, विश्वदेख, देवविं, योगी, प्रजापति तथा ब्रह्मानीके भी सम्पूर्ण विषयोंको सटोष जानकर संसारके मनुष्योंकी परमायु तथा सुलके परम तत्कका ठीक-ठीक ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं और विषयोंकी इच्छा रखनेवाले पुरुषोंको समय-समयपर जो दु:ख प्राप्त होते हैं उसको, तिर्यन्थोंने और नरकमें पड़नेवाले जीवीके दु:खको खर्ग तथा वेदको फलभूतियोंके गुण-दोषोंको जानकर ज्ञान, सांस्थ

और योगमार्गक गुण-दोषको भी समझ रेते हैं तथा सन्द्रगुजके दस, रजोगुणके जी, तमोगुणके आठ, बुद्धिके सात, मनके छः और आकादाके पाँच गुणोका ज्ञान प्राप्तकर आत्पाकी प्राप्ति करानेवाले मार्ग, प्राकृत प्ररूप तथा आत्पविचारको ठीक-ठीक जान लेते हैं; वे ज्ञान-विज्ञानसे सन्यत्र तथा योक्षोपयोगी साधनीक अनुष्ठानसे शुद्धवित हुए सांख्यकोगी परम मोक्षको प्राप्त कर लेते हैं। नेत्र सपका, नासिका गन्यका, ओत्र शब्दका, विद्वा रसका और खवा स्पर्शका आक्रम है। इसी प्रकार वायुका आक्रम आकाश, मोहका आश्रय तमोगुण और लोचका आश्रय इन्द्रियोंके विषय है। गतिका आधार विष्णु, बलका इन्द्र, उदरका अग्नि तबा पृथ्वीदेवीका आधार जल है । जलका तेज, तेजका वायु, बायुका ओकाश, आकाशका महत्तत्व और महतत्त्वका अधिहान बुद्धि है। बुद्धिका आक्रय तमीगुण, तमीगुणका आवय रजोगुण और रजोगुणका आवय सत्त्वगुण है। सत्त्वगुरा प्रकृतिके आश्रयमें रहता है, प्रकृति जीवात्मामें और जीवात्या परम तेजस्वी भगवान् नारायणमें स्थित है। नारायणका आश्रय मोक्ष है, किंतु मोक्षका कोई आश्रय नहीं है (इस बातको जो जानने हैं वे भी मुक्त हो जाते हैं)।

युधिष्ठरने पूछा—पितायह । आपके देखनेयें कौन-कौन-से ऐसे दोष हैं जो अपने ही दारीरसे उत्पन्न होते हैं ? आप मेरे इस संदेहका समाधान करनेकी कृपा करें।

धोधजीने कहा—शतुसूदन ! कपिल या सांख्यमतके अनुयायी मेधावी विद्वान् इस वेशके भीतर पाँच दोष बतलाते हैं, उन्हें बताता हूँ, सुनो—काम, क्रोब, भय, निज्ञ और श्वास—ये पाँच दोष समस्त शरीरधारियोंके भीतर देखें काते हैं। सत्पुरुव क्षमासे कोषका, संकल्पके त्यागसे कानका, सत्त्वगुणके सेवनसे निद्राका, प्रमादके त्वागसे भयका दया अल्प आहारके संवनक्षरा श्रास-दोषका नाग करते 🖁 । राजन् । महाबुद्धिमान् सांख्यके विद्वान् संकड़ी गुणोके द्वारा गुणीको, सेकड़ों दोपीके द्वारा दोपीको तथा सेकड़ों जिल्हि हेतुओंसे विधित्र हेतुओंको विशेषक्यमे जानका व्यापक ज्ञानके प्रभावसे संसारको पानीके केनके समान नदा, विष्णुकी सेकड़ों मायाओंसे बका हुआ, दीवारपर बने हुए विज्ञकी तरह जड, नलके समान निःसार, अन्यकारसे भरे हुए गङ्केकी भौति भयंकर, वर्षाकारको जलके बुद्धुदोकी तरह क्षणभङ्गर, सुसाहीन, पराधीन, नष्ट्रप्राय तथा कीव्यक्रने फैसे हुए हाबीकी तरह रजोगुण और तमोगुणमें मध समझते हैं। इसलिये वे संतान आदिकी आसत्तिको दूर करके तप और विवेकरूपी प्रत्यसे राजस, तामस और सालिक गन्ध आदि विषयों तथा स्पर्वेन्द्रियके देहाबित घोगोंकी आसक्तिको कार बालते हैं। तदननार, वे सिद्ध पति दु:शकार्यी जलसे भरे हुए इस भवंकर संसार-सागरको ज्ञानकथी नौकाके द्वारा वर जाते 🖁 तथा अत्यन्त दुस्तर जन्म-मृत्युके बन्धनसे छुटकारा पाकर परम निर्मत आकाशस्त्रक्रप पामान्यामे प्रवेश कर जाते हैं। फिर वहाँसे संसारमें नहीं लोटते । यही परम गति है । जो सब प्रकारके इन्होंसे रहित, सत्वयादी, सरक ठवा सन्पूर्ण प्राणियोंपर दया करनेवाले हैं, उन महात्माओंको ही ऐसी गति प्राप्त होती है।

इस प्रकार सॉस्वयोगी पुण्य और पापसे रहित होकर | जगत्की सृष्टि और संहान्कालमें उसका संहार करते हैं।

प्रकृतिका भी अतिक्रमण करके निर्दृत्त, मायासे परे, अविनाती भगवान् नारायणको प्राप्त होता है। वे नारायणदेव निर्विकार और निर्मुण परमात्वा ही हैं। उन्हें प्राप्त हो जानेपर जीवको किर इस संसारमें लौटना नहीं पड़ता। सांस्थ-योगियोंको यह बड़ी उत्तम गति त्राप्त होती है । इस ज्ञानके समान दूसरा कोई ज्ञान नहीं है। यह सबसे उत्कृष्ट माना गया है। इसमें अक्षर, भ्रुष एवं पूर्ण सनातन ब्रह्मका ही प्रतिपादन हुआ है। वह हड़ा आदि, मध्य और अन्तसे रहित, इन्होंसे अतीत, प्राचत, कुटाब और नित्व है—ऐसा यनीयी पुरुषोंका कथन है। उसीसे जगक्की उत्पति और प्रलयक्तय विकार होते हैं। महर्षियोंने अपने शाकोमें उसीकी प्रशंसा की है। समस्त ब्राह्मण, देवता और द्यानक्ति पुरुष उसी अनन्त, अध्युत परब्रह्म परमात्माकी प्रार्थना और सुति करते हैं। योगमें उत्तम सिद्धिको प्राप्त हुए योगी तबा अपार जनकाले सांख्यवेता पुरुष भी उसीका पुजगान करते हैं। कुन्तीनन्दन ! ऐसी प्रसिद्धि है कि यह स्रीरण्डात्व ही उस निराकार परमेश्वरका आकार है।

राजन् ! महान्या पुरुषोमें, खेदोमें, योगशास्त्रमें तथा पुराजोमें जो नाना प्रकारका जाम हान वेसा जाता है, वह सब सांक्यसे ही आया हुआ है। बड़े-बड़े इतिहासोमें, सत्-पुरुषोद्धारा सेकित अर्थशास्त्रमें तथा इस संसारमें जो कुछ भी हान है, वह सब सांक्यमें ही प्राप्त हुआ है। मन और इन्द्रियोंका संयथ, जाम बाल, सूक्ष्म हान तथा परिणाधमें सुख देनेवाले जो सूक्ष्म कप बतलाये गये हैं, उन सबका सांक्यशास्त्रमें प्रधावत् वर्णन किया गया है। सांक्यका शान अत्यन्त विशाल और परम प्राचीन है। यह महासागरके समान अगाध, निर्मल और प्रदार करते हैं। सांक्यका ज्ञान अत्यन्त विशाल और परम प्राचीन है। यह महासागरके समान अगाध, निर्मल और क्यारभावोसे परिपूर्ण है। इस अप्रमेध शानको भगवान् नारायण हो पूर्णनम्पसे धारण करते हैं। युधिहर ! यह मैंने कुमसे सांक्यका तक बतलाया है। इस पुरातन विश्वके सममे भगवान् नारायण ही विराज्यान है; वे हो सृष्टिके समय

## क्षर और अक्षरका विषय बतलानेके लिये करालजनक और वसिष्ठका संवाद

वृधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! वह अक्षर-तस्त्र क्या है, जिसको प्राप्त कर लेनेपर जीव पुनः इस संसारमें नहीं आता तथा क्षर पदार्थ क्या है, जिसको जाननेपर भी आवागमन बना रहता है। क्षर-अक्षरके खरूपको स्पष्टकारसे समझनेके लिये मैंने यह प्रश्न किया है। वेदोंके विद्वान् ब्राह्मण, महाभाग ऋषि तथा महात्मा पतियोंने आपको ज्ञानका खजाना कतलाया है। अब सूर्यके दक्षिणायनमें रहनेके बोड़े ही दिन बाकों हैं, उत्तरायण आते ही आप परमधामको पधारेगे; फिर हमल्येग यह कल्याणमयी बार्ता किससे सुनेगे ? आपके इन अमृतमय बचनोको सुनकर मुझे दृप्ति नहीं होती (अतएव आप मुझे यह क्षर-अक्षरका विषय बतलाइये)।

धीमजी कहा-चुधिष्ठिर ! इस विषयमें करालजनक

और वसिष्ठके संवादक्य एक प्राचीन इतिहासका वर्णन करता है। एक समयकी बात है, सुर्यके समान तेजसी मुनिवर वसिष्ठ अपने आक्रमपर विराजमान थे। वहाँ राजा करालबनकने पहुँचकर उन्हें हाथ जोड़कर प्रणाम किया और विनयपुक्त मधुर वाणीमें कहा 'भगवन् ! नहाँसे हानी पुरुषोंका पुनरावर्तन नहीं होता, उस सनातन ब्रह्मके सन्माका मैं वर्णन सुनना चाहता हैं। इसके सिवा जो हर कहा गया है असका तथा जिसमें इस जगल्का लय होता है उस निर्विकार, आनन्दावस्थ्य और कल्याणमध्य अक्षर-तत्कका भी ज्ञान प्राप्त करना चाहता हैं (अतः आप इस विवयका उपदेश करें) ।'



विश्वजने कहा—राजन् । जिस प्रकार इस जगत्का हरण (लय) होता है उसको तथा वो कभी भी स्नित (न्छ) नहीं होता उस अक्षरको भी बता रहा है, सुनो—देवताओं के बगढ़ हजार वर्षोंका एक चतुर्चुंग होता है और दस हजार चतुर्चुंगका एक कल्प कहत्वता है, इसीको ब्रह्माका एक दिन कहते हैं, इतनी ही बड़ी उनकी राजि भी होती है जिसके अन्तमें नावन् होकर वे इस विद्याल संसारकी सृष्टि करते हैं। बहापि वे वास्तवमें निराकार हैं तो भी साकार जगत्की रचना करते हैं, उनमें अणिमा आदि शक्तियोंका न्यामाविक निवास है, वे अविनाशी ज्योतिर्मय परमेश्वर है, सब ओर हाब-पैरवाले, सब ओर नेत्र, सिर और मुखवाले तथा सब ओर कान्याले हैं। व्यक्ति वे संसारमें सबको ज्यान करके स्थित हैं। वे ही

भगवान् हिरण्यगर्भ हैं, उन्हींको बुद्धि कहते हैं। वे ही योगदास्त्रमें महान्, विरक्षि और अवके नामसे पुकारे जाते हैं तथा सांस्थ-शासमें भी उनके अनेको नामोंका वर्णन आता है। उनके नाना प्रकारके बहुत-से अद्भुत रूप हैं। वे विश्वके आत्या और एकाक्षर कहाराते हैं। यह नानाध्यक कगत् उनसे व्याप्त है, उन्होंने अपने ही त्यक्रपसे तीनों त्येकोंको सुष्टि की है। बहुत-से रूप धारण करनेके कारण उन्हें विश्वसम् कहते हैं। वे महातेत्रस्थी भगवान् आत्म-शक्तिमें महत्तत्त्वकी सुद्धिं करके फिर आईकार और उसके अभिमानी देवता प्रमापतिको अपन्न करते हैं। इनमें निराकारसे साकारकारमें प्रकट होनेवाले जजापतिको तो विद्यासर्ग कहते हैं और पहलाय एवं अवंकारको अविद्या-सर्ग । अविद्यि (ज्ञान) और विश्व (कर्म) को अवति भी उस परमातमासे ही हुई है, शुर्ति तवा प्रात्कके अर्थका विचार करनेवाले विद्यानीने उन्हें विद्या और अविद्या बतलाया है। आवारसे जो सूक्ष्म धृतीकी सृष्टि होती है, को तीसरा सर्ग सपझना चातिये । राजस, तामस और साल्यक-धेवमे तीन प्रकारके आईकारोंसे एक बीबी सृष्टि उत्पन्न होती है, उसे वैक्ट सर्प बाहरे हैं। आकाश, वायु, तेज, जल और पृथ्वी — ये पाँच महाभूत तथा प्राब्द, स्टर्श, क्रम, रस और गन्य--ये पाँच विषय वैदान सर्गके अन्तर्गत है, इन दलोकी उत्पत्ति एक ही साथ होती है। पॉक्स्वॉ चीतिक सर्ग है, इसके अन्तर्गत ऑस, कान, नक, तका और विद्वा-ये पाँच जानेन्त्रियाँ तथा वाणी, हाय, पैर, गुछ और स्टिङ्क—ये पाँच कमेन्द्रियाँ हैं । मनसहित इन सक्की कपति भी एक ही साथ होती है। ये कौबीस तत्व सम्पूर्ण प्राणियोंके प्रारीरमें मौजूद रहते हैं। तत्त्ववर्शी ब्राह्मण इनके यसार्थ सक्तरको जानकर कभी शोक नहीं करते। विश्ववनये जितने देखवारी है. उन सबये इन्हीं तत्त्वीके समुख्यको देह समझना चाडिये । देवता, मनुष्य, दानव, यक्ष, भूत, गन्धर्य, क्षित्रर, सर्प, बारण, विशास, देवर्षि, निशासर, देश, कीट, मखर, दुर्गीशत कीई, जूरे, कुने, वाप्याल, हिरन, पुन्कस (म्लेख), हाथी, घोड़े, गये, सिंह, वृक्ष और गी आदिके रूपमें जो कुछ मूर्तिमान् पदार्थ है, सबये इन्हीं तत्वोंका दर्शन होता है। पृच्ची, जल और आकाशमें ही प्राणिपोंका निवास है और कही नहीं । यह सम्पूर्ण पास्त्रभौतिक बनव् व्यक्त कहलाता है और प्रतिदिन इसका क्षरण (क्षय) होता है। इसरिच्ये इसको क्षर कहते हैं, इसके अतिरिक्त जो तत्त्व है उसे अक्षर कहा गया है। इस प्रकार उस अध्यक्त अक्षरसे उत्पन्न हुआ यह व्यक्तसंक्रक मोद्यात्मक क्यात् क्षरित होनेके कारण क्षर नाम बारण करता है। शर-तत्त्वोमें सबसे पहले महतत्त्वकी ही सृष्टि हुई है, वही क्षरका परिचय है। राजन् ! तुमने जो पूछा था उसके अनुसार यह मैंने क्षर-अक्षरके विषयका वर्णन किया है।

### वसिष्ठजीके द्वारा जीवकी अन्नताका वर्णन

वसिष्ठजो बजते हैं—राजन् ! जीव अज्ञानवार एक देशसे दूसरे देहको धारण करता हुआ हजारों बार क्य प्रहण करता है। यह गुणोंके सम्बन्धसे कभी सहस्रो प्रकारकी तिर्यन्योनियाँमें और कभी देवताओंकी योनिमें जन्म तेता है। बैसे रेशमका कीड़ा अपने ही उत्पन्न किये हुए तन्तुओंसे अपनेको सब ओरसे बाँध लेता है, उसी प्रकार यह निर्नुण आत्या भी अपने ही प्रकट किये हुए प्राकृत गुणोसे बैंध जाता है। वह स्वयं मुख-दुःस्तादि इन्होंसे रहित होनेपर भी भिन्न-भिन्न योतियोमें जन्म धारण करके मुल-बु:सकी धोगता है। उसे कभी सिरमें दर्द होता, कभी औल दुसती, कभी दांतमें व्यथा होती तथा कभी गलेवें घेषा निकल आता है। इसी प्रकार वह जलोदर, तूचा-रोग, जार, गण्ड, सफेद दाग, कोड़, अफ़िदाह, दमा, लॉसी ओर अपस्पर (मृगी) आदि रोगोंका जिकार होता रहता है। इनके सिवा और भी जितने प्रकारके प्रकृतिजना अञ्चत रोग देवचारियोमें जगन होते हैं, उन सबसे यह अपनेको आकान्त संप्कृता है। बाभी अपनेको तिर्यम्योनिका जीव मानता है और कभी देखकता अभिमान धारण करता है तथा इस अभिमानके ही कारण उन-उन शरीरोद्धारा किये हुए कमीका फल भी भोगता है। अज्ञानसे आवृत मनुष्य कभी पृथ्वीपर स्रोता 🕽, कभी मेंडकके समान हाथ-पैर सिकोइकर शयन करता है, कभी वीरासनसे बैठता है, कभी खुले मैदानमें, कभी ईटपर, कभी कटिरेंपर, कथी रासमें, कथी जमीनपर, कथी युद्ध-पूर्णिये, कभी पानी और कीबड़में, कभी घोकीपर और कभी नाना प्रकारकी शब्याओपर सोता है। कभी मूजकी मेताला बाँधे कीपीन धारण करता है, कभी नंग-धड़ेग घूपता है, कभी रेशमी क्य, कभी काला मृगचर्म, कभी सन या उनके बने वस्त, कभी राजीचित वस्त, कभी पेड़की कल, कभी जुस्हरे वस, कभी रेपामके कपड़े और कभी चौबड़े पहनता है। इनके अतिरिक्त भी नाना प्रकारके वस और तरह-तरहके छ धारण करता और विचित्र-विचित्र भोजनोका साद लेता है। कभी एक रातका अन्तर देकर भोजन करता है, कभी दिन-रातमें एक बार और कमी दिनके चीचे, छठे या आठवें पहरमें भोजन करता है। कभी छ: रात विताकर, कभी आठ दिनोपर, कभी सात, दस और बारह दिनोंके बाद अत्र प्रहण करता है तथा कभी एक मासतक कुछ भी नहीं साता। कभी सदा फल-पूलका ही मोजन करता, कभी पानी या हवा पीकर रह जाता और कभी तिलकों सत्सी और दर्शका ही आहार करता है। कभी-कभी गोबर, गोमूत्र, साग, फूल, सेवार, सूत्रे पत्ते अववा पेड्से गिरे हुए फलोको ही लाकर या जलका आचमनगरः करके जीवन-निर्वाह करता है। इस प्रकार सिद्धि पानेकी प्रकासे वह नाना प्रकारक कठोर नियमोका पालन करता है। कभी विधिके अनुसार चान्द्रायण-ब्रतका अनुद्वान करता और अनेको प्रकारके वार्मिक ब्रिह धारण करता है, कभी चारों आसमोकि मार्गपर चलता और कची कुमार्गका सेवन करता है। कभी तरह-तरहके पालण्ड फैलाता, कभी एकान्तमें ज़िलाखण्डोंकी सायामें बैठता, कभी इस्तोंके पास, कभी नदियोंके एकाना किनारोमें, कभी एकाना वनमें, कभी परित्र देवमन्दिरोमें तथा एकाना सरोकरोके तटपर और कभी पर्वतीकी एकाना गुफाओंमें निवास करता है। दन स्वानोमें नाना प्रकारके गोपनीय जप, इत, निषम, तप, यह तथा अन्य कमौका अनुद्वान करता 🖁 । कयी व्यापार करता, कभी ब्राह्मण और क्षत्रियोंके कर्तव्यका पासन करता और कभी वैदय तथा शुक्रेके-में काम करता है। दीन-बु:सी और अंधोको नाना प्रकारके दान देता तथा अज्ञानवञ्च अपनेये सत्त्व, रज, तय—इन प्रिविध गुणों और धर्म, अर्थ, कामका भी अभियान करता है । इस प्रकार आत्मा प्रकृतिके द्वारा अपने ही स्वस्थके अनेको विभाग करता है। कथी लाहा, कथी लधा, कथी वचर्कार और कथी नमाकारमें प्रवृत्त होता है, कभी यज्ञ करता और कराता, कभी बेद पढ़ता और पढ़ाता तथा कभी दान देता और लेता है—इसी प्रकार दूसरे-दूसरे कार्य भी किया करता है। कभी जन्म लेता, कभी मरता तबा कभी जिवाद और संप्राममें प्रवृत रहता है। विद्यान् पुरुषोका कहना है कि यह सब शुधाशुभ कर्ममार्ग है।

जगत्की सृष्टि और प्रत्य प्रकृतिदेवीका ही कार्य है। जैसे
सूर्य प्रतिदिन सार्यकालमें अपनी किरणोंको समेट लेता है, वैसे
ही जगदात्म प्रत्यकालमें इन गुणोंका संहार करके अकेले रह
जाते हैं। इस प्रकार यह सृष्टि और प्रत्यका कार्य वारंबार
करता रहात है और आजा (खर्य गुणोंसे रहित होनेपर भी
प्रकृतिके सहवाससे) लीलाके लिये अपनेमें नाना प्रकारके
मनोरम गुणोंका अधिमान (आरोप) कर लेता है। सृष्टि और
प्रत्य किसके धर्म हैं, उस प्रकृतिको विकृत (कार्यक्षम)
करके तीनो गुणोंका खामी आत्मा कर्म-मार्गमें प्रवृत्त होकर
उस (प्रकृति) के हारा होनेवाले प्रत्येक विगुणात्मक कार्यको
अपना मान लेता है। इस प्रकार (प्रकृतिकी प्रेरणासे
त्यमावतः) सुरस-दु:लादि इन्होंकी पुनरावृत्ति होती रहती

है, किंतु जीवात्मा अज्ञानवद्य यह मान बैठता है कि यह सब इन्द्र मुझपर ही आक्रमण करते हैं (इसॉलिये वह दुःती होता है) । वह लिङ्ग्रहरीरसे हॉन होनेपर भी अपनेको अससे युक्त मानता है तथा कालधर्म (मृत्यु) से एहित होकर भी अपनेको कालधर्मी (भरणशील), सल्बसे भिन्न होकर भी सल्बस्य और तल्बसे रहित होकर भी तल्ब-बबस्य समझता है। वह पद्यपि क्षेत्रसे विलक्षण है तो भी अपनेको क्षेत्र मानता है, सृष्टिसे असका कोई सन्बन्ध नहीं है तो भी समूखी सृष्टिको अपनी ही समझता है। वह कहीं गमन नहीं करता तो भी अपनेको आने-टानेवाला मानता है। इसी प्रकार अज्ञानी जीव अपनेको अजन्या होकर भी जन्म लेनेवाला, निर्भय होकर भी भयभीत तथा अक्षर (अतिनाज्ञी) होकर भी क्षर (नाझवान) समझता है। इस तख अज्ञानके कारण और अज्ञानी पुरुषोंका सङ्ग करनेसे जीवका निरन्तर पतन होता है तथा उसे करोड़ों बार जन्म लेने पहते हैं। वह मशु, पक्षी, मनुष्य तथा देवताओंकी योनियों में हजारों बार मर-मरकर जन्म मारण किया करता है।

## आत्पाकी प्रकृतिसे भिन्नता तथा योग और सांख्यका मत

एका करकने सहा—सगकन् । जीने पुरुषके बिना स्त्री और क्षीके बिना पुरुष संतान नहीं उत्पन्न कर सकते; दोनोंके सम्बन्धसे ही देहकी उत्पक्ति होती है, इसी प्रकार प्रकृति और पुरुष भी सदा एक-दूसरेसे सम्बन्ध (होक्कर ही सृष्टि करते) हैं, ऐसी शिवतिने पुरुषका मोझ असन्मव जान पड़ता है। यदि मोझके निकट पहुँचानेवात्म (अर्थात् उसे स्पष्ट समझानेवात्म) कोई दुहाना हो तो उसे कताइये; क्योंकि आपको सब कुछ प्रत्यक्ष है। मुझे भी मुक्त होनेकी हच्छा है—मैं भी उस पदाको पाना बाहता है तो देहरहित, करारहित, इन्द्रियातीत और निर्वकार है।

वसिक्वानि कवा—एकन् । तुमने बेद और इराक्षांके अनुसार बृष्टान्त वेकर जो बात कही है, वह ठाँक है। तुम जैसा समझते हो, वैसी ही बात है। इसमें संदेह नहीं कि तुमने केंद्र और शास्त्रोंके प्रन्योंका अध्ययन किया है; परंतु प्रन्यके तत्त्वको ठीक-ठीक नहीं समझा है। जो केंद्र और प्राच्यके प्रन्योंको तो याद रखता है, किंतु उसके तत्त्वको नहीं समझता, उसका यह यात रसना व्यर्थ है। यह तो केवल पन्धीका बोझ दोता है। जो स्कूल और मन्बबुद्धिसे युक्त होनेके कारण विद्वानोंकी सभामें द्यासीय प्रन्यका अर्थतक नहीं बता सकता, वह उस प्रन्यके विषयका निर्णय कैसे कर सकता है ? इसल्पिये माराव्य और योगके जाता महात्मा पुरुषोंके मतयें मोक्षका वैसा स्वस्य देखा जाता है, उसे मैं तुम्हें यदार्थरूपसे जतलाता है, सूची-योगी जिस तत्त्वका साक्षात्कार करते हैं, सांख्यके विद्यन् भी बसीका ज्ञान प्राप्त करते हैं। जो सांख्य और योगको एक समझता है, वही बुद्धिमान् है। जैसे बोजसे बोजकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार इत्यासे इत्या, इन्द्रियसे इन्द्रिय और देहसे देहकी प्राप्ति होती है। परंतु परमात्मा तो इन्द्रिय, बोज, इच्य और देहारे

रक्षित तथा निर्युण है, अतः उसमें गुण कैसे हो सकते हैं ? जैसे आकारा आदि गुण सल्बादि गुणोसे अयत्र होते और कहींमें राजन हो जाते हैं, उसी प्रकार सरवादि गुण भी प्रकृतिसे क्यन होकर करीमें लीन होते हैं। आत्वा तो जन्म-मृत्युसे रहित, अनना, सकका द्वहा और निर्विकार है। वह सत्त्वादि गुणोपे केवल आत्याचिमान करनेके कारण ही गुणलस्य कहलाता है। गुज तो गुजवान्में ही खते हैं, निर्गुण आत्मामें गुण कसे रह सकते 🖁 ? अतः गुणोके त्वकपको जाननेवाले विद्यान् पुश्चोंका यही सिद्धाना है कि जब जीवाला आकृत गुणोमें अपनेपनका अधिमान छोड़ देता है, उस समय देहादिमें आव्यक्रीञ्चका परित्याग करके अपने विद्युञ्ज परमात्मकरूपका साक्षातकार करता है। अतः सोरूप और योगके विद्वान् कहते हैं कि जो सत्त्वादि पुणोंसे रहित, अव्यक्त, नियामक, निर्गुण, अन्तर्यांथी, नित्य और समका अधिद्वाता है, वह परमात्या प्रकृति और उसके गुणोंसे विरुक्षण पद्मीसर्वो तस्य है। जिस समय ज्ञानी पुरुष इस अञ्चल तत्त्वको ठीक-ठीक समझ लेते है, अर समय उन्हें ब्रह्मके करूपकी प्राप्ति हो जाती है। सदा एक सममें स्थित रहनेवाला परमात्मा अक्षर है और नाना रूपमें प्रतीत होनेवाला जगत् क्षर कहलाता है, इस प्रकार यह क्षर-अक्षरका स्वसय बतताया गया।

अन्तर्न पूका— यूनिवर ! आपने अक्षरको एक रूप और क्षरको अनेक रूप बतलाया; किंतु अब भी पुढ़ो इन दोनोंके स्वरूपके विषयमें संदेश बना ही यह गया है। पद्यापि आपने क्षर और अक्षरको समझनेके लिये कई युक्तियाँ बतलायी हैं, किंतु में अस्थिरबृद्धि होनेके कारण उन्हें भूल-सा गया है; इसलिये इस नानात और एकत्वरूप दर्शनको पुन: सुनना चाहता है। क्षर, अक्षर, सांस्य, योग और मेद-अभेदका विषय पूर्णस्थासे बताइये।

वसिष्ठजीने कहा-राजन् ! तुम बो-जो बातें पूछ रहे हो, उन सबका उत्तर दुँगा । इस समय विद्येषतः योगविधिका वर्णन कर रहा है, सुनो-योगका प्रधान कर्तव्य है ध्यान, यही योगियोंका परम बल है। योगके विद्यान मनकी एकापना और प्राणायाम—ये ध्यानके दो भेद बतलाते हैं। प्राणाचाम भी सगुण और निर्मुण भेदसे दो प्रकारका है। मतस्थान, मुक्तवान और घोजन-इन तीन कालोको छोडकर बाको समयपे योगाध्यास करना चाहिये। योगका सावक मनके द्वारा इन्द्रियोंको विषयोंसे हटाकर शुद्धभावसे स्वित हो जाय और मनीची पुरुवोने जिन्हें बौबीस तत्त्वोंसे परे अविनाशी बतलाया है. उस परमात्माका ध्यान करे। उसे सब प्रकारकी आसक्तियोंका त्याग करके मिताहारी और जितेन्द्रिय होना चाहिये तथा राहिके पहले और पिछले भागमें मनको आलामें एकाप्र करना जाहिये । जब योगी मनके द्वारा सम्पूर्ण इन्द्रियोको और बुद्धिके द्वारा मनको स्थिर करके पत्थरको धाति अविचल हो जाय, सुले काठकी चाँति निकान्य और पर्वतको तरह स्विर रहें, तभी वह योगयुक्त कहलाता है। जिस समय उसे सुनने, सुंपने, साद लेने, देखने और स्पर्ध करनेका ज्ञान नहीं रहता, जब मनमें किसी प्रकारका संकल्प नहीं उठता तथा काहकी माति स्थित होकर वह किसी भी वस्तुका अधियान वा सुध-बुध नहीं रसता, उसी समय उसे अपने शुद्ध स्वसायको प्राप्त एवं योगयुक्त कहते हैं। इस अवस्थामें यह वासुरवित त्यानमें बिना हिले-हुले जलनेवाले दीपकर्की पाँडि निश्चराधासमें प्रकाशित होता है। लिक्क्क्क्सरेस अस्का कोई सम्पर्क नहीं रहता । ऐसे योगसिद्ध पुरुषकों ऊपर-नीचे अचका मध्यमें कहीं भी गति नहीं होती। ध्याननिक्र वोगीको अपने हत्यमें धूमरहित अप्रि, किरणमास्त्रओंसे मण्डित सुर्व और किनलीके समान तेजली आलगका साम्रातकार होता है। धैर्यवान्, मनीधी, वेदवेता और महातम ब्राह्मण ही उस अजन्म एवं अमृतस्वरूप ब्रह्मका दर्शन कर पाते हैं। वह ब्रह्म अणुसे भी अणु और महान्से भी महान् कहा गया है। सम्पूर्ण प्राणियोंके भीतर वह अन्तर्यामीरूपसे अवदय स्वित रहता है हो भी किसीको दिखायी नहीं देता; शुद्ध बुद्धिसे ही उसका साजात्कार होता है। वह महान् अज्ञानान्यकारसे परे हैं, इसलिये बेटके पारगामी सर्वत्र पुरुषोने उसे तमोनुद (अज्ञाननाहाक) कहा है। वह निर्मल, अज्ञानरहित, लिङ्करहित और उपाधिश्चन्य परमाज्या कहा गया है। यही चोगियोंका योग है, इसके सिवा योगका और क्या लक्षण हो सकता है ? इस तरह साधना करनेवाले योगी सबके द्रष्टा अत्वर-अयर परमात्माका टर्डन करते हैं। यहाँतक मैंने तम्हें योगदर्शन कतलाया है।

अब सोख्यका वर्णन करता है, यह विचार प्रधान दर्शन है। राजन् ! प्रकृतिवादी विद्वान् मूल प्रकृतिको अध्यक्त कहते है, उससे दूसरा तत्व प्रकट हुआ निसे महतत्त्व कहते हैं, महत्तत्त्वसे अहंकार नायक तीसरे तत्त्वकी उत्पत्ति हुई है, अहंकारसे सक्ष्म भूतोको पाँच तत्पात्राएँ (शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध) प्रकट हुई हैं। इन आठोंको प्रकृति कहते हैं, इनसे सोलह तत्त्वोकी उत्पत्ति होती है, जिन्हें विकार या विकृति करते हैं। पाँच ज्ञानेन्द्रयाँ, पाँच कर्मीन्द्रयाँ, ग्यारहवाँ मन और पाँच स्कूल पूत-वे ही सोत्व्ह विकार है। सांख्यशासके विद्वानोंका कहना है कि ये प्रकृति और उसके विकार ही सांतपदाम्बके चौबीस तत्व हैं। जो तत्व जिससे द्वापत्र होता है. उसका उसीमें लब भी होता है। प्रकृति परमात्माके संनिधानसे अनुलोमाह्नयके अनुसार तत्त्वोंकी रचना करती है (अर्चात् प्रकृतिसे म्यूक्त्य, म्यूक्त्यसे अहंकार, अहंकारसे सूक्ष्म चूत आदिके कामसे सुष्टि होती है); किंतु उनका संहार विलोमक्रमसे होता है (अर्बात् पृथ्वीका जलमें, जलका लेजमें, तेजका वायुर्वे तथ होता है, इस तरह सभी तथा अपने-अपने कारणमें लीन होते हैं) । जैसे समुद्रसे उठी हुई लहरें फिर उसीमें प्रान्त हो जाती हैं, उसी तरह सम्पूर्ण तत्त्व अनुत्रोमक्रमसे उत्पन्न होकर जिल्लेनकमसे लीन होते हैं। इस प्रकार प्रकृतिसे ही जगन्ती उत्पत्ति और उसीमें उसका लय होता है, इतना ही सुद्रि और प्रलबका विषय है। सख्येता पुरुवको इसी प्रकार प्रकृतिके एकत्व और नानात्वका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। (प्रात्यकालमें तो वह एक सवमें रहती है और सृष्टिके समय नाना क्रम बारण करती है) । इसी तरह पुरुष भी प्ररूपकालमें एक हो रापमें राता है, किंतु सहिक समय प्रकृतिको प्रेरित करनेके कारण उसकी ही अनेकतारों यह स्वयं भी अनेक-सा प्रतीत होता है। परमात्वा ही प्रकृतिको नाना क्रयोमें परिणत करता है। प्रकृति और उसके विकारको क्षेत्र कहते हैं। चौबीस त्रकोसे भिन्न जो पद्मीसर्वा तत्त्व-महान् आत्या है, वह क्षेत्रमें अधिहाताक्यमे निवास करता है। समस्त क्षेत्रॉका अधिहान होनेके कारण ही उसे अधिहाता कहते हैं। यह अव्यक्तसंत्रक सम्पूर्ण क्षेत्रोंको जानता है, इसलिये क्षेत्रज्ञ कहलाता है और प्राकृत शरीरमें अनार्थायीक्ष्मसे प्रविष्ट है, इसलिये पुरुष नाम धारण करता है: वास्तवमें क्षेत्र अन्य वस्तु है और क्षेत्रज्ञ अन्य । क्षेत्र अव्यक्त (प्रकृति) है और क्षेत्रज्ञ उसका ज्ञाता पश्चीसर्वा तन्त्र आत्मा है। यही सांख्यदर्शन है। सांख्यवादी प्रकृतिको ही वगत्का कारण मानते हैं और इसके चौबीस तत्त्वोंका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करते हैं; फिर उससे फिज़ जो पद्मीसवाँ तस्व आत्मा है, उसका ज्ञान होता है। जिस समय परुष अपनेको प्रकृतिसे

चिन्न जान रेता है, उस समय वह केवल ब्रह्मक्यमें स्थित हो जाता है। इस प्रकार मैंने तुमसे सम्यन्दर्शन (सांग्य) का वश्चार्थ वर्णन किया, जो इसे इस प्रकार जानते हैं वे सम्वक्त्य ब्रह्मको प्राप्त होते हैं। इसके अनुसार ज्ञान प्राप्त करनेवालोंकी इस संसारमें पुनरावृत्ति नहीं होती, वे परापरस्क्त्य अञ्चनाशी अक्षर-भावको प्राप्त होते हैं। जिनकी सुद्धि नानावका दर्शन करती है, वे सम्यक्-ज्ञान नहीं प्राप्त कर सकते, ऐसे लोगोंको बारंबार शरीर धारण करना पड़ता है। सम्पूर्ण बग्नको अञ्चल कहते हैं और पश्चीसवाँ तत्त्व आत्या उससे भिन्न है, जो उसे जानते हैं उन्हें आवागमनका भय नहीं खता।

बुद्धिमान् पुरुष जब यह जान लेला है कि "मैं अन्य हैं और वह प्रकृति मुझसे भिन्न है,' तब प्रकृतिका त्याग कर देनेके कारण वह अपने शुद्ध खक्तामें रिक्त होता है। उस समय वह प्रकृतिसे मिला हुआ प्रतीत होनेपर भी वास्तवमें उससे भिन्न देखा जाता है। जब वह प्राकृत गुणसमुक्षपदर प्रीति नहीं रसता, उस समय इक्तके कथमें स्थित होका परमात्माका दर्शन पर जाता है और फिर टमका त्याग नहीं मनता । (जिस समय जीवात्पाको क्रिकेक होता है, उस समय बह वॉ पक्षाताय करने लगता है—)ओह । मैरे यह क्या किया, जैसे पछली अञ्चानवदा स्वयं ही जाकर जालये फैस जाती है, उसी प्रकार में भी आजतक इस भवजालका ही अनुसरण करता रहा। जिस तरह मतद पानीको ही अपने जीवनका मूल समझकर एक तालाबसे दूसरे तालाबको जाता है, उसी तरह मैं भी अज्ञानवदा एक देहसे दूसरे देहमें घटकता रहा । वालवर्से इस जगत्के भौतर वह परमाव्या ही घेरा बन्धु है, इसीके साथ मेरी मैत्री होनी उचित है। पहले में कैसा ही क्यों न रहा होठी, इस समय तो मैं इसकी सम्तनता— अधिनताको प्राप्त हो चुका है, इसीमें मुझे अपनी समता दिलायों देती है, मैं अक्टब इसके ही तुल्प हैं, यह अल्टन निर्मल है और मैं भी ऐसा ही हूँ। मैं आसकिसे रहित हूँ वो भी अज्ञान एवं मोहके वड़ीभूत होकर इतने समयतक इस आसक्तिमयी जढ प्रकृतिके साथ रमता रहा । इसने इस तरह बद्ममें कर लिया था कि मुझे आजतकके समयका पता ही न बला। यह तो उच्च, यध्यप तबा नीच—सब क्रेजीके स्त्रेगोंके साथ रहती है; भला, इसके साथ मैं कैसे रह सकता [ ? मैं निर्विकार होकर भी इस विकारमधी प्रकृतिके द्वारा ठगा गया ! अवतक मैंने बड़ा श्रोका खाया; अब इसके साब नहीं रहेगा। किंतु इसमें इसका कोई अपराब नहीं है। सारा अपराध मेरा ही है; क्योंकि मैं ही परमात्रासे विमुख होकर इसमें आसक्त हुआ वा । बदायि येरी एक भी मृति नहीं

है, तो भी में प्रकृतिकी नाना मूर्तियोमें स्थित हुआ। वेहरहित होकर भी ममतासे परास्त होनेके कारण वेहबारी बना। उफ़ ! इस समताने मिन्न-पिन्न योनियोमें डालकर मेरा क्या नहीं किया ? इसके साथ नाना प्रकारकी योनियोमें सटकनेके कारण थेरी चेतना तो गयी थी। अब इस अहंकारमयी प्रकृतिसे येरा कोई काम नहीं है। अब भी यह बहुत-से रूप धारण करके फिर थेरे साथ संयोगकी चेहा कर रही है; किंतु अल ये इसकी चाल समझ गया है। ममता और अहंकारसे अलग हो गया है। अब तो इसको और इसकी ममताको खागकर निरामय परमाखाकी हारण लूगा और उल्हेंकी समता प्राप्त करूगा। इस जड प्रकृतिकी समानता नहीं धारण करूगा। परमाखाके साथ एकता होनेने ही मेरा करूपाण है, इस प्रकृतिके साथ खनेने नहीं।

इस प्रकार उत्तम विवेकके हारा अपने शुद्ध स्वसपका ज्ञान त्राप्तकर (चोबीस तत्त्वोसे परे) पदीसर्वो आत्मा क्षरपाव (किराहरहीतना) का त्यांग करके निरामय अक्षरभावको त्राप्त होता है। राजन् । वेदमें जैसा वर्णन किया गया है, उसके अनुसार यह शन-अक्षरका विशेष करानेवाला ज्ञान मैंने तुम्हें सुनाया है। यह संदेशरहित सुक्ष्य तका अत्यन्त निर्मात है। अब मैं पुनः जो बात बता रहा हूँ, उसे ध्यान देकर सुनो—मैंने सांस्थ और योगका जो वर्णन किया है, उसमें इन दोनोंको पृथक्-पृषक् दो जाल बताया है; किंतु वास्तवमें जो सांस्थजान है, वहीं योगदर्शन भी हैं (क्वोंकि दोनोंका फल एक ही है)। राजन् । मैंने प्रेमभावसे इस शुद्ध सनातन एवं संबक्ते आदिभूत ब्रह्मके यद्यार्थ राज्यका उपदेश किया है। जो पुरुष बेदकी आज़ाके अनुसार बलनेवाला न हो, उसे इस उत्तम ज्ञानका उपदेश नहीं करना चाहिये। इसे प्राप्त करनेका वही अधिकारी है जो जिज्ञासुभावसे घारणमें आया हो। असत्यवादी, शठ, कामी, कपटी, अपनेको पण्डित पाननेवाले और दूसरेको कष्ट पहुँचानेवाले मनुष्य भी इस ज्ञानके अधिकारी नहीं हैं। कैसे लोगोंको यह ज्ञान देना चाहिये 7 इसको भी सुन लो-बदातु, गुणवान्, दूसरोकी निन्दासे दूर रहनेवाले, विशुद्ध योगी, विद्वान, सदा वेदोक्त कर्म करनेवाले, क्षमाशील, सबके हितेची, एकान्तवासी, शास्त्रविधिका आदर करनेवाले, विवादहीन, बहुत, विज्ञ, किसीका अहित न करनेवाले तथा शय-दमसे सम्पन्न पुरुष ही इस ज्ञानके अधिकारी हैं। जिनमें उपर्युक्त गुजोका अभाव हो ऐसे पुरुवोको यह विशुद्ध परब्रह्मका ब्रान नहीं देना चाहिये। विद्वानीका कहना है कि इन गुणोंसे हीन यनुष्यको दिया हुआ उपदेश उसका कल्पाया नहीं करता तवा कुपात्रको उपदेश देनेसे बक्ताका भी भरत नहीं होता। राजन् । जिसने क्रत और नियमका पालन न किया हो, वह सारी पृथ्वीका राज्य दे तो भी उसे यह उपदेश नहीं देना चाहिये; किंतु जितेन्द्रिय पुरुषको अवश्य इसका उपदेश करना चाहिये।

कराल ! तुमने मुझसे परब्रह्मका ज्ञान प्राप्त किया है, अब तुम्हारे मनमें तिनक भी भय नहीं होना वाहिये। यह ब्रह्म परम पवित्र, ज्ञोकरहित, आदि-मध्य और अन्तसे जून्य, जन्म-मृत्युसे बलानेवाला, निरामय, निर्भय तथा कल्याणम्य है। वही सम्पूर्ण ज्ञानोंका तात्विक अर्थ है। उसका ज्ञान त्राप्त करके मोहका परित्याग कर हो। जिस प्रकार आज तुमने मुझसे सनातन ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त किया है, इसी प्रकार मैंने भी सनातन हिरण्यगर्थ नामसे प्रसिद्ध ब्रह्मबाँके मुलसे इसे प्राप्त किया था।

भीमानी करते हैं—सुधिष्ठिर । महर्षि प्रसिद्धानीके जताये अनुसार पद्मीसर्वे सम्बद्धा परव्रद्धाका सक्त्य मैंने तुन्हें कराया है। यही यह ब्रह्म है, जिसे जान सेनेयर किर इस संसारमें नहीं आना पहला। जो उसे ठीक-ठीक नहीं जानता, यही संसारमें

वारंबार जन्म लेता है। जो जान लेता है, यह तो अवर-अमर हो जाता है। तात ! यह परम कल्याणकारी ज्ञान मैंने देवर्षि नारदजीके मुहसे सुना बा, वही आज तुम्हें भी बताया है। ब्रह्मात्रीसे वसिष्ठात्रीको और वसिष्ठजीसे नारदजीको यह ज्ञान आस हुआ था। नास्ट्बीसे मिला हुआ यह सनातन प्रहाका व्यवेश परमध्य है: इसे जानकर अब तुम सब प्रकारके शोकका त्याग कर दे । राजन् । जो क्षर-अक्षरको जानता है, उसे संसारका भय नहीं होता; जो नहीं जानता, उसीको भव प्राप्त होता है। पूर्व मनुष्य इस तत्त्वको न जाननेके कारण बारेबार संस्तरमें आता है और हजारों योनियोमें कच-मरजके कड़का अनुभव करता है। वह देव, मनुष्य और पशु-पक्षी आदिकी योनिमें मटकता रहता है। अज्ञानकयी समुद्र अध्यक, अगाय और धर्यकर है, इसमें कितने ही प्राणी प्रतिदिन गोते जाते खते हैं। तुम मेरा उपदेश पत्कर इस भक्तागरमे पार हो गये हो, अब रजोगुण और तयोगुण तुष्हारा स्पर्ध नहीं कर सकते, (तुम शुद्ध सत्त्वमें नियत हो ।

## राजकुमार वसुमान्को एक ऋषिका धर्मविषयक उपदेश

प्रीयजी करते हैं—युधिहिर । एक सम्पन्नी बात है, जनकर्मशका राजकुमार समुपान शिकार सेलनेके लिये एक निर्जन बनमें गया । वहाँ उसने मृगुके बंदाये उपन हुए एक ब्रह्मविको देखा को पास ही बैठे हुए वे । क्युनान्ते निकट बाकर उनके बरलोमें तिर रक्तकर प्रणाम किया और फिर उनकी आजा लेकर इस प्रकार प्रश्न किया— 'भगवन् । इस नाद्मवान् शरीरमें कामके अधीन होकर रहनेवाले पुरुषका इस लोक और परलोकमें किस उनायसे कल्याण हो सकता है ?'

अपिने कता—राजकुमार ! धर्म ही सन्दुरुगोका कारपाण करनेवाला तथा धर्म ही उनका आसर है। तीनी लोकके धराबर प्राणी धर्मसे ही उत्पन्न हुए हैं। तुम तो सदा विषयोका ही रस लेना बाहते हो, पाला तुम्हारी कायनाओंकी तृष्णा शान्त बयों नहीं होती, अपनी कुस्सित बुद्धिके कारण अभी तुम्हें कामनाओंमें मिठास-ही-फिठास दिलायी देती है, उनसे होनेवाले पतनकी ओर तुमारी दृष्टि नहीं बातो। जैसे ज्ञानका फल बाहनेवालेके लिये ज्ञानसे परिचित होना आवश्यक है, उसी प्रकार धर्मका कल वाहनेवालेको भी धर्मका परिचय प्राप्त करना बाहिये। दृष्ट पुरुष यदि धर्मकी इच्छा करे भी तो उसके हारा विश्वद्ध कर्मका सम्पादन होना कठिन हो जाता है और साधुपुरुष यदि धर्मानुहानको इच्छा करे तो उसके तिथे कठिन-से-कठिन कर्य भी सहज हो जाते हैं।



बनमें रहकर भी जो प्रामीण सुलका उपभोग करना बाहता है, उसको प्रामीण ही समझना चाहिये तथा गाँवमें रहकर भी जो बनवासी मुनियोंके-से बर्तायमें ही मुख मानता है, उसकी गिनती वनवासियोमें ही करनी चाहिये। पहले निवृत्ति और प्रवृत्तिमें जो गुण-अवगुण हैं उसका तुम अच्छी तरह निक्रच कर लो, फिर एकाप्रधित होकर अद्धापूर्यक मन, वाणी तथा चरीरद्वारा धर्मका अनुद्वान करो। प्रतिदिन नियम और पवित्रताका पालन करते हुए अच्छे देश और कालमें साधु पुरुषोंको प्रार्थना और सत्कारपूर्वक अधिकारे-अधिक दान करना चाहिये। और उनमें दोक्ट्र्डि नहीं रहानी वाहिये, शुमकर्मोद्वारा प्राप्त हुआ वन सत्पात्रको अर्थल करना चाहिये, क्रोध स्वाग कर दान देना चाहिये, देनेके बाद पश्चाताप अवका दानका बसान नहीं करना चाहिये। दथालु, यदिव, जिलेन्द्रिय, सत्यवादी, सरल, पोनि और कर्पसे दुख्य बेदबेना बाह्यण ही दानके रिव्ये उत्तम पात्र है। अपनी ही जातिके उत्तन कुलमें उत्पन्न हुई पतिद्वारा सम्मानित पतित्रता स्त्री उत्तय योनि यानी गयी है। इसी प्रकार ऋखेद, यजुर्वेद और साथवेदका विद्वान् शेकर सदा छः कर्मी (यजन, याजन, अध्ययन, अध्यापन, दान और प्रतिपद्ग) का अनुद्वान करनेवाला ब्राह्मण कर्मसे शुद्ध एवं उत्तम पात्र बताया गया है। इस प्रकार देश, काल और पात्रका विचार करके दिये हुए दानसे धर्म होता है और देश-कालादिका विकार न करनेपर पात्र और क्रियाकी

विशेषतासे वही दान दाताके लिये अधर्मके सपमें परिणत हो जाता है। जो मनुष्य अपने दोषोका नाश करके धर्मका आचाण करता है, उसको धर्म परलोकमें सुस पहुँचाता है, सभी प्राणियोंके मनमें अच्छे और बुरे विचार रहते हैं, मनुष्यको चाहिये कि चित्रको अशुध विचारोकी ओरसे हटाकर चुच विचारोमें लगावे। अपने वर्ण और आश्रमके अनुसार सबके द्वारा सब बगड़ किये जानेवाले सब प्रकारके कर्मोंका आदर करे, तुम भी अपने धर्मके अनुसार जिस कर्ममें अनुराग हो उसका इच्छानुसार पालन करो, मनको स्थिर करो, बुद्धिमान् और प्रान्त बनो तथा प्राप्त पुरुषोक्षे समान आवरण करो । जो सत्पुरुषोका सङ्ग करता है उसे क्हींके प्रतापसे ऐसे ज्यायकी प्राप्ति हो सकती है जो इस लोक और परलोकमें भी कल्याण करनेवाला हो। पृति (मनको स्थिरता) ही कल्याणका मूल है, राजर्षि महाभिष पृष्ठियान् न होनेके कारण ही स्वर्गसे नीचे गिरे और राजा यवाति पुण्य क्षीण हो जानेके बाद भी चृतिके ही बलसे उत्तम लोकोंको प्राप्त हुए। तुम भी धर्मत एवं तपावी विद्वानीकी सेवा करो, इससे तुषारी बुद्धि बढ़ेगी और तुर्वे करवाणकी प्राप्ति हो जायगी।

युनिके इस उन्हेशको सुनकर राजकुमार वसुपान्ने अपने मनको कामनाओंसे इटाकर धर्ममें लगा दिया।

## याज्ञवल्वयका राजा जनकको उपदेश—सांख्य-मतके अनुसार सृष्टि, प्रलय और गुणोंका वर्णन

वृभिष्ठिरने कहा—पितामह । जो सर्व-अधर्मसे रहित, संस्थयपून्य, जन्म-मृत्युसे युक्त, युक्य-पायसे होन, नित्य, निर्मय, कल्याणमय, अक्षर, अव्यय, पवित्र क्ष्में हेशरहित तत्त्व है, उसका आप हुये उपदेश कीनिये।

भीमानीने कहा—भारत ! इस विषयमें तुन्हें बनक-पालक्वयका संवादसम् एक प्राचीन इव्हिस्स सुनाता हूँ। एक बार देवरातके पुत्र महायशस्त्री राजा जनकने प्रकका एस्य समझनेवालोमें श्रेष्ठ मुनित्तर याज्ञक्वकानीसे पूछा—'विप्रवर ! इन्द्रियाँ कितनी हैं ? प्रकृतिके कितने घेट हैं ? उससे परे कारण ब्रह्मका क्या लक्ष्य है ? उससे भी पर निर्मुण तत्त्व स्था है ? सृष्टि और प्रतयका क्या लक्ष्य है ? ये सब बतानेकी कृपा कीविये। मैं आपका कृपापात्र और अज्ञानी हैं, इसलिये प्रम्न करता हैं। आप ज्ञानके भव्यान हैं, अतः आपहीसे इन सब विषयोंको सुननेकी इच्छा हो गृही है। वज्ञवरकाने बड़ा—राजन् ! तुम जो कुछ पूछते हो वह योग और सांस्थका परम पहलामय ज्ञान तुन्हें बताता है, सुनो । यदापि तुम्मों कोई भी विकय अज्ञात नहीं है, किरा भी मुज़से पूछते हो तो कहना ही पड़ता है; क्योंकि किसीके पूछनेपर जानकार मनुष्यको उसके प्रज्ञका उत्तर देना ही खाड़िये, यही सनातन धर्म है। प्रकृतियाँ आठ हैं और उनके विकार सोलह । अध्यातप-ज्ञाकके विद्वानीने अव्यक्त, महत्तव, अहंकार, पृथ्वी, वायु, आकाश, जल और वेज—इन आठ तत्त्योंको प्रकृति बतलाया है। अब विकारोंके नाम सुनो—औत्त, कान, नाक, विद्वा, त्वच, वाक्, हाच, पैर, गुड़ा, लिड्ड, शब्द, स्पर्श, रूप, रस और यच—इनमेर इसा-पादादि कर्मोन्द्रयों और शब्द-स्पर्शिद विवय विशेष कहताते हैं तथा नेत्र आदि ज्ञानेन्द्रियोंको सविशेष कहते हैं, ये सब मिलकर पेड़ा हैं और इनके साथ सोलहवाँ मन है, ये ही सोलह विकार कहे गये हैं। राजन् ! अव्यक्त प्रकृतिसे महत्तस्य (समष्टिबुद्धि) को उत्पत्ति होती है, इसे विद्वान् पुरुष पहरी और प्राकृत सृष्टि कहते हैं। महत्तत्त्वसे अहंकार प्रकट होता है, यह दूसरा सर्ग है, जिसे बुद्धधान्यक सृष्टि कहते हैं। अहंकारसे मन प्रकट होता है, जिसे तीसरी आहंकारिक सृद्धि कहते हैं। मनसे पाँच महाचून उत्पन्न हुए हैं, इसे चौचौ मानसी सृष्टि कहते हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्य-ये पाँच विषय पञ्चभूतोसे उत्पन्न होनेके कारण भौतिक सर्ग कहलाते हैं, यह पाँचवीं सृष्टि है। ओत, त्वचा, नेत्र, विद्वा और प्राणेन्द्रियको छठा सर्ग कहते हैं, यह बहुचिन्तात्वक (मानस) मृष्टि है। ओत्र आदिके बाद कर्मेन्द्रियोकी जपति हुई है, यह सातवाँ सर्ग है। यह ऐन्द्रियक सृष्टि है। तदननार, प्राणकायुके साब ही समान, ब्यान और उदानका अपरी भाग प्रकट हुआ, यह आढवाँ सर्ग है। तत्पक्षात् अपानवायुक्ते साव समान, ब्यान और उदानका निम्न चाग उत्पन्न हुआ, इसे नवम सर्ग कारते हैं। आठवें और नवें सर्गका नाम आजेक्क सृष्टि है। राजन् । इस प्रकार मैंने नौ प्रकारकी सृष्टि और कोबोस प्रकारके तत्त्वींका सुतिके अनुसार वर्णन किया है।

अब तत्त्वोके संद्यरका वृत्ताना सुनो । आदि-अन्तर्स रहित नित्व, अक्षरप्रवरूप ब्रह्माजी जिस प्रकार बारेबार सृष्टि और संदार करते हैं यह सब बातें बता रहा है-बद्धाओं जब देखते 🖁 कि मेरे दिनका अन्त हो गया तो उनके मनमें रातको प्रायन करनेकी इच्छा होती है, इसलिये वे आंकारके अभिमानी देवता रहको संग्ररके लिये आज्ञा देते हैं, इस समय ने रहदेव ब्रह्माजीसे प्रेरित शेकर प्रयप्त सूर्यका स्वरूप बारण करते 🖁 और अपने बार्ड स्वरूप बनाकर अग्निके समान प्रन्यतित हो उठते हैं। तत्पश्चात् अपने तेजसे जरायुज, अच्छज, स्वेदन और विक्रज-इन बार प्रकारके प्राणियोसे घरे हुए सन्पूर्ण जगतको मस्य कर बालते हैं। पलक मारते-मारते जरावर विश्वका नाहा हो जाता है और यह धूमि सब ओरसे कबूबेकी पीठकी तरह दिखायी देने लगती है। इसके बाद अधित बलवान् रुद्र जलनेसे बची हुई पृथ्वीको जलके महान् प्रवाहमें हुओं देते हैं। तदनन्तर, कालप्रप्रिकी लपटमें पड़कर सारा जल सुल जाता है। पानीके सुलते ही आग अत्यन्त मधानक स्था धारण करती है और सब ओर बढ़े जोरसे प्रत्वक्तित हो उड़ती है। तब अस्यन्त बलवान् वायुदेव अपने आटों स्प्रोमें प्रकट होकर उस प्रचण्ड वेगसे जलती हुई आगको निगल जाते हैं और ऊपर-नीचे तथा बीचमें सब ओर प्रवाहित होने लगते है। तदनत्तर, बायुको आकाश, आकाशको पन, पनको अहंकार, अहंकारको पहलत्व और पहलत्कको प्रवापति शब्प अपना प्राप्त बना लेते हैं। ये प्राप्त अणिमा, लियमा और

प्राप्ति आदि सिद्धियोसे सन्यम्न, सम्बक्ते ईक्टर, न्योति:स्वरूप तथा अधिकारी है। ये सब और इन्छ-यैरोवाले, सम्र और आंत्र, मलक और मुखवाले तथा सम्र और कानवाले हैं, ये सम्पूर्ण जपत्को ज्याप्त करके स्थित है। ये सम्र प्राणियोक्ते इत्यांत्वत आल्या, अनन्त, परम महान् और सर्वेक्टर हैं तथा ये ही सम्पूर्ण विक्वको अपनेमें लीन करते हैं। इस प्रकार सबके अन्तमें सर्वत्वक्य, अक्षम, अञ्चय, विद्रातित, पूत-पश्चिम्य वर्तमानके स्वष्टा और सब प्रकारके दोवोसे रहित परमेक्टर ही शेष रहते हैं। राजन् । इस प्रकार मैंने तुन्हें यह तत्वोंके संहारका क्रम बतावाया है।

राजन् । जकृति स्थलनापूर्वक सेल करनेके लिये अपनी ही इच्छासे सैकड़ों और हजारों गुणोंको उत्पन्न करती है। जैसे मनुष्य एक दीपकसे हजारों रीपक जला लेते हैं, उसी प्रकार प्रकृति पुरुषके एक-एक गुणसे अनेको गुण उत्पन्न कर देती है। आनन्द, प्रीति, यन और इन्द्रियोकी प्रसन्नता, सुख, शुद्धि, आरोग्य, संतोष, अद्भा, धीनता और स्रोधका अभाव, क्षमा, पति, आहेशा, समाता, सत्य, उन्हण होना, मृदुता, लजा, चपलताका अभाव, शांख, सरलता, सदाबार, अलोलुपता, इट्टबर्मे सम्ब्रमका न होना, इष्ट-अनिहके विधोगका बस्तन न करना, हानके हारा मनको बन्नामें रखना, किसी बस्तुकी हत्ता न करना, वरोधकार तथा सब प्राणियोपर दवा करना-चे सब गुण सत्त्वनुणसे अध्यक्ष होते हैं। कथ, ऐसर्थ, विग्रह, त्यामका अचाव, निर्देषता, सुल-दुःलके सेवनमें आसक्ति, पर-निन्दामें प्रीति, झगई योल लेनेका सामाच, अहंकार, माननीय पुरुषोका सतकार न करना, जिन्हा, बैर बॉधना, संहाप करना, दूसरोका दन इक्टर लेना, निलंबाता, कुटिलता, धेवसुद्धि, कठोरता, काम, यह, हर्व और द्वेष-ये स्त्रोगुणके कार्य बतलाये गये हैं। मोह, आकारा (अज्ञान), तामिल (क्रोध), अन्यतामिल (मरण), बहुत तरहकी सानेकी बीजोंमें रुखि रखना, भोजनसे संतोष न होना, पनियोग्य कलुओसे यन न भरना, सुगन्ध, वस्त्र, शब्दा, आसन, विहार, दिनमें शयन, अधिक क्कवाद और प्रमाहमें यन लगाना, नाच-गान और बाजेमें प्रेम रखना तथा धर्मसे द्वेष करना —ये सब तायसगुण समझने चाहिये।

राजन् ! सत्त्व, रज और तम—ये तीन प्रकृतिके गुण हैं। अध्यात्पदाखका जिवार करनेवाले विद्वान् कहते हैं कि स्वात्तिक पुरुषको उत्तम, रजोगुणीको मध्यम और तमोगुणीको अधम स्वानकी प्राप्ति होती है, केवल पुण्य करनेसे मनुष्य उच्चेत्वोकमें गमन करता है, पुण्य और पाप दोनोंके अनुहानसे मर्त्वालोकमें जन्म लेता है तथा केवल पापाचार करनेपर उसे अधोगति (नरक) में गिरना पड़ता है। अब मैं सत्त्व, रज

और तम-इन तीनों गुजोके इन्द्र और सेनिपालका वर्णन करता है, सुनो---सन्वगुणके साथ रजोगुण, रजोगुणके साथ तमोगुण अबवा तमोगुणके साथ सत्त्वगुणका मेल देखा जाता है। केवल सत्वपुणसे युक्त मनुष्यको देवलोककी प्राप्ति होती है, रजोगुण और सस्वगुण दोनोंसे युक्त होनेपर वह मनुष्य-योनिमें जन्म पाता है तथा रजोगुण और तमोगुणसे युक जीवको तिर्यंग्योनिमें जन्म लेना पड़ता है। जिसमें तीनों गुणोका संबोग रहता है, उसका भी पनुष्यचोनिये ही जन्म होता है: किंतु जो पुण्य और पापसे रहित होते हैं, उन महात्माओंको अक्टप, अविकारी, अमृतमय एवं सनातन स्थानको प्राप्ति होती है। यह उत्तम पद ज्ञानियोंको ही सुलब होता है।

राजा जनकने पुछा-महायते । प्रकृति और पुरुष दोनो आदि-अन्तसे रहित, मुर्तिहीन और अबल है। दोनोंके ही गुण अप्रकाम्य है तथा दोनों ही निर्मुण और अप्राद्धा (बुद्धिके अगोजर) हैं। फिर एकको क्यों आपने अधेतन बताया और दूसरेको चैतन्यपुक्त क्षेत्रज्ञ कहा है ? आप पूर्णतया मोक्ष-धर्मका सेवन करते हैं: इसलिये आपहीके पुत्रसे पुत्र सारा-का-सारा मोक्समं सुननेकी इच्छा है। पुलके अस्तित केयलल और प्रकृतिसे चित्रलका स्पष्टीकरण कीजिये, वेहका आजय प्रहण करनेवाले इन्द्रिय-देवताओंके सम्बन्धकी बात बताइये तथा मरनेवाले जीवके प्राणीका जब उत्क्रमण होता है, तो उसे किस स्वानकी प्राप्ति होती है ? इसपर भी प्रकास डालिये। साथ ही पुरवक्-पुरवक् सांख्य और योगके ज्ञानका तथा मृत्युसूचक बिद्धोंका भी वर्णन कीजिये; क्योंकि सारा ज्ञान आपके लिये हस्तामलकवत् है ?

याज्ञनत्काने सता-राजन् ! जिनुणमधी प्रकृति और गुणातीत पुरुषका वथार्थ तस्त्र में बता खा 🕻, सुनो — तस्त्रदर्शी महात्या करते हैं, जिसका गुणोंक साथ सम्पर्क है वह गुणवान् है तथा जो गुणोंके संसर्गसे रहित है, वह निर्गुण कहलाता है। अव्यक्त प्रकृति स्वचावसे ही गुणवती है, वह गुणोका

अतिक्रमण नहीं कर सकती। उसे किसी वसुका ज्ञान नहीं होता । इसके विपर्रत पुरुष स्वचावसे ही ज्ञानी है, वह सदा इस बातको जानता रहता है कि मेरे सिवा दूसरा कोई चेतन पदार्थ नहीं है। अतः क्षर होनेके कारण प्रकृति अचेतन (जड़) है और नित्व तथा अक्षर होनेके कारण पुरुष चेतन है। किंतु जबतक व्ह अज्ञानवदा बारेबार गुणीका संसर्ग करता और अपने असङ्ग क्कायको नहीं जानता है, उच्छतक उसकी मुक्ति नहीं होती है। यह अपनेको प्रकृति (प्रजा) का कर्ता माननेके कारण प्रकृतिधर्मी कतुराता है। स्थावर पदार्खीक बीजीको उत्पन्न करनेके कारण उसे बीजवर्मा कहते हैं तथा वह गुणोकी उत्पत्ति तथा प्रत्यका कर्ता होनेसे गुणवर्गा कहा जाता है। अध्यात्मशासको जाननेवाले सिद्ध पति साक्षी और अद्वितीय होनेके कारण पुरुषको केवल (प्रकृतिके सङ्घूसे रहित) मानते हैं। उसे मुल-दुःलका अनुभव तो अभिमानके कारण होता है, वह कारणक्रपसे नित्य और अस्पक्त है तथा कार्यक्रपसे नित्य और व्यक्त है। सन्पूर्ण प्राणियोगर दया करनेवाले और केवल ज्ञानका सहारा लेनेवाले कुछ सांख्यके विद्वान् प्रकृतिको एक और पुरुषको अनेक मानते हैं। पुरुष प्रकृतिसे पित्र और नित्य है तथा अञ्चल (प्रकृति) पुरुषरे चित्र एवं अनित्य है। जैसे सीकरो पूज आरुग होती है, उसी प्रकार प्रकृति भी पुस्त्रमे भिन्न है। जैसे सूचर और उसके कीड़े एक साथ होनेपर थी अलग-आलग रामक्ने जाते हैं तथा जिस प्रकार कमल दूसरी वस्तु है और पानी दूसरी, पानीके स्पर्धासे कमल लिप्न नहीं होता. उसी प्रकार पुरुष भी प्रकृतिसे चित्र और अस्तर है। गैजार लोग इनके सहवास और निवासको ठीक-ठीक नहीं समझ पाते। जो प्रकृति और पुस्तको एक-दूसरेसे भित्र नहीं जानते, वे बारंबार धोर नरकमें पहते हैं। इस प्रकार मैंने तुन्हें सीर्वकार्यका मत बतलावा है, सांख्यके विद्वान इसी प्रकार प्रकृति और पुरुषकी चित्रताका विचार करके केवल्यको प्राप्त

## योग तथा मृत्युसुचक चिह्नाँका वर्णन

्यात्रवलक्यनी कहते हैं—राजन् ! मैं सांस्थराज्ययो ज्ञान | तो तुन्हें बतला चुका, अब योगप्रात्मका ज्ञान सुनो । सांख्यके समान कोई ज्ञान नहीं है और योगके समान हुसरा कोई बल नहीं है, दोनोंका लक्ष्य एक है और दोनों ही मृत्युका नाश करनेवाले हैं। जो इन दोनों शास्त्रोंको सर्ववा भिन्न मानते हैं. | योग-साधनामें सद (प्राणशक्ति) की प्रधानता है, प्राणको

वे अज्ञानी हैं। मैं तो क्विसके प्रारा पूर्ण निश्चय करके दोनोंको एक समझता है। योगी जिस तत्त्वका साक्षात्कार करते हैं, सांस्थके विद्वान् भी उसीका ज्ञान प्राप्त करते हैं। जो सांख्य और ज्ञानको एक समझता है वही तत्त्ववेता है।

अपने वशमें कर लेनेपर योगी इसी शरीसो दसो दिशाओंने खक्कन्द विचरण कर सकते हैं। जबतक वोगीका स्वूल शरीर रहता है तबतक वह योगबलसे मुक्ष्म प्रारीरके द्वारा लोक-लोकान्तरोमें विकरण करता है। स्वृत देवको त्याग देनेपर उसे परम सुसक्त्य मोक्षकी प्राप्ति हो जाती है। मनीबी पुरुषोका कहना है कि वेदमें स्थूल और मूक्ष दो प्रकारके योगीका वर्णन है। स्थूल योग अणिमा आदि आठ प्रकारको सिद्धि प्रदान करनेक्षास्त्र है और सूक्ष्म योग (यम, नियम, आसन, प्राणाचाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि—इन) आठ गुणों (अंगों) से युक्त है। योगका प्रधान कर्तव्य है प्राणायाम, जो सगुण और निर्मुण भेदने दो प्रकारका होता है। मनकी धारणाके र साथ किया जानेवाला प्राप्तायाम सगुक है और प्राणी (इन्द्रियों) के निप्रह्मूर्वक मनको समाविमें एकाव करना निर्गुण प्राणायाम कक्षनाता है। सगुण प्राणायाम यनको निर्गुण (वृत्तिश्चन्य) करके शिवर करनेथे सञ्चयक होता है। इस तरह (प्राणायामक हारा) मनको वशमें करके हाता और जितेष्ट्रिय होकर एकानावास करनेवाले आत्माराम ज्ञानीको परमात्माका ध्यान करना बाहिये। शब्द, स्वर्श, क्य, रस और गम्भ-ने इन्द्रियोंके पाँच दोष हैं, इन दोशोंको दूर करें । किर सम्पूर्ण इन्द्रियोको मनमें रिवर करके रूप और विश्लेपको शान्त करे । यनको अहंकारमें, अहंकारको बुद्धिमें और बुद्धिको प्रकृतिमें स्थापित करें। इस प्रकार सबका तथ करके केवल उस परभात्माका ध्यान करना चाहिये, जो स्त्रोगुणसे रहेत, निर्मल, नित्य, अनना, शुद्ध, क्रिडरहित, कुटस्थ, अन्तर्यामी, अभेद्य, अजर, अगर, अविकारी, सक्का शासन करनेवाला और सनातन ब्रह्म है।

राजन् ! अब समाधिये स्थित हुए योगीके लक्षण सुन्ये ।
जैसे तुम हुआ मनुष्य सुलाने सोता है, उसी प्रकार योणपुक्त
पुरुषके जितमें सदा प्रसन्नता बनी रहती है— यह समाधिसे
जिस्त होना नहीं चाहता, यही उसकी प्रसन्नताकी पहचान है।
जैसे तेलाने घरा हुआ दीएक वायुशून्य त्यानमें एकतार जलता
रहता है, उसकी शिला लिस्स्मायसे उपाकों ओर उठी खती है,
उसी तरह समाधिनिष्ठ योगी भी लिस होता है। जैसे बादलकी
बरस्तयी हुई वूँदोंके आधातसे पर्वत कन्नल नहीं होता, वैसे ही
अनेकों विश्लेप आकर योगीको विचलित नहीं कर सकते।
उसके पास बहुत-से राज्य और नगाड़ोंको ध्वान हो और
तरह-तरहके गाने-कन्नाने किये जाये तो भी उसका ध्यान मह

नहीं हो सकता, यही उसकी सुदृढ़ समाधिकी पहचान है। जैसे सावधान पुरुष दोनों हाथोंने तेलसे घरा कटोरा लेकर सीढ़ीपर छड़े और उस समय बहुत-से मनुष्य हाथमें तलवार लेकर उसे इराने-धमकाने लगें तो थी यह उनके इरसे एक बूँद भी तेल गिरने नहीं देता, उसी प्रकार योगको ऊँजी स्थितिको प्राप्त हुआ एकाप्रचित्त योगी इन्द्रियोंकी स्थितताके कारण समाधिसे विकलित नहीं होता। योगसिद्ध महत्याके ऐसे ही लक्षण समझने चाहिये। वो अच्छी प्रकार समाधिमें स्थिर हो जाता है वह अधिनावी परब्रह्मका सामात्कार करता है। इस सामनाके ह्या मनुष्य देखनानके पक्षात् केवल (प्रकृतिके संसर्गसे रहित) परब्रह्म परमात्माको प्राप्त हो जाता है, यही योगियोंका योग है, इसे जानका मनीवी पुन्न अपनेको कृतार्थ मानते हैं।

विदेहराज । अब मैं विद्वानोंक बताये हुए मृत्युसूचक चिद्धोंका वर्णन करता हूँ। जिस पुस्तको अरुधती या धुव नामक करा, किसे उसने पहले कभी देखा हो, न दिलायी पहे तथा पूर्ण कद्रपाका मण्डल और टीपककी दिश्ला दाहिने भागमे सच्चित क्रन पढ़े, वह केवल एक वर्षतक जीवित रह सकता है। जो लोग दूसरोंके नेवोमें अपनी परकाई न देख सकें, उनकी आपु भी एक हो वर्षतक रोप समझनी चाहिये। जिसकी वहुत बड़ी-चड़ी काणि भी फीकी पढ़ जाय, बुद्धि नष्ट हो जाय, स्वधायमें प्राप्ती जलद-केन हो जाय, जो काले रंगका होकन भी पीला पड़ने लगे तवा देक्ताओंका अनादर और ब्राह्मणोंके साथ विरोध करता हो, वह छ: यहीनेसे अधिक नहीं जी सकता । जो मनुष्य सूर्य और चन्द्रपाको मकडीके जालेके सकके समान छिद्रपुक्त देखता है तका देवमन्दिरमें बैठकर बहाँकी सुगन्धित यसुमें भी सड़े पूर्विकी-सी दुर्वन्यका अनुभव करता है, यह सात दिनमें ही मृजुको प्राप्त हो जाता है। जिसकी नाक और कान टेहे हो जापै, द्वित और नेवोका रंग विगड़ जाय, जिसे बेहोशी होने लगे, विसका शरीर ठेडा पड़ जाय तवा जिसकी बार्यी औससे अकत्माद् आँस् बहने और मसकसे धुआँ वठने लगे, उसकी तत्काल मृत्यु हो जाती है।

इन मृत्युसूचक विद्वीको जानका मनको वश्में राजनेवाता साधक रात-दिन परमात्मका ध्यान करे और मृत्युकालको बाट जोहता रहे। ऐसा करनेसे वह उस सनातन पदको प्राप्त करता है, जो अञ्चय विकायत्वे पुरुषोके लिये दुर्लभ है तथा जो अक्षय, अजन्या, अचल, अविकारी, पूर्ण तथा कल्याणम्य है।

### याज्ञवल्क्यद्वारा मोक्षधर्मका वर्णन

याप्रयत्वयंत्री कहते हैं--एजन् ! तुमने जो अध्यक परब्रहाके विषयमें प्रस किया है, वह बढ़ा गृह है, ध्यान देखर सुनो-पहलेकी बात है, मैंने बड़ी भारी तपन्ना करके भगवान् सूर्वकी आराधना की थी। एक दिन उन्होंने प्रसन्न होकर कहा, 'ब्रह्मर्थे ! तुन्हारी जो इच्छा हो, वर माँग त्ये, वुर्लंघ होनेपर भी यह तुम्हें दूँगा; क्योंकि तुम्हारे कटोर तपसे में बहुत प्रसन्न हुआ है और पेरी प्रसन्नता प्रापः दुर्लभ है।' यह सुनकर मैंने बहा 'धगवन् । युद्धे यनुकेंद्रका ज्ञान नहीं है, अतः में शीव्र ही उसका ज्ञान प्राप्त करना वाहता है।' तब धगवान् सूर्वने कहा 'विप्रवा ! में तुन्हें यजुर्वेद प्रदान करता 🕻। तुम अपना गुँह खोलो, बाग्हेबता सरस्वती तुम्हारे भीतर प्रवेश करेगी।' उनकी आजासे मैने अपना मुख फैलाया और उसमें सरसती प्रकेश कर गयी। उनके प्रवेश करते ही भेरे शरीरमें जलन होने लगी और उसे प्रान्त करनेके रिव्ये में पानीमें सुस गया। मुझे जलनसे कह पाता देश भगवान् सूर्यने कहा 'तात ! बोझी देशतक और कह सहन कर लें, फिर यह जलन अपने-आप शाना हो जावनी।' कुछ ही देखें जब मैं पूर्ण शान्त हो गया तो भगवान्ते कहा 'ड्रिजवर ! परकीय शासाओं और उपनिषदीके सहित सम्पूर्ण केंद्र तुम्हारे भीतर प्रतिश्चित होंगे तवा तुम सम्पूर्ण प्रातपथका भी प्रणयन (सम्बद्धन) करोगे। इसके बाद तुम्हारी बुद्धि योक्षये स्थिर होगी और तुम उस अभीष्ट पदको प्राप्त करोगे, किसे सांख्यवेचा तथा योगी भी प्राप्त करना चाहते हैं।"

यह कहकर भगवान् सूर्व चले गये और मैं उनका कथन सुनकर अपने पर लॉट आया। वहाँ आकर बढ़ी प्रसन्नताके साथ मैंने सरस्वतीदेवीका स्परण किया। मेरे स्परण करते ही स्वर और व्यञ्चन वर्णोंसे विभूकित सरस्वतीदेवी उध्कारको आगे काके मेरे सामने प्रकट हो गयी। तब मैंने उनके तथा भगवान् सूर्वके नियित आयां निवेदन किया और उन्हींका किनान करता हुआ बैट गया। उस समय बढ़े हर्षके साथ मैंने रहस्व-संग्रह और परिशिष्ट भागसदित समस्त प्रतपक्का संकलन किया। तस्त्रआत् मेरे सौ शिष्योंने मुझसे उस (शतपक) का अध्ययन किया। इस प्रकार सूर्यदेवके हारा उपदेश की हुई पंत्रह प्रास्ताओंका ज्ञान प्राप्त करके मैंने इच्छानुसार वेद्य तस्त्रका किन्दन किया है।

एक समय वेदाना-ज्ञानमें कुशल विश्ववसु नामक गर्यार्व 'सत्य एवं सर्वोत्तम ज्ञातव्य वस्तु क्या है?' इस बातका विचार करते हुए मेरे पास आये। आकर उन्होंने पुड़ासे वेदविचयक कई प्रश्न किये। तब मैंने उनसे कहा



'गन्धर्वराज ! समस्त भूत जिससे उत्पन्न होते और जिससे ही लीन हो जाते हैं, उस बेदप्रतियाग्र ज़ेय परमात्पाको जो नहीं जानते, वे बारबार जन्म रोते और मध्ते रहते हैं। साहरेपाइ वेद पड़कर थी जिसे वेदवेद परमेश्वरका प्रान नहीं हुआ तथा केदबेता होकर भी जिसने बेग्र-अवेग्रका तस्त्र नहीं जाना, कह मूर्स केवल प्रास्त-ज्ञानका बोझ बोनेवाला है। पुरुषको तत्वर होकर बुद्धिके द्वारा प्रकृति और पुश्चका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये; जिससे जारंबार उसे जन्म-मरणके सक्रारमें न पड़ना पढ़े। संसारमें जन्म-मरणकी परम्परा कभी नहीं रहती और वैदिक कर्मकाण्डमें बताचे हुए सभी कर्म नश्वर हैं—यह सोचकर नारायान् कमीको त्याग दे और अक्षयधर्मके सेवनचे सेलग्न हो जान । जो पुरुष सन्दा परमात्माके स्वरूपका विचार करता रहता है, वह प्रकृतिके बन्धनसे पुक्त होकर **ए**ष्ट्रीसर्वे तत्त्वलय परमेश्वरको प्राप्त कर लेता है। अज्ञानी मनुष्य पर्धासवे तत्त्वसम् जीवात्मा और सनातन परमात्माको भिन्न-भिन्न मानते हैं; किंतु साधु पुरुवोंकी दृष्टिमें दोनों एक है। परपपटको इच्छा रखनेवाले सांख्यके विद्यान और योगी भी जन्म और मृत्युके चयसे जीवात्मा और परमात्मामें भेद-दृष्टि नहीं रखते।

विश्ववसुने वहा-विप्रवर! आपने पर्वासवे तत्त्व जीवात्पाको परमात्पासे अभिन्न बतलाया है, किंतु जीवात्पा वास्तवमें परमात्मा है या नहीं ? इस विषयमें संदेह हैं: अत: आप इस बातका स्पष्ट वर्णन कीजिये। मैंने पुनिवर जैगीवव्य, असित, देवल, पराचर, वावंगण्य, पूगु, पञ्चत्रित्त, कपिल, शुक्र, गौतम, आर्डिक्स, गर्ग, नारद, आसुरि, पुलस्त्व, सनत्कुमार तथा अपने पिता करपपत्रीके मुखसे भी पहले इस विषयका प्रतिपादन सुना था। उसके बाद रुद्र, विश्वरूप, अन्यान्य देवता, पितर तबा देखोंसे इसका ज्ञान प्राप्त किया । ये सब विद्वान् ज्ञेय तत्त्वको पूर्ण और नित्य बतरवाते हैं। अब मैं इस विषयमें आपके विचार सुनना चाहरा हैं। क्योंकि आप विद्यनोमें श्रेष्ठ, शास्त्रोंके क्ता तथा आयन बुद्धिपान् हैं। ऐसा कोई विकय नहीं है, जिसे आप न जानते हों । बेबोके तो आप भण्डार ही माने जाते हैं । वेबतोक और पितृलोकमें भी आपकी प्रसिद्धि है। बहुलोकमें गये हुए ब्राह्मण तथा महर्षि भी आपकी महिमाका वर्णन करते 🖁 । साक्षात् धगवान् सूर्यने आपको वेद पहाया है तजा आपने सम्पूर्ण सांस्थ और योगदात्कका भी ज्ञान प्राप्त किया है। इसमें तनिक भी संदेश नहीं कि आप समस्त चराचरको जानकर पूर्ण ज्ञानी हो खुके हैं; इसलिये आपके ही मुलसे में उस तत्त्वज्ञानको सुनना चाहता है।

तम मैंने कहा—गन्धर्वकोष्ठ ! तुम बहै मेपाबी हो । इस समय मुझसे जो कुछ पूछ रहे हो, अनका शाखीय उत्तर सुतो—प्रकृति जह है, उसे पश्चीसर्वा तत्व — जीवाला जानता है, किंतु वह जीवाल्पाको नहीं जानती । सोल्य और योगके विद्वान् प्रकृतिको 'प्रधान' कहते हैं । साशी पुरुष विवेककृष्टिसे बौद्यीसर्वे तत्त्व—प्रकृतिको, पश्चीसर्वे अपनेको और छम्बीसर्वे परमात्माको देखता है । किंतु यदि जीवालम यह अभियान करता है कि मुझसे जड़कर कोई नहीं है, तो वह देखता हुआ भी परमात्माको नहीं देख पत्ता; किंतु परमात्म्य सहा देखते रहते हैं । कब जीवाल्पाको यह हान हो जाता है कि मैं भिन्न है और प्रकृति मुझसे सर्ववा भिन्न है, तब यह उससे असङ्ग होकर छम्बीसर्वे तत्त्वलय परमात्माका साहात्वार कर रहता है और जब उसे परमात्माका दर्शन हो जाता है, अस समय वह सर्वज़ विद्वान् होकर पुनर्वन्यके कन्धनसे स्थाके रित्रये छुटकारा पा जाता है।

विश्वयमुने कहा—याहकाल्यजी ! आपने सब देवताओं के आदि कारण ब्रह्मके विषयमें जो यवायत् वर्णन किया है, वह सत्य, शिव, सुन्दर तथा सबका कल्याण करनेवाला है। आपका मन सदा इसी प्रकार ज्ञानमें स्थित

रहे । अच्छा आयका भरत हो (अब मैं जाता हैं) ।

यों कहकर विद्यावसुने सीम्बदृष्टिसे मेरी ओर देखा और बड़े हर्वसे पेरा अधिनन्दन किया। फिर मेरी प्रदक्षिणा करके वे लर्गलोकको चले गये। राजा जनक ! ब्रह्मादि देवताओंके त्येकमें, पृथ्वीपर तथा पातालमें खकर जो लोग कल्याणमय मोक्रमार्गका आक्रय लिये हुए थे, उन सबको विद्यावसुने मेरे कताचे हुए इस जानका उपदेश किया था। सांख्यज्ञानमें निष्ठा रहरनेवाले सांस्थवेता, योगधर्मका पालन करनेवाले योगी तबा अन्य को मोक्षाधिकाची मनुष्य हैं, उन सबके लिये यह ज्ञान प्रत्यक्ष फल देनेवाला है। ज्ञानसे ही मोक्ष होता है, अज्ञानसे नहीं; इसलिये प्रचार्थ ज्ञानका अनुसंधान करना बाहिये, विसके द्वारा अपनेको जन्म-मृत्युक्तम बन्धनसे पुरकारा मिल सके । ब्राह्मण, क्षत्रिय, केंद्रय, सुद्र अबवा नीच घोनिमें उत्पन्न हुए पुरुषसे भी पदि ज्ञान मिल सके तो प्राप्त करके मनुष्य उसपर स्व्या सञ्चा रक्षे; क्योंकि इन्द्रालुमें जन्म और मृत्युका प्रवेश नहीं होता । ज्ञहासे उत्पन्न होनेके कारण सची वर्ण ज्ञाग्राण है । ज्ञाग्रके हो मुक्तसे ब्राह्मण, बाहुसे क्षत्रिय, नाधिसे बैश्व तथा पैरोसे शुक्रको उत्पत्ति हुई है; अतः किसी भी वर्णको प्रदासे भिन्न नही समझना वाहिये। यनुष्य अञ्चनके कारण ही कर्मानुसार धोनियोंमें जन्म रहेते और मरते हैं। उनका धर्मकर अज्ञान ही उन्हें नाना प्रकारको प्राकृत चोनियोमें गिराता है। अतः सब ओसी ज्ञान प्राप्त करनेका ही प्रथक करना चाहिये । यह तो मैं तुमसे बता ही खुका हूँ कि सभी वर्गके खेग अपने-अपने आसममें रहते हुए ही ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। ब्राह्मण हो या क्षतिय आदि दूसरा कोई वर्ण हो, जो ज्ञानमें रिचर होता है, उसके लिये मोझ नित्य प्राप्त है। राजन् ! तुमने जो पूछा था, उसका यथार्थ उत्तर मैंने दे दिया, अब तुन्हें कोकता परित्याग कर देना बाहिये। तुन्हारा कल्याण हो, जाओ, जैसे बने इस ज्ञानमें पारंगत बनो ।

यांकालों काते हैं—युविहिर । परम बुद्धिमान् यांकालपानीके ह्या इस प्रकार उपदेश पाकर मिकिसानरेश-को कही प्रसन्नता हुई । उन्होंने सत्कारपूर्वक मुनिकी प्रदक्षिणा करके उन्हें किहा किया । जब मुनि चले गये तो मोहके जाता देवराजनदान राजा जनकने सुवर्णसहित एक करोड़ गौएँ हान की तबा बहुत-से ब्राह्मणोंको एक-एक अञ्चलि राज प्रदान किया । तहननार, मिकिलाका राज्य पुत्रको सौप दिया और स्वयं वे पतिष्मंका पालन करने लगे । उन्होंने सम्पूर्ण सांस्थ और योगलाकका स्वाच्याप करके यह निश्चय किया कि 'मैं अनना हूँ ।' किर धर्म-अधर्म, पुण्य-पाप, सत्य-असत्य तथा जन्म-मृत्युको अकृत (प्रकृतिजन्य एवं मिथ्या) समझकर केवल अपने शुद्ध स्वकारको हो नित्य माना । राजन् ! सांस्थ और योगके विद्वान् अपने-अपने शास्त्रोमें वर्णित लक्षणोंके अनुसार उस ब्रह्मको इष्ट-अनिष्टसे मुक, स्विप, परारपर, नित्य एवं पवित्र मानते हैं; अतः तुम भी उसे जानकर पवित्र हो जाओ। 'जो कुछ दिया जाता है, जो प्राप्त होता है, जो देवा है और जो प्रहण करता है, वह सब एकमात्र आत्मा ही है; उसके सिवा और है ही क्या ?' सदा ऐसी ही मान्यता रखो, इसके विपरीत विचार मनमें न लाओ। जिसे अञ्चल प्रकृतिका ज्ञान न हो, समुण-निर्मुण परमात्माकी पहचान न हो, उस पुरुषको यशोंका अनुष्ठान और तीवोंका सेवन करना चाहिये। स्वाध्याय, तप अथवा यहासे परमात्माकी प्राप्ति नहीं होती, (ये तो उनके तत्वको जाननेमें सहायक होते हैं)। इनके हारा परमात्माको जानकर मनुष्य महिमानिकत होता है। महत्त्वकी उपासना करनेवाले महत्त्वको और अहंकारके ज्यासक अहंकारको प्राप्त होते हैं। किन्नु महत्त्वव और अहंकारके ज्यासक

श्रेष्ठ कोई स्थान है, जिसको प्राप्त करना सबके लिये आवश्यक है। वो शासके अनुसार चलनेवाले हैं, वे ही प्रकृतिसे पर, नित्य, जन्य-परणसे रहित, मुक्त एवं सदसत्त्रकस्य परमात्माका ज्ञान प्राप्त करते हैं। वृधिष्ठिर । यह ज्ञान मुझे तो राजा जनकसे पिला और जनकको चाज़वालक्यनीसे प्राप्त हुआ था। ज्ञान सबसे उत्तम सरकते हैं, यह इसकी समानता नहीं कर सकते। मनुष्य ज्ञानके सहारे इस दुर्गम भवसागरके पर हो जाते हैं। पहके द्वारा वे इसके पार नहीं जा सकते। अतः तुम प्रकृतिसे पर, बहुद, पवित्र, कल्याणमय, निर्मल तथा पोक्तकस्य प्रदा्या ज्ञान प्राप्त करों। ज्ञान-व्यक्ती उपासना करनेसे तुम निक्षय ही तत्त्रज्ञानी ऋषि वन जाओगे। पूर्वकालमें वाज्ञवाल्यने राजा जनकको निस्त उपनिषद् (प्रान) का उपदेश दिया था, असका मनन करनेसे सनुष्य सनातन, अविनादी, हुम, अपृत्रमय तथा हो।करहित प्रदाक्ते प्राप्त हो जाता है।

## व्यासजीका अपने पुत्र शुकदेवको उपदेश

ग्रमा अधिक्षरने पृता—यदानी । व्यासपुत्र शुरूदेवको विस्स प्रकार वैराज्य हुआ था ? इस विषयमें मुझे कहा कौतुहरू हो रहा है; अतः मैं यह प्रसंग सुनना चळता है। इसके सिवा आप मुझे अक्यक और व्यक्त तत्वोका सम्रम्म तथा अन्तन्त्रा भगवान्त्री लीलाएँ भी सुनाइये।

श्रीमधी बोले—राजन् ! पुत्र शुक्तदेवको सर्वचा निर्धय और सामान्य पुरुषोका-सा आवरण काते देख कील्पासबीने उन्हें सम्पूर्ण वेदोंका अध्ययन कराया और किर यह उन्हेंस विया—'बेटा ) तुम सर्वदा जितेन्द्रिय खाकर बर्मका सेवन कते; गर्मी-सर्वे और भूज-प्यासको सदन करते हुए प्राणीपर विजय प्राप्त करो; सत्य, सरलता, अक्रोध, अदोषदर्शन, जितेन्द्रियता, तपस्या, अहिंसा और अकुरता आदि धर्मीका विधिवत् पालन करो; सत्यपर हटे रहो तथा सब प्रकारकी कुटिल्ता छोड़कर धर्ममें अनुराय करो। देवता और अतिवियोका सत्कार करके जो अन्न कवे उसीमे अपने प्राणीकी रक्षा करो । देलो बेटा ! यह झरीर बलके फेनकी तरह क्षणभङ्कर है, इसमें जीव पक्षीको तरह बसा हुआ है और यह प्रियमनोका सहवास भी सदा खनेवाला नहीं है; फिर भी तुम क्यों सोये पढ़े हो ? तुन्हारे शत्रु सर्वदा सावधान, जगे हुए और तुम्हारे छिद्रोंको देखनेथे लगे हुए हैं; परंतु तुम्हें बढ़ोंकी तरह कुछ होश ही नहीं है। दिन बीते जा खे हैं और तुम्हारी आयु भी प्रतिदिन क्षीण हो रही है; इस तरह जीवन समाप्त हो रहा है, फिर भी तुम सावधान नहीं होते। नास्तिकलोग परलोकसम्बन्धी

कार्वोकी ओरमें हो मोचे पढ़े रहते हैं, वे सर्वदा मांस और रकको बढ़ानेवाले संसारी बंबोमें ही लगे खते हैं। जो बुद्धिके व्याचीहमें कुबे हुए पुरुष धर्मते हेव करते हैं और सदा कुपवर्में ही बारते हैं, उनके अनुयाधियोंको भी दुःस भोगना पहता है। इसलिये जो धर्मबलसे सन्दन्न महापुरुष संतुष्ट और शुतिपरायण रहकर सर्वदा वर्षपवापर ही आरूद रहते हैं, तुम तो उन्हींकी सेवा करो और उन्हींसे अपना कर्ताव्य पूछो । उन धर्मदर्सी विद्वानीका मत मालूम करके तुम अपनी श्रेष्ठ बुद्धिसे अपने कुपचनाची यनको काबूमें करो। जिनकी केवल वर्तमान मुक्तपर ही दृष्टि रहती है, उसका भावी परिणाम जिनके लिये बहुत दूर है और जिन्हें किसी प्रकारका भय नहीं है, वे सर्वभक्षी बुद्धिहोन पुरुष कर्तव्याकर्तव्यको नहीं देख पाते । तुम धर्मरूप सीकृष्टे पास पहुँचकर बीरे-बीरे उसपर चढ़ते जाओ । यदि तुम रहामके कीड़ेकी ठरह अपनेको बासनाओंसे रहपेटते रहोगे तो कथी चेत नहीं सकोरो । जो नास्तिक और वर्षमर्पादाका भङ्ग करनेवाला हो, उस पुस्तको तुम निःशङ्क होकर उसाई हुए बॉसकी तरह त्वाग दे । काम, क्रोध, मृत्यु और जिसमें पाँच इन्द्रियक्य जल भरा हुआ है, ऐसी विषयाशास्त्र नदीको तुम सालिकी धृतिकप नौकापर चड़कर पार कर रखे और इस प्रकार जन्मस्य दुर्गंप पद्मसे पार हो जाओ । सारा संसार मृत्युसे व्याप्त और वृद्धावस्थासे परिपीडित है, इसे तुम धर्ममयी नौकापर चढ़कर पार कर लो । मनुष्य बैठा हो अथवा सो रहा हो, मृत्यु उसे खोज ही लेती है। इस प्रकार जब मृत्यु अकस्मात् तुन्हारा नाहा करनेवाली है तो तुम चैनसे कैसे बैठे हो ? मनुष्य भोगसामधियोंके संचयमें लगा ही खता है, उससे उनकी तृति होने भी नहीं पाती कि मेड़िया जैसे भेड़के क्खेको उठा ले जाय, उसी प्रकार मौत उसे उठा ले जाती है। यदि तुम्हें इस संसारकम अन्यकारमें प्रवेश करना है तो हाथमें धर्म-बुद्धिकार प्रव्यक्तित दीपक ले लो । जीवको अनेको योनियोमें जाते-जाते जैसे-तैसे मानवयोनिमें आकर यह ब्राह्मण-शरीर मिलता है; इसलिये बेटा ! इसे सफल करना चाहिये । ब्राह्मणका प्रारीर प्रदेशनेके लिये नहीं होता। उसे यहाँ तपस्थाका हेवा स्वानेके लिये और मरनेपर अनन्त मुख भोगनेके लिये रवा गया है। ब्राइका-वारीर बहुत समयतक तयस्या करनेपर मिलता है। वह मिल जाय तो विषयानुरागमें फैसकर उसे क्वांद नहीं करना चाहिये; व्यक्ति सर्वेदा साध्याय, तपस्या और इन्द्रियनिप्रहर्मे तत्पर व्हकर कुपाल कमीमें लगे रहना चाहिये। यनुष्योका आयुरूप घोड़ा दीड़ा चला जा रहा है। इसका समाज अव्यक्त है, बला-करहादि इसके प्राप्ति हैं, इसका सक्तय आवन्त सूक्ष्य है, क्ष्मा, सुटि, निमेच आदि इसके रोम हैं, शुक्र और कृष्यापक्ष नेत्र हैं और मास अबू हैं । यदि तुषारी ज्ञानदृष्टि अंधोके समान दूसरोका अनुसरण कानेवाली नहीं है तो इसे निरन्तर बड़े बेगसे खेवता देखकर हुन्हारा मन धर्ममें ही लगना चाहिये। जो लोग यहाँ धर्ममार्गको क्रोड्रकार यक्षेक आवरण करते 🖁 और दूसरोंको बुरा-भला करते हुए निरन्तर कुमार्गमें ही चलते हैं, उन्हें भरनेके पक्षात् कलनातेह पाकर अनेक प्रकारकी नारकीय याठनाएँ भोगनी पड़ती हैं। जो राजा सर्वदा धर्मपरायण रहकर उत्तम और अधम प्रजासन यबाधीम्य पालन काता है, वह पुण्याताओंके लोकीको प्राप्त होता है और अनेक प्रकारका धर्माचरण करनेके कारण उसे दुर्लभ एवं निर्दोष सुरत प्राप्त होता है; किंतु को गुरुवनोकी आग्राका उल्लान करते 🖁, वे असत् पुरुष ऐसे त्येकीमें जाते 🖡 जहाँ मनुष्योंको पीडित किया जाता है और उन्हें चर्चकर इसिस्वाले कुत्ते, लोहेकी घोंचोंवाले कीए और महावली गिद्ध आदि रक्तपान करनेवाले जीव पिल-बुलकर नोवते हैं। जो मनुष्य मनमानी चालसे चलकर साधम्पुत मनुकी बाँधी हुई धर्मकी दस प्रकारकी मर्थादाको तोइता है, वह पापाला पितृत्रोकके असिपत्र बनमें जाकर अत्यन्त दुःल भोगता है। जो पुरुष अखन लोपी, असत्यमे प्रेम करनेवाला और सर्वदा कपटकी बातें बनानेवाला होता है तथा जो तरह-रुखके कूट

साधनोसे दूसरोको दुःल देता है, वह पापात्मा घोर नरकमें पड़कर अत्यन्त दुःस भोगता है। उसे अत्यन्त उच्चा महानदी वैतरणीमें गोता लगाना पड़ता है, असिपत्र बनमें उसके अङ्ग किन्न-मिन्न होते हैं और परशु बनमें उसे शयन करना पड़ता है। इस प्रकार वह महानाकमें पड़कर अत्यन्त आतुर हो उठता है। तुम ब्रह्मलोक आदि बड़े-बड़े स्वानोंकी बात तो करते हो, परंतु परमपदपर कुद्धारी दृष्टि ही नहीं है। घषिष्यमें जो मृत्युकी परिवारिका कुद्धावस्था आनेवाती है, उसका तो तुम्हें पता ही नहीं है। इस् प्रकार हाय-पर-हाथ धरे क्यों बैठे हो ? देखो, तुन्हारे ऊपर बड़ी आयति आनेवाली है; इसलिये तुम परमानन्द-प्राप्तिके लिये प्रयक्त करो । तुन्ते मरनेपर यमराजकी आकासे उनके सामने उपस्थित किया वायया; इसलिये कृष्णादि तय करके तुम धर्मोपार्जनपूर्वक निरतिज्ञाय सुरक्ष पानेका उपाय कर त्ये । जिस समय तुन्हारे सामने यमराज्या प्रवाह पवन करेगा, उस समय वह अकेले तुन्हींको वयके सामने ले जायना; अतः तुम परलोकमें मुख देनेवाले धर्मका आवरण करो । पूर्वजन्ममें तुष्हारे सामने जो प्राणनाशक पदन चल चाः दा, आत यह कहाँ है ? अब भी जब मृत्युरूप म्बायय उनस्कित होगा तो तुन्हें सब दिसाएँ घूमती दिखायी देंगी। केटा ! जब तुम यह शरीर क्षोड़कर बलने लगोगे तो व्याकुलताके कारण तुन्तारी अवणकातिः भी नष्ट हो जायगी । इसरिज्ये तुम सुदुद् समाधि प्राप्त कर लो । देशो, तुन्हारे देखते-देखते वृद्धायस्था कुन्हारे इतीरको जर्जर कर डालेगी, फिर रोग जिसका सारथि है, वह कालभगकन् आकर तुन्हारे दारिरको नष्ट कर देगा; इसलिये इस जीवनके यह होनेसे पहले ही तुम खूब तपस्था कर लो । इस यनुष्यदेवमें रहनेवाले काम-कोधादि भयंकर भेड़िये बारों ओरसे तुन्पर आक्रमण करेंगे, इसलिये तुम पुण्यसंक्यका प्रयस कर त्ये । मरनेके समय तुम्में जाले तो घोर अन्यकार विसाची देगा, किर पर्वतके जिलामा सुनहते वृक्ष ग्रीसेंगे; अतः तुम आव्यकल्यानके लिये प्रीप्न ही प्रयत्न करो । ये इन्द्रियाँ, जो मुखे मित्रके समान जान पढ़ती हैं, वास्तवर्गे तुष्हारी शत्रु हैं, ये अपनी दृष्टियावसे तुन्हारी बुद्धिको विचाइ देंगी। इसलिये तुम परम पुरुषार्थके लिये प्रयत्न करो । जिस धनको न राजाका भय है और न चोरका तवा जो घरनेपर भी साब नहीं छोड़ता, उसीको प्राप्त करनेका तुम उद्योग करो। अपने कमोद्वरा प्राप्त हुए उस पुरुवस्तर धनको परशोकमें किसीको कॅटकर नहीं देना पड़ता। वहाँ तो जो जिसकी धरोहर है, वह उसीको मिल जाती है। अत:

१. मनुजीने धर्मके दस भेद ये बतावे हैं—

पृतिः समा दमोऽलोवं शौवमिन्द्रियनिजाः। वीर्तिया सावनकोषी दशकं धर्मेलकानम्॥ पृति, क्षमा, मनोनिज्ञह, अलोप, पर्वकता, इन्द्रियसंसम्, बुद्धि, किया, सत्य और अलोध—ये धर्मके दस तकान है।

तुम ऐसा धन हो जो अक्षय और अविनाही हो और स्वयं भी उसी धनको इकट्ठा करों।

'बेटा ! जीव अपने जोवनकालमें जो कुछ सुभाशुभ कर्म करता है, यहाँसे जानेपर वही उसके साथ रहता है। माता, पुत्र, बन्धु-बान्धव या प्रियजनोमेसे कोई भी उसके साथ नहीं जाता। जिन सुवर्ण और स्तादिको वह भले नुरे कर्म करके इकट्ठे करता है, वे शरीर बूटनेपर उसके किसी काम नहीं आते । इस लोकमें अप्ति, वायु और सूर्य—ये तीन देवता जीवके प्रशिका आश्रय करके रहते हैं, वे ही उसके धर्माचरणको देखनेवाले हैं और वे ही परलोकमें उसके साकी क्नते हैं। दिन सब पदावाँको प्रकाशित करता है और राजि उन्हें किया लेती है। ये सर्वत्र त्याप्त हैं और सभी वन्तुओंको स्पर्धा करते हैं। अतः तुम सर्वदा अपने वर्षका ही पालन करो । परलोकमें किसीके भी कर्मका बैटवारा नहीं होता । वहीं तो अपने किये हुए कमींका ही फल मीगना होता है। वहाँ पुण्याच्या रहेग विभानीयर चनुकर प्रवेख विद्यार करते हैं। इस प्रकार शुन्ताचिल पुरुष इस लोकमें जैसा-जैसा शुभ कर्म करते हैं। परलोकमें उसका वैसा-वैसा ही फल प्राप्त करते हैं। जो गाईस्थ-धर्मका पालन करते हैं, ये प्रजापति, बृहस्पति अथवा इन्ह्रके लोकमें जाते हैं।

'पुत्र ! तुष्हारी आयुके बौकीस वर्ष बीत गये, अब तुष्हारी अवस्था पश्चीस सालकी है। इसी प्रकार सारी आयु बीती जा स्त्री है, तुम धर्मसंख्य कर रहे। देखों, बास तुष्हारी इन्द्रियोंकी प्रतिकार विशिष्ण कर रहा है: उसके नष्ट क्षेत्रेके पहले से तुम धर्मोपार्जनके लिये इतिवात करो। जिस समय तुम प्रशीर छोड़कर जाओगे, उस समय तुष्हारे आगे-पीछे भी तुष्हारे सिखा और कोई नहीं होया। जब तुष्हें इस प्रकार अकेले ही जाना है तो अपने या पराये प्रशीसेसे तुष्हारा क्या प्रमोजन है ?

'बेटा ! मैंने अपने शास्त्रणान और अनुमानके द्वारा तृत्तें इस समय जो उपदेश दिया है, तुम उसीके अनुसार आकरण करो । जो पुरुष अपने कमौद्वारा केवल शरिरका ही योषण करता है और किसी-न-किसी फलको आग्रामे दान देता है, यह तो अज्ञान और मोहजनित गुणोसे ही वैधला है; किंतु जो शुभ कमौका अनुद्वान करता है, यह परम पुरुषार्कस्य मोक्ष प्राप्त कर लेता है । इस प्रकार कृतत पुरुषको जो भी उपदेश किया जाता है, यही सफल होता है । मनुष्य जो गाँवमें रहकर वहींके पदार्थोंसे प्रेम करने लगता है यह उसे बॉधनेवाली रस्ती ही है । पुण्यात्मालोग इसे काटकर उत्तम खोकोंको प्राप्त होते हैं, किंतु पाणियोंसे यह नहीं कट पाती । बेटा ! जब तुन्हें मरना

है है तो इन धन, क्यु और पुत्रादिसे तुम क्या खोगे ? अतः तुम बुद्धिस्य पुत्रामें डिये हुए आत्मतत्त्वका अनुसंधान करो। सोखो तो सही, आब तुम्हारे सारे पूर्वन कहाँ बले गये ? जो काम कल करना हो उसे आन कर लेना काहिये और जो देखहर बाद करना हो उसे सबेरे ही कर डालना चाहिये; क्योंकि पीत यह नहीं देखती कि अभी इसका काम पूरा हुआ है या नहीं। जब मनुष्य मर जाता है तो सब सगे-सम्बन्धी और जातिवाले इमझानतक साथ बाकर इसे अधिमें झोंककर लॉट आते हैं। अतः तुम परमतत्त्वकी प्राहिये इत्युक्त बनो तथा प्रमाद और संझायको त्यागकर नास्तिक, निर्दय और पायबुद्धिमें क्यित पुरुषोको बाँचे रखो; कभी पुरुष्कर भी उनका साथ मत हो। इस प्रकार क्य सारा संसार कालके अधीन है और उसके पंत्रेमें पड़कर कुख भीग रहा है, तो तुम अतन वैर्ष धारणकर सब प्रकार धर्मका आवरण करो।

जो पुरुष परमात्माक साक्षातकारके इस साधनको अच्छी तरह जानता है, वह इस स्रोकमें स्वयमंका पूर्णतया साध्यकर पराशेकमें सुख घोगता है। जो धर्मपार्गका ठीक-ठीक अनुसरण करता है, उसे कथी हानि नहीं होती। जो धर्मको युद्धि करता है. व्यक्ति परिवत है और जो धर्मसे ज्युत होता है, वह मोहकन है। जो पुरुष स्वधर्मका आचरण करता है, यह अपने कर्मके अनुसार फल याता है। इस प्रकार जो धर्मका पारकामी है, वह स्वर्ग पाता है और जो कर्तव्यव्युत हो जाता है उसे नरकमें गिरना पहला है। जो व्यक्ति भोगोंको त्यानकर इस शरीरसे नपस्या करता है, उसे कुछ भी अप्राप्त नहीं रकता । मेरे किवारसे तो यही सबसे उत्तम फल है। इस संसारमें तुम्हारं हजारों याँ-बाय और सैकड़ों स्ती-पुत्रादि हो कुके हैं और आगे भी होंगे। पांतु कारतबर्धे किसके ये और किसके हम ? मैं तो अकेरता ही है, मेरा कोई नहीं है और न वै ही किसी दूसरेका हैं। ऐसा तो मुझे कोई भी दिखायी नहीं देता जिसका मैं होऊँ अधवा जो मेरा हो। तुमों अपने उन अतीत माता-पितादिसे अब कोई प्रयोजन नहीं है और न उन्हें ही तुमसे कोई प्रयोजन है। वे अपने-अपने कर्पानुसार उत्पन्न हुए थे, तुम भी अपने कमेंकि अनुसार ही बत्पत्र हुए हो और अब जैसा कर्म करोगे वैसी ही गति प्राप्त करोगे। इस लोकम धनी पुरुषोके स्थवन तो समजन बने रहते हैं, किंतु दरिहियोंके स्वजन तो उन्हें बीवित सानेपर भी छोड़ देते हैं। मनुष्य की-पुत्रदिके लिये ही पाप कटोरता है और उनके कारण ही इस लोक और परलोकमें दुःस भोगता है।

'अतः बेटा ! मैंने तुन्हें जो जुळ उपदेश दिया है उसीके अनुसार तुम आचरण करो । यह लोक कर्मधूमि है—ऐसा ही करने साहिये। यह कालका रसोड्यां बलात् सब जीवीको पका रहा है। मास और ऋतु इसका कोचा है, सूर्व अप्रि है और कर्मफलके साक्षी रात-दिन ईंधन हैं। जो धन दान या भोगके काम न आवे उससे क्या लाभ ? जिस वालक्रवणसे

समझकर दिव्यलोकोकी इच्छा करनेवाले पुस्तको शुध कर्म | धर्माचरण न हो उससे क्या लाभ ? और जो जितेन्द्रिय एवं संबर्धी न हो उस जीवात्मासे क्या लाभ ?'

> म्हेमजे कहते हैं--राजन् ! व्यासजीके ये हितकारी वचन सुरकर शुक्रदेवनी अपने पिताको छोड्कर मोक्षतत्त्वका उपदेश करनेवाले राजा जनकके पास चल दिये।

# दान, यज्ञ और तप आदि शुभकर्मोंकी उपयोगिताका वर्णन तथा शुकदेवजीके जन्मका वृत्तान्त

रावा युधिप्रिरने पूछा—पितायह । कन, यत्न, तप और गुरुजनीकी सेवा करनेसे जो फल मिलता है, वह मुझे सुनाइये ।

भीष्यवी बोले—राजन् ! जो ह्येग देख्ता और अतिष्यिसे प्रेम करते हैं अवचा उदार, माचुत्रेमी या यहाँमें विक्रणा देनेबारे हैं, वे आल्प्जानियोंके कल्याणप्रद पार्गको प्राप्त होते हैं। जैसे तन्तुलहीन धानकी पूसी व्यर्थ हो जाती है वैसे ही धर्मको छोड़ देनेवाले मनुष्य व्यर्थ हैं। पाप-पुण्य पनुष्पका सङ्ग कभी नहीं छोड़ते। यह सदा होता है तो साड़े रहते हैं, बीड़ता है तो रोड़ने लगते हैं और फाय करता है तो ये भी काम करने लगते हैं। इस प्रकार ये छायाके समान उसका अनुसरण करते रहते हैं। पहले जिस-जिसने जैसे-जैसे कर्न किये होते हैं, यह उनका उस-उस प्रकारसे अवस्य फल घोगता है। मनुष्य अपने शुधाशुभ कमेकि इस ही अपने सुस-दु:लका विधान करता है। वह जबसे गर्भर्ने आता है तभीसे अपने पूर्वजयके कमीका फल योगने लगता है। किस प्रकार बढ़क हजारों गौओमेसे भी अपनी माताको पहचान लेता है, उसी प्रकार पूर्वजन्मये किया हुआ कर्य अपने कर्ताक पास पहुँच जाता है। जैसे मैला वस्त्र पानीसे छोनेपर शुद्ध हो जाता है, उसी प्रकार उपवासके द्वारा तपे हुए मनुष्यका वित्त स्वच्छ हो जाता है और उसे दीर्घकालीन अनन्त सुख प्राप्त होता है। जो लोग दोर्घकालकक तप करते हैं, उनके पाप दूर हो जाते हैं और उनकी सब कामनाएँ सिद्ध हो जाती हैं। जिस प्रकार आकाशमें पक्षियोंके और उलमें मछलियोंके चरणसिद्ध दिखायी नहीं देते. वैसे ही पुण्य करनेवालोकी गतिका पता नहीं रूगता । दूसरोंके उपालम्ब या कहनेसे सोटा कर्म करना ठीक नहीं, जो अपने लिये प्रिय, अनुसय और हितकर हो वही कर्प करना चाहिये।

पहातपादी और धर्मात्मा शुक्रदेवजीका जन्म कैसे हुआ और इन्होंने परमसिद्धि किस प्रकार प्राप्त की थी—वह प्रसंग मुझे सुराइये । शुक्रदेवजीको बल्यायायामें ही सूक्ष्म ज्ञान प्राप्त करनेकी बुद्धि कैसे हुई ? संसारमें उनके सिवा किसी दूसरे पुरुवको तो ऐसी बुद्धि नहीं देखी जाती। आप पुहरे चुकदेवजीका माहाल्य, आत्मयोग और विज्ञान प्रवास रीतिसे क्रमणः सुनाइये।

धीवार्ती बोले—राजन् । में तुन्ते शुक्तेवजीका जन्मवृत्तान्त, धोगप्रभाव और अज्ञानियोंकी समझमें न आनेवाली उनकी उन्कृष्ट गति सुनाता 🖞 । एक बार मेहपर्यंतके शिक्तरपर धगवान् शेकर मधंकर मृतगणीके साथ बिहार कर रहे थे। वहाँ पर्वतराजको पुत्री देवी उमा भी उनके साथ ही श्री । उन्हीं दिनों भगवान् कृष्णहिपायन उस पर्यतपर तपस्या कर रहे थे । इन्होंने इस संकल्पसे कि मुझे अपि, धूमि, जल, वायु अवका आकाशके समान वेर्यशाली पुत्र प्राप्त हो, तपस्ता आरम्य को थी। ये सी वर्षतक केवल वायु पक्षण करते हुए डपापति श्रीमहादेवनोकी आराधनामें लगे रहे। ऐसा कठोर तय करनेया भी न तो उनके प्राण नष्ट हुए और न उनों चकान ही हुई । इससे तीनों लोकोको बड़ा ही आहर्ष हुआ । मुझे तो यह वृताल भगवान् मार्कक्षेपतीने सुनाया वा। वे सदा ही मुझे देवताओंके चरित सुनाया करते थे।

भरतबेह ! व्यासजीकी ऐसी तपस्या और पंक्ति देखकर महादेवजी बड़े प्रसन्न हुए और उन्होंने मन-ही-मन उन्हें अधीष्ट्र वर देनेका विचार किया। वे उनके पास आये और इसते हुए कड़ने लगे, 'व्यासजी ! तुम्हें अप्रि, वायु, भूपि, जल और आकाराक समान महान् एवं पवित्र पुत्र प्राप्त होगा । वह चणकद्भावमें रेगा होगा, भगवान्में ही उसकी बुद्धि होगी, भगवान् ही उसके आत्या होंगे और एकमात्र राजा युधिविरने पूछा—दादाजी ! व्यासजीके यहाँ । मगवान्को ही यह अपना आश्रम समझेगा । उसके तेजसे तीनी लोक व्याप्त हो जायेंगे और वह महान् यश प्राप्त। उनके जन्मकालमें ही पार्वतीजीके सहित भगवान् शंकरने



करेगा।'

यह उत्तम वर पानेके पश्चात् एक दिन सत्वकर्तानन्दन भीव्यासती अप्रि प्रकट करनेके किये अरणीयन्त्रन कर खे थे। इसी समय उनकी दृष्टि परमहायकती धृताबी अप्सरापर पद्मी । उसकी कपसम्पत्तिने उनका यन आकर्षित कर लिया । इससे अकस्मात् उनका श्रीर्य अरणीये गिरा। उसीसे महातपली शुक्रदेवजीका जन्म हुआ। वे बूमहीन अधिके समान तेजली थे। उसी समय निद्योंमें श्रेष्ठ श्रीगङ्गाजी मुर्तिपती होकर मेरुपर्वतपर आधी और उनका अपने जलाने अभिषेक किया। आकाशसे उनके लिये दण्ड और कृष्णमृगवर्षं गिरे । विश्वावस्, तुम्बुरु, नारद, हाहा, ह्यू आदि गनार्थं उनके जन्मकी स्तुति गाने लगे । उस समय वहाँ इन्हादि लोकपाल, देवता, देवपि और ब्रह्मर्षि भी आये । वायुने दिव्य पुष्पोंकी वर्षा की, चर-अचर सारा संसार हवित हो उठा।



आकर उनका विधिवत् यहोपवीत संस्कार कराया । देवराज इन्द्रने उन्हें प्रेमपूर्णक सुन्दा कमण्डल और दिव्य बस अर्थण किये।

इस प्रकार पहामति शुकदेवजी ब्रह्मचारी होकर वहीं रहने रूने । जन्मते ही उन्हें रहस्य और संबद्धके सहित सब बेद इसी प्रकार उपस्थित हो गये जैसे उन्हें व्यासओं जानते थे। उन्होंने बृहत्पतिबीको अपना गुरु बनाया और उन्होंसे सम्पूर्ण वेद, इतिहास और राजनीतिकी प्रिशा प्राप्तकर, उन्हें दक्षिणा देकर वे घर लीट आये। वहाँ ब्रह्मचर्यक्रतका पासन करते हुए महान् तपस्या करने रूपे। वे बाल्यावस्थामें ही अपने ज्ञान और तपायांके कारण देवता और ऋषियोंके माननीय एवं संशय-क्षेत्र करनेवाले बन गये थे । उनकी दृष्टि मोक्ष-धर्मपर बी। इसकिये याईसक्यर अवलिबत रहनेवाले तीनों आजपोर्वे भी उनका मन प्रसन्न नहीं रहता था।

### पिताकी आज्ञासे शुकदेवजीका मिथिलामें जाना और जनकके राजमहलमें उनका सत्कार होना

करते हुए उसकी प्राप्तिकी इच्छासे अपने पिता ज्यासजीके हिमा उपदेश दीजिये, जिससे मेरे चित्तको परम शान्ति मिले ।' [511] सं॰ म॰ (खण्ड-दो) ४३

भीव्यनी कहते हैं-पुषिष्ठित ! शुक्रदेवजी पोक्षका विचार | साथ बोले 'प्रभो ! आप मोक्षयमेंमें निपुण हैं; अत: मुझे पास गये और उनके चरणोमें प्रणाम करके बड़ी विनयके | पुत्रकी बात सुनकर महर्षि व्यासने कहा, 'बेटा ! तुम

मोक्ष तथा अन्यान्य धर्मोका अध्ययन करो।' पिताकी आज्ञासे शुक्षदेवजीने सम्पूर्ण योग और सांस्थशासका अध्ययन किया। जब व्यासजीने यह समझ लिया कि मेरा पुत्र ब्रह्मतेजसे सन्पन्न और मोक्षधर्ममें कुशल हो गया है तथा समस्त शाखोंमें इसकी ब्रह्माके समान गति हो गयी है, तब उन्होंने कहा 'बेटा ! अब तुम मिबिलाके राजा जनकके पास जाओ, वे तुम्हें सम्पूर्ण मोक्ष-शाक्षका ज्ञान करा देंगे। वहाँ जाते समय इन बातीका ध्यान रखना, जिस मार्गसे साधारण मनुष्य चलते हों, उसीसे तुम भी जाना; अपनी योगदाकिका आश्रय लेकर आकाशमार्गमें कदापि याता न करना । राजेमें सुल और सुविधाको तलाशमें न पड़ना, विशेष-विशेष व्यक्तियों या स्थानोंकी सोज न करना; क्योंकि इससे उनके प्रति आसक्ति हो जाती है। राजा जनक हमारे यजपान है, इसलिये उनके पास किसी बातका अहंकार न प्रकट करना । वे जो आज्ञा दें, उसका प्रसन्नतापूर्वक पालन करना। उन्हें मोक्ष्याखका विशेष ज्ञान है, ये तुष्टारी सक शंकाओंका संपाधान कर देंगे।'

पिताके ऐसा कहनेपर धर्मात्या मुनि शुक्रदेवजी मिथिलाकी ओर चल दिये। यदायि वे आकाश-यागीसे सारी पृथ्वी लॉव जानेचें समर्थ थे, तो भी पैदार ही बले। पार्गमें वन्तें अनेको पर्वत, नदी, तीर्व और सरोवर पार करने पहें। सर्पों और वनजन्तुओंसे भरे हुए बहुत-से जंगलोंधे होकर जाना पड़ा । ये क्रमडाः मेरुवर्ष (इस्तावृत), हरिवर्ष और हैमकत (कियुस्य) वर्षको पार करते हुए भारतवर्षमे आये। चीन और हुण आदि देशोंको लॉपकर उन्होंने आर्याकर्तमें प्रवेदा किया । पिताकी आज्ञाके अनुसार वे पैदल ही सारा रास्ता तय कर रहे थे। मार्गमें बढ़े सुन्दर-सुन्दर शहर और कसबे दिलायी पड़े, विवित्र-विचित्र इंगके रत दृष्टिगोसर हुए; किंतु शुकदेकनी उनकी ओर देखकर भी नहीं देखते थे। इस प्रकार बलते-बलते वे धर्मात्वा राजा जनकके द्वारा पालित विदेह-प्रान्तमें पहुँचे; उन्हें वहाँ पहुँचनेमें बहुत अधिक समय नहीं लगा। पिक्लिक बहुत-से गाँव उनकी दृष्टिमें आये, नहीं अस, पानी तथा नाना प्रकारकी लाद्य-सामग्री प्रसुरमात्रामें मौजूद बी। याँव-याँवमें धन-धान्यसे सम्पन्न गोशासाएँ बीं, जहाँ बहुत-सी गोएँ एकप्रित रहती थीं। उस प्रान्तमें सब ओर धानको होती लहलहा रही थी।

इस प्रकार विदेष्ट-गान्यको लाँधने हुए शुकदेवजी जनककी राजधानी मिथिलाके सुरम्य उपवनके निकट पहुँचे।



क्योड़ीयर पहुँचकर वे बेस्स्टके आके धीतर पुसने लगे। उस समय द्वारपालीने उन्हें इटिकर भीतर जानेसे रोक दिया । किंतु शुकदेवजीको इससे किसी प्रकारका खेद या क्रोध नहीं हुआ। वे मुप्रकाय वहीं खड़े हो गये। रासेकी धकावट ओर मूर्पकी धूपसे उन्हें संताप नहीं पहुँचा था। भूख और प्यास भी उन्हें कष्ट नहीं दे सकी भी। उनके मनये तनिक भी शिक्षिलता नहीं आयी थी। बेहरेपर यशनिका कोई बिद्ध नहीं दिखायी देता था। वे धूपमे जहाँ-के-तहाँ ऋड़े थे, वहाँसे सायेकी ओर नहीं इटते थे।

इन द्वारपालोमेंसे एकको अपने व्यवहारपर बहा दुःख हुआ। उसने मध्याह्रकालीन सूर्यके समान तेजस्वी ञ्चक्टकर्नाको चुपचाप लाई देश हाथ ओड़कर प्रणाम किया और शासीय विधिके अनुसार उनकी पूजा करके उन्हें महत्त्रको दूसरी कक्षामें पहुँचा दिया। वहाँ एक जगह बैठकर शुकदेवता मोक्षधर्मका ही विचार करने लगे । उन्होंने यह नहीं देखा कि यहाँ धूप है या छाँह, उन दोनोमें उनकी समान-दृष्टि बी। खोड़ी ही देखें राजमन्त्री हाथ जोड़े हुए वहाँ पधारे और उन्हें अपने साथ पहलकी तीसरी इपोड़ीयें ले गये। वहाँ अन्तःपुरमे सटा हुआ एक बहुत मुन्दर बगीवा वा, विसका नाम वा प्रमदावन। यन्त्रीने शुक्रदेवजीको वहीं पहुँबाकर उनको बैठनेके लिये सुद्धर आसन बता दिया और खर्य वे प्रमदावनसे बाहर निकल आये।

मनीके जाते ही पजास वाराहुनाएँ दोइकर वहाँसे उन्होंने नगरमें प्रवेश किया और राजयहलकी पहली | शुकदेखजीकी सेवामें उपस्थित हुई । वे सब-की-सब बड़ी सुन्दरी और नवयुवती थी। उनकी वेब-भूवा बड़ी ही
मनोहारिणी थी। उनके सुन्दर अङ्गोपर लाल रंगकी महीन
साड़ियाँ शोभा पा रही थीं। वे बातचीत करने, नाचने ठवा
गानमें बड़ी प्रवीण थीं और मन्द मुसकानके साथ बातें करती
थीं। रूपमें तो वे अपराक्षीकों भी मात कर रही थीं। उन्होंने
पाछ-अर्थ्य आदि निवेदन करके विविधूर्वक सुकदेवजीका
पूजन किया और उन्हें समयानुकूल खादिष्ट अन्न घोकन
कराकर पूर्ण तूम किया। भोजनके पक्षाद वाराङ्गनाएँ उन्हें
साथ लेकर प्रमदाबनको सैर कराने और बड़ौकी एक-एक
बस्तुको दिखाने लगीं। उस समय वे हैंसती, गाती तथा नाना
प्रकारकी हरीडाएँ करती थीं। इस प्रकार सभी खियाँ उनकी
सेवामें संलग्न थीं।

किंतु अरणीसे उत्पन्न हुए मुक्तदेवजीका अना:करण अत्यन्त सुद्ध था, वे इन्द्रियों और क्रोबयर विजय या सुके थे। उनके मनमें किसी प्रकारका संदेह नहीं वा और वे सदा अपने कर्तव्यका पालन किया करते थे। इसलिये उन कियोंकी सेवासे उन्हें न हवं होता था, न क्रोब। व्हनन्ता, उन सुन्द्रार रमणियोंने देवताओंके बैठनेयोंग्य एक विच्य पर्तग, जिलमें रम जहें हुए थे तथा निसके क्यर बहुमूल्य किछीने किछे हुए थे, शुक्रदेवजीको सोनेके लिये दिया; किंतु सूकने पहले हाथ-पर शोकर संख्योपासन किया, उसके बाद प्रकार आसनपर बैठकर में प्रोक्ष-तत्वका ही विचार करते हुए स्थानस्थ हो गये। राजिका प्रयम भाग जवतक बात न गया, तवलक वे ध्वानमें ही लगे रहे। फिर योगशास्त्रके



नियमानुकृतः राक्षिके मध्यम धायमें नींद होने लगे। युनः जब ज्ञाङ्गपुत्ते हुआ तो वे उठ बैठे और शोखादि नित्य नियमोसे नियम होकर बियोसे चिरे होनेयर थी ब्यानसम हो गये। इस प्रकार व्यासनन्दर्गने दिनका शेष भाग और समूची रात उस राजध्यनमें राज्ञर ब्यातित की।

#### राजा जनकके द्वारा शुक्रदेवजीका पूजन तथा उनके प्रश्नका समाधान करना

भीमजी कहते हैं—भारत । तदनसर, राजा जनक अन्तःपुरकी सम्पूर्ण क्षियो और पुरोहितको आगे करके मन्त्रियोंके साथ शुक्तदेवजीके पास आये । आगे-आगे आसन और नाना प्रकारके रज लिये पुरोहितजी चल रहे वे और राजा अपने मलाकपर अर्व्यात्र लिये पीछे आ रहे थे । गुरुयुत्रके निकट पहुँचकर उन्होंने पुरोहितके हायसे वह सर्वतोधद नामक रजनटित आसन, जिसपर बहुमूल्य जिलावन विका हुआ था, ले लिया और अपने हायसे शुक्तदेवजीको बैटनेके लिये दिया । जब व्यासनन्दन राजाके दिये हुए आसनपर विराजमान हो गये तो उन्होंने हासके अनुसार उनका पूजन आरम्य किया । पहले पांड और अर्व्य आदि निवेदन करके राजाने उन्हें एक गाँ दान की। सुकदेकतीने भी विधिपूर्वक की हुई वह पूजा खीकार करके राजाका कुशालसम्माचार पूछा, किर अनुचरोसहित उनके खाळाके साव्यथमें जिज्ञासा की, इसके बाद उनकी आशा पाकर राजा जनक अपने संघकोंके साथ जमीनपर बैठ गये और इस्य बोड़कर सुकका कुशल-मङ्गल पूछते हुए बोले 'मुने! किस निमित्तसे आपका यहाँ शुभागमन हुआ है?'

पुनदेवर्जने कहा—गावन् ! आपका कल्याण हो । मेरे पिताजीने मुझसे कहा है कि 'यदि तुन्हें प्रवृत्ति या निवृत्ति-धर्मके विषयमें कोई संदेश हो तो तुरंत ही मेरे धजमान विदेशस्त्र जनकर्क पास चले जाओ । वे मोक्षधर्मके जाता हैं,



अतः तुन्हारी सब पाङ्काओंका समामान कर देंगे। ' उनकी हार आज्ञासे ही मैं आपके पास कुछ पूछने आचा है। आप धर्मात्माओंमें ब्रेष्ठ हैं; अतः मेरे प्रबोका समार्थ इतर दीजिये। ब्राह्मणका क्या कर्तव्य है ? मोक्षका क्या क्वरूप है ? तथा उसकी प्राप्ति—तपसे होती है या ज्ञानसे ?

जनकने कहा-तात ! प्राह्मणको जन्ममे लेकन जो-जो कर्म करने चाहिये, उनको सुनिये—यज्ञोपकौत संस्कार हो जानेके बाद ब्राह्मण-बालकको वेदास्ययन करना वाहिये। अध्ययन-कालमें गुरुकी सेवा, तपका अनुद्वान और ब्रह्मचर्यका पालन—ये तीन उसके परम कर्तव्य हैं। साध्याय और तर्पणके द्वारा वह पितरोंक ब्रागसे पुक्त होनेका यस करे, किसीकी मिन्दा न करे और इन्द्रियसंयमपूर्वक रहे। जब वेदाध्ययन समाप्त हो जाव तो गुरुको दक्षिणा दे, इनकी आजा लेकर समावर्तन संस्कारके पश्चान घर लोटे। घर आनेपर विवाह करके गाईसथ-धर्मका पालन करे और अपनी ही स्त्रीके साथ सञ्जन्ध रखे। किसीसे ईच्याँ न रखका न्यायानुकूल बर्तांव करे तथा अग्निकी स्वापना करके नित्य अग्रिक्षेत्र करता रहे। तत्पश्चात् जब पुत्र-पौत्र उत्पन्न हो जावै तो वनमें रहकर वानप्रस्थ-धर्मका पालन करे। उस समय भी शास-विधिके अनुसार अग्रिहोत्र करे और अतिकियोंसे प्रेम रले। इसके बाद धर्मज पुरुष शासानुसार अधिक्रेजकी अप्रियोंका अपनेमें ही आरोप करके निर्दृत्र हो जाय और वीतराग होकर ब्रह्मविनानसे सम्बन्ध रखनेवाले संन्यासाबममें प्रवेश करे।

जुकदेकानि पूछा—यदि किसीको ब्रह्मकर्याभ्रममें ही सनातन ज्ञान-विकासकी प्राप्ति हो जाय और हदयके राग-हेवादि इन्द्र दूर हो जायें तो भी क्या उसके लिये होष तीन आग्रमोंने रहना आवश्यक है ?

करकने कहा—जैसे ज्ञान-विज्ञानके जिना मोक्ष नहीं हो सकता, उसी प्रकार सद्युक्तरे सम्बन्ध हुए बिना ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती। युह इस सेमारसागरसे पार व्यारनेवाले हैं और उनका दिया हुआ ज्ञान नौकाके समान बनावा गवा है। मनुष्य उस ज्ञानको पाकर भवसागरसे पार और कृतकृत्य हो जाता 🖁 । पहलेके बिद्धान् लोकमर्यादा तथा कर्म-परम्पराकी रक्षा कानेके लिये चारों आक्षपोके धर्मीका पालन करते थे। इस तरह क्रमझः नाना प्रकारके कर्मीका अनुद्वान करते हुए शुभाश्चम कर्मोकी आसक्तिका परिवाग करनेसे मोक्षकी प्राप्ति होती है। अनेको जन्मोसे कर्म काते-काते जब सम्पूर्ण इन्द्रियाँ पवित्र हो जाती हैं तो शुद्ध अन्त:करणवाला चनुष्य प्राले ही आसमये मोश्रसप प्राप प्राप्त कर रेव्हा है। उसे पाकर जब ब्रह्मचर्याभ्रममें ही तस्त्रका साझात्कार हो जाप तो परमात्माको जातनेवाले जीवन्युक विद्यन्त्रे क्षिये होच तीन आधारोंमें जानेकी क्या आवश्यकता है ? विद्वान्को चाहिये कि वह राजस और नायस दोषोका परित्वाच कर दे और सालिक पार्चका आअय लेकर बुद्धिके द्वारा आत्याका दर्शन करे । जो सम्पूर्ण **पूर्तीमें अपनेको और अपनेमें सम्पूर्ण पूर्तीको देखता है, वह** संसारमें कहीं भी आसक नहीं होता। वह तो घोंसलेको छोड़कर उड़ जानेवाले पशीकी भारत इस रेहमे पृथक हो निर्देख एवं जान्त होकर परलोक्त्में अक्षयपर (मोश) को अग्र हो जाता है।

तात ! इस विषयमें राजा ययातिकी कही हुई गांचा सुनिये, जिसे मोक्कात्कके विद्यान् द्वित सदा याद रखते हैं। 'अपने भीतर ही आत्मन्योतिका प्रकाश है, अन्यत्र नहीं। वह न्योति सम्पूर्ण आणियोंके भीतर समान रूपसे स्थित है। समाधिमें अपने विश्वको भर्तीभाँति एकाप्र करनेवाला पुरुष रुसको कर्य देख सकता है। जिससे दूसरा कोई आणी नहीं इस्ता, जो कर्य दूसरे किसी आणीसे मयभीत नहीं होता तथा जो इस्ता, जो कर्य दूसरे किसी आणीसे मयभीत नहीं होता तथा जो इस्ता और हेक्से रहित हो गया है, वह तत्काल ब्रह्मभावको आप हो जाता है। जब मनुष्य मन, वाणी तथा क्रियाके हारा किसीकी बुराई नहीं करना चाहता, उस समय वह ब्रह्मरूप हो करा है। क्य मोहमें कालनेवालो ईम्बा, काम और मोहका त्यान करके मुख्य अपने मनको आत्मामें रूपा देता है, उस समय उसे ब्रह्मान्दका अनुभव होता है। जब सुनने और देखने योग्य विषयोमें तथा सम्पूर्ण प्राण्योके कार मनुष्यका समान माव हो जाय और मुख-दुःखादि इन्ह उसके वित्तपर प्रभाव न डाल सकें, उस समय वह साकात् ब्रह्म हो जाता है। जिस समय निन्दा-सृति, लोहा-सोना, मुख-दुःख, ग्रांत-उच्च, अर्थ-अनर्थ, प्रिय-अप्रिय तथा जीवन-मरणमें समान दृष्टि हो जाती है, उस समय मनुष्यको ब्रह्मचावकी प्राप्ति हो जाती है। जैसे कहुआ अपने अंगोको फैलाकर फिर समेद लेता है, उसी प्रकार संन्यासीको मनके द्वारा इन्द्रियोपर नियन्त्रण रखना चाहिये। जिस प्रकार अन्यकारसे व्याप्त हुआ घर दीपकके प्रकारसे स्पष्ट ग्रील पहला है, उसी नव्ह युद्धिस्पी दीपककी सहायतासे अज्ञानसे आयुत आहमका सामान दर्शन हो सकता है।

बुद्धिमानोमें श्रेष्ठ शुक्रदेवजी ! उपर्युक्त सारी बाते मुझे आपके अंदर दिलाणी देती हैं। इनके अतिरिक्त भी जो कुळ जाननेपोग्य विषय है, उसे आप ठॉक-ठॉक जानते हैं। ब्रह्मों ! में आपको अच्छी तरह बानता हैं। आप अपने पिताजीकी कृपा और शिक्षासे विषयोंसे परे हो चुके हैं। उन्होंकी कृपासे मुझे भी दिव्य ग्राम ब्राम हुआ है, जिससे मैं

आपको स्वितिको पहचानता है। आपका विज्ञान, आपकी गति और आपका ऐसर्य-पे सब अधिक हैं; किंतु आपको इस बातका पता नहीं है। बालस्वभावके कारण, संशयसे अथवा मोश्र न मिलनेके काल्पनिक भयसे पनुष्यको विज्ञान प्राप्त हो कानेपर भी मोक्षकी प्राप्ति नहीं होती। जब सत्तीगके इस विश्वद्ध निक्षयको आह होनेसे संदेह दूर हो जाता है, तब इदथकी गाँठ लुक जानेपर वह मोक्ष प्राप्त कर लेता है। आपको ज्ञान हो चुका है और आपकी बुद्धि भी स्विर है; परंतु विशुद्ध निश्चयके किना किसीको भी परक्रहाकी प्राप्ति नहीं होती । आप सुख-दुःखर्मे कोई अन्तर नहीं समझते । आपके मनमें तनिक भी खोभ नहीं है। आपको न नाम देशनेकी जनम्हा होती है, न गीत सुननेकी । आपका कहीं भी राग है हो रही। न बन्धुओंके प्रति आसक्ति है, न भवदायक पदार्वीसे भव । यहाचान । आपकी दृष्टिमें मिट्टीका देला, पतार और सुवर्ण सब एक-से हैं। मैं तबा दूसरे मनीबी विद्वान् भी आपको अक्षय एवं अनागय यह-(मोक्षमार्ग) पर स्थित मानते हैं। ब्रह्मन् । ब्राह्मण होनेका जो फल है और मोशका जो स्वस्थ है इसीमें आपकी स्थिति है, अब और क्या पूछना

#### शुकदेवजीका पिताके पास लौट आना तथा व्यासजीका अपने शिष्योंको खाध्यायकी विधि और शुकदेवको अनध्यायका कारण बताना

प्रोव्यंत्री कहते हैं—युधिहिर ! राजा जनककी यह बात सुनकर शुद्ध अना:करणवाले शुकदेवजी एक दृढ़ निक्कपर पहुँच गये और बुद्धिके द्वारा आत्माका साक्षात्कार करके उसीमें स्थित होकर कृतार्थ हो गये। उस समय उन्हें बड़ा सुक्त मिला, बड़ी शानिका अनुभव हुआ। इसके बाद वे हिमालय पर्वतको लक्ष्य करके वायुके समान वेगसे चुपचाप उत्तर दिशाकी ओर चल दिये। वहाँ पहुँबकर उन्होंने अपने पिता व्यासजीका परम उत्तम रमणीय आक्रम देखा, वहाँ वे ज्ञिष्योंसे थिरे हुए विराजमान थे और सुपन्तु, वैज्ञान्यापन, जैमिनि तबा पैरूको वेद पड़ा रहे थे। इसी समय ज्यासजीकी भी दृष्टि शुक्रदेवजीपर पढ़ी, जो प्रज्वलित अति और सुर्वक समान तेजन्वी दिखायी देते थे तथा धनुषसे छूटे हुए बाजकी तरह वृक्षों और पर्वतोंमें अठके विना ही बले आ रहे थे। निकट आ जानेपर अरणी-गर्भसे जयन हुए महामुनि सुकने पिताके चरणोमें प्रणाम किया और उनके शिष्योसे भी योग्यतानुसार मिलकर पितासे मिकिलाका सारा समाचार

कत सुराया। वहाँ राजा जनकके साथ जो संवाद हुआ था, वह राज बड़ी प्रसम्रतासे उन्होंने निवेदन किया। इसके बाद मुनिवर व्यासजी पुत्र और शिष्योंको पहाले हुए हिमालयके शिक्तरपर ही रहने रागे।

एक समयकी बात है ज्यासनीके शिष्य, जो वेदाध्ययनसे सम्पन्न, जान्त, जितेन्द्रिय, साङ्गवेदमें पारंगत और तपसी थे, उन्हें बारों ओरसे पेरकर बैठ गये और हाथ जोड़कर कहने कर्ग 'गुक्टेब ! आपकी कृपासे इनलोग अत्यन्त तेजली हो गये हैं और हमारा वश भी बारों ओर बढ़ गया है। आप एक बार और कृपा करके हमें कुछ उपदेश कीजिये, यही हमारी इच्छा है।'

व्यस्ताने कहा—प्रिय शिष्यगण ! जो जहालोकका अक्षय निवास बाहता हो, उसका कर्तव्य है कि पढ़नेकी इच्छासे आये हुए ब्राह्मणको सदा ही वेद पढ़ावे। तुमलोग बहुत-से होकर वेदोंका विस्तार करो। जो जहावर्यज्ञका पालन न करता हो, जिसका मन बरामें न हो तथा जो शिष्य-

धावसे पढ़ने न आवा हो, उसे वेदाध्ययन नहीं कराना चाहिये। जिसे वेद पड़ाना हो, उसमें शिष्यके ये सभी गुण योज्द है कि नहीं-इस बातको अच्छी तरह जान लेना चाहिये। जिसके सदाचारको जाँच नहीं की गर्पा है, उसे कदापि विद्यादान नहीं देना साहिये। जैसे आगमें रुपाने, छीलने और कसौटीयर कसनेसे अच्छे सोनेकी परख होती है, वसी प्रकार उत्तम कुल और गुण आदिके द्वारा शिष्पोंकी परीक्षा करनी चाहिये। तुमलोग अपने शिष्योंको किसी अनुचित या मबदायक काममे न लगाना । तुन्हारे पदानेपर भी जिसकी जैसी बुद्धि होगी और पहनेमें जो जैसा परिवास करेगा, उसीके अनुसार उसको सफलता पिलेगी। अपना उद्देश्य तो वहीं होना चाहिये कि सब मनुष्य द:स्रोसे पार हो जायै, सबका कल्याण हो । ब्राह्मणको आगे ग्रहकर बारो क्रणोंको उपदेश देना चाहिये । केदाध्ययन बद्धा महत्त्वपूर्ण कार्य है, इसको अवस्य करना चाहिये । जो मोहनक बेटके पारंगत प्राष्ट्रणकी निन्दा करता है, वह इसके अनिष्ट-चिन्तनके कारण निसंदेह पराधकको प्राप्त होता है। जो बार्षिक विधिका उल्लंधन करके प्रश्न करता है और जो धर्मके अनुसार उत्तर नहीं वेता, वन होनोमेंसे एककी मृत्यु हो जाती है अथवा एक द्वेषका पात्र होता है। यह सब मैंने तुनलोगोंसे साध्यायकी विधि बतलायी है, इसको याद रखनेसे जिल्योंका महान् उपकार हो सकता है।

भीमानी कहते हैं—अपने गुरु व्यासानीके इस उन्हेशको सुनकर उनके तेजानी जिल्ला बहुत प्रसन्न हुए और आपसानें एक-बूसरेका आतिङ्गन करके व्यासानीसे बोले 'मगवन् ! आपने भविष्यमें हमारे हितका विकार करके जो बातें कतावी है, वे हमारे मनमें बैठ गयी है, हम अवस्य उनका पालन करेंगे। महामुने ! यदि आप पसंद करें तो इमलोग वेदोंका विभाग करनेके लिये इस पर्वतसे पृच्चीपर जाना बाहते हैं।' शिष्योंकी बात सुनकर व्यासानीने बर्म और अर्थसे युक्त बचनोमें उत्तर दिया 'पृच्चीपर वा देवलोकमें जहाँ तुन्हारी इच्छा हो जा सकते हो, किंतु प्रमाद न करना; वर्णोंक बेदमें बहुत-सी प्ररोचनात्मक शृतियाँ हैं।'

सत्यवादी गुरुकी यह आजा पाकर सभी जिल्होंने उनके बरणोपर सिर रत्तकर प्रणाम किया और उनकी प्रदक्षिणा करके वहाँसे प्रस्थान किया। पृथ्वीपर उत्तरकर उन्होंने बातुहाँत्र (अग्निहोत्रसे लेकर सोमयागतकके कर्मों) का प्रचार किया और गृहस्थान्नममें प्रवेश करके ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्योंके यज्ञ कराते हुए वे बड़े आनन्दसे रहने लगे। हिजातियोंमें उनका विशेष सम्मान था। यज्ञ कराना और

केदोकी शिक्षा देना ही उनकी जीविका थी और इन्हीं कमेंकि कारण उन्होंने संसारमें बड़ी स्थाति प्राप्त को थी।

हिन्योंके करे जानेपर व्यासजीके साथ उनके पुत्र सुकदेवके सिवा कोई नहीं रह गया था। ये सुपवाप किसी सोक-विवारमें पड़े एकान्तमें बैठे थे। उसी समय महातपस्वी नारदवी उस आश्रमपर आकर व्यासजीसे मिले और मीठी वाणीने बोले 'ब्रह्मवें! आज इस आश्रमपर वेद-मन्त्रोंका स्वर क्यों नहीं सुनायों देता? आप अकेले चुपवाप किस



विकारमें पहें हैं 7 क्यों विकात-से होकर बैठे हैं 7 बेंद्रव्यित न होनेके कारण अब इस पर्वतकी पहले-जैसी शोधा नहीं रही। देवविधोसे सेवित होनेपर भी यह शैल ब्रह्मधोषके बिना धोलोंके घरकी तरह बोहीन जान पड़ता है। यहाँके व्यक्त, देवता और पहांकले गन्धर्व भी वेद्रव्यक्ति विभुक्त होकर अब पहलेको भाँति होभाधमान नहीं दिसायी देते।' नारदर्जीकी बात सुनकर व्यासकी बोले 'देववें! आपने जो कुछ कहा, वह मेरे पनके अनुकूल ही है, आप ही ऐसी बात कह सकते हैं। आप सर्वह, सब कुछ देखनेबाले और सर्वज्ञकी बात वाननेके लिये उन्कण्डित रहनेवाले हैं। तीनों लोकोमें जो बात होती है, वह सब आपको मालूम रहती है; इसलिये मुझे आहा दीजिये, भै आपकी क्या सेवा करें ? इस समय मेरा जो कर्तव्य हो उसे भी बतल्याइये; क्योंकि अपने व्यार शिव्योसे बिछोह होनेके कारण आज मेरा मन विशेष असल नहीं है।'

ारदर्जीनं कहा—क्यासजी ! तेद पड़कर उसका अध्यास (आवृत्ति) न करना वेदाध्ययनका मल (दोष) है, ज़क्का पालन न करना ज़ड़ाणका मल है, वाडीक देशके लोग पृथ्वीके मल है और नये-नये दृश्य देखने या नयी-नयी बाते जाननेकी उत्कण्ठा रखना स्त्रीके लिये दोषकी बात है; अतः आप अपने बुद्धिमान् पुत्रके साथ सदा वेदोका स्वाध्यय करते गई।

प्रीत्मवी करते हैं—नारदर्शको बात सुनकर परम धर्मात्मा व्यवकी प्राप्ति होते विद्याध्ययन नहीं के और अपने पुत्र शुकदेषके साथ विश्वयको गुझायमान करते व्यासानी पुत्रको स्थान वेदाध्ययन नहीं के व्यासानी पुत्रको हुए-से जीवे स्थासे वेद-मन्त्रोका ज्वाराम करने रूने। तटनर कर्ते गये।

इवनेहामें समुद्री हवासे प्रेरित होकर बड़े ओरकी आँथी उठी। तब व्यास्त्रीने अन्त्र्याय-काल बताकर अपने पुत्रको उस समय वेद पहनेसे ऐक दिया। उनके मना करनेपर शुकदेवजीके मनमें इसका कारण जाननेके लिये प्रवल उत्कलता हुई। यह देसकर व्यास्त्रीने कहा 'बेटा! जब बहरकी हवा प्रवण्ड वेगसे वल रही हो, उस समय वेदसलोंका ठीक-ठीक सस्वर उद्यारण नहीं हो पाता। उस दशमें जगतको उस वायुसे महान् प्रवक्ती प्राप्ति होती है। इसीलिये बहावेत्त्रालोग आँभीके समय वेदाय्यवन नहीं करते।' यह कहकर जब बायु शान्त हो गयी तो व्यासकी पुत्रको अध्ययनके लिये आजा देकर आकाशगड़ाके तटमर बले गये।

#### शुकदेवजीको नारदजीका उपदेश

प्रीमानी कहते हैं—युधिहर । व्यासनीके बले नानेके बाद उस आसमपर एकाना स्थानमें बैठकर न्याध्यायमें लगे हुए शुक्रदेवनीके पास देवाँचे नास्त्रनी प्रधारे । इन्हें उन्सिबत देख शुक्रने सेटोत्ताविधिसे अर्था आदि निवेदन करके उनका पूजन किया । तब नारदर्जीने प्रसान होकर पूका 'कला । ये तुम्हारा कीन-सा जाम एवं प्रिय कार्य कले ?' या सुनकर शुक्रदेवनीने कहा, 'इस लोकमें जो प्रश्न कल्याजका साधन हो उसीका उपदेश देनेकी कृपा करें।'

नारदजीने कहा—एक समय पवित्र अन्तःकरणवाले प्राविधाने तत्त्वज्ञान प्राप्त करनेकी इच्छासे प्रक किया, उसके क्तरमें भगवान् सनन्तुमारने यह उपदेश दिया— विद्यार्क सपान कोई नेत्र नहीं है, सत्यके समान कोई हम नहीं है, रागके समान कोई दुःख और त्यागके समान कोई सुख नहीं है। पापक्रमंसि दूर खना, सदा पुरसकर्मीका अनुहान करना, साधु-पुरुषोके-से बर्ताव और सदाचारका पालन करना, यह सर्वोत्तम श्रेय-(फल्याण) का साधन है। वहाँ मुलका नाम भी नहीं है—ऐसे इस मानव-दारीरको पाकर जो विक्योंमें आसक्त होता है यह मोहको प्राप्त होता है। विषयोका संयोग दु:सक्तप ही है, वह दु:सोसे छुटकारा नहीं दिला सकता। विषयासक्त पुरुषकी बुद्धि सञ्चल होती है, वह मोहजातका विस्तार करती है और मोहजालमे बैधा हुआ पुनव इस लोक तथा परलेकमें भी दुःस ही भोगता है। जिसे कापाण-प्राप्तिकी इच्छा हो, उसे प्रत्येक उपायसे काम और क्रोधको दबाना चाहिये; क्योंकि ये दोनों दोष कल्यामका नाह

करनेके लिये उद्यात रहते हैं। यनुष्यको बाहिये कि तपको



होधसे, लक्ष्मीको हाहुसे, विद्याको मान-अपमानसे और अपनेको प्रमादसे बचावे । हुर खभावका परित्याग सबसे बड़ा धर्म है, क्ष्मा सबसे बड़ा बल है, आत्माका ज्ञान सबसे बड़ा ज्ञान है और सत्यसे बड़कर तो कुछ है ही नहीं । सत्य बोलना सबसे अष्ट है; किंतु हितकारक बात कहना सत्यसे भी बढ़कर है। जिससे प्राणियोका अत्यन्त हित होता हो, उसीको मैं सत्य मानता हूँ। जो नये-नये काम आरम्ब करनेका संकल्प छोड़ चुका है, जिसके मनमें कोई कामना नहीं है, जो किसी वस्तुका संप्रह नहीं करता तथा जिसने सब कुछ त्याग दिया है, वही विद्वान् है और वही पण्डित है। जो अपने वदामें की हुई इन्द्रियोंके हारा अनासक्त भावसे विषयोंका अनुभव करता है, जिसका किन **शान्त, निर्विकार और एकाप्र है तबा जो आखीय कहन्यनेवाले** देह और इन्द्रियोंके साथ रहकर भी उनसे एकाकार न होकर विलग-सा ही रहता है, वह मुक्त है और उसे बहुत शींघ परम कल्याणको प्राप्ति होती है। जिसकी किसी प्राणीकी ओर दृष्टि नहीं जाती, जो किसीका स्पर्ध तवा किसीसे बातचीत नहीं करता, वह परम कल्याणको प्राप्त होता है। किसीकी हिसा न करे, सबके साथ मितताका भाव रखे और यह मनुष्य-जन्म पाकर किसीके साथ वैर न करे । जो आत्मतत्त्वका हाता तथा मनको वहामें रहानेवाला है, उसे चाहिये कि किसी वस्तुका संग्रह न करे, संतोष रखें और कामना तथा खळलताका त्याग कर दे; इससे परव कल्यागकी सिद्धि होगी । तात शुकदेव ! तुम संपहका त्याग करके जिलेन्द्रिय हो जाओ तथा उस पदको प्राप्त करों जो इहलोक और परलोकमें भी निर्भय हवा सर्वया घोकरहित हो। जिन्होंने भोगोका परित्याग कर दिया है, वे कभी शोकमें नहीं पहते; इसलिये प्रत्येक मनुष्यको भौगासक्तिका त्याग करना चाडिये । सीन्य ! जो भौगासक्तिका त्थाग कर देता है, वह दु:स और मेतापसे यूट जाता है। जो अजित (परमातमा) को जीतनेकी प्रच्या रखता हो, उसे तपावी, जितेन्द्रिय, मननदाति, संयतकित और विचयोंचे अनासक रहना चाहिये। जो ब्राह्मण त्रिगुणात्सक विषयीमे आसक्त न होकर सदा एकानवास करता है, वह बहुत सीध सर्वोत्तम सुख (मोक्ष) को प्राप्त कर लेला है। जो पुनि मैश्रुनमें सुल माननेवाले प्राणियोंके बीचने रहकर भी अकेले रहनेमें ही आनन्द मानता है, उसे ज्ञानानन्दसे तुप्त समझना चाहिये; जो ज्ञानान्यसे तुप्त होता है, वह कभी शोकमें नहीं पड़ता। जीव सदा कमेंकि अधीन खता है, वह शुभ कमेंकि अनुष्टानसे देवता होता है, शुभ-अशुभ दोनोंके आचरणसे मनुष्ययोगियें जन्म पाता है और केवल अशुभ कर्मोसे पशु-पक्षी आदि नीच योनियोमें जन्म प्रहण करता है। उन-उन योनियोमें जीवको सदा जरा, मृत्यु तथा नाना प्रकारके दुःखोंका शिकार होना पड़ता है। इस प्रकार संसारमें जन्म लेनेवाला प्रत्येक प्राणी संतापकी आगमें पकाया जाता है—इस बातकी ओर तुम क्यों नहीं ध्यान देतें ? यहाँ विधिन्न वस्तुओंके संग्रहकी कोई आवश्यकता नहीं है: क्योंकि संप्रहसे पहान् दोष प्रकट होता है। रेज़सका

कोड़ा अपने संग्रहके कारण ही बन्धनमें पड़ता है। स्त्री, पुत्र और कुटुम्बमें आसक रहनेवाले जीव उसी प्रकार कह पाते हैं, जैसे वंगलके बुढ़े हाची तालाबके दलदलमें फैसकर दु:स उठाते हैं। जिस प्रकार महान् जलमें फैंसकर पानीके बाहर आये हुए यतव तहपते हैं, उसी प्रकार खेलुजालमें फैसकर अत्यन्त कष्ट उठाते हुए इन प्राणियोंकी ओर दृष्टि डाखें । संसारमें कुटुम्ब, की, पुत्र, पारीर और संप्रह—सब कुछ पराया है, सब नाइवान् है; इसमें अपना क्या है—सिर्फ पाय और पुण्य । जहाँ ठहरनेके लिये कोई स्थान नहीं, कोई सहारा देनेवाला नहीं, राहशार्थ नहीं तबा अपने देशका कोई साबी नहीं है, जो अन्यकारसे व्याप्त और दुर्गय है, उस मार्गपर तुम अकेले कैसे चल सकोगे ? जब तुम परानोककी राष्ट्र लोगे, उस समय कोई तुम्हारे पीछे नहीं जायना, केवल तुन्हारा किया हुआ पुण्य या पाप ही वहतिक साब देगा । अर्थ (परमाता) की प्राप्तिक लिये ही किया, कर्म, पवित्रता और अत्यन्त विस्तृत ज्ञानका सहारा लिया जाता है; जब अर्थकी सिद्धि (परमात्माकी प्राप्ति) हो जाती है तो मनुष्य मुक्त हो जाता है। गाँवमें रहनेवाले मनुष्यकी विषयोक्ते प्रति जो आसकि होती है, वह उसे बॉधनेवाली रासीके समान है, पुण्याचा पुरुव इस रस्तीन्द्रो काटकर आगे —परमार्थक प्रवपर बढ़ जाते हैं: किनु जो पापी हैं से उसे नहीं कार पाते । यह संसार एक नदीके समान है, रूप इसका किनारा, मन स्रोत, स्पर्श हीप और रस ही प्रवाह है। गन्ध उस नदीकी कीखड़, शब्द जल और सर्वकारी दुर्गम घाट है। प्रारीरकारी मौकाकी सहायतासे उसे पार किया वा सकता है। क्षमा इसको खेनेवाली लगी और धर्म इसको लिंधर करनेवाली रस्सी (लंगर) है। यदि त्यागरूपी पवनका सहारा मिले तो इस नदीको झीप्र पार किया जा सकता है। यह देह प्रज्ञभूतोंका घर है, इसमें हर्द्वियोंके संभे लगे हैं, वह नस-नाहियोंसे बैधा हुआ, रक्त-मांससे लिया हुआ और खमड़ेसे यहा हुआ है। इसमें मल-पूत्र भरा है, जिसके कारण दुर्गन्थ आती रहती है। यह जरा और शोकसे स्थाप्त, रोगोळा आज्ञय, आतुर, रजोगुणस्थ्यी धूलसे हका हुआ और अनित्व है, अतः तुष्टे इसकी आसक्तिका त्याग कर देना बाह्रिये । यह सम्पूर्ण बराबर जगत् पञ्चमहाभूतोसे उत्पन्न हुआ है, इसलिये उनसे भिन्न नहीं है। पक्कमहाभूत, पाँच जानेन्द्रियाँ, पाँच प्राण, बुद्धि और सत्वादि गुण-इन सजह तत्त्वोंके समुदायको अञ्चल कहते हैं। इनके साथ हो (सप, रस, गन्ध, स्पर्धा, प्राव्य तथा बुद्धि और अहंकारके आश्रयभूत) सम्पूर्ण विक्योंको मिलानेसे जो जीबीस तत्त्वोंका समूह होता है, उसे व्यक्तव्यक्त-समुदाय कहते हैं। जो इन सब तत्वीसे युक्त है, उसका नाम पुरुष है। जो पुरुष धर्म, अर्थ, स्ताम,

सुख-दु:स और जीवन-परणके तत्त्वको ठोक-ठोक समझता है, बड़ी उत्पत्ति और प्रलयके तत्त्वको भी यवार्वक्रपने जानता है। ज्ञानके सम्बन्धमें जितनी बाते हैं, उन्हें परम्परासे जानना बाहिये। जो पदार्थ इन्द्रियोद्धरा जाने जाते हैं, वे व्यक्त कहरूरते हैं और जो इन्द्रियोंके अगोचर होनेके कारण अनुमानसे जाननेमें आते हैं, उनको अध्यक्त करते हैं। जिनकी इन्द्रियाँ अपने वक्षमें हैं वे उसी प्रकार संतुष्ट रहते हैं, जैसे वर्षाकी धारासे प्यासे हुए जीव । ज्ञानी पुरुष लोकमें अपनेको और अपनेमें लोकको विस्तृत देखते हैं, उन्हें भूत और भविष्यका भी ज्ञान होता है तथा उनकी वह ज्ञानदाकि कभी नष्ट नहीं होती। उसके प्रभावसे वे सब अवस्वाओंचे सम्पूर्ण

भूतोंका दर्शन करते हैं। जो ज्ञानके बलसे मोहजनित नाना प्रकारके हेक्तेक पर हो गबा है, वह सम्पूर्ण प्राणियोंके सहवासमें आकर भी कभी अशुभ कमोंसे लिप्त नहीं होता। किंतु अज़ानी मनुष्य यद्यानीकी भाँति कमोंसे बैधता और मक्ति होता खता है। यह प्रारम्भकर्मके उदय होनेपर नाना प्रकारके कष्ट योगता हुआ संस्तरमें बक्रकी माँति घूपता रहता है। इसलिये तुम कर्मोसे नियुत्त, सब प्रकारके बन्धनोसे मुक्त, सर्वज्ञ, सर्वविजयी सिद्ध और भाव-अभावसे रहित हो नाओ । बहुत-से ज्ञानी पुरुष संयप और तपस्थाके बलसे नवीन बन्धनोंका उन्हेंद करके अनना मुख देनेवाली अबाध सिद्धि (मुक्ति) को प्राप्त हो चुके हैं।

### नारदजीका शुकदेवको उपदेश और शुकदेवका सूर्यलोकमें जानेका निश्चय

करनेवाला है, वह शान्तिमय और कल्यापाकारक 🕯 र जो अपने शोकका नाश करनेके लिये शासका अवण करता है, यह उत्तम मुद्धि पाकर मुखी होता है। शोकके हजारी और भयके सैकड़ों स्वान हैं, वे प्रतिदिन मूह पुरुवीपर ही अपना प्रमाव इस्तते हैं: बुद्धिमान् मनुष्योपर उनका जोर नहीं चलना । इसलिये तुम्हारे अनिष्ठका नाहा करनेके लिये मैं कुछ रपरेश करता है, सुनो-पदि बुद्धि अपने क्यमें रहे तो शोक सदाके लिये दूर हो जाता है। बुद्धिहीन यनुष्य ही अधिय वसुक्ती प्राप्ति और प्रिय वस्तुका विद्योग होनेपर मन-ही-मन दु:सी होते हैं। जो तस्तु भूतकालके गर्थने क्रिय नयी (नष्ट हो गवी), उसके गुणोंका स्मरण नहीं करना चाहिये; क्योंकि जो आदरपूर्वक उसके गुणोंका चिन्तन करता है, उसकी आसन्ति नहीं खूटती। जहाँ वित्तकी आसतिह बढ़ने लगे उस वस्तुको अनिष्टकारी समझकर तसमें दोषदृष्टि कर लेनी वाहिये । ऐसा करनेपर उससे शाँघ हो वैरान्य हो जाता है। जो बीती बातके लिये शोक करता है, उसे अर्थ, धर्म और यशकी प्राप्ति नहीं होती; वह उसके अभावका दुःसमात्र बठाता है, उससे अभाव दूर नहीं होता । सभी प्राणियोंको उत्तम पदाबोंसे संयोग और वियोग प्राप्त होते रहते हैं; किसी एकपर ही यह शोकका अवसर नहीं आता। जो पनुष्य भूतकालमें परे हुए किसी व्यक्ति अथवा नष्ट हुई वसुके लिये निरन्तर शोक करता खता है, यह एक दु:ससे दूसरे दु:सको प्राप्त होता है; इस प्रकार उसे दो अनर्थ भोगने पड़ते हैं। जो अपनी बुद्धिसे विचारकर संसारमें सदा होनेबाले जन्म-मरणके प्रवाहमर दृष्टि रखते हैं, ये कभी उसके लिये आँसू नहीं बहाते। जो सबको सन्यक

ारदमी कहते हैं—पुकदेव । साम्र सोकको दूर | दृष्टिसे देशता है, उस ज्ञानीको कभी अञ्चयात होता ही नहीं। यदि कोई शारीरिक या मानसिक दुःश उपस्थित हो जाय और उसे दूर करनेमें कोई ज्याय काम न दे सके तो उसके लिये चिन्ता नहीं करनी चाहिये। दुःश दूर करनेकी सबसे अच्छी दवा यही है कि उसके लिये चिना न की जाय। बिला करनेसे यह घटता नहीं बॉल्क और बढ़ता जाता है। इसरिक्ये पानिसक दुःलको चुद्धिमे और शारीरिक कष्टको औषध-सेवनके द्वारा नष्ट करना चाहिये। शास्त्रशनके प्रचलको ही ऐसा होना सम्बन्ध है। दुःस पहनेपर बालकोकी तरह रोना उक्ति नहीं। क्रय, योवन, जीवन, धनसंघह, आरोम्प और प्रियतनोका सहवास—ये सब अनिस्य है, विद्वान् पुरुवको इनमें आसक नहीं होना चाहिये। सारे देशपर आये हुए संकटके लिये किसी एक व्यक्तिको शोक करना बन्ति नहीं है। यदि उस संकटको टालनेका कोई बपाय दिसलायी दे तो क्षोक झोड़कर उसे ही करना चाहिये। इसमें संदेत नहीं कि जीवनमें सुलकी अपेक्षा दुःख ही अधिक होता हैं; किंतु जो मुख और दुःल दोनोंकी ही बिन्ता छोड़ देता है, व्ह अक्षय ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है। धनके उपार्जनमें बड़ा कष्ट होता है, उसकी रक्षामें भी सुख नहीं है तथा उसे खर्च करनेये भी क्रेश ही होता है, अतः धनको प्रत्येक अवस्थामें दुःसदायक समझकर उसके नष्ट होनेपर जिला नहीं करनी चाहिये। मनुष्य धनका संग्रह करते-काते पहलेकी अपेक्षा ऊँची स्थितिको प्राप्त होकर भी कभी तुप्त नहीं होते, वे और अधिककी आशा लिये हुए ही मर जाते हैं; इसलिये विद्वान् पुस्य सदा संतुष्ट रहते हैं। संबहका अन्त है विनाश, कैंबे चड़नेका अस्त है नीचे गिरना, संयोगका अस्त है वियोग और

जीवनका अन्त है मरण। तृष्णाका कभी अन्त नहीं होता, संतोष ही परम सुरत है, अतः विवेकी पुरुष संतोषको हो परम धन मानते हैं। आयु लगातार बीत रही है, वह क्षणघर भी विश्राम नहीं लेती । जब अपना दारीर ही अनित्य है तो दूसरी किस वसुको नित्य समझा जाय ? जो मनुष्य सब प्राणियोके भीतर पनसे परे परमात्पाका चिन्तन करते 🕻, वे अपनी संसारबात्रा समाप्त करके परम पदका साक्षात्कार काते हुए शोकके पार हो जाते हैं। जैसे जेंगलमें नयी-नयी धासकी खोजमें चरते हुए पशुको सहसा व्याप्त आकर दबोच लेता है, उसी प्रकार कामनाओंकी खोजमें लगे हुए अनुप्त मनुष्यको मौत उठा ले जाती है; इसलिये सबको दु:लसे कूटनेका उपाय सोबना चाहिये। जो शोक छोड़कर कार्य आरम्य काता 🖁 और किसी व्यसनमें आसक्त नहीं होता, उसकी मुक्ति हो जाती है। धनी हो या निर्धन, सबको उपभोगकालये ही राज्य, स्पर्धा, रूप, रस और गन्ध आदि विषयोगे किन्नित् मुलका अनुभव होता है, उसके बाद उनमें कुछ भी नहीं रहता। प्राणियोंको एक-दूसरेसे संयोग होनेके पहले कोई दुःस नहीं रहता; जब संयोगके बाद वियोग होता है, तभी सबको दुःख हुआ करता है; इसलिये विलेकी पुरुषको अपने स्वरूपमें स्मित होकर कभी भी शोक नहीं करना बाहिये। धेर्यके द्वारा शिक्ष और उदरकी, नेजके द्वारा शब और पैरकी, यनके द्वारा और और कानको तथा सदियांके द्वारा यन और वाणीकी रक्षा करनी बाह्रिये। जो पूजनीय तथा अन्य मनुष्योंमे आसक्तिको हटाकर शान्तभावसे विवरण करता 🕯 तवा 🗷 अध्यात्मविद्यामे पराचण, निष्काम और लोभईनि रहकर एकाकी विकास रहता है, वही सुरती और विद्वान् है।

जब पनुष्य सुराको वुःश और दुःशको सुरा समझने लगता है, उस अवस्थामें बुद्धि, नीति अथवा पुरुवाकी भी उसकी रक्षा नहीं होती। अतः पनुष्यको ज्ञान-प्राप्तिक लिये सदा प्रथत करते रहना जाड़िये; क्योंकि यत करनेवाला पुरुव कभी दुःश्वमें नहीं पड़ता। आत्मा सबसे बढ़कर प्रिय है, उसे जरा, मृत्यु और रोगसे बजाना चाड़िये। झारीरिक और पानसिक रोग सुदृह धनुष धारण करनेवाले बीर पुरुवके छोड़े हुए नीसे बाणोंकी तरह झरीरको पीड़ित करते हैं। तृष्णासे व्यथित, दुःश्वी एवं विवश होकर भी जीनेकी इच्छा रश्चनेवाले मनुष्यका झरीर विनाझकी और ही खिंचता चला जाता है। जैसे नदियोंका प्रयाह आगेकी और ही बढ़ता जाता है। पीछेकी ओर नहीं लौटता, उसी प्रकार रात और दिन भी मनुष्योंकी आयुका अपहरण करते हुए बीतते चले जा रहे हैं। सुष्ठ और कृष्ण दोनों पक्षोंका यह परिवर्तन देहवारी जीवोंको

जरा-जीर्ण कर रहा है, यह एक क्षणके लिये भी विश्राम नहीं लेता । सूर्य स्वयं अजर है, किंतु प्रतिदिन उदय और अस होकर प्राणियोंके मुख और दु:खका नाश करते रहते हैं। ये राजियाँ कितनी ही अपूर्व तथा असम्बावित प्रिय-अप्रिय घटनाएँ लिये आती और बली जाती हैं। यदि जीवके किये हुए कर्पोंका फल पराधीन न होता तो वह जो जाहता, उसकी वही कामना पूरी हो जाती। बढ़े-बड़े संवधी, चतुर और वृद्धिमान् मनुष्य भी अपने कमेंकि फारसे वश्चित होते देखें आते हैं तथा गुणहीन, मूर्श और नीच पुरुष भी किसीके आशीर्वादके बिना ही समस्त कामनाओसे सम्पन्न दिखायी देते हैं। कोई-कोई यनुष्य तो सदा प्राणियोकी हिसामें ही लगा खता और संस्थाको धोका दिया करता है, फिर भी वह सुख ही घोगता है। कितने ही ऐसे हैं, जो सोई काम न करके जुपलाय बैठे रहते हैं, फिर भी उनके पास लक्ष्मी अपने-आप पहुँच जाती हैं और कुछ लोग काम करके भी मनचाही वस्तु नहीं पाते । यह सब पुरुषके प्रारब्धका दोष है । देखीं, शीर्य अन्यत्र पैदा होता है और अन्यत्र जाकर संतान उत्पन्न करता है। कभी तो वह योनिये पहुंचकर गर्थबारण करानेमें समर्थ होता 🕯 और कची नहीं होता । कची-कची आमकी चौरके समान व्यर्क ही ब्राइ जाता है। कितने ही लोग पुत्र-पीत्रकी इच्छा रखकर उसकी सिद्धिके लिये यह करते रहते हैं तो भी उनके संतान नहीं होतो और बहुत-से पनुष्य संतानको स्रोधमें भरे हुए साँप समझकर सदा उससे इरते रहते हैं तो भी उनके यहाँ दीर्घजीको पुत्र उत्पन्न हो जाता है। फितने ही गर्थ ऐसे हैं, जो पुत्राचित्राची दीन स्त्री-पुत्रबोद्वारा देवताओकी यूजा और तपस्या करके दस महीनेतक सुरक्षित रहनेके बाद भी पैदा होनेपर कुलाङ्कार निकल आते हैं तथा बहुत-से ऐसे हैं जो आयोद-प्रमोदमें ही जन्म धारण करके पिताके संचित किये हुए अपार धन-धान्य और विपुत्त घोगोंके अधिकारी होते हैं। कुछ नर्ध माताके पेटसे गिर जाते हैं, कुछ जन्म लेते हैं और कितने ही जन्म लेकर भी मर जाते हैं।

बैसे व्याप होटे पृणोको कह पहुँचाते हैं, उसी प्रकार तब सनुष्योंको नाना प्रकारके रोग पीड़ित करते हैं तो उन्हें उठने-बैठनेको भी प्रांत्त नहीं रह जाती। व्याधिक सताये हुए सनुष्य वैद्योंको बहुत-सा धन देते हैं और वैद्यालोग रोग दूर करनेको बहुत चेष्टा करते हैं तो भी वे उनकी पीड़ा नहीं सींच पाते। बहुत-सी ओषधियोंका संबद्ध करनेवाले चतुर-वालाक वेद्य भी व्याधोंके मारे हुए मृगोकी पाति रोगोंके शिकार हो बाते हैं। वे तरह-तरहके काई और घृत पीते रहते हैं तो भी बैसे हाबी किसी पेड़को झुका देता है, वैसे ही वृद्धावस्था

उनकी कमर देवी कर देती है। इस पृथ्वीपर मृग, पक्षी, शिकारी जन्तु और दरिव मनुष्योंको जब रोग सताता है तो कौन उनकी चिकित्सा करने जाते हैं ? प्राय: उन्हें रोग होता ही नहीं। किंतु बढ़े-बढ़े पशु जैसे छोटे पशुओंपर आक्रमण करके उन्हें दबा देते हैं, उसी प्रकार प्रचयह तेजवाले दुर्बर्ष राजाओंको भी बहुत-से रोग धेरै रहते हैं। इस प्रकार सब लोग भवसागरके प्रवल प्रवाहमें बहुते हुए मोह-तोकमें हुव रहे हैं। देहधारी मन्त्य धन, राज्य तथा कठोर तपशाके प्रभावसे प्रकृतिका उल्लाहन नहीं कर सकते । यदि प्रयक्षका फल अपने हाथमें होता तो कोई भी मनुष्य न बूबा होता, न मस्ता । सबकी सब कामनाएँ पूरी हो वातीं और किसीको अप्रिय नहीं देखना पड़ता । सब लोग संसारमें सर्वोपरि होना चाइते हैं और इसके दिये यवादाकि यह भी करते हैं; किंद्र उसमें सफलता नहीं प्राप्त होती। प्रमाद-रहित, चुरवीर एवं पराक्रमी पुरुष भी ऐसर्थ तथा महिराके मदसे उपन मनुष्योकी सेवा करते हैं। कितने ही लोगोंके हेहा ध्यान दिये बिना ही निवृत्त हो जाते हैं तथा दूसरोंको अपना ही धन समयपर नहीं पिलता । कमोंके फलमें बड़ी भारी विषयता देखनेमें आती है। कुछ लोग पालको होते हैं और दूसरे खोग उसी पालकोंने बैठकर चलते हैं। कितने ही पनुष्य बाँके मर जानेपर एकाकी जीवन व्यतीत करते हैं और बहुतोंके पास अनेको कियाँ खटी हैं। सभी प्राणी सुल-दु:लादि इन्होंमें रम खे हैं, मनुष्य उनमेसे एक-एकका अनुभव करते है अर्थात् किसीको सत्तका अनुभव होता है और किसीको दःलका। तुन इस बातको देखों, किंतु मोहमें न पहों । ऋषिक्षेष्ठ ! यह मैंने तुमसे गुष बात बतलायी है। - N. O. W. P. CO.

ः नारदजीकी बात सुनकर परम बुद्धिपान् और धारिचन शुक्रदेवजीने मन-ही-मन बहुत विचार किया; किंतु सहसा वे किसी निक्षप्रपर न पहुँच सके। बोडी देर बाद उन्हें अपने धर्मकी कल्याणमधी गतिका निश्चय हो गया, किर वे सोचने लगे—'मैं सब प्रकारकी उपाधियोंसे मुक्त होकर किस प्रकार उस उत्तम गतिको प्राप्त कते, बहाँसे फिर इस संसार-सागरमें लौटना न पड़े। जहाँ जानेपर जॉबको पुनरावृत्ति नहीं होती, मैं उसी परम भावको प्राप्त करना चाहता है। सब प्रकारको आसक्तियोंका परिलाग करके पैंने पनके इस उत्तम पति पानेका निश्चय किया है। अब मैं वहीं बाऊँगा वहाँ सेवित कैरग्रसके ज़िखरपर बाले गये।

मेरे आत्याको शान्ति पिलेगी तथा जहाँ मैं अक्षय, अविकारी और सनातनरूपसे स्थित रहैगा; किंतु वह परमगति योगका संचन किये बिना नहीं प्राप्त हो सकती। कर्मके हारा टेक्टबनसे कुटकारा मिलना असम्बद है, इसलिये अब मै योगका आजय लेकर इस देह-गेहका परित्याग कर हैगा और वायुक्तपमें तेजोपय आदित्यमण्डलमें प्रवेश कर नाऊँगा। देवतासोग चन्नमाका अमृत पीकर जिस प्रकार उसे शांज कर देते हैं, उस प्रकार सूर्यदेवका क्षय नहीं होता। युषपार्गते चन्द्रमञ्जलमे गवा हुआ जीव कर्मभोग सपाप्त होनेपर कम्पायमान होकर फिर इस पृथ्वीपर गिर पहता है, इसी प्रकार नृतन कर्मफल घोगनेके लिये वह पुनः बन्द्राचेकमें जाता है। सारांश यह कि बन्द्राचेकमें वानेवालेको आवागमनसे प्रटकारा नहीं मिलता। इसके सिका बन्द्रमा सदा घटता-बढ़ता रहता है, उसकी हास-बुद्धिका सिलसिला कभी नहीं दृटता। अतः इन सब बातोंका विचार करके मुझे चन्नातोकमें जानेकी इच्छा नहीं होती। पांतु सुब्दिव अपनी प्रचण्ड किरणोसे समस्त जगतुको संताप देते हैं। वे सबके तेजको खर्च प्रहण करते है (उनके तेजका कभी द्वास नहीं होता); इसलिये उनका मञ्चल सटा अक्षय बना रहता है। अतः अग्रीप्त तेजवाले आदित्यमध्यसम् जाना ही मुझे अच्छा जान पड़ता है, वहाँ में निर्भोक होकर रहेंगा, कोई मेरा पराभव नहीं कर सकेगा। इस शरीरको सूर्यलोकमे डालकर में ऋषियोके साच सुर्वदेवके अत्यन्त दसाह तेजमें प्रवेश कर जाउँगा. इसके किये में नग, नाग, पर्वत, पृथ्वी, दिशा, आकाश, देव, दानव, गन्धर्व, विशाब, सर्व और राक्षसोसे पुछकर उनकी अज़ा लेना चताता है। आज मैं जगतके सम्पूर्ण धुनोमें प्रवेश कर्मगा, समस्त देवता और ऋषि मेरी योगशक्तिका प्रभाव देखें 1'

ऐसा निक्षय करके शुकदेवजीने विश्वविख्यात देवर्षि नास्ट्रबोसे आज्ञा माँगो । जब उनकी अनुमति मिल गयी तो ये अपने पिता महामुनि श्रीकृष्णद्वैपायनके पास आये और उन्होंने उनके चरणोमें प्रणाम करके उनकी प्रदक्षिणा की। तत्पक्षात् उनसे सुर्यलोकको जानेके लिये आजा माँगी और मोक्षका विचार करते हुए वे पिताको वहीं छोड़ सिद्धगणोंसे

# शुकदेवकी ऊर्ध्वगतिका वर्णन तथा व्यासको महादेवजीका आश्वासन देना

भीषाजी कहते हैं—युधिष्ठिर ! व्यासपुत्र शुकदेवजी कैलास-शिक्षरपर पहुँचकर एकान्तमें सम्वत्त मुन्पिर बैठ गये और शास्त्रोक्त विधिसे सम्पूर्ण शरीरमें आल्याकी धारणा करने लगे । बोड़ी ही देरमें जब सूर्योदय हुआ तो वे शब-पैर समेटकर विनीत-पायसे पूर्व दिशाकी और मुँह करके बैटे और योगमें प्रयूत्त हो गये । वहाँ पड़ी नहीं थे और किसोकर कोलाइल नहीं सुनावी पड़ता वा । उस समय वे सब प्रकारके सङ्गोसे रहित आल्याका साक्षातकार करके खूब हैसे; किर प्रोक्षमार्गकी उपलब्धिके लिये घोगका आक्रय ले महान् योगेखर होकर उन्होंने आकाशमें उड़नेका विचार किया । तदनन्तर, देवपि नारदके पास जाकर उनकी प्रदक्षिणा की और उनसे अपने योगके सम्बन्धमें इस प्रकार निवेदन किया 'तयोधन ! अब पुढ़ों मोक्षमार्गका दर्शन हो नया, आपका कल्याय हो, अब मैं वहाँ जानेको तैवार है, आपकी कृपाने अपीष्ठ गति प्राप्त करनेगा ।'

नारदजीकी आज्ञा पाकर व्यासन्दन शुक्रदेवजी उन्हें प्रणाम करके पुन: योगमें स्थित हुए और कैलास-विजयसे तक्ररुकर आकाशमें जा पहुँचे। फिर वायुका राज धारण कर अन्तरिक्षमें विचाने लगे। उस समय शुक्तदेवजीका तेज सूर्य और अधिके समान दरीप्त हो रहा था। वे निश्चयात्मक बुद्धिके हारा सम्पूर्ण विलोकीको आत्मचायसे देखते हुए बहुत दूसतक आने बढ़ गये। उन्हें निर्मय होकर शान्त और एकाप्रक्तिसे क्यर जाते देख सम्पूर्ण चरावर प्राणियोने अपनी प्रक्ति और रीतिके अनुसार इनका पूजन किया । देवताओने उनपर दिन्य फुलोकी वर्ष की। तीनों लोकोंचे प्रसिद्ध परम धर्मात्रा सुकदेवजी पूर्वदिशाकी ओर पुत्र करके सूर्यको देखते हुए मीनभावसे आगे बढ़ रहे वे । धोड़ी ही देखें वे मलय पर्वतपर जा पहुँचे, जहाँ अर्थजी और पूर्वविक्ति—ये से अध्यक्ति सदा निवास करती है। ब्रह्मचिं व्यासनीके पुत्र शुकदेवको इस प्रकार जाते देख उन दोनों अप्यराओको बड़ा आश्चर्य हुआ। वे आपसर्वे कहने लगी—'अहे ! इस वेदान्यासी त्राह्मणकी बुद्धिमें कितनी अद्भुत एकाप्रता है जो धोड़े ही समयमें पिताकी सेवासे उत्तम बुद्धि प्राप्तकर चन्द्रमाके समान आकाशमें विचर रहा है। यह बढ़ा ही तपस्त्री और पितृष्टक था। इसके पिता भी इसको बहुत प्यार करते थे, किर भी उन्होंने इसे जानेकी आज़ा कैसे दे वी ?' उर्वहीकी बात सुनकर शुकदेकवीने अनारिक्ष, पृथ्वी, पर्वत, वन, सरोवर तबा सरिताओंपर दृष्टि डाली। उस समय इन सबकी

आंध्युक्ती देवियोने हाथ जोड़कर बड़े आदरके साथ उनकी ओर देखा, तब शुकदेवजीने उन सबसे कहा—'देवियो ! यदि मेरे पिताजी मेरा नाम लेकर पुकारते हुए इयर आ निकले हो आपलोग सावधानीके साथ उत्तर देना। मुझपर आपलोगोंका सेंड है, इसलिये मेरी इतनी-सी बात मान लेना।' उनका कथन सुनकर समुद्र, नदी, पर्वत और यनसङ्गित सम्पूर्ण दिलाओंकी अधिष्ठाजी देवियोंने सब ओरसे जार दिया—'बहुत अखन, आप वो आज्ञा देते हैं, वैसा ही होगा।'

वह बहकर महातपसी शुकदेवजी सिद्धि पानेक खेरवसे आगे बढ़ गये। उन्होंने बार प्रकारके दोघोंका, आत प्रकारके तसीगुराका तथा पाँच प्रकारके रजीगुराका परित्याग करके राखपुणको भी त्याग दिया। यह एक अञ्चत बात हुई। तत्पक्षात् से नित्व, निर्मुण एवं शिक्करहित ब्रह्मपद्में किया हो गये। उस समय उनका तेज सूमहीन अफ्रिकी याति वेदीव्यमान हो रहा था। इन्हर्ने सरस और सुगन्धित जलको बर्चा की और दिव्य गन्ध फैलाती हुई परम परित्र वायु चलने लगी। आगे बढ़नेपर श्रीञ्चकदेवजीने पर्वतके दो दिवा जितार देखे, जिनमें एक हिमालयका और दूसरा मेह्नप्रवितका था। हिपालयका शिखर रजतमय होनेके कारण क्षेत्र दिस्तावी देता या और सुमेरूका स्वर्णमय शृह पीले रक्षका था। इन दोनोकी रहेकाई-चीड़ाई सी-सी योजनकी भी । उत्तर दिशाकी ओर जाते समय ये दोनों शिकार जब शुकदेकबीकी दृष्टियें पड़े तो वे निर्भीक होकर उनके ऊपर चड् गये। वह महान् पर्वत इनकी गतिको रोक न सका, उसके दो टुकड़ें हो गयें और शुकदेवजी आगे बढ़ गये। यह देश इस पर्वतपर सनेवाले सम्पूर्ण देवताओं, गन्धवीं और ऋषियोने बड़े जोरसे हर्षनाद किया। उनकी हर्षध्यनि आकाशमें चारों ओर गूँज बठी तथा वहाँ सब ओर शुक्रदेवजीके प्रति सायुजानके शब्द सुनायी पढ़ने लगे। उस समय देवता, गर्थार्व, यहा, राह्मस और विद्याधरीने उनका पूजन किया। उनके सदाये हुए दिव्य पुर्योकी वर्षासे वहाँका सारा आकाश हा गया। तदननार, कर्मलोकमें जाते हुए शुक्रदेवजीने आकाशयङ्गका दर्शन किया।

इस प्रकार उन्हें सिद्धिके लिये उत्क्रमण करते जान उनके चिता वेदव्यासजी भी खेड्डा उत्तम गतिका आश्रय ले उनके पीछे-पीछे आने लगे। पलक मारते-मारते वे उस स्थानपर जा पहुँचे, व्हाँसे पर्वतको गिराकर शुकदेवजी आगे बढ़े थे। वहाँ उन्होंने पर्वतके दो टुकड़े देखें। उस समय वहाँ एडनेवाले अधियोंने आकर व्यासनीसे उनके पुत्रका वह अखिकक कमें कह सुनाया। तब व्यासनीने शुकदेवका नाम लेकर बड़े जीरसे क्रन्दन किया। उनकी आवाजसे तीनों लोक गूँज उठे। पिताकी पुकार सुनकर सबके आवस्त्रय शुकदेवनीने सर्वव्यापक सक्त्रपसे 'पोः' इस एकाझर शब्दका उन्हारण करके उत्तर दिया। उस समय समक्त बनावर जगन्दे उस व्यनिका उचारण किया। तथीसे आवतक पर्वतीके शिलस्पर अवता गुफाओंके पास जब-जब आवाज टी जाती है, तब-तब वहाँसे शुकदेवजीके शब्दमें हो प्रतिब्वनि निकत्त्वी है। इस प्रकार अपना प्रभाव दिखाकर शुकदेवजी अन्तर्यांत्र हो गये और शब्द आदि गुणोंका त्यान करके पत्य पदको प्राप्त हुए।

अपने अमित तेजस्वी पुत्रकी यह महिना देशकर व्यासवी उसीका किनान करते हुए पर्वतके विकारपर बैठ गये। इतनेमें देवता और गन्धवोंसे किरे हुए तथा महर्षियोंसे पूजित पिनाकथारी भगवान् इंकर वहाँ आ पहुँचे और पुत्रशोकमें संतप्त चेदव्यासवीको सानवना देते हुए कहने लगे—'ब्रह्मवें। तुमने पहले अपि, भूषि, जल, बायु और

आकाशके समान शांकशाली पुत्र होनेका मुझसे बरदान माँगा था, अतः तुष्मारी तपस्याके प्रभाव तथा मेरी कृपासे तुष्टें वैसा ही पुत्र प्राप्त हुआ। यह ब्रह्मतेजसे सम्पन्न और परम पवित्र था। इस समय उसने ऐसी उत्तम गति प्राप्त की है, जो अजितेन्द्रिय पुरुषों तथा देवताओंके लिये भी दुर्लभ है। फिर भी तुम उसके लिये क्यों शोक कर रहे हो? जबतक इस संस्थरमें पर्वत और समुद्रोकी सत्ता रहेगी तथतक तुष्हारी और तुष्हारे पुत्रकी अक्षय कीर्ति यहाँ बनी रहेगी तथा मेरी कृपासे इस जगत्में सर्वदा तुष्टें अपने पुत्रकी छावा दिखायी देवी।'

भगवान् शंकरके इस प्रकार आकासन देनेपर मुनिवर व्यासची सर्वत्र अपने पुत्रकी काया देखते हुए बड़ी प्रसन्नताके साव अपने आजमपर खीट आये। युधिष्ठिर ! तुम्हारे प्रजके अनुसार मैंने शुक्तदेवजीके जन्म और परमपद-प्राप्तिकी कथा विकाससे सुनायी है। सबसे पहले देवाँचे नारदजीने मुझे यह वृतान्त सुनाया वा। पहायोगी व्यासजी तो जातचीतके प्रसंग्ये पद-पदपर इस कथाको दुहरामा करते हैं। जो पुरुष मोक्स्यमीने पुत्र इस परम पवित्र इतिहासको धारण करेगा, यह शान्तिपरायण होकर परमगति (मोक्स) को प्राप्त होगा।

## बदरिकाश्रममें भगवान् नारायणके द्वारा नारदजीकी शङ्काका समाधान

गुधिहरने पूज-पितायत । गृहस्य, ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ अधवा संन्यासी जो घी सिद्धि पाना चाहता हो उसे किस देवताका पूजन करना चाहिये ? देवयज्ञ अच्च्या पितृयक्षकी क्या विधि है ? मुक्त पूरुव किस गतिको प्राप्त होता है ? मीसका क्या स्वरूप है ? देवताओंका घी देवता और पितरोंका घी पिता कौन है ? अच्च्या उससे भी ब्रेष्ठ तस्व क्या है ? इन सब बातोंको मुझे बताइये ।

भीषाजीने कहा—युधिहिर ! तुमने बहा गृह प्रशा किया है, इसका उत्तर समझनेमें कठिन है फिर भी तुन्हें तो बतलाना ही है। इस विषयमें जानकार लोग देवर्षि नास्ट और नारायण अधिके संवादरूप प्राचीन इतिहासका ब्याहरून दिया करते हैं। मेरे पिताजीने मुझे बताया बा कि भगवान् नारायण सम्पूर्ण जगत्के आत्मा, चतुर्मृतिं और सनाहन देवता हैं, वे ही धर्मके पुत्ररूपमें प्रकट हुए थे। खायान्युव मन्तन्तरके सत्यसुगमें उनके चार स्वयन्युव अवतार हुए थे, जिनके नाम है—नर, नारायण, हरि और कृष्ण। उनमेंसे अविनाशी नर और नारायण बदरिकाक्षममें जाकर धोर तपस्ता करने लगे। तप करते-करते वे दोनों बहुत दुर्बल हो गये, उनके शरीरकी

नसे दिखायी देने रूगीं। तपस्यासे उनका तेज इतना बढ़ गया कि देवताओंको भी उनकी ओर देखना कठिन हो गया। जिसपर उनकी कृपा होती थी, वही उन्हें देख सकता था। एक समय शीव्रगामी नारदवी यूपते-यूपते बदरिकालममें जा पहुँचे । वहाँ जब नर और नारायणके नित्यकर्मका समय हुआ श्रे नाख्त्रीके मनमें उन्हें देखनेके लिये बड़ा कौतुहल हुआ। वे सोचने लगे—'अहे । यह उन्हीं भगवान्का स्थान है, किनके भीतर देवता, असुर, गन्धर्व, किन्नर और नागीसहित सम्पूर्ण त्येक निकास करते हैं। यहले ये एक ही सपमें विद्यमान थे, किर धर्मके वंशमें बार स्वस्थ धारण करके प्रकट हुए। इन्होंने अपने धर्मावरणसे धर्मको बहाया और अनुपृत्तीत किया है। पहले किसी कारणवश हरि और कृष्ण यहाँ ख़कर तपस्या करते थे, अब धर्मानरणमें बढ़े-बढ़े हुए ये नर और नारायण तपमें प्रवृत हुए हैं, ये ही दोनों परम धाम हैं, ये सम्पूर्ण प्राणियोंके पिता, देवता और परम बद्धस्ती हैं। मला ये दोनों यहाँ किस दूसरे देवता या पितरको पूजा कर

इस प्रकार यर-ही-यन प्रक्तिपूर्वक सोच-विचारकर

नारदजी सहसा उन दोनों देवताओंके पास उपस्थित हुए। सून्न, अहेप, अञ्चल, अञ्चल और ध्रुव है, जो इन्द्रियों, भगवान् नर और नारायण जब देवता और पितरोंको पूजा सियदों और सम्पूर्ण भूजोंसे परे हैं तथा विद्वानोंने जिसे समाप्त कर खुके तो उन्होंने नारदजीको देका और उनकी सम्पूर्ण प्राणियोंका अन्तरात्या, क्षेत्रज्ञ, जिगुणातीत वासीय विद्यासे पूजा की। उनका यह आक्रपंजनक बर्जाव तसा अन्तर्यामी बतलाया है, उस परमात्यासे ही निगुणानय देककर नारदजीने उन्हें नमस्कार किया और इस प्रकार कहान भगवन्। अङ्ग-उपाङ्गोसहित सम्पूर्ण वेदों और सन्-असन्त्वक्य परमात्या ही हम दोनोंकी उत्पत्तिका कारण



पुराणों पे आपकी ही महिमाका गान किया जाता है। आप अजन्मा सनातन माता-पिता और सर्वोत्तम अमृठक्त्य है। आपहीमें भूत, भविष्य और वर्तमानकालीन सम्पूर्ण जगत् प्रतिष्ठित हैं। बारों आक्रमोंके लोग आपहीको पूजा करते हैं, आप ही जगत्के माता, पिता और सनातन गुरु है, किर भी आप जिस देवता या पितरकी पूजा करते हैं, यह कौन है—यह हमारी समझमें नहीं आता (अत: यह रहस्य वतानेकी कृपा करें)।'

श्रीभगवान् नारायणने कहा—देवचें ! तूमने जिसके विषयमें प्रश्न किया है, वह अपने लिये गोपनीय विषय है। यद्यपि इस सनातन रहस्यको प्रकट करना उचित नहीं है तो भी तुम्हारी भक्ति देखकर तुमसे इस विषयका यथार्थ वर्णन करूँना। जो

विषदों और सम्पूर्ण भूतोसे परे हैं तथा विद्वानोंने जिसे सम्पूर्ण प्राणियोका अन्तरात्या, क्षेत्रज्ञ, त्रिगुणातीत तदा अन्तर्यामी बतलाया है, उस परमात्यासे ही त्रिगुपामय अव्यक्तको रूपति हुई है, जिसे प्रकृति कहते हैं। वह सद-असन्बनाय परमात्मा ही हम दोनोंकी उत्पत्तिका कारण है। हम दोनों उसीकी पूजा करते और उसीको देवता तथा पितर मानते हैं। उससे बढ़कर दूसरा कोई देवता या पिता नहीं है। वहीं हमलोगोंका आत्मा है, इसीलिये हम उसकी पूजा करते हैं। जहार । उसीने लोकको उन्नतिके पथपर ले जानेवाली धर्ममर्थादा स्थापित को है। देवता और पितरोंकी पूजा करनी बाहिये, यह उसीकी आजा है। ब्रह्मा, रुद्र, मनु, दक्ष, भृगु, धर्म, दम, मरीबि, अङ्गिरा, अत्रि, पुलस्य, पुल्ड. कतु, बसिष्ट. परमेष्टी, सूर्व, बन्द्रमा, कर्दम, क्रोध और विक्रीत—ये क्रजापति उसी परमात्वासे उत्पन्न हुए हैं और अरीकी बनायी 🛒 सनातन मर्यादाका पालन करते हैं। बेह ब्राह्मण उसीके उद्देश्यसे किये जानेवाले देवता तथा चितु-सम्बन्धी बर्मोको ठीक-ठीक जानकर अपनी अभीष्ट वस्तुजोंको प्राप्त करते हैं। खर्गमें रहनेवाले प्राणियोमेंसे जो कोई उस परमात्र्याको प्रणाम करते हैं, वे उसकी कृपासे उत्तम गति प्राप्त करते 🕻।

जो पाँच जानेन्द्रिय, पाँच कर्मन्त्रिय, पाँच प्राण तथा पन और बुद्धिक्य सब्द गुणोसे, सब कर्मोंसे तथा पेड्ड कलाओसे अपनेको पृथक समझते हैं, वे ही मुक्त हैं; यह शास्त्रका सिद्धान है। मुक्त पुरुषोकी गति परमात्मा है, जिसे शास्त्रोमें क्षेत्रज्ञ कहा है। वह परमात्मा सर्वगुणसम्पन्न तथा निर्मुण भी कहलाता है। ज्ञानयोगके द्वारा उसका साक्षात्कार होता है। हम दोनोंका प्राप्तुषांव उसीसे हुआ है, ऐसा जानकर हम उस सनातन परमात्माकी पूजा करते हैं। चारों वेद, चारों आवम तथा नाना प्रकारके मतोका आव्रय लेनेवाले लोग पत्ति प्रदान करता है। जो सद्य उसका स्परण करते तथा अनन्य भावसे उसकी पूजा करते हैं, उन्हें सबसे बड़ा लाभ वह होता है कि वे उसके खरूपमें प्रवेश कर जाते हैं। नारद ! तुन्हारी भक्ति और प्रेमके कारण हमने तुन्हारे सामने इस परम गोंधनीय विषयका वर्णन किया है।

## नारदजीका श्वेतद्वीपमें जाना तथा भीष्पका युधिष्ठिरसे उपरिचरके चरित्रवर्णनके

प्रसंगमें तन्त्रशास्त्रकी उत्पत्ति बतलाना

मोजनी कहते हैं—पुरुषोत्तम नारायणने जब नारहजीसे इस प्रकार कहा तो वे उनसे बोले—'भगवन् ! अब आप अपने अवतार-धारणके जोड़बकी पूर्ति कीजिये, अब में (खेतहीपमें स्थित) आपके आदि विप्रकृता दर्शन करने जाता हूँ। स्रोकनाथ ! मैंने वेदोंका स्वाध्याय और तप किया है, कभी असत्य भावण नहीं किया है, मैं सदा गुरुजनोंका आदर करता है, किसीकी गुप्त बात दूसरोपर प्रकट नहीं करता, शब्द और मित्रमें मेरा समानभाव है तथा आदिदेव परभाषाकी शरण लेकर सदा अनन्यभावसे उनका भजन करता है। इन सब कारणोंसे मेरा अना:करण सुद्ध हो गया है, ऐसी दशामें मैं उन अनन्य परमेखरके दर्शनसे कैसे चांत्रात रह सकता है ?'

नारदश्रीकी बात सुरकर सनाहन धर्मक रक्षक भगवान् नारायणने उनकी विभिन्नत् पूजा की और उन्हें जानेकी आज़ा दे ही। आज्ञा पाकर नारहजी भी उन पुरातन ऋषिको पूजा करके योगयुक्त हो आकाशकी और उर्दे और सहसा मेरुपर्वतपर पहुँचकर अदृश्य हो गये। मेरुके शिसापर एकान्त स्थानमें श्रणभा विश्राम करनेक प्रश्नात् जब उन्होंने उत्तर-पश्चिमकी ओर दृष्टि झली तो उन्हें एक अर्धुत दृश्य दिसायी दिया। श्रीरसागरके जार भागमें जो श्रेतनामसे प्रसिद्ध विद्याल द्वीप है, वह उनके सामने प्रकट हो गया। इस द्वीपमें सब प्रकारके पापोंसे रहित क्रेलवर्णवाले पुरुष निवास करते हैं। वे प्राकृतिक इन्द्रियोंसे खुन्य होनेके कारण शब्द आदि विषयोका उपभोग नहीं करते, उनके शरीरारे किसी प्रकारकी चेष्टा नहीं होती और सदा सुगन्ध निकलती रहती है। उनकी ओर देखनेसे पापी मनुष्योकी आँखें चौधिया जाती है, तनके शरीर तथा इंड्रियाँ वजने समान दुइ होती हैं, वे मान और अपमानको समान समझते हैं, उनका नाम दिष्य होता है. वे स्वभावतः योगशक्तिसे सम्पन्न होते हैं, उनके मतकका आकार छत्रके समान और स्वर मेघके समान गर्म्यार होता है। ठनके मुहमें साठ सफेद दाँव और आठ दाने होती है। जिनसे सम्पूर्ण विश्वकी उत्पत्ति हुई है और जिन्होंने केंद्र, धर्म, शान्तवृत्तिसे रहनेवाले पुनि तथा सम्पूर्ण देवताओंको सृष्टि की है, उन परमेश्वरको श्रेत-द्वीपके निवासी मल्हिपूर्वक अपने

युधिहरने पूछ—पितामह ! श्वेतद्वीपमें रहनेवाले पुरुष इन्द्रिय, आहार तथा चेष्टासे रहित क्यों होते हैं ? उनके शरीरसे सुन्दर गन्ध क्यों निकलती है ? उनकी उत्पत्ति किस प्रकार हुई

इदयमें धारण करते हैं।

है तबा वे किस जतन गतिको प्राप्त होते हैं ? इस लोकसे मुक होनेवाले पुरुषोंका आखोंमें जो लक्षण बताया गया है, वैसा ही आपने खेतद्वीपके निवासियोंका भी बताया है, इन दोनोंमें यह समानता क्यों है ? इसे जाननेके लिये मेरे मनमें बड़ी जक्षण्या है।

भीव्यजीने कहा-राजन् ! यह कथा बहुत विस्तृत है, इसे मैंने अपने पिताजीके मुंहसे सुना था: कितु इस समय में तुन्हें इसका सारोहामात्र बतला रहा है। पूर्वकालमें इस पृथ्वीपर एक उपरिचर नामक राजा राज्य करते थे, वे इन्ह्रके मित्र और भगवान् नारायणके प्रसिद्ध घक थे। सदा धर्याबरण करते और अपने पितामें भक्ति रखते थे, आलस्य तो उनों छु भी नहीं गया था। नारायणके वरसे ही उन्होंने इस धूमण्डलका साम्राज्य प्राप्त किया था। सूर्यके द्वारा उपदिष्ट वैष्णवदास्त्रोक्त विधियं पहले वे धनकान् नारायणका पूजन करते, फिर उनकी पूजासे क्यी श्रु सामग्रीके द्वारा पितरों और ब्राह्मणोकी पूजा करते थे। अपने आजपमें रहनेवाले लोगोंको अन्न बॉटकर सबसे पीते वे शर्व घोजन करते थे, सवा सस्य बोरकी और प्राणियोंकी हिसासे दूर रहते थे। देवदेव जनाईनमें बे सन्पूर्ण व्यक्तसे भक्ति करते थे, इससे प्रसन्न होकर देवराज इन्द्र उन्हें अपने साथ एक शच्या और एक सिंहासनपर बिठाया करते थे। राजा उपस्थिर अपने राज्य, धन, स्त्री और वाहन आदि सब उपकाणीको भगवान्की कृपासे प्राप्त समझकर सब उन्होंको समर्पण किये खते वे तथा सदा सामधान रहकर सकाम और नैमिलिक यहाँकी सम्पूर्ण क्रियाएँ कैकावज्ञास्त्रोक्त विधिसे सम्पन्न किया करते थे। उन महात्रा राजाके वहाँ पाञ्चरात्र आगमके मुख्य-मुख्य विद्यान् सदा मौजूद रहते वे । प्रगवान्को अर्पण किया हुआ प्रसाद सबसे पहले उन्हें ही भोजन कराया जाता था। राजाने धर्मपूर्वक ही राज्यका शासन किया, कभी असत्यका आश्रय नहीं लिया, उनके मनमें कभी बुरा विचार नहीं उठा और अपने प्रारीरसे उन्होंने कभी छोटे-से-छोटा पाप भी नहीं किया था।

(अब मैं जिस प्रकार तन्त्रशासकी उत्पत्ति हुई है, उसे बताता है, सुनो —) मरीचि, अत्रि, अङ्गिरा, पुरुद्ध्य, पुरुद्ध, कतु और महातेजस्त्री वसिष्ठ—ये सात प्रसिद्ध ऋषि चित्रशिखण्डी कहत्वते हैं। इन्होंने मेरुगिरियर एकमत होकर एक उत्तम शासका निर्माण किया, जो बारों वेदोंके उस शासमें उत्तम लोकधर्मकी व्यास्था की गयी है। उपर्युक्त ऋषि एकाअजित, जितेन्द्रिय, संयमपरायण, भूत, भविष्य और वर्तमानके ज्ञाता तबा सत्यधर्ममें तत्पर रहनेवाले हैं। उन्होंने मन-ही-मन यह सोचकर कि अपुक साधनसे संसारका कल्याण होगा, ऐसा करनेसे परमातमाकी प्राप्ति होगी तथा अमुक ज्यायसे जगत्का अत्यन्त हित होगा, उन शासकी रचना की। उसमें धर्म, अर्थ, काम और मोक्षका वर्णन है तवा नाना प्रकारकी मर्यादाओं और स्वर्ग एवं मार्यलोकको स्थितिका भी वर्णन किया गया है। उपर्युक्त ऋषियोंने एक हजार दिव्य वर्षतक तपस्या करके भगवान् नारायणकी आराधना की थी, अससे प्रसन्न होकर चगवान्ते सरस्वतीदेवीको उनके पास भेजा। नारायणकी अएतासे सम्पूर्ण लोकोका क्षेत्र करनेके लिये सरस्वतीयेगीने उन ऋषियोंके मीतर प्रवेश किया, तब उन तपसी ब्राह्मणीने यशार्थ स्परं शन्द, अर्थ और हेतुपुक्त वाणीका प्रयोग किया। उनकी यह प्रचम रचना ही अन्वार तथा स्वरते विचूर्षित तनासास है। ब्हुवियोंने सबसे पहले करुप्तासय भगवान्को ही वह प्रात्व सुनाचा, उसे सुनकर भगवान् बहुत प्रसन्न हुए और उनसे अदृश्य रहकर ही बोले—'मुनियरो ! तुमलोगोने एक लास इलोकोका यह उत्तय शास बनाया है, इससे सम्पूर्ण लोकधर्मका प्रचार होगा । प्रवृति और निवृत्तिके विषयमें यह ऋक्, साम, यनु और अवर्ववेदके समान प्रमान माना जायगा । प्रद्या, महादेवजी, सूर्व, बन्द्रमा, वायु, पृथ्वी, जल, अप्रि, नक्षत्र तथा अन्यान्य चून नामधारी पदार्थ और ब्रह्मवादी ऋषिगण जैसे अपने-अपने अधिकारके अनुसार

सिद्धानके अनुकूल था। सात ऋषियोंके मुक्तसे निकले हुए | बर्तांट कस्ते हुए प्रयाणमूत माने जाते हैं, उसी प्रकार तुपलोगोंका बनाया हुआ यह उत्तम शास भी प्रामाणिक माना जायगा, यह मेरी आज़ा है। खायम्युव मनु इसीके अनुसार धर्मका उपदेश करेंगे। जब शुकाचार्य और बृहत्यतिका जन्म होया तो वे होनों भी तुम्हारी बुद्धिसे प्रकट हुए इस जासका प्रवचन करेंगे। खायम्युव मनु, शुक्राबार्य और बृहत्पविके शास्त्रोंका जब लोकमें अच्छी तरह प्रवार हो जायना तो प्रजापालक वसु (राजा डपरिचर) बृहस्पतिशीसे इस शासका अध्ययन करेगा । सत्युरुवोद्वरा सम्पानित वह राजा मेरा बड़ा यक होगा और उसी शासके अनुसार सम्पूर्ण कार्योका सन्पादन करेगा। तुष्हारा बनाया हुआ यह शास सब शाखांसे बेष्ठ माना जायगा, इसमें धर्म, अर्थ और उत्तम खस्रोंको व्याख्या की गयी है। इसके प्रचारसे तुन्हारी प्रवाको वृद्धि होगी तथा राजा उपरिचर भी राजलक्ष्मीसे सम्बन्न एवं महापुरम होगा; किंतु उसकी मृत्युके बाद यह शास संसारमे लुप्त हो कायगा। इस प्रकार इस शासके सम्बन्धमें सारी बाते मैंने तुमलोगोंको बता दी।'

इतना कहकर भगवान् ऋषियोंको छोड़कर स्वयं किसी अक्षत दिशाको करे गये। तत्पश्चाद सम ह्येगोका वित चळ्नेवाले उन ऋषियोने धर्मके मूलपूत उस सनातन शासका जगर्मे प्रचार किया, फिर आदि कल्पके प्रारम्भिक युगमे जब बृहस्पतिका प्रातुर्धाव हुआ तो उन्होंने साङ्गीपाङ्ग बेद और क्यनिवदोसवित का पास उन्हें पहाया । तदनन्तर धर्मका प्रजार और लोकोंको धर्य-मर्यादाके भीतर स्वापित करनेवाले वे व्यक्षिणण तयस्याका निश्चय करके अपने अभीष्ठ रवानको चले गये।

## राजा उपरिचरके यज्ञमें एकत आदि मुनियोंका बृहस्पतिसे श्वेतद्वीप एवं भगवान्की महिमाका वर्णन

भीष्यजी कहते हैं—युधिश्चिर ! बृहत्, जहा और महत्—ये | तीनों शब्द एक अर्थके वाचक हैं। बृहत्पविनीमें इन तीनों शब्दोंके गुण मौजूद थे, इसीलिये वे बृहस्पति कड़काते थे। राजा उपरिचर उन्हींके शिल्य हुए और उन्होंने उनसे चित्रशिलिक्योंके बनामे हुए तन्त्रशासका विधिकत् अध्ययन किया। इसके बाद वे पृथ्वीका पालन करने लगे। एक बार राजाने महान् अखमेथ-वज्ञका अनुद्वान आरम्प किया । उसमें बृहस्पतिनी होता हुए और प्रजापतिके तीन पुत्र महर्षि एकत, द्वित और त्रित तथा धनुष, रेभ्य, अर्वावसु,

परावसु, मेम्राठिबि, ताण्डच, शान्ति, बेदशिरा, शालिहोत्रके पिता कपिल, आदि कठ, वैशम्यायनके बढ़े भाई तैलिरि, कच्च और देवहोत्र—ये सोलह ऋषि सदस्य वने। उस यहायज्ञमें सब प्रकारकी सामग्री एकत्र की गयी थी। राजा उपरिवर पवित्र, उदार तथा निष्कामधावसे कर्ममें प्रवृत्त हुए थे। जंगलमें उत्पन्न हुए पदार्वीसे ही उस यज्ञमें देवताओंके भाग कल्पित किये गर्वे थे। उस समय पुराणपुरुष भगवान् नारायणने प्रसन्न होकर राजाको प्रत्यक्ष दर्शन दिया; किंतु दूसरा कोई उन्हें देख न सका। भगवान्ने स्वयं अलक्षित

खकर अपने लिये अपिंत पुरोडासको जाया किया और उसे सूँगकर अपने अधीन कर लिया, इससे बृहस्पतिको बड़ा कोम हुआ। वे राजा उपनिवरसे बोले—'राजन् । मैंने जो भाग समर्पण किया है, उसे देवताको मेरे सामने प्रवाह प्रकट होकर बहुण करना चाहिये (इस तरह डिपका उठा लेना अच्छा नहीं)।'

वृधिष्ठिरने पूछा—पितामक ! जब सभी देवताओंने प्रत्यक्ष दर्शन देकर अपने-अपने भाग बङ्गण किये तो भगवान् विकाने ऐसा क्यों नहीं किया ?

भीव्यजी कड़ते हैं—बेटा ! जब बृहस्पतिजी क्रोबर्मे भर गये तो राजा उपरिचर और उनके सम्पूर्ण स्थला उन्हें प्रसन्न करनेकी बोष्टा करने लगे । वे ज्ञान्तमावसे बोले—'ब्रह्मन् । आपको क्रोध नहीं करना चाहिये। आपने जिनको यह म्याग अर्पण किया है, वे घगवान् कभी क्रोध नहीं करते, उन्हें हमलोग वा आप सोव्हासे नहीं देख सकते । जिसपर वे कृपा करते हैं, वही उनका दर्शन पा सकता है।' इसके बाद एकत, द्वित, जित तबा विवक्तिसम्बद्धी नामवाले ऋषियोंने कहा—'बृहस्पते । हमालेग ब्रह्माओके मानस पुत्र कहलाते हैं । एक बार अपने कल्याणकी इकासे हम सबने उत्तर दिशाकी यात्रा की, वहाँ मेरके उत्तर और श्रीरसागरके किनारे एक पवित्र स्वान है, ज्याँ हमलोगीन हजार वर्षतिक जाठकी भांति एक पैरसे ताबे होकर एकाञ-वित्तसे कठोर तपस्या की थी। इमारे मनमें एकमळ पड़ी संकल्प वा कि 'हमें सनातन देवता भगवान् नरायणका दर्शन किसी तरह प्राप्त हो जाय ।' जब हमारा करा समाप्त हुआ और हमलोग अवधुश्च-स्थान कर चुके, उस समय बड्डे गर्जार सरमें आकाशवाणी हुई—'विप्रवरो | तुमलोगोने प्रसन्नचित्रसे भलीभाँति तप किया है, तुम भगवान्के भक्त हो और यह जानना चाहते हो कि उन सर्वज्यापक परमात्माका दर्शन कैसे हो ? इसका उपाय सुनो—'क्षीरसन्द्रको उत्तर भागमें अत्वन्त प्रकाशमान श्रेतद्वीप है। वहाँ भगवान् नारायणका भजन करनेवाले पुरुष रहते हैं, जो चन्द्रमाके समान कान्तियान् होते हैं। वे स्थूल इन्त्रियोंसे रहित, निराहार और निश्चेष्ट होने हैं, उनके शरीरसे मनोहर गन्ध निकलती रहती है तथा वे भगवान्के अनन्य भक्त होते हैं। तुमलोग उस श्रेतद्वीपमें ही सले जाओ, वहाँ भगवान् प्रत्यक्षक्रमसे दर्जन देते हैं।'

'इस आकाशवाणीको सुनकर हमलोग उसके कताये हुए मार्गसे छेत नामक महाद्वीपमें पहुँचे। उस समय हमारा चित्त भगवान्में ही लगा था, हम उनके दर्शनको इच्छासे उत्कण्ठित हो रहे थे। धेतद्वीपमें प्रवेश करते ही हमारी आँसोने जवाब दे दिया। वहाँके निवासिमों के सामने हमारी

| दृष्टि ठहर नहीं पाली थी, इसलिये हम वहाँ किसी पुरुवको नहीं देख सके। तदनकर, देक्योगसे हमारे हदयमें यह बात स्फुरित हुई कि 'तपस्य किये बिना हमलोग यहाँ भगवान्को सुगमतापूर्वक नहीं देख सकते', यह विचार आते ही हमने फिर सी वर्जीतक बड़ी भारी तपस्था की । उसके पूर्ण होनेपर हमें वहाँ खनेवाले पुरुषोके दर्शन हुए, जो चन्द्रमाके समान गौर और सभी शुभ तक्षणोसे सम्पन्न थे। वे प्रतिदिन ईशानकोणकी ओर पुँह करके हाव जोड़े ब्रह्मका मानस जप करते थे। उनकी इस एकाप्रतासे भगवान्को बड़ी प्रसन्नता होती थी। प्रलवकालमें सूर्वकी जैसी प्रभा होती है, वैसी ही उस द्वीपमें ञ्चनेवाले प्रत्येक पुरूषकी थी। इस समय हमें तो ऐसा जान पड़ा कि यह द्वीप तेजका ही निवासस्थान है। वहाँ कोई किसीसे बढ़कर नहीं था, सबका तेज समान था। धोड़ी देरमें हमारे सामने एक ही साथ हजारों सूर्योंके समान प्रभा प्रकट हुई, हमारी दृष्टि सहसा उस ओर शिंख रायी। हमने देखा बहाँक सभी पुरुष प्रसन्नताके साथ हाथ ओड़े 'नमो नमः' कहते हुए शीरतापूर्वक उस तेजकी ओर दौड़ रहे हैं। इसके बाद जब ये सुति करने लगे तो उनकी तुमुख ध्वनि हमारे कानीमें पड़ी । सब लोग उस हेजली पुत्तको पुजाकी सामग्री अर्पण कर रहे थे। **उस तेजके सामने हमारी नेजहारित और इन्द्रियों काम नहीं दें** पाती जीं, इसलिये हम स्पष्टकपर्स कुछ देख न सके। परंतु स्तुतिकों जो ऊँकी ब्वन्ति हो रही भी, वह हमें स्पष्ट सुनायी पड़ी। सब लोग कह रहे बे—'पुष्परीकाझ ! आपकी जय हो । विश्वमावन ! आपको प्रणाम हो । महापुरुगोके भी पूर्वज ह्मीकेश ! आपको नमस्कार है।

'इतनेहीये पांचव और सुनाधित बायु बहुत-से दिल्य पुन्ध और ओवधियाँ ते आयी, जिनसे बहुकि अनन्य भन्नोंने बड़ी पांतके साथ उस तेजली पुरुवकी पूजा की। उनकी बातजानमें हमें विश्वास हो गया कि अवदय ही यहाँ धमवान् प्रकट हुए हैं: किंतु हम उनके दर्शनमें सफल न हो सके। उस समय हमसे किसी प्रगैररिहत देवताने कहा—'मुनिवरो ! तुमलोगोंने खेतकुंच्यासी इन्द्रियरिहत पुरुवोका दर्शन किया है, इनका दर्शन भगवान्के ही दर्शनके समान है। अथ तुमलोग जहाँसे आये हो वहाँ लौट जाओ, देर करनेकी आव्ह्यकता नहीं है। पगवान्में अनन्य भिक्त हुए बिना किसीको उनका साक्षात् दर्शन होना असम्बव है। हाँ, बहुत समयतक उनकी भक्ति करते-करते जब पूरी अनन्यता आ बायगी तो तुम इच्छानुसार उनका दर्शन कर सकते हो। इस समय तुन्हें अभी बहुत बड़ा काम करना है। इस सत्ययुगके बीतनेयर जब वैवस्तत मन्यन्तरके जेतायुगका आरम्भ होगा, उस समय देवताओकी कार्च-सिद्धिक लिये तुम उनकी स्कापता करोगे ।' यह अमृतके समान मधुर तथा अद्भुत वचन सुनकर हमलोग भगवान्की कृपासे अपने अभीष्ट त्वानपर आ पहुँचे। बृहस्पते ! इस प्रकार हमने बढ़ी भारी तपत्वा की, इव्य-कव्योके द्वारा भगवान्का पूजन भी किया तो मी हमें उनका दर्शन न मिल सका; फिर तुम कैसे अपनेको उनके दर्शनका अधिकारी मानते हो ? भगवान् नारायण सबसे | उपरिचर भी पूर्ववत् अपनी प्रशाका पासन करने लगे ।

m banded to an elder or on

महान् देवता है, एकमात्र वे ही हव्य-कव्यके भोक्ता और संसारको रचना करनेवाले हैं, उनका आदि और अन्त नहीं है, उन अञ्चल परमेश्वरकी देवता और दानव भी पूजा करते हैं।

इस प्रकार एकत, हित तथा त्रित आदि सदस्योंके समझानेपर उद्यरबुद्धियाले बृहत्पितजीने उस पत्रको समाप्त करके भगवान्का पूजन किया। यत्त समाप्त होनेपर राजा

#### नारदजीका अनेकों नामोंके द्वारा भगवान्की स्तुति करना

भीष्मणी कहते हैं—युधिष्ठिर ! मैंने खेतद्वीपनिवासी पुरमोकी स्थितिका वर्णन किया, अब देवर्षि नास्ट्रजी जिस प्रकार श्रेतद्वीयमें गर्व उस प्रसंगको सुना रहा 🐌 व्यान देखर सुनो । उस महान् द्वीपमें पहुँचकर देवर्षि नारदर्जने जब वहाँक चन्द्रमाके समान कालिमान् पुरुषोको देशा तो मस्तक शुकाकर प्रणाम किया और मन-ही-मन उनकी पूजा की। तत्पञ्चात् श्रेतद्वीपवासी पुरुषोने भी नारदर्शीका सत्कार किया । फिर वे भगवान्के दर्शनकी हच्चासे उनके नामका जप करने लगे और कठोर निवयोका पालन करते हुए वहाँ खने लगे । नारदजीने वहाँ अपनी खेनों बहि अपर उठाकर एकाजिक हो निर्मुण-समुणकप विश्वात्मा, भगवान् नारायणकी इस प्रकार सुति की—'देवदेवेश्वर ! आयवो नमस्तार है। आप निष्क्रिय, निर्मुण और समात जगत्के साक्षी हैं। क्षेत्रक, पुरुषोत्तम (क्षर-अक्षर पुरुषसे उत्तम), अनन्त, पुरुष, महापुरुष, पुरुषोत्तम (परमात्मा), त्रिगुण, प्रधान, अमृत, अमृतास्य, अनन्तास्य, व्योम, सनातन, सदसद्वयकाप्यक, त्र्युतधामा, आदिदेव, वसुत्रद, प्रतापति, सुप्रतापति, वनस्पति, महाप्रवापति, कर्जस्पति, वाचस्पति, वगत्पति, मनस्पति, दिवस्पति, मरुत्पति, सलिलपति, पृथ्वीपति, दिवपति, पूर्वनिवास (महाप्रलबके समय जगत्के आधारकार), गुद्ध, ब्रह्मपुरोहित, ब्रह्मकायिक, महाराजिक, चातुर्महाराजिक, भासुर (प्रकाशमान), महाभासुर, सप्तमहाभाग, यान्य, महाचाम्य, संज्ञासेज्ञ, तुचित, महातुचित, प्रनर्दन (मृत्युक्त्म), परिनिर्मित, अपरिनिर्मित, वशकर्ती, अपरिनिन्दित, अपरिमित (अनन्त), वज्ञवर्ती, अवज्ञवर्ती, यज्ञ, महायज्ञ, वज्ञसम्भव, बज्ञबोनि, बज्ञगर्भ, बज्रहदव, बज्ञस्तुति, बज्ञभागहर, पञ्चयज्ञ, पञ्चयहकालकर्तृपति (अद्योगात्र, मास, ऋतु, अयन और संवत्सररूप कालके खापी), पाञ्चराजिक, वैकुण्ट, अपराजित, यानसिक, नापनामिक (सम्पूर्ण नामोके नामी), परस्वामी (परमेश्वर), सुस्रात, इंस, परमहंस, महाइंस,

परम्याजिक, सोर्व्यकेन, सोस्वपृति, अपृतेशय, हिरण्येशय, देवेदाय, कुत्रोद्धय, ब्रह्मेद्धय, प्रयोद्धय, विश्वेष्कर और विष्ट्रबसेन आदि आपहोके नाम है। आप ही जगदन्त्वय (जगत्में ओत-प्रोत) तवा जगत्की प्रकृति हैं। अप्रि आपका मुल है, आप ही वडवानल, आहुति, सारथि, वषट्कार, अन्कार, तप, मन, चन्द्रमा, नेत्र, आन्य (पृत), सूर्य, दिगान, दिग्मानु (दिशाओको प्रकाशित करनेवाले), विदिग्धानु (कोणीको प्रकाहित करनेवाले) तथा हयारीव है। आप प्रथम विसीपर्णमन्त्र, ब्राह्मणादि वर्णीको बारण करनेवाले तथा पञ्चात्रिकाम है। नाश्चिकेत नामसे प्रसिद्ध जितिय अपि भी आप हो हैं। आप शिक्षा, कल्प व्याकरण, छन्द, निरुक्त और ज्दोतिष नामक छः अङ्गोके घाण्डार है। प्राग्जीतिष, ज्येष्ट्रसायग, सामिक-व्रतक्षारी, अधर्वशिरा, पश्चमहाकल्प, फेन्याबार्य, कालकिल्य, बैस्तानस, अभन्नयोग (पूर्णयोग), अभन्नपरिसंख्यान (पूर्णविकार), युगादि, युगमध्य, युगान्त, आलण्डल (इन्.), प्राचीनगर्च, कोशिक, पुरुदुत, पुरुदूत, विडकृत् (विश्वकर्मा), विश्वसय, अननागति, अननाभाग, अनन, अनादि, अमध्य, अव्यक्तमध्य, अव्यक्तनिधन, व्रताबास (व्रतके आग्नय), समुहवासी, यशोवास (यशके निकास), तपोवास (तपके अधिष्ठान), दपावास (संयमके आधार), रुक्ष्मीनिवास, विद्यायास, कीत्यावास, श्रीवास, सर्वाञ्चस (सनके निवास-स्वान), वासुदेव, सर्वच्छन्दक (सक्की इच्छा पूर्ण करनेवाले), हरिहय, हरिमेध (यज्ञ), महायत्रभागहर, करप्रद, सुरूप्रद, धनप्रद, हरिमेश (घणवद्धक्त), यम, नियम, महानियम, कृष्ण्, अतिकृष्ण्, महाकृत्यः, सर्वकृत्यः, नियमधर, निवृत्तश्रम (भ्रमरहित), प्रवचनगत (व्याख्यान-पराचण), पृक्षिगर्भ-प्रवृत, प्रवृत्तवेदक्रिय (बेटिक कमीके प्रवर्तक), अज, सर्वगति, सर्वदर्शी, अप्राद्य, अवल, महाविभृति, महारूपशरीर, पवित्र, महापवित्र, हिरण्यमय, बृहद्, अप्रतक्षं, अधिज्ञेय, ब्रह्माध्य,

प्रशाकी सृष्टि करनेवाले, प्रजाका अन्त करनेवाले, । धक्तवसाल तथा ब्रह्मण्यदेव आदि नागीसे पुकारे जाने-महामायाधारी, वित्रशिक्षणी, वस्त, पुरोद्यक प्रहण करनेवाले, गताय्वर (समाप्तयङ्ग), किन्नतृष्ण (तृष्णागहित), हैं और आपके दर्शनकी इच्छासे यहाँ उपस्थित हुआ हैं। श्चित्र-संदाय, सर्वतोवृत्त (सर्वव्यापक), निवृत्तरूप, ब्राह्मणसम्, ब्राह्मणप्रिय, विश्वमूर्ति, महामूर्तिबान्यव, नगस्कार है।

वाले परमेक्ट ! आपको नमस्कार है। मैं आपका मक एकानामें दर्शन देनेवाले आप परमात्पाको जारम्बार

## श्वेतद्वीपमें नारदजीको भगवान्का दर्शन होना और भगवान्का अपने भविष्य-अवतारोंके कार्योंकी सूचना देना

भीष्यजी कहते हैं—युधिष्ठिर ! इस प्रकार गुद्ध तथा सत्व नामोसे जब नारदजीने भगवान्की स्तृति की तो उन्होंने



विश्वक्रम बारण करके उन्ने दर्शन दिया। उनके अविम्हका कुछ भाग चन्द्रमासे भी अधिक निर्मल और कुछ भाग चन्द्रपासे विलक्षण था । कोई अङ्ग अधिके समान देवीय्यपान और कोई नक्षत्रोंके समान जान्यल्यमान था। प्रारीरका कोई त्यान तोतेकी पाँतके रंगका, कोई स्फटिकमणिके समान, कोई कजलगत्रिके समान, कोई स्वान सोनेके रंगका, कोई मै्गेके समान और कोई श्रेतवर्णका वा। कुछ भाग श्रेत वैदूर्वके समान, कुछ नील वैदूर्वके समान, कुछ इन्द्रनीलमणिके तुल्य, कुछ मोरके काठके रंगका तथा कुछ मोतीकी मालाके समान था। इस प्रकार वे सनातन चगवान् अपने विश्वहमें नाना प्रकारके रंग धारण किये हुए थे। उनके

इजारों नेत्र, इजारों मलक, इजारों पैर, इजारों उदर और हजारों हत्य थे तथा कहीं-कहीं उनकी आकृति स्पष्ट नहीं जान पहली थी। वे एक मुखसे ॐकारसहित गायत्रीका जप तथा अन्यान्य मुस्रोसे चारों बेदों और आरण्यकोंका गान कर रहे बे। वे अपने हारोमें बेदी, कम्प्कलु, रूप्यलमणि, कुश, युगबर्य, दव्ह और श्रयकरी हुई आग लिये हुए थे। उनके बरकोने बरण-पायुकाएँ इतेथा या रही श्री । भगवान्का मुख प्रसन्त दिलाची देता था। उनका दर्शन पाकर नारवशीका हृदय प्रसन्नतासे लिल उटा और वे जुपजाप उनके जरणींने पड़ गये । तब देवताओंके आदिकारण उन अविनापी परणात्माने नारहजीसे बद्धा — देवलें । महर्षि एकत, क्रित और जित भी मेरे दर्शनकी इच्छाने यहाँ आये हुए थे, किंतु उन्हें मेरा दर्शन न हो सका। बासावमें मेरे अनन्य भक्तके सिवा और कोई मुझे नहीं देख सकता। तुम तो मेरे अनन्य भसोमें क्षेष्ठ हो, इसीलिये येरा दर्शन कर सके हो । विप्रवर । धर्मके घरमें जिन्होंने अबतार लिया है, वे नर-नारायण आदि मेरे ही लकाय 🖫 तुम सदा उनका भवन किया करो । आज मैं तुमपर बहुत प्रसन्न 🛊 । यदि मुझसे कोई वर योगना साहो तो याँग लो ।'

जस्दर्जने कहा---धगवन् ! जब आपका दर्शन हो गया तो मुझे तप, यम और नियम सबका फार मिल गया। आपका दर्शन ही मेरे लिये सबसे बड़ा तरदान है।

भगव्यक्ते वहा-नासदकी ! मुझे कोई नेत्रोसे मही देख सकता । तुम जो मुझे देख रहे हो, यह मेरी रखी हुई मायाका प्रचाव है। ये सर्वत्र व्यापक और सम्पूर्ण प्राणियोंका अनुरात्या है। प्राणियोंके दारीरोंका माध्र हो जानेपर भी मैं नहीं नष्ट होता। मुनिवर ! जो लोग मेरे एकान्त भक्त हो चुके हैं, वे बड़े सीधान्यशासी और सिद्ध है; क्योंकि रजोगुण और तमोगुणसे मुक्त होकर वे मुझमें ही प्रवेश करेंगे। मुनिवर ! देखो, मेरे दाहिने भागमे स्थारह रुद्र और वाम चागमें बारह आदित्व विराजमान है। मेरे अप्रधागमें आठ

वसु और पृष्ठभागमें दोनों अधिनौकुभार स्थित है। यह देखी सम्पूर्ण प्रजापति, सात ऋषि, वेद, यज्ञ, अमृत, ओवधि तहा नाना प्रकारके यम-नियम भी मेरे शरीरमें मूर्तिमान् दिलायी देते हैं। आठ प्रकारके ऐश्वर्य भी वहाँ साकारसमसे प्रकट हैं। श्री, लक्ष्मी, कीर्ति, पृथ्वी तथा वेदमाता सरस्वतीदेवी भी मेरे भीतर विराजमान हैं, उनका दर्शन करो । देखो, ये नक्षत्रोमें श्रेष्ठ ध्रुव दिखायी दे रहे हैं। बादल, समुद्र, सरोवर और नदियोंको भी मूर्तिमान् देख लो । ये बार प्रकारके वितृपन चारीर धारण करके प्रकट हुए हैं। इनके साथ ही मेरे अंदर रहनेवाले सत्त्वादि गुणोंका भी अवलोकन करो। मैं ही देवताओं और पितरोंका पिता हूं तथा हवार्यवरूप बारण करके समुद्रके भीतर वायव्य कोणमें खता है। सांस्थक आचार्य मुझे विद्याशक्तिसे सन्यत्र एवं सूर्यनव्यतने स्थित कपिल कहते हैं। वेदमें जिनकी स्तुति की गयी है, वह हिरण्यनर्थ में ही 🖁 तथा योगीलोग निश्चर्य राम्पा करते हैं, यह योगशासप्रसिद्ध ब्रह्म भी मैं ही हैं। इस समय में व्यक्तताय धारण करके आकाशमें विश्वत 🛊 फिर इजार युग जीतनेपर इस जगत्का संद्वार करूँगा और सम्पूर्ण बरावर प्राणियोको अपनेमें लीन करके में अफेला ही अपनी विद्याहरिक साथ विद्यार कर्मेगा । तदननार, सृष्टिका समय आनेपर फिर इस विद्याराक्तिके ही द्वारा संसारको सृष्टि कर्मगा तवा कुछ काल-पद्मात् त्रेता और द्वापरके संब्यांत्रके समय मैं दशरब-नदन 'राम' के रूपमें अवतार हुँना। उस समय समत संसारके लिये कण्टकस्य पुलस्यकुलयालक राक्षाराज राजणका उसके अनुयायियोसहित नाम्न करीना। किर द्वापर और किलकी सेथिये केसको मारनेके लिये मनुराये अवतार धारण कराँगा और देवताओंके लिये काँटा बोनेवाले बहुत-से दानवीका वध करके द्वारकापुरीमें निवास करूँगा। वहाँ रहते समय देवमाता अदितिका अप्रिय करनेवाले भूमिपुत्र नरकासुर, मुर तथा पीठ नामक दानकका संहार कर्मगा और उनके प्राप्त्योतिषपुर नामक नगरका बन-धान्य द्वारकाने उठवा ले जाऊँगा। तदनन्तर, वाणासुरका प्रिय तबा हिट

चाहनेवाले विश्ववन्ति देवता महादेव और कार्तिकेयको युद्धमें पराक्त करूँगा और हजार बाँहोवाले बलिपुत्र बाजासुरको जीतकर सोध विमानमें रहनेवाले शाल्यादि वीरोको मीतके वाट उतारूगा । इतना ही नहीं, महर्षि गर्गके तेजसे प्रक्तिशाली बने हुए कालयक्तका भी भेरे ही द्वारा नाश होगा। उस समय गिरिक्रज (राजगृही) में जरासन्य नामक एक बहुत बलवान् असुर राजा होगा, जो दूसरे राजाओंसे वैर मोल लेता फिरेगा। उसका भी मेरी ही बुद्धिक प्रथलसे नारा होगा । इसी प्रकार धर्मपुत्र युधिष्ठिरके यज्ञमें भेट लेकर आये हुए समल बलवान् राजा-महाराजाओंके बीच दिशुपालका मलक कार्टुंगा। नहाभारतमें सबको परास्त करके भाइपोसहित युधिष्ठिरको उनके राज्यपर विठाऊँगा। उस समय संसारके लोग यही कहेंगे कि 'श्रीकृष्ण और अर्जुनके क्यमें ये नर और नारायण ऋषि जगत्का कल्याण करनेके लिये अस्विबुलका संहार कर रहे हैं।' इस प्रकार पृथ्वीका भार उतारकर में हारकाके समस्त वाद्योंका भी भर्यकर संदार कर्णना । नारदशी ! तुषारी घक्तिके कारण यह भूत और भविष्यका सारा रहस्य मैंने नुमसे कतलाया है।

भीष्यमी कराते हैं—सुधिष्ठिर । विश्वसम्बारी अविनासी भगवान् नारायण इतनी बात कव्यका अन्तर्धान हो गये। तब महारोजस्वी नारहजी भी धगवान्का मनोवाज्ञित अनुग्रह पाकर नर-नारायणका दर्शन करनेके लिये बदरिकाअमधी और चल दिये। यह उपारचान नारदजीका ही कहा हुआ है, किंतु मुझे परम्परासे प्राप्त हुआ है। मुझसे मेरे पिताजीने जो कहा था, यही मैंने तुन्हें सुनाया है।

सीत बढ़ते हैं — शीनक ! वैज्ञम्यायनजीके मुखसे सुना हुआ घर सारा-का-मारा उपाल्यान मैंने तुन्हें सुना दिया। राजा क्नमेजयने इसे सुनकर विधिपूर्वक भगवान्का यजन किया। तुमाचोग भी तपस्वी और जतका पालन करनेवाले हो, नैमिचारण्यमें निवास करनेवाले प्रायः सभी ऋषि बेदवेताओंमें प्रचान है। सीधान्यक्य तुम सभी इस महायज्ञमें एकत्रित हुए हो, अतः विधिवत् इचन करके उन सनातन परमेश्वरका चजन करो ।

#### श्रीकृष्णका अर्जुनको अपने नामोंकी व्याख्या सुनाना

जनमेजयने कहा—जहान् ! मैं प्रजापतिचोके पति भगवान् | श्रीहरिके नाम अवण करना चाहता है। आप उनका वर्णन कीजिये, जिन्हें सुनकर में पवित्र हो जाऊँ।

वैशम्प्रयनजीने कहा—राजन् ! भगवान् ब्रीहरिने अर्जुनपर

प्रसन्न होकर उनसे गुण और कर्मक अनुसार खबं अपने नामोकी जैसी ब्यारवा की है, वही तुन्हें सुना रहा है; सुनो—एक समय अर्जुनने भगवान् श्रीकृष्णसे पूछा 'भगवन् ! आप मृत और भविष्यके स्वामी, सम्पूर्ण भूतोंकी

सृष्टि करनेवाले, अविनाशी, कगत्के आश्रव, इंग्रर और । अभय देनेवाले हैं। देवदेव ! केंद्र और पुराणोमें महर्वियोने आपके कर्मानुसार जो-जो गृह नाम बतलाने हैं, उनकी आपहीके मुहसे व्याख्या सुनना चलता हूं, कृपचा सुनाइये।

भगवान् बोले—अर्जुन् । ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अधर्यवेद, उपनिषद्, पुराण, व्यौतिष, सांस्थ, योगशास तवा आयुर्वेदमें महर्षियोंने मेरे बहुत-से नाम बतलाचे हैं, उनमेसे कुछ नाम तो गुणोके अनुसार हैं और कुछ कर्मीक अनुसार । अब मैं उन नामोकी व्याख्या करता है, सावधान होकर सुनो—जिनके प्रसादमे ब्रह्मा और क्रोबसे रह प्रकट हुए हैं, वन निर्मुण-सगुणक्रय विद्याच्या भगवान् नारायणको नगरकार है। वे ही सम्पूर्ण जराचर जगत्की उत्पत्तिके कारण हैं। उनसे ही सृष्टि, प्रलय आदि सम्पूर्ण विकारोको अपनि होती है। वे ही तप, यज्ञ और यजमान हैं। पुराणपुरूष और विराट्-पुरूष भी उन्होंके नाम हैं। कब प्रस्त्रयकी रात बीती बी, उस समय उन अमित तेजसी नारायणको कृपासे एक कमल प्रकट हुआ तथा उन्हींकी कृपासे उस कमलमेंसे ब्रह्मजीका प्राहुर्भाव हुआ। ब्रह्मका दिन बीतनेपर क्रोधके आवेशमें आये हुए घगवान्के लाखदमें संदानकारी रह जपन हुए। इस प्रकार वे दोनों देखता—प्रह्मा और रद्ध भगवान्के प्रसद् और हरेखरे प्रकट हुए हैं तथा उन्होंके बताबे हुए मार्गने सृष्टि और संद्वारका कार्य पूर्ण करते हैं । समक प्राणियोंको वर देनेवाले बे दोनों देव सृष्टि और प्रलयके निमित्तमात्र 🕯। बालवर्ने तो वह सब कुछ नारायणकी इच्छाने ही होता है। इनमेंसे संद्वारकारी रुद्रके कपदी (कटावूटधारी), जटिल, मुख्य, इमशानगृहका सेवन करनेवाले, कटोर क्रवका पालन करनेवाले, रह, योगी, परम दास्ज, दक्ष-पत्र-विध्वंस करनेवाले तथा घग देवताकी आँता फोड़नेवाले आदि कई नाम है। पाण्डुनन्दन ! ये भगवान् रद भी नारावणके ही स्वस्त्य हैं। इन देवदेव महेक्सकों पूजा करनेसे भगवान् नारायणकी भी पूजा हो जाती है। मैं सम्पूर्ण जगत्का आत्मा है, इसलिये में पहले अपने आत्मासय स्वकी ही पूजा करता हूँ। यदि में वरदाता भगवान् शिवकी पूजा न करें तो दूसरा कोई भी उन आत्मसय शंकरका पूजन नहीं करेगा; क्योंकि मेरे कार्यको ही आदर्श मानकर सब लोग उसका अनुसरण करते हैं। जो रहको जानता है, वह मुझे जानता है। जो उनका थवन करता है, वह मेरा भी भवन करता है। स्व और नारावणकी एक ही सत्ता है, जो दो स्वरूप धारण करके संसारमें विचर रही है। मुझे स्ट्रके सिवा दूसरा कोई वर देनेमें समर्थ नहीं है, यह सोचकर ही मैंने पुत्र-प्राप्तिके लिये अपने

आत्पारूम भगवान् सहको आराधना को थी। ब्रह्मा, स्द, इन्द्र आदि देवता और ऋषि भी भगवान् नारायणकी पूजा करते हैं। मूत, भविष्य और वर्तमान तीनों कालोंमें जो प्राणी रहते हैं, उन सबके नेता और सेव्य भगवान् विष्णु ही हैं, वे सदा सकतौ पूजाके घोग्य हैं। अर्जुन ! तुम हव्य-कव्यको खीकार कारे तवा सबको इस्या देनेवाले अन भगवान्को सदा नमस्कार किया करो । चार प्रकारके पनुष्य मेरे भक्त होते हैं; यह बात तुम सुन चुके हो। उनमेरी जो मेरे अनन्य भक्त है—मेरे सिवा किसी दूसरे देवताका भजन नहीं करते, वे ही भेष्ठ हैं: मैं ही उनको परमगति हूँ। ये कमें करते हुए भी फलकी इच्छा नहीं रखते । शेष तीन प्रकारक जो भक्त हैं, उन्हें में फलकी कामनावाला ही मानता 🖠 और फलकी कामना-व्यालोको नीचे गिरना पड़ता है। किंतु जो कामनाका त्याग करनेवाले ज्ञानी थक हैं उन्हें सर्वोत्तम फलकी प्राप्ति होती है। ज्ञानी पुरुष बहुत, शिव तथा हुओ देवताओंकी सेवा करते हुए भी अन्तमें मुझे ही प्राप्त होते हैं। अर्जुन ! यह मैंने तुमसे भक्तोंका अन्तर बतलाया 🖁 । तुम और मैं —दोनों नरनारायण पानि हैं और पृथ्वीका भार उतारनेके लिये हमने मनुष्य-शरीरमें प्रवेश किया है। मैं अध्यातमयोगको जानता 🥊 तथा 'मैं कौन हैं और कहाँ से आया हैं इस बातका भी मुझे ज्ञान है। लोकिक अध्युद्धका साधक प्रवृतिधर्म और नि:श्रेयस प्रकान करनेवाला निवृत्ति धर्म मुझसे अज्ञात नहीं हैं। एकमात्र मैं ही सन्पूर्ण बनुष्योका आक्रयपूत सनातन परमात्मा है।

नर (पुराव) से उत्पन्न होनेके कारण जलको नार कहते हैं, का नार (जल) पहले मेरा अपन (निवासस्वान) या, इसलिये में 'नारापण' कहलाता हूं। (ओ आखादित करे अचवा जो किसीका निवासस्वान हो उसको वासु कहते 🖁 ।) मैं ही सूर्यक्रय धारण करके अपनी किरणोसे सम्पूर्ण जगत्की आच्छादित करता है तथा मुझमें ही समस्त प्राणी निवास करते हैं, इसल्बि मेरा नाम 'वासुदेव' है। मैं सम्पूर्ण प्राणियोंकी गति और उत्पत्तिका स्वान 🕻 , मैंने आकाश और पृथ्वीको व्याप्त कर रख़ा है, मेरी कान्ति सबसे बढ़कर है, समस्त प्राणी अन्तमें मुझे ही पानेकी इच्छा करते हैं तथा में सकको आक्रान्त करता है; इन्हीं सब कारणोंसे त्येग पुड़ो 'विष्णु' कहते हैं। मनुष्य दम (इन्त्रियसंघम) के द्वारा सिद्धि पानेकी इच्छा करते हुए मुझे पाना खाइते हैं, इसलिये मैं 'दामोदर' कहलाता हैं। अन्न, बेद, जल और अमृतको पृक्षि कहते हैं, ये सदा मेरे गर्भमें रहते हैं, अतः मेरा नाम 'पृष्टिगर्थ' है। जगत्को तपानेवाले सूर्य और अग्रिकी तथा चन्द्रमाकी जो किरणें प्रकाशित होती हैं, वे मेरा केश कहलाती हैं; उस केशसे युक्त होनेके कारण सर्वज्ञ विद्वान्

मुझे 'केशव' कहते हैं। सूर्य और चन्द्रमा मेरे तेत्र हैं और इनकी किरणें केस कहलाती हैं। ये दोनों बगत्को शानित और ताप देकर हर्षित करते हैं; इसलिये 'हवी' कहे गये हैं तवा वे ही मेरे केश हैं; इस कारण मैं 'हपीकेश' कहलाता है। यज्ञमें 'इरलेपहता सह दिवा' आदि मन्त्रसे आवाहन करनेपर मैं अपना भाग हरण (स्वीकार) करता है तथा मेरे शरीरका रंग भी हरित (श्याम) है, इसलिये मुझे 'हरि' कहते हैं। प्राणियोंके सार या बलका नाम है थाम और ऋतका अर्थ है सत्य । मेरा बाम ऋत है—ऐसा विचार कर ब्राह्मजीने मुझे 'ऋतथामा' कहा है। (गोविन्दका अर्थ है पृष्णीको प्राप्त करनेवाला) पूर्वकालमें जब पृथ्वी पानीमें कुबकर स्तातलयें चली गयी थी, तो मैंने (बाराइ-अवतार धारण करके) इसे प्राप्त किया था; इसलिये देवताओंने 'गोकिय' कहकर मेरा स्तवन किया है। मेरे शिपिकिष्ट नायको व्यालया इस प्रकार **१**—रोमहीन प्राणीको द्विपि कहते **१**—यह निराकारका उपलक्षण है तथा विञ्चका अर्थ है च्यापक। मैंने निराकार-रूपसे समस्त जगत्को व्याप्त कर रका है, इसलिये मुझे 'शिपिनिष्ट' कहते हैं। मैं सम्पूर्ण प्राणियोंके शरीरमें रहनेबाला साक्षी-आतमा है। मैंने न तो पहले कभी जन्म लिया है, न अब जन्म लेता है और न आने ऋची जन्म लुगा; इसीलिये मेरा नाम 'अज' है। मैंने कभी असत्—आंबी या अरलील बात मुँहसे नहीं निकाली है: सत्यक्तकरा ब्रह्मपुत्री सरस्त्रती मेरी बाणी है तथा सन् और असन् (सन् और लात) मेरे ही भीतर त्यित हैं; इस कारण मेरे नाभिकमलक्क्य ब्रह्मलोक्स्यें रहनेवाले ऋषिगण मुझे 'सत्य' कड़ते हैं। मैं यहारे कशी सल्बसे च्युत नहीं हुआ है, सत्त्व मुझसे ही ऊपत्र हुआ है, सत्त्वके कारण में पापसे रहित 🖠 तथा सत्त्वत्यान (पाञ्चराजाति बैक्याव तन्त्र) से मेरे स्वरूपका बोध होता है; इन सब कारणोंसे पुढ़ों 'सात्वत' कहते हैं। अर्जुन ! धर्म ही सबसे उत्कृष्ट है, यही ज्ञान्तिमय पात्रहा है, उस धर्म या ब्रह्मसे मैं कभी खुत नहीं होता; इसलिये 'अखुत' कहलाता है। (अय:का अर्थ है पृथ्वी, अक्षका अर्थ है आकाश और 'ज' का अर्थ है इनको जीतने या धारण करनेवाला) पूजी और आकाश—दोनोंको धारण करनेके कारण मुझे 'अधोक्षत' कड़ते हैं। यहर्षिलोग अधोक्षत्र शब्दको अलग-अलग तीन पदोका समृद्ध मानते हैं-- 'अ' का अर्थ लयस्थान, 'धोक्ष' का अर्थ पालनस्थान और 'ज' का अर्थ उत्पत्तिकान है। उत्पत्ति, स्थिति और लचके स्थान एकमात्र नारायण ही हैं; अतः उनके | वे नर और नारायण मेरे ही स्वलय हैं।

सिवा दूसरा कोई 'अधोक्षज' नहीं कहला सकता । प्राणियोंके प्राणोंकी पुष्टि करनेवाता पुत मेरे स्वरूपपूत अग्निदेवकी अर्जिष् अर्थात् ज्यालाको जगानेवाला है; इसलिये बेरहानि मुझे 'पुतार्चि' कहा है। जीव बात, पित्त और कफ-इन तीन धातुओंसे जीवन धारण करते हैं और इन्हीं तीनोंके क्षीण होनेपर न्द्र हो जाते हैं; इसीलिये आयुर्वेदके बिहान् मुझे 'त्रिधातु' कहते हैं। मेरे स्वकारभूत भगवान् धर्म संसारमें वृष नामसे विख्यात हैं तथा वैदिक प्रान्दकोषमें उर्हों पदोंकी व्याख्या की गयी है वहीं भी वर्षत्त्वमे मुझे ही वृत्र कहा गया है; इसी प्रकार कपिशन्तका अर्थ ब्रेष्ठ है, इसलिये प्रवापति कश्यपने मुझे 'क्वाकपि' बतलाया है। ये जनत्का साक्षी और सर्वव्यापक ईक्टर है, देवता तथा असुर भी मेरे आदि, मध्य और अन्तका कभी पता नहीं पाते, इसलिये मैं 'अनादि', 'अमध्य' और 'अनन्त' बजुलाता है। धनक्रय । जो शुबि—पवित्र एवं सवर्ग करने योग्य हैं, उन्हीं बचनोंको में अवण करता है; इसीलिये मेरा नाम 'दुविज्ञवा' है। पूर्वजालमें मैंने एक सीगवाले वाराहका रूप धारण करके इस पृथ्वीको पानीसे निकाला वा, अत: मेरा नाम 'एक-गृङ्क' हुआ । कारख-अवतारके ही समय मेरे प्रारीरमें तीन ककुद (डीवे स्थान) थे, इसलिये मैं 'त्रिककुद' नामसे विक्यात हुआ । सांगय-शासका विचार करनेवाले विद्वानीने जिसे बिरक्षि कहा है, वह प्रजापति 'बिरक्षि' में ही हैं। तत्कका विक्रय करनेवाले सांस्थाराखके आचार्योन मुझे आहित्य-पञ्चलये त्यित, विद्या-शक्तिसे सम्पन्न, सनातन देवता कपित कहा है। बेदोपें जिनको सुति की गयी है तथा योगीजन सदा जिनकी पूजा करते हैं, यह ठेजस्वी 'हिरण्यगर्थ' में ही है। वेदके विद्यान् मुझे ही हकीस हजार ऋषाओंसे पुता 'ऋषेद' और एक हनार प्राकाओंबाला 'सामवेद' कहते हैं। आरण्यकोंने ब्राह्मणलोग भेरा ही गान करते हैं। वे मेरे परम धक्त दुर्लच हैं। जिसमें एक सौ एक शासाएँ मौजूद हैं, उस यनुर्वेटमें भी मेरा ही गान किया गया है। अधर्ववेदके विद्वान् मुझे ही आधिकारिक प्रयोगीसे पुक्त पञ्चकतपात्मक 'अर्थवेद' मानते हैं। वेदोमें जो भिन्न-भिन्न शासाएँ हैं, उन शासाओमें जितने गीत हैं तथा इन गीतोंचे खर और वर्णके उद्यारण करनेकी जितनी रीतियाँ हैं, उन सबको मेरी ही बनावी हुई समझो । मैं ही वस्त्राता हचत्रीय हैं । प्राचीनकारूमें मैं धर्मके पुत्रसयसे अवतीर्ण हुआ था, इसलिये 'धर्मज' कहलाता है। जिन्होंने गन्धमादन पर्वतपर असायह तपका अनुष्ठान किया है,

#### देवर्षि नारद और नर-नारायणकी बातचीत तथा सौतिके द्वारा भगवान्की महिमाका वर्णन

जनमंजयने कहा-ब्रह्मन् ! जैसे दहीसे मध्यान, मरायसे बन्दन, वेदोसे आरण्यक तथा ओवधियोसे अपूत निकाला गया है, उसी प्रकार आपने वह नारायपाको कचारूप अपृतको प्रकट किया है। वे भगवान् नारायण सब प्राणियोको उत्पन्न करनेबाले और सबके ईबर हैं। अहो ! नारायणका तेज अद्भुत है, उसका साक्षात्कार होना कठिन है। कल्पके अन्तमें जहाँ ब्रह्मा आदि देवता, ऋषि, गन्धर्व और समस्त बराबर प्राणी लीन होते हैं, उन नारायणदेवसे उत्कृष्ट और पावन दूसरा कोई नहीं है। नारायणकी कथा सुननेसे जो फल मिलता है, वह सम्पूर्ण आश्रमोमें जाने और सम्पूर्ण तीचोंमें कान करनेसे भी नहीं मिलता। प्रम्पूर्ण विश्वके स्वामी ऑहरिकी कवा सब पापोका नाहा करनेवाली है, उसे आरम्बसे ही सुनकर मैं सर्ववा पवित्र हो गया है। मेरे पूज्य पितायह अर्जुन्ने भगवान् श्रीकृष्णकी सहायतासे जो महाभारतये विजय प्राप्त की, यह कोई आश्चर्यको बात नहीं है; क्योंकि फिलोकीनाय विष्णुकी सहायता मिलनेपर तो मैं संसारमें कुछ भी दुर्तभ नहीं समझता । मेरे सभी पूर्वज धन्य थे, जिनका दित और कान्याण करनेके रिस्वे साक्षात् जनार्दन नैवार रहते थे । सारा संसार जिनकी पूजा करता है, उन भगवान् नारावणका दर्शन तपस्त्रासे ही हो सकता है। किंतु मेरे पितामहोने श्रीकसके चित्रसे विष्ट्रपित उन भगवान्का साक्षात् दर्शन अनायास ही या लिया वा । उनसे भी बहकर धन्यवादके पात देवर्षि नारदत्ती है, मैं इनको साधारण तेवस्थी नहीं मानता; क्योंकि उन्होंने श्वेतद्वीपमें जाकर साञ्चात धगवानुका दर्शन किया। भगवानुकी कृपासे उन्हें उनके श्रीवित्रहका प्रत्यक्ष दर्शन मिला । अन्न में यह जानना चाहता है कि धेतद्वीपसे लौटकर नाग्द्रजी नर-नाग्यणका दर्शन करनेके रित्ये जो पुनः बदरिकाश्रम गये उसका क्या कारण था, वहाँ जाकर वे कितने समयतक उन दोनों ऋषियोंकी सेवामें खे, उन्होंने उनसे कौन-कौन-से प्रश्न किये तथा उन प्रश्नोंके उत्तरमें महात्या नर-नारावणने क्या कहा वा ? ये सब बातें बतानेकी कृपा कांजिये।

वैशम्पायनजीने कहा—राजन् ! मैं पहले अधित तेजस्वी भगवान् व्यासको नपस्कार करता हूँ, जिनको कृपासे मुझे यह नारायणको कथा कहनेका सीभाग्य प्राप्त हुआ है। धेतद्वीपमें श्रीहरिका दर्शन करके जब नारदर्शी लौटे तो यह वेगसे मेरु पर्यतपर आ पहुँचे। भगवान्ते जो आज्ञा दी बी उसे उन्होंने इदयसे स्वीकार किया था। मेरुसे बलकर

वे गन्यमादन पर्वतके पास पहुँचे और वहाँ आकाशसे बद्दरिकाञ्चममें उत्तरे । फिर निकट जाकर उन्होंने पुरस्तन ऋषि नर-नारायणका दर्शन किया, जो महान् व्रतका पालन करते हुए तपस्यामें संलग्न थे। इस समय वे सब लोकोंको प्रकाशित करनेवाले सुर्वसे भी अधिक तेजस्वी दिखाची पहते वे । उनके वक्ष:स्वलमें श्रीवासका बिद्ध सुत्रोपित हो रहा या । दोनों अपने मलकपर बटा धारण किये हुए थे, उनके हाथोंमें हंसका और करणोंने बकका बिद्ध था। विशाल वश्चःखल, बड़ी-बड़ी धुनारी, मेथके समान गम्भीर खर, सुन्दर मुख, बीढ़े लकाट, बॉकी चींहें, सुन्दर ठोंड़ी और मनोहर नासिकासे उनकी अपूर्व शोभा हो रही थी तथा उनके मस्तक छत्रके समान सुशोधित होते थे । इन शुध लक्षणोंसे सम्पन्न इन दोनों महापुरुवीका दर्शन करके नारदर्शको बढी प्रसन्नता हुई। भगवान् नर और नारायणने भी नारदजीका स्थागत-सत्कार करके उनकी कुशल पुड़ी। तदननार, नारदजीने उन दोनोकी ओर देसकार मन-ही-मन कहा- 'पैने चेत्रहोंपमें जिनका दर्शन किया था उन्होंके समान इन दोनों महापुरुषोंकी भी झाँको है।' यह सोचका वे उनकी प्रदक्षिणा करके एक सुन्दर कुशासनपर बैठ गर्व । तब चगवान् नारायणने नारदजीसे पूछा-'देवर्षे । क्या तुमने क्षेतद्वीयमें जाकर हम दोनोंके मुतन्तसाय सनातन परमात्याका दर्शन किया ?"

नाटकोने सहा-भगवन् । मैंने विश्वसम्प्रधारी उन अविनाशी परमेश्वरका दर्शन कर रिया । देवता और ऋषियोंके साथ सम्पूर्ण लोक उन्होंके भीतर विराजमान है। आप दोनों सनातन पुरुषोको देखकर तो मैं इस समय भी श्रेतद्वीपवासी भगवान्की ही झाँकी कर रहा है। वहाँ हमने श्रीहरिमें जो-जो लक्षण देखें थे, आप दोनों भी उन्हीं लक्षणोंसे सम्पन्न हैं। यही नहीं, आप दोनोंको मैंने वहाँ भी ब्रीहरिके पास उपस्थित देखा बा और उन्होंके धेजनेसे मैं फिर यहाँ आबा है। इस संसारमें आप दोनोंके अतिरिक्त दूसरा कौन है तो तेज, यश और श्रीमें उनके समान हो। उन्होंने मुझे धर्मका उपदेश दिया और भविष्यमें होनेवाले अपने अवतार-कार्योंका भी वर्णन किया है। क्षेत्रहीयमें जो पाँच इन्हियोंसे रहित क्षेत वर्णवाले पुरुष हैं, वे सब-के-सब जानी और भक्त हैं तथा सदा भगवानुकी पुजामें लगे रहते हैं। भगवान् भी उनके साथ सदा प्रसम्र रहते हैं। उनको अपने भक्त और ब्राह्मण बहुत प्रिय हैं । वे विश्वका पालन करनेवाले, सर्वच्यापक और धक्तवत्सल हैं। कर्ता, कारण और कार्य भी वे ही हैं। उनका बल और कान्ति अनन्त है। वे हेतु, आज्ञा, विधि और तत्त्वरूप तथा महापशस्त्री हैं। उन दयालु परमात्माने तीनों लोकोमें शान्तिका विस्तार किया है। जिनकी युद्धि अनन्य भावसे एकमात्र उन्होंमें लगी हुई है, उन भक्तोंद्वारा अर्थण की हुई प्रत्येक क्रियाको वे भनवान् त्वयं शिरोधार्य करते हैं। संसारमें उन्हें अपने अनन्य भक्तसे बड़कर और कोई प्रिय नहीं है।

नर-नारायणने कडा-नाग्द ! तुमने चेतद्वीपमें सासात् भगवानका दर्शन किया है, अतः तम धन्य हो। वास्तवमें भगतान्ने तुमपर बडी कृपा की। वे प्रभु अञ्चक प्रकृतिके थी मूल कारण हैं: किसीके लिये थी उनका दर्शन मिलना निर्ताल कठिन है। देवलें । हम सब कह रहे हैं, भगवानको इस जगतमें भक्तासे बढ़कर दूसरा कोई प्रिय नहीं है; इसीलिये उन्होंने तुन्हारे सामने अपना खरूम प्रकट किया है। एक हजार सूर्योंके एकत्र होनेपर जितनी कान्ति हो सकती है, उतनी ही उस स्वानकी भी कान्ति है, जहाँ साकात् भगवान् विराज रहे है। विप्रवर ! विश्वविद्याता ब्रह्माओके भी पति उन परमेश्वरसं ही क्षमाको उत्पत्ति हुई है, जिससे पृथ्वीका संघोग होता है। वे सम्पर्ण प्राणियोका हित करनेवाले हैं, उन्होंसे रस प्रकट हुआ है, जो जलका गुण है और जिसके कारण जल हवीपन होता है। उन्होंसे रूपगुणविशिष्ट तेजका प्राहुर्याय हुआ है, जिससे संयुक्त होनेके कारण सुध्देव इस जगतुमे प्रकादित हो रहे 🖁 । उन्हों पुरुषोत्तमसे स्पर्शकी उत्पति हुई है, जिससे संयुक्त होकर वाय सम्पूर्ण जगत्मे प्रवाहित होती रहती है। वे ही लोकेश्वर शब्दकी भी उत्पत्तिके हेतु हैं, जिससे आकादाका नित्य संयोग है और जिसके ही कारण वह निरावत रहता है। सम्पूर्ण प्राणियोंके भीतर स्थित रहनेवाले मनको उत्पत्ति भी उनीसे हुई है। उस मनसे संयुक्त होकर ही चन्त्रमा प्रकाश गुण धारण करता है। ये भगवान विद्या-शक्तिके साथ अपने सत्यधाममें विराजमान है। तपोधन ! खेलक्रीयमें तन्त्रें हमलोगोने भी देखा था। भगवान्से समागम होनेके पक्षात तुमारे पनमें जो संकल्प उठा वह सब भी हमलोगोंको विदिन है। इस चराचर जगत्में जो शुघ्र या अशुध्र बात हो चुकी है, हो रही है या होनेवाली है, बह सब उस समय टेडटेव भगवानने तन्हें बतलाबी बी।

वैशम्मयनजी कहते हैं-जनमेजय ! कठोर तपस्यामें प्रवृत्त

हर भगवान् नर और नारायणकी यह बात सुनकर नारहजीने क्हें हाब जोड़कर प्रणाम किया और नारायणके मस्रोका विधिवत् जय करते हुए वे एक हजार दिव्य वर्षोतक उन्हींके आज्ञमपर रहे । वहाँ प्रतिदिन भगवानुका ध्यान और पूजन यही उनकी जीवन-क्यों थी। इस प्रकार पगवान्की कवा सनते और प्रतिदिन उनका दर्शन करते हुए बदरिकाश्रममें एक हुआर वर्ष पूरा होनेपर नास्त्जी हिमालय पर्वतपर स्थित अपने आजममें बले गये और वे विख्यात तपस्वी नर-नारायण पन: उत्तम तपस्थामें संरूप्र हो गये। जनमेक्य ! तुम प्रारम्भसे ही यह कवा सुनकर पवित्र हो गये हो । जो मनुष्य अविनाशी परावान् नारायणके साथ मन, वाणी या क्रियांके द्वारा द्वेषभाव रखता है, उसका न इस लोकमें ठिकाना है न परलोकमें; उसके पितर सदा नरकमें हुने रहते हैं। भगवान् विष्णु सबके आत्मा है, चला उनसे कौन हेप करेगा ? राजन् । मेरे गुरु गन्धवतीनन्दन क्यासजीने इस क्षेष्ठ पाहाल्यका वर्णन किया था, उन्होंके पुँहरी मैंने इसको सुना है और वही तुनों भी सुनाया है। अब तुम अपने संकल्पके अनुसार इस महान् यहाको पूर्ण करो ।

सीति बढ़ते हैं—शीनक । वैश्वापायनश्रीके पुससे यह महान् ह्यारुवान सुनक्षर राजा जनमेजयने अपने पत्रको पूर्ण करनेका कार्य आरम्ब किया। तुमने नैमिबारण्यवासी ऋषियोंके सामने जिसके विषयमें प्रश्न किया था, वह नाराकणीय उपास्कान मैंने तुन्हें सुना दिया। परम ऋषि नारायण सम्पूर्ण पनुष्यों और लोकोंके स्वामी हैं। इस विज्ञाल पृथ्वीको उन्होंने ही धारण कर रका है। वे वैदिक धर्म और बिनयका पालन करनेवाले, प्राप और दमकी निधि, यम-नियममें परायण, देवताओंका हित साधन करनेवाले, असुरविनाशक, तपके भण्डार, महान् पशके भावन, मधु-कैटभका वस करनेवाले, धर्मजोंको सदगति एवं अभय प्रदान करनेवाले तथा बडामें भाग पहण करनेवाले हैं-ऐसे भगवानुकी तुम शरण स्त्रे। जो सम्पूर्ण जगतके साक्षी, अनन्मा, अन्तर्यामी, पुराणपुरुव, सूर्यके समान तेजस्वी, इंधर और सबकी गति हैं, उन परमेश्वरको तुम सब लोग एकाप्रचित्त होकर प्रणाम करो । वे इस जगतके आदिकारण, मोशके आग्रय, सुश्य-खस्य, सबके झरण देनेवाले, अविचल और सनातन पुरुष है। अपने मनको वसमे रखनेवाले सांख्ययोगी उन्होंको बुद्धिके हारा प्राप्त करते हैं।

#### हयत्रीव-अवतार, नारायणकी महिमा तथा भक्तिधर्मकी परम्पराका वर्णन

शीनकने पूछा—धगवन् ! हमने परमेश्वरके माहारूपको सुना तथा उन्होंने धर्मके घरमें जो नर-नारायणकपसे अवतार धारण किया था, वह बात भी मालूम हुई। अब हम वह जानना चाहते हैं कि जगत्को धारण करनेवाले भगतान्ते अद्भुत रूप और प्रभावसे युक्त हवप्रीय-अवतार क्यों धारण किया था? और उस कपमें भगवान्का दर्शन करके ब्रह्माजीने कौन-सा कार्च सम्पन्न किया ?

सीतिने वहा--शीनक ! भगवान्के हयबीय-अवतारकी चर्चा सुनकर राजा जनमेजयको भी तुन्हारी ही तरह संदेह हुआ था, तब उन्होंने इस प्रकार प्रश्न किया—'विप्रवर ! ब्रह्माजीने भगवान्के जिस इयप्रीयक्रमका दर्शन किया था, वह किसलिये प्रकट हुआ, यह बतानेकी कृपा करें।'

वैशम्पाधनवीने कहा--राजन् ! इस जगत्मे जितने प्राणी है, वे सब ईश्वरके संकल्पसे उत्पन्न हुए पञ्चमहाभूतोंसे युक्त हैं। विराद्-स्वरूप भगवान् नारायण इस जगत्के ईश्वर और स्रश है, से ही सब जीवोंके अन्तरात्या, बरदाता, सगुण और निर्गुणस्थ्य हैं। अब सुम पहाचुतोंके आत्यन्तिक प्रलयकी बात सुनो-पूर्वकारमं जब इस पृथ्वीका एकार्णवके जलमे, जलका तेजमें, तेजका बायुमें, चायुका आकाशमें, आकाराका मनमें, मनका व्यक्तमें, व्यक्तका अव्यक्त प्रकृतिमें, अञ्चलका पुरुष (ब्रह्मा) में और पुरुषका सर्वव्यापक परमात्मामें लब हो गया, उस समय बारों ओर अन्धकार-ही-अन्धकार छ। गया । उसके सिवा और कुछ नहीं जान पड़ता था। उस अवस्थामें विद्या-शक्तिसे सन्यव श्रीहरिने योगनिहाका आक्षय लेकर कारणकार जलये शयन किया तथा नाना गुजोसे उत्पन्न होनेवाली अद्भुत सृष्टिके सम्बन्धपे विचार करते-करते वर्षे अपने पहान् गुणका स्परण हुआ, उससे अहंकार प्रकट हुआ। वह अहंकार ही बार मुलोवाले ब्रह्माजी हैं, जो सब लोकोंके पितायह और भगवान् हिरणगर्भके नामसे विरुवात है। उस समय भगवान नारायणकी नामिसे कमल प्रकट हुआ वा, जिसमें कमल-लोबन ब्रह्मात्रीका आविर्माय हुआ। अत्वन्त तेत्रावी सनातन देव ब्रह्माजीने सहस्रदल कमलपर विराजमान ग्रेकर का इधर-उधर दृष्टि डाली तो उन्हें समस्त जगत् जलमय दिलायी पड़ा । तब ब्रह्माजी सत्त्वगुणमें स्थित होकर प्राणियोंकी मुड़िमें प्रवृत्त हुए। वे जिस कमलपर बैठे हुए बे, उसका पना सूर्यक समान देदीप्यमान बा। उस प्लेपर पहलेसे ही भगवान् नारायणकी प्रेरणासे जलकी दो बूँदे पढ़ी बीं, जो रजोगुग | उनके बिना में अंधा-सा हो रहा है; अत: आप कृपा करके

और तमोगुणको प्रतीक थीं। आदि-अन्तसे रहित मगवान् अब्बुतने उन दोनों ब्रैटोकी ओर देखा। उनमेंसे एक ब्रैत भगवान्त्री दृष्टि पहते ही तमोमय मधु नामक देखके आकारमें परिणत हो गयी । उस दैत्यका रंग मधुके समान था और उसके शरीरकी कान्ति बड़ी सुन्दर थी। जलकी दूसरी बूँद, जो कुछ कड़ी थी, नारायणकी अफ़ासे रजोगुणसे उत्पन्न केटम नामक देवके रूपमें प्रकट हुई। तमीगुण और रजोगुणसे युक्त वे दोनों दैत्य मधु और कैटच बड़े बलवान् थे। कमलके आसनपर विश्वनमान होकर सृष्टि-रचनामें प्रवृत्त हुए बहुतकी ओर दृष्टि पड़ते ही वे दोनों कमलनालकी ओर दोड़े। वहाँ पहुँबका उन्होंने साकाररूपमें प्रकट हुए चारों वेदोंको ब्रह्माजीके देखते-देखते सहसा हर किया । उन सनलन वेदोंको लेकर वे तुरंत समुद्रके भीतर ईशानकोणमें खिल रसातलमें प्रवेश कर गये।

वेदीका अपहरण हो जानेपर प्रहाशीको बड़ा खेद हुआ, वे मन-ही-चन परमात्रामें कहने लगे 'भगवन् ! वेद ही मेरे बक्तम नेत्र हैं, खेद ही मेरे बात हैं, खेद ही मेरे आक्रय और खेद ही मेरे उपास्य देख हैं। मेरे उन्हीं खेडोंको दो दानबोने बलात छीन रिव्या है। उनके किना भुझे सब ओर अन्यकार दिलायी तेता है। फेटोंके बिना में संसारकी सृष्टि कैसे कर सकता है ? ओह । युव्चपर यह बड़ा चारी संकट आ गया। इस तीत क्षोकारे मेरा हदय फटा जा रहा है।' इस प्रकार विलाप करते-करते उनके मनमें यह विचार उठा कि मैं भगवान् बीहरिकी सुति कमें, यह बात ध्यानमें आते ही वे हाथ जोड़कर परम आराध्य परमात्माकी सुति करने लगे-'धगवन् ! आप इमारे पूर्वज हैं, वेद आपका इदय है, आप जगल्के आदि कारण, सबसे श्रेष्ठ, सांश्ययोगकी निधि और सर्वप्रक्रिमान् हैं. आपको नमस्तार है। व्यक्त जगत् और अञ्चक्त प्रकृतिको उत्पन्न करनेवाले परमात्मन् । आपका त्वक्य अचिक्य है। आप कल्याणमध्य मार्ग (मोक्ष) में स्थित 🖁 । किन्नपालक ! आप सम्पूर्ण प्राणियोंके अन्तरात्मा, किसी योनिसे उत्पन्न न होनेवाले, जगतुके आधार और खयम्पू हैं। मैं आवके प्रसादसे उत्पन्न हुआ है। आपके नेत्र कमलके समान हैं, आपका श्रीविषद विशुद्ध सरवमय है, आप ही ईश्वर और सच्चाव हैं, आपड़ीने मुझे जन्म दिया है और आपड़ीकी कृपासे मुझपर कालका जोर नहीं बलता। आपने मुझे वेदसमी नेत्र प्रदान किये थे, किंतु उन्हें दानवोने छीन लिया।

पुनः उन्हें वापस ला दीजिये; क्योंकि मैं आपका प्रिय फक हूँ और आप मेरे प्रियतम स्वामी हैं।'

ब्रह्माजीके इस प्रकार स्तृति करनेपर सर्वव्यापक धगवान् नारायण योगनित्राका त्याग कर वेदोंका उद्धार करनेको तैयार हो गये। उन्होंने अपने ऐसर्पक द्वारा दूसरा



द्वारीर धारण किया, जो जन्द्रमाके समान कान्त्रिमान् वा। उनका मस्त्रक घोड़के मसकके समान श्वेनकर्ण तथा केटोंका आबय था। उनकी नासिका भी बड़ी सुन्दर थी। नदात्र और ताराओंसे युक्त सार्ग उनका सिर बा। सूर्यकी किरणोंके समान चपकीले बढ़े-बढ़े बाल बे। आकाश और पाताल उनके कान थे और समस्त भूतोंको धारण करनेवाली पृथ्वी ललाट थी। इसी प्रकार गङ्गा और सरस्वती उनका नितन्त्र, महान् समुद्र उनकी भींहें, सूर्य और चन्द्रमा नेत्र, संख्या नासिका, अध्कार संस्कार, विजली जीभ, सोमपान करनेवाले पितर दाँत, गोलोक और ब्राप्टलोक ओठ और कालरात्रि उनकी त्रीवा थी। इस प्रकार अनेक मूर्तियोसे आवृत हयप्रीवका रूप धारण करके वे जगदीश्वर वहाँसे अन्तर्धान हो गये और रसातलमें प्रवेदाकर परम दोगका आश्रय ले शिक्षाके नियमानुसार ब्यालादि खरीसे पुरू सामबेदका गान करने लगे। नाद और खरसे विदिष्ट सामगानकी वह मधुर ध्वनि रसातलयें सब ओर फैल गयी, जो सब प्राणियोंका हितसाथन करनेवाली थी। दोनों असुरोने जब वह शब्द सुना तो बेटोंको बन्धनमें बीधकर

रसातलमें एक ओर फेंक दिया और खर्च निधरसे वह ध्वनि आ रही वी उसी ओर दोड़े। इसी बीचमें भगवान् हयप्रीवने उस स्वान्यर पहुँचकर रसातलमें पड़े हुए सम्पूर्ण केंद्रोंको अपने अधिकारमें कर लिया और उन्हें लाकर पुनः ब्रह्माजीको सौंप दिया। इसके बाद वे अपने पूर्व स्थवको चारण करके फिर ज्यो-के-न्वों सो रहे।

हथार, जब उन दानवोको सब्द होनेके स्थानपर सुख दिखायाँ न पड़ा तो ये पुनः बड़े वेगमे उस स्थानपर आ पहुँचे, जहाँ केदोको फेक आये थे; किंतु वहाँ भी कुछ हाथ न आया, वह स्थान लाली ही दिखायाँ दिया। अब वे बल्लान् दैत्य बड़े खोरसे उपरकी और बड़े और छीप्र ही रसातलमें बाहर निकल आये। उपर आकर उन्होंने देखा कि पानीके उपर शेवनायकी श्रद्धापर एक बन्दमाके समान कान्तिमान् पुरुष स्त्रे खा है। वे विश्वद्ध सल्बरे सम्पन्न चगवान् ही थे, जो योगनिद्धामें पीड़े हुए खे। उन्हें देखकर दानवराज मधु और कैट्य उद्धावा घारकर और-जोरसे हैंसने लगे और रजोगुण तथा तसीगुणके आवेशमें आकर परस्वर बहने लगे—'यह जो क्षेत्र वर्णवास्त्र पुरुष यहाँ नींद से यहा है, निस्सेदेह पहीं



सरातलसे वेटोंको चुरा लाया है। यह किसका पुत्र है, कीन है और क्यों यहाँ साँपके शरीरपर सो खा है? इस प्रकार बातचीत करके उन दोनोंने श्रीहरिको जगाया। उन्हें युद्धके लिये उत्सुक देख पणवान् पुरुषोत्तम उठकर खड़े हो गये और इन दोनोंकी और दृष्टि डालकर उन्होंने मन-ही-मन युद्धका निश्चय किया। फिर तो युद्ध प्रारम्भ हो गया और मगवान् मधुसूदनने ब्रह्माजीका मान रखनेके लिये रखेगुण तबा तमीगुणसे प्रभावित हुए उन दैत्योंको मार डाला । इस प्रकार वेदोंको वापस लाकर और मधु-कैटपको मारकर उन्होंने ब्रह्माजीका शोक दूर किया । तत्पश्चात् वेदसे सम्मानित और भगवान्से सुरक्षित होकर ब्रह्माजीने समस्त चरावर जगत्की सृष्टि की। भगवान् उन्हें लोकरचनाकी बुद्धि देकर जनस्थिन हो गये — ऋहाँसे आये थे वहीं व्यत्रे गये । इस प्रकार बीहरिने प्रवृत्तिधर्मका प्रवार करनेके लिये हथप्रीवरूप बारण किया था । उनका यह वरदायक रूप परम प्राचीन और विख्यात है । जो ब्राह्मण प्रतिदिन इस अवतारकी कवाको सुनता या स्मरण करता है, उसके अध्ययनका कभी नाश नहीं होता। एजन् ! तुमने जिसके लिये पूछा बा, वह हमारीवावतारकी प्राचीन कथा मैंने तुष्वें सुना ही। यह उनाश्यान देवके द्वारा अनुमोदित है। परमात्मा कार्च-सामन करनेके लिये जिस-जिस प्ररीरको धारण करना जाहते हैं, उसे सार्थ प्रकट कर रोते हैं। वे घेट और तपस्याकी निधि हैं तथा सांख्य, घोन, ब्रह्म एवं इतिकासय है। बेदोका पर्यवस्तान नारायणमें ही है, यह नारायणके ही सक्त्य हैं, तप नारायणकी ही प्राप्ति करानेवाले हैं और नारायणकी प्राप्ति ही उत्तय गति (मोक्ष) है। इठना ही नहीं, ऋत ओर सत्य भी नारायणके ही स्वरूप हैं तथा जिसके अनुष्ठानसे पुनर्जन्म नहीं लेना पड़ता, वह निवृत्तिप्रधान वर्ष भी नारायणको ही लक्ष्य करनेवाला है। प्रवृत्तिवर्ध भी पाराधणका ही लक्ष्म है। भूमिका उत्तम गुण गन्म, जलका गुण रस, तेजका गुण कप, वायुका गुण स्पर्श और आकाशका गुण शब्द भी नारायणसे भिन्न नहीं है। मन, काल, नक्षत्र-मच्हल, कीर्ति, भी, लक्ष्मी, सम्पूर्ण देवता तथा सांख्य और योगशास—ये सत्र नारायणके ही सक्य है। पुरुष, प्रधान, प्रभाव, कर्म तथा देव—ये किन बस्तुओंके कारण है, वे भी नारायणकम ही हैं। अधिद्वान, कर्ता, भिन्न-भिन्न प्रकारके करण, नाना प्रकारकी अकग-अलग चेहाएँ तवा देव—इन पाँच कारणोक्ते कथमें सर्वत्र श्रोहरि ही विराजमान है। जो स्प्रेग सर्वव्यापक हेतुओसे उत्त्वको जाननेकी इच्छा रसते हैं, उनके लिये महत्त्वोगी नारायण ही एकमात्र ज्ञातच्य तस्य हैं। सम्पूर्ण लोक, ज्ञह्यादि देवता, यहात्मा ऋषि, सांस्थके विद्वान, खेगी और अल्प्यानी यति—इन सबके मनकी बाते भगवान् जानते हैं; किंतु उनके मनमें क्या है ? यह किसीको पता नहीं है। समस्त किश्चमें जो लोग देवताओंके लिये यह और पितरोंके लिये बाद करते हैं, क्षान देते हैं और महान् तप करते हैं, उन सबके आजय

धनवान् विच्यु ही हैं। वे अपने ऐश्वर्वयोगमें स्थित रहते हैं। सन्पूर्ण प्राणियोंके आवास-स्थान होनेसे उन्हें वासुदेव कहते हैं। वे परात्र नहींचें नारायण नित्य, महान् ऐश्वर्यसे युक्त और पुर्णोसे रहित हैं तो भी जैसे गुणहीन काल ऋतुके गुणोंसे युक्त होता है, उसी प्रकार वे भी समय-समयपर गुणोंको स्वीकार करते हैं। उन पहात्यांके गमनागमनको कोई नहीं जानता। जो ज्ञानी महर्षि हैं, वे ही उन नित्य अन्तर्यांनी परामात्माका साक्षात्कार करते हैं।

जनमेजवरे कहा—हाहुन् ! घरणान् अनन्यभावसे भजन करनेवाले अपने सभी चलांको प्रसन्न करते और उनकी विधिवत् की हुई पूजाको खीकार करते हैं—यह कितने आजन्दकी बात है ! संसारमें जिन लोगोकी वासनाएँ दग्ध हो गयी है और जो पुज्य-पापसे रहित हो गये हैं, उन्हें परम्परासे जो गति जान होती है, उसका भी आपने वर्णन किया है; किंतु मेरी समझमें जो ब्राह्मण उपनिषदोस्तित सम्पूर्ण बेदोंका विधिवत् व्याच्याय करते हैं तथा जो संन्यास-धर्मका पालन करते हैं, इन सबसे उत्तम गति उन्होंको प्राप्त होती है, जो परावान्के अनन्य चल है । घरावन् ! इस पत्तिकार वर्णका किसने उपदेश किया है ? इसका आदि उपदेशक कोई देखता है या व्यक्ति एकान्य मकोंकी नित्यवर्षा क्या है ? और वह कवसे प्रचलित हुई है ? में इस संदेशको दूर क्रीजिये; क्योंकि मुझे इन सब बातोंको जाननेकी बड़ी क्रकपटा है।

वैराण्डयनवीनं कहा-राजन् । जिस समय कौरव और पाण्यवांकी सेनाएँ युद्धके विच्ये (कुरक्षेत्रके मैदानमें) इटी हुई थीं और अर्जुन युद्धसे अनमने हो रहे थे, उस समय स्वयं भगवान्ने उन्हें गीतामें इस धर्मका उपदेश दिया तथा सृष्टिके आदिमें जब घणवान् नारायणसे ब्रह्माजीका मानसिक जन्म हुआ, उस समय उन्होंने भी अमित तेजस्वी ब्रह्माजीको इस धर्मका उपदेश दे करके कहा—'तुम युगोंके धर्म तवा निकाम कर्मका विधान करो।' यह आदेश देकर वे अज्ञानान्धकारसे परे अपने परमधामको चले गये। तत्पक्षात् सबको वर देनेवाले स्प्रेकपितामह ब्रह्माशीने स्थायर-जङ्गमक्य सम्पूर्ण जगत्की रचना की। सृष्टिके प्रारम्भकालमें जब अत्यन्त उत्तम सत्मयुगका आरम्म हुआ बा। उस समय ब्रह्माजीने दक्षप्रजापतिको उस धर्मका उपदेश किया। दक्षने अपने न्येष्ठ दीहित्र आदित्यको, जो सविता (विवस्तान्) से बढ़े थे, यह धर्म बतलाया। उनसे विवस्तान्ने प्राप्त किया, किर प्रेतायुगके आरम्पर्मे विक्स्तान्ने पनुको और मनुने लोक कल्पाणके लिये अपने पुत्र इक्ष्वाकुको उस धर्मका

उपदेश किया। तदनकार, इक्ताकुके उपदेशसे इसका विश्वव्यापी प्रचार हो गया। जब संसारका प्रक्रम होगा तो फिर यह धर्म भगवान् नारायवामें ही लीन हो जावगा। नारदजीने साक्षात् कादिश्वर नारायवासे रहत्व और संम्ब्रस्तवित इस धर्मको प्राप्त किया था। इस प्रकार यह महान् धर्म सबसे प्रधम तथा सनातन है, इसके तत्वको समझना और इतका ठीक-ठीक पालन करना कदिन है तो भी भगवान्के मक इसे सदा धारण किये रहते हैं। इस धर्मको जानका कियाहारा अच्छी तरह पालन करने तथा अधिसा-धर्ममें स्थित रहनेसे भगवान् श्रीहरि प्रसन्न होते हैं। राजन् । मैंने गुरुके प्रसादसे अक्य धारोंके धर्मका वर्णन किया है। विज्ञा असादसे सुद्ध नहीं है. उनके लिये इस वर्गको ठीक-ठीक समझना कठिन है। प्रगवान्में एकाना भक्ति रखनेवाले मनुष्य प्रायः दुर्लय है। यदि यह संसार भगवान्के अनन्य भक्त, अहिसक, अल्पजानी और सम्पूर्ण जाणियोंके हितकारी मनुष्योंसे ही भरा रहे तो सर्वत्र सत्यवुग ही हा जाय, कहीं भी सकाम कर्मका अनुहान न हो। इस प्रकार मेरे पुरु भगवान् व्यासने ऋषियोंके किट्ट श्रीकृष्ण और भीव्यके सुनते हुए धर्मराज युधिष्ठिरसे इस वर्मका उनदेश किया वा और व्यासकीको प्राचीन कालमें महाज्ञानी नारवजीसे यह वर्म प्राप्त हुआ था। नारायणकी आगावनामें लगे हुए अनन्य भक्त व्यवपाके समान गौर वर्णवाले परावासकार भगवान् अव्युत्तको प्राप्त होते हैं।

# अतिथिके कहनेसे घर्मारण्यका नागराजके यहाँ जाना और सूर्यमण्डलसे उनके लौटनेपर उनसे उञ्छवृत्तिकी महिमा सुनना

वृधिप्रिरने कहा—पिताम्स ! आपके बालसम् हुए कल्याणम्य मोक्समर्गेका मैंने अवना किया, अब आप आक्रमसर्गका पालन करनेकाले मनुष्योंके लिये जो सबसे उत्तम सर्ग हो, उसका उपदेश की जिये ।

पांचानीने कहा—राजन् ! इस विषयमें मैं तुन्हें एक प्राचीन कथा सुना रहा हूं, उसे सुनो । प्राचीन कालमें देवांवें भारदने इन्द्रको यह कथा सुनावी थी । वह प्रसंग इस प्रकार है—एक बार नास्द्रजी देवराज इन्द्रके यहाँ पचारे । इन्द्रने उन्हें अपने समीप ही जिठाकर उनका यहा सनकर किया । थोड़ी देर बैठकर जब नास्द्रजी विशाप ते सुके तो उनसे इन्द्रने पूछा 'देवां ! इघर आपने कोई आक्षर्यजनक पटना देशी है क्या ? आप सिद्ध हैं और तीनो टोकोमें विवसते रहते हैं, जगत्की कोई ऐसी बात नहीं है जो आपसे किया हो तो उसे कहिये।'

इन्द्रके इस प्रकार पूछनेपर नारद्रजीने कहा—गङ्गाके दक्षिण किनारेपर महापद्मनामक जाम नगर है। वहाँ एक ब्राह्मण रहता था। यह एकाप्रणित तथा प्रान्तम्मकसे जनेवाला था। उसका जन्म अजिगोजमें हुआ था। केदमें उसकी अच्छी गति थी तथा उसके मनमें किसी प्रकारका संदेह नहीं था। वह सदा धर्मपरायण, क्रोधरहित, नित्य संतुष्ट, जितेन्द्रिय, तप और खाध्यायमें संलग्न, सत्यवादी और सायुक्तोंके सम्मानका पात्र था। उसके घरमें न्यायसे पैदा किये हुए धनका संजह

बा और उसके सरो-सन्बन्धियोकी संख्या अधिक थी। वह प्राप्त्रणोधित शीरको सन्यत्र तथा उत्तम आजीविकासे जीवन-निर्वाह करनेवास्त्र था । एक बार उसने वेदोक्त धर्म, प्रान्धोक वर्म और शिष्टाचार—इन त्रिविध धर्पीपर यन-ग्री-पन विचार करके मोचा कि 'क्या करनेसे घेरा कल्पाण होगा, मुझे किसका आसय लेना चाहिचे ?' इसी प्रकार यह प्रतिदिन विचार करता, किंतु किसी निश्चयपर नहीं पहुँच पाता हा। एक दिन जब वह इसी सोच-विवारमें पड़ा हुआ कष्ट पा रहा दा, उसके पहाँ एक परम बर्धाता तदा एकाप्रक्ति ब्राह्मण अतिथिक रूपमें आ पहुँचा। ब्राह्मणने उस अतिथिका विधिवत् सत्कार किया और जब यह सुरापूर्वक बैठकर आराम करने सगा तो उससे पूछा 'विप्रवर ! आपकी मीटी बातें सुनकर मेरे मनमें आपके प्रति बढ़ी आखा हो रही है। अब आय घेरे थित्र हो गये हैं, इसलिये आपसे कुछ कहना बाहता है; येरी बात सुनिये । मैं गृहस्य-वर्यको अब अपने पुत्रके अधीन करके होष्ट धर्मका आचरण करना बाहता है, बताइये मेरे लिये कीन-सा मार्न होचस्कर होगा ? मेरी इच्छा है कि अकेला ही रहें और आत्माका आबय लेकर उसीमें स्थित हो जाऊँ। आज-तककी आयु पुत्रकवी फल पानेके लिये विषय-भोगों में ही बीत गयी। अब परलोकमें राहरतचैका काम देनेवाले आध्यात्मिक धनका संबद्ध करना चाहता है। मुझे इस संसार-सागरसे पार बानेको दुन्छा तो हुई है, किंतु उसके लिये धर्ममय नौका कैसे प्राप्त हो, यह नहीं जान पहता। जब मैं सुनता और देखता हैं कि विषयोंके सम्पर्कमें आये हुए सातिवक पुरुष भी तरह-तरहके कष्ट पाते हैं तथा समस्त प्रजाके अपर यमराजकी ब्वजा फहा। रही है तो भोग प्राप्त होनेपर भी भेरे मनमें उन्हें भोगनेकी स्वयं नहीं होती, इसलिये आप ही अपने बुद्धिवलसे उपदेश देकर मुझे धर्मके मार्गमें लगाइये।'

अतिथिने करा-ज़ाह्मणदेव । इस विषयमें मेरी भी बुद्धि काम नहीं देती, अतः मैं इस प्रक्रका निर्णय नहीं कर सकता। कुछ लोग वानप्रस्थके बर्मोका पालन करते हैं और कितने ही गाईस्थ-धर्मका आश्रय लिये हुए हैं। कोई राजवर्य, कोई आत्पज्ञान, कोई गुरु-शुक्रूवा और कोई मीन-जनको ही अपनाये बैठे 🖁 । कुछ लोग माता-पिताकी सेवासे, कुछ लोग अहिसासे, कुछ लोग सत्यभाषणसे और कुछ लोग युद्धां सपुका सामना करते हुए प्राण त्वागनेसे त्वर्गको प्राप्त हुए हैं। कितने ही मनुष्य उज्ययतिके द्वारा सिद्धि प्राप्त करके स्वर्गगामी हुए हैं। कितने ही बुद्धिमान् पुरुष संतुष्टवित और जितेन्द्रिय हो केंद्रोक्त इतका पालन तथा स्वाध्याय करते हुए सर्गलोकमें स्थान प्राप्त कर चुके हैं। इस प्रकार संसारमें धार्कि अनेको दरवाने लुले हुए हैं। उन्हें देखकर मेरी युद्धि भी बाकरमें पढ़ गयी है तो भी मैं तुन्हें परम्परामें उन्हेंन कर्मना । मेरे गुरुने इस विषयमें मुझे जो बात बतलायी है, वह बता रक्ष है; सुनो—पूर्वकल्पमें अहाँ धर्मबळको स्थापना को गापी भी, उस नैपिमारण्यमें गोमतीके तटपर नागपुरनायक एक नगर है। उसमें प्रधनाभ नामक एक धर्मांका नाग निकास करते हैं। लोगोमें उनकी पद्म नामसे प्रसिद्धि 🐌। वे मन, बाणी और क्रियाके द्वारा सन्पूर्ण प्राणियोको प्रसन्न रखते हैं और कर्म, ज्ञान तथा उपासना—इन तीनों मार्गोका आकय करके रहते हैं। विषयताका कर्तात करनेवाले पुरुवको वे साम, दान, दण्ड और भेद-नीतिके द्वारा राहपर ताते हैं. समदर्शीकी रक्षा करते हैं और नेत्र आदि इन्द्रियोको विचारके द्वारा कुमार्गमे जानेसे रोकते हैं। तुम उन्होंक पास जाकर विभिपूर्वक (शिष्यभावसे) अपना अभीष्ट प्रश्न उनके सायने रसो । वे तुम्हें परम धर्मका उपदेश करेंगे । नागराज सकका अतिथि-सत्कार करते हैं, शासके विद्यन् है तथा उनकी बुद्धि नदी तीव्र है। वे अनुपम तथा वाञ्चनीय सद्गुणोंसे सम्पन्न हैं। स्वभाव तो उनका पानीके समान है। वे सदा स्वाध्यायमे लगे रहते हैं। तप, इन्द्रियसंयम और सदाबार उनकी शोधा बढ़ाते हैं। वे यज्ञका अनुष्ठान करनेवाले, दानियोंके दिररोमणि, क्षमाशील, सङ्गांबका पालन करनेवाले, सत्यवादी, दोषदृष्टिसे रहित, शीलवान, जितेन्द्रिय, बजरोष

बैर न करनेवाले, समस्त प्राणियोंके हितमें लगे रहनेवाले और पवित्र तथा उत्तम कुलमें उत्पन्न हैं।

अहरूनं कहा - विप्रवर ! मुहापर बड़ा भारी बोड़ा-सा लढ़ा हुआ बा, उसे आज आपने उतार दिया। आपकी यह बात सुनकर मुझे बड़ी सान्त्वना मिली है। राह चलनेसे बके हुए बटोडीको राज्या, प्यासेको पानी और भूलेको भोजन मिलनेसे जितना संतोष होता है तथा प्रेमीके दर्शनसे जितना आनन्द मिलता है, उतना ही आनन्द आज आपकी बातोंसे मुझे मिल रहा है। महालान् ! आपने मुझे जैसी सलाह दी है वैसा ही करूँगा। अब सूर्व अस्ताचलको जा रहे हैं, आजकी रात आप मेरे साथ यही रह जाइये और सुलपूर्वक विश्राम

करके घलीचाँति अपनी बकावट दूर कीशिये, फिर सबेरे

बले बाइयेया। तदनचर, वह अतिथि उस ब्राह्मणका आतिथ्य प्रहण करके रातचर उसके यहाँ रहा । दोनीये मोक्ष-धर्मके विषयमें बातें होती रहीं। बाठ करते-करते उनकी सारी रात बढ़े सुसासे बीती । सबेरा होनेपर ब्राह्मणहारा सम्मानित हो वह अतिबि कता गवा और धर्मात्वा ज्ञाहण अपने धरके लोगोकी अनुपति लेकर अतिथिकं बताये हुए नागराजकं घरकी ओर क्क दिया। राजेमें एक मुनिके आक्रमपर जाकर उसने नागराज्यका पता पूछा । उस मुनिने उसे जो कुछ बताया उसको ध्यानसे सुनका उसीके अनुसार वस्त्रा हुआ वह ब्राह्मण नागराजके स्वान्या पहुँच गया। उनके दरवाजेपर जाकर बाह्यजने आवान ही। जसे सुनकर धर्मपर प्रेम रखनेवाली नागराजकी पतिवता पत्ती ब्राह्मणके सामने आयी और ज्ञानाजिषिके अनुसार उसका पूजन करके खागत करती हुई बोली—'ब्राह्मणदेव ! अप्ता दीजिये, ये आपकी क्या सेवा कर्त ?'

व्हानने वहा—देवि ! तुमने मसुर वाणीसे मेरा स्वागत और पूजन किया, इससे मेरी सकावट दूर हो गयी। अब मैं महात्मा नागराजका दर्शन करना चाहता है, मही मेरा सबसे बड़ा कार्य और मनोरब है और इसीके लिये आज मैं उनके इस आध्यपर आया है।

करी तीज है। वे अनुपम तथा वाञ्चनीय सद्गुणोंसे सम्पन्न हैं। स्वभाव तो उनका पानीके समान हैं। वे सदा स्वाच्यायमें लगे रहते हैं। तप, इन्द्रियसंयम और सदाबार उनकी शोष्य बढ़ाते हैं। तप, इन्द्रियसंयम और सदाबार उनकी शोष्य बढ़ाते हैं। वे यज्ञका अनुष्ठान करनेवाले, दानियोंके अगमनका समाबार वतला देना। मैं उनकी प्रतीक्षा करता शिरोमणि, क्षमाशील, सद्दर्गावका पालन करनेवाले, सत्यवादी, दोषदृष्टिसे रहित, शीलवान, जितेन्द्रिय, वक्कोष अज्ञके भोका, कर्तव्य-अकर्तव्यको जाननेवाले, किसीसे भी रहनेवाले नागोंको बड़ा दुःख हुआ। तब नागराजके | केवल आपका दर्शन चाहते हैं और उसके ही लिये उत्सुक बन्धु-बान्धव, स्त्री और पुत्र सम्र मिलकर ब्राह्मणके पास गये और बारम्बार उसकी पूजा करके कहने लगे—'तपोधन ! आपको यहाँ आये आज छः दिन हो गये; किंतु अभीतक आप भोजन लानेके लिये हुमें आज्ञा नहीं दे रहे हैं। आप हुमारे घर अतिबिके रूपमें आये हैं और हम जापकी सेवामें उपस्थित हुए हैं। आपका आतिब्य करना हमारा कर्तव्य है: क्योंकि हम सब लोग गृहत्व हैं। ज्ञाह्मणदेव ! आप शुधाकी निवृत्तिके लिये हमारे लाये हुए फल, मूल, साग, दूध अथवा अन्न अवदय स्तीकार कीतिये। इस वनमें रहका आपने भोजन छोड़ दिमा है, इससे हमारे समीमें बाधा आती है। बालकसे लेकर क्वतक हम सब लोगोको इस वातका कष्ट है। हमारे कुलमें कोई भी ऐसा नहीं है, जो हेवता, अतिथि और बन्धुओंको अन्न देनेके पहले ही भोजन कर लेता हो।"

ब्राह्मणने कहा—नागगण ! आपलोगोंकी बातोंसे ही मैं तूप्त हो गया । अब नागराजके आनेमें सिक्त आठ दिन बाकी है। यदि आठ रात बीत जानेपर भी वे नहीं आपे तो पै आपलोगीके कहतेसे मोजन कर लुगा। उनके आगमनके लिये ही मैं इस जतका पालन कर रहा है, आपलोग इसमें विश्न न डालें । मेरे लिये संताप करना उचित नहीं है, आप सब लोग अपने स्थानपर लॉट जाइये।

ब्राह्मणके इस प्रकार कहनेपर वे नागगण अपने प्रवसमें असफल होकर घर लौट नये। तदनन्तर, जन समय पूरा हो गया और नागराजको उपूरी समाप्त हो गयी हो सूर्यदेशकी आज़ा लेकर वे घर लौट आये। वहाँ उनकी पन्नी पैर घोनेके लिये जल लेकर सेवामें उपस्थित हुई। नागराजने उससे पूछा—'कल्याणी ! मेरे हारा बताबी हुई विधिक अनुसार तुम देवता और अतिथिके पूजनमें तत्पर तो रही हो न ? मेरे वियोगके कारण कभी धर्मसे विमुख तो नहीं हुई ?"

नागपत्नी बोरही—नागराज । पत्नीके लिये पतिकी आज़ाका पालन करना सबसे बड़ा धर्म बतलाया गया है, आपके उपदेशसे इस बातको मैं अन्ही तरह बानती हैं। जब आप सदा धर्ममें स्थित रहते हैं तो मैं कैसे सन्पार्गका त्याग करके बुरे रास्तेपर पैर रहेंगी। महाभाग ! देवताओंकी आराधनामें कोई कमी नहीं आबी है। अतिबि-सत्कारके लिये भी मैं सदा सावधान खती हूँ, आलखको कभी पास नहीं फटकने देती; किंतु आज पंडह दिनोंसे एक ब्राह्मणदेकता यहाँ प्रधारे हा। हैं, वे मक्समे अपना काम काह नहीं बताने

होकर कठोर ज़तका पालन करते हुए गोमतीके तटपर बैठे हैं। क्होंने मुझसे सबी प्रतिज्ञा करा ली है कि नागराजके आते ही उन्हें मेरे पास फेड़ देना, अत: अब आपको वहाँ जाना और ब्राह्मणदेवताको दर्शन देना बाहिये।

चगने पूछा-प्रिये ! ब्राह्मणसपमें तुमने किसका दर्शन किया है ? वे कोई देवता है या मनुष्य ? भला मनुष्योमें कीन युक्ते देखनेकी इच्छा कर सकता है और यदि दर्शनकी इच्छा करें भी तो इस तरह हुबन देकर कौन बुला सकता है ?

नागार्थं केलं-नाथ । उनकी सरलता देखकर तो यही जान पड़ता है कि वे कोई देवता नहीं हैं। मुझे सो उनमें एक बहुत कड़ी किलेकता यह जान पड़ी है कि वे आपके बड़े मत हैं : जैसे पदीहा पानीके स्तिये सालभर वर्षाकी बाट देखता खता है, उसी प्रकार वे आपके दर्शनको प्रतीक्षा करते हैं। इसलिये आप अपने खामाविक क्रोधका परित्याग करके अब उन्हें दर्शन दीजिये। उनकी आशा पङ्ग करके अपनेको यस न कॉकिये। जो आशा लगाकर शरणमें आये हुए जीवोंके ऑस् नहीं पोलता, यह राजा हो या राजपुत्र, उसे पूराहत्वाका पाप लगता है। याँन रहनेसे ज्ञानसधी पारकी प्राप्ति होती है, दान देनेसे पश बढ़ता है, साथ बोलनेसे वाणीकी पटुता और परलोकमें प्रतिष्ठा प्राप्त होती है। न्यायपूर्वक धनका ड्याजन करनेसे उत्तम फल मिलता 🕯 । अपनी इच्छाके अनुकृत कार्य भी पवि दूसरेके संपर्वसे रहित तथा आधाका कल्याण करनेवाता हो तो उसको करनेसे कोई नरकमें नहीं पहला।

नागने कहा—दियो ! जातियोषके कारण ही मुझे कथी-कथी अधियान और रोषका शिकार हो जाना पड़ता है; किनु आज कुमने अपने उपदेशरूप अग्रिके द्वारा मेरे संकल्पननित क्रोधको भस्य कर डाला। मेरी दृष्टिमें क्रोधसे बढ़कर मोहमें डालनेवाला कोई दोष नहीं है और क्रोधके किये सर्पनाति अधिक बदनाम है। इसकिये आज तुम्हारी बात सुनकर तपस्याके शत्रु और कल्याणसे भ्रष्ट करनेवाले इस कोधको मैंने काबूमें कर लिया। तुम-जैसी गुणवती जीको पाकर मैं अपने सौभान्यकी विशेष सराहना करता हूँ। अच्छा, अब मैं गोमतीके तटपर, जहाँ वे ब्राह्मण-देवता विराजमान हैं, जाता हूँ। उनकी जो इच्छा होगी उसे पूर्ण करूँगा, वे सर्ववा कृतार्थ होकर अपने घर छोटेंगे।

यह कड्कर नागराज मन-ही-मन उस ब्राह्मणके कार्यका विकार करते हुए उसके पास गये और वहाँ पहुँचकर मधुर वाणीये बोले—'हिज्यर ! मेरे अपराधको क्षमा कीजिये



मुक्रपर कोध न कीनियंगा । मैं खेड्यक आपके सामने आकर पूछता हैं, बताइये किसके लिये, किस प्रयोजनसे यहाँ आये हैं और गोमतीके इस एकान्त तटपर आप किसकी डपासना कर रहे हैं।'

महाण भोला—येश नाम धर्मारण्य है, मैं नागराज प्रधानमका दर्शन करनेके लिये यहाँ आधा है, उन्होंसे मुझे कुछ काम है। उनके स्वजनीसे मैंने सुना है कि वे यहाँसे दूर गये हुए हैं। अतः जैसे किसान वर्षाकी रह देखता है, उसी तरह मैं भी उनकी बाट जोड़ रहा हूँ और उनके कल्यानके लिये बेदका पारायण कर रहा हूँ।

नागने कहा—पहासाग । आपका आवरण बड़ा ही कल्याणमय है। आप बड़े ही सत्पुरुष और सक्रनीयर दया करनेवाले हैं: क्योंकि दूसरोपर खेड्डूडि रक्तते हैं। मैं ही वह नाग हूं, जिससे आप पिलना चाहते हैं; इक्जानुसार आज़ा दीजिये, मैं आपका कौन-सा प्रिय कार्य करूँ ? अपनी सीसे आपके आगमनका समाकार सुनकर मैं स्वयं ही आपसे पिलने आया है। आपने हम सब लोगोको अपने गुणोंके मोल लरीद लिया है; क्योंकि आप अपने हितकी बात भूलकर मेरे ही कल्याणका चिन्तन कर रहे हैं।

ब्राह्मण बोल्य—नागराज ! मैं आपड़ीके दर्शनकी इच्छासे यहाँ आया हूँ और आपसे कुछ पूछना चाहता हूँ। इस समय मेरे मनमें एक नया प्रश्न उठा है, पहले इसका उत्तर दें लीजिये, उसके बाद अपना कार्य निवेदन करूँना। आप सूर्यके एक पहिषेवाले रक्षको स्वीचनेके लिये जाया करते हैं, यदि वहाँ कोई आक्षर्यजनक बात आपने देखी हो तो बतानेकी कृपा करें।

नगरे बड़ा-ब्रह्मर् । भगवान् मूर्व अनेको आश्चर्यके स्थान हैं, जिनके तेजमें स्वयं परमात्पाका निवास है, जिनसे नाना प्रकारके बीज उत्पन्न होते हैं, जिनके ही सहारे बराबर जगर्क साथ समस्त पृथ्वे टिकी हुई है तथा जिनके मध्दलमें आदि-अन्तर्रात समातन पुरुवोत्तम नारायण विराजमान हैं: उनसे बढ़कर आश्चर्यकी वस्तु और क्या हो सकती है ? किंतु इन सब आहर्षोंसे भी बढ़कर एक आहर्षकी बात मैं बता छा 🐌 अरे सुनिये — प्राचीनकालकी बात है, दोपहरके समय भगवान् भारका सम्पूर्ण लोकोको तपा रहे थे। उसी समय दूसरे सूर्यके समान एक तेजस्ती पुरुष दिखायी पद्म । वह अपने तेवसे सन्पूर्ण लोकोंको प्रकाशित करता हुआ मानी आकाराको बीरकर सूर्यकी और बड़ा आ रहा था। पास आनेपर भगवान् सूर्यने उसे भेंटनेके लिखे अपनी दोनों मुजाएँ फैला ही। उसने भी सम्मानके लिये अपना दाहिना हाथ सूर्यकी ओर बड़ा दिया। तत्पक्षात् आकाशको भेदकर यह सूर्यकी किरणोंके समुद्रमें समा गया और एक ही क्षणमें रेजगरिके साथ एकाकार क्षेत्रर सूर्यत्वकप हो गया। उस समय हमलोगोंके मनमें यह संदेह हुआ कि इन दोनोंने असली सूर्व करीन थे, जो इस रचपर बैठे हुए थे वे अचवा जो अभी प्रधारे के के? ऐसी शहा होनेपर हमने सूर्यसे पूछा—'धगवन् ! ये जो द्वितीय सूर्यके समान आकाशको लॉपकर पहाँतक आये हैं, कौन थे ?'

सूनि कहा—ये उज्जवृत्तिका पालन करनेवाले एक सिख् मृति थे, जो दिव्य लोकको जात हुए हैं। फल, मृत, सूले पत्ते, पानी और हवा—पट्टी इनके भोजनकी सामग्री थी। इन्होंने संहिताके मन्त्रोंसे भगवान् शंकरका लवन किया था। ये सदा अपने मनको वशमें रकते थे, किसीका सङ्ग नहीं करते वे और बड़े निःस्पृह थे। लोत आदिमें गिरे हुए अनाजके दाने अथवा बाल बीनकर लाते और उसीसे जीविका चलाते थे; साब ही समस्त प्राणियोंके हितमें तत्पर रहते थे। ऐसे लोगोंको जो उतम गति प्राप्त होती है, उसे देवता, गन्धर्व, असुर और नार्ग कोई नहीं पा सकते।

विक्रवर ! सूर्यमण्डलमें यही आक्षर्य मैंने देखा था। सिद्धिको आप हुए पुरुष इसी तरह इच्छानुसार उत्तम गति पाते हैं।

माहाणने कहा-चागराज ! इसमें संदेह नहीं कि यह

एक आश्चर्यजनक वृत्तान्त है, इसे सुनकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है। मेरे यनमें जिस वातकी अभिलावा थी, उसके अनुकूल वचन कहकर आपने मुझे रासा दिला दिया। आपका कल्याण हो, अब मैं यहाँसे जाऊँगा। आप समय-समययर मेरा स्थरण करते रहे।

ागने वहा-द्विजवर ! आपने अधी अपने मनकी बात तो बतायी ही नहीं, फिर चले कहाँ जा रहे हैं ? जिस कामके लिये यहाँ आये थे, उसे बताइये तो सदी । जब वह कार्य सिद्ध हो जाय तो मेरी अनुमति लेकर जाहचेना । आपका मुहादर अधिक प्रेम है, इसलिये युक्तके नीचे बैठे हुए राहीको तरह सिर्फ पुढ़ो देशकर ही चल देना आपके लिये उचित नहीं है। मेरी आपमें चक्ति है और आपकी मुझमें, ऐसी क्वितिये मेरा यह सारा परिवार आपका है, फिर मेरे वहाँ रहनेने आपको क्या संकोच है ?

बाह्यणने बहा-महाप्राह ! आपका कड़ना ठीक है। जो आप हैं सो मैं 🐧 हम दोनोंमें कोई भेद नहीं है। मैं, आप तका समस्त प्राणी परभात्यामें लीन होनेपर सदा एकसपताको ही प्राप्त होते हैं। नागराज ! पुरुष-संघत्तके विकयमें पुड़ो कुछ संदेह हो गया या, किनु अब यह दूर हो चुका है। अब मैं

AND A STREET OF THE PERSON NAMED IN

to a second

उज्ज्ञतका पालन करके अपने अभीष्ट अर्थका साधन करीना, यही मेरा निश्चय है। आपके द्वारा मेरा कार्य बड़ी ज्जमतासे सम्यव हो गया; मैं कृतार्व हो गया। आपका बल्याण हो, अब मुझे जानेकी आज्ञा दीजिये।

इस प्रकार नागराजकी अनुमति लेकर वह ब्राह्मण उन्हातनकी दीक्षा लेनेके लिये पुगुवंशी प्राथन ऋषिके पास गया । उन्होंने उसे दीक्षा दे दी और वह उस धर्मानुकूल ब्रतका पालन करने लगा। उसने उज्ञावृत्तिकी महिपासे सम्बन्ध रसनेवाली इस कथाको व्यवनपुनिसे भी कहा। व्यवनने राजा जनकके दरबारमें नारदजीसे यह पवित्र कथा सुनाची, नारदशीने इन्द्रको और इन्द्रने ब्राह्मणोंको इस कथाका अवण कराया । युधिष्ठिर ! परशुरामजीके साथ जब मेरा भर्वकर पुद्ध हुआ बा, उस समय वसुओने मुझसे वह कथा कही थी। इस समय जब तुमरे मुझसे परम धर्मके सम्बन्धमें प्रश्न किया है तो उसीके उतामें मैंने यह पवित्र कथा तुन्हें सुनाधी है। तत्पक्षात् वह ब्राह्मण दूसरे बनमें चला गया और वहाँ डळ्क्यूति (बिक्तरे हुए अनाजके दाने और बाल बीनने) से प्राप्त हुए परिपित अन्नका भोजन करता हुआ यम-नियमका वालन करने रच्या ।

शान्तिपर्व समाप्त

# संक्षिप्त महाभारत

# अनुशासनपर्व

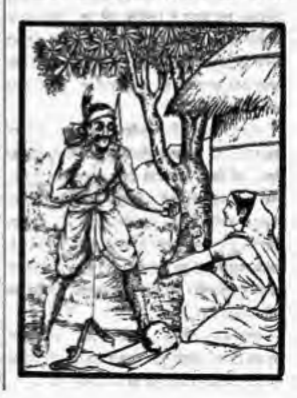
युधिष्ठिरको समझानेके लिये भीष्मजीके द्वारा गौतमी ब्राह्मणी, व्याद्य, सर्प, मृत्यु और कालके संवादका वर्णन

नारायणं नमस्कृत्व नरं चैत्र नर्गतनम्।
देवीं सरकातीं व्यासं ततो जयमुदीरयेत्॥
अन्तर्यामी नारायणस्वस्त्य धरावान् बीकृत्या, उनके
नित्यसंशा नरस्वरूप नरस्त्र अर्जुन, उनकी कीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके वक्ता महार्थे वेदल्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पत्तियोगर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना चाहिये।

युविष्ठिरने कहा-पितामह ! आपने शान्ति प्राप्त करनेके लिये अनेकों सुक्ष्म उपाय बतलाये, किंतु अभी येरा इदय शान्त नहीं हुआ। बाणोंसे भरे हुए आपके शरीर तथा उसके गहरे पावको देलकर मुझे जरा भी धैन नहीं मिलती। बार-बार अपने पापोंकी ही याद आती है। प्रवंतसे गिरनेवाले इस्नेकी तरह आपके शरीरसे रक्तकी धारा वह रही है-आप खुनसे लक्षपथ हो रहे हैं और अपनी आँखों आपकी यह वुर्दशा देशकर में वर्षाकालके कमलकी तरह गला वाता 🕻। मेरे ही कारण दूसरे-दूसरे राजा भी अपने पुत्र और बन्धु-बान्धवॉसहित मारे गये हैं, इससे बढ़कर दु:सकी बात और क्या हो सकती है ? ओह ! मैंने ही आपके जीवनका अन्त किया है और मेरे ही द्वारा अन्य सुद्धदोका भी वय हुआ है। आपको इस दु:समयी अवस्थामें जमीनपर यहे देस मुझे तनिक भी शान्ति नहीं मिलती। यदि आप मेरा प्रिय करना बाहते हैं तो कुछ ऐसा उपदेश दीजिये, जिससे मैं परलोक्तमें इस पापसे हुटकारा पा सकै।

शीयजीने कहा—महाभाग ! तुम तो सदा परतन्त हो (काल, अदृष्ट और ईश्वरके अधीन हो), किर अपनेको शुभाशुभ कर्मीका कारण क्यों मानते हो ? वास्तवमें आत्माका कर्तृत्वहीन स्वरूप अत्यन्त सूक्ष्म और इन्द्रियोंको पहुँचके बाहर है। इस विषयमें जानकार लोग गौतपी ब्राह्मणी, व्याय, सर्प, मृत्यु और कालके संवादकप प्राचीन इतिहासका व्याहरण दिया करते हैं। पूर्वकालमें गौतमी रामवाली एक वृत्ती ब्राह्मणी थी, जो शान्तिक साधनमें लगी व्यती थी। एक दिन उसने देखा, उसके इकल्बैते बेटेको साँपने इस लिया और उसकी मृत्यु हो गयी। इतनेहोंमें अर्जुनक नामके एक बहेलियेने उस साँपको जालमें बाँध लिया और अमर्ववश उसे गौतमीक पास लाकर कहा—'देवि! तुम्हारे पुत्रके प्राण लेनेवाला नीच सर्व यही है। जान्ती बताओ, मैं किस तरह इसका वथ कहें? इसे जलती हुई आगमें झोंक दूं या इसके शरीरके दुकड़े-दुकड़े कर डालू। बालककी हत्या करनेवाला यह पापी सर्व अब अधिक कालतक जीवित रहनेके योग्य नहीं है।'

र्गांतचीने बता-अर्जुनक । तू अभी नावान है, इसे



[511] सं० म० (खण्ड-दो) ४४

छोड़ दे। यह मारनेके योग्य नहीं है। होन्हारको कोई टाल नहीं सफता, इस बातको जानकर भी इसकी उपेक्षा करके कौन मनुष्य अपने ऊपर पापका बोझ लादेगा? इसको मार छालनेसे मेरा पुत्र जीवित नहीं हो सकता और इसको जीवित छोड़ देनेसे भी कोई हानि नहीं होगी; किर इस जीवित प्राणीकी हत्या करके कौन अगाध नरकमें यह ?

व्यापने कहा—देवि । मैं जानता हूँ, बड़े-बुड़े त्येन किसी भी प्राणीको कष्टमें पड़ा देख इसी तरह दु:खी हो जाते हैं। ये उपदेश तो स्वस्थ पुरुषके लिये हैं। येश मन खिछ हो रहा है, अत: मैं इस नीच सर्पको अवस्थ मार डार्लुगा। तुम भी इसके मारे जानेपर अपने पुत्रका शोक त्याग देना।

गीतमीने करा—मुझ-जैसे लोगोको पुत्र-सोककी पीझ नहीं सताती। सजन पुरुष सदा धर्ममें ही लगे रहते हैं। इस बालककी मृत्यु इसी तरह होनेवाली थी, इसलिये में इस सर्पको मारनेमें असहमत हैं। तू भी कोमलताका बर्ताव कर और इस सर्पके अपराधको क्षमा करके इसे छोड़ दें।

व्यापने कहा—यहाभागे । एड्को पारनेमें ही लाभ है। गीतमी जेली—अर्जुनक ! शहुको केंद्र करके उने पार डालनेसे क्या लाभ होता है ? उसको छुटकारा न देनेसे किस कामनाकी सिन्दि हो जाती है ? क्या कारण है कि मैं सर्वके अपराधको क्षणा न करूँ ? तथा किसलिये मोक्षणाहिके प्रथमसे पश्चित रहूँ ?

व्यापने कहा—गौतमी ! इस एक साँपरे बहुतरे मनुष्योंके बीबनकी रक्षा करना है (क्योंकि यदि यह जीवित रहा तो बहुतोंको काटेगा) । अनेकोंकी जान लेकर एक बीककी रक्षा करना कदापि उवित नहीं हैं। वर्मको जाननेवाले युक्त अपराधीका त्याग कर देते हैं: इसलिये तुम भी इस पापी साँपको मार झलो ।

भीष्यजी करते हैं—युधिहिर ! व्याधके बार-बार उकसानेपर भी महाभागा गौतमीने जब सर्पको मारनेका विचार नहीं किया तो बन्धनसे पीड़ित होकर पीर-बीरे साँस लेता हुआ वह साँप बड़ी कठिनाईसे अपनेको संभातकर मनुष्यकी वाणीमें बोला—'ओ नादान अर्जुनक ! इसमें मेरा क्या तोष है ? मैं तो पराधीन हूं। मृत्युने पुझे प्रेरित किया है, उसीके कहनेसे मैंने इस बालकको डैसा है, कोच करके या अपनी इच्छासे नहीं। यदि इसमें कुछ अपराध है तो वह मेरा नहीं, मृत्युका है।'

व्याधने कहा—ओ सर्प ! यद्यपि तूने दूसरेके अधीन होकर यह पाप किया है तथापि तू भी इसमें कारण तो है ही, इसलिये तेरा भी अपराध है। अतः तुझे भी मार डालना बाहिये। जीने करा-जैसे दण्ड और चक्र आदि मिट्टीका वर्तन बनानेमें कारण होते हुए भी कुन्हारके अधीन हैं, इसलिये सक्त नहीं माने जाते, इसी प्रकार में भी मृत्युके अधीन हूं। अतः तुने मुक्रपर को अपराध लगाया है, वह ठीक नहीं हैं।

व्यक्त करा—तू अपराधका कारण या कर्ता न भी हो तो भी बालकको मृत्यु तो तुन्हारे ही कारण हुई है, इसलिये मैं तुझे बच्च सम्पन्नता हूँ। नीच । तू बालहत्वारा और कुर है। वसके योग्य होकर भी अपनेको बेकसूर साबित करनेके लिये क्यों बहुत बाते बना रहा है ?

चर्षनं कर — व्याध ! बैसे व्यवसानके यहाँ ऋति व लोग अप्रिमें आहुति डालते हैं, किंतु उसका फल उन्हें नहीं मिलता । इसी प्रकार इस अवराधका दण्ड मुझे नहीं मिलना चाहिये; क्योंकि वालवर्षे मृत्यु ही अवराधी है।

प्रेंचको करते हैं—राजन् ! पृत्युकी प्रेरणासे वारक्कको कैसनेवाला साँच जब इस तरह अपनी सप्ताई दे रहा बा, उसी सप्तय पृत्युने आकर इस प्रकार कहना आरम्ध्र किया—'सर्च ! कालको प्रेणासे मैंने तुही प्रेरित किया चा, इसलिये इस बारकके विनादाये न तो मैं कारण है और न तू ही है। जैसे हवा बादारोको इबर-उधर उड़ाकर ले जाती है, उसी प्रकार मैं भी कालके बदायें हैं। सालिक, राजस और तामस कितने भी भाव हैं, वे सब कालकी ही प्रेरणासे प्रालियोको प्राप्त होते हैं। पृथ्वी अध्यवा क्यांलोकमें जितने भी स्वावर-बहुम पदार्च है, सभी कालके अधीन हैं। वह सारा जगत ही कालका अनुसरण करनेवाला है। संसारमें जितने प्रकारके प्रयुत्ति और निवृत्ति धर्म तथा उनके फल हैं, के सब कालके ही बदायें हैं। इस बातको जानकर भी तू मुझे रोप क्यों दे रहा है ? यदि ऐसी स्थितियें भी मुझपर दोषारोपण हो सकता है तो तू भी निवृत्ति नहीं है।'

स्वयंने करा-मृत्यों ! ये तो न तुम्हें दोषी मानता हूं न निर्दोष । पेरा कहना इठना ही है कि तूने मुझे बालकको काटनेके लिये प्रेरित किया था । इस विषयमें कालका भी दोष हैं या महीं ? इसकी जाँच मुझे नहीं करनी है और जाँच करनेका मुझे कोई अधिकार भी नहीं है । परंतु मेरे क्यर वो दोष लगाया गया है, उसका निकारण तो मुझे जैसे भी हो करना ही चाहिये । मेरा मालव यह नहीं है कि मेरे बदले मृत्युका दोष सावित हो जाय ।

तदननार, सर्पने अर्जुनकरों कहा — अब तो तूने पृत्युकी बात सुन ली। मैं सर्जवा निर्दोष हूँ, अतः मुझे बन्धनमें बाँधकर व्यर्ज कष्ट न है।

कापने करा—सर्प ! मैंने तेरी और मृत्युकी भी बात मुनी, इससे तेरी निर्दोषना नहीं सिद्ध होती। इस बालकके

MICHELL,

विनाशमें तुम दोनों ही कारण हो, अतः मैं खेनोको ही अपराधी मानता है, किसीको भी निरपराध नहीं मानता । समनोको दुःखमें डालनेवाले इस कुर एवं दुरात्या पृत्युको धिकार है।

्र मृत्युने करा—व्याध ! हम दोनों कालके अधीन हैं, विचक्त हैं और उसका हुक्स बजानेवाले हैं। यदि तू अखी तरह विचार करेगा तो हम दोबी नहीं प्रतीत होंगे। जगतमें जो कोई काम हो रहा है यह सब कालकी ही प्रेरणासे होता है।

इस प्रकार इनमें बाते हो हो रही भी तकतक वहाँ कात आ पहुँचा और सर्प, मृत्यु तथा बहेलियेको लक्ष्य करके कहने लगा—'व्याध ! मैं, मृत्यु तथा यह सर्प कोई भी अपरामी नहीं हैं। प्राणियोकी मृत्युमें हमलोग प्रेरक नहीं हैं। इस बारकाने जो कर्म किया था, उसीसे इसको मृत्यु हुई है, इसके बिनायामें इसका कर्म ही कारण है। जैसे कुमार विश्वीक लोदेसे जो-जो कर्मन बनाना चलता है बना लेता है, उसी प्रकार मनुष्य अपने किये हुए कर्मक अनुसार ही नाना प्रकारके फल भोगता है। किस प्रकार घृप और छापा दोनों सवा एक-दूसरेसे सम्बद्ध होते हैं। इस प्रकार विचार करनेसे मैं, तू, मृत्यु, सर्व अवका यह बूड़ी ब्राह्मणी कोई भी वालककी मृत्युमें कारण नहीं है : यह शिशु सर्व ही अपनी मृत्युमें कारण है।'

कालके इस प्रकार कहनेपर गीतमी ब्राह्मणीको यह निक्षय हो गया कि मनुष्पको अपने कमेके अनुसार ही फल मिलता है, अतः इसने अर्जुनकसे कहा—'व्याध ! सचमुच इस बालकके मरणमें काल, सर्प या मृत्यु कारण नहीं है, यह अपने ही कर्मसे मरा है। तू साँपको छोड़ दे और काल तथा मृत्यु भी अपने-अपने स्वानको खले जाये।'

भीष्यमें कार्य हैं— तदस्तार काल, मृत्यू तथा सर्प जैसे आर्थ में की ही जले गये और अर्जुनक तथा गौतमी ब्राह्मणीका भी गोक दूर हो गया। युधिश्चर! इस उपारकानको सुनकर तुम शान्ति भारण करो; गोकमें न पहाँ। सक मनुष्य अपने-अपने कमेंकि अनुसार मिलनेवाले लोकोंने ही जाते हैं। तुमने या दुर्योधनने कुछ नहीं किया है। कालकी ही पह सारी करतूत है, उसीने समस्त राजाओंका संहार किया है।

केशन्त्रकार्यः काते हैं—भीष्यवीकी यह बात सुनकर महालेकावी धर्मक राजा पुचिहितको विन्ता दूर हो गयी तथा वे पुनः धर्मविषयक प्रश्न कारने तरो।

#### अतिथि-सत्कारके विषयमें सुदर्शनका उपाख्यान

्युभितिरने पूर्ण—पितामह । क्या किसी गृहकाने वर्गका आसम् लेकर पृत्युपर विजय पायो है ?

भीभावीने कहा—एक गृहत्वने जिस प्रकार बर्मका आजव लेकर मृत्युपर विजय प्राप्त की है, उसके विषयमें एक प्राचीन इतिहासका उवाहरण दिवा जाता है। प्रजापति प्रमुक्त एक पुत्र हुआ, जिसका नाम वा इक्ष्याकु। राजा इक्ष्याकु सूर्यके समान्य तेकसी थे, उन्होंने सी पुत्रोको क्या दिया। उनमेंसे ट्रसवें पुत्रका नाम दशाश था, जो माहिकती नगरीमें राज्य करता था। वह बड़ा ही थमांच्या और सत्यपराक्रमी वा। उसका पुत्र भी बड़ा धमांच्या था, वह इस भूमण्डत्यर राजा महिराबके नामसे प्रसिद्ध हुआ। मदिराबसे चुविमान्का क्या हुआ, जो महान् तेवस्वी था। उसके विश्वविक्त्यात सुवीरनामक पुत्र हुआ। सुवीरसे दुर्जय और दुर्जयसे दुर्योधनका क्या हुआ, जो अधिनीकुमारके समान कान्तिमान् था। वह समस्त राजवियोमें श्रेष्ठ समझा जाता था। उसका पराक्रम इन्द्रके समान था। वह संप्रापसे कभी पीछे पैर नहीं हुटाता था। उसके राज्यमें इन्द्र भलोगांति वर्षा करते थे। उसका मारा

राज्य और नगर नाना प्रकारके रख, पशु और धन-धान्यसे परिपूर्ण वा। उसके राष्ट्रमें कोई दीन, दु:सी, रोगी या तुर्बल मनुष्य नहीं था। राजा दुर्योधन अत्यन्त उदार, मृदुधाधी, किसीके दोष न देखनेवाला, जितेन्द्रिय, बर्याला, कोमल साधाववाता और पराक्रमी था। वह कची अपनी झूटी प्रशंसा नहीं करता था। समय-समयपर चलोका अनुष्टान करता, सस्य बोतना, दान देता और किसोका भी अपमान नहीं करता या। वह केद-केटाङ्गोका पारंगत विद्वान् था। एक बार देवनदी नर्मदा **उस पुरुवर्तिह**पर आसक्त होकर उसकी पत्नी बन गयी। दुर्योधनने उसके गर्धसे एक कमललोबना कन्या उत्पन्न की, किसका नाम था सुदर्शना । वह नामके अनुसार ही सपमें भी सुदर्जना थी । उसके पहले संस्तारमें वैसी सुन्दरी स्त्री नहीं उत्पन्न हुई थी। राजकुमारी सुदर्शनापर साक्षात् अफ्रिदेव आसक्त हो गर्व । उन्होंने ब्राह्मणका रूप धारण करके राजासे उस कन्याको माँगा। राजाने कन्याके शुल्कसपमें भगवान् अग्निसे यह बरदान पाँगा—'अग्निदेख ! आपको इस नगरकी रक्षाके लिये सदा इसके समीप खुना होगा।' अग्निने 'एवमलु' कहकर

राजाकी प्रार्थना स्वीकार कर ली। तबसे आवतक माहिनती | नगरीके समीप अग्निदेवकी उपस्थित खती है। दक्षिण दिशाकी विजय करते समय सहदेवने भी उनका दर्शन किया था।

तदनन्तर, राजा दुवॉधनने कन्याको बळापूरणोसे विभूषित कर उसे अग्निदेवको समर्पित कर दिया और अग्निन वैदिक विधिके अनुसार सुदर्शनाको अपनी पत्नी बनाया। उसका रूप, स्वधाव, उत्तम कुल, शरीरकी गठन और शोधा देशकर अग्निदेव बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने उसमें गर्माधान करनेका विसार किया। बुख काल यश्चात् उसके गर्भसे एक पुत्र हुआ, जिसका नाम सुदर्शन रहा। गया। वह स्थ्यमें पूर्ण चन्द्रमाके समान मनोहर वा और उसे चचपनमें हो सनातन परब्रह्मका ज्ञान हो गया था। ठन दिनों राजा नुगके पितापढ ओपवान् इस पृथ्वीपर राज्य करते थे। उनके ओपवती नामवाली एक कत्या शी, जो देवकन्याके समान सुन्दरी थी। उन्होंने स्वयं आकर अपनी कन्या सुदर्शनको प्रशीकपमें प्रदान कर दी। सुदर्शन ओपवतीके साथ कुरुक्षेत्रमें खकर गृहस्य-धर्मका पालन करने लगे। वे बड़े बुद्धिपान् और तेजस्थी थे। उन्होंने यह प्रशिक्त कर ली कि मैं गृहस्य खकर भी मृत्युको जीत लुँगा। एक दिन सुर्व्यानने अपनी पत्नी ओघवतीसे कहा—'कल्याणी ! तुम कभी किसी अतिविकी इकाके प्रतिकृत न करना। जिस-जिस वसुसे अतिबिको संतोष हो, वह-वह सदा उसे देती रहना। अपना करीर दान करनेका भी अवसर आ जाव तो मनमें कभी अन्वया विचार न करना; क्योंकि गृहस्तोंके लिये अतिथि-सेवासे बड़कर बूसरा कोई धर्म नहीं है। यदि तुन्हें मेरा बच्चन मान्य हो तो तुम सदा इस बातको पाद रजना ।'

वह सुनकर ओयवतीने दोनों हाव लोइ मस्तकमें लगाकर कहा—'प्राणनाव | आपको आज़ासे कोई भी ऐसा कार्य नहीं है, जो मैं न कर सक्हें।' तत्प्रशात एक दिन अग्निपुत्र सुदर्शन यज़की संभिधा लानेके लिये बाहर गये हुए थे, उसी समय उनके घरपर एक हाद्यण अतिष्कि रूपमें आया और ओयवतीसे कहने लगा—'सुन्दरी | यदि तुम गृहस्वोचित धर्मका आदर करती हो तो मेरा सत्कार करो ।' ब्राष्ट्रणके ऐसा कहनेपर उस पश्चित्रनी राजकत्याने केंग्रेक विधिसे उनका पूजन किया और आसन तथा पद्म, अर्घ्य आदि निवेदन करके पूछा—'विप्रवर ! आपको किस उन्तुकी आवश्यकता है ? आपकी सेवामें क्या भेट कर्क ?' ब्राह्मणने कहा—'कल्पाणी ! मुझे तुमसे ही काम है, यदि गृहस्व-धर्मको मान्य समझती हो तो अपना शरीर दन करके मेरा प्रिय कार्य करो ।' राजकत्याने दूसरी कोई अभीष्ट वस्तु

माँगनेके लिये ब्राह्मणसे बहुत अनुरोध किया, किंतु उसने उसके शरीरके सिंवा और कोई बस्तु नहीं मौगी। तब उसे अपने स्वामीकी आज्ञाका स्वरण हो आया और उसने लगते-लगते 'हाँ कहका उस ब्राह्मणका कवन खीकार कर रिध्या। तदनत्तर, ब्रह्मणने मुसकराकर ओधवतीके साथ घरके भीतर प्रवेश किया । बोड़ी देर बाद अग्निपुत्र सुदर्शन समिधा लेकर लोटा और आजयके द्वारपर पहुँचकर अपनी पत्नीको पुकारने लगा । वह बारम्बार पूछता, 'देवि ! तुम कहाँ चली गयी ?' किंदु वह राजकन्या अपने स्वामीको कोई उत्तर नहीं देती थी। अतिविक्तवमें आये हुए ब्राह्मणने दोनों हाथोंसे उसका स्पर्श किया था, इससे वह अपनेको दूषित मान रही थी। अतः न्वामीसे त्वीकत होकर यह चुप रह गयी, कुछ भी बोल न सकी । तब सुदर्शन फिर पुकार-पुकारकर कहने लगा---'मेरी सार्थ्यों की कहाँ है ? वह कहाँ चली गयी ? मेरी सेवासे क्वकर कौन-सा गुरुतर कार्य उसपर आ पद्मा ? सदा सरल भावसे रहने और सत्य बोलनेवाली मेरी परिवता पत्नी आज पहलेकी तरह मुसकराती हुई अरागे आकर भेरा स्वागत क्यों नहीं करती ?'

यह सुनकर आग्रमके भीतर बैठे हुए ब्राह्मणने जवाब दिया—'अग्रिकुमार ! तुम्हें मानूम होना चाहिये कि मैं ब्राह्मण हूँ और तुन्हारे घरपर अतिथिके रूपमें आवा हूँ। वुष्डारी स्त्रीने अतिथि-सत्कारके द्वारा भेरी इच्छा पूर्ण करनेका कटन दिया है, तब मैंने इसे ही करण किया है। इसीके अनुसार यह सुमुखी मेरी सेवामें उपस्थित हुई है, अत: अब तुम्बें जो डबित प्रतीत हो वह करो ।' परंतु सुदर्शन मन, वाणी, नेत्र और क्रियासे भी ईंग्यां और क्रोधका त्याग कर सुके थे। वे इसते-इसते बोले—'विज्ञवर ! आप अपनी इच्छा पूर्ण क्वीजिये, इससे मुझे बड़ी प्रसन्नता है; क्योंकि घरपर आये हुए अतिथिका पूजन करना गृहस्थके शिये सबसे बढ़ा धर्म है। विस गृहत्वके वरपर आचा हुआ अतिथि पृत्रित होकर जाता है, उसके लिये उससे बड़कर दूसरा कोई धर्म नहीं बताया यथा है। मेरे प्राण, येरी की तथा मेरे पास जो कुछ धन-दोलत है, वह सब अतिथिके किये निष्ठावर है—ऐसा मैंने ब्रत ले रका है। पृथ्वी, वायु, आकाश, जल, तेज, बुद्धि, आत्मा, मन, काल और दिशाएँ—ये दस देवता प्राणियोंके शरीरमें रहका सदा ही उनके पाप-पुण्यपा दृष्टि रखते हैं।'

सुदर्शनके इतना कहते ही बारो दिशाओंसे आवाज आयी— 'तुष्हरा कथन सत्य है, इसमें झुठका लेश भी नहीं है।' तत्पक्षात् यह ब्राह्मण आश्रमसे बाहर निकला और शिक्षाके अनुकूल लासे तीनों लोकोको प्रतिध्वनित करता हुआ धर्मात्मा सुदर्शनको सध्योधित करके बोला— 'अग्निकुमार ! तुष्हारा



कल्याण हो, मैं धर्म हैं और तुष्हारे सत्यकों परीक्षा लेनेके रिस्ते यहाँ आपा था। तुममें सत्य हैं, यह जानकर मुझे बड़ी प्रसक्षता हुई हैं। तुपने इस मृत्युकों, जो सत्य तुष्हारा रिद्ध हैंड़ती हुई पीछे लगी रहती थी, जीत लिया। तुष्हारे सैप्पेरे पराणित होकर मृत्यु तुष्हारे अधीन हो गयी है। नरश्रेष्ठ । तुष्हारी और बड़ी पतिज्ञता और साव्यी है, तीनों लोकोंके धीतर किसी भी पुरुषमें इतनी प्रांकि नहीं है कि वह इसकी ओर आँख उठाकर देख भी सके। यह अपने पातिज्ञत्यके हारा तथा तुष्हारे गुजोंसे सदा सुरक्षित है। कोई भी इसका पराभव नहीं कर सकता। यह जो भी बात अपने मुहसे निकालेगी, वह सत्य ही होगी, पिक्या नहीं हो सकती। अपने तपोजलसे युक्त यह ब्रह्मवादिनी स्त्री संसारको

पवित्र करनेके लिये अपने आधे शरीरसे ओपवती नामक बेह नदी होगी और आधे शरीरसे तुन्हारी सेवा करती रहेगी। तुम पी इसके साथ अपनी तपस्थासे प्राप्त हुए उन सनातन त्येकोंमें गमन करोगे, वहाँसे फिर इस संसारमें लौटना नहीं पड़ता। तुमने मृत्युको जीत लिया है, इसलिये तुम इसी देहसे उन सनातन त्येकोंमें जाओगे। अपने पराक्रमसे पञ्चभूतोंको त्येषकर तुम मनके समान वेगवान् हो यथे हो। इस गृहस्थधर्मके ही आवरणसे तुमने काम और ह्योधपर विजय पा ली है तथा इस राजकुमारीने भी तुन्हारी सेवासे आसत्ति, राग, आलस्य, मोह और होह आदि दोकोंको जीत लिया है।

भोभाको बजते हैं—युधिष्ठित ! तदनत्तर, देवराज इन्ह्र भी उत्तम रथ लेकर सुदानिसे मिलने आये। इस प्रकार उसने (अतिबि-सत्कारसे) मृत्यु, आत्मा, लोक, पळपूत, सुद्धि, काल, यन, आकाश, काम और क्रोधको भी जीत लिया। इसरिंग्ये तुम अपने मनमें यह निक्कय समझो कि गृहस्य पुरुषके लिये अतिथिसे षड़कर दूसरा कोई देवता नहीं है। यदि अतिथि पुजित होकर यन-ही-मन गृहस्तके कल्याणका विन्तन करे तो उससे जो फाल मिलता है, उसकी सी पहाँसे भी तुलना नहीं हो सकती, ऐसा मनीषी विद्वानीका कथन है। जो गृहत्व सुपात्र और सुशील अतिथिके आनेपर उसका सतकार नहीं करता, वह अतिबि उस गृहस्वको अपना पाप दे उसका पुण्य लेकर चला जाता है। बेटा ! तुम्हारे प्रश्नके अनुसार पूर्वकालमें एक गृहत्वने जिस प्रकार मृत्युपर विजय पायाँ थीं, वह उत्तम उपारुपान मैंने तुमसे कहा । जो विद्वान् प्रतिदिन सुदर्शनके इस वरित्रको कहकर सुनाता है, यह पुज्यलोकोंको प्राप्त होता है। (ये असाबारण पुरुषोंके चरित्र 🖁, साधारण मनुष्योंको इनका अनुकरण नहीं करना

## विश्वामित्रके जन्मकी कथा और उनके पुत्रोंके नाम

युधिष्ठरने पूछा—पितामह । यदि तीनों वर्णके प्रनुष्योके लिये ब्राह्मणत्व प्राप्त करना कठिन है तो महात्मा विश्वामित्र क्षत्रिय होकर भी ब्राह्मण कैसे हो गये ? मैं इस बातको यबार्थकपसे सुनना चाहता है। आप बताने की कृपा करे।

भीष्यजीने कहा—युधिष्ठिर ! पूर्वकालमें विश्वामिकती क्षत्रिय होकर भी जिस प्रकार ब्राह्मण तथा ब्रह्मीर्व हुए, उस प्रसंगको तुम यथार्थरूपसे सुनो । भरतवंशमें एक अवनीद नामक राजा हुए थे, उनके पुत्र महाराज जहु थे, जिन्होंने मङ्गाजीको अपनी पुत्री बनाया था। जहुका पुत्र सिन्युद्धीय और निम्युद्धीयका पुत्र बलाकास था, उससे बल्लभका जन्म हुआ, जो साक्षात् हितीय धर्मके समान था। उसके इन्द्रके समान कान्तिमान् एक पुत्र हुआ, जिसका नाम कुशिक था। कुशिकके पुत्र महाराज गांधि हुए। उनके कोई पुत्र नहीं था, इसलिये वे संतानकी इच्छासे बनमें सहकर यज्ञानुष्ठान करने लगे। वहाँ यज्ञसे उन्हें एक कन्या प्राप्त हुई, जो इस पृथ्वीयर अनुपम सुन्दरी थी। उस समय व्यवनके पुत्र विख्यात तदस्त्री प्रस्तीकमुनिने राजासे उस कन्याके लिये पाचना की। उच राजा गाधिने कहा—'भृगुनन्दन ! आप मुझे शुल्ककममें एक हजार ऐसे घोड़े ला दीजिये, जो कन्नमाके समान कान्तिमान् और जासुके समान बेगवान् हो तथा जिनके एक कान श्याम रंगके हो।'

यह सुनकर व्यवनपुत्र अधीक मुनिने जलके कामी अदितिनन्दन वरुपके पास जाकर कहा—'देक्बेष्ट । मैं आपसे श्यामरंगके एक कानवाले, बन्द्रसके समान कान्तिमान् तथा वायुके समान वेगवान् एक हजार छोड़ोकी भिक्षा माँगता है।' वरुपने कहा—'क्ट्रा अख्या, आपकी जहाँ इच्छा होगी, तहीं इस तरहके चोड़े प्रकट हो आपेगे।' तत्मश्चात् ऋषीकने एक स्थानपर आकर छोड़ोके लिये किन्तर किया। उनके विकान करते ही बन्द्रसके समान कान्तिमान् एक हजार तेजस्वी घोड़े मङ्गाके जलसे प्रकट हो गये। गङ्गाका



वह उत्तम तट कजीवके पास ही है। वह स्थान आज भी लोगोमें अधतीर्थके नामसे प्रसिद्ध है। तदनचर, व्यक्तिके प्रसन्न होकर वे घोड़े राजा गाधिको कन्याके सुरूकरूपये अर्पण कर दिये। यह देखकर राजाको बढ़ा आकर्ष हुआ और उन्होंने शापके भयसे अपनी कन्याको वस और आधूनपोसे अलेकृत करके उसका ब्रजीकमुनिके साथ ब्याह कर दिया। ब्रह्मर्थिने उस कन्याका विधिवत् पाणिष्टहण किया तथा वह

कन्या भी उन्हें पतिकापमें पाकर बहुत प्रसन्न हुई । सत्यवतीके क्लांवसे ऋतीकमुनिको बड़ा संतोष हुआ और उन्होंने उसे बरहान देनेकी इच्छा प्रकट की। राजकन्याने वह सारा समाचार अपनी मातासे कहा। यह सुनकर उसकी माता बोली—'बेटी ! तुष्हारे पतिको मुझपर भी कृपा करनी वार्षिये। उनसे कहो, वे मुझे भी पुत्र प्रदान करें; क्योंकि उनकी तपस्या जहुत बड़ी है। वे सब कुछ करनेमें समर्थ है। माताकी अद्दा पाका सत्यकती तुरंत पतिके पास गयी और असकी कड़ी हुई बात उसने उनसे निवेदन कर दी। उसकी माताका अभिप्राय जानकर ऋजीकने सत्यवतीसे करा—'जिये ! मेरी कृपासे तुन्तरी माताको भी शीव्र ही एक गुजवान् पुत्रकी प्राप्ति होगी, तुष्हारा प्रेमपूर्ण अनुरोध निष्मात नहीं जायगा, तुष्कारे गर्भसे भी एक गुजवान पुत्र उत्पन्न होया, किससे हमारी बंधा-परम्परा फलेगी। तुन्हारी माता अतुरवानके पक्षात् पीयातके वृक्षका आतिकृत करे और तुम शूलको वृक्षका, इससे तुम दोनोको पुत्रकी प्राप्ति होगी। तुमलोगोकै लिये मैंने ये दो मन्त्रपूत कर तैयार किये हैं, इनमेंसे एक तो तुम ला लेना और दूसरा अपनी मौको फ़िला देना। ऐसा करनेसे तुन दोनोंके पुत्र होंगे।' यह सुनकर रात्यवतीको बढ़ा हर्व हुआ। उसने ऋखोकमुनिकी कही हुई सारी बातें अपनी माताको सुना हो और इन दोनों चतओकी भी शर्वा की। तब इसकी माताने कहा—'बेटी ! तुम्हारे खामीने मनस्से अभियन्तित करके जो कर तुम्हारे लिये दिया है, वह तो मुझे दे के और मेरा तुम से तो । इसी प्रकार हमलोग कुक्षोंमें भी अदल-बदल कर ले। ये तुनारी माँ हैं, मदि मेरी बात माननेके योग्य समझों तो ऐसा ही करो।'

इस प्रकार बावबीत करके वन दोनों माँ-बेटीने ऐसा ही
किया और उन दोनोंके गर्भ रह गवा । महर्षि ऋबीकने अब
गर्भवती सत्ववतीकी और दृष्टिपात किया तो उनके मनमें बड़ा
लेद हुआ और वे उससे कहने लगे— 'शुभे । जान पड़ता है
तुमलोगोंने कर और बृक्षोंको बदलकर उनका उपयोग किया
है। मैंने तुन्हारे करमें सम्पूर्ण ब्रह्मतंज्ञका सेनिवेश किया था
और तुन्हारी माताके करमें समस्य ब्रिजियोक्ति शक्तिकी
स्वाचना की थी। मैंने यह सोबा था कि तुन्हारे गर्भसे
विभुवनमें बिक्यात गुणोंवात्म ब्राह्मण पुत्र उत्पन्न होगा
और तुन्हारी माँ एक विशिष्ट अविध्वा जन्म देगी; किंतु
तुमलोगोंकी अदाल-बदलीके कारण तुन्हारी माताके गर्भसे
तो उत्तम ब्राह्मण उत्पन्न होगा और तुम कटोर कर्म करनेवाले
कविवको जन्म देगी। माताके खेड़में पड़कर तुमने यह अच्छा
काम नहीं किया।' पतिकी बात सुनकर संस्थवती शोकसे

संतप्त होकर पृथ्वीपर गिर पड़ी। बोड़ी देखें तथ उसे चेत हुआ तो वह स्वामीके चरणोमें सिर रखकर बोली—'ब्रह्में ! मैं आपकी पत्नी हूँ और आपको प्रसन्न करना बाहती हूँ, मुझपर कृपा कीजिये। मेरा पुत्र इतिय न हो। मेरे पुत्रका पुत्र भले ही कठोर कर्म करनेवाला हो जाय, परंतु मेरा पुत्र ऐसा न हो, मुझे यही वर दीजिये।' तब उन महातपस्तीने अपनी भाषांसे कहा—'अच्छा, ऐसा ही हो।'

तद्वन्तर, सत्यवतीने जमदिप्र नामक उत्तप पुत्र उत्पन्न जिल्ला और राजा गाधिकी प्रशासिनी पत्नीने ज्ञानीकपूर्विकी अल्लोहर्ड, चारुपत्र, दिर्शिषी, गादिषि, कृपासे ब्रह्मचादी विद्यामित्रको जन्म दिया। इसीने वहातपत्री जार नादी—ये सब ब्रह्मि विद्यामित्र विद्यामित्र वाह्मणवंत्राकी प्रस्परा चल्लायी। उनके पुत्र बड़े तपत्री, ब्रह्मके आधान किया था। युधिहर वहातेला, ब्राह्मणवंत्राको ब्रह्मनेवाले और गोत्रके प्रवर्तक ज्ञाना आधान किया था। युधिहर वृद्धसे सोम, सूर्य और अप्रिके समान तेल थे। प्रमुखन्दा, देवरात, अशीया, हाकुन्स, बाह्म, बाह्म ज्ञानयव, ज्ञानवाले कथा प्रवाचीकपामे कतलायी है।

पाञ्चल्य्य, स्वृण, उत्कृत, ययदृत, सैन्यवायन, वल्युवङ्क , गालव, वज्ञ, सालंकायन, तीलाइय, नास्द, कृषीमुख, वादृति, मुसतः, वक्षोधीय, आइतिक, शिलायुप, शित, शृथि, बाह्यक, मास्त्रलच्य, वात्रप्र, आसलायन, श्यामायन, गार्थ्य, बाह्यक, मास्त्रलच्य, वात्रप्र, आसलायन, श्यामायन, गार्थ्य, बाह्यक, सुकृत, कारीयि, संकृत्य, पर, पौरव, तन्तु, कपिल, ताङ्कायन, उमगहन, आसुरायण, मार्द्यार्थ, हिरण्याक्ष, बहुतरि, बाध्यार्थण, पृति, विभृति, सृत, सुरकृत, अरालि, नाचिक, बाध्येय, डजयन, नवतन्तु, वकनस्त, सेयन, यति, अन्नोरङ, वारुमस्य, शिरीयी, गार्दीभ, अर्वयोनि, उदापेक्षी और नगर्दी—ये सब ऋषि विद्यापित्रके पुत्र ये तथा विद्यापित्रको यद्यपि क्षत्रिय चे तथापि ऋषीकमुनिने उनमें ऋदतेत्रका आधान किया वा। युधिहर ! इस प्रकार मेरे तुपसे सोम, सूर्य और अग्निके समान नेजस्वी विद्यापित्रजीके जन्मको कथा यथार्थरूपसे कतलायी है।

# स्वामिभक्त एवं दयालु पुरुषकी श्रेष्ठता बतलाते हुए इन्द्र और तोतेके संवादका उल्लेख

पुध्वतिरने कहा—पितामह ! अब मैं दशासु और मन्त पुरुषोके गुणोका वर्णन सुनना चाहता हूँ, कृषा करके बताइये।

धीकार्जीने कता-युधिश्चित । इस विषयमें भी तोतेक साथ इन्द्रका जो संवाद हुआ था, वह प्राचीन इतिहास बतला रहा 🖁, सुनो—कादिराजके राज्यकी बात 🖁, एक ब्याधा विवये बुझाथा हुआ बाण लेकर गाँउसे निकला और इधर-उधर मुगोको हुँकने लगा। एक घने नेथलये जानेपर उसे खोड़ी ही दूरपर कुछ मृग दिखायी पड़े। उसने उन मृगोको लक्ष्य करके बाण बलापा; किंतु नियाना कुक जानेसे वह बाण एक पद्मन् वृक्षमें शैस गया और उसका तीहण किव सारे वृक्षमें फैल गया, इससे उसके फल और पते इस्क्र गये और का पूक् धीरे-धीरे सूखने लगा। उसके खोखलेमें बहुत दिनोसे एक तोता निवास करता था। उसका उस वृक्षके साथ बड़ा प्रेम था, इसलिये वह उसके सूलनेपर भी उसे छोड़कर कहीं जाना नहीं चाहता था। उसने बाहर निकलना बंद कर दिया और चारा चुगना भी छोड़ दिया; अतः अब उससे बोलातक नहीं जाता था। इस प्रकार वह धर्मात्मा शुक्त कृतक्रतावश उस वृक्षके साथ अपने इरीरको भी मुलाने लगा। उसकी उदारता, धैर्यं, अलोकिक चेष्टा और दुःल-मुखयं मधान वृत्ति देसकर इन्द्रको बड़ा आश्चर्य हुआ। फिर उन्होंने वह सोचकर भनको समझाया कि 'इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है;

क्वोंकि सब जगह सब प्राणियोमें सब तरहकों काते देखनेमें



आती हैं।' तदनन्तर, इन्द्र पृथ्वीपर उतरे और ब्राह्मणका रूप धारण करके उस पक्षीसे बोले—'पश्चिमों श्रेष्ठ शुक्त ! मैं एक बात पूछता हैं, तुम इस वृक्षको छोड़ क्यों नहीं देते ?' इन्द्रके इस प्रकार पृथ्नेपर तोतेने मसक शुका कर प्रणाम

किया और कहा— देवरात ! आपका स्वागत है। मैंने अपने तपोबलसे आपको पहचान लिया है। उसकी बात सुनकर इन्द्रने मन-ही-मन बहा—बाह, क्या अज्ञुत विज्ञान है ! किर उन्होंने वृक्षके प्रति उसके प्रेमका कारण पूछते हुए कहा—'शुक्र ! इस वृक्षपर न पते हैं, न फल और न अब इसके ऊपर कोई पक्षी ही रहता है। जब इतना बड़ा जंगल पड़ा हुआ है, तो तुम इस सूत्रो वृक्षपर किसलिये रहते हो ? यहाँ और भी तो बहुत-से वृक्ष हैं, जिनके खोग्रले पत्तीसे ढके हुए हैं, जो देखनेमें सुन्दा-हरे-भरे हैं तथा जिनके उपर सानेके लिये काफी फल-फूल मौजूद हैं। इस वृक्षकी आधु समाप्त हो गयी है, अब इसमें फलने-फूलनेकी शक्ति नहीं रही तथा यह नि:सार और श्रीहीन हो चला है। अतः अपनी बुद्धिसे सोच-विचारकर इस ठूठे पेड़को तुम त्याग दो ।'

भीव्यजी कहते हैं—सर्यात्मा शुक्तने इन्ह्रकी बात सुनकर लम्बी साँस छोड़ते हुए दीन वाणीये कहा-'देवराज ! यैने इसी बुक्षपर जन्म लिया और यही सकर अच्छे-अच्छे गुज सीसे हैं। इसने अपने बालकके समान मेरी रक्षा की और शबुओंके आक्रमणसे बचाया है, इसलिये इस वृक्षपर मेरी बड़ी भक्ति है। मैं इसे होक्कर और कहीं जाना नहीं बाहता, द्यारूप धर्मका पालन कर रहा हूँ। ऐसी दशामें आप कृषा करके यह व्यर्थ सलाह क्यों दे रहे हैं ? साधु पुरावीके लिये दूसरोपर दया करना ही सबसे महान् धर्म बतलाया गया है। सहस्राक्ष ! जन देवताओंको धर्मक विषयमें संदेश होता है तो वे उसका समाधान आपसे ही पूछते हैं: इसोलिये आपको देवताओंका एजा बनाया गया है, अतः आय मुझे इस वृक्षको त्यागनेके लिये न कहिये; क्योंकि जब यह हर तरहसे समर्थ वा, उस समय तो यैने इसीके स्वारे जीवन धारण किया और आज जब यह शस्तिहीन हो गया तो इसे छोड़का बल र् , यह कैसे हो सकता है ?'

तोतेकी कोमल वाणी सुनकर इन्ह्रको बड़ी प्रसन्नता हुई।

ञ्होंने उसकी दयालुतासे संतुष्ट होकर कहा—'तुम मुझसे कोई वर माँगो ।' तब शुकने कहा—'यह वृक्ष पहलेहीकी तरह हरा-भरा हो जाय।' उसकी भक्ति और शील-खभाव देलकर इन्ह्रको और भी प्रसन्नता हुई। उन्होंने तुरंत ही अमृतको वर्षा करके उस वृक्षको सीच दिया। फिर तो उसमें नवे-नवे पते, कल और मनोहर शासाएँ निकल आर्थी। तोतेकी सुदृढ़ भक्तिके कारण वह वृक्ष पूर्ववत् श्रीसम्पन्न हो गवा तबा वह शुक्त भी आयु समाप्त होनेपर अपने दवापूर्ण वर्तावके कारण इन्हालेकको प्राप्त हुआ। राजन् ! जैसे शुक्रका स्वावास पाकर वृक्षको अपनी खोषी हुई शक्ति प्राप्त हो नवी, उसी प्रकार अपनेमें धक्ति रखनेवाले पुरुवका सहारा



पाकर प्रत्येक मनुष्य अपनी सम्पूर्ण कामनाएँ सिद्ध कर

#### भाग्यकी अपेक्षा पुरुषार्थकी श्रेष्टता

युधिष्ठरने पूका—पितामह ! दैव (भान्य) और पुरुवार्थमें | ब्रह्माजीसे पूका—'भगवन् ! प्रारत्य और मनुष्यके प्रयत्नमें कौन क्षेष्ठ है ?

भीषाजीने कहा—युधिष्ठिर ! इस विषयमें वसिष्ठ और ब्रह्माजीके संवादरूप एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया किसकी श्रेष्ट्रता है ?"

न्हान्त्रने कहा – बिना बीजके कोई बीज पैदा नहीं होती। बीजसे ही बीज पैदा होता और बीजसे ही फल उत्पन्न होता है। जाता है। पूर्वकालमें महर्षि वसिष्ठजीने लोकपितामह किसान खेतमें जाकर जैसा बीज वो आता है, उसीके अनुसार

उसको फल मिलता है। इसी प्रकार पुण्य या पाप जैसा कर्य | किया जाता है वैसा ही फल प्राप्त होता है । जैसे बीज खेतमें बोये विना फल नहीं दे सकता उसी प्रकार प्रास्थ्य भी पुरुषाचेके बिना काम नहीं देता। कर्म करनेवाला मनुष्य अपने चले या बुरे कर्मका फल स्वयं ही भोगता है, यह बात संसारमें प्रत्यक्ष दिखाबी देती है। शुभ कर्म करनेसे सुख और पाप करनेसे दुः स मिलता है। पुरुषार्थी यनुष्य सक्षेत्र सम्मान पाता है; किंतु जो निकम्मा है, वह पावपा नमक विक्कनेक समान असदा टु:स भोगता है। यनुष्य तपस्यासे क्रम, सौभाग्य और नाना प्रकारके रत्न प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार कमेंसे सब कुछ मिल सकता है, परंतु भागके भरोसे बैठे खनेवाले निकमोको उससे कुछ नहीं मिलता । इस जगत्में पुतवार्ध करनेसे खर्ग, भोग, प्रतिहा और विद्वता—इन सबकी उपलब्धि होती है। नक्षत्र, नाग, यक्ष, चन्रमा, सूर्य और वायु आदि देवता पुरुवार्य करके ही मनुष्पलोकसे देवलोकको गये हैं। जो लोग उद्योग नहीं करते उन्हें धन, मित्र, ऐसर्प अथवा यूर्तम त्यामीकी भी प्राप्ति नहीं हो सकती । केन्स, नपुंसक, ज्योगहीन, कामसे जी सुरानेवाले तथा शीर्यं एवं तपसासे हीन पुरुषको धन नहीं पिलता । जो पुरुषार्थ न करके केवल देवके घरोसे बेटा रहता है, वह नर्पुसकको पति बनानेवाली बीकी तरह व्यर्थ ही दुःस उडाता है। पुरुषार्थं करनेपर मनुष्पको देशके अनुसार फल मिल जाता है; किंतु सुपचाप बैठे रहनेपर देव किसीको कोई फल नहीं दे सकता। देवता भी अपनी पराजयकी आदाक्रुसे प्रायः

मनुष्यके पारमार्थिक कार्यमें धर्मकर वित्र डाला करते हैं; किंतु पुण्यात्रम पुरुषका ये क्या विगाइ सकते हैं ? पूर्वकालमें राजा ययाति देववदा स्वर्गसे भ्रष्ट हो गये तो भी उनके नातियोंने अपने युण्यकर्मसे युन: उन्हें स्वर्गमें पहुँचा दिया। इसी तरह इलाके पुत्र राजवि पुरूरवा भी ब्राह्मणीके प्रवत्तसे स्वर्गको प्राप्त हुए । जैसे आगकी एक चिनगारी भी हवाके सहारेसे प्रस्वत्वित होकर यहान् रूप धारण करती है, उसी प्रकार देव भी पुरुषार्वकी सहापतासे बड़ा हो जाता है। जिस प्रकार तेल सम्बास हो जानेपर टीपक चुझ जाता है, उसी प्रकार कर्मके नाश होनेसे देव भी नष्ट हो जाता है। निकम्मा मनुष्य बहुत बड़े धनका मण्डार, तरह-तरहके भीग और खियोंको पाकर भी उनका इप्योग नहीं कर सकता। जो दान करनेके कारण निर्धन हो गण है, ऐसे सत्पुरूषके पास उसके शत्कर्मके कारण देवता भी पहुँचते हैं; अतः उसका घर मनुष्यत्येककी अपेक्षा ब्रेष्ठ देवलोक-सा बन जाता है। किंतु जहाँ दान नहीं होता, से घर यदि अनन समृद्धिते भरे हों तो भी देवताओंकी दृष्टिमें इमझानके कुष्य है। जगत्यें उद्योगहीन मनुष्य फुलता-फलता नहीं दिसायी देता । देवमें इतनी ताकत नहीं है कि वह कुमार्गमें पड़े हुए पुरुवको सन्पार्गपर पहुँचा दे। जैसे दिव्य गुरुको आगे करके चलता है, उसी नरह देव पुरुवार्यका ही अनुसरण करता है। लेकित किया हुआ पुरुवार्थ ही देवको जहाँ चाहता है, ले जाता है। वसिक्कजी ! मैंने सदा पुरुवाशीके फलको देशकर ही ये सारी बातें बतायी हैं।

### कमेंकि फलका वर्णन तथा श्रेष्ठ ब्राह्मणोंकी प्रशंसा

युशिष्ठिरने पूछा—जितामह ! अब सम्पूर्ण शुध कथोंके फलोंका वर्णन कीतिये ।

भीमार्थने कहा—भारत ! तुम जो कुछ पूछ रहे हो, यह अधियोंके लिये भी रहस्यका विवय है; किंतु तुम्हें कात्य रहा है, सुनो । मरनेके बाद किस पुरुषको जैसी गति मिलतो है, उसका भी वर्णन करता है । मनुष्य जिस अवस्थाने जो शुम या अशुभ कमें करता है दूसरा जन्म धारण करनेपर उसी अवस्थामें उस कर्मका फल भोगता है । पाँचों इन्द्रियोंसे किये जानेवाले कर्मका कभी नाझ नहीं होता, इसलिये मनुष्यको उचित है कि पदि कोई अतिथि घरपर आ जाय तो उसको प्रसन्न दृष्टिसे देखे, उसकी सेवामें मन लगावे, मोठी बोली बोलकर उसे संतुष्ट करे, जब यह जाने लगे तो उसके पीछे-पीछे कुछ दुरतक जाय और जबतक वह रहे, उसके खागत-सत्कारमें लगा रहे—यह पाँच काम करना गृहस्थके लिये पछदक्षिण यह कहलाता है । जो

बके-माँदै अपरिवित पबिकको प्रसन्नतापूर्वक अन्न दान करता है, उसे महान् पुण्य-फलकी प्राप्ति होती है। जो अतिशिकी पूजके लिये आसन, पर बोनेको जल, दीपक, अन्न और ठहरनेको स्थान देता है, उसका भी वह अतिबि-सत्कार पश्चदिक्त यह कहताता है।

बो खोग कोई इत बारण करके चबूतरेपर सोते हैं, उन्हें दूसरे जन्ममें उत्तम घर और शब्बा आदिकी प्राप्ति होती है। नियमपूर्वक चीर और वल्कल बारण करनेवालोंको वस तथा आधूषण प्राप्त होते हैं। योग और तपस्थामें प्रकृत रहनेवालोंको उत्तम-उत्तम बाहनोंकी प्राप्ति होती है। अप्रिकी उनासना करनेवाले रावाकी शक्ति बढ़ती है। जो अपना सिर नीचे करके लटकता है, जनीमें खड़ा रहता है तथा सदा अकेले शब्बन करता है, उसे मनोवाज्ञित गति प्राप्त होती है। जो रणचूमिमें जाकर वीर-शब्बा (मृत्यु) को प्राप्त हो खर्गगामी है, मौनव्रतका अवलम्बन करनेमें दूसरोके द्वारा आजा पालन करानेकी शक्ति (वाकसिद्धि) प्राप्त होती है। तपस्पासे चोग-सामग्री मिलती है और ब्रह्मचर्यके पालनसे आयु बढ़ती है। अहिंसा-धर्मके आचरणसे रूप, ऐश्वर्य और आरोन्य प्राप्न होते हैं। फल, मूल खानेवालेको राज्य और पत्ते चबाकर रहनेवालो-को स्वर्गकी प्राप्ति होती है। उपचास करनेवाले पनुष्पको सर्वत्र सुख मिलता है। शाकाहारीको गोधन और तुण भक्षण करने-वालेको सर्गकी उपलब्धि होती है। जो ब्राह्मण सदा जस पीकर रहता, अप्रिहोत्र करता और वन्त्र-साधनामें संलप्न रहता है, उसे राज्य मिलता है। निराहार बत करनेवाला स्वर्गलोकमें जाता है। जो पुरुष बारह क्योंतकके लिये जतकी दीका लेकर असका त्याग करता और तीशोंमें स्थान करता रहता है, उसे रजधूमिये प्राण त्यागनेवाले बीरसे भी बहुकर उत्तम लोककी प्राप्ति होती है। जो सम्पूर्ण मेदोंका अध्ययन करता है, वह तत्काल दुःवासे क्षट जाता है तथा जो मानशिक धर्मेका आचरण करता है, उसे खर्गलोककी प्राप्ति होती है । जैसे बहादा हजारों गीओके बीचमें भी अपनी माताको बुँढ लेता है, इसी तरह यहलेका किया हुआ कर्प कर्ताको पहचानकर उसका अनुसरण काता है। जिस प्रकार फुल और कल किसीकी प्रेरणा न होनेपर भी अपने समयपर फूलने- फलने लगते हैं, जैसे ही पूर्वजन्मका किया हुआ कर्म भी समयपर फल देता हो है। यनुष्यके जीवों (जरायका) होनेपा उसके केश, दति, आँख और कान भी जीर्ण हो जाते हैं, केवल तृष्णा नहीं जीर्ण होती। मनुष्य जिस कार्यसे पिताको प्रसन्न करता है, उससे प्रजापति भी प्रसन्न हो जाते हैं। जिस कर्मसे माताको संतुह करता है, उससे पृथ्वीको भी पूजा हो जाती है तबा जिससे यह उपाध्यायको तुप्त करता है, उसके द्वारा ब्रह्मकी पूजा सम्पन्न हो जाती है। जिसने इन तीनोंका आदर किया उसके द्वारा मानो सम्पूर्ण धर्मीका आदर हो गया और जिसने इनका अनादर किया उसकी सम्पूर्ण प्रजाहिक क्रियाएँ निष्फल हो जाती हैं। इस प्रकार शुभाशुभ फल-प्राप्ति-के सम्बन्धमें मुनिवर व्यासजीने जो कुछ बतलाया था, वह सब मैंने तुम्हें सुना दिया। अब और क्या सुनना चाहते हो ?

युधिहरने पूछा-पितामह ! जगत्में पूजनीय कोन है ? आप किनको नमस्कार करते हैं ? किनको स्पृष्टा (चाह) रखते. हैं ? बड़ी-से-बड़ी आपत्तिमें पड़नेपर आप किनको स्परण करते हैं ? तथा इस लोक और परलोकमें हितकारक कार्य क्या है ? ये सारी वाते मुझे बतानेकी कृपा कीजिये।

भीष्यजीने कहा—युधिष्टिर ! जिनके कुलमें बर्चसे लेकर

होता है, उसे अक्षय लोकोको प्राप्ति होती है। दानसे पन मिलता | बृहेतक परम्परागत प्रार्मिक कार्यका भार सैभालते हैं और उसके लिये पनमें कथी दुःख नहीं मानते, ऐसे ही लोगोंकी में स्पृष्टा करता 🛊 । जो विनीतभावसे विद्याध्ययन करते, इन्द्रियोंका संयम रसते और पीठी-पीठी बातें करते हैं; वो शासके विद्वान, मदाचारी, अक्षर-तत्त्वके जाता और सत्युरुष है, उनके पुँहसे मेचके समान गम्भीर और कल्याणसर्था मनोहर बाणी सुनायी देती हैं। यदि राजा उन पहाल्याओंकी बातें सुने तो वे उसे इन्हलोक और यरलंकमें भी सुख पहुँचानेवाली होती है। जो प्रतिदिन उनके वचनोको अवदा करते हैं, वे विज्ञानगुणसे सम्पन्न होते हैं। ऐसे साथु पुरुषों तथा उनके श्रोताओंकी मुझे सदा बाह बनी रहती हैं। यो लोग पवित्र मावसे प्रवाणीकी तुसिके लिये उन्हें अत्तरे इंग्रांसे बनाये हुए शुद्ध और स्वादिष्ट अस यरोसते हैं, वे भी मेरे बहे क्रिय हैं। बेटा ! कुलीन, यमांत्मा, तपस्त्री और बिद्वान् स्राह्मण होनेकी बात कोन कते, यदि में साधारण ब्राह्मण भी होता तो अपनेको चन्य सपझता । इस संसारमें तुमसे बढ़कर मेरा प्रिय कोई नहीं है, कियु ब्राह्मण मुझे तुमसे भी अधिक प्रिय है। और तो क्या, अपने पिता, पितामद्र और सुद्धदोंको भी मैंने कभी ब्राह्मणोसे अधिक प्रिय तहीं समझा । मेरे प्रारा ब्राह्मणोका कची ब्रिजिल् भी अपकार नहीं होता। जैने मन, वाणी और कमेंसे ब्राह्मणीका जो बोह्म-बहुन ज्यकार किया है, उसीके प्रभावमें आज वाणप्राध्यापर पद्दे रहनेपर भी पुत्रे पीद्य नहीं होती। लोग मुझे ब्राह्मणीका थक कहते हैं. इससे मुझे बड़ा सेतीय होता है। ब्राह्मणोंकी संबा हो सबसे बढ़कर पवित्र कार्य है। ब्राह्मणकी सेवाचे रहनेवाले पुसवको जिन निर्मल और पवित्र लोकोकी प्राप्ति होती है, उनों में यापिने देल रहा है। अब शीध ही पूछे भी अनकालवकके लिये उन्हीं लोकीये जाना है।

> चुचिहिर ! जैसे क्रियोंके लिये पतिकी सेवा ही संसारमें सबसे बड़ा धर्म है, पति ही उनका देवता तथा खही परधगति याना गया है, उसी प्रकार क्षत्रियके लिये ब्राह्मणकी सेवा ही परम धर्म तथा ब्राह्मण ही देवता और परमगति है। क्षत्रिय सी वर्षकी अवस्थाका और ब्राह्मण दस वर्षकी उप्रका हो तो भी उर दोनोंको परस्पर पुत्र और पिताके समान समझना चाहिये। उनमें ब्राह्मण पिता है और श्रविय पुत्र । अतः ब्राह्मणोंकी पुत्रके संयानरक्षा, गुरुकी भाँति ड्यासना तथा अग्निकी भाँति परिचर्या करनी चाहिये। सरल, सत्यवादी और समस प्राणियोंके हितमें लगे रहनेवाले श्रेष्ठ ब्राह्मणोंकी सदा ही सेवा करनी चाहिये। युधिष्ठिर ! तुन्हें हमेशा इस बातकी ओर दृष्टि रखनी बाहिये कि ब्राह्मणके घरमें जीवननिर्वाहके लिये आवश्यक सामग्री मौजूद है या नहीं ?

#### गीदड़ और वानरकी कथा—ब्राह्मणको प्रतिज्ञा करके न देने और उसका धन लेनेसे दोष

युंथिडिरने पूछा-पितामह ! जो लोग ब्राह्मणोंको दान देनेकी प्रतिज्ञा करके फिर मोहचदा नहीं देते, उनकी क्या गति होती है ?

भीषाजीने कहा—चेटा ! जो देनेकी प्रतिज्ञा करके भी नहीं देता, वह जीवनभर जो कुछ होम, दान तथा तथ आदि पुण्य कर्म करता है, वह सब नष्ट हो जाता है। वर्मेशानके विद्यानीका कहना है कि एक हजार स्थामकर्ण क्षेत्रोका दान करनेपर प्रतिक्षाभन्नके पापसे हुटकारा मिलता है। इस विषयमें सिधार और वानरके संवादकार एक प्राचीन इतिहासका बृह्यन दिया जाता है। पूर्वकालको बात है, एक सिधार और वानर एक स्थानपर मिले। ये दोनों पूर्वजन्यमें मनुष्य और परस्पर मिल थे। दूसरी योनिमें इन्हें सिधार और वानरकी योनिमें जन्म लेना पड़ा वा। सिधारको परघटमें मुद्दें स्थात देख वानरने पूर्वजन्मका स्थाप करके पूछा—'क्षेषा!



तुमने पूर्वजन्यमें कौर-सा 'धर्यकर पाप किया था, जिसके कारण हुन्हें मरघटमें घृणाके योग्य सड़ा हुआ मुद्रां खाना पड़ता है?' सियारने जवाब दिया—'मैंने ब्राह्मणको दान देनेकी प्रतिज्ञा करके नहीं दिया; इसी पापके कारण मुझे इस पापयोगिये जन्म केना पड़ा है। अच्छा, अब तुम बताओं, तुमने ऐसा क्या पाप किया, जिससे वानर हो गये?' वानर बोल्स—'मैं सटा ब्राह्मणीका फल बुराकर का जाया करता था, इसी पापसे बानर हुआ। अतः विज्ञ पुरुषको कथी ब्राह्मणका यन नहीं केना बाहिये, उनके साब कथी विवाद नहीं करना बाहिये और यदि उन्हें दान देनेकी प्रतिज्ञा की गयी हो तो अवहच दे डालना चाहिये।'

मोन्नजो कहते हैं—युधिष्ठिर ! इसलिये किसीको ब्राह्मणके धनका अपहरण नहीं करना चाहिये। यदि ब्राह्मणसे कोई अपराध भी हो जाय तो उसे क्षमा कर देना चाहिये। बालक, दरिद्र असवा दीन होनेपर भी किसी ब्राह्मणका अपमान नहीं करना चाहिये। यहले तो उन्हें किसी बातकी आशा नहीं देनी चाहिये और यदि दे दी तो पूरी करनी चाहिये; क्योंकि वहलेकी दी हाई आशाब्द चड्ड होनेपर ब्राह्मण क्रीधमें भरकार जिसकी ओर देखता है उसे उसी प्रकार भस्म कर हालता है, जैसे घास-पूरतको आग । किंतु वही ब्राह्मण जब आचा-पुर्तिसे संतुष्ट होकर आशीर्वाद देता है तो वह दाताके लिये औषधके समान हो जाता है तथा उसके पुत्र-पीत्र, बन्ध, बान्धव, पशु, मन्त्री, नगर और देशका कल्याण करके उन्हें शक्तिशासी बनाता है। इस पृथ्वीपर सहस्रों किरणोवाले सूर्यदेवके प्रचल्ड तेजकी भौति ब्राह्मणका तेज भी देखनेमें आता है। इसलिये जो उत्तथ योनिये जन्म लेना चाहता हो, उसे प्राच्याको देनेकी प्रतिज्ञा की हुई वस्तु अवश्य दे हालनी चान्निये । इस लोकमें ब्राह्मणको दान देनेसे देवता और पितर नुप्त होते हैं: इसलिये विद्वान पुरुष ब्राह्मणोंको अवश्य दान दें। ब्राह्मण महान् तीर्थ माने जाते हैं। वे किसी भी समय धरपर आ जायें तो बिना सरकार किये उन्हें नहीं जाने देना चाहिये ।

# शूद्रको विशेष उपदेश देनेसे अनर्थकी प्राप्ति—एक शूद्र और मुनिकी कथा

वृश्विष्ठरने पूछा—दादाजी ! यदि कोई मनुष्य सौहादंवश किसी नीच जातिके पुरुषको उपदेश दे तो उसे दोष लगेगा या नहीं ? मैं इस बातको यथार्थरूपसे सुनना चाहता हैं क्योंकि धर्मकी गति वही सुक्ष्म है। मंज्यतंत्रं करा—बंदा ! किसी नीच जातिके पनुष्यको उपदेश नहीं देना चाहिये; क्योंकि इससे उपदेश देनेवालेको महान् दोषकी प्राप्ति बतलायी जाती है। इस विषयमें यह ट्रान्त सुनो, जो दुःखमें पड़े हुए एक नीच जातिके पुरुषको उपदेश देनेसे सम्बन्ध रखता है। हिमालयके निकट एक बढ़ा | सुन्दर और पवित्र आश्रम धा, जहाँ सिद्ध और चारण विचरा करते थे। उसके आसपासका वन सदा फूलोंसे घरा रहता था। उस आव्रममें इत और नियमोंका पालन करनेवाले बहुत-से तपस्वी और तेजस्वी ब्राह्मण निवास करते थे। वहाँ सब ओर वेदमन्त्रोंके उचारणकी व्यक्ति गूँचती रहती थी। अनेको बालस्क्रिय ऋषि तथा संन्यासी उस आजमकी होत्सा बढ़ा रहे थे। एक दिन वहाँ एक शुद्र बढ़े उत्पाहसे आया। आभमनासी मुनियोंने उसका बड़ा आदर किया; तदनत्तर, असे तप करनेकी इच्छा हुई, अतः उसने कुलयतिके दोनों बरणीका स्पर्श करके कहा—'ड्रिजवर ! मैं आपकी कृपासे धर्मका उपदेश सुनना चाइता हूँ। इसके लिये आन हमें विधियत् संन्यासकी दीक्षा दे। में वर्णोमें नीच सुद्र 🕻 तचा आपकी इरणमें आसा है। आप मुक्रपर प्रसाह होड्ये।' कुलपतिने कहा—'बेटा । शूद्रको संन्यास बारम करनेका अधिकार नहीं है, अतः तुम संन्यासीके येक्पे यहाँ नहीं रह सकते। यदि तुष्हारा यही रहनेका विकार हो तो रहो, किंतु उच क्लॉकी सेवा किया करो । सेवासे तुन्हें अत्यना उत्तम लोकोंकी प्राप्ति होगी, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है।'

कुलपतिके ऐसा कहनेपर शुद्र सोचने लगा 'अब मुझे क्या करना चाहिये ? द्याके लिये शासका ऐसा ही विधान हो तो भी मैं तो वही कसैंगा जो मेरे चनको प्रिय जान पहला है।' यह विचारकर उसने उस आक्रमसे दूर जाकर एक पर्णकुटी बनायी और वहाँ यहके लिये वेदी, रहनेके लिये स्थान और देवासय बनाकर वह निधमपूर्वक रहने लगा। वह प्रतिदिन नियमपूर्वक स्नान करता तथा देवालयमें बाकर देवताकी पूजा, बरिंत और होम किया करता था। फलाहार करके इन्द्रियोंको काबूपे रखता और उसके पास जो अन और फल आदि प्रस्तुत रहते, उनसे आये हुए अतिवियोका सत्कार करता था। इस नियमका पालन करते हुए उस चूड मुनिको बहुत समय बीत गया। एक दिन एक मुनि सासंगकी दृष्टिसे उस आक्षमपर पचारे। शुद्धने विधिकत् स्वागत-सत्कार करके उन्हें संतुष्ट किया। तक्से वे परम तेजस्वी धर्मात्मा ऋषि उस शुत्रसे मिलनेके लिये वहाँ अनेको बार आये। एक बार शुद्रने उन तपस्त्री मुनिसे कहा—'मुने ! में पितरोंका श्राद्ध करना चाहता है, आप कृपा करके इस कार्यको सम्पन्न करा दीजिये।' मुनिने 'बहुत अच्छा' कर्त्कर उसकी प्रार्थना खीकार कर ली, तब शुद्रने ऋषिको पाछ निवेदन किया और जंगलसे कुदा, आसन, चटाई और अन्न

आदि ब्राद्धोपयोगी सामान एकत्रित किया। फिर ठन तपसी मुनिके आदेशानुसार बुद्धिमान् शुद्धने कुश, अर्ध्य और हव्य-कव्य आदि समर्पण करनेकी सम्पूर्ण विधिका पासन किया। इस प्रकार कब ब्राद्धका कार्य समाप्त हो गया तो वे मुनि उससे बिदा लेकर बले गये और शुद्ध वर्षमार्गमें स्थित हो गया।

- 47 To.

तदनचर, दीर्घकालतक तपादा करके उस शहने वनमें ही प्राण-ताग किया और अपने पुण्यके प्रभावसे यह एक राजवंदायें महान् तेजस्वी बालकके रूपमें उत्पन्न हुआ। इसी प्रकार उन तपस्वी मुनिने भी समयानुसार मृत्युको प्राप्त होकर उसी राजवंशके पुरोहितके घरमें जन्म धारण किया। इस वरह वह शुद्र और वे मुनि एक ही स्थानपर उत्पन्न हुए, साथ-ही-साथ बढ़े और अनेकों विद्याओंने प्रवीस हुए। ऋषिने केंद्र, कल्प और ज्योतिषशाक्षमें पूर्ण पाण्डित्य प्राप्त किया तथा सोएयशास्त्रपर भी उनका बढ़ा अनुराय था। कुछ दिनों बाद बुढ़े राजाका देहावसान हो गया। तब प्रजाने इस राजकुमारको राजतिलका दे दिया। राजा होनेपर उसने पुरोहितके घरमें अपन हुए ऋषिको हो अपना पुरोहित बनावा । उन्हें इर कापने आगे रत्तकर वह धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करता हुआ बड़े मुखरों रहने लगा। पुरोहितजी प्रतिदिन राजाके सामने जब-जब पुण्याहवासन तथा कोई धार्मिक कार्य कार्त तो राजा उन्हें देलकर मुसकरता या ठठाकर हैंस पड़ता था। पुरोहितने राजाके इस व्यवहारको अनेकों बार लक्ष्य किया। जब उसे बराबर अपना उपहास करता पाया तो उनके मनमें बड़ा शेंद हुआ। एक दिन उन्होंने एकान्तमें राजासे मिलकर कहा--'राजन्! यदि आप युक्रपर प्रसन्न हों तो मैं एक वर मौगना बाहता है। किंतु पहले आप प्रतिहा करें कि मैं तो कुछ पूर्वेगा, उसका सही-सही उत्तर देंगे।' राजाने कहा--'हाँ-हाँ, यदि जानता होडेगा तो अवस्य उत्तर दुंगा।'

तय पुर्वेहितने कहा—'प्रतिदिन देखता हूँ जब पुरुवाहवाजन या और कोई धार्मिक कृत्य अथवा शास्ति होम आदि कार्योमें में प्रवृत्त होता हूँ, तब आप मेरी ओर देखकर हैसा करते हैं, इसका क्या कारण है ? आप यों ही नहीं हैसते, इसका जकर कोई-न-कोई कारण होगा, उसे ठीक-ठीक बतलाइये। मैं मुननेके लिये बहुत असुक हूँ।' राजाने कहा—'विप्रवर! में पूर्वजन्यमें सुद्र था और आप महान् तमशी ब्राह्मण थे। उस समय आपने मुझपर कृत्या करके बड़े प्रेमसे मुझे ब्राह्मतिषयक उपदेश किया था। आसन, कुछ और इष्य-कृत्यकी विधि बतायी थी। उसी कर्मदोवके कारण आप इस जन्ममें पुरोहित हुए हैं और मुझे राजा होनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ है। मेरे लामके लिये उपदेश करनेका फल आपको इस रूपमें मिला ! यह सोचकर मुझे हैंसी आती है। आपका अपमान करनेके लिये में उपहास नहीं करता; क्योंकि आप मेरे गुरु हैं। आपको जो अपनी तपस्याके विपरीत फल भोगना पड़ा, उसको माद करके मुझे स्वेद और संताप हुआ करता है। मुझे आपके पूर्वजन्मकी स्वृति बनी हुई है, इसीसे आपको ओर देशकर हैसता था। आपकी उतनी बड़ी तपस्य केवल मुझे उपदेश देनेके कारण नष्ट हो गयी, इसलिये अब पुरोहितका काम छोड़का ऐसा प्रयत्न कीजिये, जिससे अगले जन्ममें आपको इससे भी नीच बोनिमें न जाना पड़े।'

भीनाओं करते हैं—इस प्रकार राजाने जब पुरोड़ितको जानेकी आज़ा दी तो उन्होंने सारा घन और जमीन-जायदाद ब्राह्मणोंको दान कर दी तथा विद्वान् ब्राह्मणोंके कराये अनुसार कठोर व्रतका पारतन करते हुए अनेको तीयोंपि खान कियर और ब्राह्मणोंको भी तथा अन्य प्रकारके दान देकर अपने अना:करमको पवित्र कर शिया। सत्यहात् मनको

वज्ञमें करके वे अपने पूर्वजन्मके ही आश्रमपर गये और वहाँ कटोर तपस्या करने लगे । तपके प्रधावसे उन्होंने परमसिद्धि प्राप्त कर ली और उस आज्ञमके रहनेवाले अन्याना ऋषियोके भी वे सम्पानभाजन जन गये। युधिष्ठिर ! यदापि वे पूर्वजन्ममें पहान् ऋषि थे तो भी शुरको उपदेश देनेके कारण बड़े कप्टमें पड़ गये, अतः ब्राह्मणको किसी नीच वर्णके मनुष्यके प्रति उपदेश नहीं करना चाहिये। ब्राह्मण, इजिय और वैश्व-ये तीन वर्ण द्विज कहरूरते हैं, इनके बीचमें उपदेश करनेसे ब्राह्मण दोषका भागी नहीं होता। अतः धर्म-पालनको इच्छा रखनेवाले विद्यान् पुरुषको खुव सोच-समझकर उपदेश करना चाहिये। रोजगारकी दृष्टिसे उपदेश देनेवाला पनुष्य अपने ही बर्मकी हानि करता है। जब कोई प्रब करे तो अच्छी तरह स्रोध-विचारकर एक सिद्धान स्थिर करके उसका ततर देना चाहिये तथा उपदेश ऐसा करना चाहिये, जिससे धर्यकी पुष्टि हो । राजन् । उपदेशके सम्बन्धमें ये सारी बाते मैंने तुम्हें बतायी। नीचको उपदेश देनेसे महान् ब्रेहाका सामना करना पड़ता है, इसलिये उसे उपदेश देना उचित नहीं है।

### युधिष्ठिरके विविध प्रश्नोंका उत्तर तथा दानके लिये उत्तम पात्रका लक्षण

गुणिशिरने पूरा-पितामह । लोकपाताका भलीचाँति निर्वाह करनेकी इच्छा रखनेवाले पनुष्यको क्या करना चाहिये ? कैसा स्वभाव कराकर लोकमें जीवन-वापन करना चाहिये ?

पीष्पणीये वहा—केटा ! इतिरसे तीन, वार्णासे चार और मनसे तीन—इस तरह कुल दस प्रकारके कर्मोंका त्वाण करना चाहिये । हिसा, धोरी और परच्चीणमन—ये तीन इतिरसे होनेवाले पाप हैं, इनका सर्वचा परित्याण करना कचित है। व्यर्च बकताद करना, निष्ठुर वचन कहना, चुणली खाना और झूठ बोलना—ये चार वार्णीद्वारा होनेवाले पाप हैं। इन्हें न कभी जवानपर लाना चाहिये और न मनमें ही सोचना चाहिये । दूसरोंका धन हड़पनेकी इच्छा न करना, सब प्राणिधीपर प्रेम रखना और कर्मोंका फल अवश्य मिलता है—इस बातपर विश्वास करना—ये तीन मनसे आचरण करनेवाल्य कार्य हैं। इन्हें सदा करना चाहिये और इनके विपरीत दूसरोंके धनका लालव करना, सम्पूर्ण प्राणियोंसे वैर रखना और कर्मोंक फलपर विश्वास न करना—ये तीन मानसिक पाप हैं, इनसे सदा बसे रहना

वाहिये। इसलिये मनुष्यका कर्तव्य है कि वह मन, वाणी या झरीरसे कभी अञ्चय कर्म न करे; क्योंकि वह शुध या अशुभ नैसा कर्म करता है, उसका फरा उसे भोगना पढ़ता है।

वृष्णिक्षरने पूज-पितासह ! विद्वानीका कहना है कि देजकार्यमें ब्राह्मणकी परीक्षा न करे, किंतु ब्राह्ममें अवद्य उसकी परीक्षा करे । इसका क्या कारण है ?

भौभावीने कहा—बेटा ! यज्ञ-होमादि देवकार्यकी सिद्धि झाडाणके अधीन नहीं, देवताके अधीन है। इसमें कोई संदेह नहीं कि पनपान लोग देवताओंकी कृपासे ही यज्ञ करते हैं। किंतु झाड्-कर्पकी सिद्धि झाडाणके ही अधीन है; अतः उसमें सदा वेदवेता झाडाणोंको ही निपन्तित करना चाहिये, यह बुद्धिमान् मार्कव्हेयजीने बहुत पहलेसे ही बता रसा है।

वृधिष्ठरने पूछा—पितामह ! जो अपरिचित विद्वान, सम्बन्धी, तपस्त्री अववा यह करनेवाले हो, उन्हींको क्यों दानका पात्र मानना चाहिये ?

भीष्यकी कहा—इस विषयमें पृथ्वी, कार्यप, अग्नि और मार्ककेवपुनि—इन चार तेजस्वियोंका यत सुनो।

पृथ्वी कहती है-विस प्रकार महासागरमें फेका हुआ वेला तुरंत गलकर नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार याजन, अध्यापन और प्रतिप्रह—इन तीन बृतियोसे जीविका बलानेवाले ब्राह्मणमें सारे दुष्कमोंका लय हो जाता है।

कारमप कहते हैं-जो झाझ्या शीलसे रहित है, इसे छहों अङ्गतेसहित चेद, सांख्य और पुरापाका ज्ञान तथा वतम कुलमें जन्म-चे सब मिलका भी वतम गति नहीं प्रवान कर सकते।

अप्रि बारते हैं—जो ज़ाहाण अध्ययन करके अपनेको बहुत बढ़ा पण्डित मानता और अपनी बिहुतापर गर्व करने लगता है तथा जो अपनी विद्याके करने दूसरोंके बराका नाश करता है, वह धर्मसे प्रष्ट होकर सतरका धालन नहीं करता, अतः उसे नाशवान् लोकोकी प्राप्ति होती है।

मार्ककोपनी कहते हैं—यदि तराजुके एक परदेने एक हजार अश्वमेध-यतको और दूसोपें सत्यको रसका तीला जाय तो भी न जाने वे सारे अश्वमेध-यह सत्वके आधेके बराबर भी होंगे या नहीं ?

मौब्दनी कहते हैं-युचिहिर ! इस प्रकार अपार तेजवाते पृथ्वी, काइयप, अप्रि और मार्कपडेयजी ब्राह्मणीके विषयमे अपना-अपना यत प्रकट करके चले गये।

युधिष्ठरने पृक्ष-- दादाजी ! यदि ब्रह्मचारी ब्राह्मण आजूमें भीजन करते हैं तो (इनका ब्रत नष्ट्र हो जानेसे) उन्हें दिया हुआ वान कैसे सफल हो सबता है 2

भीषाभीने कहा—राजन् ! जिन्हें गुरुने नियत वर्षातक ब्रह्मचर्य-व्रत पालन करनेका आदेश दे रका है, वे आदिशी कहलाते हैं। ऐसे बेवके पारंगत आविही ब्राह्मण यदि ब्राह्ममें भोजन करते हैं तो उनका अपना ही बत नष्ट होता है (इससे दाताका दान नहीं दृषित होता) "।

धर्मके साधन और फल अनेक प्रकारके हैं; इसमें क्यां कारण है, यह बतानेकी कृपा करें।

योगजीने बडा-बेटा ! अहिसा, सत्य, अक्रोच, कोमलता, इन्द्रियसंघम और सरलता—ये धर्मके निश्चित लक्षण है। जो लोग इस पृथ्वीयर एम-एमकर धर्मकी प्रशंसा तो करते हैं, किंतु स्वयं इसका आचरण नहीं करते, वे पालच्छी है। ऐसे लोगोंको जो सोना, रहा, गी और अब आदि वस्तुएँ दान करता है, वह नरकमें पड़कर दस वर्षातक बिहा साता है। इतना हो नहीं, वह गाय-पैसका भास सानेवाले वाण्डालों, धमारों, इत्यारों और राग एवं मोहबद्दा हुतरोके गुर रहत्वको प्रकट करनेवाले पापियोकी विश्वाका कीड़ा होता है। जो पूर्ल बॉलक्सदेवके समय आये हुए ब्रह्मकारी ब्राह्मणको अन्न नहीं देते, वे पापमय लोकोमें

पुणितरने पूछा-पितामह । उत्तम ब्रह्मचर्च क्या है ? धर्मका सकते बेह सक्षण क्या है ? तथा वर्वोत्तम पवित्रता किसे कहते हैं ? यह बतानेकी कृपा कीजिये।

क्षेत्रजेने कहा-सात । मांस और मदिराका त्याग प्रक्रवर्यमें भी श्रेष्ठ है (अर्थात् यही उत्तय प्रद्यवर्य है) । बेदोक्त पर्यादाचे किया रहना सकते क्षेष्ठ धर्म है तथा पन और इत्तियोको विषयोकी ओरसे हटाये रखना ही सर्वोत्तम पवित्रता है।

वृधिक्षाने पूरा—हादाजी । मनुष्यको किस समय धार्मिक कृत्य करना चाहिये ? कव अधींपार्जनपर ध्यान देना वाहिये 7 तथा किस समय सुल-भोगोमें प्रवृत्त होना व्यक्तिये ?

धीमवीनं क्या-राजन् । पूर्वाहमे अधीपार्जनपर ध्यान देना चाहिये, तत्पशात धर्मका सेवन करना चाहिये और वृधिष्ठिरने पूज-पितामह । विद्वानोंका कहना है कि सबके अनामें मुख-भोगमें प्रवृत्त होना साहिये। किसी

<sup>&</sup>quot;श्राद्धमें भोजन करनेवोच्य ब्राह्मणोके जिपयमें स्मृतिवोमें इस प्रकार उल्लेख मिलता है—'कर्मीनहास्तपोनिहाः पद्माप्रिकार्राचारिणः । पितृमातृपरक्षेत्र बाह्यपाः श्राद्धसम्पदः ॥ तथा—'वतस्थमि दीवितं श्राद्धे पसेन पोक्षेत्' ॥ तारार्यं यह कि कियानिष्ठ, तपस्ती, पक्षाप्रिका सेवन करनेवाले, बद्धकारे टका चित्र-मालके भलः—ये पाँच प्रकारके ब्राह्मण ब्राद्धकी सम्पत्ति है—इन्हें भोजन करानेसे श्राह्यकर्मका पूर्णतया सम्पादन होता है।' तथा 'अपनी कन्यका बेटा बहुयकरी हो तो भी यजपूर्वक उसे श्राह्में भोजन कराना चाहिये।' ऐसा करनेसे बादकर्ता पुष्पका भागों होता है। केवल बादमें ही ऐसी हुट दी गर्या है। आदके अतिरिक्त और किसी कर्मने ब्रह्मचारीको लोग आदि दिखाका जो उसके बदको भट्ट करता है, उसे दोषका गांगी होगा पहता है और अपने किये हुए दानका भी पूरा-पूरा फल नहीं मिलता । इसीलिये शासमें लिखा है कि 'मनस चत्रपृष्टिय बलमध्ये बले क्षिपेत् । दावा वल्फलमामीति प्रतिप्राही न दोषभाक् ॥' अर्थात् 'यदि किसी सुवात्र (ब्रह्मचारी आदि) को दान देना हो तो उसका मनमे ध्यान करे और उसे दान देनेके उदेश्यसे हाथमें संकल्पका जल लेकर उसको जलमें हो छोड़ दें। इससे दातको दानका फल मिल जाता है और दान लेनेवालेको दोपका भागी। नहीं होना पढ़ता । यह बात सत्पात्रका आदर करनेके लिये बतावी गर्च हैं।

एकमें ही आसक नहीं होना चाहिये। ब्राह्मणों और गुरुवनोंका आदर-सत्कार करे, सब प्राणियोंक अनुकृत रहे, नग्नताका सर्ताव करे और सबसे मीठे बचन बोले। न्यायालयमें झूठ बोलना, राजासे किसीकी चुवली करना और गुरुके साथ कपटपूर्ण बर्ताव करना—ये तीन ब्रह्महत्याके समान पाप है। राजापर प्रहार न करे, गायको न मारे। जो इसके विपरीत करता है, उसे भूज इत्याका पाप लगता है। वेदोंके स्वाच्याय और अप्रिहोबका त्याग न करे तथा ब्राह्मणकी निन्दासे दूर रहे; क्योंकि ये सब दोष ब्रह्महत्याके समान है।

वृश्चिष्ठरने पूछा—कैसे ब्राह्मणको सत्पुरुष सम्बद्धना चाहिये ? और किनको दान देनेसे महान् कलकी प्राप्ति होती है ?

भीभजीने कहा—जो क्रोधरहित, धर्मपराधण, सत्विन्छ और इन्द्रियसंघममें लगे रहते हैं, ऐसे ब्राह्मगोंको साधू पुरुष समझना चाहिये और इन्होंको दान देनेसे महान् पालको प्राप्ति होती है। जिनमें अभिमानका नाम नहीं है, जो सब कुछ स्व लेते हैं, जिनका विचार दृढ़ है, जो जिलेन्द्रिय, सम्पूर्ण प्राणियोंके हितकारी तथा सबके साथ पिजताका पाय रखनेवाले हैं, उनको दिया हुआ दान महान् पाक देनेवाला

है। जो निसॉम, पवित्र, विद्वान, संकोची, सत्यवादी और अपने कर्तव्यका पालन करनेवाले हैं, उनको दान देनेसे भी महान् फलकी प्राप्ति होती है। वो ब्राह्मण अङ्गोसहित चारों केटोका अध्ययन करता और ब्राह्मणोबिति छः कर्मो (अध्ययन-अध्यापन, यजन-याजन और दान-प्रतिप्रह) में प्रवृत्त रहता है, उसे ऋषिलोग दानका उत्तम पात्र मानते हैं। कवर बताचे हुए गुणोसे युक्त ब्राह्मणोंको दिया हुआ दान महान् फल देनेवाता होता है। गुजबान् पुरुषको दान देनेसे दावाको इजारपुना फल मिलता है। यदि उत्तम बुद्धि, शास्त्रकी विक्रा, सदाबार और सुशीलता आदि उत्तम गुणोंसे सम्पन्न एक ब्राह्मण भी दान लोकार कर ले तो वह दाताके सम्पूर्ण कुलका बद्धार कर देता है: अतः ऐसे गुणवान् पुरुषको गी, योक्, अत्र, धन तबा दूसरे-दूसरे पदार्थ दान करने बाहिये। ऐसा करनेसे मनुष्यको मरनेके बाद पश्चाताप नहीं करना पहला। एक भी उत्तम ब्राह्मण सारे कुलको तार सकता है, यदि वह उपर्युक्त गुणोंसे युक्त हो तब तो कहना ही क्या है ? अतः सुराजकी रहेत्र करनी बाहिये । सत्युरुषोद्धारा सम्मानित गुजवान् ब्राह्मण यदि कही दूर भी सुनाधी पडे तो उसको वहाँसे अपने यहाँ बुलाना चाहिये तथा उसका अच्छी तरह पूजन और सत्कार करना चाहिये।

#### त्याज्य अन्न, श्राद्धमें निमन्त्रण देनेयोग्य ब्राह्मण, दानपात्र तथा नरक एवं स्वर्ग देनेवाले कर्मोंका विवेचन

पुषिक्षरने कटा—पितायत । देवता और ऋषियोंने बादके समय, देवयहमें तथा पितृवहमें क्रिस-विस कार्यका विधान किया है, वह मैं आपके मुंहसे सुनना बाहता है।

भीमजीने कहा—बेटा ! मनुष्यको चाहिए कि स्नान आदिसे पवित्र होकर माहारिक कार्य सम्पन्न करके बहु यवके साथ पूर्वाह्ममें देवसम्बन्धी कार्य, अपराह्ममें विद्कार्य और मध्याह्ममें मनुष्योंके कार्य (अतिथि-सरकार आदि) को। असमयका दान राक्षसोंका भाग माना गया है। किस भोन्यपदार्थको किसीने लॉघ दिया हो, बाट लिया हो, जो लड़ाई-झगड़ा करके तैयार किया गया हो अध्या किसपर रजस्तला खीकी दृष्टि पड़ी हो, वह भी राक्षसोंका हो भाग है। जिसके लिये लोगोंमें विद्योग पीटा गया हो, जिसे जलहीन मनुष्यने भोजन किया हो, जिस अजको कुत्तेने छू लिया हो अथवा जिसपर उसकी दृष्टि पड़ी हो, जिसमें केश या कीई नित गये हो, जो खोंक या आँसूमें दूषित हो गया हो अथवा जो निरस्कारपूर्वक दिया गया हो, यह अब भी राक्षसोंका ही भाग है। मनजानमें रहित, शक्कधारी तथा दुशचारी पुस्तोंका काया हुआ, दूसरोंका बूंठा किया हुआ और देवता, पितर, अतिथि एवं बालक आदिको दिये विना ही अपने उपभोगमें लावा हुआ जो अन्न है, इसे भी राक्षसीभोजन ही समझना चाहिये। राजन् ! यन और विधिसे हीन आदका अब, पीको आहुति दिये विना भोजनके लिये सामने रखा हुआ अन्न तथा विसमेंसे पहले दुशचारी मनुष्योंको जिमा दिया गया हो वह अब भी राक्षसोंका ही भाग माना गया है। इस प्रकार जो भाग राक्षसोंको प्राप्त होते हैं, उनका वर्णन किया गया।

अब दानके योग्य ब्राह्मणकी परीक्षा करनेके विकयमें कुछ कहता हूँ, उसे सुनो । जो ब्राह्मण पतित, जह या उत्पत्त हो गये हों, वे देवकार्य वा पितृकार्यमें निमन्त्रण पानेके अधिकारी नहीं हैं। जिसके बदनमें सफेद दाग हों, जो कोड़ी, नपुंसक, राजयक्ष्मा (तपेदिक) और मृगीका रोगी तथा अंधा हो, उसे भी श्राद्धमें नहीं बुलाना चाहिये। वैद्य, पुजारी, पासच्छी, सोम-रस बेचनेवाले, गाने-बजाने और नाजनेवाले, खेल-कृदकर तमाशा दिखानेवाले, बकवादी, पहलवान, शुद्रोंका यज्ञ करानेवाले, शुद्रोंको पढ़ाने तथा किया बनानेवाले प्राष्ट्रण आद्ध्ये नियन्त्रण देनेपोच्य नहीं हैं। केतन लेकर बेद पढ़ानेवाले और वृत्ति लेकर बेद पढ़नेवाले ब्राह्मण भी श्राद्धके योग्य नहीं हैं; क्योंकि वे वेटको बेचनेवाले हैं। जो पहले समाजका अपुआ रहा हो और पीछे उसने शुद्र जातिकी खीसे ब्याह कर लिया हो, वह ब्राह्मण सम्पूर्ण विद्याओंका ज्ञाता होनेपर भी श्राद्धमें बुलाने योग्य नहीं है। अधिहोत्र न करनेवाले, मुर्ता ब्रोनेवाले, बोरी करनेवाले, पतित, अपरिवित, गाँवके मुसिया तथा पुतिकाधर्गके अनुसार नानाके परमें रहनेवाले ब्राह्मण भी ब्राद्धमें भोजन करनेके अधिकारी नहीं है। जो ब्राह्मण कर्ज या ब्याज लेकर तथा प्राणिपोंको बेचकर जीविका बलाता हो, जो बाँके अधीन रहता हो, बेश्याका पति हो और संध्यायन्दन न करता हो, उसे भी ब्राद्धमें निमन्त्रण नहीं देना चाहिये।

राजन् ! देवयज्ञ और आद्धमें वर्जित ज्ञाह्मपाका उल्लेख हो सुका। अब दान देने और लेनेवाले ऐसे पुरुवोका वर्णन करता है जो बाद्धमें निषिद्ध होनेपर भी किसी विशेष गुणके कारण अनुप्रहपूर्वक प्राह्म माने गये हैं; उनके विषयमें सुनो । जो ब्राह्मण खेतीसे जीविका बलाते हुए भी ब्रतका पालन करनेवाले, सदगुणसम्बन्न, क्रियानिष्ठ और गायजीयनके ज्ञाता हो, उन्हें आञ्चमें नियन्त्रण दिया जा सकता है। जो युद्धमें क्षात्र-धर्मका पालन करता हुआ भी कुलीन हो, अधिहोत्र करता हो, एक गाँवका रहनेवाला हो, जोरी न करता हो तथा अतिथि-सत्कारमें प्रबीण हो, उसे भी नियन्त्रण देना चाहिये। जो तीनों समय गावजीका जप करता है, पिड़ासे नीकिका चलाता है, क्रियानिष्ठ है, जो सबेरे धनी और शामको गरीब तथा ग्रामको धनी और सबेरे गरीब हो जाता है, जिसी जीवकी हिसा नहीं करता तथा जिसमें दोषोंकी कमी है, उसे भी श्राद्धमें भोजन कराया जा सकता है। जो दम्परहित, व्यर्थ तर्क-वितर्क न करनेवाला और योग्य स्थानसे पिञ्चा

। जिसने पहले कटोर कर्म करके धनका संग्रह किया हो, किंतू पीड़े अतिबिसेवाका जत बारण कर लिया हो, वह शाद्धमें सम्मिलित करनेपोग्य हो जाता है। जो घन वेद बेचकर या बीको कमाईसे प्राप्त हुआ हो अथवा जो लोगोंके सामने दीनता दोकाकर माँग लावा गया हो, वह शाद्धमें ब्राह्मणको देनेवाम्य नहीं है।

जो ब्राह्मण ब्राद्ध समाप्त होनेपर 'अस्तु खया' आदि उचित वाक्योंका प्रयोग नहीं करता, उसे गौकी झूठी शपध खानेका पाप लगता है। ब्राह्मणके वहाँ बाद्ध समाप्त होनेपर 'अस्तु खद्या' इस वाक्यका ड्यारण करनेपर पितरीको प्रसन्नता होती है, श्रांत्रियके वहाँ आजुकी समाप्तिमें 'वितर: प्रीचन्ताम्' (वितर तुप्त हो जाये) इस वाक्यका उद्यारण करना चाहिये और बैश्यके घर 'अक्षव्यमञ्च' (ब्राद्धका दान अक्षय हो) कहना चाहिये। इसी तरह जब बाह्यजंके यहाँ देवकार्य होता हो तो उसमें अञ्चारसहित पुण्याहवाचनका विचान है (अधीत् 'ॐ पुण्याहम्' का उद्यारण करें) । क्षत्रियके यहाँ ओकाररहित पुज्याहबाबनकी विधि है (अर्थात् केवल 'पुज्याहम्' का उद्यारण करे) । तथा वैदयके घर देसकार्थमें 'देवता: प्रीयन्ताम्' (देवता प्रसन्न हो) इस वाक्यका प्रयोग करे। अब क्रमशः तीनो करोकि कर्यानुहानको विधि सुनो । ब्राह्मण, श्रविय तथा वैदय-इन तीनों वर्णोक जात-कर्मादि संस्कार वैदिक मन्त्रीके उद्यारणपूर्वक कराने चाहिये। उपनयनके समय ब्राह्मणको पूजकी, श्रवियको प्रत्यक्षाकी और वैश्यको बल्वज (एक प्रकारके तुण) की मेलला धारण करनी चाहिये।

अब दाता और दान सेनेवालेके धर्म-अधर्मका वर्णन सुन्हे । ब्राप्नणको झूड बोलनेपर जितना पाप लगता है, उससे चौपुना शक्षियको और आठगुना बैदयको लगता है। यदि किसी ब्राह्मणने पहलेसे ही ब्राह्मका निमन्त्रण दे रखा हो तो नियन्तित ब्राह्मणको दूसरी जगह जाकर घोजन नहीं करना चाहिये। यदि करता है तो उसको छोटा समझा जाता है और उसे पशु-विसाका पाप लगता है। इसी प्रकार पदि उसे किसी क्षत्रिय या वैश्यने पहलेसे नियन्त्रण दे रखा हो और वह कहीं अन्वत्र जाकर मोजन कर ले तो छोटा समझा वानेके साव ही वह पशु-विसाके आधे पापका भागी होता है। राजन् । जो ब्राह्मण तीनो वर्णीके यहाँ देव-यज्ञ अववा ब्राद्धमें सान किये किना ही भोजन करता है अधवा लेनेवाला है, वह श्राद्धमें निमनाण देने योग्य है। जो लोभवण जान-बृह्यकर अपने घरमें अशौच रहते हुए भी

१. जब कोई अपनी कन्याको इस शर्तपर व्याहता है कि 'इससे जो पहला पुत्र होगा, उसे मैं गोद ले लुँगा और अपना पुत्र मानुँगा' तो उसे 'पुत्रिका-धर्मके अनुसार विवाह' कहते हैं। इस नियमसे प्राप्त होनेवाला पुत्र श्राद्ध-भोजनका अधिकारी नहीं है।

दापथ खानेका पाप लगता है। जो किसी कामका बहाना करके दूसरोंसे धन माँगते हैं, उन्हें झूठ बोलनेका पाप होता है। जो ब्राह्मण, क्षत्रिय अथवा वैदय वेद-ब्रवका पालन न भाद्वपे मन्त्रोचारणपूर्वक वाह्यपाका अश्र परोसता है, उसे भी गायकी झूटी ऋपच कानेका पाप लगता है।

युधिहरने पूछा-पितामह । देव-यज्ञ अचवा बाद्धकर्यमे जो दान दिया जाता है, वह कैसे पुत्रयोंको देनेसे यहान् फलको प्राप्ति करानेवाला होता है ?

भीष्यजीने कहा—युधिष्ठिर ! जैसे किसान वर्षाकी बाट जोहता रहता है, उसी प्रकार जिनके घरोंकी कियाँ अपने स्वामीकी जूंठन पानेके लिये प्रतीक्षा करती खती हैं, उनको तुम अवदय भोजन कराना। जो सदाबारी हो, भोजन न मिलनेके कारण दुर्बल हो गये हो तथा जिनकी जीविका क्षीण हो गयों हो, ऐसे लोग यदि याचक होकर आते हैं तो उन्हें दिया हुआ दान महान् फलकी प्राप्ति करानेवाला होता है। जो सदावारके थल हैं, जिनके घरमें सदावारका ही पालन होता है, जो सदाबारको ही बल और सदाबारको ही परलोकमें सहारा देनेवाला मानते हैं तथा विद्येष आवदयकता पड़नेपर ही बासना काते हैं, उनको दान देनेसे पहान् फल होता है। चार और पारुओंक भयसे पीड़ित होका जो केवल घोतनकी याचना करनेके लिये आते हैं, जिनके पनमें किसी तरहका कपट नहीं है तथा अत्यन्त दरिष्ठ होनेके कारण जिनके हाचपा अस आते ही उनके पूले हुए बच्चे 'मुझे दो, मुझे दो' कहते हुए मॉंगनेको दौड़ते हैं, ऐसे लोगोंको दान देनेसे महान् फल होता है। देशमें बिप्रय होनेके समय जिनके धन और कियाँ हिन गयी हो, ऐसे ब्राह्मण यदि धनकी यासनाके लिये आवें तो उन्हें देनेसे महान् पुण्य होता है। जो बत और नियममें लगे हुए ब्राह्मण व्रतके उद्यापनके लिये धन बाहते हो तथा जो पासिव्हयोके धर्मसे दूर रहकर अञ्च न मिलनेके कारण दुर्वल एवं निर्धन हो गये ही ऐसे ब्राह्मणींको भी धन देनेसे बड़ा भारी पुण्य होता है। निर्दोष होनेपा भी बलवान् मनुष्योद्धारा जिनका सर्वस्व लूट लिया गया हो, फिर भी जो खानेके लिये अजगात्र चाहते हों तथा जो तपस्ती, तपोनिष्ठ और तपस्तियोंके सिये भील माँगनेवाले हों, ऐसे वाचकोंको जो कुछ दिया जाय, उसका महान् फल होता है।

युधिष्ठिर ! किनको दान देनेसे महान् फलकी प्राप्ति होती है, यह विषय मैंने तुम्हें सुना दिया। अब जिस कर्मसे मनुष्यको नरक या स्वर्गमें जाना होता है, उसे सुनो । जो मनुष्य

दूसरेके यहाँ श्राद्धका अन्न प्रहण करता है, उसको गाँकी झूटो | गुरुको लाभ पहुँचाने अथवा किसीको भयसे मुक्त करनेके अतिरिक्त और किसी अंदरपसे झूठ बोलते हैं, वे नरकमें यक्ते हैं। दूसरोंकी स्त्री चुरानेवाले, परायी स्त्रीका सतीत्व नष्ट करनेवाले, दूत बनकर परखीको दूसरोसे पित्यनेवाले, दूसरोके धनको हड़पने या नष्ट करनेवाले और दूसरोकी बुगली खानेवाले पनुष्योंको भी नरकमें गिरना पड़ता है। वो पौसलो, धर्मशालाओं, पुरूषे और दूसरोंके घरोंको नष्ट करते हैं, जो अनाध, बूढ़ी, तरुणी, बारिका, भयभीत और तपस्तिनी सियोको योसेमें डालते हैं तथा जो दूसरोंकी जीविका नष्ट करते, भर जनाइते, पति-पत्नीमें विद्योह डालते, निजोमें विरोध पैदा कराते और किसीकी आहा भंग करते है, वे भी नरकगामी होते हैं। चुगली जानेवाले, कुल या धर्मको मर्यादा नष्ट कानेबाल, दूसरोकी जीविकापर गुजारा करनेवाले, मित्रोद्वारा किये गये उपकारको भुरता देनेवाले, पालच्छी, निन्दक, धार्पिक नियमोके क्रिरोधी तथा एक बार संन्यास लेकर फिर गृहत्व-अक्षममें लौट आनेवाले पुल्य भी नरकमें पड़ते हैं। जिनका व्यवहार सबके विरुद्ध पहला है, जो लाभ और वृद्धिमें विषय दृष्टि रखते हैं, जो क्षाका काम करते और किसी मनुष्यकी परल करनेमें असमर्थ होते हैं, जिनकी सदा जीवहिंसामें प्रवृत्ति होती है तथा जो वेतनगर रखे हुए परिश्रमी नौकरको कुछ देनेकी आज्ञा देकर और देनेका समय नियत करके उसके पहले ही मेदनीतिके द्वारा उसे मालिकके यहाँसे निकलका देते हैं, उन्हें नरकमें जाना पड़ता है। जो फितरों और देवताओंकी पूजाका त्याग करके अधिमें आहुति दिये किना ही अतिथि, पोष्पवर्ग तथा सी-क्टोंसे पहले ही भोजन कर लेते हैं, जो बंद बेचते, केरोकी निन्दा करते, आसममर्थातके बाहर रहते, बेदियस्ट कार्य करते, अधर्मसे जीविका चलाते, केश, विष और दूधको किको करते, ब्राह्मण, गौ तथा कन्याओके कार्यमें विक्र डालते, हथियार बेचते, धनुष-बाण बनाते तथा जो पावर रसाकर कटि विद्याकर और गढ्डे खोदकर रास्ता रोकते हैं, वे भी नरकगामी होते हैं। जो शुद्ध हदयवाले अध्यापको, भूत्वों और मर्लोका त्याग कर देते हैं, जो बैलोंको कुटवाते (बधिया करते), नावते और पशुओंको कठपरेमें बंद करते हैं, जो राजा क्षेकर भी प्रजाकी रक्षा नहीं करते और उसकी आमदनीके छठे भागको लगानके रूपमें लूटने रहते हैं तथा जो समर्थ होनेपर भी दान नहीं करते, वे भी नरकमें जाते हैं। जो क्षमाशील, जितेन्त्रिय, विद्वान् तबा बहुत दिनोसे अपने साथ रहनेवाले पुरुषोको काम निकल जानेपर त्याग देते हैं तथा जो वधों, बूदों और

नौकरोंको दिये बिना ही पहले खर्च भोजन कर लेते हैं. उन्हें [ भी दवा करते हैं, जिनका स्वभाव मृदुल होता है तथा जो भी नरकमे जाना पहता है।

इस प्रकार पहले नाकगामी मनुष्योका वर्णन किया गया। अब स्वर्गमें जानेवालोंका वर्णन करता है। जो दान, तपस्या और सत्यके द्वारा अर्थका अनुसरण करते हैं, गुरुशुश्रुषा और तपस्थापूर्वक विद्याध्ययन करके प्रतिघहसे राग नहीं रखते, जिनके प्रयक्षसे मनुष्य भय, पाप, बाधा, दरिता तथा रोगसे छुटकारा पा जाते हैं, जो झमाजार, धोर, धर्मकार्यमें उत्साह रखनेवाले और माङ्गलिक आचारसे सप्पन्न हैं तबा जो मधु, मांस, मदिरा और परब्वीसे दूर राते और आश्रम, कुलबर्म, देश तथा नगरोकी रक्षा करते हैं. वे पुरुष स्वर्गमें जाते हैं। जो कस्त, आधूषण, मोजन, पानी तबा अनवान करते हैं, दूसरोका व्याह करा देते हैं, सब प्रकारकी हिसासे अलग रहते हैं, सब कुछ सहन करते और सबको आअय देते हैं, जो जिलेन्द्रिय होकर याला-पिताको सेवा करते और माइयोपर संह रखते हैं, जो धनी बलकान् और नौजवान होकर भी इन्द्रियोंको वशमें रखते हैं, जो अपराधियोज

मृदुल स्वभाववाले व्यक्तियोपर प्रेम रखते हैं, जिन्हें दूसरोंकी आराधना (सेवा) ये ही मुख मिलता है और जो हजारों मनुष्योंको घोजन परोसते, हजारोंको धन देते तबा हजारोंकी रक्षा करते हैं, उन्हें खर्गकी प्राप्ति होती है। जो सुकर्ण, गी, पासकी, सवारी, जैवाहिक सामान, दास-दासी तथा वस दान करते हैं, जो दूसरोंके रिव्ये आक्रय, गृह, उद्यान, कुओं, कगीचा, धर्मशाला, पौसला तबा बहारदीवारी बनवाते हैं, जो याचकोंको घर, सोत और गाँव प्रदान करते हैं, जो स्वयं ही पैदा करके रस, बीज और अन्न दान करते हैं तथा जो किसी भी कुलमें उत्पन्न हो बहुत-से पुत्रों और सी वर्षकी आयुसे युक्त होकर दूसरोपा दया करते और कोयको काबूमें रखते हैं, वे ख़र्नमें जाते हैं। धारत ! यह मैंने तुमसे परखोकमें कल्याण करनेवाले देवकार्य और चितृकार्यका वर्णन किया तथा प्राचीनकातमें अवियोद्या बतलाये हुए दान-धर्म और उसकी महियाका भी निरूपण किया है।

#### ब्रह्महत्याके समान पापों तथा विविध तीर्थोंका वर्णन

वृधिष्ठरने पूरा--दादाजी । ब्राह्मणको हिसा न करनेपर भी मनुष्यको जहाहत्याका पाप कैसे लगता है ? इस बातको ठीक-ठीक बतानेकी कृपा कीजिये।

मीमजीने करा-राजन् । पूर्वकालमे मैने एक बार व्यासजीको बुलाकर उनसे जो त्रश्न किया था (तथा उन्होंने पुत्रे को उसका उत्तर दिया था) वह सब दुवसे बता रहा 🐌 ध्यान देकर सुनो । येने पूछा था—'मुने ! ब्राह्मणकी हिसा न सतनेपर भी फिन कमोंके करनेसे ब्रह्महत्याका पाप लगता है ?' इस प्रकार पूछनेपर धर्मनिपुण व्यासनीने मुझे यह संदेहरहित उत्तर दिया 'थीष्य ! जिसके पास कोई आजीविका नहीं है ऐसे ब्राह्मणको जो स्वयं विद्धा देनेके लिये बुलाका पीछे देनेसे इन्कार कर देता है, उसको ब्रह्महत्यारा समझो। जो दुष्ट बुद्धिवाला मनुष्य ठटला रहनेवाले विद्वान् ब्राह्मणकी जीविका कीन लेता है और प्याससे कष्ट पाती हुई गौओंक पानी पीनेमें विश्व डालता है, शास्त्रोपर बिना समझे-बुझे दोवारोपण करते हैं, जो अपनी रूपवर्ती कन्याकी बड़ी उम्र हो जानेपर भी उसका योग्य कितनामें सात दिनक स्वान करे तो वह (सब पापोंसे

पाय लगता है। जो पायपरायण मूर्स यनुष्य ब्राह्मणको व्यर्ध ही मर्मभेटी शोकका शिकार बनता है, जो अंधे, लूले और पूर्व मनुष्योंका स्र्वस्य हरण कर लेता है तथा जो मोहबझ आक्रम, उन, गाँव अधवा नपामें आग लगा देता है, उसे भी ब्रह्मसाती ही समझना चाहिये।'

पुषिक्रिरने पूछा—धरतब्रेष्ट्र ! तीर्थोका दर्शन करना, उनमें कान करना और उनका माहात्य सुनना क्षेत्रकर बताया गवा है, अतः ये तीथोंका वर्णन सुनना चाहता है। इस पुक्कीपर जितने पवित्र तीर्थ है, उन्हें बतलानेकी कृपा क्रीविये।

धीनकी कर राजन् । पूर्वकालमें अङ्गराने तीर्थ समूहका वर्णन किया था, उसे ही सुनो । इससे तुम्हें उत्तम धर्मकी प्राप्ति होगी। एक समयकी बात है, महामुनि अङ्गिरा। अपने तपोचनमें विराजमान थे। उस समय उत्तम जतका आकरण करनेवाले गौतमने उनके पास जाकर उसको भी ब्रह्मद्रयारा ही समझना चाहिये। जो उत्तय पूछा—'महामुने ! तीर्कोमे सान करनेसे मृत्युके बाद किस कर्तव्यका विधान करनेवाली भृतियों और ऋष्टियोत फलको प्राप्ति होती है ? इसका यदावत् वर्णन कीतिये।'

अप्रियनं कहा- मनुष्य उपवास करके चन्द्रभागा और वरके साथ विवाह नहीं करते, उन्हें भी ब्रह्महत्वाका कुटकर) मुनिके समान निर्मल हो जाता है। काइमीर

प्रान्तकी जो-जो नदियाँ महानद सिन्धुमें मिलतो हैं, उन-उन | जीतकर ब्रह्मकर्यका पालन करते हुए तीन राततक वहाँ नदियोंमें तथा सिन्धुमें स्नान करके शीलवान् युक्त मरनेके निवास करता है, वह जन्म-मरणके बन्धनसे छूट जाता है। बाद स्वर्गमें जाता है। पुष्कर, प्रभास, नैमियारण्य, सागरोदक (समुद्रजल), देविका, इन्द्रमार्ग और खर्णबिन्दु—इन तीथीमें स्नान करनेशे पनुष्य विपानपर बैठकर खर्गकी यात्रा करता है और अफाराई सुति करती हुई उसे जगाती हैं। हिरण्यबिन्दु तीर्थमें कान करके वहाँके प्रधान देवता भगवान् कुदोशयको पवित्र भावसे प्रजाम करनेपर अनुष्यका सारा पाप दूर हो जाता है। गन्धमादन पर्यतके निकट इन्ह्रतीया नामकी नदीमें और कुरंगक्षेत्रके भीतर करतोपा नदीमें स्तान करके तीन रात उपवास करनेवाला मनुष्य अश्वमेध-यहका फल पाटा है तथा परम पवित्र एवं सुद्ध हो जाता है गङ्काद्वार (हरिद्वार), कुराज्यर्ट, जिल्लाक, मीलपर्वत तथा कानकार तीर्थमें साथ कारनेसे मनुष्य पायरहित होकर स्वर्गमे जाता है। यदि कोई क्रोबहीन, सत्य प्रतिष्ठ और अहिंसक होकर सहावर्षका पालन करता हुआ सलिलहृद तीर्वर्धे दुवकी लगावे तो उसे अस्तरंबपतका फाल मिलता है। किस स्वानपर भागीरची गङ्का उत्तर दिशाकी ओर बहती हैं, वह भगवान् इंकरका (कर्ग, मत्त्रेलेक और पातालक्ष्य) विविध स्थान 👢 उस त्रिस्वाननामक तीर्थमें स्नान करके जो एक मास्तक उपवास करता है, उसे देवताओंके दर्शन होते हैं। सप्तगङ्ख, जिगङ्ख और इन्द्रमार्गमे पितरोका तर्पण कानेवाला मनुष्य यदि पुनर्जन्म लेता है तो उसे अमृत भोजन मिलता है (अर्थात् वह देवता हो जाता है)। महाजनतीर्थमें सान करके प्रतिदिन पवित्र भावसे अग्रिहोत्र करते हुए तो एक यहीनेतक उपहास करता है, वह सिद्ध हो जाता है। जो लोचका त्याग करके **पृ**युत्कक्षेत्रके महाब्रुटनामक तीर्थमें सान करता और तीव रासरक निराहार रहता है, वह ब्रह्महत्याके पापसे छूट जाता है। कन्याकृपमें सान करके क्लाका तीर्वमें तर्पण करनेवाले पुरुषको देवताओंचे कीर्ति फैलती है और वह अपने बहासे सुशोधित होता है। देविकाकुण्ड, सुन्दरिका-कुण्ड और अश्विनीकुमार क्षेत्रमें स्नान करनेपर मृत्युके पश्चात् दूसरे जन्ममें रूप और तेवकी प्राप्ति होती है। महागङ्गा और कृतिकाङ्गारक तीर्थमें सान काके एक पश्चक निराहार रहनेवाले मनुष्य निष्पाप होकर स्वर्गमें जाता है। जो वैमानिक और किङ्किणीकाश्रम तीर्वपे स्नान करता है, यह अपराओंके दिव्य लोकमें जाकर सप्पानित होता और इच्छानुसार विचरा करता है। जो कालिकाजयमें सान करके निराहार खनेसे यज्ञका फल मिलता है। गयामें अइमपृष्ठ

जो कृतिकालपर्ने स्नान करके पितरोंका तर्पण और महादेशकी असत्र करता है, वह पापमुक्त होकर सर्गलेकमे जला है। महायुरतीबीमें स्नान करके पवित्रतापूर्वक तीन राततक उपचास करनेसे घराचर प्राणियों तथा बनुष्यांसे पद नहीं रहता । जो देवदार बनमें स्नान करके तर्यंण करता है और पविज्ञभावसे साल राततक वहाँ निवास करता है, उसके पाप चुल जाते हैं और मृत्युके पक्षात् वह देवलोकको प्राप्त होता है। यो शरतान्य, कुशतान्य और होणक्रमंपद तीर्थक झरनोमें स्नान करता है, उसकी अधाराएँ सेचा करती 🖁 । जनस्थानमें (गोदावरीके जलमें) और वित्रकृटमें मन्द्राकिनीके जलमें स्तान करके उपवास करनेवाला पुरुष राजलक्ष्मीले सेवित होता है। इपामाक्षम-तीर्वयं जाकर वहाँ स्नान, निकास तथा एक पक्षतक स्पापस करनेसे (गन्धकीकेक) अन्तर्धात आदि भोग प्राप्त होते हैं। जो कोशिको नदीये कान करके निकास भावसे क्रांस राज्यक बायु पीकर रह जाता है, यह स्वर्गको प्राप्त होता है। जो जतहुन्वाची तीर्थमें स्वान करता है, उसे एक रातमें सिद्धि प्राप्त होती है। जो अनालम्ब, अन्यक और सनातन तीर्थमें कुनकी लगाता तथा नैमियारण्यके स्वर्ग तीर्थमें स्नान करके इन्द्रियसंचनपूर्वक एक शासतक चितरोंको जलाहालि देता है, उसे बहुका पत्र प्राप्त होता है। गृहाहुद और उत्पत्तवर तीर्वेन सान काक एक महीनेतक चितु-तर्पण करनेसे असमेथ-बत्तका फल मिलता है। गङ्गा-समुनाके संगमने तवा कालक्ररींगरि तीर्थमें एक मासतक-सान और तर्पण करनेसे दस अध्योध-व्यतीका फल जाह्न होता है। पश्चित्रवर्षे खान करनेसे अन्नदानसे भी अधिक **फ**ल मिलता है। माधकी अमानास्थाको प्रधागराज्यमें तीन करोड़ दस हजार तीर्वोका समागम होता है। जो नियमपूर्वक उत्तम व्रतका पासन करते हुए माधके महीनेमें प्रयागमें स्नान करता है, वह सब पापोसे मुक्त होकर सर्गको प्राप्त होता है। जो पवित्र मावसे परुर्गण तीर्थ, पिनृगणोंके अक्षाम तथा वैकलत तीर्कमें स्नान करता है, यह स्वयं तीर्थसय हो जाता है। तथा जो ब्रह्मसर (पुष्कर) और भागीरखी (गङ्गा) में स्नान करके पितरोका तर्पण करता और वहाँ एक मासतक निराहार रहता है, उसे चन्द्रत्येककी प्राप्ति होती है। उत्पातक तीर्थमें स्तान और अष्टाचक तीर्वमें तर्पण करके बारह दिनतक विपाशा नदीमें पितरोंका तर्पण करता है और छोधको (प्रेतशित्य) की यात्रा करनेसे पहली, निरविन्द पर्वतपर

तीसरी ब्रह्महत्यासे छटकारा मिलता है। कलविङ् तीर्थमें स्नान करनेसे अनेकों तीर्बोमें गोते लगानेका फल होता है। अग्निपर तीर्थमें इबकी लगानेसे अप्रिकत्यापरका निवास प्राप्त होता है। करबीरपुरमें स्नान, विज्ञालाने तर्पण और देवहदने मजन करनेसे यनुष्य ब्रह्मरूप हो जाता है। जो सब प्रकारकी हिसाका त्याग करके जितेन्द्रियमायसे आवर्तनना और पहानन्दा तीर्थका सेवन करता है, वह नन्दनवनमें अपसराओंसे सेवित होता है। जो कार्तिककी पूर्णिमाको कृतिकाका योग होनेपर, एकाप्रचित्त होकर डर्वही और लौडिन्यतीर्वार्य विधिपूर्वक स्नान करता है उसे पुष्डरीक वज्ञका फरू मिलता है। रामहद (परश्रामकृष्ट) में सान और विपाशा नदीयें तर्पण करके बारह दिनोंठक उपवास करनेवाला परुष सब पापोसे छुट जाता है। यदि मनुष्य महाहुदमें खान करके श्रद्धवित्तसे एक महीनेतक निसहार रहे तो उसे जमदीसके समान सदगति प्राप्त होती है। जो हिंसाका त्याग करके सत्य-प्रतिज्ञ होकर विश्वयाचलमें रहता और अपने प्रारीस्को कष्ठ देकर विनयपूर्वक तपस्या करता है, उसको एक महीनेयें सिद्धि प्राप्त हो जाती है। नर्मदा नदी और प्रूपॉरकक्षेत्रके जलमें सान करके एक पक्षतक निराहार रहनेवाला मनव्य दूसरे जन्मये राजकुमार होता है। जो इन्द्रिय-संयमपूर्वक एकाप्रचित्त हो तीन महीनेतक जम्बूमार्गकी यात्रा करता है, उसे एक दिन-एतमें ही सिद्धि प्राप्त हो जाती है। जो क्रोकामक तीर्थमें लान करके आञ्चलिकालय तीर्धमें जाकर सागका घोटन करता हुआ चीरवस धारण करके कुछ कालतक निवास करता है, उसे दस बार कन्याकुमारी तीर्थके सेवनका फल प्राप्त होता है तथा उसे कभी बमराकके पर नहीं जाना पहला। जो कन्याह्नद (कन्याकुमारी तीर्थ) में निवास करता है. यह मृत्युके पश्चात् देवलोकमें जाता है। जो एकाप्रवित होकर अमावास्थाको प्रधासतीर्धका सेवन करता है. उसे एक ही रातमें सिद्धि मिल जाती है तथा प्रारीर-त्वानके बाद वह अमर (देवता) हो जाता है। उजानक तीर्थ, आर्ष्टिचेण तथा पिङ्राके आज्ञममें सान करनेसे सब पायीसे चुटकारा मिल जाता है। जो कुल्पा नदीमें खान करके। होकर खगंलोकको जाता है।

जानेसे दूसरी तथा क्रीक्रपदी नामक तीर्यकी यात्रा करनेपर । अध्यम्पंज मन्त्रका जप करता तथा तीन राततक वहाँ उपवास करके रहता है, उसे अश्रमेध-पत्रका फल मिलता है। जो पिण्डारक तीर्थमें सान करके एक रात वहाँ निवास करता है. वह सबेरा होते ही पवित्र हो जाता है और उसे अग्रिकोम यज्ञका फल मिलता है। धर्मारण्यसे संशोधित ब्रह्मसमें स्नान करनेवाला यनुष्य पवित्र होकर पुण्डरीक यजका फल प्राप्त करता है। मैनाक पर्वतपर एक महीनेतक खान और संब्योपासन करनेसे मनुष्य कामको जीतकर समस्त बजोबा फल प्राप्त करता है। सौ योजनकी यात्रा करके कालोटक, नन्दिकण्ड तथा उत्तरमानस तीर्वमें सान करनेवाला मनुष्य भूणहत्याके पापसे मुक्त हो जाता है। ननीक्षरको मुर्तिका दर्शन करनेसे सब पाप छुट जाते हैं और खर्गमार्ग नामक तीर्वमें स्तान करनेसे मनुष्योंको ब्रह्मलोककी प्राप्ति होती है। मगवान् शंकरका चन्नर हिमबान् पर्वत परम पवित्र और संसारमें विस्थात है, वह सब रहाँकी जानि तथा सिद्ध और चारणोंसे सेवित है। जो वेदानका ज्ञाता द्विज इस जीवनको नाहावान् समझकर उक्त पर्वतपर रहता और देवताओंका पूजन तथा मुनियोंको प्रणाम करके विधिपूर्वक अन्यनके द्वारा प्राण त्याग देता है वह सिज होकर सनातन ब्रह्मलोकको प्राप्त होता है। जो मनुष्य काम, कोच और खेभको जीतकर तीर्घोमे निवास करता है, उसे उस तीर्थपात्राके पुण्यसे कोई बस्त दर्लभ नहीं रहती। जो समस तीवंकि दर्शनकी इच्छा रखता हो, वह दर्गय और अगम्य होनेके कारण जिन तीर्थोमें दारीरसे न जा सके वहाँ मानसिक यात्रा करे । यह तीर्थसेवनका कार्य परम पवित्र, पुण्यप्रद, सर्गका उत्तम साधन और वेदोंका गुप्त रहस्य है। प्रत्येक तीर्च पवित्र और कानके योग्य होता है।

तीबाँका यह माहात्य हिजातिबोंके, अपने हितेबी साध पुरुषोंके, सुहदोंके और अनुगत शिष्यके ही कानमें शालना चाहिये। इसे महातपरवी अहिराने गौतमको सनावा और अङ्गिराको यह माहाक्य काश्यपसे प्राप्त हुआ था। यह कथा महर्षियोंके पढ़नेवांग्य और परम पवित्र है। जो सावधान डोकर सदा इसका पाठ करता है. वह सब पापीसे मक्त

#### गङ्गाजीके माहात्म्यका वर्णन

वैशम्पायनजी वहते हैं—जनमेजय ! बुद्धिमें बृहस्पति, क्षमामें ब्रह्माजी, पराक्रममें इन्द्र और तेजने सूर्यके समान गङ्गानन्दन भीष्मजी जब वीर-शय्यापर पढ़े हुए कालकी बाट जोह रहे से और राजा युधिष्ठिर उनसे तरह-तरहके प्रक्र कर रहे थे, उसी समय बहुत-से दिव्य गहर्षि भीव्यजीको देखनेके लिये आये । उनके नाम में हैं—अति, वसिष्ट, मृगु, पुरुसय, पुल्ब, कत्, अद्विरा, गौतम, अगस्य, सुमति, विद्यानित्र, स्यूलविशा, संवर्त, प्रमति, दम, बृहस्पति, शुक्रावार्य, व्यास, च्यवन, काश्यप, श्रुव, दुर्वासा, जन्मद्रीय, मार्कच्छेप, माराब, भरद्वाज, रेभ्य, यवकीत, जित, ल्यूगाक्ष, राजलाक, कञ्च, मेधातिथि, कृश, नारद, पर्वत, सुधना, एकत, नितन्तू, भुवन, धीम्प, शतानन्द अकृतज्ञण, परशुराम और कव । ये सभी महात्या जब वहाँ पदारे तो भाइपोसहित राजा युधिष्ठिरने उनकी विधिवत् पूजा की । सत्पक्षात् वे सुरापूर्वक बैठकर भीष्मतीसे सम्बन्ध रशानेवाली मधुर एवं मनोहर कवाएँ कहने लगे। शुद्धवित्तवाले उन महर्वियोकी कार्त सुनकर भीष्यजी बहुत संतुष्ट हुए। तदननार, व महर्षिगण भीषाती और पाण्डवीकी अनुमति लेकर सबके देखते-देखते वहाँसे अदृश्य हो गये। उसके बाद धर्मपुत्र युधिहिरने धीव्यजीके चरणोंमें सिर रक्तकर प्रणाम किया और पुनः उनसे बर्मीवषयक प्रश्न पूछा-पिताम्बर् । कौन-से देश, कीन-से प्रान्त, कीन-कौन आजम, कौन-से पर्वत और कौन-कौन-सी नदियाँ पुण्यकी दृष्टिसे सर्वत्रेष्ठ समझने-योग्य है ?

भीमजीने कहा—युधिष्ठिर ! इस विकथमें दिल्लोक्यकृतिसे जीविका जलानेवाले एक पुरुषका किसी सिद्ध पुरुषके साथ जो संवाद हुआ था, वह प्राचीन इतिहास सुनी—कोई सिद्ध पुरुष समूची पृष्ठीकी अनेको बार परिक्रमा करनेके बार शिलोक्जवृत्तिसे जीविका जलानेवाले एक श्रेष्ठ गृहत्वके पर गया। उसने इसकी विधिवत पूजा की और यह प्रसन्न होकर बड़े सुसके साथ रातभर उस गृहत्वके परमें रहा। सबेग होनेपर यह गृहस्य सानादिसे पवित्र होकर प्रतःकातिक नित्यकर्ममें लग गया। जब उससे निवृत्त हुआ तो किर उस सिद्ध अतिबिकी सेवामें आ पहुँचा। किर दोनों महाज्य सुखपूर्वक बैठकर वेद-वेदान्तविषयक वर्ता करने लगे। खोड़ी देर बाद हिस्लोक्जवृत्तिवाले गृहस्य बाह्यणने तुन्हारी ही तरह प्रश्न किया—'कौन-कौर-में देश, जनपद (प्रान्त), आसम, पर्वत और निद्धों पुण्यकी दृष्टिसे



सर्वोत्तम समझनेयोग्य है ?"

सिंदने कहा-ब्रह्मन् । वे ही देश, जनपद, आहम और पर्वत पुरुषकी दृष्टिसे सर्वक्षेष्ठ हैं, जिनके बीससे होकर नदियोंने बेह गङ्गाजी बहती है। गङ्गाजीका संबन करके जीव जिस उत्तम गतिको प्राप्त करता है, वह तपस्पा, सहरूपर्य, यज्ञ और त्यागसे भी नहीं मिल सकती। जिन द्वाचारियोंके शरीर गङ्गाजीके जलसे भीगते हैं अकवा मरनेपर जिनकी इंड्रियाँ गङ्गाबीमें डाली जाती हैं, वे कभी स्वर्गसे नीचे नहीं गिरते। जिन यनुष्योके सम्पूर्ण कार्य गङ्गाजलसे ही सम्पन्न होते हैं, वे मरनेके बाद पृथ्वीका निवास छोड़कर सर्पमें विराजमान होते हैं। जो जीवनकी पहली अवस्थामें पापकर्म करके पीछे भी गङ्गाजीका सेवन करते हैं, वे भी उत्तम गतिको प्राप्त करते हैं। गङ्गाके पवित्र जलसे खान करके जिनका अना:करण शुद्ध हो गया है, उन पुरुषोके पुष्यको जैसी वृद्धि होती है, वैसी सैकड़ी या करनेसे थी नहीं हो सकती। मनुष्यकी हड्डी जितने वर्षतक गङ्गाजलमें पक्षी रहती है, उतने हजार वर्षोतक वह स्वर्गलोकमें प्रतिद्वित होता है। जैसे सूर्य उदयकालमें पने अन्यकारको विदीर्ण करके प्रकाशित होते हैं, उसी प्रकार गङ्गाजलमे स्नान करनेवाला पुरुष अपने पापाँको नष्ट करके सुशोधित होता है। जो देश और दिशाएँ गङ्गाजीक कल्पाणमय जलसे बह्वित हैं, वे बिना चाँदनीकी रात और

पुष्पत्तीन वृक्षकी भाँति शोभा नहीं पार्ती। जैसे सूर्यके किना | आकाशकी शोभा नहीं होती, उसी प्रकार गङ्कासे रहित देश और दिशाएँ भी श्रीहीन जान पड़ती हैं। ठीनों लोकमें जो कोई प्राणी हैं, वे सभी गङ्गाके उत्तम जलसे तर्पण करनेपन आयन त्प्त होते हैं। जो मनुष्य सूर्यकी किरणोसे तये हुए गङ्गाजलका पान करता है, वह गायके गोबरसे निकले हुए बीकी लप्सी लानेवाले पुरुषसे अधिक पवित्र माना जाता है। एक मनुष्य शरीरका शोधन करनेवाले एक हजार बान्बयणकाका आवरण करे और दूसरा केवल गृहाजीके बलका पान करे तो उन होनोमे शायद ही समानता हो। एक हजार युगीतक एक पैरमें सङ्ग होकर तपस्या करनेवाला पुरुष एक महीनेतक गङ्गास्तान करनेवाले पुरुवको बराबरी कर सवाता 🖁 या नहीं, इसमें संदेत हैं। एक मनुष्य दस हजार युग्तेतक नीचे सिर करके वृक्षमें लटका रहे और दूसरा इच्छानुसार गङ्कारोके तटपर निवास करे तो पहलेकी अपेक्षा दूसरा ही ब्रेष्ट है। जैसे आगमें डाली हुई कई-तुरंत जलकर भवा हो जाती है, उसी तरह राष्ट्रामें गोता लगानेवाले मनुष्यके सारे पाप नष्ट हो जाते हैं। इस संसारमें जो लोग दुःखोसे ब्याकुल होकर अपने लिये क्येई आक्षय हुँड़ रहे हैं, उन सबके लिये गङ्काके समान दूसरा कोई सहारा नहीं है। जैसे गरकको देखते ही सम्पूर्ण सर्पोक विष इन्ह जाते हैं, बसी प्रकार गुक्राजीके दर्शनमात्रसे पनुष्य सब प्रापोसे पुरुकारा पा जाता है। जगत्में जिनका कही आचार नहीं है तथा जिन्होंने धर्मकी द्वारण नहीं ली है, उनका आधार और उन्हें हारण देनेवाली बीगङ्गाकी ही है। वे ही उसका करपाण करनेवाली तबा वे ही कववकी भौति इसे सुरक्षित रतनेवाली हैं। जो नील अनेकों बड़े-बड़े अशुच पापोसे प्रस्त होकर नरकमें पढ़नेवाले हैं, वे भी यदि गड़ाकी इरणमें आ जाते हैं तो ये मरनेके बाद उनका बद्धार कर देती हैं। जो सदा गङ्गाये स्नान करने जाया करते हैं, वे निश्चय ही मुनियों तथा इन्द्र आदि देवताओंके सम्यन माने जाते हैं। विनय और सदाबारमे हीन, अमङ्गलकारी तथा नीच मनुष्य भी गङ्गाकी शरणमें जानेपर शिवस्तकम हो जाते हैं। जैसे देवताओंको अपृत, पितरोंको स्वधा और नागोको सुधा तुप्त करती है, उसी प्रकार मनुष्योंके लिये गङ्काजत ही पूर्ण तृप्तिका साधन है। जैसे भूखे हुए बच्चे माताके पास जाते हैं, उसी प्रकार कल्याण चाहनेवाले प्राणी गङ्गाबीकी उपासना करते हैं। जैसे ब्रह्मलोक सब त्येकोंसे श्रेष्ठ बताया जाता है, वैसे ही स्नान करनेवाले पुरुषोंके लिये गड्डा ही सब नदियोंसे श्रेष्ठ कही गयी हैं। जो मनुष्य गङ्गरके तीरकी मिट्टी अपने मसकमें लगाता है, वह अज्ञानान्यकारका नाम कानेके लिये

सूर्यके समान निर्मल स्वरूप बारण करता है। यङ्गाकी तरङ्गमालाओंका चुच्चन करके बहनेवाली वायु जब मनुष्यके शरीरका स्पर्ध करती है, उसी समय यह उसके सारे पापोंको नष्ट कर देती है। दुःखोंसे संतप्त होकर मृत्युकी पढ़ियाँ निजनेवाला मनुष्य भी बदि गङ्गाजीका दर्शन करे तो उसे इतनी जसभता होती है कि उसकी सारी पीड़ा तस्काल नष्ट हो जाती है। गङ्गाके तटपर निवास करनेसे जो सुल-जो आनन् भिलला है, वह स्वर्गमें खकर सम्पूर्ण भोगोका अनुभव करनेसे भी नहीं मिल सकता। मन, वाणी और क्रियाद्वारा होनेवाले पापोसे प्रशा पर्युष्य भी पदि गङ्गानीका दर्शन करे तो यह परम-पवित्र हो जाता है, इस विकाम मुझे तनिक भी संदेश नहीं है। गङ्गाजीका दर्शन, उनके जलका स्वर्श तथा उनके भीतर हुककी लगानेसे मनुष्य सात पीड़ीतक आगे होनेवाली संतानीको और सात पीढ़ी तथा उससे भी अपरके पितरोंका उद्धार कर A CHARLEST THE STATE OF

वो पुरुष राष्ट्राचीका माहालय सुनता, उनके तटपर वानेको अभिलाचा करता, उनका दर्शन करता, जल पीता, स्पर्ध करता तथा उनके भीतर गांते लगाता है, उसके होनों कुलोका भगवती गङ्गा उद्धार कर देती हैं। गङ्गाजी अपने दर्शन, स्वर्ध, जलयान तथा नामक्रीतनमात्रसे सेकड्डो और हजारी पारियोंको तार देती हैं। जो पुतव अपना जन्म, जीवन तका अपनी विद्याको सफल करना चाहता हो उसे गङ्गाके। तटका जाकर देवताओं और पितरोका तर्पण करना चाहिये। मनुष्य गङ्गातान करके जिस अक्षय फालको प्राप्त करता है। खा पुत्र, यन तथा किसी क्रियांके द्वारा नहीं मिल संबता। नो प्रक्ति रहते हुए भी पवित्र जलवाली कल्माणमधी गङ्गाका दर्शन नहीं बतते, वे जन्मके अंधे, लुंजे और पुर्देक समान 📳 पूत, वर्तमान और पविष्यके ज्ञाता महर्षि तथा इन्द्र आदि देवता भी जिनकी उपासना करते हैं और विद्वान् ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ तथा संन्यासी भी जिनकी शरण लेते हैं, ऐसी गङ्गाजीका कीन मनुष्य आव्य न लेगा ? वो मनुष्य प्राण निकलते समय मन-ही-पन गङ्गाजीका सरण करता है, उसे परमगतिकी प्राप्ति होती है। जो जीवनपर्यन महाकी उपासना करता है, उसे भय देनेवाले पापोसे तनिक भी भय नहीं होता। आकाशसे गिरती हुई जिन परमपश्चित्र गङ्गाजीको भगवान् इंकरने अपने सिरपर धारण किया तथा जिन्होंने तीन निर्मल मागाँसे प्रवाहित होकर तीनों लोकोकी शोधा बदायी है, उनके जलका सेवन करनेवाला मनुष्य कृतार्थ हो जाता है।

(मङ्गाजीमें भक्ति रखनेवाले पुरुषको) माता, पिता, पुत्र, स्त्री और धनका वियोग होनेसे भी काना दःख नहीं होता कितना गङ्गाके विखेडसे होता है। गङ्गाबीके दर्शनसे जितनी प्रसन्नता उतनी. वनमें ध्रमण अभीष्ट विषयोंको भोगने तथा पुत्र और धन पानेसे भी नहीं होती। जो गहाजीमें श्रद्धा रकता, उन्हीमें मन लगाता, उन्होंके पास रहता, उन्होंका आक्रय लेता तथा पत्तिपूर्वक उन्होंका अनुसरण करता है, वह धगवर्डी भागीरबीका प्रिय होता है। पृथ्वी, आकाञ्च तथा व्यर्गने रहनेवाले छोटे-बड़े सची प्राणियोंको सदा गङ्काजीमें स्नान करना चाहिये। यही सत्पुरुषोका सबसे उत्तप कार्य है। आकारा, सर्ग, पृथ्वी, दिशा और विदिशाओंने भी जिनकी गयाति फैली हुई है, सरिताओं में क्षेप्र इन पगवती भागीरबीके जलका सेवन करके सभी गनुष्य कृतार्थ हो जाते हैं। जो दूसरे मनुष्योंको 'ये गङ्गानी हैं' ऐसा कहकर उनका दर्शन कराता है, उसके लिये भगवती भागीरथी हो प्रतिष्ठा (अक्षय पट प्रदान करनेवाली) हैं। ये कार्तिकेच और सुकर्गको अपने गर्भमें वारण करनेवाली, पवित्र जलकी धारा बहानेवाली और पाप दर करनेवाली हैं। वे आक्राशसे पृथ्वीपर उत्तरी हुई हैं। उनका जल सम्पूर्ण जगतके लिये पेय है। इनमें प्रात:काल सान करनेसे धर्म, अर्थ, काप तीनो बगोंकी सिद्ध होती है। गहाजी गिरिराज हिमालयकी कन्या, भगवान् शंकरकी पत्नी तथा सर्ग और पृथ्वीकी द्रोधा है। ये धुमावलपर निवास करनेवाले प्राणियोका कल्याण करनेवाली, परम सीभाग्यवती तथा तीनो लोकोंको पुण्य प्रदान करनेवाली है। श्रीभागीरची मधुका स्रोत एवं पवित्र जलको धारा बहाती है। जसते हुए पीकी ज्वालाके समान उनका प्रकाश है। वे अपने भीतर स्नान-संध्या आदि करनेवाले ब्राह्मणो और उत्ताल तांगोंके द्वारा सुक्षोधति होती हैं। वे सबसे पहले लगेलोकसे मीचेकी ओर बली, इस समय भगवान् शंकाने उन्हें अपने सिरपर धारण किया । फिर हिमालय पर्वतपर आकर वहाँसे वे इस पृथ्वीपा उतरी हैं। श्रीगद्वाती स्वर्गकी जननी हैं। सबका कारण, सबसे ब्रेष्ट, रजोगुणसे रहित, अत्यन्त सक्ष्य. मरे हुए प्राणियोंके लिये मुख्द शब्बा, पवित्र जलका स्रोत बहानेवाली, यश देनेवाली, जगत्की रक्षा करनेवाली, सत्त्वस्था तथा सिद्धगणोकी अधीष्ट देवी धगवती गङ्गा अपने भीतर सान करनेवालोके लिये खर्गका मार्ग बन जाती हैं। क्षमा, रक्षा तथा चारण करनेमें पृथ्वीके समान और तेजमें अप्रि तथा सुर्यके समान शोधा पानेवाली गङ्काजी खामी कार्तिकेयको माननीया माता है और ब्राह्मणजानियर अनुबह

करनेके कारण ब्राह्मण भी उनका सदा सम्पान करते हैं। ऋषियोंके द्वारा जिनको साति होती है, जो भगवान विष्णुके काणोसे जयक, अत्यन्त प्राचीन तथा पाम पावन जरुसे भरी हुई हैं. इन धनवती धागीरबीकी मनसे भी घरण लेनेवाले मनुष्य ब्रह्मधामको प्राप्त होते हैं। जैसे माता अपने पुत्रोंको खेहचरी दृष्टिसे देखती है, वैसे ही गङ्गाजी सर्वात्मभावसे अपने आजयमें आये हुए प्राणियोंको कृपादृष्टिसे देलका उन्हें सर्वगुणसम्पन्न श्लोक प्रदान करती हैं। इसलिये जो प्रकृत्येकको प्राप्त करनेकी इच्छा रखते हैं, उन्हें आपने मनको वसमें करके सदा मातृभावसे गङ्गाजीकी उपासना करनी बाहिये। जो अमृतमयी, दूध देनेवाली गीके समान सबको पुष्ट करनेवाली, सब कुछ देखनेवाली, सप्पूर्ण जगतके उपयोगये आनेवाली, अन्न देनेवाली तथा पर्वतीको धारण करनेवाली हैं, ब्रेष्ट पुस्य जिनका आध्य लेते हैं और किन्हें ब्रह्मको भी प्राप्त करना जाहते हैं, उन भगवती गङ्गाजीका मोक्षापिलाबी पुरुषोको अचरव आश्रय लेना चाहिये। राजा पर्गारक अपनी डाम लयस्यासे धगवान् अंकरसहित सम्पूर्ण देवताओको प्रसन्न करके गङ्गाजीको इस पृथ्वीपर ले आये। डनकी चरण जानेसे मनुष्यको इस लोक और परलोकमें भय नहीं रहता।

व्हान् ! मैंने अपनी बुद्धिसे सोचकर यहाँ गृहाजीके गुणांका एक अंदा बतलाया है। मुद्राये इतनी प्राप्ति नहीं है कि मैं उनके सम्पूर्ण गुणांका वर्णन कर सके। कदाचित पूरा प्रव करनेसे मेरतिगरिक रहाँ और समुद्रके पानीकी माप बतायी जा सकती है, किंतु गृहाजलके गुणोंका वर्णन करना असम्प्रव है। अतः मैंने बड़ी बद्धाके साथ जो ये गृहाजीके गुण बतलाये हैं, उनपर विश्वास करके मन, वाणी, किया, भक्ति और बद्धाके साथ तुम उनकी आराधना करो। इससे तुम बहुत शीध दुर्णम सिद्धि प्राप्तकर और तीनों लोकोंने अपने पद्मका विस्तारकर गृहाजीकी सेवासे प्राप्त हुए अभीष्ट लोकोंने इक्कानुसार क्वियोगे। महान् प्रभाववाली भगवती भागीरबी तुन्हारी और मेरी बुद्धिको सद्म खब्धमानुकूल गुणोंसे वुक्त करें। बीगहाजी बड़ी भक्तवताला है, वे संसारमें अपने भक्तोको सुशी बनाती है।

भीभागी कहते हैं—यूधिहर ! वह उत्तम बुद्धिवाला परम तेजस्ती सिद्ध दिल्लोन्डवृत्तिके द्वारा जीविका चलानेवाले उस झाद्यणसे त्रिपचगा गङ्गाजीके यथार्थ गुणोंका नाना प्रकारसे वर्णन करके आकाशमें अन्तर्धान हो गया और वह झाद्यण उसके उपदेशसे गङ्गाजीके माहाल्यको जानकर उनकी विधिवन् उपासना करके परम दुर्लभ सिद्धिको प्राप्त सदा गङ्गाजीकी उपासना करो; इससे तुम्हें उत्तम सिद्धि प्राप्त होगी।

वैशम्पायनजी कहते हैं--जनपेजय ! भीषाजीके द्वारा कहे | करेगा, वह सब पापीसे मुक्त हो जायगा ।

हुआ। कुन्तीनन्दन ! इसी प्रकार तुम भी पराभक्तिके साथ | हुए श्रीगङ्गाजीकी स्तुतिसे युक्त इस इतिहासको सुनकर भाइपोसहित राजा युधिष्टिरको बड़ी प्रसन्नता हुई। गङ्गाके स्तवनसं युक्त इस पवित्र इतिहासका जो अवण या पाठ

### राजा वीतहव्यको ब्राह्मणत्व प्राप्त होनेकी कथा

युधिष्ठरने कडा-पितामह ! आप चुद्धि, विद्या, | सदाबार, शील और सब प्रकारके गुणीसे सन्पन्न है। आपकी अवस्था भी सबसे बड़ी है। संसारमें आपके सिवा दूसरा कोई ऐसा नहीं है, जिससे सब प्रकारके प्रश्न पूछे जा सकें; अतः यह बतानेकी कृपा कीजिये कि क्षत्रिय, वेदय अथवा शुद्र किस डपायसे ब्राह्मणाव प्राप्त कर सकता है ? कीन-सी तपस्या, किस कर्मका अनुष्टान अववा किस शासके अध्ययनसे ब्राह्मणत्वकी प्राप्ति हो सकती है ?

<u>पीष्पजीने कहा—बेटा । क्षत्रिय आदि तीन वर्णाक लिये</u> ब्राह्मणत्व प्राप्त करना कठिन है।

पुधिष्ठरने पूज-सदाजी ! आप तो कवते हैं कि ब्राह्मणस्वकी प्राप्ति कठिन है, किंतु मैंने (आपहीसे) सुना है कि पूर्वकालमें विश्वापित्र क्षत्रियसे ब्राह्मण हुए ये तथा यह भी सुना जाता है कि राजा बीतहरूपने भी ब्राह्मणल प्राप्त किया था; अतः आप बताइये, किस वरदान अवना तपस्यासे राजाको ब्राह्मणत्वको प्राप्ति हुई ?

भीव्यजीने कहा—युधिद्विर । महाचदास्त्री राजविं बीतद्वव्यने जिस प्रकार दुर्लभ ब्राह्मणत्व प्राप्त किया बा, उसका वृत्तान सुनो । पूर्वकालमें धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करनेवाले महातमा मनुके एक धर्मातम पुत्र हुआ, जिसका नाम बा शर्याति । शर्यातिके वंशमें राजा कस हुआ, उसके हैड्य और तालजङ्कनामक दो पुत्र हुए। ये दोनों ही राजा थे। हैवप (का ही दूसरा नाम वीतहच्य था, उस) के दस कियाँ थीं, उनके गर्भसे सौ पुत्र उत्पन्न हुए, जो चुद्धसे पीछे न हटनेवाले और शूरवीर थे। उन दिनों काशीमें हर्षश्च नामसे प्रसिद्ध एक राजा राज्य करते थे, जो दिवोदासके पितामह थे। बीतहरूपके पुत्रोंने हर्यश्रके राज्यपर बढ़ाई की और उन्हें गड्डा-प्रमुनके बीच (प्रयागके निकट) युद्ध्में भार डाला । तदनन्तर इयंश्वके पुत्र सुदेवका, जो देवताके समान तेजस्वी और दूसरे धर्मके समान धर्मात्मा था, काशीके राज्यपर अभिषेक किया गया; किन् बीतहब्बके पुत्रोंने आकर उसे भी संप्राममें मौतके घाट उतार दिया। इसके बाद सुदेवका पुत्र दिवोदास कार्याका राजा

बनापा गया, उस महातेजस्वीने जब मनको वशमें रखनेवाले कीतहरूके पुरोका पराक्रम सुना तो इन्द्रकी आज़ासे वाराणसीनामकी नगरी बसायी । इसका घेरा गङ्गाजीके उत्तर तटसे लेकर गोमतीके दक्षिण किनारेतक फैला हुआ था। इसके भीतर बसी हुई बाराणसी नगरी इन्ह्रकी अमरावतीके समान शोजा या रही बी। उसमें निवास करते हुए राजा दिवोदासपर भी हिम्पवंदी राजाओंने धावा किया। तथ पहाबली और ठेजस्वी राजा दियोदासने पुरीसे बाहर निकलकर शहुओंक साथ लोहा लिया। दोनों ओरकी सेनाओंमें एक हजार दिन (दो वर्ष नी महोने दस दिन) तक देवासुर-सेवायके समान घर्यकर युद्ध होता रहा । इसमें राजा दिवोदासके बहुत-से वाहन और सिपाड़ी काम आये, उनका कजाना जाली हो गया और वे बड़ी दयनीय अवस्थामें पड़ गये। अन्तमें अपनी राजधानी छोड़कर वे घाग घले और (प्रचारामें) घरद्वाज मुनिके आक्षमपर पहुँचकर दोनों हाथ जोड़े उनके शरणायत्र हो गये। बृहस्पतिनन्दन भरहाजजी बढ़े चीलबार् और दिबोदासके पुरोतित थे। राजाको उपस्थित देसकर उन्होंने पूछा—'महाराज ! तुन्हें यहाँ आनेकी क्या आकायकता पड़ी ? अपना सारा समाचार बतलाओ। तुन्हारा जो भी जिम कार्य होगा, उसे मैं नि:संदेश पूर्ण कर्मगा।

राजने कहा—भगवन् । वीतहव्यके पुत्रोंने मेरे वंशका नाडा कर हाला, मैं अकेला ही भागकर आपकी दारणमें आषा है।

यह सुनकर महाभाग भरहाज मुनिने कहा— 'सुदेवनन्दन ! तुम इरो मत । मैं एक यज्ञ कसँगा, उससे तुम्हें ऐसे पुत्रकी प्राप्ति होगी, जिसकी सहायतासे तुम हजारों बॉलहव्यके पुत्रोंको मार डालोगे ।' यह कहकर भरद्वाज मुनिने राजाके लिये पुत्रेष्टिनामक यज्ञ किया। उसके प्रभावसे दिवोदासके यहाँ एक पुत्र उत्पन्न हुआ, जो संसारमें प्रतर्दनके नामसे प्रसिद्ध बा । वह पैदा होते ही इतना वढ़ गया कि तुरंत तेरह वर्षकी अवस्वाका-सा दिखायी देने लगा । उसी समय उसने अपने मुखसे सम्पूर्ण वेद और धनुर्वेदका गान किया।

भरद्वाज मुनिने उसे योगशक्तिसे सम्पन्न कर दिया और उसके । शरीरमें सम्पूर्ण जगत्का तेज भर दिया ।

तदनत्तर, राजकुमार प्रतद्देनने अपने शरीरपर कवाब और धनुष चारण किया, उस समय देवर्षिगण उसका यह गाने लगे । यह बाल और तलवार बॉधकर अपना धनुष टंकारता हुआ आगे बढ़ा। उसे देखकर राजा दिवोदासको बड़ी प्रसन्नता हुई और उन्होंने प्रतर्दनको युवराज बनाकर अपनेको कृतकृत्व समझा । इसके बाद दिवोदासने शतुद्रमन प्रवर्दनको बीतहव्यके फुर्वेका यथ करनेके लिये भेजा । पिताकी अद्या पाकर वह शतुविजयी तीर हैहबनगरीकी ओर बला और रक्षपर बैठे-ही-बैठे मङ्गाके पार होकर तुरंत ही वहाँ पहुँच गया । उसके रककी घोर घरघराइट सुनकर विधित इंगसे युद्ध करनेवाले हैहपराजकुमार कववसे सुसजित होकर नगराकार विशाल खोपर बैठे हुए पुरीसे बाहर निकले और बाणोंकी वर्षा करते हुए प्रतर्दनपर बढ़ आये। तब आ तेजावी राजकुमारने अपने अखोकी वर्षासे शतुओंके अखोकरे रोक दिसा और वज्र एवं अग्रिके समान प्रज्वतित बाजी तबा भारतीसे उनके पसाक काट हाले । हैहरावीर खुनसे तत्वपत्र होकर सैकड़ों और हजारोंकी संख्वायें धराशायी हो गर्व । उस समय वे जड़से कटे हुए पुष्पित पलासके वृक्षीके समान विसायी दे रहे से।

पुनोके मारे वानेपर राजा बीवहरूप नगर छोड़कर चाग गये और भूगुजीके आक्षमपर जाकर उन्होंने पहार्षिकी हरण रही। भूगुजीने राजाको अभवदान दे दिया। इतनेहीमें उनके पीछे लगा हुआ राजकुमार प्रतदंन भी वहाँ आ पहुँचा और आक्षममें जाकर बोला—'इस आक्षमपर महात्मा भूगुके शिष्म कौन-कौन हैं? वे स्थेग उनके पास जाकर मेरे आगमनकी सूचना दें, मैं उनका दर्शन करना चाहता हैं।' महामुनि भूगुको जब प्रतदंनके आगमनका समाचार मिला ले उन्होंने आश्रमसे बाहर आकर उसका विश्ववत् सत्कार किया और पूछा—'राजेन्द्र! बताओ मुझसे क्या काम है?' राजकुमारने उनसे अपने आनेका कारण बतलाते हुए कहा—'ब्रह्मन्! राजा वीवहरूपको यहाँसे निकाल दीजिये, इनके पुत्रोंने मेरे समस्त कुलका विश्वंस किया है, काशीका सारा प्रान्त उजाड़ डाला है और वहाँकी स्त्र-राशि भी लूट ली है। इन्हें अपने पराक्रमका बड़ा धमंड था; किंतु इनके सी पुत्रोंको मैंने मौतके घाट उतार दिया। अब इनका भी बध करके मैं पिताके ऋणसे उजाण हो जाऊँगा।' यह सुनकर



वर्मात्वओं में के महर्षि भूगुने द्यासे हिंत होकर कहा—'यहाँ तो कोई भी क्षत्रिय नहीं है, ये सब-के-सब ब्राह्मण ही हैं।' सत्ववादी भूगुका वह बचार्य कवन सुनकर प्रतदेनने उनके बरणोंमें प्रणाम किया और अत्यन्त प्रसन्न होकर धीरेसे कहा—'धगवन्! यदि ऐसी बात है तो भी मैं कृतार्थ हो गया; क्योंकि मेरे पराक्रमसे इस राजाको अपनी बाति त्याग देनी पड़ी। अब आप मुझे जानेकी आज़ा दें और मेरे कल्याणका विनान करें।'

भृगुजीने प्रवर्दनको जानेकी आजा दे दी और वह जैसे आया वा वैसे ही लौट गया। इस प्रकार भृगुजीके वचनपाप्रसे राजा वीतहव्य ब्रह्मार्ष हो गये। क्षत्रिय होकर भी भृगुको कृपासे उन्हें ब्राह्मणत्वकी प्राप्ति हो गयी।

#### नारदजीका भगवान् श्रीकृष्णको पूज्य पुरुषके लक्षण बताना और उद्मीनरद्वारा द्वारणागत कपोतकी रक्षा

युधिष्ठरने पूछा—पितामह । इस त्रिधुवनमें कौन-कौन-से । मनुष्य पूर्य होते हैं ? इसका विस्तारसे वर्णन कौजिये। आपकी वार्ते सुनते-सुनते मुझे तृष्टि नहीं होती।

भीपानीने कहा—युधिष्ठिर ! इस विषयमे देवाँपै नारद और भगवान् श्रीकृष्णका संवादक्य इतिहास सुनी । एक समयकी बात है, देवाँचें नारदजी हास जोड़कर उत्तन प्राह्मणोंकी पूजा कर रहे वे । उन्हें ऐसा करते देखकर भगवान् श्रीकृष्णने पूजा—'भगवन् ! आप किनको नमस्कार कर रहे है, आपके हृदयमें जिनके प्रति सङ्गा बड़ा आदर है तका आप भी जिनके सामने मस्तक ह्युकाते हैं, ऐसे सोगोका परिचय पदि मेरे सुननेयोग्य हो तो बनाइये।'

गरदर्जने कहा—गोकिन्द । जो लोग बराया, व्यायु, आदित्य, पर्जन्य, अप्रि, स्त्र, स्वामी कार्तिकेय, लक्ष्मी, विष्णु, ब्रह्मा, वृहस्यति, बन्द्रमा, जन्द, पृथ्वी और सरस्वतीको सदा प्रणाम करते हैं, वे मेरे प्रणाम्य है। तपस्या ही जिनका धन है, जो बेटोंक जाता और सदा वेदोक कर्मका अनुष्ठान करनेवाले हैं, उन परमपूजनीय पुरुषोक्ती ही मैं सर्वदा पूजा करता रहता है। जो घोजनसे पहले देवताओंकी पूजा करते, अपनी झुडी बड़ाई नहीं करते, संतुष्ट रहते और क्षपाशील होते हैं, उनको मैं प्रकाम करता है। जो क्षमावान, जितेन्द्रिय और मनपर काब् रखनेताले है. जो विधिपूर्वक यज्ञानुष्टान और सत्य, धर्म, पृथ्वी तथा गौओंकी पूजा करते हैं, वे मेरे नमकारके योग्य है। जो बनमें फल-मूलका भोजन करते हुए तपस्थामें लगे रहते हैं, किसी प्रकारका संग्रह नहीं रखते और क्रियानिष्ठ होते हैं, उनके सामने में सदा मस्तक खुकाता है। जो माता-पिता आदि पोष्पवर्गका भरण-पोषण करनेये सथर्थ हैं, जिन्होंने सदा अतिथि-सेवाका जत ले रहा है तका जो देवपासे बचे हुए अञ्चक ही भोजन करते हैं, उनको में प्रणाय करता हूं जो वेदका अध्ययन करके दुर्द्धर्थ और बोलनेमें कुशल होते हैं, ब्रह्मसर्वका पालन करते हैं और यज्ञ कराने तथा वेद पदानेमें रुगे रहते हैं, उनकी मैं सदा पूजा किया करता है। जो नित्यज्ञः सम्पूर्ण प्राणियोपर प्रसन्न रहते और सबेरेसे वीपहरतक बेदका खाव्याय करते हैं, वे मेरे पूज्य हैं। जो गुरुको प्रसन्न रखने और स्वाध्याय करनेके लिये सदा यबशील रहते हैं, जिनका व्रत कभी भंग नहीं होने पाता, जो गुरुजनोंकी सेवा करते और किसीके भी दोव नहीं देखते,

उनको में प्रणाम करता हूँ। जो सुन्दर व्रतका पास्त-करनेवाले, मननशील, सत्यप्रतिव्र और हव्य-कव्यको प्रहण करनेवाले हैं, वे मेरे नयस्कारके योग्य हैं। जो गुरुकुलमें रहकर धिकासे जीवननिर्याह करते हैं, तपस्वासे जिनका प्रारंग दुर्वल हो गया है, जो कभी धन और सुस्तकी विन्ता नहीं करते, उनके आगे मैं अपना मसक हुकाता हूँ।

यदुनन्दन ! जिनके मनमें ममता नहीं है, जो इन्होंसे पर हो गये हैं, जिन्होंने सर्वत्यके साथ लजाका भी परित्याग कर दिया है, जिल्हें इस संसारमें कोई प्रयोजन नहीं है, जो वेदकी शक्ति पाकर दुर्ज्यं, प्रवचन करनेमें कुशल और ब्रह्मवादी है, किन्होंने अहिंसा और सत्यका जत हे रखा है तथा जो इन्डियरांचय और मनोनियहके साधनमें संलग्न रहते हैं, वे मेरे प्रजापके योग्य 🕯 । जो गृहत्व ब्राह्मण कपोत-युतिसे रहते हुए सदा देवता और अतिथियोकी पूजामें संलग्न रहते हैं, उनके बरणोमें मैं मसक सुकाता हूं। जिनके कार्योमें धर्म, अर्थ और काम तीनोंका निर्वाह होता है, किसी एककी भी हानि नहीं होने पाती तथा जो सदा शिष्टाचारमें संलग्न रहते हैं, उनको में नमस्कार करता हूँ। जो ब्राह्मण शास्त्रज्ञानसे सम्पन्न, विवर्गका सेवन करनेवालं, लोधहीन और पुण्यद्वील होते हैं, वे मेरे कन्द्रनीय हैं। जो नाना प्रकारके व्रतीका पालन करते हुए केवल पानी या हवा पीकर रह जाते हैं तथा जो सदा यक्षप्रेष अप्रका ही योजन करते हैं, उनके घरणोंमें मैं प्रणाम करता 🔋। जो स्त्री-परिष्ठहसे रहित हैं, जिन्होंने अग्निहोजका आलय लिया है, बेद ही जिनका संबसे बढ़ा सहारा है तथा जो सब प्राणियोको आक्षय देते हैं, उन्हें मैं बन्दनीय पानता हूँ। जो त्योकका कल्याण करनेवाले, संसारमें सबसे क्षेष्ठ, कुलये रतम, अज्ञानका नाहा करनेवाले तथा सूर्यके समान जगत्को ज्ञानात्मेक प्रदान करनेवाते हैं, उनके सामने भी मैं सदा मलक हुकाता है।

इसलिये पनवान् श्रीकृष्ण ! आप भी सदा आहाणोंकी पूजा कीर्जिये । जो सबका अतिथि-सत्कार करते हैं, गौ, ब्राह्मण और सत्त्वप प्रेम रखते हैं, वे बड़े-से-बड़े संकटके पार हो जाते हैं । जो सदा पनको वश्में रखते, किसीके दोषपर दृष्टि नहीं बालने और प्रतिदिन स्वाध्यापमें संलग्न रहते हैं, उनका पहान् संकटसे उद्धार हो जाता है । जो सब देवताओंको प्रणाम करते, एकमान बेदका आह्मय लेते, श्रद्धा रखते और इन्द्रियोंको वश्में कर लेते हैं, उनको भी बहुत बड़ी

विपत्तिसे चुटकारा मिल जाता है। जो ब्रतका पारून करते हैं। और श्रेष्ठ ब्राह्मणोंको नमस्कार करके उन्हें दान देते हैं, ये दुःश्वसं मुक्त हो जाते हैं। तपस्वी, आवाल ऋहवारी, तपसासे शुद्ध अन्त:करणवाले, देवता, अतिथि, पोष्यवर्ग तवा पितरोका पूजन करनेवाले और यज्ञशेष अज्ञके घोत्ता पुरुष भी दुर्गय विपत्तियोसे छूट जाते हैं। जो अफ्रिकी स्वापना करके विधिपूर्वक नमस्कार करते हुए सदा उसे प्रज्वस्तित रसते हैं तथा जो सोम-यज्ञमें विधिवत् आहुति करते हैं, वे संकटके पार हो जाते हैं तथा जो आपड़ीकी भाँति सदा माता, विना और गुरुजनीका आदर करते हैं, उनका भी दुःश छूट जाता है।

यह बहुकर नारदती चुप हो गये । कुन्तीनन्त्र ! तुम धी सदा रोपता, पितर, ब्राह्मण एवं अतिकियोको पूजा करते हो. इसलिये तुम्हें भी मनोवाञ्चित गति प्राप्त होगी।

पुषितिरने पूका-पितामह ! आप सम्पूर्ण शास्त्रोके ज्ञानपे निपुण हैं, अतः आपहीसे धर्मनिषयक वार्ते सुननको इच्छा होती है। अब यह बतानेकी कृपा क्रांजिये कि जो लोग शरणमें आये हुए अप्टान, पियडान, स्वेदन और उद्भान—इन चार प्रकारके प्राणियोंकी रक्षा करते हैं, उनको क्या फल मिलता है ?

भीषातीने वहा-धर्मवन्त्र । शरणायतको रक्षा करनेसे वो महान् कल होता है, उसके विषयमे तुन एक प्राचीन इतिहास सुनो । एक समयकी बात है, एक बाज किसी सुद्धा क्रवृतरको मार रहा वा। वह कर्वृतर वाजके इरसे भागकर महाचाग राजा युषदर्भ (जहाँनर-नरेश) को शरणमें नथा। राजाका अन्तःकरण बहुत शुद्ध या । उन्होंने जब उस पक्षीको भयभीत होकर अपनी गोंदमें आया देखा तो उसे बीरड टेर्ड हुए कहा—'कपोत । अब तुझ किसी घी पश्लोका इर नहीं है; किंतु यह तो बता, तुझे यह महान् श्रय कहाँ और किससे प्राप्त हुआ ? तूने क्या अपराध किया है ? जिससे घडराया हुआ-सा पर्वा आया है। मैं तुझे अध्य देता हूँ, मेरे पास आ जानेपर अब कोई तुझे पकड़नेका विचार भी मनमें नहीं ला सकता। यह कालीका राज्य और अपना जोवनतक नेरी रक्षाके लिये निष्ठावर का दूंगा। तू विकास कर, अब तुझे तनिक भी भय नहीं है।'

इतनेमें बाज भी वहाँ आकर बोला—'राजन् ! यह कबूतर मेरा भोजन है। इसके पांस, मजा, रक्त और मेटेस मेरा हित होनेवाला है। यह मेरी भूख मिटाकर मेरी पूर्ण दुप्ति कर सकता है। आप मेरे और इसके बीचमें न पहिये। मुझे मूसकी ज्वाला जला रही है, आप उस कबूतरको छोड़ दीजिये, में बड़ी दूरसे इसके पीछे डड़ता आ रहा हूं। मेरे

कुछ-ही-कुछ साँस बाकी है। आप इसे बचानेकी घेष्टा न कीनिये। अपने देशमें रहनेवाले मनुष्योकी ही रक्षा करनेके किये आप राजा बनाये गये हैं। भूल-प्याससे तड़पते हुए पंडरिको रोकनेका आपको कोई अधिकार नहीं है। यदि आपमें प्रक्ति है तो वैरियों, सेवकों, स्वजनों और इन्द्रियोंक विषयोपा ही पराक्रम दिखाइये। आकाशवारियोपा अपना पोतव न प्रकट कीजिये। यदि धर्मके लिये आप कबूतरकी रक्षा करते हों तो मुझ भूसे पक्षीपर भी आपको दृष्टि डालनी चात्रिये । देवताओंने सनातन कालसे ऋबूतरको बाजका भोजन बना रता है। प्राचीन कालसे लोग इस बातको जानने हैं कि बाज कबूतर जाते हैं। महाराज ब्यॉनिर ! यदि आपको कबूतरपर बड़ा खेंद्र है तो आप मुझे कबूतरके वरावर अपना ही मांस तराजूपर तौलकर दे दीजिये।'

राजाने बड़ा-बाज । तुमने ऐसी बात फराकर मुझपर बड़ा अनुष्य किया। बहुत अखा, में ऐसा ही करूँगा।

पर कहकर राजा उद्योगर अपने मांस काट-काटकर तराजूदर तीलने लगे। यह समाधार सुनकर अन्तःपुरकी रानियाँ ज्युन दुःशित हुई और हाहाकार करती हुई बाहर निकल आयी। सेकक, यन्त्री और रानियोंके रोनेसे वहाँ मेचकी गम्तीर गर्जनाके समान महान् कोलाहरू मच गया। पहले आसमान साम था, किंतु उस समय वहाँ बाव्लोंकी चटा चिर आधी । राजाका वह साहसपूर्ण कार्य देखकर पृथ्वी काँप उठी । वे अपनी पस्तित्वो, भुजाओं और जीवोंसे मांस कार-कारका जल्दी-जल्दी तराजू भरने लगे तथापि वह मांतरराज्ञि उस कब्लासे बराबर न हुई। जब राजाके प्रारीस्का पांस चुक गया और रक्तकी घारा बहाता हुआ केलल हर्द्विपोका हरियामात्र रह गया, तब वे मोस काटनेका काम बंद करके लये ही तराजूपर खड़ गये।

यह देखका इन्द्रसहित तीनों त्येकके देखता राजा उद्मीनरके पास का पहुँचे और आकाशमें साई होकर भेरी तथा बुन्दुभी बनाने लगे। देवताओने राजा वृषद्रभं (उद्योगर) को अमृतसे नहलाया, उनके ऊपर अत्यन्त मुख्यायक दिव्य पुष्पोकी बारन्वार वर्षा की । इतनेहीमें एक विमान उपस्थित हुआ। जिसमें सुवर्णके यहल बने हुए थे, सोने और मणियोंकी बन्दनबारें लगी की और बेंदूर्यमणिके सम्भे ज्ञोभा पा रहे थे। राजर्षि इज्ञीनर उस विभानमें बैठकर सनातन लोकको प्राप्त हुए। युधिष्ठिर ! तुन्हें भी शरणागत प्राणियोकी इसी प्रकार रहा करनी चाहिये। जो मनुष्य अपने भक्त, प्रेमी और शरणागत पुरुषोकी रक्षा करता है तथा सब नाखून और परोसे यह काफी वायल हो चुका है, अब इसमें 🛭 प्राणियोपर दया रखता है, वह परखेकमें सुख पाना है। जी

अपने कर्मसे किस वस्तुको नहीं प्राप्त कर लेता? सत्य-पराक्रमी, धीर और सुद्ध हृदयवाले कत्ररीनरेश राजर्षि दशीनर अपने कर्मसे तीनो लोकोमे विख्यात हो पुण्याल्या होता है।

राजा सदाचारी होकर सबके साथ सट्वर्तांड करता है, वह | गये। यदि दूसरा कोई पुरुष भी इसी प्रकार शरणागतकी रक्षा करंगा तो वह भी उसी गतिको प्राप्त करेगा । राजर्षि युषदर्भके इस चरित्रका जो सदा वर्णन और श्रवण करता है, यह

## ब्राह्मणोंके महत्त्वका वर्णन

युविष्ठिरने पूछा—दादाजी ! राजाके सन्पूर्ण कर्मीमे किसका महत्त्व अधिक है ? वह किस कर्मका अनुहान करनेसे इस लोक और परलोकमें सुन्ती होता है ?

ग्रीणजीने कहा—बेटा ! राज्य-सिहासनपर आसीन होकर अत्यन्त सुरत बाहनेवाले राजाके लिये सबसे प्रधान कर्तव्य है ब्राह्मणोंकी सेवा। प्रत्येक राजाको केट्रा ब्राह्मणों और कृद पुरुषोका सदा आहर करना चाहिये। नगर और प्रान्तमें रहनेवाले बहुद्धत ब्राह्मणोकी मधुर वाणी बोलकर, उनम घोग प्रदान कर तथा सादर नयसकार करके पूजा करनी साहिये। राजा जिस प्रकार अपनी तथा अपने पुत्रोको रहा करता है, उसी प्रकार ब्राह्मणोंकी भी करे, यही उसका सबसे प्रधान कर्तव्य है। ब्राह्मणों तथा उनके पूज्य पुरुषोकी भी सुविधर जिलसे पूजा को; क्योंकि उनके शाना खनेपर ही सारा राष्ट्र शाना एवं सुर्शी सा सकता है। राजाके लिये ब्राह्मण ही पिताकी भाँति पूजनीय, कन्दनीय और माननीय हैं। जैसे प्राणियोंका जीवन वर्षा करनेवाले इन्ह्रपर निर्धन 🖁, उसी प्रकार जगत्का जीवनयाना ब्राह्मकायर ही अवलम्बत है। ये जिस समय क्रोधमें घर जाते हैं, उस समय दावानलकी लपटोंके समान राहक दृष्टिसे देखते हैं। इनसे बड़े-बड़े साहसी भी भय मानते हैं; क्योंकि इनके भीतर गुण ही अधिक होते है। इन ब्राह्मणोंमें कुछ तो घास-फूससे डके हुए कूपकी तरह अपने तेवको छिपाये रहते हैं और कुछ निर्मल आकाशकी भाँति देवीप्यमान होते हैं। कुछ हठी होते हैं और कुछ स्क्री तरह कोमल । कोई-कोई ब्राह्मण लेती और गोरक्षासे जीवन चलाते हैं और कोई मिक्षापर जीवन-निर्वाह करते हैं तबा कितने ही सब प्रकारके कार्य कानेमें समर्थ होते हैं। इस तरह नाना प्रकारके जाहाण देखे जाते हैं। उन धर्मज एवं सत्पुरूप ब्राह्मणोंका सदा गुण गाना चाहिये। प्राचीन कालमे ही ब्राह्मणलोग देवता, पितर, मनुष्य, नाग और राक्षसीके पूजनीय हैं। इनमेंसे कोई भी ब्राह्मणोंको जीत नहीं सकता। ब्राह्मण चाहें तो जो देवता नहीं है उसे देवता बना दें और

देवताको भी देवत्वसे भ्रष्ट का है। वे जिसे राजा बनाना खाहे वहीं राजा रह सकता है। जिसे राजाके रूपमें न देखना चाहें इसका पराभव हो जाता 🕯 । छतन् ! मैं तुमसे यह सधी बात बता रहा 🗓 जो मूर्ज मनुष्य इस्क्रजोकी निन्दा करते हैं, उनका निःसंदेश नाश हो जाता है। ब्राह्मण जिसकी प्रदांसा करते हैं, इस पुरवका अध्युद्ध होता है और जिसको वे शाप देते हैं, साका एक क्षणमें पराभव हो जाता है। सक, यवन, कामकेज आदि जातियाँ पहले श्राप्तिय ही थीं; किंतु बाह्मपाँकी जनम दृष्टिसे बहित होनेके कारण उन्हें मरेन्छ होना पका। इचिड्, कलिङ्क, पुलिन्द, ज्योनिर, क्येलिसर्प और माहिषक आदि क्षत्रिय जातियाँ भी जाहाणोकी ही कुद्धि पड्नेसे शुद्र हो गर्वी । ब्राह्मशोसे हार यान लेनेमें ही सत्त्याण है, उनको हराना अच्छा नहीं। ब्राह्मणोकी निन्दा किसी तरह नहीं सुननी बाहिये। जहाँ उनकी निन्दा होती हो वहाँ नीचे पुँह करके बुचबाप बेठे रहना या उठकर चल देना काहिये । इस पृथ्वीपर कोई भी ऐसा मनुष्य न पैदा हुआ और न पैदा होगा, जो बाह्मपाके साथ विशेष करके सुरापूर्वक जीवित रहनेका साहस करे । हवाको मुद्ठीये पकड़ना, चन्द्रमाको हाससे छूना और पृथ्वीको उठा लेना जैसे अत्यन्त कठिन काम है, उसी तरह इस पृथ्वीपर ब्रह्मणोको जीतना दुष्कर है।

इसस्टिये राजाओंको बाहिये कि उत्तम भोग, आधूपण और दूसरे मनोवाञ्चित पदार्थ देकर नमस्कार आदिके द्वारा सदा ब्राह्मणोकी पूजा करें और पिताके समान उनके पालन-पोषणका ध्यान रखें, तभी राष्ट्रमें शान्ति रह सकती है। अतः तुष्टारे राज्यमे पवित्र और ब्रह्मतेजसे सम्पन्न ब्राह्मण अवदय रहना चाहिये। कुलीन, धर्मन और उत्तम बत करनेवाले ब्राह्मणको अपने धरमें स्थान देना बाहिये; क्योंकि ब्राह्मणोंसे ब्रेष्ठ कोई नहीं है। ब्राह्मणोंको ही दिये हुए हाँवध्यको देवतात्वेग स्वीकार करते हैं। सूर्य, चन्द्रमा, वायु, जल, पृथ्वी, आकास और दिशा—इन सबके अधिष्ठाता देखता सदा ब्राह्मणके शरीरमें प्रयेश करके अन्न भोजन करते हैं। ब्राह्मण जिसका अन्न नहीं खाते, उसके अन्नको पितर भी | नहीं खीकार करते। ब्राह्मणसे द्वेष करनेवाले पापी पुरुषका अन्न देवता भी नहीं प्रहण करते । यदि ब्राह्मण संसुष्ट हो जायै तो देवता और पितर भी सदा प्रसन्न रहते हैं। ब्राह्मणीको संतुष्ट रसनेवाले पुरुष मरनेके बाद उत्तम गतिको प्राप्त होते हैं, उनका नाम नहीं होने पाता। यनुष्य जिस-जिस इकियासे ब्राह्मणोंको तुप्त करता है, उसी-उसीसे देवता और पितरीकी भी तृप्ति होती है। जिससे समस्त प्रजा उत्पन्न होती है, वह यह आदि कर्म ब्राह्मणोंसे ही सम्पन्न होता है।

जीव वहाँसे उत्पन्न होता है और मरनेके पश्चात् वहाँ जाता है उस परमात्माको, स्वर्ग और नरकके मार्गको तथा भूत और भविष्यको ब्राह्मण ही जानते हैं। जो जपने धर्मको जानता है, वहीं सदा ब्राह्मण है। यो लोग ब्राह्मणीका अनुसरण करते हैं, उनकी कभी पराजय नहीं होती तथा मृत्युके पक्षात् उनका विनाश नहीं होता। ब्राह्मणके पुँहते निकाले हुए वधनको जो सादर स्थीकार करते हैं, वे प्रहासा कभी पराभक्को नहीं प्राप्त होते । अपने तेज और बलनो तपते हुए क्षत्रियोके तेज और बल ब्राह्मणोंके सामने आते ही पान्त हो जाते हैं। पृगुर्वशी ब्राह्मणोंने तासजङ्खोको, अङ्गिराकी संतानीने नीपवंदाी राजाओंको तथा भराप्रवने द्वियों और इसके पुत्रोंको परास्त किया या। शक्तियोंके पास अनेकों प्रकारके आयुध्य से तो भी कृष्णमृगसर्थ सारण करनेवाले ब्राह्मणोंने उन्हें हरा दिया। संसारये जो कुछ कहा, सुना या पदा जाता है वह सब काउमें क्रियों हुई आगकी तरह ब्राह्मणोंमें ही निवत है।

इस विषयमें भगवान् ऑकृष्ण और पृथ्वीके संवादकप एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। किसी समय भगवान् श्रीकृष्णने पृथ्वीसे पूछा—'काचाजी ! तुप सन्पूर्ण प्राणियोंकी माता हो, इसलिये मैं तुमसे एक संदेह पूछ रहा है। गृहस्य मनुष्य किस कर्मके अनुद्वानसे अपने पापका नाश कर सकता है ?"

पृथ्वीने कहा—इसके लिये पनुष्पको ब्राह्मणीकी ही सेवा करनी चाहिये, यही सबसे पवित्र और उक्तम कार्य है। व्रत्याणकी सेवा करनेवाले पुरुषके सम्पूर्ण क्षेत्र नष्ट हो जाते हैं। ऐश्वर्य, कीर्ति और उत्तम बुद्धि भी ब्राह्मणसे ही प्राप्त होती है। उत्तम जातिसे सम्पन्न, प्रमंत्र, उत्तम क्रतका पालन करनेवाले और पवित्र ब्राह्मणकी नित्व सेवा करनी वादिये । माधव ! देखिये ब्राह्मणोंका प्रभाव, उन्होंने चन्द्रमायें कलङ्क लगा दिया, समुद्रका पानी लारा बना दिवा दबा इन्द्रके उन्होंके प्रधायसे वे धग नेत्रके रूपमें परिणत हो गये; जिनके कारण इन्द्र 'सहस्राज्ञ' कहलाते हैं। इसलिये जो कीर्ति, ऐसर्य और उत्तम खेकाँको प्राप्त करना चाहता हो, उसे ब्राह्मणोंकी आज्ञामें स्थित रहना चाहिये।

ग्रेपर्यं काते हैं—पृथ्वीके ये वचन सुनकर भगवान् मधुसुद्दनने उसकी प्रशंसंत करते हुए कहा—'वाह ! तुमने बहुत अन्त्री बात बतायी।' युचिष्ठिर । ब्राह्मणोका यह माहाल्य सुनकर तुन्हें सदा पवित्रधावसे उनकी पूजा करनी चाहिये, इससे कुनारा कल्याण होगा। महाभाग्यशाली ब्राह्मण जन्ममे ही समस्त प्राणियोंके वन्दनीय, अतिथि और प्रवम धोजन पानेके अधिकारी हैं। ये सब अधौंको सिद्ध करनेवाले, सबके सुद्धद् और देवताओंके मुख हैं तथा पूजित होनेपर वे महत्त्रमधी वाणीसे आशीर्वाद देकर मनुष्यके कल्याणका चिन्तन करते 🖁 । पूर्वकारुमें प्रजापतिने प्राप्तण, श्रविय और वैञ्चोको पूर्ववत् उत्पन्न करके उनको समझाया, कुमलोगोंके लिये स्वधर्मयालन और ब्राह्मणोंकी सेवाके सिवा और कोई कर्तव्य नहीं है। ब्राह्मणकी रक्षा करनेपर वह स्वयं भी अपने रक्षककी रक्षा करता 🖁। प्राप्तणकी सेवासे तुमलोगीका कल्याण होगा । विद्यान् ब्राह्मणको शुद्रोचित कर्म नहीं करना चाहिये। पुढ़के कर्म करनेसे ठसका धर्म नष्ट होता है। सावर्णका पालन करनेसे लक्ष्मी, मुद्धि, तेत्र और अनापपुक्त ऐक्वर्यकी आधि होती है तथा स्वाध्यासका अत्यधिक माहात्त्व उपलब्ध होता 🕽 । ब्राह्मण आहवनीय अधिमें रिका देवतागणीको हवनसे तुप्त करके आसना स्रोध्यन्वज्ञाली होते हैं। व्रिजनचा ! यदि तुमस्रोग किसी भी प्राणीके साथ होह न करनेसे प्राप्त हुई परम अद्यक्ते हारा इन्हियसंयम और साध्यायमें रूने रहोगे तो तुन्हारी सारी कामनाएँ पूर्ण होंगी। मनुष्यलोकमें तथा देवलोकमें जो कुछ भोन्य वस्तुएँ हैं, वे सब ज्ञान, नियम और तपस्पासे प्राप्त होनेवाली हैं।

युधिष्ठिर ! इस प्रकार ब्राह्मणीयर कृपा करनेके लिये बुद्धिमान् ब्रह्माजीने जो उपदेश दिया बा, वह ब्रह्मागीता मेंने तुन्हें सुना दी । मेकल, डाबिड़, लाट, पीपहु, कान्वदिशा, शोष्टिक, दरद, दार्व, चोर, शकर, वर्वर, किरात और प्यन-ये सब पहले क्षत्रिय थे; किंतु ब्राह्मणोंके अपर्वसे नीव हो गये । ब्राह्मणोके तिरस्कारसे असुरोको समुद्रके जलमें कना पड़ा और ब्राह्मणोंकी ही कृपासे देवतालोग स्वर्गके निवासी हुए। जैसे आकाशको छूना, हिमालयको विवस्तित करना और मेड़ बाँधकर गङ्गाके प्रवाहको रोक देना असम्भव इसीरमें एक हजार भगके खिद्व वत्पन्न कर दिये और फिर है, उसी प्रकार इस पृथ्वीपर ब्राह्मणोंको जीतना असम्बद्ध

है। ब्राह्मणोंसे विरोध करके पूमप्यत्तका राज्य नहीं किया जा सकता; क्योंकि ब्राह्मण महात्मा और देवताओंके भी देवता हैं। युधिष्ठिर ! यदि तुम समुद्रपर्यन्त युध्यका राज्य भोगना चाहते हो तो दान और सेवाके द्वारा सदा ब्राह्मणोंकी यूवा किया करों। दान लेनेसे ब्राह्मणोंका तेन शान्त हो जाता है, इसलिये जो दान नहीं लेना जाहते, उर ब्राह्मणोंने तुन्हें अपने कुलकी रक्षा करनी चाहिये।

इस विषयमें इन्न और राज्यासुरके संवादस्य एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है, उसे सुनो । एक समयकी वात है, देवराज इन्द्र रखेगुणसम्पन्न जटाबारी तपानी बनकर एक बंदील रखपर सनार हो अपरिचित व्यक्तिके रूपमें शम्बरासुरके पास गवे। वहाँ पहुँचकर उन्होंने इस प्रकार प्रश्न किया—'शम्बरासुर । तुम किस जर्ताको अपनी जातिबारलेपर शासन करते हो ? वे किस कारण तुन्हें सर्वादेह मानते हैं ? यह टीक-ठीक कारणांनी ।'

राम्बरासुरने कहा—में ब्राह्मणीमें कभी दोष नहीं देखता, तनके मतको ही अपना मत समझता है और शास्त्रोको कल बतानेपाले विश्रोका सदा सम्मान करता है—उन्हें सुन्त देनेकी बेहा करता है। सुनकर उनके बचनोंकी अब्देशना नहीं करता, कभी उनका अपराय नहीं करता, उनकी पूना करते कुदाल पूछता है और उनके दोनों वरणीमें प्रणाम करता है। बाह्मण भी असना विश्वात होकर मेरे साथ बाठबीठ करते और मेरी कुदाल पूछते हैं। बाह्मणोंके असावधान छनेपर भी में सदा सावधान रहता है। उनके सोते खनेपर भी में बागता रहता है। ये मुझे दास्त्रीय मार्गपर बलनेवाला, ब्राह्मणभक्त तथा खोषपृष्टिसे रहित बानकर अपने लद्भदेशके अमृतसे सीवते रहते हैं। संतुष्ट होकर वे मुझसे जो कुछ करते हैं, उसे में अपनी मुद्धिके हारा प्रहण करता है। मेरा मन सदा बाह्मणीमें लगा रहता है और मैं सदा उनके अनुकुत कियार

रस्तता है। उनकी वार्णासे वो उपदेशका मधुर रस प्रवाहित होता है, उसका आस्वादन करता रहता है। इसीलिये नक्षत्रीपर बन्द्रमाकी प्रांति में अपनी जातिकालीपर शासन करता है। ब्राह्मणके मुखसे शासका उपदेश सुनकर उसके अनुसार बनांच करना ही पृथ्वीपर सर्वोत्तम अमृत और सर्वोत्तम दृष्टि है। इस बातको बानकर मेरे पिता बहुत प्रसन्न हुए थे। उन्होंने महत्वा ब्राह्मणोकी बहिमा देखकर बन्द्रमासे पूछा—'इन ब्राह्मणोकी किस प्रकार सिद्धि प्राप्त हुई ?'

क्ट्रस्तां कहा—सम्पूर्ण ब्राह्मण तपस्तासे ही सिद्ध हुए हैं। इनका बल इनकी वाणींने होता है। पहले गुरुके घरमें ब्राह्मणंका पालन करते हुए क्ट्रेससहनपूर्णक निवास करके प्रणवसाहत केटका अध्ययन करना चाहिये। फिर अन्तमें ब्रोध त्याग कर शाप्तचावसे संन्यास प्रहण करना चाहिये। संन्यासीको सर्वत्र समानदृष्टि रक्तनी चाहिये। मो सम्पूर्ण केटोको अपने पिलाक घरमे एकर पहला है, वह शानसम्पन्न और प्रशासनीय होनेपर भी विद्यानीक हारा मामीण (गैवार) ही सपड़ा जाता है (वासावये गुरुके घर रहका बेद पहनेवाला ही बेह है)। जीने सीप किलमें रहनेवाले छोटे जीवोको निपाल जाता है, उसी प्रकार सुद्ध न करनेवाले हारिय और प्रवास न करनेवाले ब्राह्मणको यह पृथ्वी निपाल जाती है। मन्तवृद्ध पुत्रवक घोतर जो अधिमान होता है, वह बातको लक्ष्मीका नाश करता है। गर्थ घारण करनेसे कन्या और सदा घरमे रहनेसे ब्राह्मण दुक्ति सम्बूधे जाते हैं।

वेरे विताने कड़माले यह बात सुनकर ब्राह्मणीका पूजन किया वा, उन्होंकी भाँति में भी जाम व्रत बारण करनेवाले ब्राह्मणोकी पूजा करता है।

धंकार्व करते हैं— दानवराज शम्बरके मुंहसे यह वचन सुरुक्तर इन्द्रने बाह्मजोका यूजन किया, इससे उन्हें महेन्द्रपदकी प्राप्ति हुई।

## दानपात्र पुरुषोंकी परीक्षा और स्त्री-रक्षाके विषयमें देवशर्मा तथा विपुलकी कथा

कुंबहिरने पूज-पितामह ! दानका पात कौन होता है ? अपरिचित पुरुष या बहुत दिनोंतक अपने साथ रहा हुआ अथवा दूर देशसे आया हुआ ? इनमेंसे किसे पात सन्तवना चाहिये ?

भीष्यवीने कहा—युधिष्ठिर ! इनमेंसे कोई-कोई अपनी क्रियाके कारण दानका पात्र होता है और कुछ लोग अपने

मॉनहतके कारण। जो पनुष्य (यह करने या गुस्दक्षिणा आदि देनेके उद्देश्यसे) सब कुछ दान कर देनेके लिये किसी बसुकी वाचना करता है, यह भी दानका पात्र है। कुदुष्यके पनुष्योंको कष्ट न देकर ही दान करना चाहिये। जिनके घरण-पोषणका धार अपने क्यर है, उनको कष्ट देकर दान करनेवास्त्र सनुष्य अपनेको नीचे गिराता है। इस प्रकार जो पहलेसे परिचित नहीं है या जो बहुत दिनोतक साथ रह चुका है अथवा जो दूर देशसे आया हुआ है—इन तीनोको ही विद्यान् पुरुष दानपात्र समझते हैं।

मुधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! किसी प्राणीको पोड़ा न पहुँचे और धर्ममें भी बाधा न आने पावे, इस प्रकार दान देना उचित है; किंतु पत्रकी यथार्थ पहचान कैसे हो ? जिससे उसको दान करनेके बाद मनमें पश्चाताय न हो।

भीष्मजीने कहा-बेटा ! ऋत्विक्, पुरोहित, आवार्य, दिष्य, सम्बन्धी, बान्यव, विद्यान् और दोबदृष्टिसे रहित पुरुव—ये सधी पूजनीय और माननीय हैं। इनके विपरीत बर्ताव करनेवाले पुरुष सत्कारके योग्य नहीं हैं। अतः सूत्र सोच-विचारकर योग्य पुरुषोकी परस करनी चाहिये। अक्रोध, सत्व्रभावण,अहिंसा, इन्द्रियसंघप, सरलता, डोइ और अधिपानका अधाव,लजा, सहनशीलता और मनोनियह—ये गुण क्रिनमें सम्पन्धाः दिसाधी दे और कोई बुराई न जान घड़े, वे दान और सम्मानक इतम पान हैं। जो पुरुष बहुत दिनोतक अपने साथ रहा हो, यह भी दानका पात्र है तथा जो तुरंत आया हो, वह परिचित हो था अपरिचित्त, दान और सम्यान पानेक योध्य है। खेडीको अप्रामाणिक मानना, ज्ञासको आज्ञाका जलकुन करना और सर्गत्र आपकरका फैलाना अपने ही विनासका कारण है। जो ब्राह्मण अपने पाण्डित्यका अधियान करके व्यर्थक तर्कका आअप लेकर वेदोंकी निन्दा करता है, सत्पुष्टवीको सचाने कोरी तर्ककी बाते कड़का विजय पाता, प्रात्वानुकूल युक्तियोका प्रतिपादन नहीं करता, जोर-जोरमें हल्ला मचाता और बहुत अधिक घोलता है, जो सम्पर संदेह करता, चालको ओर मूलाँका-सा व्यवहार करता तथा कठोर वचन बोलता है, ऐसे पुरुषको अस्पृत्य समझना व्यक्तिये। विद्यानीकी दृष्टिये वह मनुष्योमें कुत्तेके समान है। जैसे कुता धूँकने और काटनेके लिये रोइता है, इसी प्रकार वह बहस करने और शास्त्रोंका सप्बन करनेके लिये इधर-उधर खेड़ता किस्ता है (ऐसे लोग दानके पात्र नहीं हैं) । मनुष्यको जगत्के व्यवहारपर दृष्टि डालनी चाहिये, धर्म और अपने कल्याणके उपाचीपर विचार करना चाहिये, ऐसा करनेवाला पुरुष सदा ही उन्नतिशील होता है। जो (यज्ञ-यागादि करके) देवताओंके, (बेटोंका खाध्याय करके) ऋषियोंके, (सत्पुत्रकी उत्पत्ति तथा ब्राद्ध करके) दितरोंके, (दान देकर) ब्राह्मणोंके और (भातिच्य-सत्कार करके) अतिथियोंके ऋणसे मुक्त होता और क्रमन्नः विसुद्ध (निष्काम) एवं विनययुक्त भावसे शास्त्रोक्त कर्मका अनुहान करता है, वह गृहस्य कभी धर्मसे भ्रष्ट नहीं होता।

क्रियोंकी रहा किस प्रकार कर सकता है ? जो सत्यको असत्य और असत्यको सत्य बना देती है, जो सत्कार करने और न करनेपर भी मनपें किकार पैदा कर देती हैं, ऐसी क्रियोकी रक्षा कोन कर सकता है ? यदि उनकी रक्षा किसी प्रकार सम्बय हो अचवा किसीने पहले कंपी उनकी रक्षा की हो तो उस विषयका स्पष्ट वर्णन कीत्रिये।

योग्यर्जनं कता-यहाबाहां ! तुम श्वियांके विषयमें जैसा कह रहे हो वह ठीक ही है, इसमें मिच्या कुछ भी नहीं है। इस विषयमें में तुन्हें एक पुराना इतिहास सुना रहा हूं, जिसमें नकारना विपुतने जिस प्रकार पुरुपत्नीकी रक्षा की थी, उसीका वर्णन है। वास्तवमें तस्त्री स्थियों प्रन्यस्तित अग्रिके सन्तन है। ये पण्डानककी बनावी हुई माया है। शुरेकी धार, क्षिप, सर्व और अप्ति एक और और ब्रिवर्ग एक और । प्राचीन कालको बात है, देवशामी नामसे प्रसिद्ध एक महान् सौधान्यज्ञाली ऋषि थे। उनके रुचि नामकी एक स्त्री थी, जो इस पृथ्वीपर अद्विगीय सुन्दरी थी। उसका कप देखकर देवता, दानव और गन्धर्व भी पतवाले हो जाते थे। इन्द्र तो उसपर विशेषकारमे आसक थे। महामुनि देवदार्घा क्रियोंके वारित्रसं भारतिभाति परिचित्त वे और वह भी जानते थे कि इन्द्र बड़ा ही परस्तीलम्पट है, इसलिये में अपनी खीको यलपूर्वक रका करते थे। एक बार उनके मनमें यह करनेका विचार हुआ। उस समय वे सोचने लगे 'यदि ये वहमें लग जाते तो मेरी कीकी रहा कैसे होनी ?' फिर मन-ही-मन उसकी रक्षाका उपाय निश्चित कर उन महातपस्तीने अपने प्रिय शिष्य विपुलको, जो पृगुगोत्रये उत्पन्न हुआ बा, बुलस्या और उससे इस प्रकार कहा—'बेटा ! मैं यह करने जाऊँगा, तुम मेरी स्त्री रुक्कि बलपूर्वक रक्षा करना; क्योंकि देवराज इन्द्र सदा इसे प्राप्त करनेकी चातमें रूपा खता है। उसकी ओरसे तुम्हें सदा सावधान रहना वाहिये; क्योंकि वह नाना प्रकारके सप धारण करता है।"

विपुल बड़े ही जितेन्द्रिय और उग्र तपस्वी थे, अग्नि और मूर्पके समान उनकी कालि यो तवा वे धर्मके ज्ञाता और सत्ववादी थे। युरुकी आज्ञा सुनकर उन्होंने उत्तर दिया—'बहुत अच्छा, मैं ऐसा ही करूँगा।' फिर जब गुरुजी बलनेको उछत हुए तो विपुलने पूछा—'मुने ! इन्द्र जब आता है तो कोन-कोन-से रूप धारण करता है ? उसका शरीर और तेन केसा है ? यह मुझे बतानेकी कृषा कीजिये।"

देक्फ्रमनि कहा—बेटा ! इन्द्र बड़ा माबावी है, वह बारेबार बहुत-से रूप बदलता खता है। कभी तो मस्तकपर मुकुट युधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! पुरुष इस संसारमें तक्षणी | पहने, हाचने वज्र और धनुष लिये तथा कानोंसे कुण्डल

बारण किये आता है और कभी एक ही राणमें चान्डालके समान रूप बना लेता है। कभी इष्ट-पुष्ट और बड़ा शरीर धारण करता है तथा कभी विषड़े पहने दीन-दुर्बल देवने दिखायी देता है। अपने झरीरका रंग भी कभी गोरा, कभी सावला और कभी काला बना लेता है। एक ही क्षणमें कुम्प हो जाता है और एक डी क्षणमें समयान्। कभी बृहा बन जाता है कभी जवान । वह तोते, कौवे, इंस, कोयल, सिंह, ब्याप्र, हाथी, देवता और देख सभीके क्या धारण करता है। सक्ती और मच्छरतकका रूप धारण करनेमें नहीं चूचता। कोई भी उसे पकड़ नहीं सकता। औरोकी तो बात ही क्या, जिन्होंने इस संसारको बनावा है, वे विधाता भी उसे अपने काबूमें नहीं कर सकते। अन्तर्धान हुआ इन्द्र केवल ज्ञानदृष्टिसे दिलायी देता है। इस प्रकार यह बहुत-से कप धारण किया कारत है; इसलिये तुम यजपूर्वक मेरी स्त्री रुचिकी रक्षा करना, जिससे यहामें रखे हुए हर्जिन्यको बाटनेकी इच्छावाले कुलेकी भाँति दुशत्मा इन्द्र इसका स्पर्ध न करने पावे ।

यह बहकर महाभाग देवशर्मा मुनि यह करनेके लिये चले गये । बियुल गुरुकी बात सुनकर बड़ी विन्तामें यह गये और महावली इन्हर्स उस खीकी सूच चौकसी करने लगे। उन्होंने मन-ही-पन सोचा 'मैं गुरुवारीकी रक्षाके लिये क्या उपाय कहें ? इन्द्र मायानी होनेके साथ ही बढ़ा दुईर्प और पराक्रमी है। आजम या कुटीके दरवाजीको केंद्र कर देनेमात्रसे वसका आना नहीं येका जा सकता; क्योंकि वह कई तरहके कार धारण करता है। सन्धव है वायुका सप धारण करके कुटीयें चुस जाय और गुरुपत्रीको दूषित कर हाले । अतः मै रुचिके शरीरमें प्रवेश करके खूँगा, पुरुवार्यमे इसकी रक्षा नहीं की जा सकतो; क्योंकि इन्द्र बहुकपिया है। घोगवलके द्वारा ही मैं रुचिकी उससे रहा करूँगा। अपने सूक्ष्म अषयवोसे मैं इसके प्रत्येक अवधवोने प्रवेश कर्नमा । यदि ऐसा कर सका तो यह मेरे प्रारा एक आधार्यजनक कार्य होगा। जिस प्रकार कमलके पतेपर पड़ी हुई जलकी पूर उसपा निर्लिप्न भावसे स्विर रहती है, इसी प्रकार मैं भी अनासक भावसे गुरुवजीके भीतर निवास कर्मगा। मैं स्त्रोगुणसे पुक्त 🛊, मेरेह्मरा कोई अपराध नहीं हो सकता। वैसे राह चलनेवाला बटोही कभी किसी सुनी धर्मशालामें ठहर जाता है, इसी प्रकार में भी सावधान होकर गुरुपवीके शरीरमें निवास करूँगा। इस तरह धर्मपर दृष्टि डाल, वेद-शाखोंपर विचार कर और अपनी तबा गुरुको प्रचुर तपसाको ध्यानमें रखकर विपुलने गुरुपत्नीकी रक्षाका

उपयुंक्त उपाय ही निश्चित किया। इसके बाद रुचिके पास बैटकर उन्होंने तरह-धरहको बातोंमें उसे लगा दिया। फिर अपने दोनों नेत्रोंको उसके नेत्रोंकी ओर लगाया और अपने नेत्रकी किरणोंको उसके नेत्रकी किरणोंके साथ जोड़ दिया हवा उसी पार्गसे आकाशमें प्रविष्ट होनेवाली वायुकी मौति रुचिके हारीरमें प्रवेश किया। तरप्रहात् वे छायाकी भौति अपार्हित होकर किसी प्रकारको बेष्टा न करते हुए गुरुपलीके शागिरको निश्चेष्ट करके स्थित हो गये और जबतक उनके गुरु यह समाप्त करके पर न आ गये, तबतक इसी भौति उसकी रहा करते गई।

तदननाः, इसी बीधमें एक दिन दिव्य लपशारी इन्द्र, यह सोककर कि वही स्विको प्राप्त करनेका ठीक अवसर है, वहाँ आदा और अत्यन सुन्दा तुमावना रूप धारण कर आसममें युग्न गया। वहाँ पर्युष्कर उसने देखा कि विपुरस्का शरीर विज्ञतिसिककी भौति निशेष्ठ पहा है और उसके नेत्र स्विर हैं तवा दूसरी ओर मनोहर कटाक्षवाली चन्द्रमुखी रुचि बैठी हुई है। राधिने भी जब इन्ह्रको उपस्थित देखा तो सहसा उठनेका विचार किया। उनका सुन्दर रूप देशकर वसे बड़ा आहर्ष हुआ। यानो अब वह पूछना ही व्यहती थी कि 'तुम कौन हो ?' विपुलने उसकी उठनेकी इच्छा देश योगबलसे उसको बेकान् कर दिया, जिससे यह बिल-कुत न सकी । तब देवराजने बड़ी मबुर बार्णाचे अससे कहा—'सुन्दरी ! में देवताओंका राजा इन्द्र हूँ और तुष्कारे ही लिये यहाँतक आया हूँ। तुष्कारा स्मरण करनेसे कामदेश मुझे बड़ा कष्ट दे रहा है, इसीसे तुन्हारे निकट अपरिचत हूँ। अब देर न करो, समय बीता जा रहा है।' इनाकी वह बात गुरुपक्षिके झरीरमें बैठे हुए विपुरूने भी सुनी और उन्होंने इन्ह्रको देख भी लिया; किंतु उनके प्रारा साम्बत होनेफे कारण सन्नि इन्ह्रको कोई उत्तर न दे सकी । गुरुपतीका आकार देखकर विपुल उसका मनोजाब ताड़ गये थे, इसरिज उन्होंने योगद्भग कलपूर्वक उसे नियन्त्रणमें रहा। और योगसम्बन्धी कथनोसे उसके समल इन्द्रियोको बाँच किया।

योगबलमे मोहित रुचिको निर्विकार देसकर इन्हर्को बड़ी लजा हुई। उन्होंने किर कहा—'सुन्दरी! आओ, आओ।' यह सुनकर वह उन्हें कुछ अनुकुल उत्तर देना ही बाहती थी कि वियुत्तने उसकी वाणीमें उत्तर-फेर कर दिया। उसके मुहसे सहसा निकल पड़ा 'ओरे! तुम्हारे यहाँ आनेका क्या प्रयोजन है?' परवक्त होनेके कारण यह उदासीनतापूर्ण वचन कहकर खींच बहुत लाजित हुई और वहाँ लड़े हुए इन्ह्रका पन भी उद्यस हो गया। उन्होंने रुचिके भावपरिवर्तनको लक्ष्य किया और दिल्बदृष्टिसे जब उसकी ओर देला तो उसके शरीरके भीतर बैठे हुए विपुल मुन्दि दिलायी पत्रे। दर्पणमें रिवत प्रतिविश्वकी भाँति रुचिके देहमें खुकर घोर तपत्यामें संलग्न हुए मुनिको देखकर इन्द्र काँप उठे । शायके इरसे उनका सारा बदन बर्रा उठा । तब महातपत्नी विपुत्त भी गुरुपत्नीका शरीर त्याग कर अपने शरीरमें आ गये और भयभीत इन्द्रसे बोले—'पापी पुरन्दर । तेरी बुद्धि बड़ी खोटी है, तू सदा इन्द्रियोंके अधीन रहता है। अब देवता और मनुष्य अधिक कालतक तेरी पूजा नहीं करेंगे। इन्द्र । क्या तू उस दिनकी बात भूल गया, जब गौतयने हेरे समूर्ण शरीरमें भगका जिद्ध बनाकर तुझे जीवित छोड्रा था ? क्या तेरे मनमें उस घटनाकी याद अब नहीं रही ? में जानता हूं तू मूर्ज है, तेरा मन बदामें नहीं है और तु महत्त्वज्ञाल है। पापी ! दूर हो पहाँसे; जैसे आया है वैसे ही लीट जा, मैं इस स्रोकी रक्षा कर रहा हूँ। मुझे तेरे ऊपर दया आती है, इसीतिये अपने तेजसे तुझे घस्म करना नहीं चलता; किंतु भेरे बुद्धिमान् गुरु बड़े भर्षकर हैं, यदि वे तुझे देख पावेंगे तो क्रोधसे उद्दीत हुए नेत्रोद्वारा अभी मस्म कर डालेंगे । आजने कभी ऐसा काम न करना । अन्यया कही ऐसा न हो कि तुझे सहज्जनसे पीड़ित होकर पुत्र और प्रन्तियोसहित नष्ट होना पढ़े । यदि तु अपनेको अपर मानकर ऐसे कामोमें हाच डालता है तो (मैं तुझे सालधान किये देता 🜓 यो किसीका अपयान न किया 🛚

कर । तपस्तासे कोई भी कार्य असाव्य नहीं है (तपस्वी अपरोंको भी मार सकता है) ।'

मीञ्चनी कहते हैं—महात्मा विपुत्तकी वे बाते सुनकर इन्द्र बहुत लाजित हुए और कुछ उत्तर न देकर चुपचाप अन्तर्धान हो गये। अभी उनके गये एक ही मुहूर्त बीतने पाया था कि महातपत्ती देवकमां इच्छानुसार यह पूर्व करके अपने आजन्यर स्पेट आये। युरुके आनेपर उनका प्रिय कार्य करनेवाले विपुलने उनके घरणोंमें प्रणाम किया और अपनेद्वारा सुरक्षित उनकी सती-साम्बी भावी शक्तिको उन्हें सींप दिया। तत्पश्चात् शान्तवित विपुल फिर पहलेकी ही पाँति निःशङ्कभावसे पुरुकी सेवा करने लगे। जब गुरुजी किमाय लेकर अपनी पत्नीके साथ बैठे, उस समय विपुतने इन्डकी सारी करतूत उन्हें कह सुनायी। यह सुनकर वे प्रतापी मुनि विपुलपर बहुत जसम्र हुए और उनके सील, सदाबार, तप, नियम, गुरालेका, अपने प्रति चति और धर्ममे निष्ठा देखका उन्होंने अपने शिष्यको बारेबार साधुवाद दिया। तरप्रज्ञात् उन धर्मात्मा मुनिने अपने धर्मपराचण शिष्य विपुलसे कर माँगनेके लिये कहा। गुरुकी आज्ञा पाकर विपुलने कड़ा-'सदा धर्ममें मेरी स्थिति चनी रहे।' जब गुरुने वह बरहान दे हिया तो विपुल उनकी अनुमति लेकर उत्तम तपस्यामे प्रवृत्त हो गये।

### देवशर्माका विपुलको उसके दुरावकी याद दिलाना तथा उसको साथ ले पत्रीसहित स्वर्गमें जाना

भीमजी काते हैं—युधिद्वार ! गुरुपलोकी रक्षा और प्रसुर तपस्या करके विपुल समझने लगे—'मैंने दोनों लोक जीत लिये।' तदनकर, कुछ समय बीत आनेपर एक दिन एक दिष्य लोककी मुन्दरी अपना मनोहर रूप बनावे आकाशमार्गमे कही जा रही थीं। उसके शरीरमें कुछ सुन्दर पुष्प, जिनमेसे दिव्य सुगन्ध आ रही थी, देवज्ञनकि आजमके पास ही जमीनपर गिरे। रुजिने उन पुष्पोको उठाका रहा लिया। उसकी एक बड़ी बंडिन बी, जिसका नाम बा प्रभावती । वह अङ्गराज चित्ररथको ब्याही गयी थी । एक बार उसके वहाँका निमन्त्रण पाकर सुन्दरी रुखि अपने केशोमें उन दिव्य फूलोंको गूँचकर अङ्गराजके घर गयी। वहाँ अङ्गराजकी रानीने जब उन फूलोंको देखा तो अपनी बहिनसे बैसे ही फूल मैंगवा देनेका अनुरोध किया। आज्ञममें लौटनेपर रुखिने

सुनकर कविने उसकी प्रार्थना लोकार कर ली और विपुलको बुलाकर फूल लानेका आदेश देते हुए कहा—'तुम शीध ही नाओ।

महातपसी विपुतने युरुकी आज्ञापर कोई अन्यथा विचार न करके 'बहुत अस्ता' कहकर उसे हिरोधार्य किया और निस स्वानपर आकारासे ने फूल गिरे थे वहाँ गये। वहाँ और भी कई फूल पड़े से जो अभी कुम्बलाये न से। उन मुन्दर पूरलेको पाकर विपुलको बढ़ी प्रसन्नता हुई और उन्हें लेकर में तुरंत ही चम्पाके वृक्षोंसे घिरी हुई चम्पा नामक नगरीकी ओर बल दिये। एक निर्जन वनमें आनेपर उन्होंने श्री-पुरवके एक ओड़ेको देखा, तो एक-दूसरेका हाथ पकड़कर गोलाकार चूम रहे थे। उनमेंसे एकने अपनी चाल तेज कर दी और दूसरेकी चाल मंद थी। इसपर दोनोंमें झगड़ा बहिनकी कही हुई सारी बाते अपने लामीसे कड़ सुनायी । | होने लगा । एकने कहा—'तुम शीप्र बलते हो ।' दूसरेने

कहा— 'नहीं।' इस प्रकार दोनों ही इन्कार करने लगे। ऐसे इगाइते हुए दोनोंने विपुलको लक्ष्य करके शपब लाते हुए कहा—'हम दोनोंमें जो झूट बोलता हो, उसको परलोकमें बड़ी दुर्गति मिले जो इस विपुलको मिलनेवाली है।' तदनकर, विपुलको छः पुरुष दिलायी यहे, जो सोने-बाँटीके पासे लेकर जूए खेल रहे थे और लोभ तथा हुमेंने भरे हुए थे। वे



भी वही शपन कर रहे थे, जो पहले की-पुरूषके जोड़ेने की श्री । उन्होंने विपुलको लक्ष्य करके वहा — 'हमलोगोंपेसे जो लोभवदा बेईमानी करेगा, उसको वही गति मिलेगी जो परलोकमें इस विपुलको मिलनेवाली है।' इनकी बाते सुनकर विपुत्तने जन्मसे लेकर वर्तमान समयतकके अपने समस्त कर्मीका रमरण किया, किंतु कभी कोई पाप हुआ हो ऐसा नहीं जान पड़ा। उधर उन त्येगोंकी रापच सुनकर उनके हृदयमें आग-सी लगी हुई बी; इसलिये वे अपने कर्मीपर खुद विचार करने लगे । विचारते-विचारते जब कई दिन बीत गये, तब उनके मनमें यह बात आयी कि 'मैंने रुक्किती रक्षा करते समय अपनी लक्षणेन्द्रियद्वारा उसकी लक्षणेन्द्रियमें और मुलहारा उसके मुसमें प्रवेश किया वा और यह सबी बात भी गुरुसे क्रिया ली थी।' युधिष्ठिर ! वियुत्तने अपने यनमें इसीको पाप माना और वालवमें बात भी ऐसी ही बी। चम्पानगरीमें जाकर उन्होंने अपने लाये हुए फूल गुरुको अर्पण कर दिये और उनकी विधिवत् पूजा की। शिष्यको आया देख देवशमनि पूछा—'विपुरः ! उस महान् वनमें तुमने क्या देखा है ?'

विपुलने कहा - ब्राइमें ! मैंने वहाँ सी-पुरुषका एक जोड़ा और कुछ पुरुष देशों थे; किंतु वे कौन थे जो मुझे अच्छी तरह जानते थे ?

देवज्ञपनि कक्-विपुत्तः ! तुमने जो स्त्री-पुरुषका जोड् देला बा, उसे दिन और राजि समझो । वे दोनों चक्रवत् धूमते खते हैं, उन्हें तुन्हारे पापका पता है तथा जो अत्यन्त हर्पमें भरकर जूए लेखते हुए छ: पुरुष दिखायी पड़े थे, उन्हें छ: ब्रह्म जानो । वे भी तुन्हारे पापसे परिवित हैं। मनुष्प वितने ही एकान्तमें छिपकर पाप क्यों न करे, ऋतुएँ और रात-दिन उसे बराबर देखते रहते हैं। तुमने हर्ष और अभिमानमें भरकर पुरुषे अपना पाप-कर्म नहीं बताया था, इसलिये उसकी याद दिलाते हुए उन लोगोंने वैसी बातें कही हैं जैसी कि तुमने सुनी है। दिन-रात और ऋतुएँ पुरुषके पाय-पुरुपको सदा जानती रहती हैं। तुमने जो कर्म किया वह मुझे नहीं बातताया, इसलिये तुन्हें पापकर्म करनेवालीके लोक मिल सकते थे। किसी तराणी सरीको पापकर्मसे बचाना तुष्टारे बहाकी बात नहीं है, फिर भी तुमने अपनी ओरसे कोई पाप नहीं किया, इसलिये में तुमपर प्रसन्न हूँ। यदि मैं तुन्हारा दुशकार देखता तो नि:संदेह कोधमें घरकर इतप दे देता; किंतु तुमने यचाशक्ति मेरी स्नीकी रक्षा ही की 🗜 इस कारण में तुम्हारे ऊपर विशेष प्रसन्न 🕻। अब तुम सुलपूर्वक सर्गमें जा सकोगे।

वियुक्तसे ऐसा कहकर यहाँषे देवसर्याको बड़ी प्रसन्नता हुई और वे अपनी स्त्री तथा शिष्यसद्वित खर्गमें जाकर आनन्दपूर्वक रहने लगे । युधिष्ठिर ! बहुत दिन पहलेकी बात है, महायुनि मार्कण्डेयजीने गङ्गाके तटपर बातचीतके प्रसंगमें पुत्रे यह उपारचान सुनावा वा। इसीलिये मैं कहता हूँ कि तुम्हें भी सदा यत्वपूर्वक क्षियोंकी रक्षा करनी वाहिये; क्योंकि उनमें भली और बुरी दोनों तरहकी बाते दिलायी देती हैं। यदि सिव्याँ साध्वी एवं पतिज्ञता हो तो सड़ी स्तेभाग्यज्ञालिनी होती हैं। संसारमें उनका आदर होता है और वे सम्पूर्ण जगत्की माता समझी जाती हैं। इतना ही नहीं, वे अपने पातित्रत्यके प्रभावसे वन और काननोंसहित सम्पूर्ण पृथ्वीको धारण किये रहती हैं। किंतु दुराबारिणी बिवाँ कुलका नाश करनेवाली होती हैं, उनके मनमें सदा पाप ही बसता है। ऐसी जियोंको उनके शरीरके साथ ही क्यत्र हुए लक्षणों (हाब-पैरकी रेखाओं) से पहचाना जा सकता है। मनुष्यको खियोंके प्रति न तो विशेष आसक्त

होना चाहिये और न उनसे ईंग्यों ही करनी। बर्ताव करनेवास्त्र मनुष्य मारा जाता है। आसत्तिके न्त्राहिये। बदासीनभावसे रहकर धर्मपर दृष्टि रखते बन्धनसे सर्वचा अलग रहना ही सब जगह उत्तम पाना हर ही उनका उपयोग करना चाहिये। इसके विपरीत गया है।

#### कन्याके विवाहके सम्बन्धमें विचार

कुटुम्बका, घरका तथा देवता, पिता और अतिवियोका पूल है, उस कन्यादानके विषयमें कुछ रपदेश कीविये। सब धर्मेसि बढ़कर बिन्ताका विषय वही माना गया है कि कैसे पात्रको कन्या देनी चाहिये ?

गीमानी करते हैं-बेटा-। सत्प्रक्षीको माहिये कि वे पहले वरके स्वधाव, आवरण, विद्या, कुल-मर्यादा और कार्योकी जीव करें। फिर यदि वह सभी दृष्टियोसे सुवोन्य प्रतीत हो तो उसे कन्या प्रदान करें । इस प्रकार योग्य वरको ब्राह्मकर इसके साथ कन्याका ब्याह करना ज्ञान प्राह्मणीका धर्म-जाह्य-विवाह है। जो रहेज आदिके हारा वसकी अनुकुल करके कत्यादान किया जाता है, यह ब्रेड श्रृतियोका सनातन धर्म—श्रात्रविवाह कहलाता है। अपने (माता-पिताके) पसंद किये हुए करको छोड़कर कन्या किसे पसंद करती हो तथा जो कन्याको बाहता हो ऐसे करके साब कन्याका विवाह करना बेदबेताओंके द्वारा यान्यवीविवाह कहा गया है। कन्याके बन्ध-बान्यवीको लोभमें हाल, बहुत-सा धन देकर जो कन्याको सरीव किया जाता है, इसे मनीनी पुरुष असुरोका वर्म (आसुर विवाह) कहते हैं। इसी प्रकार कन्याके अधिपायकोंको पारकर उनके यसक काटकर रोती हुई कन्याको घरपेसे जबर्दातो पकड लाना राक्षसोंका काम (राक्षस-विवाह) है। इन पाँच (बाह्र, क्षात्र, गान्धर्व, आसुर और राक्षस) विवाहोमेसे पूर्वके तीन विवाह धर्मानुकुल हैं और शेष दो पापमय हैं। आसर और राशस-विवाह कदापि नहीं करने वाहिये "।

जिस कन्याके पिता और भाई न हों, उसके साथ कभी

युधिव्रिरने पूछा-पितामह ! जो सम्पूर्ण धर्मीका, । विवाह नहीं करना चाहिये; क्योंकि वह पुत्रिका धर्मवाहरी मानी काती है। (बदि पिता-फ्राता आदि ऋतमती होनेके पहले कन्याका विवाह न कर दें तो) ऋतुमती होनेके पक्षात तीन वर्षतक कत्या अपने विवाहको बाट देखे, चौथा वर्ष लगनेपर वह सबये ही किसीको अपना पति बना ले, ऐसा करनेसे उसकी संतान निकृष्ट नहीं मानी जाती। जो इसके विद्यु आचरण करती है, उसकी निन्दा होती है। जो कृत्या माताको सचिव और विताके योजकी न हो, उसीके साथ विवाह करना मनुजीने धर्मानुकुल बताया है।†

> युधिक्रिने पूर्वा-पितामह । यदि एक मनुष्यने विवाह पक्रा करके कन्याका शुल्क (मृत्य) दे दिया हो, दूसरेने शुल्क देनेका वादा करके ज्याह प्रक्रा किया हो, तीसरा उसी कन्याको बलपूर्वक से जानेकी बात कर रहा हो, चौथा उसके पाई-बन्धुओंको विशेष धनका लोभ दिखाकर व्याह करनेको तैयार हो और पाँचवाँ उसका पाणिप्रहण कर सुका हो तो धर्मतः वह कन्या किसको पत्नी मानी जायगी ?

धीनकी कड़-विद्वित । कन्याके भाई-बन्ध जिस कन्याको धर्मपूर्वक पाणिप्रहणकी विविसे दान कर देते हैं अच्या जिसे शुल्क लेकर दे बालते हैं, उस कल्याकी धर्मपूर्वक विवाह करनेवाला अधवा शुल्क देकर तरीदनेवाला यदि अपने घर ले जाय तो इसमें किसी प्रकारका दोष नहीं होता। कन्यांके कटब्बीजनोंकी अनुमति मिलनेपर वैवाहिक मना और होमका प्रयोग करना चाहिये, तथी वे यन्त सफल होते हैं। जिसका पिता-माताके हारा टान नहीं किया गया, उसके लिये किये गये यस-प्रयोग सिद्ध नहीं होते। पति और पत्नीयें जो परस्पर

<sup>\*</sup> स्पृतियोगे निम्नलिनित आठ विकार यतलाचे गये है—१ बाह्य, २ दैव, ३ आर्च, ४ प्राज्यपत्य ५ गान्धर्व, ६ आसूर, ७ राक्षस और ८ पैताच । कितु यहाँ १ लाहा, २ क्षात्र, ३ गान्यर्व, ४ आसूर और ५ राक्षस—इन्हों पाँच विकाहोंका उल्लेख किया गया है। अतः यहाँ वो ब्राह्मविवाह है, उसीमें स्पृतिकथित देव और आर्थ-विवाहोंका भी अनाभांव समझना चाहिये। इसी प्रकार वहाँ बताये हुए राक्षसविवाहमें उपर्युक्त पैदान्य विवाहका समायेत्र कर लेना चाहिये तथा यहाँका खार्जाचवाह हो स्मृतियोका प्राकारता विवाह है।

<sup>ां</sup> सापिग्डाय-निवृत्तिके सम्बन्धमे स्पृतिका वचन है—जञ्ज करस्य क ततः कुटरचाद् यदि सप्तमः । पञ्जमे चेतयोर्माता तस्सापिग्डाये निवर्तते ॥ अर्थात् 'यदि वर अथवा कन्याका पिता मूल पुरुषसे सातवीं पीड़ीमें उत्पन्न हुआ है तथा माता पाँचवीं पीड़ीमें पैदा हुई है तो वर और कन्यांके लिये सापिण्ड्यको निवृति हो बाती है।' पिठाको ओरका सापिण्ड्य सात पौडीतक चलता है और माताका सापिण्ड्य पाँच पीवीतक। सात पीवीमें एक तो पिन्ड देनेकाला होता है, तेन पिन्डभागी होते हैं और तीन लेपभागी होते हैं।

यदि उसके लिये बन्धु-बान्धवाँका समर्थन प्राप्त हो, तब तो और उत्तम है।

युधिष्ठरने पूछा—पितामइ ! यदि एक वरसे कन्यादानका वादा करके शुल्क ले लिया गया हो और पीछे उससे भी ब्रेष्ट धर्म, अर्थ और कामसे सम्बन्न अत्यन्त योग्य पर मिल जाव तो पहले जिससे गुल्क लिया गया है, उसको कन्या देनेसे इन्कार कर देना चाहिये या नहीं ?

धीमजीने कहा-पुधिष्ठिर ! शुल्क देनेमध्यसे ही कोई कन्या किसीकी पाती नहीं हो जाती । सुल्क देनेवाला भी इस बातको समझकर ही शुल्क देता है। इसके सिया जे कन्याका सुलक लेते हैं, वे पासत्वमें उसका दान नहीं (विक्रय) करते हैं। कन्याके भाई-बन्धु जब वरको किसी विपरीत गुण (कुद्धाय आदि) से युक्त देखते हैं, तभी शुल्क माँगते हैं। पदि वरको बुलाकर कहा जाय कि तुन मेरी कन्याको गहने पहनाकर जिवाह कर तो और ऐसा कहनेयर सह कन्याको आधूषण वेकर विवाह करे तो यह भी धर्मानुकुल ही है। इस प्रकार कन्याके लिये आपूच्या लेकर जो कन्यादान किया जाता है, वह न तो शुल्क है और न विक्रय ही। कन्याके लिये कोई वस्तु खीकार करके उस (कला) का दान करना सनातन धर्म है। जो लोग चित्र-भिन्न व्यक्तियोंसे बहते हैं कि 'मैं आपके साथ कन्याका विवाह बसैगा, आपको अपनी कत्या न ट्रैगा और आपको अवस्य दूंगा' उनकी ये सधी बातें कत्या देनेके पहले नहीं कहेके ही बरावर हैं। महर्षियोका मत है कि अवोग्य वस्त्रो कत्या नहीं देनी चाहिये; क्योंकि सुयोग्य पुरुषको कन्यादान करना ही काम-सम्बन्धी सुन्त तथा सुचोग्य संतानकी उत्पत्तिका कारण है। कन्याके कथ-विक्रयमें जहुत तरहके दोष हैं, इस बातको तुम अधिक कालतक सोचने-विचारनेके बाद समझ सकते हो । केवल कीमत देने या लेनेसे ही कोई कन्या किसीकी पत्री नहीं हो सकती। ऐसी बात पहले भी कभी नहीं हुई थी। यदि कहो, 'शुल्कसे ही पत्रीतका निक्रय होता है, केवल पाणिप्रहणसे नहीं तो यह कथन टीक नहीं है; स्पोकि इसके विरुद्ध स्पृतिका वचन है—'जिसने शुल्ड ले लिवा हो वह पिता भी दूसरा सुबोग्य कर मिलनेपर उसीका आश्रय ले-उसीके साथ कन्या ब्याहे।' जो लोग शुन्कसे ही पत्नीतक्का निद्धय होना स्वीकार करते हैं, पाणिप्रहणसे नहीं, उनके कथनको धर्मज्ञ पुरुष प्रमाण नहीं मानते । कन्याका द्यन ही लोकमें प्रसिद्ध है, खरीदकर या जीतकर साना नहीं। कन्यादान ही विवाह कहलाता है। जो लोग कीपत देकर

मन्त्रीबारणपूर्वक प्रतिज्ञा होती है, वहीं ब्रेष्ट मानी जाती है और | करीदने या बलात् हर लानेको ही पत्रीत्यका कारण मानते हैं, वे धर्मको नहीं जानते। सरीदनेवालोंको कन्या नहीं देनी चाहिये तथा जो बेची जा रही हो, ऐसी कन्यासे विवाह नहीं करना चाहिये; क्योंकि पत्नी सरीदने-बेचनेकी वस्तु नहीं है। वो दासियोंकी सरीद-बिक्री करते हैं, वे बड़े लोभी और पापाला हैं; ऐसे ही लोग पत्नीको ची लरीदने-बेचनेका विचार करते हैं। इस जिप्यानें पूर्वकालके लोगोंने सत्यवान्से प्रश्न किया—'महाप्राज्ञ ! यदि कन्याका शुल्क देनेके पश्चात् शुल्क देनेवालेकी मृत्यु हो जाय तो उसका दूसरेके साथ विवाह हो सकता है या नहीं ?' उनका यह प्रश्न सुनकर सत्यक्षान्ने कहा- 'जहाँ उत्तम पात्र मिलता हो वहीं कन्या देनी वातिये। इसके जिपरीत कोई विचार मनमें नहीं लाना बाहिये। शुल्क देनेवाला जीवित हो तो भी सुयोग्य वरके भिलनेपर सज्जन पुरुष अरीके साथ कन्याका व्याह करते हैं। फिर उसके भर जानेपर अन्यत्र करें, इसमें तो संदेह ही क्या है ? कन्कका पाणिवहण होनेसे पहलेका वैवाहिक मङ्गलावार हो जानेपर भी पदि दूसरे सुधोग्य करको कन्या दे दी जाग्र तो द्याको केवल निव्याधारणका पाप लगता है (पाणिप्रहणसे पूर्व कन्या किवाहित नहीं यानी जाती है) । सप्तपदीके सालवे यदमें कैकाहिक मन्त्रोंकी समाप्ति होती है अर्थात् सप्तपदीकी बिधि पूर्ण होनेपर ही कन्यामें पातित्वकी सिद्धि होती है। जिस पुरुषको जलसे संकल्प करके कत्या ही जाती है, वही उसका पाणिप्रकृतिता पति होता है और उस्तीकी यह पत्नी कहलाती है। इस प्रकार विद्वानीने कन्यादानकी विधि बतलायी है।'

> पुषितिरने पूडा-पितामह ! जिस कन्याका शुरक से सिया गया हो और उसको शुल्क देनेवारत पति मौजूद न हो (परदेश बला गया हो) तो उसके पिताको क्या करना बाहिये ?

> र्थमध्येने कहा—बुधिद्विर ! यदि संतानहीन धनीसे शुरूक लिया गया है तो पिताका कर्तव्य है कि वह उसके लीटनेतक कन्याकी हर तरहसे रक्षा करे। जरीदी हुई कन्याका शुल्क जननक लोटा नहीं दिया जाता, तबतक वह कत्या शुल्क देनेवालेकी ही मानी जाती है।

> वृधिहेरने पुल-क्कार्या ! विसके पुत्र नहीं, कन्या है, उसके लिये वही पुत्रके समान है। फिर कन्याके रहते हुए दूसरे लोग उसके धनके अधिकारी कैसे हो सकते हैं ?

> प्रांज्यकी कहा <u>बे</u>टा ! पुत्र अपने आत्याके समान है और कन्या तबा पुत्रमें कोई अन्तर नहीं है। फिर आत्मसकप पुत्रीके रहते हुए दूसरा कोई उसका धन कैसे ले सकता है ? माताको जो दक्षेत्रमें बन मिला होता है, उसपर कन्याका ही अधिकार है। अतः जिसके कोई पुत्र नहीं है, उसके धनको

पानेका अधिकारी उसका नाती (दौहित्र) ही है; क्वोंकि वह | उसका सम्पान कों । यदि स्त्रीकी रुचि पूर्ण न की जाय तो वह अपने पिता और नानाको भी पिण्ड देता है। धर्मकी दृष्टिसे पुत्र और दौहिजमें कोई भेद नहीं है। यदि पहले कन्या उत्पन्न हुईं और वह पुत्ररूपमें खीकार कर ली गयी तथा उसके बाद पुत्र भी पैदा हुआ तो यह पुत्र उस कत्याके साथ ही पिताके धनका अधिकारी होता है। (किंतु औरस पुत्रको उस धनका अधिक अंश मिलता है।) यदि दूसरेका पुत्र गोद क्रिया गवा हो तो उस दलक पुत्रकी अपेक्षा अपनी सगी बेटी ही होड़ मानी जाती है। (अतः वड पैतृक धनके अधिक अंदाकी अधिकारियों है) जो कन्याएँ मुल्क लेकर बेच टी गयी हो, उनमें उत्पन्न होनेवाले पुत्र केवल अपने पिताके ही उत्तराधिकारी होते हैं। उन्हें दीहिजके स्थमें अपने धनका अधिकारी बनाना पुलिसंगत नहीं जान पहला; क्योंकि आसर-विवाहसे जिन पुत्रोकी उत्पत्ति होती है, वे दूसरोके होप देखनेवाले, पापाचारी, पराया धन ह्यूपनेवाले, चाठ तथा धर्मके विपरीत बर्ताव करनेवाले होते हैं । इस विषयमें प्राचीन बातोंको जाननेवाले धर्मक्र पुरुष वसकी गायी हुई गावाका इस प्रकार वर्णन करते हैं-- 'जो मनुष्य अपने पुत्रको बेचकर धन पाना जाहता है अववा जीविकाके लिये चान्क लेकर कत्याको क्षेत्र देता है, यह अत्यन्त भर्यकर कालगुबनायक नरकमें पहकर अपने ही पसीने और मल-मुख्का पश्चण करता है।' जो किसी कुमारी कत्याको बलपूर्वक अपने बदायें करके उसका उपधोग करते हैं, वे पायी अश्वकारपूर्ण नरकमें पहते हैं। अपनी संतानकी बात तो दूर रही, किसी दूसरे मनुष्यको भी नहीं बेचना चाहिये। अधर्मक ग्राकेसे जो-जो धन आता है, उससे कोई धर्प नहीं होता।

(विवाहके समय कत्याकी समुगलवाहोंकी तरकसे) कुमारी-पूजन-(कन्याके सत्कार) के कथा जो वक्त और आपूषण आदि प्राप्त होते हैं, उन्हें स्वीकार करनेमें कोई शेष नहीं है; किंतु वे सब-के-सब कन्याको दे डालने वाहिये। अपना विद्रोप कल्याण चाहनेवाले पिता, माई, ह्यार और देवरोंको चाहिये कि वे कन्याको वस, आधूचण आदि देकर | पालन करनेसे स्त्री लक्ष्मीका स्वरूप बन जाती है।

पुरुषको प्रसन्न नहीं कर सकती और उस अवस्थामें पुरुषकी संवान-वृद्धि नहीं हो सकती, इसलिये खियोंका सदा सत्कार और प्यार करना चाहिये। जहाँ कियोंका आदर होता है, वहाँ देवतालोग प्रसन्नतापूर्वक निवास करते 🕯। जिस घरमें क्रियोंका अनादर होता है, वहाँकी सारी क्रियाएँ निष्फल हो जाती है। जिस कुलकी बह-बेटियोंको दु:ल मिलनेके कारण शोक होता है, उस कुलका नाश हो जाता है। ये नाराज होकर जिन परोंको साप दे देती हैं, वे कृत्याद्वारा नष्ट हुएके समान उजाड़ हो जाते हैं; उनकी सोमा, समृद्धि और सम्पत्तिका नाफ्त हो जाता है। यहाराज यनुने खियोंको पुरुषोके अधीन करके कहा वा-'मनुष्यो ! शियाँ अवला, ईम्पॉल, मान चाहनेवाली, कृपित होनेवाली, पतिका हित बाइनेवाली और विकेकशक्तिसे हीन होती हैं, तबापि चे सम्पानके योग्य हैं: अत: तुमलोग सदा इनका सत्कार करना; क्योंकि स्रोजाति हो धर्मको प्राप्तिका कारण है। तुषारी परिकर्षा और नमस्कार कियोंके ही अधीन हैं। संतानकी जयति, उसका लालन-पालन और लोकवात्राका प्रसन्नता-पूर्वक निर्वाह भी उन्होंपर निर्भर है। यदि तुमलोग क्रियोक्त सम्मान करोगे तो तुन्हारे सम्पूर्ण कार्य सिद्ध हो बार्यंगे।'

(क्रियोक कर्तव्यके सम्बन्धमे) राजा जनककी पुत्रीने एक राजेकका गान किया है, जिसका सारांश इस प्रकार है- 'बॉके लिये यह आदि कर्म, ब्राह्म और उपवास करना आवश्यक नहीं है; उसका धर्म है केवल अपने पतिकी सेवा करना । नारी पति-सेकासे ही स्वर्गपर विजय प्राप्त करती है ।" कुणारावरबायें कीकी रक्षा उसका पिता करता है, जवानीयें पति इसका रक्षक है और कुद्ध होनेपर पुत्रपर उसकी रक्षाका भार रहता है; अतः स्त्रीको कभी स्वरुत्त नहीं रहना चाहिये। युषिहिर । सिर्धा ही घरकी लक्ष्मी हैं, पुरुषको उनका धार्वधाति सत्कार करना चाहिये। अपने वसमें रखकर

## वर्णसंकरोंकी उत्पत्ति तथा कृतक पुत्रका वर्णन

युधिष्ठिरने पूछा-पितामह ! यदि मनुष्य धनके लोधसे अथवा कामवश अन्य वर्णकी स्त्रीके साथ समागम करता है तो वर्णसंकर संतान बत्पन्न होती है। इस प्रकार बत्पन्न हुए वर्णसंकर पनुष्योका क्या धर्म है ? और उनके कौन-कौनसे कमं है ?

प्रेमकी कहा बेटा ! पूर्वकारुपे प्रजापतिने यज्ञ (धर्म) के लिये केवल चार वर्णों और उनके प्रवक्-पृथक् कर्मोंकी हो रचना की बी; किंतु सब वर्णोंमें अधम शुद्र यदि अपनेसे श्रेष्ट वर्णोंकी क्रियोंके साथ समागम करता है तो उससे उत्पन्न होनेवाला पुत्र बारों वर्णोंसे अलग और अत्यन्त

निन्दनीय (बाण्डाल आदि) समझा जाता है। श्रविष यदि ब्राह्मण-जातिकी खीके साथ संसर्ग करता है तो उससे वर्णबाह्य सूतजातिकी उत्पत्ति होती है, जिसका काम है स्तृति आदि करना । वैश्य जातिका पुरुष ब्राह्मणकी क्रीसे समागम करके बिस पुत्रको जन्म देता है, वह सब वर्णोंसे पृथक वैदेहक और मौद्गल्य कहलाता है (उससे अन्तःपुरकी रक्षा आदिका काम लिया जाता है) । शुद्धारा ब्राह्मणीके गर्भसे उत्पन्न होनेकाला पुत्र अंखन्त भयंकर कर्म करनेवाला वाष्ट्राल होता है। वह गाँवके बाहर बसता है और उससे जब्द पुरुषोंको प्राणदण्ड आदि देनेका काम लिया जाता है। ये सभी कुलाङ्कार मनुष्य नीच वर्णोद्वारा ब्राह्मणीके नर्भसे जन्म धारण करते और वर्णसेकर कहाराते हैं। वैदयके द्वारा वात्रियजातिकी स्टीके गर्भसे उत्पन्न होनेवाला पुत्र बंदी और नागध कहलाता है। यह लोगोंकी प्रशंसा करके अपनी जीविका चलाता है। इसी प्रकार यदि शुर् वित्रय-जातिकी स्रोके माथ समागम करता है तो उससे मछली मारनेवाले निपादजातिकी उत्पत्ति होती है और यदि यह वैदय जातिकी सीसे संसर्ग करता है तो आयोगव-जातिका पुत्र उत्पन्न होता है, जो बव्हका काम करके जीविका चलाता है। वर्णसंकर भी जब अपनी वार्तिको झीके साथ समागम करते हैं तो अपने ही समान वर्णवाले पुत्रीको जन्य देते हैं और जब अपनेसे हीन जातिकी व्यापेसे संसर्ग करते हैं तो नीच संतानोंकी उत्पक्ति होती है। ये संताने अपनी माताकी जातिवाली समझी जाती हैं। इस प्रकार वर्णसंकर यनुष्य भी यदि परस्पर विभिन्न जातिको क्रियोसे संसर्ग करते हैं तो इनसे निन्दनीय संतानोकी ही उत्पत्ति होती है। जैसे सुद्र प्राव्हाणीक गभेरी चाण्डाल नामक बाह्यजातिवाले पुतको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार बाह्यजातिका मनुष्य भी बाह्यण आदि चारों वर्णकी क्रियोंके साथ संसर्ग करके अपनी अपेक्षा भी नीच जातिवासा पुत्र पैदा करता है, वह बाह्यतर कहराता है। इस प्रकार बाह्य और बाह्यतर जातियोसे क्रमशः पंज्ञ प्रकारके अन्यन्त निकृष्ट वर्षा पैदा होते हैं। अगम्या खीसे समागम करनेपर वर्णसंकर तरपन्न होते हैं। जिस जातिके पुरुष राजाओंके मुद्रार आदिका कार्य जानते और दास न होकर भी दासवृत्तिस जीविका चलते. 🖁, वे सैरका है; उनकी कियाँ सैरकी कड़लाती ै। मागध जातिकी सैरओं स्त्रीसे यदि बाह्य जातीय आयोगव पुरुष समागम करे तो उससे आयोगव जातिका सैरक पुत्र उत्पन्न होता है, उसी (मागबी सैरमी) का यदि वैदेह जातिके पुरुषसे संसर्ग हो तो मदिरा बनानेवाले मैरेकक जातिके पुरुक्की उत्पत्ति होती है। निषादके बीर्य और मगधजातीय सैस्ब्रीके गर्भसे मदगुर जातिका पुरुष उत्पन्न होता है, जिसे दास भी कहते

है। वह नावसे अपनी जीविका चलाता है। चापडाल और मागची सैरकीके संयोगसे चपाक नामसे प्रसिद्ध अधम चाव्हालकी अपनि होती है, यह मुदोंकी रखवालीका काम करता है। इस प्रकार मगब जातिकी सैरन्धी खी आयोगव आदि बार बातिबोसे समागम करके मापासे जीविका चलानेवाले चार प्रकारके क्रूर मनुष्योंको उत्पन्न करती है। आयोगव जानिकी पापिनी को बैदेह जातिके पुरुषसे समागम काके अत्यन्त क्रूर माचाजीवी पुत्र उत्पन्न करती है, निवादके संयोगसे यहनाभ नामक जातिको जन्म देती है और बाण्हासके संसर्गने पुल्कस जातिको उत्पन्न करती है। महनाभ जातिके मनुष्य गद्धेकी सवारी करते हैं और पुल्कस जातिवाले पुर्दोपर चवे हुए कपड़े (कफन) लेकर पहनते और फूटे हुए बर्तनीमें भोजन काते हैं। इस प्रकार ये तीन नीच जातिके मनुष्य आयोगजकी संतान है। निषादजातिकी खीका यदि वैदेहक जातिके पुरुषसे संसर्ग हो तो शुद्र, अन्य और कारावर नामक बनाऐकी उत्पत्ति होती है, ये तीनों जातियाँ गाँधके खाहर रहती हैं। बाष्ट्रात पुरुष और निवादजातिकी स्रोके संवीगरी पाण्डुसीपाक जातिका जन्म होता है, यह जाति बीसकी इलिया आदि बनाकर जीविका चलाती है। वैदेह जातिकी स्त्रीके साध निवादका सम्पर्क होनेपर आहिण्डक और चाण्डालका संसर्ग होनेपर सीपाककी अपनि होती है। सीपाक और वाण्डालोकी एक ही बृति है। निषादगतिकी सीमें बापहाल (सीपाक) के क्षीर्वसे अन्तेक्सायों नामक जातिका जना होता है, इस जातिके लोग सक इमझानमें ही रहते हैं। निवाद आदि बाह्यजातिके स्प्रेग भी उन्हें अञ्चल समझते हैं।

इस प्रकार पाठा-पिठाके वर्ण-व्यक्तिक्रमसे वर्णसंकर जातियाँ क्यन्न होती हैं। उनमेंसे कुछ प्रकट होती हैं और कुछ गुप्त। इनके कमोंसे ही इनकी पहचान करनी चाहिये। शाक्षमें चारों क्योंकि ही धर्मका निक्षय किया गया है, औरोके नहीं। धर्महीन क्यों-(क्यांसंकर जातियों) मेंसे किसीकी भी कोई नियत संख्या नहीं हैं। जो जातिका विचार न करके खेळानुसार अन्य वर्णकी क्यांसे समागम करते हैं तथा जो यहांके अधिकार और साधु पुरुवोंसे बहिष्कृत हैं, ऐसे वर्णवाह्य पनुष्योंसे ही वर्णसंकर सन्तानें क्यन्न होती हैं और वे अपनी रुचिके अनुकृत कार्य करके पिन्न-पिन्न प्रकारकी आप्रका पहनकर चौराहोंमें, मरघटोंमें, पर्वतीयर और वृक्षोंके आप्रका पहनकर चौराहोंमें, मरघटोंमें, पर्वतीयर और वृक्षोंके नीचे विचास करते हैं। इन्हें चाहिये कि गहने तथा अन्य उपकरणोंको कनार्वे और अपने कमोंसे जीविका चरलते हुए प्रकटकामें निवास करें। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि यदि ये गौ और ब्राह्मणोंकी सहायता करें, कटोरतापूर्ण कर्म त्याग दे, सबपा दवा करें, सत्य बोले, दूसरोके अपराध क्षमा करें और अपने शरीरको कष्टमें डालकर भी दूसरोकी रक्षा करें हो इन तर्णसंकर सनुष्योंकी भी पारमार्थिक उन्नति हो सकती है।

युधिष्ठरने पूछा-पितामह ! जो बारो वर्णोंसे वहिन्कत, वर्णसंकर मनुष्यसे उत्पन्न और अनार्य होकर भी (अयरसे देखनेमें) आर्थ-ारा प्रतीत हो रहा हो, उसकी पहचान हपल्डेग कैसे कर सकते हैं 7

्रभीमात्रीने कहा—युधिष्ठिर । जो (सजनोके विपरीत) नाना प्रकारकी चेष्टाओंसे युक्त हो, उस कलुक्ति चोनिसे उत्पन्न मनुष्पकी उसके कर्गोंसे ही पहलान हो सकती है। इसी प्रकार सम्मनेचित आचरणोसे योनिकी शुद्धतका निरूप करना चाहिये। इस जगत्में अनार्पता, अनाचार, कुरता और अकर्मण्यता आदि दोष मनुष्यको कलुक्ति चोनिसे जनज (वर्णसंकर) सिद्ध करते हैं। वर्णसंकर पुरुष अपने पिता या माता अथवा दोनोके ही स्वधावका अनुसरण करता है। वह किसी तरह अपनी असलियतको छिपा नहीं सकता। जैसे बाघ अपनी विज-विचित्र स्तान और सपके प्राप माता-पिताके समान ही होता है, उसी प्रकार मनुष्य भी अपनी योनिका ही अनुसरण करता है। 'अमुक व्यक्ति किस कुलयें और किसके वीर्यमें तरात्र हुआ है' यह बात आवना गुर होतेपर भी जिसका जन्म संका-योनिसे हुआ है, वह पनुष्य धोड़ा-बहुत अपने पिताके स्वभावको पाता ही है। जो कृतिय मार्गका आभय लेकर श्रेष्ट पुरुषोके अपुरुष आकरण करता है वह वास्तवमें शुद्ध वर्णका है या संकारवर्णका, इसका निश्चप करते समय उसका श्वभाव ही सम कुछ बता देता है। संसारके प्राणी नाना प्रकारके आचार-व्यवहारमें लगे हुए है। आचरणके सिवा दूसरी कोई वस्तु ऐसी नहीं है जो जन्मके रहत्यको साफ तीरपर प्रकट कर सके । वर्णसंकरको प्राचीय | तुचे बतायी, अब और क्या सुनना चाहते हो ?

बुद्धि प्राप्त हो जाय तो भी वह उसके शरीरको नीचमार्गसे नहीं हटा सकतो। उत्तम, मध्यम या निकृष्ट जिस प्रकारके लपावसे उसके शरीरका निर्माण हुआ है, वैसा ही स्वमाव उसे आक्ट्रायक बान पहता है। डैबी जातिका पनुष्य भी शीलसे रहित हो तो उसका सत्कार नहीं करना चाहिये और हुद्र भी यदि धर्मज्ञ और सदाचारी हो तो उसका विशेष आदर करना बाहिये। प्रमुख अपने शुपाश्चध कर्म, शील आचरण और कुलके द्वारा अपना परिचय देता है। यदि उसका कुल नष्ट भी हो गया हो तो अपने कमेंकि द्वारा वह फिर उसे शीप्र हो उजीवित कर देता है। अपर जितनी संकीर्ण बोनियाँ बतलायों गयी है, उन सबमें तबा अन्य नीच जातिबोमें विद्वान् पुरुषको संतानोत्पत्ति नहीं करनी बाहिये, उनका सर्वधा परित्याग करना ही उचित है।

कुधिक्रिने पूर्वा-पितामह ! कृतक पुत्र कैसा होता है ? र्धामानी कहा-युधिष्ठिर ! माता-विताने जिसे रासोपर त्यान दिवा हो और पटा लगानेपर भी जिसके माता-पिताका हान न हो सके, उस वालकका जो पासन करता है, उसीका यह कुलक पुत्र सम्बाग जाता है। बर्तमान समयमें जो उस क्षनाव बसेका वारिस वनकर पोषण कर रहा हो, उस यनुष्यका वर्ण ही उस बालकका वर्ण होता है।

युधिहरने पूज-दादाजी ! ऐसे सहकेका संस्कार कैसे करना वाडिये ? तथा उसके साथ किस जातिको कन्याका विवाह करना चाहिये ?

र्यामानी कहा-बेटा ! जिसको माता-पिताने त्याग दिया है, वह अपने लामी—पालक पिताके वर्णको प्राप्त होता है। इसलिये उसके पालन करनेवालेको चाहिये कि वह अपने ही वर्णके अनुसार उसका संस्कार करे तथा अपनी ही जातिकी कल्यासे उसका ज्याह भी कर दे । इस प्रकार ये सारी बाते मैंने

# गौओंके माहात्म्य-वर्णनके प्रसंगमें महर्षि च्यवन और नहुषके संवादकी कथा

्युधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! किसीको देखने और उसके साब रहनेपर किस प्रकारका खेह होता है तथा गौओंका माह्यत्य क्या है ?

ाधियजीने कहा—राजन् ! इस विषयमें में तुमसे महर्षि च्यवन और नहुबके संवादक्षय प्राचीन इतिहासका वर्णन करूँगा। पूर्वकालको बात है, भृगुवंशमें जपन्न हुए महर्नि च्यवनने महान् व्रतका आव्रय से जलके चीतर रहना आरम्प

किया। वे अधियान, क्रोब, हुई और शोकका परित्याग करके दृइतापूर्वक जनका पालन करते हुए बारह वर्षातक जलके भीतर खे। उन्होंने सम्पूर्ण प्राणियों तथा विशेषतः जलकरोपर पूर्ण विश्वास जमा लिया। एक बार वे देवताओंको प्रणाम करके अत्यन्त पवित्र होकर गङ्गा और यमुनाके जल (संगम) में प्रविष्ट हुए और वहाँ काप्नकी भाँति स्थिरभावसे बैठ गये। गड़ा-यमुनाके भयंकर येगको, जिसमें भीषण गर्जना हो रही थी, वे अपने मसतकपर सहने लगे; किंतु गङ्गा-पमुना आदि नदियाँ और सरोवर ऋषिकी केवल परिक्रमा करते थे, उन्हें कष्ट नहीं पहुँचाने थे। वे कभी पानीके भीतर काठकी नाई सो जाते और कभी उसके उपर लड़े हो जाते थे। जलमें रहनेवाले जीवोंके वे बड़े जिय हो गये थे। इस तरह उन्हें पानीमें रहते बहुत दिन बीत गये। तदननार, एक समय मछलियोंसे जीविका बलानेवाले बहुत-से मललाह मधली पकड़नेका निश्चय करके जाल हायमें लिये हुए, जहाँ वे मुनि थे, उसी स्वानपर आये। उन्होंने बहुत चेष्टा करके गङ्गा और यमुनाके जानमें जाल किछा दिया । उनका जाल दूरतक फैला और नये मूलका बना हुआ था, उसकी चौड़ाई भी वहुत अधिक भी तथा यह अच्छी तरहारे बनाया हुआ और मजबूत वा । वोड्री देर बाद वे सची मल्लाह निक्रर होकर पानीमें उत्तर गये और सब मिलकर जालको सींबने लगे। उस जासमें उन्होंने महातियोंके साव ही दूसरे जल-जन्मुओंको भी बाँध लिया वा। जब जाल क्षींबा गया तो उसमें मत्त्र्योसे विने हुए भुगुनन्दन व्यवन मुनि भी शिष आपे। उनका सारा दारीर नदीके सेवारसे भरा हुआ था, उनकी पूछ, दावी और जटाएँ हो रंगकी हो गयी थीं तथा उनके अञ्जोमें शङ्क आदि जलकरोंके नल कगनेगे बिश-सा बन गया था।

उन वेदोंके पारगायी महर्षिको जालके साथ किंव आये देख सभी मालाह हाथ ओड़े पृथ्वीयर यह गये और नरणोंमें



सिर रहाकर प्रणाम करने लगे। उधर जालके आकर्षणसे अत्यस होट, जास और स्थलका स्पर्श होनेके कारण बहुत-से मतस्य मर गये। मुनिने यब मत्स्योंका यह संहार देला तो उन्हें बड़ी दया आयी और वे बारंबार लेमी साँस खीवने लगे। यह देखकर मल्लाहोंने कहा-'महामुने ! इयने अनजानमें जो पाप किया है, उसको क्षमा करके आप हमपर प्रसन्न होड्रपे और बताइये हम आपका कीन-सा प्रिय कार्य करें ?' उनके इस प्रकार पूछनेपर मछलियोंके बीचमें बैंदे हुए ब्यवन मुनिने कहा—'मल्लाहो ! इस समय जो मेरा सबसे बड़ा काम है, उसे ब्यान देकर सुनो । यदि ये मत्स्य जीवित खेंगे तथी मैं जीवन-धारण करूँगा, अन्यथा इनके साब ही मैं भी प्राण त्याग हुँगा । ये मेरे सहवासी रहे हैं, मैं बहुत दिनोतक इनके साथ जलमें रह भुका है; अत: अब इन्हें त्वाग नहीं सकता।' युनिकी यह बात सुनकर निपादोंको बड़ा चय हुआ, वे बर-बर करिये लगे और उनके मुँहका रंग फींका पढ़ गया । उसी अवस्थामें जाकर उन्होंने यह सारा समाचार राजा नाष्ट्रसे निवेदन किया।

यह समाचार सुनकर और मुनिकी ऐसी अवस्ता जानकर राजा नहुन अपने मन्त्री और पुरोहितको साथ से तुरंत वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने पवित्र भावसे हाथ ओड़कर महात्वा च्यान मुनिको अपना परिचय दिया और उनकी विधियत पूजा करके कहा— 'विप्रवर । बताइये, मैं आपका कौन-सा प्रिय कार्य करके ?'

भारतने कहा—राजन् ! महस्तीमे जीविका चरणनेवारे इन मास्ताहोंने आज बड़ा धारी परिश्रम किया है, अतः आप इन्हें मेरी और इन महस्तिमोकी कीमत दीजिये।

न्हुक्ने (पुरोक्तिसे) कहा—पुरोहितजी ! भूगुनक्त कावनजी जैसी आज्ञा दे रहे हैं, उसके अनुसार इनके बदले मान्साहोंको एक हवार सार्यापुदा दे दीजिये।

व्यवनने कहा—राजन् ! एक हजार स्वर्णमुद्रा मेरा उचित मूल्य नहीं है: आप इन्हें अधित मूल्य दीजिये।

न्दुष्णे व्हा—पुरोहितजी ! आप निषादोंको एक लास स्वर्णमुद्रा दे हालिये । (फिर च्यवन मुनिको लक्ष्य करके कहा—) भगवन् ! यह आपके योग्य मूल्य होगा या आप कुछ और चाहते हैं ?

च्चनने वहा—राजन् ! मेरा मूल्य एक लाख मुद्रा न लगाइये। मन्त्रियोंके साथ विचार करके मेरे योग्य कीमत दीकिये।

न्हुक्ते कहा—पुरोहितजी ! तो फिर इन मल्लाहोंको एक करोड़ मुद्रा दीजिये और यदि यह भी योग्य मूल्य न हो तो और अधिक देना चाहिये।

क्यनने नहा—राजन् । एक करोड़ या इससे अधिक मुद्रा भी मेरे योग्य नहीं है। आप ब्राह्मणोंके सत्य क्यार करके उचित मूल्य दीजिये।

नुषने कहा—विप्रवर ! यदि ऐसी बात है तो मेरा आधा या समूचा राज्य ही निषादोंको दे डाल्ज्ये । मेरी समझमें यह आपके योग्य मृत्य होगा । अथवा आपका क्या विकार है ?

व्यवनने कहा—आपका आधा या समूचा राज्य भी नै अपने किये विकत मूल्य नहीं समझता। आप ऋषियोंके साव विकार क्रीनिये और फिर को मेरे योग्य प्रतीत हो, वही कीमत तीजिये।

भीमणी बहते हैं—युधिहिर ! महर्षिका क्यन सुनकर राजा नहुचको बड़ा लेद हुआ । वे मजी और पुरोहितके साव इस विषयपर विचार करने लगे । इतनेहीमें फल-मुलका घोजन करनेवाले एक बनवासी मुनि, जिनका जन्म गायके पेटसे हुआ बा, राजा महुकके समीप आये और उन्हें सन्वोधित करके कहने लगे—'महाराज । ये बहुव जिस प्रकार संसुष्ट होंगे, वह बमाय मुझे मालून है । मैं इन्हें बहुत शीव संसुष्ट कर हुंगा ।'

नतुषने कहा—महर्षे । पृगुतन्दन व्यवन मुनिका, जो इनके योग्य मृत्य हो, वह बतावाइये और हमारे राज्य तथा कुलका बद्धार कीजिये। मैं अपने मन्त्री और पुरोहितके साथ अगाय युःतके समुद्रमें दूस रहा हूँ। आप नौका बनकर हमें पार लगाइये—इनके योग्य मृत्यका निर्णय कर दीजिये।

मीकारी कहते हैं—युधिहिर ! राजा नहुककी वात सुनकर वे महाप्रताणी मुनि राजा और उनके मनियोंको आनिद्धा करते हुए बोले—'महाराज ! ब्राह्मण सब वर्णोमें उत्तम है, उनका और गौओंका कोई मूल्य नहीं लगाया जा सकता, इसलिये आप इनकी कीमतमें एक गौ दीजिये।' महर्विकी बात सुनकर मन्त्री और पुरोहितसहित राजाको बड़ी प्रसन्नता हुई । वे ज्ञाम अतका पालन करनेवाले पृगुक्दर च्यवन मुनिके पास जाकर उन्हें अपनी वाणोद्धारा द्वार करते हुए-से बोले—'ब्रह्मचें ! मैंने एक गौ देकर आपको लगेंद्र लिया, अतः आप उठनेकी कृपा करें। मैं वड़ी आपका उचित मूल्य समझता है।'

व्यक्तने कहा—पहाराज ! अब मैं उठता हूँ, अब आपने मुझे उचित मूल्य देकर लगीदा है। मैं इस संसारमें गौओंके समान दूसरा कोई धन नहीं समझता। वीरवर ! गौओंके नाम और गुणोंका कीर्तन करना, सुनना, गौओंका दान देना और उनका दर्शन करना—इनकी शासोमें बड़ी प्रशंसा की गयी है। ये सब कार्य सम्पूर्ण पायोंको दूर करके परम कल्याण देनेवाले हैं। गाँधे लक्ष्मीको जह है, उनमें पापका लेहा भी नहीं है। गौएँ ही पनुष्योंको अन्न और देवताओंको उत्तम हविष्य देनेवाली है। स्वाहा और वषदकार सदा गौओंने ही प्रतिष्ठित होते हैं। गोएँ ही व्यक्ता संचालन करनेवाली और उसका मुख है। वे विकाररहित दिव्य अमृत धारण करती और दुइनेपर अयुत ही देती हैं। वे अयुतका आधार होती हैं और सारा संसार उनके सामने मलक झुकाता है। इस पृथ्वीपर गीएँ अपने तेज और शरीरमें अधिके समान हैं। वे महान् तेजकी राशि और समस्त प्राणियोंको सुख देनेवाली है। गौओका समुदाय वहाँ बैठकर निर्भवतापूर्वक सीस लेता है, इस स्वानको शोभा बढ़ जाती है और बहाँका सारा पाप नह हो जाता है। गाँएँ स्वर्गको सोही हैं, वे स्वर्गमें भी पूजी जाती है। गाँएँ समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाली देवियाँ है, इनसे बढ़कर दूसरा ओई नहीं है। राजा नहुव ! यह मैंने गौओंका नाहात्य बताताया है, इसमें उनके गुणोंके एक अंशका दिन्दर्शन कराया गया है। गौओंके सम्पूर्ण गुणोका वर्णन से कोई कर ही नहीं सकता।

निकटोने करा-पुने । सक्जोंके साथ तो सात पग कर्तनेम्प्रक्ते निकता हो जाती है। इपने तो आपका दर्शन किया और इमारे साथ आपकी इतनी देशक बातबीत भी हुई, अत: अब आप इमलोगोपर कृपा कीकिये। विद्वन् । इम आपको प्रसन्न करना चाइते हैं और आपके चरणोमें पड़े हुए हैं। इपपर कृपा करनेके लिये इमारी दी हुई यह गौ आप क्रीकार कीकिये।

भारते कहा—मालाहो ! मैं तुष्कारी दी हुई गी खीकार करता है, इस गोदानके प्रभावसे तुष्कारे सब पाप दूर हो गये, अब तुमलोग जलमें पैदा हुई इन मछलियोंके साथ ही सर्गको जाओ !

धीयार्थं कहते हैं—सदनकार, शुद्ध अक्तःकरणवाले उन महर्षि कावनके प्रधायसे वे मललाह महास्त्रियोंके साथ ही सार्थको कले गये। उन माल्लाहों और महास्त्रियोंको सार्थकी ओर जाते देख राजा नहुक्को बड़ा आहार्य हुआ। तत्पक्षात् गर्वसे उत्पन्न महर्षि और भृगुनन्दन कावनने राजा नहुक्से इक्कानुसान वर माँगनेको कहा। तब राजाने प्रसन्न होकर कहा—'बस, आपकी कृषा ही बहुत है।' फिर दोनोंके आप्रहसे उन इन्त्रके समान तेजस्वी नरेहाने धर्ममें स्थित रहनेका उन्हान माँगा और उनके 'तबाला' कहनेपर उन दोनों ऋषियों-का विधिवत् पूजन किया। उसी दिन व्यवन ऋषिके व्रतकी रीक्षा समाग्न हुईं और वे अपने आश्रमको चले गये। इसके बाद प्रसंग सुनाया है। दर्शन और सहवाससे कैसा खेड़ होता | इच्छा है ?

महातेजस्वी महर्षि योजात भी अपने आजमको पद्मारे । सबके | है, गीओका क्या माहात्य है तथा धर्मानुकूल निश्चय कैसे अन्तमें राजा नहुष भी वर पाकर अपनी राजवानीको करें | किया जाता है—ये सारी बातें इस प्रसंगसे स्पष्ट हो जाती हैं। गये। युधिष्ठिर ! तुम्हारे प्रश्नके अनुसार मैंने यह अब मैं तुम्हें कौन-मी बात बताऊँ, तुम्हारे मनमें क्या सुननेकी

## राजा कुशिक और व्यवनमुनिका उपाख्यान—मुनिद्वारा राजाके धैर्यकी परीक्षा

मुभिष्ठिरने पूछा-पितामह । राजा कुशिकका वंश तो | क्रिय बा, उससे ब्राह्मण-जातिकी उत्पत्ति कैसे हुई ? महात्या परशुराम और विश्वामित्रका महान् प्रभाव अद्भुत वा । राजा मुक्तिक और महर्षि ऋषीक—ये ही अपने-अपने वंशके प्रवर्तक थे। उनके पुत्र जयद्विम और गाधिको लॉफकर उनके पौत्र परशुराम और विश्वामित्रमें ही वह विजातीयताका दोष क्यों आया ? इसका रहस्य बतलाइये।

पीणवीने कहा-भारत । इस विषयमें राजा कुदितक और महर्षि व्यवनके संवादकत प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। पूर्वकालमें पृगुवंदरी महर्षि च्यवनको यह बात मासून हुई कि हमारे पंताये कुवाक बंदाको कवाके सम्बन्धसे क्षतियत्वका महान् होन आनेवाला है, यह जानका उन्होंने कुदित्वके समस्त कुलको भस्य कर इल्लेका विकार किया और राजा कुदिकके पास जाकर कहा-'राजर् ! में यहाँ तुन्हारे साथ कुछ कारश्तक रहना जाहता है।' यह सुनकर राजाने महर्षिको बैठनेके लिये आसन दिया और सब्धे गड़वा लेकर उन्हें पैर धोनेके लिये जल निवेदन किया। इसके बाद अर्घ्य आदि देनेकी सम्पूर्ण कियाएँ पूर्ण की। तदननार, उन्होंने शान्तभावसे महर्षिको विधिवत् मबुपर्क योजन कराया और हाय जोड़कर कहा—'मगयन् ! इम दोनों पति-पत्नी आपके अधीन हैं। बताइये हम आयकी क्या सेवा करें ? राज्य, धन, गी और यज्ञके नियत्त दान—जो कुछ आय लेना वाहे, वह सब हम देनेको तैयार हैं। मेरा यह महल, यह राज्य और यह राज्यसिंहासन सब आयका है। आप ही राजा है, इस पृथ्लीका पालन कीजिये। मैं तो सदा आपको आज़ामें रहनेवाला सेवक हैं।'

राजाके इस प्रकार कहनेपर महर्षि च्यवनने बहुत प्रसन्न होकर कहा—'राजन् ! मुझे राज्य, धन, गी, देश और यज्ञकी भी इच्छा नहीं है, मेरी बात सुनिये। यदि आय दोनों पसंद करें तो मैं एक निचम आरब्ध कर्मगा, उस समय आप लोगोंको सावधानीके साथ निर्धयतापूर्वक मेरी सेवा करनी पड़ेगी।

मुनिकी बात सुनकर राजदम्पतीको बड़ा हर्ष हुआ।

अहाँने इतर दिया—'बहुत अच्छा, हम आपकी सेवा करेंगे।' तदननार, राजा कुशिक महर्षि व्यवनको बड़े आनन्दके साथ अपने महलके भीतर ले गये और एक सुन्दर कमरा दिखाकर बोले—'तपोधन । यह शब्दा बिछी हुई है, आप इच्छानुसार यहाँ आराम कीजिये। हमस्येग यथाशक्ति आपको प्रसन्न रकनेकी चेष्टा करेंगे।' इस प्रकार बाते होते-होते सूर्यास्त ही गया, तब महर्षिने राजाको अन्न और जल लानेकी आज़ा ही। 'वो आज़ा' कहकर राजा खासि गये और जो भोजन तैयार बा उसे लाकर उन्होंने मुनिके सामने प्रस्तुत कर दिया। मुनिने भोजन करके राजा और रानीसे कहा—'अब मुझे नींद सता रही है, मैं सोना चाहता है। तुमलोग युद्धे सोते समय न जगाना और सदा जागकर मेरे दोनों पैर दबाते रहना।' धर्मातरा कुशिकने निर्भव होकर कहा—'अच्छा, हम ऐसा ही करेंगे।'

इस प्रकार राजाको सेवाका आदेश देकर महर्वि स्थवन इक्रीस दिनोतक एक ही करवटसे सोते रहे और राजा कुक्तिक अपनी खोसहित किना साचे-पीचे निरन्तर उनकी सेवामें लगे



बाईसर्वे दिन महातपत्वी च्यवनमुनि अपने-आप उठे और राबासे कुछ कहे बिना ही महत्त्रसे बाहर चले गये। दोनों राजदस्पती भूरत और परिश्रमसे दुर्बत हो गये वे तो भी युनिको जाते देश वे उनके पोछे-पीछे गये; किंतु उन मुनिश्रेष्टने उनकी ओर औंस उठाकर देखातक नहीं। उन दोनोंके देखते-देखते महर्षि अन्तर्धान हो गये और राजा लिज होकर पृथ्वीपर गिर पड़े। बोड़ी देर बाद वे किसी तरह अपनेको सैपालकर उठे और रानीको साथ से पुरः युनिको बुँडनेका प्रयत्न करने रागे । जब कहीं भी पहर्षि विसादी न पढ़े तो राजा अपनी श्रीसदित वसकार लौट आये। जस समय उन्हें बड़ा संकोच हो रहा था। नगरमें पहुँचकर ये किसीसे कुछ बोले नहीं, केबल दीन भासरे मुनिके चरित्रवर मन-ही-मन विचार करने लगे। उन्होंने सूने हावसे महलाने प्रवेश किया; किंतु वहाँ जाते ही भूगुनन्दन प्रावननी उन्हें उसी परंगपर सोये विसाधी दिये । ऋषिको देखकर वे दोनों कडे आश्चर्यमें पहे, उनकी सारी बकावट दूर हो गयी और फिर पहलेकी भाँति वे यचात्वान बैटकर सुनिके पर दबाने लगे। अवकी जार में महामुनि दूसरी करवटसे सो रहे थे। जब जाना ही (इक्सेंस दिनका) समय बीत गया तक में क्वर्य ही जागे । राजा और राजी उनके भवसे प्राक्ति थे, अतः उन्होंने अपने मनमें तनिक भी विकार नहीं आने दिया। जागते ही ऋषिने कहा—'अब में सान कर्मणा, तुमल्येण मेरे वारीरमें तेलकी



रहे । महर्षिकी उपासना करनेमें उन्हें कड़ी प्रसन्तता होती थी । | मालिहा करो ।' वहापि वे दोनों भूख और बकावटसे दुवंल हो गये वे तो भी 'बहुत अखा' कहकर आनन्दसे बैठे हुए ऋषिके झरीरमें चुपचाप तेल मलने लगे; किंद्र महातपस्वी व्यवनजीने अपने मुहसे एक बार भी यह नहीं कहा कि 'बस करों, अब मालिया पूरी हो गयी।' इतनेयर भी जब राजा और रानीके मनमें उन्होंने कोई विकार नहीं देशा तो सहसा उठकर वे सानानारमें चले गये। वहाँ सानके लिये एजोचित सामग्री पहलेसे ही तैयार करके रखी गयी थी; किंतु वे उसका किचित् भी उपयोग न करके राजाके देखते-देखते वही अन्तर्धान हो गये। किर भी उन दोनों दम्पतीने इसके लिये कोई बूरा नहीं भारा । तदनसर, ऋषिने बान करके पुनः राजा और शर्नाको दर्शन दिया। उन्हें आये देख उन दोनोंका मुख प्रसक्तासे किल उठा और वे हाथ जोड़कर बोले-'चगवन् । भोजन तैयार है।' मुनिने कहा—'ले आओ।' आजा पाकर होनी पति-यतीने गृहस्थी और बनवासियोंके मोजन करने योग्य भाँति-भाँतिकी सामग्री लाकर सुनिके सामने रखी । मुनिने वह सब लेकर शब्दा और बिछीनोंसहित एक ज्ञानपर रखा और उसे उत्तम वस्त्रीसे एक दिया। तत्पक्षात् भोजन-स्तमधीसदित उन सब वसोधे उन्होंने आग लगा दी और राजा-रानीके देखते-देखते वे फिर अन्तर्धान हो गये; किंतु इतनेपर भी इन दोनों बुद्धिमान् दम्पतीने क्रोध नहीं किया। राजर्षि कृशिक सारी रात रानीके साथ सुपवाप बैठे रह गये।

> जब इतने प्रयासके बाद भी महर्षि व्यवन राजाका कोई किर न देश सके वो फिर उनसे बोले—'तुप स्रीपहित रचमें जुत बाओ और इसमें मुद्रो बिठाकर में बहाँ कहें वहाँ ले थरने ।' राजाने नि:शक्तु होकर कहा-'बहुत अच्छा ।' और वे एक ब्युत बड़ा रच ठैपार करके ले आये । उसमें बाधीं ओर बोझ डोनेके लिये उनीको लगाकर खयं दाहिनी ओर जुट गये। उस रवपर उन्होंने एक ऐसा बाबुक भी रख़ दिया विसमें आगेकी ओर तीन शासाएँ वी और विसका अप्रभाग सुईकी नोकके समान तीला था। यह सब तैयारी करके उन्होंने मुनिसे पूछा-'धगवन् ! बताइये रथ किस ओर चले ? वहाँ जानेके लिये आप आज़ा देंगे वहीं आपका रथ जाबना।'

> ग्रमाके इस प्रकार पूछनेपर व्यवनने कहा-'तूप यहाँसे बहुत धीरे-धीरे एक-एक कदम उठाकर चलो । यह ध्यान रको कि मुझे कष्ट न होने पावे, हर तरहसे आराम पहुँचे। साब ही किसी राहगीरको राखेपरसे हटाना नहीं चाहिये। मेरी इच्छा है कि सब लोग तुमों रव खींचते देखें और मैं उनों

धन बर्दि। मार्गमें जो ब्राह्मण मुक्तसे कुछ माँगेंगे, उन्हें धन | और रत्न आदि सभी मनोवाज्ञित वस्तुएँ दान कर्नेगा, अतः इन सब बातोंका प्रवन्ध कर लेना।' मुनिकी बात सुनकर राजाने अपने सेवकोंसे कहा-'मुनि जिस-जिस बलुके लिये आज्ञा दें, यह सब नि:शङ्क होकर देना ।' राजाकी इस आज़ाके अनुसार नाना प्रकारके रख, खियाँ, वाहन, बकरे, घेंहें, सुवर्ण और पर्वताकार गजराज-वे सब मुनिके पीछे-पीछे चले । साथमें राजांके सभी मन्त्री भी थे । उस समय सारा नगर आर्त होकर हाहाकार कर रहा था। इतनेहीमें मुनिने सहसा बाबुक उठाया और उसकी तीकी नोकसे राजा और रानीकी पीठ तबा कमरमें प्रहार किया; फिर भी वे निर्विकार भावते उस रक्षको सीवते रहे। प्रकास राज्यक उपनास करनेके कारण वे अत्यन्त दुर्बल हो गये थे; उनका सारा प्रारीर काँप रहा था, तथापि वे वीर दम्पती किसी तरह साहस करके उस रचका बोझ दो रहे से। उनके झरीत्पर काबुककी मानसे अनेकों पाव हो गये थे और उनसे जुनकी बारा वह रही वी। सूनमें रूबपथ होनेके कारण ने ज़िले हुए पलायाके वृक्षीकी



भाँति दिखायी देते थे। उनकी यह दशा देखकर पुरवासियोंको बढ़ा दु:स हो रहा बा; किंतु मुनिके शायसे प्रवर्भत होकर कोई कुछ बोल न सके। ये परस्पर कहने तमे—'भाइयो! सुद्ध अन्तःकरणवाले इन महर्षिकी तपस्याका बत तो देखों, इनकी शक्ति अन्तृत है तथा राजा और रानीका थैयें भी कैसा अनोखा है! ये इतने बके होनेपर भी कष्ट उठाकर इस रचको

सीच रहे हैं और पृगुनन्दन व्यवन अधीतक इनमें जरा भी विकार नहीं या सके हैं।'

पंच्यतं कहतं है—युधिष्ठर ! मुनिवर व्यवनत्री जब किसी तरह उनका सारा बन लुटानं लगे; किंतु इस कार्यमें भी राजा कुफिक बड़ी प्रसन्नताके साथ ऋषिकी आज्ञाका पालन करने लगे। यह सब देखकर मुनिवर व्यवन बहुत संतुष्ट हुए और वस जनम रबसे उत्तरकर उन दोनों दम्पतीको उन्होंने पार डोनेके कार्यमें मुक्त कर दिया। तदनन्तर, वे खेहभरी गम्बीर वाणीने बोले—'मैं तुम दोनोंको उत्तम बर देना बहाता है, बतलाओ क्या दूं।' यह कहते हुए उन दोनोंके बायल सुकुमार करीरोंपर खेहबार अमृतके समान कोमल हाब फेरने लगे। जिस उन्होंने प्रसन्ततापूर्वक राजासे कहर—'केटा! महाका वह सुन्दर तट बढ़ा ही रमणीय स्थान है, मैं कुछ देशक बड़ी हत धारण करके रहेगा। इस समय



तुम अपने नगरमें बाओ और अपनी बकावट दूर करके कल सबेरे अपनी बोके साथ किर वहाँ आना। मैं यहाँ मिलूँगा, अब तुन्हारे कल्याणका समय आया है। तुन्हारे मनमें बो-बो इन्हार होगी, वह सब पूर्ण हो जायगी।'

पुनिके ऐसा कड़नेपर राजा कुशिकने मन-ही-मन अत्यन प्रस्ता होकर कड़ा—'महापाग ! आपने हमलोगोंको पश्चित कर दिया, हम दोनोंकी तरुग अवस्था हो गयी तथा

हमारा शरीर सुन्दर और बलवान् हो गया । आपने हम दोनोंके | बे । नगरमें प्रवेश करके उन्होंने पूर्वाहुकारस्की सम्पूर्व इररिस्पर बाबुक मारकर जो-जो चाव कर दिये थे, वे भी अब नहीं दिसायी देते । मैं तो अब बिलकुल सस्य हो गया और अपनी इस रानीको भी अप्सराके समान सुन्दरी देल रहा हूँ। यह सब आपकी कृपाका फल है। आप-जैसे तपस्तीमें ऐसी शक्तिका होना आक्षर्यकी बात नहीं है।' ऐसर बड़कर मुनिकी आज्ञा ले राजर्षि कुशिक उन्हें प्रणाम करके नगरकी ओर चले । उस समय उनके यन्त्री और पुरोहित भी उनके साथ | और समृद्धिशाली बना दिया ।

कियाएँ सन्यन्न की और स्त्रीसहित घोजन करके रात्रिमें पतंगपर शयन किया। उस समय वे मुनिके दिये हुए नृतन शरीर और नवीं शोष्यमें युक्त होनेके कारण बहुत प्रसन्न थे। इयर मृगुकुलको कीर्ति बढ़ानेवाले, तपस्थाके धनी महर्षि व्यवनने गङ्गातटके तपोवनको अपने संकल्पद्वारा नाना प्रकारके खाँसे सुशोधित करके इन्तपुरीसे भी बढ़कर सुन्दर

### च्यवनका कुशिकको स्वर्गीय दूश्य दिखाना, उनके घरमें रहनेका प्रयोजन बतलाना और उनके वंशको ब्राह्मणत्व-प्राप्तिका वरदान देना

भीषानी कहते हैं—चुचिद्धिर ! तदननार, महामना राजा कुक्षिक वह रात्रि व्यतीत होनेपर जागे और पूर्वाह्वकालके नैतियक निषयोंसे निवृत्त क्षेकर अपनी रानीके साथ उस तपोवनकी ओर चल दिये। वहाँ पहुँचकर उन्होंने एक सुन्दर महल देशा जो नीचेसे कपरतक सोनेका बना हुआ बा, उसमें मणियोंके हजारों राज्ये लगे हुए से और यह अपनी शोशासे गन्धवंनगरको मात कर रहा वा। राजाने वहाँ और भी बहुत-से दिव्य पदार्थ देशे, कही खोदीके जिल्लासे सुशोधित पर्वत, कहीं कमलीसे भी हुए सरोबर, कहीं भौति-भौतिकी चित्रशालाएँ और बन्दनवारे शोधा पा रही थीं। पुमिपर कहीं सोनेका फर्चा और कहीं हरी-मरी मासकी बहार थी। अमराइयोगें और लगे हुए से। केतक, उद्दारतक, अञ्चोक, युन्द, अतिमुक्त, घन्या, तिलक, करहरू, बेंत और कनेर आविके फूल शिले हुए थे। वहीं विमानके आकारमें पर्वतीके समान डीवे और भी अनेकों महल विसापी दिये, जो बड़े ही रमणीय और पद्य एवं उत्पल जातिके कमलोसे सुत्रोधित थे। वहाँ समल त्रातुओंमें जिलनेवाले फूल घोषा दे खे थे।

वह अद्भुत दूरव देलका राजा मन-ही-मन सोचने तगे, 'क्या यह राज है या मेरे चित्तमें भ्रम हो गया है अवना यह सब कुछ सत्य ही है। अही । इसी शरीरसे मुझे परम्पतिकी प्राप्ति हो गयी या मैं ज्ञस्कुरु अथवा अपरावतीये आ पहुँसा। यह महान् आश्चर्यकी बात जो मुझे दिखायी दे रही है, क्या है ?' राजा इस प्रकार सोच ही रहे थे कि उनकी दृष्टि भृगुनन्दन व्यवन मुनियर पढ़ी, जो मणिमय लब्बोसे युक्त एक सुवर्णमय विमानके भीतर बहुमूल्य एवं दिष्य पर्रमपर सो रहे थे। उन्हें देखकर राजा कुशिकको बड़ी

प्रसन्नता क्रूर्व और वे अपनी रानीके साथ उनके निकट गये। इतनेहीमें च्यवन ऋषि उस पर्श्वगसहित अनार्धान हो गवे। किर एक ही शणमें वह मुन्दर वन और वहाँकी सारी सजावट विलीन हो गयी। तब राजा उन्हें बूंबते-देशने दूसरे बनमें गये, वहाँ जाकर उन्होंने महाजतधारी व्यवनमुनिको कुपाकी प्रदाईपर बैठकर जप करते देशा। इस अकार अपने योगकत्त्रसे उन्होंने राजाको मोहपे डाल दिया, तब राजा कुशिक यह अत्यन्त अञ्चत घटना देखकर पानीसहित बड़े आक्षपी पड़े और हुपी परकर अपनी कांसे कहने लगे—'कल्पाणी! हमने मृगुकुलतिलक ध्यवनपुनिकी कृपासे कैसे विवित्र और परम दुर्लभ पदार्च देशे हैं। घता, तपोबलसे बढ़कर और कौन-सा बल है ? जिस बातकी मनके द्वारा कल्पनामात्र की जाती है, वह तपस्थासे साक्षात् सुलभ हो जाती है। जिलोकीके राज्यकी अपेक्षा भी तप ही ब्रेष्ठ है। अच्छी तरह तपस्या करनेपर **असकी प्राक्तिसे मोक्षतक मिल सकता है। इन ब्रह्म**र्षि म्हाता ब्यवनका प्रधाव अञ्चत है। ये इच्छा काते ही दूसरे लोकोंकी मृष्टि कर सकते हैं। इस पृथ्वीपर ब्राह्मण ही पवित्र कक्, पवित्र बुद्धि और पवित्र कर्मवाले होते हैं। महर्षि व्यवनके सिवा दूसरा कौन है जो इतना महान् कार्य कर सके।'

एवा इस प्रकार खड़े-खड़े विचार कर रहे थे, इतनेमें उनका आना पहर्षि व्यवनको मालूम हो गया। उन्होंने राजाको देखकर कहा—'राजन् । इप्ति यहाँ आओ ।' आज्ञा पाकर नहाराज कुशिक स्तीसहित मुनिके पास गये और उन वन्द्रनीय महात्माको उन्होंने मस्तक झुकाकर प्रणाम किया। मुनिने आज्ञीबाँद और सान्यना देते हुए उन्हें बैठनेकी आज्ञा दी। अब मुनि शान्त-अवस्थामें आ गये थे, उन्होंने राजाको मसुर वाणीसे तुप्त करते हुए कहा—'राजन् ! तुमने पाँच ज्ञानेन्द्रियों, पाँच कर्मोन्द्रयों और मनको अखी तरह जीत लिया है; इसीलिये तुम महान् संकटसे मुक्त हुए हो । तुमने मलीभाँति मेरी आराबना की है, तुन्हारे हारा कोई छोटे-से-छोटा अपराध भी नहीं हुआ है। अच्छा, अब मुझे



जानेकी आज़ा हो, मैं जैसे आया था वैसे हो लौट जाऊँगा। तुष्तारे कपर मैं बहुत प्रसन्न हैं, अतः तुम मुझसे कोई उत्तय वर मांगो।'

कुरिकने कहा—ब्रह्मन् । आप मुझपर प्रसन्न हैं, यही मेरे लिये सबसे बड़ा वर है तथा यही मेरे जीवन और राज्यका फल है। मृगुनन्दन ! यदि आपका मुक्रपर प्रेम हो तो मेरे मनमें एक संदेश है, उसे दूर करनेकी कृपा कीजिये।

व्यवनने तहा—नरक्षेष्ठ ! तुम मुझसे वर भी माँग हो और तुन्हारे मनमें जो संदेह हो उसे भी कहो; मैं तुन्हारा सब कार्य पूर्ण करूगा।

कुशिकने कहा—भागव ! यदि आप प्रसन्न हो तो मुझे यह बताइये कि आपने मेरे घरपर इतने दिनोतक क्यों निवास किया था ? मैं इसका कारण सुनना जातूना हूँ। इक्कीस दिनोतक एक करवटसे शयन करना, फिर उठनेपर विना कुछ बोले बाहर चल देना, सहसा अन्तर्धान हो जाना, फिर दर्शन ऐकर इक्रीस दिनोंतक दूसरी करवटसे सोते खना, उठनेपर

महतमें आकर मॉति-मॉतिक भोजनको एकतित करना और उसमें आग लगाकर जला देना, फिर सहसा स्थपर सबार हो बाहर नगरको पात्रा करना, धन लुटाना एवं बनमें अनेको सुवर्णमय महलो तथा मणि और मुँगोंके पायेवाले पर्लगोका दिखलाना और अन्तमें सबको अदृश्य कर देना—आपके इन कार्योंका मैं यथार्थ कारण सुनना नाहता है।

व्यवनने कहा-राजन् ! जिस कारणसे मैंने में सब काम किये थे, उसे आद्योपाना सुनो—पूर्वकालकी बात है, एक दिन देवताओंकी समामें ब्रह्माजी कह रहे थे कि 'ब्राह्मण और शक्तियोमें विरोध होनेके कारण दोनों कुरोंमें संकरता आ जावनी।' उनके मुँहसे मैंने यह भी सुना था कि (तुन्हारे वंशकी कन्छसे मेरे वंशमें क्षत्रिय-तेत्रका संबार होगा और) तुन्तरा एक पौत्र ज्ञाङ्कण-तेजसे सन्यत्र तथा पराक्रभी होगा ।' यह सुनकर में तुमारे बंशका उखेद कर शलनेकी इच्छासे यहाँ आया । इस समय मैंने तुमसे यही कहा था कि 'मैं एक क्रवका आरम्ब कर्कगा, तुम मेरी सेवा करो ।' (इसी व्याजशे में तुन्हारा दोन हुँव रहा था;) किंतु तुन्हारे घरमें रहकर भी मैंने आजतक तुमपे कोई केष नहीं पाया । इक्रीस दिनतक सोता रहा, पर तुमने या तुन्हारी ऋति मुझे जगानेका साहस नहीं बिच्या । किर मैं अलब्धांन हुआ और पुनः तुम्हारे घरमें आकर योगका आक्रय से हकांस दिनोतक सोया। मैंने सोबा बा 'हुमलोग भूस और बकायदने घवराकर मेरी निना करोगे', इसी जेहरपसे मैंने तुमलोगीको भूसे रखका क्रेप्स पश्चिमपा। इतनेपर भी तुन्हारे और तुन्हारी क्रीके मनमें तनिक भी क्रोध नहीं हुआ। इससे में तुमलोगोंके ऊपर बहुत संतुष्ट हुआ। इसके बाद जो मैंने भोजन मैगाकर जलाया, उसके भीतर भी यही उद्देश्य क्रिया था कि तुम ब्राहके कारण मुझपर जोध करोगे; किंतु मेरे उस बर्ताबको भी तुमने सह लिया। तदन्तर, पैने रबपर बैठकर बहा 'तुम स्नीसहित आकर मेरा रव सीवो', इस कार्यको भी तुमने निर्भय होकर पूर्ण किया; किर जब मैं तुकारा धन लूटाने लगा तो भी तुम क्रोधके वजीचृत नहीं हुए। इन सब बातोंसे मुझे तुम्हारे ऊपर बड़ी प्रसन्नता हुई, अतः मैंने तुन्हें संतुष्ट करनेके लिये ही इस वनमें सर्गका दर्शन करावा है। राजन् । इस करमें तुमने को दिव्य दृश्य देखा है, यह सर्गकी एक झाँकी थी। तुमने अपनी रानीके साथ इसी शरीरसे कुछ देशतक लगीव सुसका अनुभव किया है। यह सब मैंने तुम्हें तप और धर्मका प्रभाव दिललानेके लिये ही किया है। ये बातें देखने-तेलकी मालिश कराना, फिर अनार्धान होकर बल देना. पुनः 🕽 पर तुन्हारे मनमें जो इच्छा हुई है, वह भी मुझे मालूम हो गयी।

तुम सम्राट् और इन्त्रके पदको भी तृगावत् मानकर क्राह्मणत्व पाना चाहते हो और तपकी अधिकाषा करते हो। तप और ब्राह्मणत्वके सम्बन्धमें अभी तुम जो विकार प्रकट कर रहे थे, वह विलकुल ठीक है। वास्तवमें ब्राह्मण होना दुर्लम है, ब्राह्मण होनेपर भी कृषि होना और ऋषि होनेपर भी तपली होना तो और भी दुर्लभ है। तुन्हारी यह इच्छा पूर्ण होगी। भृगुवंशियोंके तेजसे तुन्हारा वंश ब्राह्मणत्वको ब्राह्म होगा, तुन्हारा पीत्र अप्रिके समान तेजस्वी और तपली ब्राह्मण होगा, वह तीनों लोकोंको अपने प्रभावसे आतङ्कित करेगा। यह मैं तुमसे सभी बात बता रहा है। राजवें ! अब तुम मुक्तसे अपना मनोवास्त्रित वर भीग लो। मैं तीर्थयात्राको व्यक्तगा, देर हो रही है।

नुष्णिकने करा—महायुने ! आप मुझपर प्रसन्न हैं, यहाँ मेरे रिस्ये बहुत बड़ा कर है । आप जैसा कह रहे हैं, वह सत्य हो---मेरा पीत ब्राह्मण हो जाय । अब मैं किरतारके साथ यह बात सुनना बाहता है कि मेरा यंदा किस प्रकार ब्राह्मण होगा ? मेरा वह पीत्र कौन होगा ? (जो सर्वप्रथम ब्राह्मण होनेवारम है ।)

ध्यनने कहा—नाश्रेष्ठ । यह बात तुष्टें अवश्य करानेके योग्य है, सुनो—श्राधियलोग सदासे ही पृगुकंदी प्राध्यमोके यजमान हैं; किंतु प्रारव्यवदा आगे कलकर अनमें पून्ट हो जायगी, इसलिये के देवकी प्रेरणासे समझ पृगुकंदियोका संहार कर शलेंगे, गर्थके क्वेतकको जीवित नहीं होदेंगे। तदननार, मेरे वंदामें उत्पन्न महर्षि कर्वक एक क्वांक नामक पुत्र होगा, उसके पास प्रारव्यवदा समझ शक्रियोका अन्त करनेके किये सन्यूर्ण धनुकेंद्र मूर्तिमान् होकर उपस्कित होगा।
उस धनुकेंद्रको प्रकृण करके ऋचीकमृति अपने पुत्र जमदित्रको
उसकी शिक्षा देंगे। जमदित्र अपनी तपस्यासे शुद्ध अन्तःकरणवाले होंगे और उस धनुकेंद्रको धारण करेंगे। ये तुन्हारे कुलका कल्याण करनेके स्थि तुन्हारे कंद्रकी कल्याका पाणिप्रद्राण करेंगे, वह कल्या राजा गाधिकी पुत्री और तुन्हारी पौजी होगी। उसके गर्पसे महर्षि जमदित्र क्षत्रिय-धर्मका आवश्य करनेवाका पुत्र उत्पन्न करेंगे और वे ही महाराज गाधिको विद्यामित्र नामक एक परम धार्मिक पुत्र प्रदान करेंगे, जो कव्य होकर भी ब्राह्मण-धर्मका पालन करनेवाला, वृहस्पतिके समान तेजस्वी और महान् तपस्वी होगा। इस प्रकार ब्राह्मणके कुलमें क्षत्रिय और क्षत्रियके कुलमें ब्राह्मणके उत्पन्न होनेमें वो क्षियों कारण बनेगी। यह सब कुछ ब्रह्माजीकी प्रेरणासे होगा। तुन्हारी तीसरी पीढ़ी ब्राह्मण हो जायगी और तुम पवित्रात्मा भुगुवंशियोंके सम्बन्धी बनोगे।

भीजजी वहते हैं—सहात्मा स्वयन मुनिका क्यान सुनकर राजा कुशिक बहुन प्रसन्न हुए। तदनन्तर, महातेजस्वी व्यवनने उन्हें यर मौगनेक लिये पुनः प्रेरित किया। तब राजाने कहा—'महामुने। मेरा कुल हाह्मण हो जाय और उसका मन धर्ममें लगा रहे।' उनके इस प्रकार कहनेपर व्ययन मुनिने कहा—'अस्ता, ऐसा ही होगा।' फिर वे राजाकी अनुमति से तीर्ययात्राको करे गये। राजा मुखिहिर! इस प्रकार मैने भूगुवंशी और कुशिकवंशियोंके परस्पर सम्बन्धका कारण वतलाया है। व्ययन व्यविने जैसा कहा था, उसी प्रकार परसुराम और विकामिजजीका जन्म हुआ।

#### नाना प्रकारके शुभ कर्मोंका और जलाशय बनाने तथा बगीचे लगानेका फल

वृश्विहरने कहा—पितामह ! इस पृथ्विको जब मैं सम्पत्तिमाली राजाओंसे हॉन देखता हूँ तो मुझे बड़ी बिन्ता और मनराहट होती है। यद्यपि मैंने सैकड़ों देखोंके राज्योपर अधिकार पाया है और समूची पृथ्वीपर विजय प्राप्त की है, तबापि इसके लिये जो करोड़ों मनुष्योकी मेरेद्वारा हत्या हुई है, उसके कारण मेरे मनमें बड़ा संताप हो रहा है। हाय ! उन बेचारी कियोंकी क्या दशा होगी, जो आज अपने पति और बन्धुओंसे हीन हो चुकी है। यह सब सोचकर मेरी तो ऐसी इच्छा होती है कि मर्थकर तपस्या करके अपने शरीरको सुखा डालूँ; किंतु इस विषयमें आपका क्या विचार है ? यह पंथाईकपसे सुनना चाहता है।

भीष्मजीने कहा--राजन् ! मैं तुन्हें एक अद्भुत रहस्य

बवताता है। सनुष्यको सन्तेपर किस कमेंसे कौन-सी गति पिलती है, इस विषयको सुनो। तपस्थासे स्वर्ग पिलता है, तपस्थासे सुपशकी प्राप्ति होती है तबा तपस्थासे ही दीर्धायु, ऊँबा पद और तरह-तरहके भोग प्राप्त होते हैं। हान, बिहान, आरोप्प, रूप, सम्पत्ति और सौभाग्य भी तपस्थाके ही फल है। तप करनेसे सनुष्य धन पाता है, मौन इनके आवरणसे सबपर हुक्य बलाता है, दानसे उपभोग और ब्रह्मचर्यके पालनसे दीर्थायु प्राप्त करता है। ब्रतकी दीहा लेनेसे उत्तम कुलमें जन्म होता है, फल-मूल भोजन करनेवालोंको राज्य और पत्ता बवाकर रहनेवालोंको स्वर्गकी प्राप्ति होती है। दूब पीकर रहनेवाला मनुष्य स्वर्गको जाता है और दान देनेसे अधिक यन मिलता है। मुस्की सेवासे विद्या और नित्य श्राद्ध करनेसे संतानकी वृद्धि होती है। जो केवल शाकाहार करके रहता है, उसे गोबनकी प्राप्ति होती है। तिनके सानेवाले स्वर्गमें जाते हैं और हवा पीकर खनेवाले यक्तका फल पाते हैं। जो द्वित्र नित्य कान करके दोनों समय संध्योपासन करते हैं, वे दक्ष प्रजापतिके समान होते हैं। अन्न और जलका त्याग करनेवाले स्वर्गमें जाते हैं तजा जुले मैदान वेदीपर प्रायन करनेवालोंको गृह और प्राप्याकी प्राप्ति होती है। चीमड़े और वल्कल पहननेवालोंको उत्तम-उत्तम वस और आधूषण मिलते हैं, जलमें बैडकर तर करनेवाला राजा होता है तथा सत्यवादी पुरुष स्वर्गमें देवताओंके साथ जानन्द भोगता है। दानसे यदा, अहिसासे आरोप्य तबा जाहागोंकी सेवासे राज्य और ब्राह्मणत्वकी प्राप्ति होती है। त्येगीको पानी पिलानेसे सदा रहनेवाली कीर्ति मिलती है तथा अप्रधानसे समस्त कामनाओं और उपभोगोंकी प्राप्ति होती है। जो सयस प्राणियोंको सान्त्रना हेता है, वह सब प्रकारके शोकीसे छूट जाता है। देवताओंकी सेवासे राज्य और दिव्य रूप मिलते हैं। मन्दिरमें दीपदान करनेसे मनुष्यका नेत्र नीरोग खला है। वर्शनीय (सुन्दर) बज्रुओंके दानसे बुद्धि और सरणहाति प्राप्त होती है। बारह वर्षोतक उपवास, दीक्षा और विकास स्नानका नियम पालन करनेसे बीरोंसे भी श्रेष्ठ गति प्राप्त होती है। यज्ञ और उपवाससे सार्ग मिलता है। फल और फूल दान करनेवाला मनुष्य योक्षदायक ज्ञान प्राप्त करता है।

जो सोनेसे मढ़ी हुई सीगोवाली कपिला गायका काँसके यने हुए दुम्ब-पात्र और व्यावेसमेत दान करता है, उस पुरुवक पास वह गौ उन्हीं गुणोंसे युक्त कायधेनु होकर आती है। उस गौके प्रारीरमें जितने रोएँ होते हैं, ज्याने वर्षतक मनुष्य सार्गमें सुख भोगता है। इतना ही नहीं, वह गी उसके पुत्र-पोत्र आदि सात पीढ़ियोतकका ठ्यार कर देती हैं। जैसे महासागरके बीचमें पड़ी हुई नात वायुका सहारा पाकर पार पर्शुंचा देती है, उसी प्रकार अपने कर्मोंसे बैचकर घोर अन्यकारमय नाकमें पड़ते हुए मनुष्यको गोदान ही पार करता है। जो पनुष्य अपनी कन्याका ब्राह्मविधिसे विवाह करता, ब्राह्मणको धूमिदान देता और विधिवत् अन्न दान करता है, उसे इन्द्रलोककी प्राप्ति होती है। जो साध्यायदील और सदाचारी ब्राह्मणको सर्वगुणसम्पन्न गृह दान करता है, उसका उत्तर कुरुदेशमें जन्म होता है। भार ढोनेमें समर्थ बैल और गायका दान करनेसे वसुरजेककी प्राप्ति होती है। सुवर्णका दान स्वर्ग देनेवाला है तथा पक्रे सोनेका दान उससे भी उत्तम फल देता है। बाता देनेसे उत्तम घर, उपान्ह (जूता) दान करनेसे सकारी, क्या देनेसे सुन्दर रूप और गन्ध दान करनेसे सुगन्धित दारीरकी

प्राप्ति होती है। जो ब्राह्मणको फल और फूलोसे भरे हुए वृक्षका दान करता है, यह अनायास ही नाना प्रकारके रहों से पूर्व समृद्धिशालों पर प्राप्त करता है। अस, जल और रस दान करनेवाला पुरुष इकानुसार रसोंको प्राप्त करता है तथा जो रहनेके लिये पर और ओइनेके लिये वस देता है, यह इसी वसुओंको उपसब्ध करता है; इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। जो पनुष्प ब्राह्मणोंको फूलोंको माला, पूप, बन्दन, उबटन, नहानेके लिये जल और पुष्प दान करता है, यह नीरोप और सुन्दर कनवाला होता है। जो पुरुष अससे भरे हुए घरको सम्यासहित दान करता है, इसे अत्यन्त प्रवित्र, मनोहर और नाना प्रकारके रखोंसे भरा हुआ लाम स्थान प्राप्त होता है। संसामधूमिमें वीरहास्थापर स्थन करनेवाला पनुष्य ब्रह्माके समान हो ब्याता है।

पुष्पिक्षरने बाहा—पितामह । बगीचे लगाने और जलाशय बनवानेका जो फल होता है, उसको मैं आपके मुँहसे सुनना चाहता है।

भीभाजीने कहा—युविधित ! जहाँका दृश्य सुन्दर हो, जहाँ अक्की उपन अधिक होती हो, जो नाना प्रकारके चातुओंसे विभूषित एवं विभिन्न दिसलायी देती हो तथा यहाँ सब प्रकारके प्राणी निवास करते हों, वही चूमि उत्तम मानी गयी है। उसमें तालाब एवं सब प्रकारके जलाशय (कृप आदि) बनवाना उलय क्षेत्र (तीर्च) के समान है। अब मैं हालाब चा योक्तरे सुद्धानेके पुण्यका वर्णन करता है। तालाव बनवानेवाला मनुष्य तीनो लोकोमें सर्वत्र पुत्र्य माना जाता है। ठालाव मित्रके घरकी भाँति उपकारी, सूर्य देवताको प्रसन्न करनेवाला तबा देवताओंकी पुष्टि करनेवाला है। पोसरा खुदवाना अपनी कीर्ति फैलानेका सर्वोत्तम उपाय है; इससे धर्म, अर्थ और कामरूप फलकी प्राप्ति होती है। देशमें तारमञ्ज बनवानेका पुण्य एक महान् क्षेत्रके समान है, वह चारों प्रकारके प्राणियोंके लिये बहुत बड़ा आधार हो जाता है। देवता, यनुष्य, गन्धर्व, पितर, नाग, राक्षस तथा समस्त म्बाबर प्राणी जलाहायका आक्रम लेते हैं; अतः ऋषियोंने तालाब बनवानेसे जिस फलकी प्राप्ति बतलायी है, यह मैं तुम्हें वता रहा है, सुनो—जिसके खुदवाये हुए पोरशरेमें बरसातधर पानी रहता है, उसको अग्निहोजका फल प्राप्त होता है। जिसके वारतक्षमें इस्त्कारतक यानी ठहरता है, वह मरनेके पश्चात् एक हजार गोद्यानका फल प्राप्त करता है। जिसके जलाशयमें हेमल (अगहन-पौष) तक पानी रुकता है, वह ऐसे यज्ञका फल प्राप्त करता है, जिसमें सुवर्णकी बहुत-सी दक्षिणा दी जाती है। जिसके पोखरेमें माध-फाल्युनतक जल रहता है, उसे

अप्रिष्टोम यज्ञका फल मिलता है। विसके बनवाचे हुए तालावका पानी चैत्र-वैद्यासतक समाप्त नहीं होता, वह अतिरात्र ध्यका फल प्राप्त करता है तथा जिसके तालवका जल जेठ-आबाढ़में भी मौजूद रहता है, उसे अन्त्रमेध-यज्ञका फल मिलता है। जिसके खुदवाये हुए जलालयमें गौएँ तथा साधु पुरुष पानी पीते हैं, वह अपने समझ कुलको तार देता है। जिसके पोसरेमें प्यासी हुई गीएँ तबा मुग, पक्षी और मनुष्य जल पीते हैं, वह अश्वमेध-यज्ञका फल पाता है। यदि किसीके पोसरेमें लोग स्नान करते, पानी यीते और विकास करते हैं तो इन सकता पुण्य का पुल्यको भरनेके बाद अक्षय सुल प्रदान करता है। पानी दुर्लम पदार्थ है, परलोकमें तो उसका मिलना और भी कठिन है; वो जलका दान करते हैं, बे ही वहाँ सदा तूर रहते हैं। प्रानीका दान सब दानोंसे भारी और सब दानोंसे केष्ठ है; अतः इसका दान अवदय करना चाहिये।

इस प्रकार यह मैंने तालास बनवानेके उत्तम फालका मर्गन किया, अब मुक्ष लगानेके सम्बन्धमें कुछ बाते बताता हैं। स्थापर भूतोकी छः जातियाँ कठायी गयी है—वृक्त (बड़-पीपल आदि),गुल्प (कुछ आदि), लता (कुछपर फैलनेवाली बेल), बल्ली (जमीनपर फैलनेवाली बेल), लक्सार (बाँस आदि) और तृण (याम आदि)। अब इनको लगानेमें जो गुण हैं, उनको सुनो। बृक्ष लगानेवाले - अनुक्रान करे और सदा सत्य बोले।

यनुष्यकी इस लोकमें कीर्ति बनी खती है और मरनेके बाद उसे उत्तम फलकी प्राप्ति होती है। संसारमें उसका नाम होता है, परलोकमें पितर उसका सम्मान करते हैं तथा देवलोकमें चले जानेपर भी यहाँ उसका नाम नष्ट नहीं होता। यृक्ष लगानेवाला पुरुष अपने मरे हुए पितरों और भविष्यमें होनेवाली संतानोंका भी उद्धार कर देता है, इसलिये बृक्ष अवस्य लगाने बाहिये । जो वृक्ष लगाते हैं, उनके लिये वे वृक्ष पुत्रके समान होते हैं, उन्होंके कारण वह परलोकमें खर्ग तथा अक्षय लोकोको जास करता है। वृक्षगण अपने पूर्लोसे देवताओंको, फलोसे पितरोकी और प्रापासे अतिथिपीकी पूजा करते हैं। किसर, नाग, राक्षस, देवता, गन्धर्व, मनुष्य और ऋषि—ये सभी वृक्षीका आक्षप रेले हैं। फूले-फले युक्त इस जगहर्ने सनुष्योंको तुप्त करते हैं। जो वृक्षका दान करता है, उसको वे कुछ पुत्रकी भौति परलोकमें तार देते हैं; इसलिये अपना कल्पाण बाहनेवाले मनुष्यको उवित है कि वह पोसरा खुदवाकर उसके किनारे अखे-अखे वृक्ष भी लगावे और उन वृक्षीकी पुत्रके समान रक्षा करे; क्योंकि थे कुक्ष धर्मकी दृष्टिसे पुत्र ही माने जाते हैं। जो तालाब बनवाता, वृक्त लगाता, पहाँका अनुहान करता तथा सत्य बोलता है, वह कर्गने सम्यापित होता है। इसलिये मनुष्यको जाहिये कि यह तालाब बनलाये, बगीसे लगावे, प्रति-भौतिके पश्लेका

# भीष्यद्वारा उत्तम दान और उत्तम ब्राह्मणोंकी प्रशंसा करते हुए उनकी आराधनाका उपदेश

जाते हैं, उनमें आप किसको सर्वश्रेष्ठ मानते हैं ? जिस दानका पुण्य दाताका अनुसरण करता हो, वही मुझे बतानेकी कृपा कीजिये।

भीष्मजीने कहा—युधिष्ठिर । सम्पूर्ण प्राणियोको अभय दान दे, संकटके समय उनपर दया करे, उनकी बाही हुई यस्तु वर्षे वे और प्यासेको पानी पिलावे। सुवर्ण, गी और पृथ्वी—इन तीन वस्तुओंका दान बड़ा पवित्र माना गया है, इससे पापीका भी उद्धार हो जाता है। राजन् । तुम साधु पुरुषोको हमेशा ही इन कसुओंका दान किया करे। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि ये दान मनुष्यको पापसे मुक्त कर देते हैं। संसारमें जो-जो पदार्थ अत्यन्त प्रिय माना जाता है तका अपने बरमें जो भी प्रिय वस्तु मौजूद हो, वह सब गुणवान् पुरुषको दान देना चाहिये, इससे वह दान अक्षय होता है। जो सदा दूसरोंका प्रिय कार्य करता और उन्हें प्रिय वस्तु दान

मुधिष्ठरने पूज--पितामह ! वेदीके बजुर जो दान बतलाये | देशा है, बहु इन्नलोक और परलोकमें समस्त प्राणियोका प्रिय होता है तबा उसे सदा प्रिय बस्तुओंकी प्राप्ति होती है। जो आसक्तिरिक्त और अकिंकन पुरुषके भी याखना करनेपर अवंकारवश अपनी शक्तिके अनुसार उसका सत्कार नहीं करता, वह कूर है। शहु भी वदि दीन होकर इस्ल पानेकी इच्छासे घरपर आ जाय तो संकटके समय जो उसपर दया करता है. वही मनुष्योंमें ब्रेष्ट है। विद्वान् होनेपर भी विसकी आजीविका झींण हो गयी है, जो दीन-दुर्बल और दु:सी है, ऐसे मनुष्यकी पूल मिटानेवाले पुरुषके समान पुण्यातम कोई यही है। जो स्त्री-युत्रोंके पालनमें असमर्थ होनेके कारण विशेष कष्ट उठानेपर भी किसीसे याजना नहीं करते और सदा सत्कर्मीमें ही लगे रहते हैं, उनको हर एक उपायसे अपने पास बुलाकर सहस्थता देनी चाहिये । युधिष्ठिर ! जो देवताओं और मनुष्योसे किसी वस्तुकी कामना नहीं करते, सदा संतुष्ट रहते और जो कुछ मिल जाय उसीपर निर्वाह करते हैं, ऐसे पूज्य

पुरुषोका पता लगाकर उन्हें निमन्त्रित करो और आवश्यक सामग्रीसे युक्त तथा सब प्रकारसे मुखद गृह निवेदन करके उनका पूर्ण सत्कार करो । यदि तुम्हारा दान अञ्चासे पवित्र और कर्तथ्यकी दृष्टिसे ही किया हुआ होगा तो पुण्य-कर्पीका अनुष्टान करनेवाले वे धार्मिक पुरुष उसे उत्तम गानकर स्वीकार कर लेंगे। जो विद्वान, जतका पालन करनेवाले. किसीका आश्रप लिपे जिना ही जीवन-निर्वाह करनेवाले. अपने साध्याय और तपको गुप्त राहनेवाले, कठोर निवनोचे संलग्न, गुद्ध, जितेन्द्रिय और अपनी ही खीसे सब्बय रशनेवाले हैं, उन उत्तम ब्राह्मणोंके लिये तुम जो कुछ दान करोगे उससे तुम्हारा कल्याण होगा । द्वित्रके हारा सार्व और प्रात:काल विधिपूर्वक किया हुआ अधिक्रेत्र जो फल प्रदान करता है, वही फल संचमी ब्राह्मणोंको दान देनेसे पिलना है। तुष्टारे द्वारा किया जानेवाला विद्याल दान यक्न-अञ्चासे पवित्र एवं दक्षिणासे युक्त है; यह सब वजोंसे बक्कर है, इसको सदा बालु रखो।

जो ब्राह्मण कभी होच नहीं करते, जिनके मनमें तिनकेका भी लोभ नहीं होता और जो सहा मीठे क्यन बोलने हैं, थे ही मेरे परमपुन्य हैं। उपयुक्त ब्राह्मण नि:स्पृष्ट होनेके कारण बनके लिये कोई कार्य नहीं कार्त, उनकी पुत्रके समान रक्षा करनी चाहिये । उन्हें बारंबार नमस्कार है; उनकी ओरसे हमलोगोंको कोई भय न हो । ऋतिक, पुरोहित और आचार्य-- ये प्रायः कोमल स्वभाववाले और वेदोंको धारण करनेवाले होते हैं। शक्तिकार देन ब्राह्मणके पास जाने ही शान्त हो जाता है, इसलिये तुम अपनेको धनी, कलकान् और राजा समझकर ब्राह्मणीकी अवहेलना करके खर्च ही अञ्च-वन्त्रका उपभोग न करना । तुन्हारे पास जो बन है उसके हारा अपने धर्मका अनुहान करते हुए तुन्हें ब्राह्मणोकी पूजा करनी चाहिये। यसेक वृत्तिसे रहनेवाले ब्राह्मणोट्ये तुम सदा प्रणाम किया करों और वे भी तुम्हारे आक्रयमें उत्साह और आनन्दके साथ रहें। कुरबंह ! जिनकी कृपा अक्षय है, जो सबका हित करनेवाले और बोड़ेमें ही संतुष्ट रहनेवाले हैं, उन ब्राह्मणोंको तुम्हारे सिवा दूसरा कौन जीविका दे सकता है ? जिस प्रकार इस संसारमें खियोंका सनातनवर्ग पतिकाँ सेवापर ही अवलम्बित है, उसी प्रकार हमारी गति ब्राह्मणोंके अधीन है। तात ! यदि हम ब्राह्मणोंकी पूजा न करें और क्षत्रियमें सदा रहनेवाले निष्ठुर कर्मको देखकर ब्राह्मण भी हमारा परित्याग कर दें तो हम बेट, यज्ञ, उत्तम लोक और आजीविकासे भी भ्रष्ट हो जावें; उस दशामें हमारे जीवित खनेका क्या प्रयोजन होगा ?

राजन् । अब मैं तुम्हें सनातन कालका धार्मिक व्यवहार बता रहा है, सुनो-पूर्वकालमें क्षत्रिय ब्राह्मणोंकी, वैदय श्रक्तियोकी और सुद्र वैश्वोकी सेवा करते थे। ब्राह्मण अग्निके समान तेवस्वी है, अतः शुहको दूरसे ही उनकी सेवा करनी चाहिये; किंतु क्षत्रिय और वैश्यको शरीर-स्पर्शपूर्वक ब्राह्मणको सेवा करनी डबित है। ब्राह्मण खभावतः कोमल, सत्यथादी और सत्यथर्पका पालन करनेवाले होते हैं, किंतु जब वे क्रोबर्ने भरते हैं तो विषेत सौपोंके समान भर्यकर हो जाते हैं. अतः तुम सदा ब्राह्मणोकी सेवा करते रही । तेज और बलसे तपनेवाले अत्रियोके तप और तेज ब्राह्मणोमें ही शान्त होते हैं। तात । मुझे ब्राह्मण जितने प्रिय है उतने मेरे पिता, पितामह, यह शरीर और जीवन भी क्रिय नहीं हैं। इस पृथ्वीपर तुमसे बढ़कर मेरा प्रिय जोई नहीं है; किंतु ब्राह्मण मुझे तुमसे भी अधिक प्रिय हैं। पाष्ट्रक्चन । यह मैं सबी बात बता रहा है और इसी सत्त्रके कारण जहाँ मेरे पिता महाराज शानत् विराजमान है, उस लोकमें मैं जाडेगा और सत्पुरुषोक्तो मिलनेवाले प्रहालोक आदि उत्तम लोकोका दर्जन करूँगा । अब मुझे बहुत शीप्र और विरकालतकके लिये उन लोकोंचे जाना है।

जुणिडरने पूळ-चितामह ! उत्तम आबरण, विद्या और कुलमें एक समान प्रतीत होनेवाले वो ब्राह्मणीमेंसे यदि एक पायक हो और दूसरा अयासक तो किसको दान देनेसे उत्तम फल चित्रता है ?

र्थयर्थने करा-युधिष्ठिर । याचना करनेवालेकी अपेक्षा बावना न करनेवालेको दिया हुआ दान विद्रोप कल्याण करने-वाला होता है तथा अधीर हदयवाले कृपण मनुष्यकी अपेक्षा वैर्य धारण करनेवासा ही विशेष सम्मानका पात्र है। रक्षाके कार्यने वैर्य बारण करनेवात्म क्षत्रिय और याचना न करनेमें युक्ता रसनेवाला ब्राह्मण श्रेष्ठ है। जो ब्राह्मण धीर, संतोषी और विक्रम् होते हैं, वे देवताओंको प्रसन्न करते हैं। दरिहकी वाचना उसके लिये तिरस्कारका कारण मानी गयी है: क्वोंकि यात्रक लुटेरोंको भारत सदा प्राणियोंको उद्विप्र करते रहते हैं। यासक मर जाता है किंतु दाता कभी नहीं मरता। यासककी जो दान दिया जाता है यह दवासप परम धर्म है; किंतु जो लोग हुंछ उठाकर भी याचना नहीं करते, उन ब्राह्मणोंको प्रत्येक उपायसे अपने पास बुलाकर दान देना चाहिये। यदि तुम्हारे राज्यके भीतर रासमें क्रियी हुई आगको तस्तु वैसे उत्तम ब्राह्मण रहते हो तो तुम् वजपूर्वक उनकी सोज करनी चाहिये; क्योंकि तपस्यासे देदींप्यमान रहनेवाले वे ब्राह्मण पुलित न होनेपर यदि बाहें तो सारी पृथ्वीको पत्म कर सकते हैं, अत: उनकी सदा एवा करनी चाहिये। जो ब्राह्मण झान-विज्ञान और तपस्पासे

वो पाचना नहीं करते, उनके पास तुन्हें स्वयं जाकर नाना प्रकारके पदार्थ दान करने चाहिये। सत्यं और प्रात:काल विधिपूर्वक अधिक्षेत्र करनेसे जो फल मिलता है, वही बेटके विद्यान् और प्रतबारी ब्राह्मणको दान देनेसे भी मिसना है। जो विद्या और वेदव्रतमें निष्णात हैं, जो किसीके आजित होकर जीविका नहीं चलाते, जिनका साध्याय और तपस्या गुप्त है तबा जो उत्तम जतका पालन करनेपाले हैं, ऐसे उत्तम ब्राह्मणोंको तुम अपने यहाँ निमन्तित करो और उन्हें सेवक तथा आवदयक सामग्रीके साथ रहनेके लिये इतम घर दे। ये अर्थक तथा सूक्ष्मदर्शी प्राञ्चण तुन्हारे अञ्चापुत्त दानको जैसे किसान क्वांकी बाद जोहता रहता है, उत्ती प्रकार जिनके | व्हांको सदा जारी रखना।

युक्त एवं पूजनीय है, उनकी तुन्हें सदा ही पूजा करनी बाहिये । | घरकी कियाँ अजकी प्रतीक्षामें बैठी हों, ऐसे ब्राह्मणोको दान देनेसे यहान् पुज्य होता है। नियमपूर्वक ब्रह्मचर्यक्रतका पालन करनेवाले ब्राह्मण यदि प्रातःकाल यस्ये भोजन करते हैं तो तीयों अफ्रियोंको तुप्त कर देते हैं, दोपहरके समय उन्हें गी, सुवर्ण और बन्न देनेसे इन्ब्रदेवता प्रसन्न होते हैं तथा तीसरे पहरमें जो तुम देवताओं, पितरों और ब्राह्मणोंके उद्देश्यसे दान करते हो, वह विश्वेदेवीको संतुष्ट करनेवाला होता है। सब प्राणियोंके प्रति अहिसाका भाव रखना, सबको प्रयायोग्य धाय अर्पण करना, इन्द्रियसंघय, त्याग, धैर्य और सस्य—ये सब गुज तुन्हें यज्ञानामें अवसूब-सानका पान देंगे और इस प्रकार जो तुन्हारे सद्धापूत एवं दक्षिणायुक्त प्रक्रमा विस्तार हो कर्तन्यकृद्धिसे किया हुआ मानकर अकहव खीकार करेंगे। रहा है, यह रत्यी यहांसे बढ़कर है। तात युधिष्ठिर ! तूम इस

#### राजाके लिये यज्ञ, दान और ब्राह्मण आदि प्रजाकी रक्षाका उपदेश

युधिष्ठिरने पूका—पितामह । दान और यक्र—ये दोनों क्रियाएँ इस लोकमें फल देती हैं या परलोकमें इनका नहान् फल प्राप्त होता है ? इन दोनीयेंसे किसका फल बेह है ? कैसे लोगोंको दान देना जाहिये ? तका किस प्रकार और कब यक्रका अनुद्वान करना चाहिये ? इस बातको मैं यबार्यकासे जानना चाहता है, अतः आप मुझसे दान-धर्मका वर्णन क्तिजिये ।

भीमजीने कहा-बेटा ! श्रविषको सदा कटोर कर्म करने पहते हैं, अतः पत्र और दान ही उसे पवित्र करनेवाले कर्य हैं। साधु पुरुष पाप करनेवाले राजाका दान नहीं लेते, इसलिये राजाओंको पर्याप्त दक्षिणा देकर यहाँका अनुहान करना चाहिये । साधु पुरुष यदि दान स्वीकार करें तो राजाको बड़ी अञ्चाके साथ उन्हें प्रतिदिन दान देना चाहिये; क्योंकि अद्यापूर्वक किया हुआ दान आत्मशुद्धिका सर्वोत्तम साधन है। तुम नियमपूर्वक यज्ञकी टीक्स लेकर सुर्शील, सदाबारी, तपस्वी, वेदयेला, सनसे मेंत्री रक्तनेवाले तथा साधुस्त्रभाववाले ब्राह्मणोंको धन देकर संतुष्ट करो । यदि वे तुन्हारा दान खीकार नहीं करेंगे तो तुन्हें पुण्य नहीं होगा, इसिक्ये दक्षिणायुक्त बज्ञोका अनुद्वान करो और सायु-ब्राह्मणोको स्वादिष्ट अत्र भोजन कराजो। पानिक पुरुषोंको दान करके ही तुप अपनेको यह और दनके पुण्यका भागी समझ लो। यत्र करनेवाले ब्राह्मणोका सदा सम्मान करो, इससे तुम्हें भी यज्ञका आंज़िक फल प्राप्त हो जायगा। जो बहुतोंका उपकार करनेवाले, बाल-बहोबाले

ब्राक्तुयोका यतन-योक्य काता है, वह उस गुभकर्मक प्रभावसे प्रकारतिके समान संतानवान् होता है। परोपकारी संत पुरुष सदा उताम बामेंका प्रसार और प्रचार करते रहते हैं, अपना सर्वत्व समर्पण बरके भी ऐसे लोगोंका पालन-पोषण करना जातिये।

युविद्विर । तुम समृद्ध हो, इसरिन्ये ब्राह्मणीको गाय, बैल, अब, झता, जुता और चस्रदान करते रहो । जो ब्राह्मण यह करते हों, उन्हें यी, अन्न, घोड़े जुते हुए रथ आदिकी सवारियाँ, उत्तम घर और सच्या आदि दान करो । मे दान सरलतासे होनेवाले और समृद्धिको बढ़ानेवाले हैं। जिन ब्राह्मणीका आखरण निन्दित न हो, वे यदि जीविकाके जिना कड़ पा खे हो तो उनका पता लगाबार गुप्त या प्रकटमपर्मे जीविकाका प्रवन्य करके सदा उनका पासन करते रहना चाष्ट्रिये । क्षत्रियोंके लिये यह कार्य राजसूय और अश्वमेध यहसे भी अधिक कल्याणकारी है। ऐसा करनेसे तुम सब पापोसे मुक्त और पवित्र होकर सर्वमें जाओगे। तुम्हें अपने सेवकों और प्रजाका भी पुत्रको भौति पालन करना चाहिये। ब्राह्मणोंके पास जो वस्तु न हो उसे देना और जो हो उसकी रक्षा करना भी तुम्हारा कर्तव्य है। अपना सारा जीवन ही तुम्हें ब्राह्मणोंकी सेवामें लगाना चाहिये, उनकी रक्षासे कभी मुँह नहीं योड्ना चाहिये । ब्राह्मणोंके पास यदि बहुत धन इकट्ठा हो जाय तो यह उनके लिये अनर्चका ही कारण होता है; क्योंकि लक्ष्मीका निरन्तर सहवास उन्हें दर्प और मोहमें डाल देता है। ब्राह्मण जब मोहणसा होते हैं तो निक्षम ही बर्मका नाहा हो जाता है।

और धर्मका नाश होनेपर प्राणियोंका भी नाश हो जाता | या रहा हो तो तुम्हें भूणहत्मका पाप लग सकता है। राजा है—इसमें तनिक भी संदेहकी बात नहीं है। जो राजा प्रजासे | दिखिने कहा है कि 'जिसके राज्यमें ब्राह्मण या और कोई करके रूपमें प्राप्त हुए धनको सर्वाधियोके सुदुर्द करके। मनुष्य शुकासे पीड़िन हो रहा हो, उस राजाके जीवनको स्रजानेमें रखवा लेता है और अपने कर्मनारियोंको यतके | धिकार है।' जिसके राज्यमें स्नातक ब्राह्मण मूसका हेदा उठा लिये राज्यसे दूसरा थन वसूल करनेके लिये आज़ा देकर | रहा हो, उसके राज्यको उन्नति नहीं होती, साब ही वह राजु प्रजाको लूटना है तथा उसकी आज़ाके अनुसार लोगोंको राजाओंके हावमें बला जाता है। जिसके राज्यसे गेती-इरा-धमकाकर निष्ठुरतापूर्वक जो धन लाया जाता है उसीले जिल्लाती क्रियोका कल्पूर्वक अपहरण हो जाता हो और पक्षका अनुद्वान करता है, उस राजाके ऐसे पड़की साधु पुरुष प्रशंसा नहीं करते । इसलिये जो लोग ब्लूत धनी हों और विना पीड़ा दिये ही अनुकूलतायूर्वक धन दे सके उन्होंके दिये हुए धनको उपयोगमें लाना चाहिये । ऐसे ही उपायसे संग्रह किये हुए धनके हारा यह करना उचित है, करतत् लाये हुए धनारे नहीं। जब राजाका विधिपूर्वक राज्यानिवेक हो जाप तो राज्यासनपर बैठनेके अननार राजाको महान् यहका अनुहान करके उसमें बहुत-सी दक्षिणा देनी चाहिये। राजा वृद्ध, बालक, दीन और अंधे मनुष्पके धनकी रहा करे। पानी न बरसनेयर जब प्रजा कुओं स्तोदकर किसी तरह सिंचाई करके कुछ अन्न पैदा करे तो राजाको उससे कर नहीं लेना चाहिये तथा जो की किसी ब्रेशमें पड़कर से खी हो कासे भी धन रोना उचित नहीं है। राजा यदि दरिज़का धन सीनता है तो बह धन उसके राज्य और लक्ष्मीका नाश कर देता है। जिसके स्वादिष्ट भोजनकी ओर बालक तरास्ती अस्तिमे देखते हैं और यह उन्हें सानेको नहीं पितता, उस पुरुषके द्वारा इससे बढ़कर पाप और क्या हो सकता है ? राजन् । यदि | तुमसे ही अपनी आजीविका चलावे, तुम्हारे सुहद् और तुमारे राज्यमें कोई विद्वान् ब्राह्मण मूलसे कह थाई-बन्धु तुमका ही अवलन्तित होका जीवन-निर्वाह करें।

उनके पति-पुत्र रोते-पौटते रह जाते हो, उस राजाको जीवित नहीं सम्बक्त वाहिये, यह मुर्देके समान है। जो प्रजाकी रक्षा नहीं करता, सिर्फ इसके धनको लूटता-लसोटता रहता है तवा जिसके पास कोई सुयोग्य मन्त्री नहीं है, वह निर्दयी राजा कलियुगके समान है। प्रजाको चाहिने कि ऐसे राजाको बॉयकर गार डाले। यो प्रजासे यह कहकर कि 'मैं तुमलोगोका रक्षक हैं' फिर उनकी रक्षा नहीं करता, वह यागल कुलेकी तरह मार डालनेके योग्य है। राजासे अरक्षित होकर प्रजा जो कुछ पाप करती है, राजाको उसके बातुर्वाद्यका भागी होना पड़ता है। इसी प्रकार राजासे घलीघाँति सुरक्षित क्षेकर प्रजा जो भी शुध कर्म करती है, अरके पुण्यका बीबाई भाग राजाको प्राप्त होता है। युचिहिर ! जैसे सब प्राणी मेथके सहारे जीवन भारण करते हैं. जैसे पक्षी बहुत बढ़े वृहाका आक्रम लेकर रहते हैं सवा जिस प्रकार राक्षस कुन्नेरके और देवता इन्ह्रके आधित होकर जीवन घारण करते हैं, उसी प्रकार तुष्हारे जीते-जी सारी प्रका

#### भूमिदानका महत्त्व

चाहिये' कहकर श्रुति बड़े आदरके साथ दानका विधान करती है तबा शास्त्रोमें राजाओंके लिये अनेकों प्रकारके दानकी आज़ा है; किंतु उन सब दानोंमें कौन-सा दान सबसे व्याम है 7

भीष्यजीने कहा-बेटा । सब दानीमें पृथ्वीदान सबसे बढ़कर माना गया है। पृथ्वी अचल और अक्षय है, वह मनुष्योकी समस्त उत्तम कामनाओंको पूर्ण करनेवाली है। यस, रत, पञ्च और धान-जो आदि नाना प्रकारके अन्न पृथ्वीसे ही उत्पन्न होते हैं। अतः पृथ्वीका दान करनेवातम | दाताको पवित्र कर देती है। कितना ही बड़ा पापी, ब्रह्महत्यारा मनुष्य बहुत कालतक समृद्धिशाली ख़कर सुल घोगता है। और असरववादी क्यों न हो, दानमें दी हुई पृथ्वी दाताके

जुविहिरने पूछा—पितायह ! 'यह देना साहिये, वह देना | यनुष्य उत्तरोत्तर उत्तरि करता ही रहता है। इस जयत्ये भूमिदानसे बढ़कर और कोई दान नहीं है। हमने सुना है, जिन लोगोंने बोड़ी-सी घी पृष्टी दान की है, वे भूमिदानका पूर्ण फल पाकर उसका उपभोग करते हैं। जो इस अक्षय पृथ्वीका दान करता है, वह दूसरे जन्ममें मनुष्य होकर पृथ्वीका स्वामी होता है। धर्मशास्त्रोंका सिद्धान्त है कि जैसा दान किया जाता है वैसा भोग मिलता है। संप्राममें दारीरका त्याग करे अबवा इस पृथ्वीको दान दे—ये दोनों ही कार्य क्षत्रियोंको ज्लम लक्ष्मीकी प्राप्ति करानेवाले हैं। दानमें दी हुई पृथ्वी जबतक पृथ्वी कायम रहती है तबतक भूमिदान करनेवाला । पापको यो-बहाकर उसे सर्ववा निष्पाप कर देती है। साधु

पुरुष पापी राजाओंसे भी पृथ्वीका दान ले लेते हैं; किंतु और किसी वस्तुका दान नहीं स्वीकार करते। अयोज्य पत्रको भूमिदान लेनेका अधिकार नहीं है। जिस भूमिको दानमें दे दिया जाय, उससे स्वयं काय नहीं स्टेना चाहिये। जीविका न होनेके कारण मनुष्य ब्रेशमें पड़कर जो जुळ पाप कर डालता है, वह सारा पाप गोबर्मके बराबर भी भूमिदान करनेसे धुल जाता है। जो राजा कठोर कर्म करनेवाले और पापपरावण हैं, उन्हें पापमुक्त होनेके लिये इस परम पावन पृथ्वीदानका उपदेश करना चाहिये । प्राचीन कालये लोग ऐसा मानते थे कि जो अश्वमेध-यत्र करता है अथवा जो साधु पुरुषको पृथ्वी-दान करता है, इन दोनोंमें बहुत कम अन्तर है। जो पृथ्वीका दान करता है, उसे तप, यह, विद्या, सुद्रीलता, लोभका अभाव, सत्यवादिता, गुरु-शुभूषा और देवाराधनका भी फल पिल याता है। जो अपने स्वानीका माता करनेके लिये रणपूचिने मारे जाचार शरीर त्याग देते हैं और जो सिद्ध होकर ऋक्ष्मेंकर्ने पहुँब जाते हैं, ये भी भूमिदान करनेवाले पुरुषमें आगे नहीं बक्ते । जैसे माता अपने बखेको सता वूध पिताकर पातती है, उसी प्रकार पृथ्वी सब प्रकारके रस देकर भूमिदाताके उत्तर अनुप्रह करती है। मृत्यु, काल, दण्ड, तमरेगुण, दारुण अप्रि और मधंकर पान-पे मूमिदान करनेवालेके पास नहीं फटकने पाते। पृथ्वीका दान करनेवाला सानावित पनुष्य देवता और पितरोंको भी तुप्त कर वेता है। दुर्बल, जीविकाके बिता दुःशी और भूसके बहसे मते हुए प्राव्हणको उपनाठ भूमिदान करनेवाला मनुष्य यहाका फल पाता है। जैसे ब्यावेक प्रति वात्सरुपधानसे भरी हुई गी अपने बनोसे दूध बहाती हुई **उसे पिलानेके लिये रोड़ती है, उसी प्रकार यह पृथ्वी भूमिदान** करनेवालेको सुख पहुँचाती है। जो यनुष्य जोती, बोबी और उपजी हुई सेतीसे भरी भूमिदान करता है अववा विद्याल भवन षनवाकर देता है, उसकी सपरत कामनाएँ पूर्ण होती हैं। ओ सदाचारी अफ़िहोत्री और उत्तम इतमें संलग्न ब्राह्मणको पूमियान करता है, उसे कभी विपतित्रल नहीं होना पहता। नैसे चन्द्रमाकी करना प्रतिदिन बढ़ती है, उसी प्रकार दान की हुई पृथ्वीमें जितनी बार फसल पैदा होती है, उतना ही उसके दानका फल बढ़ता जाता है। इस विकथमें प्राचीन वातीके जानकार लोग पृथ्वीकी गांधी हुई एक गांधा कहा करते हैं. जिसे सुनकर परशुरामजीने समृची पृथ्वी कङ्यपजीको दान कर दी थी। वह गावा इस प्रकार है—(पृथ्वी कड़ती है—) 'मुझे दानमें दो और मुझे ही दानके रूपमें बहुल करो। मुझे देकर मुझे ही पाओगे; क्योंकि पनुष्य इस लोकमें जो कुछ दान करता है, वहीं उसे परलोकमें मिलता है।' जो मनुष्य

आद्धकालमें पृथ्वीकी इस वेदतुल्य गायाका पाठ करता है, वह प्रद्वाधावको आस होता है। अत्यन्त प्रयस्त कृत्या (मारण-शक्ति) के प्रयोगसे जो ध्या आप होता है, उसको शान्त करनेका सबसे महान् साधन पृथ्वीका दान ही है। धूमि-दान करके मनुष्य अपने आगे-पीहेको दस पीढ़ियोंको पांका कर देता है। जो वेदके समान माननीय इस पूमिपाबाको जानता है, वह भी अपनी दस पीढ़ियोंका उद्धार कर देता है। यह पृथ्वी सम्पूर्ण आणियोंकी अपितका स्थान है और अग्नि इसका अधिहाता देवता है। राजाको राजांसिहासनपर आधिक्ति करनेके बाद उसे पृथ्वीको बतायी हा गावा सुना देनी बाहिये, जिससे वह धूमिका दान करे और सत्युक्जोंके हाकसे उन्हें दी हा वृति छीन न ले।

जिनका राजा धर्मको न जाननेवाला और नास्तिक होता है, वे लोग न सुलसे सोते हैं और न सुलसे जागते हैं, अपितु इस राजाके दुराचारसे सदा उद्वित्र रहते हैं। ऐसे राजाके राज्यमें योग-क्षेम नहीं ऋप्त होता । किंतु जिस देशका राजा बुद्धिमान् और श्रामिक होता है यहाँके लोग सुकसे सोते और सुकसे जागते हैं। वे अपने राजाके सद्व्यवहार और सुन्दर राज्य-व्यवस्थासे अञ्चन्त संतुष्ट रहते 🖁 । उस राज्यमे समयपर वर्षा होती तवा वहाँकी प्रजा पोग-क्षेपसे सम्पन्न एवं अपने शुभकर्योंसे समृद्धिशालिनी होती है। जो पृथ्वी दान करता है, वही कुलीन, वही कन्यु, वही पुण्यात्मा, वही दाता और वही पराक्रमी है। जो मनुष्य बेदवेशा ब्राह्मणको धन-धान्मसे सम्पन्न धूमिदान करते हैं, वे इस पृथ्वीपर सूर्वके समान देहीप्यमान होते हैं। जैसे जमीनयें बोये हुए बीज अधिक अह पैदा करते हैं, उसी प्रकार भूमिदान करनेसे सब प्रकारकी कामनाएँ सफल होती हैं। आदित्य, करण, बिष्णु, जहाा, चन्द्रमा, अप्रि और भगवान् शंका —ये सभी भूभिद्धन करनेवालेका आदर करते हैं । समस्त जीव पृथ्लीसे ही जराब और पृथ्लीमें ही लीन होते हैं । अध्यव, पिष्यव, संदव और उद्धिज—इन चार प्रकारके प्राणियोका शरीर पृथ्वीका ही कार्य है। पृथ्वी ही इस जगत्की माता और पिता है, इसके समान दूसरा कोई भूत नहीं है।

युधिहर । इस विषयमें बानकार लोग बृहस्पति और इन्नके संवादक्य प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं। प्राचीन कालमें जब इन्नने बहुत-सी दक्षिणा देकर बड़े-बड़े सी यज्ञोंका अनुहान पूर्ण कर लिया तो बिद्धानोंमें श्लेष्ठ वृहस्पतिशीसे पूछा—'भगवन् । किस वस्तुका दान करनेसे त्वर्गका सुल प्राप्त होता है ? जिसका फल अक्षय और सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण हो, वही दान मुझे बतानेकी कृपा कीजिये।'

कृत्यतिकीनं कहा-इन्द्र ! जो बुद्धिमान् सुवर्ण, गी

और पृथ्वीका दान करता है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है। मैं तो पूमिदानसे बड़कर और किसी दानको नहीं मानता। अन्य विद्वानोंकी भी वही सन्मति है। जो अपने खामीका भला करनेके लिये युद्धमें मारे बाकर शरीर त्याग देते हैं और जो योगयुक्त होकर ब्रह्मलोकमें जाते 👢 वे भी भूमिदान करनेवालेसे आगे नहीं बढ़ते । भूमिदान करनेवाला मनुष्य अपनी पाँच पीड़ीतकके पूर्वजोका और छः पीढ़ियोतक पृथ्वीयर आनेवाली संतानोंका—इस तरह कुल न्यारह पीढ़ियोका उद्धार करता है। जो गावेकी दक्षिणासे पुक्त पृथ्वीका दान करता है, वह सब पापीसे पुक्त होकर स्वर्गलोकमें प्रतिद्वित होता है। भूमिदान करनेवालेको परलोकमें मधु, धी, दूध और दक्षीकी धारा बहानेवाली नवियाँ तुप्त करती हैं। राजा चूमिदान करनेसे सब यापीसे चुटकारा या जाता है। भूमिदानसे बड़कर और कोई रान नहीं है। जो समुद्रपर्वेन पृथ्वीको प्रस्तोंसे जीतकर ब्राह्मणको सन दे देता है, उसकी कीर्ति संसारके लोग तकाक गाया करते हैं जनतक यह पृथ्वी कायप रहती है। जो परम पवित्र और समृद्धिकरी रससे भरी हुई पृथ्वीका दान करता है, उसको वस दानके प्रभावसे अक्षय लोकोंकी प्राप्ति होती है। जो राजा ऐक्वर्ष और सुरत बाहता हो, उसे सदा सुपान ब्राह्मणको भूमिवान करना चाहिये । यनुष्य पृथ्वी-दानके साथ ही समुद्र, नदी, पर्वत, वन, तालाब, कुओं, झरना, सरोबर, खेंब (युत आदि) और सब प्रकारके रहाँके ग्रानका भी फल प्राप्त करता है। बहुत-सी दक्षिणा देकर अधिहोय आदि यह करनेपर भी उस फलकी प्राप्ति नहीं होती, जो चुमिदान करनेपर मिलता है। भूमिका दान करनेवाला अपनी दस पीढ़ियोंका उद्धार करता है और देकर श्लीन लेनेवाला यनुष्य अपनी दस पीढ़ियोंको नरकमें क्केलता है तथा सार्य भी नरकमें पड़ता है। जो देनेकी प्रतिज्ञा करके नहीं देता है तथा जो देकर फिर ले लेता है, वह मृत्युकी आज्ञासे वरणपादार्थे वैश्वकर तरह-तरहके कह पाता है। जिसकी

जीविकाका कोई साधन नहीं है ऐसे ब्राह्मणकी दूसरोसे मिली हुई यृत्ति कभी नहीं धीननी बाहिये। दरिद्र ब्राह्मण अपना खेत किन जानेपर दुःसी होकर जो आँसू बहाते हैं, वह छीननेवालेकी तीन पीढ़ीका नाश कर देता है। जो राज्यसे भ्रष्ट हुए राजाको फिर राजसिंहासनपर बिठा देता है, बह पुरुष स्वर्गमें जाता है। जिस भूमिपर गन्ना, जी अथवा गेहुँकी लेती तक्तका रही हो, वहाँ यो और घोड़े आदि वाइनोकी भरमार हो, जिसके भीतर क्षजाना गड़ा हुआ हो तथा जो सब प्रकारके राज्यय उपकारणोसे अलंकृत हो, ऐसी भूमिको अपने बाहुजलसे जीतकर जो राजा दान कर देता है, उसे अञ्चयसोक विसर्त है, उसका वह दान धुनियह कहलाता है। जो पुरुष पृथ्वीका दान करता है, वह अपने सब पार्योका नाश करके विशुद्ध और सत्पुरुपोके आदरका पात्र हो जाता है। जगत्ये सजन पुरुष सदा ही उसका सरकार करते हैं। जैसे पानीने पड़ी हुई तेलकी बूँद सब ओर फैल जाती है, उसी प्रकार दान की हुई धूमिमें जिलना-जिलना अन्न पेटा होता है, जाना-ही-जाना उसके दानका महत्त्व बढ़ता जाता है। पृथ्वी-दान करनेवाले मनुष्यको अमृत उत्पन्न करनेवाली भूमि प्राप्त होती है। चूचि-शनके समान शन, माताके समान गुरु, सत्यके समान वर्ष और दानके समान कोई सामाना नहीं है।

पंचार्य वालं हैं— बृहस्पतिजीके पुँहसे पूमि-एनका यह माहाच्य सुनकर इन्हरे बन और रहोंसे परी हुई यह पृथ्वी उन्हें दान कर दी। जो पुरुष आजके समय पृथ्वी-दानके इस माहाच्यको सुनाता है, उसके बाज्यकर्ममें पितरोंको अर्पण किये हुए भाग राज्यस और असुर नहीं लेने पाते। पितरोंके निम्म उसका दिया हुआ सारा दान अक्षय होता है—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। इसलिये विद्वान् पुस्चको वाहिये कि बाज्यमें भोजन करते हुए ब्राह्मणोंको यह भूमिदानका माहात्य अवस्य सुनाये। युधिहर । इस प्रकार तुन्हारे प्रशक्त अनुसार मैंने सब दानोंमें क्षेष्ठ पृथ्वी-दानका महत्व सुनाया है।

#### अन्न, सुवर्ण और जल आदि दान करनेका माहात्य

युधिष्टिरने पूळा—पितामह ! जिस राजाको दान करनेकी इच्छा हो, वह इस लोकमें गुणवान् ब्राह्मणोको किन-किन वस्तुओंका दान करे ? किस बलुको देनेसे ब्राह्मण तुरंत प्रसन्न हो जाते हैं ? कौन-सा दान इस लोक और परलोकमें भी फल देनेवाला होता है ? इस विचयका आप विस्तारसे वर्णन कीजिये।

प्रेमकोने का पुषिश्चिर । पूर्वकालकी बात है, एक बार मैंने देवर्षि नारदवीसे इस विषयमें प्रश्न किया बा, उन्होंने मेरे प्रश्नके उत्तरमें जो कुछ कहा, वहीं तुम्हें बता रहा हैं, सुनो ।

जरदर्जने कहा—देवता और ऋषि अन्नको ही प्रशंसा करते हैं। अन्नसे ही लोकवानाका निर्वाह होता है और उसीसे बुद्धिको स्कूर्ति प्राप्त होती है। अन्न ही सबका आधार है।

अन्नके समान न कोई दान बा और न होगा; इसलिये मनुष्य अधिकतर अञ्चका ही दान करना चाहते हैं। अन्न शरीरके बलको बढ़ानेवाला है, अन्नके ही आचारपर प्राण टिके हुए हैं और सम्पूर्ण जगत्को अन्नने ही धारण कर रखा है। संसारमें गृहस्य, वानप्रस्य और सेन्यासी भी अज्ञते ही जीवे हैं। अज्ञते ही सबके प्राणीकी रक्षा होती है, यह बात किसीसे क्रियी नहीं है। अतः जो अपना कल्याण बाहता हो, वह अन्नके लिये दुःसी, बाल-बर्बोवाले महातम ब्राह्मणको और संन्यासीको अन्नदान करे। जो वाचना करनेवाले सुपात ब्राह्मणको अक्रदान देता है, वह परलोकमें अपने लिये एक अच्छा सजाना संद्रह करता है। रासीका बका-मोदा बूड़ा राहगीर चर्दि घरपर जा जाय तो अपना कल्याण चाहनेवाले गृहस्थको उस आदरणीय अतिथिका सत्कार करना चाडिये। जो पुरुष मनमे उठे हुए मोधको दणकर और डाह छोड़कर सद्वर्तावपूर्वक अञ्चलन करता है, उसे इस क्षेक और परत्येकने भी मुख मिलता है। अपने घरपर नीच-से-नीच मनुष्य भी जा जाय तो उसका अपमान नहीं करना चाहिये। चाण्डातः और कुलेको दिया हुआ अन्न भी कभी व्यर्थ नहीं जाता। जो मनुष्य कड्में पड़े हुए अपरिचित राहीको अस्त्रातापूर्वक अन्न देश है, अरे पहान् धर्मकी प्राप्ति होती है। जो देवताओं, पितरों, ऋषियों, ब्राह्मणी और अतिथियोंको भी अन्न देकर संतुष्ट करता है, वह विशेष पुण्यफलका भागी होता है। जो महान् पातक करके भी पालक मनुष्यको और उसमें भी विशेषतः ब्राह्मणको अन्न देता है, वह अपने पापके कारण मोहमें नहीं पड़ता । अन्नका दान ब्राह्मणको और चूहको भी देनेसे महान् फल होता है। यदि प्राकृण अञ्चली याखना करे तो उससे गोत्र, दास्ता, वेदाव्ययन और निवासस्थान आदिके विषयमें प्रश्न न करने लगे, तुरंत ही उसकी सेवामें अन्न उपस्थित करे। जैसे किसान अच्छी बृष्टि मनामा करते हैं, उसी प्रकार पितर भी यह सोखा करते हैं कि 'क्या कभी हमारा भी पुत्र या पौत्र अन्नदान करेगा ?' ब्राह्मज एक महान् प्राणी है, वह यदि खर्च अञ्चकी याचना करता है तो कोई सकाम मनुष्य हो या निष्काम, वह उसे दान करके अवस्य पुण्य प्राप्त करे । ब्राह्मण सब मनुष्योंका आतिथि और सबसे पहले भोजनका अधिकारी है। भिज्ञुक ब्राह्मण जिस बरपर जाते हैं, वहाँसे यदि सत्कारपूर्वक भिक्षा चाकर लोटे तो उस यरकी सम्पत्ति बढ़ती है। जो मनुष्य इस त्येकमें सदा अन्न, गृह और मिष्टानका दान करता है, वह देवताओंसे सम्मानित होकर स्वर्गलोकमें निवास करता है। अन्न ही मनुष्योंके प्राण हैं, अहः अन्नदान करनेवाला मनुष्य पशु, पुत्र, धन, भोग, बल और रूप भी प्राप्त करता है। जो पुरुष अजदान करता है, वह संसारमें

प्राणदाता और सर्वस्व देनेवाला कहलाता है। अतिथि ब्राह्मणको विधिपूर्वक अन्नदान देकर मनुष्य परलोकमें सुख चाता है और देवता भी उसका आदर करते हैं।

युचिष्ठिर ! ब्राह्मण सर्वकेष्ठ प्राणी और उत्तम क्षेत्र है, वहाँ जो बीज बोया जाता है, वह महान् पुष्यफल देनेवाला होता है। अपका दान ही एक ऐसा दान है, जो दाता और भोका दोनोंको प्रत्यक्षकपसे संतोष देनेवाला होता है। इसके सिवा और बितने दान हैं, उनका फल तो परोक्ष है। अन्नसे ही संतानकी उत्पत्ति होती है, अन्नसे ही धर्म, अर्थ और कामकी सिद्धि होती है और अन्न ही रोगोंके नाशका कारण है। पूर्वकालमें प्रजापतिने अञ्चको अमृत बताराया है। अबका अहार न भिलनेपर प्रारीरमें रहनेवाले पाँचों तस्व नष्ट हो जाते हैं। यदि अस सानेको न मिले तो बड़े-बढ़े बलकानीका बल भी श्रीण हो जाता है। अन्नके बिना कामन्त्रण, विवाह और यह भी नहीं हो सकते । उसके बिना बेरका ज्ञान भी भूस जाता है। यह सम्पूर्ण बराबर जगत् अन्नके ही आधारपर टिका हुआ है। अतः विद्वानीको चाहिये कि धर्मके लिये आजका दान अनदय करें। अत्र देनेवाले मनुष्यके बार, ओज, यहा और कीर्तिका तीनों लोकोंमें विस्तार होता है। जो घरपर आये हुए वाजकको अन्न देता है, वह सब प्राणियोंको प्राण और तेजका दान करता है।

चीमजी कड़ते हैं—राजन् ! नारदजीने जब इस प्रकार धुझे अञ्चनका माहात्म्य कतलाया, तबसे मैं सदा अञ्चदान किया करता का। तुम भी ईंप्यों और जलन त्यागकर सदा अन्न देते राना । जहानीके पुत्र भगवान् अतिका वचन है कि 'वो सुवर्णका दान करते 🕻, वे मानो यावककी सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण कर देते हैं।' राजा हरिक्षन्तने कहा है कि 'सुवर्ण परय पवित्र, आयु बढ़ानेवाला और फिरांको अक्षयगति प्रदान करनेवाला है।' मनुबी कहते हैं—'जरण्का दान सब दानोंसे वक्कर है।' इसलिये कुओं, बावड़ी और पोसरे खुदवाने काडिये। जिसके खुदवाये हुए कुएँमें अच्छी तरह पानी निकलकर सदा लोगोंके काम आता है, उस मनुष्यका आधा पाप नष्ट हो जाता है। जिसके सुदवाये हुए जलाशयमें सदा गी, ब्राह्मण और साधु पुरुष पानी पीते हैं, उसके समस्त कुलका उद्धार हो जाता है। जिसके बनवाये हुए तालावमें गरमीके दिनोंमें भी पानी मौजूद खता है, वह कभी भयंकर विपत्तिमें नहीं पड़ता। घी दान करनेसे धगवान् बृहस्पति, पूर्वा, मग, अखिनीकुमार और अफ्रिदेव प्रसन्न होते हैं। पृत सबसे उत्तम औषच और व्हकी सर्वश्रेष्ठ वस्तु है। वह रसोमें ज्ञम रस है और फलदावक वस्तुओमें सर्वक्षेष्ठ फल

देनेवाला है। जिसे फल, यश और पुष्टि प्राप्त करनेकी इच्छा हो, वह पुरुष मनको वशमें करके पवित्र भावसे प्रतिदिन ब्राह्मणीको पृत-दान करे । जो आख्रिनके महीनेमें ब्राह्मणीको युत-दान करता है, उसे अखिनीकुमार प्रसन्न होकर सुन्दर रूप देते हैं। जो घी मिलाया हुआ लीर ब्राइइगोको मोजन कराता है, उसके घरपर कभी राक्षसोका आक्रमण नहीं होता। जो पानीसे भरा हुआ कमप्पलु दान करता है, वह कभी प्याससे मही भरता । उसके पास सब प्रकारकी आवश्यक सामग्री मीवृद् रहती है और वह संकटमें नहीं पड़ता। वो अत्वन्त बद्धासे युक्त होकर ब्राह्मणके समक्ष विनयपुक्त व्यवहार करता है, वह दानके छठे अंशका पुण्य प्राप्त करता है। जो सदाचारसम्पन्न ब्राह्मणीको घोजन बनाने और ठापनेके लिये लकड़ियाँ देता है, उसकी सभी कायनाएँ और नाना प्रकारके कार्य सिद्ध होते हैं तथा वह शतुओंके ऊपर शाकर अपने तेजली प्रारीरसे वेदीव्यमान होता है। इतना ही नहीं, उसके क्रयर सदा अधिदेव प्रसन्न रहते हैं, उसके पशुओंकी हानि नहीं होती और वह संप्राममें विजयी होता है। जो पुरुष छाता दान करता है, उसे पुत्र और लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। उसके नेजमें कोई रोग नहीं होता और उसे सदा प्याच्या धाग जिलता है। जो गरमी और बरसातके महीनोमें छाता दान करता है, उसके मनमें कभी संताप नहीं होता । कठिन-से-कठिन संकटसे भी वह प्रीत्र ही कुटकारा पा जाता है। प्राप्तितय ऋषिका कवन है कि 'स्व या बैलगाड़ीका दान उपर्युक्त सब दानोंके बराबर है।

युधिहरने पूछा—चितायह । गरमीके दिनोचे जिसके पैर जरू रहे हों ऐसे ब्राह्मणको जो जूता पहनाता है, उसको क्या फल मिलता है ?

शीणजीने कहा—युधिहिर । जो एकापवित्त होकर ब्राह्मणोंके लिये जुते दान करता है, यह अपने सब कण्टको (शबुओं) को मसल बालता है और कठिन विपत्तिसे भी पार हो जाता है।

युधिहरने कहा—पितायह ! तिल, भूमि, गौ और अञ्चल दान करनेसे जो फल मिलता है, उसका फिरसे वर्णन कीविये।

भीष्यजीने कहा—कुन्तीनन्दन ! तिल-दानका फल सुनो—ब्रह्माजीने जो तिल उत्पन्न किया है, यह फितरोका सर्वजेष्ठ भोजन है; इसलिये तिल-दान करनेसे पितरोको बड़ी प्रसन्नता होती है। जो माथ मासमें ब्राह्मणोको तिल-दान करता है, उसे नरक नहीं देखना पड़ता। जो तिलसे पितरोंका पूजन करता है, वह मानो सम्पूर्ण बज़ोंका अनुष्टान कर लेता है। तिल पौड़िक पदार्थ है, वह सुन्दर रूप देनेवाला और पापनाञ्चक है; इसलिये तिलका दान सब दानोंसे बढ़कर है। बुद्धिमान् महर्षि आपसाम्ब, शङ्का, लिखित और गीतम—ये तिलोका दान करके दिव्य लोकको प्राप्त हुए हैं। ये सभी ब्राह्मण स्टी-समागमसे अलग रहकर तिलीका इयन किया करते थे। सब दानोंमें तिलका दान अक्षय कड्लाता है। पूर्वकालमें राजर्वि कुक्तिकने इविच्य समाप्त हो जानेपर तिलोंसे ही हवन करके तीनों ऑप्रयोंको तुप्त किया था, इससे उन्हें क्तम गति प्राप्त हुई। जो त्येग गौओको इति और वर्षासे क्वानेके लिये घर बनवाते हैं, उनकी सात पीढ़ियोंका उद्धार हो जाता है। जो बोनेके लिबे स्रेत दान करते हैं, उन्हें उत्तम लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। स्वयम्ब पृथ्वीका दान करनेसे वंशको युद्धि होती है। जो पूमि उसर, जली हुई और इयशानके निकट हो तथा वहाँ पापी पुरुष निवास करते हों. उसे ब्राह्मणको दान नहीं देना चाहिये। जो वूसरोंकी जमीनमें बाद करता है अखवा दूसरोकी चूमि शनमें देता है, उसके बाद्ध और दानका फल फिलरोंके द्वारा नष्ट कर विधा जाता है; इसलिये बुद्धिमान् युरवको अधिक नहीं तो बोडी-सी धुमि अक्ट्रम् करीएकर दान करनी माहिये । अपनी जमीनमें दिया हुआ पिन्ड अक्रय होता है। कन, पर्वत, नदी और तीबोंका कोई कामी नहीं होता, अतः वहीं आद्ध करनेके लिये भूमि सरीदनेकी आवस्यकता नहीं है।

युविहिर । इस प्रकार मैंने तुम्बे भूमिकनका फल बतायधा, इससे आये गोदानका परत बतता रहा 📢 गीएँ सम्पूर्ण तपन्तियोंसे बड़कर हैं, इसलिये भगवान् शंकरने गौओंके साथ रहकर तप किया था। जिस ब्रह्मफोकमें सिद्ध ब्रह्मार्षि भी जानेकी इन्छा करते हैं, वहीं ये गीएँ अन्द्रमाके साथ निकास करती है। ये अपने दूध, वही, थी, गोजर, समझा, हड्डी, सींग और बालोसे भी जगत्का उपकार करती रहती हैं : इन्हें सदी-वर्यी और वर्षाका कष्ट विचलित नहीं करता। ये गीएँ सदा ही अपना काम किया करती हैं, इसलिये ये ब्राह्मणीके साब ब्रह्मलोकमें जाकर निवास करती हैं। इसीसे गी और ब्राह्मणको विद्यान् पुरुष एक बताते हैं। जो मनुष्य उत्तम ब्राह्मणोंको गोदान करता है, यह संकटमें पड़ा हो तो भी उस कठिन विपत्तिसे मुक्त हो जाता है। देवराज इन्द्रका वसन है कि 'गौओंका दुष्य अमृत है।' इसस्तियें जो दूध देनेवाली गाय दान करता है, यह मानो अमृतका ही दान करता है। चेदनेता पुरुष कहते हैं कि गोदुन्धके हविष्यका यदि अग्रिमें हवन किया जाय तो वह अविनाशी फरू देनेवाला होता है; अतः जो धेनु दान करता है, वह हविष्यका ही दान करता है। बैल स्वर्गका मृतिमान् स्वस्य है। जो गुणवान् ब्राह्मणको वेल दान करता है, उसका स्वर्गलोकमें सम्मान होता है। गौर् प्राणियों (को दूस पिलाकर पालनेके कारण उन) के प्राण कहलाती है, इसलिये जो दूस देनेवाली गौ दान देता है, यह मानो प्राण-दान करता है। घेदके विद्वान् कहते हैं कि गौर् समक्त प्राणियोंको इरण देनेवाली है; इसलिये जो धेनु दान करता है, वह सबको इरण देनेवाली है। जो मनुष्य वध करनेके लिये गौ मौन रहा हो उसको और नालिक, कसाई तजा गौसे जीविका बलानेवालेको भी गौ नहीं देनी बाहिये। वैसे पाणियोंको गौ देनेवाला पुरुष अक्षय नरकमें पहला है, ऐसा महर्वियोंका वसन है। जो दुवली हो, जिसका बखड़ा पर गया हो तजा जो ठाँठ, रोगिणी, किसी अञ्चस होन और कुड़ी हो, ऐसी गौ व्राह्मणको नहीं देनी बाहिये।

इस प्रकार यह गोदान, तिरुदान और घृषिदानका यहत्व बतरप्रया गया, अब पुन: अकदानकी महिमा सुनो । अज-दान सब दानोंमें प्रधान हैं । राजा रक्तिदेवने अञ्चका दान करके ही स्वर्गस्थेक प्राप्त किया । जो राजा शके-पर्देंद, यूखे यनुष्यको अज-दान करता है, वह ब्रह्माजीक परमधानको प्राप्त होता है ।

जन-दान करनेवाले पुस्त्र दिस प्रकार कल्याणके भागी होते हैं, वैसा कल्याण सोना, वश्च या और किसी वस्तुका दान करनेसे नहीं प्राप्त होता। अन्न प्रथम द्रव्य है, वह उत्तम लक्ष्मीका त्वक्रय माना गया है। अन्नसे ही प्राण, तेज, बीर्य और बलको पुष्टि होती है। पराशर मुनिका वकन है कि 'जो यनुष्य सदा एकाविता होकर अन्नका दान करता है, उसपर कभी दुःस नहीं पढ़ता।' यनुष्यको प्रतिदिन शास्त्रोक्त विधिसे देवताओकी पूजा करके उन्हें अन्न निवेदन करना चाहिये। जी पुरुष जिस अप्रका भोजन करता है, उसके देवता भी वही अत्र प्राण करते हैं, जो कार्तिकके शुक्रपक्षमें अन्नका दान करता है, वह सब प्रकारके संकटोंसे पार होकर मृत्युके पशात् अक्रय मुखका उपभोग करता है। जो पुरुष स्वयं पूसा खका एकाप्रचित्तमे अविधिको अग्न-दान करता है, यह ब्रह्मचेताओंके लोकमें जाता है। अब्रह्मता मनुष्य कठिन-से-कठिन आपतिमें पढ़नेपर भी उसके पार हो जाता है और पापोसे मुक्त होकर सारी बुराइयोंको त्वाग देता है। इस प्रकार मैंने अन्न, तिल, चुमि और गौओंके दानका पाहास्य कतलाया ।

### नाना प्रकारके दानोंका वर्णन तथा ब्राह्मणका धन लेनेसे होनेवाले अनिष्टके सम्बन्धमें राजा नृगकी कथा

युधिवरने पूछा—पितामह ! मैंने अन्नदानकी विशेष प्रशंसा सुनी; अब जलदान करनेसे कैसे-कैसे गहान् फलकी प्राप्ति होती है, इस विषयको मैं जिल्लास्क साथ सुनना बाहता है।

प्रोणजीने कहा—राजन् । मनुष्य अजदान और जलदान करके जिस महान् फलको पाता है, उसका वर्णन करता है; सुनो । कोई भी दान अजदानसे बढ़कर नहीं है । समझ प्राणी अजसे ही जीवन धारण करते हैं, इसलिये संसारमें अजको ही सर्वोचम बतलाया गया है । अजसे ही प्राणियोंके तेव और बलकी वृद्धि होती है, अतः प्रजापतिने अजके दानको ही सर्वेशेष्ठ बतलाया है । पूर्वकालमें महाराज विकिन क्यूनरको रक्षाके लिये अपने प्राण देकर जिस गतिको प्राप्त किया था, ब्राह्मणको अजदान करनेसे भी यही गति मिलती है । किंतु अजकी उत्पत्ति बलसे ही होती है । पानीके बिना कुछ भी नहीं हो सकता । यहाँके स्थानी भगवान् सोम भी बलसे ही प्रकट हुए हैं: अमृत, सुधा, स्वधा, अज, ओवधि, तृज और स्तापै भी जलसे ही उत्पन्न होती है, जिनसे देहधारियोंके प्राणोकी पुष्टि होती है। देवताओंका अब अपूत, नागोंका अब सुधा, पितरोंका अब स्वधा और पहाओंका अब तृण-लता आदे हैं। मनीपी पुरुषोंने अबको ही मनुष्योंका प्राण बतलाया है; किंतु सब प्रकारका अब जलसे ही उत्पन्न होता है, अतः कल्यानसे महकर कुछ भी नहीं है। जो मनुष्य अपना कल्याण बाहता हो, उसे प्रतिदिन जलका दान करना बाहिये। यह धन, यह और आपुको बहानेवाला है। बत्याला पुरुषकी समस्त कामनाएँ पूर्ण होती हैं और बग्न्य असकी सनातन कीर्तिका विस्तार होता है। यह पाणोंसे पुक्त होकर मरनेक प्रहात् अझय आनन्दका अनुभव करता है।

वृधिक्रिने कडा—पितामह । तिसदान, दीपदान और वसकानका माहाल्य मुद्रो किरसे बतत्वाहुये।

भीमजीने कडा—राजन् ! दीपदान करनेवास्त्र मनुष्य अपने पितरोका उद्धार कर देता है, इसस्तिये देवता और पितरोके उद्देश्यमें सद्य दीपदान करते रहना चाहिये; इससे अपने नेजीका तेज बहता है। सबदानका भी खहुत बड़ा पुण्य बतलाया गया है। जो ब्राह्मण दानमें सक लेकर उसे बेककर यह करता है, उसके लिये वह प्रतिग्रह भयदायक नहीं होता। यदि ब्राह्मण किसी दातासे स्त्र दानमें लेकर उसे ब्राह्मणोंको ब्राट देता है तो उस दानके देने और लेनेवाले दोनोंको ही अक्षय पुण्य होता है। जो पुरम लयं वर्षमणीदामें स्थित होकर अपने ही समान स्थितिवाले ब्राह्मणको दानमें मिली हुई वस्तु दान करता है, उन दोनोंको अक्षय धर्मकी प्राप्ति होती है—यह धर्मक पनुका वसन है। जो मनुष्य वस्तदान करता है, वह सुन्दर वस और सुन्दर सेच ध्याम करनेवाला होता है। पुषिश्चिर । यो, सुवर्ण और शिलके दानका माहात्यका हो धैने अनेको बार शासीय प्रमाण देकर वर्णन किया है।

कुमिहिरने कहा—दादाओं ! आप दानकी उत्तम विधिका किरसे वर्णन कीतिये। जिस दानको सभी लोग कर सकते हो तथा वेदोमें जिसका वर्णन किया गया हो, उसकी व्याख्या कीजिये।

भीष्यजीने कहा —युधिष्ठिर ! गाय, चूर्मि और सरकती — इन तोनोंका एक ही नाम है हो । एक नामवाली इन तीनों वस्तुओंका दान करना चाहिये। इन तीनोंके दानका समान ही फल है। ये तीनों ही मनुष्यकी सम्पूर्ण कामनाई पूर्ण करनेताली हैं। जो प्राप्ताण अपने दिल्यको बेट्-वाजी (सरावती) का उपदेश करता है, वह भूमिहान और गोटानके समान फलका भागी होता है। इसी प्रकार गोदानकी भी प्रशंसा की गयी है। गोदानसे बढ़कर कोई दान नहीं है, उसका फल बहुत पीछ मिलता है। गोएँ सम्पूर्ण प्राणियोकी माता अञ्चलाती हैं, वे सबको सुख देनेवाली हैं। अपना अध्युदय ज्ञाहनेवाले मनुष्यको सदा गौओकी प्रविश्वणा करके बलना चाहिये। गीओंको लात न पारे, गीओंके कीचसे श्लेकर न निकले । वे सङ्गलकी आधारभूत देवियाँ है, उनकी सदा ही पूजा करनी चाहिये। बुद्धियान् पुरुषको उवित है कि यब गोएँ खब्जन्दतापूर्वक चल की हो, अथवा किसी सूने स्वानमें बैठी हो तो उन्हें तंग न करे। गोएँ प्याससे पीड़ित होकर जब अपने स्वामीको ओर देखती हैं (और यह उन्हें पानी नहीं पिलाता) तो उसका बन्धु-बान्धवॉसर्वेत नाश हो जाता है। जिनके गोखरसे लीपनेपर देवताओंके मन्दिर और पितरोंके श्राद्धके स्वान पवित्र होते हैं, उनमे बढ़का पावन और क्या हो सकता है ? जो एक वर्षतक प्रतिदिन भोजनके पहले दूसरेकी गायको एक मुद्ठी घास खिलाता है, उसका वह व्रत समल कामनाओंको पूर्ण करनेवाला होता है। उसे पुत्र, यश्च, धन और सम्पन्तिकी प्राप्ति होती है तथा उसके सम्पूर्ण अशुभ और दु:स्वप्न नष्ट हो जाते हैं।

दुगचारी, पापी, लोगी, असत्यचादी तका देवयत और ब्राह्मकर्म न करनेवाले ब्राह्मणको किसी तरह गी नहीं देनी ब्राह्मि । जिसके ब्रह्मणको दस गी दान करनेसे दाताको अल्पन ज्ञाम लोकोकी प्राप्त होती है । जो जम्म देता है, जो भयसे बचाता है तथा जो जीविका देता है—वे तीनी ही पिताके तुल्य हैं । इसलिये वेदान्तिष्ठ, ब्रह्म, ज्ञानी, जिलेन्द्रिय, शिष्ट, ब्रह्मिल, प्रियवादी, भूलसे पीडित होनेपर अनुवित कर्म न करनेवाले, मृदुल, शाम, अतिवि-प्रेमी, सब्पर समानमाथ रखनेवाले और ब्री-पुत्र आदि कुदुम्बसे युक्त ब्रह्मणको योद्यिकाका अवद्य प्रयन्य करना लाहिये । सुवात्र ब्राह्मणको गोद्यान करनेसे जितना पुण्य होता है, उसका धन ले लेनेपर जना ही पाप लगता है । अतः किसी भी अवस्थाने ब्रह्मणके बनका अपहरण न करे तथा उनकी क्रियोपर तो दुख्ते भी दृष्टि न काले ।

कुन्तीनदन ! इस विकयमें साधु पुरुष राजा नृगका तराह्यान सुरावा करते हैं। किसी समय प्राप्नायका धन ले लेनेके कारण राजा नृगको महान् कष्ट वटाना पड़ा छा। पहलेकी बात है, क्रास्कापुरीमें रहनेवाले प्यूपंशी बालक पानीको इकासे इधर-उधर धूम रहे थे। इतनेहीमें उन्हें एक यहान् कृप दिसाधी पक्षा, जिसका ऊपरी भाग घास ओर तताओंसे बका हुआ था। उन बालकोने बहुत परिवास करके जब कुऐके क्यरका धास-पूरस हटाया तो उन्हें उसके भीतर बैडा हुआ एक बहुत बड़ा गिरगिट दिलापी दिया। वालक हजारोंकी संख्याने थे, सब मिलका उस गिर्गायटको वहाँसे निकातनेके बजर्मे लग गर्मे । किंतु गिरगिटका सरीर बहुानके समान या, लड़कॉने उसे रसिसपों और चमझेकी पट्टियोंसे बॉबकर जीवनेक लिये बहुत और लगाया, पर वह दस-से-यस न हुआ। जब बालक उसे निकालनेमें सफल न हो सके तो भगवान् श्रीकृष्णके यास जाकर बोले— 'हमलोगोंने एक बहुत बड़ा गिरगिट देशा है, जो कुऐका सारा आकाश धेरकर देता है; इसे कोई निकालनेवाला 相( 意)

यह सुनकर ब्रीकृष्ण उस कुर्युक्त पास गये और उन्होंने उसे बाहा निकालकर उसके पूर्वजन्मका कृतान्त पूछा। तब उसने कहा 'भगवन् ! पूर्वजन्ममें मैं राजा नृग था, जिसने हजारों यज्ञोंका अनुष्ठान किया है।' उसकी बात सुनकर ब्रीकृष्ण बोले—'राजन् ! आपने तो सदा पुण्यके ही कास किये हैं, आपके ह्वरा कभी भी पाप नहीं हुआ; फिर आपको ऐसी दुर्गीत क्यों मिली ? हमने सुना है कि आपने पहले कई हैं; उस गोदानका फल कहाँ गया ?"

तब राजा नुगने भगवान् श्रीकृष्णसे कहा--"प्रम्वे ! एक अप्रिहोत्री ब्राह्मण परदेश बला गया बा। उसके पास एक नाथ थी, जो एक दिन अपने स्वानसे भागकर मेरी गौओंके झंडमें आ मिली। मेरे खालोने दानके लिये मैगायी हुई एक हजार गौओंमें उसकी भी निनती करा दी और मैंने अरे एक ब्राह्मणको दान कर दिया। कुछ दिनों बद जब बढ़ ब्राह्मण परदेशसे लीटा तो अपनी गाय हैंदने लगा। देवते-देवते वह गाय जब वसे दूसरेके घर मिली तो उसने उस ब्राह्मणसे बहा-'यह मेरी गी है (अत: मैं इसे ले जाता 🕻) ।' इसपर दोनोंमें इराड़ा होने लगा और दोनों ही क्रोपमें भरकर मेरे पास आये। एकने कहा-'महाराज ! यह वी



आपने मुझे दानमें दी है (और यह ब्राह्मण इसे अपनी बता रहा है)।' दूसरेने कहा—'महत्राज ! वालवर्षे वह मेरी गाय है, तुमने इसे चुरा लिया है।' तब मैंने दान हेनेवाले हाहाणसे कहा—'भगवन् ! मैं इस गायके बदले आपको दस हजार गौएँ देता है (आप इन्हें इनको गाय वापस दे दीजिये)।' उसने जवाब दिया—'महाराज ! यह गौ देश, कालके अनुरूप, पूरा दूध देनेवाली, सीधी-सादी और अत्यन दपालु

बार मिलाकर इक्यासी लाक दो सौ गौएँ ब्राह्मणोंको दान की | स्वचावकी है। इसका दूध बहुत मीठा होता है। बन्ध भाग, जो यह मेरे घर आयी ! यह अपने दुधसे प्रतिदिन मेरे मातृहीन दुर्जल बचेका पालन करती है; मैं इसे कदापि नहीं दे सकता ।' वड कहकर वह वहाँसे चल दिया। तब मैंने दूसरे ब्राह्मणसे प्रार्थना की 'भगवन् ! आप उसके बदलेमें एक लाख गी ले लीजिये।' वह बोला-'महाराज ! मैं राजाओंका दान नहीं लेका, मुझे तो मेरी वही भी शीघ ला दीजिये।' मैंने उसे सोना, चाँदी, रच और धोड़े सब कुछ देना चाहा, पर तह कुछ न लेकर चुरचाप जला गया । इसी बीचमें कालकी प्रेरणासे मुझे शरीर त्यागना पद्म और पितृलोकमें पहुँचकर में यमराजसे मिला। क्लोंने मेरा बहुत आदर-सन्कार किया और कहा-'राजन् । तुष्हारे पुरुवकर्मीकी तो गिनती ही नहीं है; किंतु अनजानमें तुमसे एक पाप भी हो गया है। उस पापको पहले भीग लो या पीछे, जैसी तुष्हारी इच्छा हो करो।' तब मैंने धर्मराजसे कहा-'प्रधो । पहले मैं पाप ही धीग हुंगा, उसके बाद पुरुषका उपयोग करूमा।' इतना कराना था कि मैं पृथ्वीपर गिरा । उस समय ऊँबे स्वरमे बोलते हुए धर्मराजकी यह बात कानोंमें पड़ी 'राजन् ! एक हजार वर्ष पूर्ण होनेपर तुन्हारे पायकर्मका भोग समाप्त होगा, उस समय भगवान् बीकृष्ण आका तुन्हारा बद्धार करेंगे और तुम अपने पुण्य कर्मीक प्रभावसे प्राप्त हुए अक्षय लोकोमें जाओगे।' कुएँसे गिरनेपर मैंने देशा 'मुझे तिर्यन्योनि मिली है और येरा सिर नीचेक्री ओर है।' इस बोलियें भी मेरी स्वरणशक्तिने मेरा साथ नहीं छोड़ा था । सीकृष्या । आज आयने मेरा डद्धार कर दिया । अस मुझे आज्ञा दीनिये, मैं स्वर्गको जातैया ।'

> पगकान् श्रीकृष्णने उन्हें आजा दे दी और वे उनको प्रणाम करके दिव्य मार्गसे सर्गतीकको चले गये । उनके चले जानेपर ब्रोंकुमाने इस इत्सेकका गायन किया—'समझदार मनुष्यको ब्राह्मणके बनका अपहरण नहीं करना साहिये। बुराया हुआ ब्राह्मणका धन चोरका उसी घाँति नाश कर देता है, जैसे ब्राह्मणकी गीने राजा नुगका सर्वनाश किया था। कुमीस्ट्न ! यदि सञ्जन पुरुष साधु-महात्साओका सङ्ग करें तो उनका वह सङ्घ व्यर्च नहीं जाता । देखी, साधुसमागमके कारण राजा नृगका नरकसे उद्धार हो गया। गौओंका दान करनेसे जैसे उत्तम फाल मिलता है, वैसे ही गौओंसे ड्रोह करने या उन्हें सनानेपर बहुत बड़ा कुफल भोगना पड़ता है; इसलिये गौओंको कभी कष्ट नहीं पहुँचाना चाहिये।'

#### ब्रह्माजीका इन्द्रसे गोलोक, गोदान और स्वर्ण दक्षिणाकी महिमाका तथा गो-चोरीके पापका वर्णन

वृधिष्ठरने पूळ-पितामह । मुझे गोलोकके विषयमें । कुछ संदेह हैं। गोदान करनेवाले मनुष्य किस लोकमें निवास करते हैं, उसका मैं बबार्य वर्णन सुनना चाहता है।

भीव्यक्षीनं कहा—युधिष्ठिर ! इस विषयमं जानकार लोग एक प्राचीन इतिहासका व्यवस्थ दिया करते हैं—एक बार इन्द्रने ब्रह्माजीसे इस प्रकार प्रश्न किया—'मगवन् ! में देखता है, गोलोकनिवासी पुस्त अपने तेजसे सर्गवासियोंको कान्ति प्रीकी करते हुए उन्हें लीचकर आगे चले जाते हैं, इसलिये मेरे मनमें यह संवेद्ध होता है कि गोलोक कैसा है ? वहाँ क्या फल मिलता है ? वहाँका बिशेष गुण क्या है ? गोदान करनेवाले पुरुष सब बिन्ताओंसे मुन्त होकर वहाँ किस प्रकार पहुँचते हैं ? गोदान न करनेपर भी उसका पाल कैसे मिलता है ? बहुत दान करनेवाला मनुष्य बोड़ा दान करनेवालेके समान तथा बोड़ा दान करनेवाला पुस्त अधिक दान करनेवालेके गुण्य किस प्रकार हो जाता है ? ये सब बातें मुझे यवार्शकासे बतलाइये।

महाजीने बढा-इन्ह्र । गौओंके लोक अनेक प्रकारके 🖁 । मैं उन सक्को देशता 🖁 और परिवाता कियाँ भी उन सक लोकोंको देख सकती है। उत्तम प्रतका पालन करनेवाले शुद्धवेता ऋप्रविं तो अपने शुभ कमेंकि प्रभावसे उन खेकोमें सदारीर पहुँच जाते हैं। श्रेष्ट बतके आचरणमें लगे हुए योगी पुरुष समाधि-अवस्थामें अवचा मृत्युके समय जब शरीरसे सम्बन्ध त्याग देते हैं तो अपने शुद्धचितके द्वारा स्वप्नकी भाँति दीखनेवाले उन लोकोंका चहाँसे भी दर्शन करते हैं। अब तुम ठन होकोके गुणोंका वर्णन सुनो-वर्ण काह, बुहापा अथवा अग्रिका जोर नहीं बलता। किसीका किन्तित् भी अमङ्गल नहीं होता। बहाँपर न रोग है, न फोक। इन्द्र ! बहाँकी गौएँ अपने मनमें जिस-जिस वस्तुकी इच्छा काती हैं, वह सब उन्हें प्राप्त हो जाता है-यह मेरी प्रत्यक्ष देखी हुई बात है। वे जहाँ जाना चाहती है, जाती हैं, जैसे चलना चाहती हैं, चलती हैं और संकल्पमात्रसे ही सम्पूर्ण कामनाओंका उपभोग करती हैं। बावड़ी, तालक, नदिवाँ, तरह-तरहके वन, गृह, पर्वत आदि सभी वस्तुएँ वहाँ उपलब्ध हैं, जो सम्पूर्ण प्राणियोंको मनोरम जान पहती हैं। वहाँकी वस्तुओंपर सबका समान अधिकार देखा जाता है। इतना विद्याल दूसरा कोई लोक नहीं है। जो पुरुष सब कुछ सहनेवाले, छमाशील, दवालु, गुरुजनोंकी आज्ञामें रहनेवाले और अहंकाररहित हैं.

उन्होंका गोलोकमें प्रवेश होता है। जो किसीका मीस नहीं साता, जिसका हृदय पवित्र भावोसे भरा हुआ है, जो धर्मात्मा, माता-पिताका भक्त, सत्स्वादी, ब्राह्मणोकी सेवामें संलग्न, क्लिंग्से रहित, गी और ब्राह्मणोपर क्रोध न करनेवाला, धर्मपणवण, गुरुक्षेत्रक, जीवनभर सत्यका व्रत लेनेवाला, दमी, अपराधीको भी क्षमा देनेवाला, मुदुल, जितेन्द्रिय, देनपुत्रक, सबका आदिव्य-सत्कार करनेवाला तथा दपायान् है—ऐसे ही गुणोजाला मनुष्य उस सनातन एवं अविनाशी गोलोकमें जाता है। परक्षीगाणी, गुरुक्त्वारा, असत्यवादी, बक्तवादी, ब्राह्मणोसे वैर रजनेवाला, पित्रग्रोही, ठग, कृतार, शठ, कृदिल, धर्महेषी और ब्रह्महत्यारा—इन सब दोगोसे पुक दुरात्मा प्रमुष्य मनसे भी कभी गोलोकका दर्शन नहीं पा सकता; क्योंकि वहाँ पुरुक्तवायाओंका निवास है।

इन्ह्र ! यह सब मैंने विशेषस्थासे गोलोकका माहाप्य बतलाया है, अब गोदान करनेवालोंको जो फल प्राप्त होता है. उसे सुनो । जो पुरुष अवनी पैतृक सम्पत्तिसे प्राप्त हुए धनद्वारा गोर्ट् लरीवकर दान करता है, वह उस धनसे सर्पपूर्वक उपार्वित किये हुए अक्षय लोकोंको प्राप्त होता है। पिताके हिसोसे जो-जो गीएँ न्यावपूर्वक प्राप्त हुई हो, उनका दान करनेसे दाताको अक्षय त्येक मिलते हैं। जो पुरुष दानमें भी लेकर फिर उसका सुद्ध इंट्रपसे दान का देता है, उसे भी अक्षय लोकोंकी प्राप्ति होती है। जो जन्मसे ही सदा सत्य बोलता, जिलेन्द्रिय रहता, गुत्र तवा ब्राह्मणके अपराधको सह लेता और क्षमातान् होता है, वह गोरपेकमें जाता है। ब्राह्मणको कभी कुवाच्य नहीं बोलना बाहिये और मनसे भी गौओंकी बुराई नहीं करनी वाहिये। जो ब्राह्मण गौओंके समान वृत्तिसे रहता है, गौओंको पास आदि किलाता है और सत्य एवं धर्ममें परायण राता है, यह पदि एक गी भी दान करें तो उसे एक हजार गोद्यानके समान फल मिलता है। जो पुरुष सदा उधत रहकर डपर्युक्त विधिसे बर्ताव करता है तथा जो सत्यवादी, गुरुसेवक, दक्ष, झमाजील, देवधन, ज्ञान्तनित, पवित्र, ज्ञानवान, धर्मात्मा और अहंकारशून्य होता है, वह यदि पूर्वोक्त विधिसे ब्राह्मणको दूध देनेवाली गाय दान करे तो उसे महान् फलकी प्राप्ति होती है। जो सदा एक वक्त भोजन करके नित्य गोदान करता है, सत्वमें स्थित होता है, गुरुकी सेवा और वेदोंका स्वाध्याय करता है, जिसके मनमें गौओंके प्रति भक्ति है, जो गौओंका दान देकर प्रसन्न होता है तथा जन्मसे ही

सुनो । राजसूय यज्ञका अनुद्वान करनेसे किस फलको प्राप्ति होती है तथा बहुत-से सुवर्णकी दक्षिणा देकर यज्ञ करनेसे जो फल मिलता है, उपर्युक्त मनुष्य भी उसके समान ही फलका भागी होता है—यह सिद्ध संत-महात्या एवं ऋषियोका बचन है। जो गो-सेवाका व्रत लेकर प्रतिदिन भोजनसे पहले गोओंको 'गो-प्रास' अर्पण करता है तसा शाना एवं निर्ह्में म होकर सदा सत्यका पालन करता रहता है, वह प्रतिवर्ष एक हमार गोदान करनेके पुण्यका भागी होता है। जो एक वक भोजन करके दूसरे वक्तके प्रचार्थ हुए योजनसे गाय सरीदकर दान करता है, वह उस गाँके जितने रोएँ होते हैं उतने गीओंके दानका अक्षय फल प्राप्त करता है। गीओंके रोम-रोममें अक्षचलोकोका निवास माना गवा है। जो संप्राममें गौओंको जीतकर उन्हें दान दे देता है, उस पुरुषका यह दान अपनेको बेखकर दान करनेके समान माना जाता है। जो जतपराचण पुरुष गौओके अधावमें तिलको गो बनाकर दान देता है, उसको वह गौ बड़े भारी संकटसे पार कर हेती है तबा यह दूधकी नदीमें नहाकर प्रसन्न होता है। केवल गौओंका दान कर देना ही प्रशंसाकी बात नहीं है, दान करते समय पात्र, काल, गोविशेष, गोदानकी विधि, समय-ज्ञान, ब्राह्मण और गायके अलस्यर भी विचार कर लेना बाह्मिये तबा यह भी ध्यान रहाना चाहिये कि यह गी जहाँ जा रही है वहाँ इसे धूप और आगसे कह तो नहीं पश्चिमा ? जो स्वाच्यायसम्पन्न, शुद्धयोनि (कुलीन), शान्तवित, यज्ञवरावण, पायसे डरनेवाला, बहुत, गौओपर झनाका धाव

रक्तनेवाला, मृदुरुत्वमाव, प्रश्णागतवसाल और जीविकाहीन हो, वही ब्राह्मण गोदानका उत्तम पत्र है। जो जीविकाके क्रिना बहुत कष्ट पा रहा हो तथा जिसको खेती या यह-होय करने, प्रसूता स्त्रीको दूध पिलाने तथा गुरु-सेवा अववा बालकका लालन-पालन करनेके लिये गाँको आवश्यकता हो, उसको साधारण देश-कालमें भी दूध देनेवाली गोका दान करना चाहिये । दूध देनेवाली, सरीहने अश्रवा विद्यासे प्राप्त हुई, युद्धमें प्राणोको संकटमें डालकर पराक्रमसे प्राप्त को हुई, रहेनमें मिली हुई, संकटसे छुड़ाकर लावी हुई या पालन-पोषणके लिये अपने पास आयी हुई गी श्रेष्ठ मानी जाती है। इष्ट-पुष्ट, सीधी-सादी, जवान और उत्तय गन्धवाली गाय प्रशंसनीय मानी गयी है। जैसे गङ्गा सब नदियोंने ब्रेह है उसी प्रकार कपिता गी सब गौओं ने जनम है। (गोदानकी थिथि इस प्रकार है--) दाता तीन राटतक उपवास करके केवल पानीके आधारपर रहे, पृथ्वीपर शयन करे और है, सुवर्णकी दक्षिणा सबसे ब्रेह है तथा परित्र करनेवाली

गौओंको प्रणाम करता है, उसको मिलनेवाले फलका वर्णन | गौओंको बास-भूसा विकाकर पूर्ण दूप करे। तत्पक्षात् ब्राह्मणोको भोजन आदिसे संतुष्ट करके उन्हें वे गौएँ दान करे, उन गौओंके साथ दूध पीनेवाले इष्ट-पुष्ट बढाई भी होने बाहिये तबा गोएँ भी ऐसी हों जो अच्छी तरह चल-फिर सकें। गोदानके पक्षात् तीन दिनतक केवल गोरस पीकर रहना चाहिये। जो गी सीधी-सूधी हो, दुहते समय तंग न करती हो, जिसका बड़का सुन्दर हो, जो बन्धन तोड़कर घागती न हो-ऐसी गो दान करनेसे उसके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, क्रने वर्षोतक दाता परलोकमें सुख मोगता है। जो मनुष्य ब्राह्मणको बोझ उठानेमें समर्थ जवान, बलिह, सीधा-सादा, इत जीवनेवाला और दासिद्धाली बैल दान करता है, वह दस यो देनेवालेके लोकोंको प्राप्त होता है। जो दुर्गम बनमें फैसे हुए ब्राह्मणों और गौओका उद्धार करता है, यह एक ही क्षणमें समल पायोरे मुक्त हो जाता है तथा उसे नाना प्रकारके दिष्यलेकोकी प्राप्ति होती है। इतना ही नहीं, यह गीओसे अनुगृहीत होकर सर्वत्र पृथ्वित होता है। जो मनुष्य उपर्युक्त विधिसे वनमें रहकर गौओंका अनुसरण (सेवन) करता है तका नि:स्पृष्ठ, संबंधी और पवित्र होकर घास, पत्ते और गोवर काता हुआ जीवन कातीत करता है, वह मेरे लोकमें देक्ताओंके साथ आनन्दपूर्वक निवास करता है अबवा पहाँ रहनेकी उसकी इका होती है, उन्हीं लोकोंने गयन करता है।

> हनने पूज-मगवन् । यदि कोई जान-बुझकर दूसोकी गौका अव्हरण करे अववा धनके लोधसे को बेब डाले तो उसकी क्या गति होती 🖁 7

बहुन्जीने कहा—जो उच्चक्कुलतायश मांस बेचनेके लिये गौकी हिंसा करते या गोमांस जाते हैं तथा जो स्वार्धवश कसाईको गाय मारनेकी सलाह देते हैं, वे सक महान् पायके मागी होते हैं। गौको मारनेवाले, उसका मांस सानेवाले तथा उसकी इत्सका अनुपोदन करनेवाले पुरुष गीके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, उतने वर्षोतक नरकामें पड़े रहते हैं। ब्राह्मणका यत्र नष्ट करनेवाले पुरुषको जैसे तथा जितने पाप लगते हैं, दूसरोकी गाँ चुराने और बेकनेमें भी वे ही दोष बताये नये 🕯। जो दूसरेकी नाय बुराकर ब्राह्मणोंको दान करता है, व्ह गौके दानका पुण्य घोगनेके लिये जितना समय शास्त्रीमें क्लाया गया है उतने ही समयतक नरक भोगता है।

गोदान करनेसे मनुष्य अपनी सात पीड़ी पहलेके भितरोका और सात पीढ़ी आनेवाली संतानोंका उद्धार करता है। किंतु बदि उसके साथ सोनेकी दक्षिणा भी दी जाय तो उस दानका दूना फल पिलता है। सुवर्णका दान सबसे उत्तम दान वातुओं में सुवर्ण ही सबसे अधिक पावन है। सुवर्ण सम्पूर्ण । परम्परासे प्राप्त हुए इस उनदेशको उत्तम व्रतका पालन कुलको पवित्र करनेवाला बताया गया है। इस प्रकार मैंने करनेवाले ऋषि और धार्मिक राजालेग धारण करते आ रहे तुमसे संक्षेपमें दक्षिणाकी बात बतायी है।

भीषाजी कहते हैं—युधिष्ठिर । उपयुक्त उनदेश ब्रह्माजीने वर्णन किया इन्द्रको दिया, इन्द्रने राजा दशरबको, राजा दशरबने अपने पुत्र श्रीरामचन्द्रजीको, श्रीरामचन्द्रजीने प्रिय भाता सञ्च्यको और समय भी इन समय भी इन

परम्परासे प्राप्त हुए इस उपदेशको उत्तम व्रतका पासन करनेवाले ऋषि और धार्मिक राजालेग धारण करते आ रहे हैं। मुझसे मेरे उपाध्याय (परशुरामजी) ने इस विषयका वर्णन किया था। जो ब्राह्मण अपनी मण्डलीमें बैठकर प्रतिदिन इस उपदेशको दुवराता है और यज्ञ तथा गोदानके समय भी इसकी जर्जा करता है, उसको सदा अक्ष्यलोक प्राप्त होते हैं।

#### व्रत, नियम और दम आदिकी प्रशंसा तथा गोदानकी विधि

पुधिहरने पूछ--दादाजी ! वर्ती और नियमोका क्या और कैसा फल बताया गया है ? स्वाध्याय करने, दान देने, वेदोंका स्मरण रखने और केंद्र पदानेका क्या फल होता है ? जो सब्यं पदकर दुसरोको पदाता है, उसे किस फलकी प्राप्ति होती है ? अपने कर्तकाका पालन करनेवाले सुरुविरोको क्या फल मिलता है ? शीच, ब्रह्मचर्यका पालन तका माना-पिता और आचार्यकी सेवा करनेसे कैसे फलकी प्राप्ति होती है ? इन सब वार्ताको मैं पवार्यकास जानना बाहता है।

प्रीयाजीने कहा—युचिहिर । जो पुरुष शास्त्रोक्त विधिसे किसी जतको आरम्य करके उसको अखण्डलयसे निमा हेने हैं, उन्हें सनातन त्येकॉकी जाप्ति होती है। संसारमें नियमोक पालनका फल प्रत्यक्ष देशा जाता है, तुमने भी यह यह और नियमीका ही फल प्राप्त किया है। वेदोंके सम्बन्ध साध्यापका पाल भी इस लोक और परलोकमें दृष्टिगोकर होता है। वेदाध्ययन करनेवाला पुरम इंद्रलोकमें भी सुशी होता है और परलोकमें भी आनन्दका अनुमव करता है। राजन् ! अव तुम विस्तारके साथ यम (इन्द्रियसंयम) के फलका वर्णन सुनो । जितेन्त्रिय पुरुष सर्वत्र सुन्ती और सर्वत्र संतुष्ट राले 🖁 । वे जहाँ चलते हैं बले जाते हैं और जिस वस्तुकी इन्ता करते है, वहीं उन्हें प्राप्त हो जाती है—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। इन्द्रियनिग्रह करनेवाले पुरुषोकी समस्त कामनाएँ सर्वत्र पूर्ण होती हैं। वे अपनी तपस्वा, पराक्रम, रान तबा नाना प्रकारक यज्ञोसे स्वर्गलोकमें आनन्द योगते हैं। दयनशील पुरूष क्षमावान् होते हैं। दानसे दमका ऊँवा दर्जा है। दानी पुरुष ब्राह्मणको कुछ दान करते समय कभी क्रोध यी कर सकता है, किंतु दमका पालन करनेवाला मनुष्य कभी क्रोध नहीं करता; इसलिये दम दानसे ब्रेष्ट है। दान करते समय क्रोध आ । जाय तो वह दानके फलको नष्ट कर देता है; किंतु जो क्रोधरहित होकर दान करता है, उसे सनातन त्येकीकी प्राप्ति

होती हैं, इससे भी दमकी श्रेष्टता सिद्ध है।

तिव्योको बेद पद्मनेवाला अध्यापक अक्षय फार प्राप्त करता है। अग्निमें विधिकत् इकन करनेवाला पुरुष ब्रह्मलोकमें प्रतिक्षित होता है तका जो आचार्यसे स्वयं वेद पढ़कर नीतिमान् क्रिक्टोंको पढ़ाता है, उसको भी उपर्युक्त पत्तनकी ही प्राप्ति होती है। गुरुके कमीकी प्रदासा करनेवाला छात्र सर्गमें सतकार पाठा है। बेदाव्ययन, यह और दान-कर्मने तत्पर रहनेवाला तवा युद्ध करके दूसरोंकी रक्षा करनेवाला क्षत्रिय थी क्यांमें पूजा जाता है। अपने कर्ममें लगा हुआ बैदम दान देनेसे पहल्-पदको प्राप्त होता है तथा स्वकर्मानुहानमें लगा हुआ शुद्र उच वर्णोकी सेवासे कर्नमें जाता है। शूरवीरोंके अनेको भेद कालाये गये हैं, उनके शास्त्रका तथा शुर और शुरदंक्तियोको मिरवनेवाले फलोका वर्णन सुनो। जो यज्ञ करनेमें उलाइके साथ लगे राते हैं, वे यहपूर कहलाते हैं और दृढ़तापूर्वक इन्द्रियोका दमन करनेवालोंको दमशूर कहते है। इसी प्रकार कितने ही सत्वश्र्र, युद्धश्रूर, युनग्रूर, सोर्व्यश्रुर, खेगश्रुर, बनवासश्रुर, गृहवासश्रुर, त्यागश्रुर, आजीवजूर, मनोनिजहजूर, नियमजूर, वेदाध्ययनजूर, अञ्चापनसूर, गुल्सुसूनासूर, पितृसेवासूर, मातृसेवासूर, भिक्षाञ्चर और अतिविधृतनशूर होते 🖫 ये सभी अपने-अपने कर्पोसे प्राप्त हुए उत्तम लोकीमें जाते हैं।

सम्पूर्ण वेदोको बारण करने और समस्त तीशींमें हुक्की रूपानेका पुण्य भी सदा सत्य बोरूनेवाले पुरुषके पुण्यके बराबर शाक्द हो हो सकता है। यदि तराजुके एक पलड़ेपर एक हजार अबसेच यज्ञोंका फल और दूसरे पलड़ेपर केवल सत्य रखा जाय तो हजार अबसेच यज्ञकी अपेक्षा सत्यका ही पलड़ा पारी होता है। सत्यके प्रभावसे सूर्य तपते हैं, सत्यसे अप्रि प्रज्वालित होती है और सत्यसे ही वायुका सर्वत्र संचार होता है। सब कुछ सत्यपर ही टिका हुआ है। देवता, पितर

और ब्राह्मण सत्वसे ही प्रसन्न होते हैं। सत्य सबसे बड़ा धर्म | बताया गया है; अतः सत्यका कभी जलङ्गुन नहीं काना चाहिये। ऋषि-मुनि सत्यपरायण, सत्यपराक्रमी और सत्यप्रतिज्ञ होते हैं, इसलिये सत्य सबसे श्रेष्ठ है। सत्य बोलनेवाले मनुष्य सर्गलोकमें आनन्द धोगते हैं। इस प्रकार मैंने दम और सत्वसे मिलनेवाले फलका सब प्रकारसे वर्णन किया। जिसका इदय विनयशील है, वह निःसंदेह स्वर्गर्ने सम्मानित होता है। अब तुम ब्रह्मचर्यके गुणोंका वर्जन सुनो। जो जन्मसे लेकर मृत्युकालतक प्रह्मचारी बना रहता है, उसके लिये संसारमें कुछ भी दुर्लभ नहीं है। ब्रह्मलोकमें ऐसे करोड़ों ऋषि निवास करते हैं, जो इस लोकपे सदा सत्यवादी, जितेन्द्रिय और ऊर्ध्वरता (नैष्ठिक ब्रह्मकारी) थे। राज्ञन् ! यदि ब्रह्मचर्यका पालन किया जान तो वह सम्पूर्ण पापीको भस्म कर डास्त्रता है। ब्राह्मयाको तो विशेषकपसे ब्रह्मवर्षका पालन करना चाहिये; क्योंकि ब्रह्मण ऑडका स्टब्स समझा जाता है। तपस्वी ब्राह्मणोर्भे यह बात प्रत्यक्ष देखी जाती है। ब्रह्मचारीके कृपित होनेपर इन्द्र भी इस्ते हैं। ब्रह्मचर्चका यह फल यहाँ ऋषियोमें पूर्णतपसे दृष्टिगोबर होता है। अब तुम माता-पिता और गुरुजनीका पूजन करनेसे जो वर्ष होता है, ठसके विषयमें सुनो । जो पिता, माता, ज्येष्ठ <u>धाता, गुरु औ</u>र आचार्यकी सेवा करता है, कची उनके दोष नहीं देखता. उसको स्वर्गलोकमें सम्मानित स्थान प्राप्त होता है। उसे कची मरकका दर्शन नहीं करना पहला।

मुधिक्षरने वज्ञ-पितामकः! असः मै योद्यनकी उत्तम विधिका प्रधार्थरूपसे अथण करना बाहता हूँ, जिससे सनतन लोकोकी प्राप्ति होती है।

भीणजीने कहा—श्रेटा ! मोदानसे बढ़कर कुछ भी वहीं है। यदि न्यायपूर्वक प्राप्त हुई गोका दान किया जाप तो वह समल कुलका तत्काल उद्धार कर देती है। इसलिये तुप आदिकालसे प्रचलित हुई गोदानकी विधिका कवल करो। प्राचीनकालकी बात है, जब पहाराज मान्यादाके पास बहुत-सी गीएँ दानके लिये लायी गयीं तो उन्होंने 'कैसी गी दान करें' इस संदेहमें पढ़कर बृहस्पतिजीसे तुन्हारी हो तरह प्रश्न किया। तब बृहस्पतिजीने इस प्रकार जतर दिया—''गोदान करनेवाले मनुष्यको बाहिये कि वह जतका पालन करे और जाह्यणको सुराकर उसका अच्छी तरह सत्कार करके कहे कि 'मैं कल प्रातःकाल आपको गी-दान करूँगा।' तरपञ्जात वह गोदानके लिये लाल रंगको (रोहिणो) गी मैगाने और 'समङ्गे बहुले' इस प्रकार कहकर गीओको सन्बोधित करे। किर गौओंके बीचमें जाकर निम्नाद्वित श्रृतिका (जिसका सारांश

वहाँ दिया जाता है) उद्यारण करे—'गौ मेरी माता और प्रतिष्ठा है, बैल मेरा पिता है, वे दोनों मुझे इहलोकमें तथा स्वर्गलोकमें मुल दें।' इस प्रकार कहकर गौओकी शरण ले और उन्हींके साथ रात बिताकर सर्वरे गोदान-कालमें ही फिर मीन भंग करे । इस प्रकार गौओंके साथ एक रात खकर उनके समान क्रतका पालन करते हुए उन्होंके साथ एकात्मधावको प्राप्त होनेसे पनुष्य तत्काल सम्पूर्ण पापोसे सुटकारा पा जाता है। गोदान करनेके पद्यात् इस प्रकार प्रार्थना करे—'गीएँ उसाहसम्बन्न, बल और बुद्धिसे युक्त, अपरत्व प्रदान कार्नवाले यस-सम्बन्धी हविष्यकी क्षेत्रभूता, जगत्की प्रतिष्ठा, पृथ्वीको प्रकट करनेवाली, संसारके अनादि प्रवाहको प्रवृत्त करनेवाली और प्रवापतिकी पुत्री है। सूर्य और चन्द्रमाके अंक्से अकट हुई वे गौरी हमारे पापीका नादा करें, हमें उत्तम लोकको प्राप्तिमे सहायता दे, मानाकी भौति हारण प्रदान करें और जिन इच्छाओंको हमने अपने मुहसे नहीं प्रकट किया है, वे भी उनको कृपासे पूर्ण हो जायै। गौओ ! जो लोग (तुम्हारे पञ्चगव्य आदिका सेवन करते हुए) तुन्हारी आराधनामें लगे रहते हैं, उनके कपोंसे प्रसत्न होकर तुम उन्हें क्षय आदि रोगोंसे हुटकारा दिलाती हो और (ज्ञानकी आप्ति कराकर) देह-वन्यनसे भी मुक्त कर देती हो । जो मनुष्य तुष्हारी सेवा किया करते हैं, उनके कल्याणके लिये तुम सरस्वती नदीकी भौति सदा प्रयानदीति रहती हो । गोमाताओ ! हमारे कपर प्रमन्न हो काओं और हमें समल पुण्योंके द्वारा प्राप्त होनेवाली अभीष्ट गति प्रदान करो ।' इसके बाद दाता निप्राक्तित आधे वलोकका **उद्या**रण करे—'या वै यूर्व सोजामधीव भावो युष्पान् दश्वा व्याप्यानस्थातः :--गीओ । तुन्तारा जो स्वसम हैं, वही मेरा भी है—तुमये और हममें कोई अन्तर नहीं है; अत: आज तुम्हें दानमें देकर हमने अपने आयको ही दान किया है।' दाताके ऐसा कहनेपर दान लेनेवाला ब्राह्मण शेष आधे शतोकका उद्यारण करे—'मनप्रस्तुता सन एवोपप्रताः संधुशक्यं सौधारूयोगक्रयाः। —गौओ ! तुम शान्त और प्रचणकरम धारण करनेवाली हो । अब तुम्हारे ऊपर दाताका ममत्व (अधिकार) नहीं रहा; अब तुम मेरे अधिकारमें आ गयी हो, अतः अधीष्ट भीग प्रदान करके तुम मुझे और दाताको भी प्रसन्न करो।'

"बो गाँक निष्क्रपस्थमे उसका मूल्य, वस अवन मुनर्ण दान करता है, उसको भी गोदाता ही कहना बाहिये। इस स्थमें दी जानेवासी गौओंका नाम क्रपदाः 'ऊर्ब्बांचा, भवितव्या और वैष्णवी' है। संकल्पके समय इनके इन्हों नामोका ज्वारण करना चाहिये। इनके दानका फल भी क्रमदाः इस प्रकार समझना चाहिये—गौका मूल्य देनेवाला छत्तीस हजार वर्षोतक, गौको जगह वस दान करनेवाला आठ इजार वर्षोतक तथा गौके स्वानमें मुक्यं देनेवाला बीस इजार वर्षोतक दिव्यत्येकमें मुख भोगता है। इस तरह गौओंके निष्क्रयदानका क्रमजाः फल बताया गया, इसे स्थानमें रखना चाहिये। साक्षात् गौका दान लेका कर ब्राह्मण अपने घरकी ओर जाने लगता है, उस समय उसके आठ पग जाते-जाते ही दाताको अपने दानका फल पिल जाता है। साक्षात् गौको दान करनेवाला छीतवान् और उसका मूल्य देनेवाला निर्मय होता है तथा गौको जगह इच्छानुसार मुक्यं दान करनेवाला सनुष्य कभी दुःलये नहीं पड़्ता। जो प्रातःकाल उठकर नैत्यक नियमोका अनुष्ठान करनेवाला और महाभारतका विद्यान् है, यह तथा क्रमर बताये हुए गोदाता पुरुष चन्द्रमाके समान प्रकाशमान वैद्याव लोकोंचे गमन करते हैं।

"मौ दान करनेके प्रकार मनुष्यको तीन राजाक गोज़तका पालन करना चाहिये और एक गत गौओंके साव रहना चाहिये। कामाष्ट्रमीसे लेकर तीन राजाक फोवर, मोनुष्य अच्छा गोरसमाजका आहार करना चाहिये। जो पुरुष एक बैल दान करता है, यह देवज़ती (सूर्यपण्डलका मेदन करके नानेवाला जहाचारी) होता है। जो एक गाय और एक बैल दान करता है, उसे वेदोंकी जाति होती है तथा नो विध्यपूर्वक गौओंका दान करता है, उसे उत्तम लोक बिलने हैं। किंतु वो विधिको नहीं जानता, यह उत्तम फाकसे बिलने हैं। किंतु वो मनुष्य अपना शिष्य नहीं है, जो प्रतका पालन नहीं करता, जिसमें अञ्चाका अभाव है तथा जिसकी बुद्ध कुटिल है, उसे इस गोदानकी विधिका उपदेश न दे; क्योंकि यह सकसे गोपनीय धर्म है। इसका यहनता सर्वत्र प्रधार नहीं करना

चाहिये। संसारमें बहुत-से असदालु, क्षुद्र तथा राक्षस-स्वभावके मनुष्य हैं और कितने ही नास्तिकताका आकृष किये हुए हैं; उनको यदि इस अर्थका उपदेश दिया जाय तो अनिष्ठ होता है।"

राजन् । बृहस्पतिजीके इस उपदेशको सुनकर जिन पुरुष्शील राजाओंने गोदान किया और उसके प्रधावसे वे उत्तम लोकोंको प्राप्त हुए, उनका नाम मैं तुन्हें बता रहा हूँ, सुनो—डशोनर, विश्वगद्य, नृग, भगीरव, बौकनाव (बान्याता), मुसुकुन्द, मृतिहुझ, नैवध, सोमक, पुस्तवा, बक्कर्ती भरत और राजा दिलीप—इन सबने गोदान करके सर्गलोक प्राप्त किया है। अतः कुन्तीनन्दन । तुम भी बृहस्पतिजीके उपदेशको धारण करो और कौरव-राज्यपर अधिकार पाकर उत्तम ब्राह्मणोंको प्रसन्नतापूर्वक पवित्र गौर्ष दान करो।

वैशान्यवनमं करते हैं—जनमंजय ! भीवमकीने जब इस प्रकार विधिवत् गोदान करनेकी आज्ञा दी तो धर्मराज पुधिष्ठिरने वैसा ही किया और बृहस्पतिजीने मान्याताके किये जिस बर्मका उपदेश किया जा, उसको भी भलीभाँति स्मरण रता। वे गोवरके साथ जाके काणका आहार करते हुए इन्द्रियसंप्रपपूर्वक पृथ्वीपर एक्ट्र करने एते। उनके मसकपर उद्यार्थ बढ़ गर्वी। उन दिनी राजाओंमे श्रेष्ठ युधिष्ठिर साक्षात् धर्मक स्थान देवीप्यमान हो रहे थे। ये अपने मनको एकाम राजकर देवताओंकी भाँति गोओंकी स्तृति करते और देवबुद्धिशे ही सता उनको प्रणाम किया करते थे। तबसे उद्योग अपने रक्षमें बैलोको कभी नहीं जोता—बैलगाड़ीकी सवारी ही छोड़ दी। घोड़ोंसे जुते हुए रबकी सवारीसे ही वे इधर-उधरकी यात्रा करने थे।

### गोदानके फल, कपिला गौकी उत्पत्ति और गोमाहात्म्यके विषयमें व्रसिष्ठ-सौदास-संवादका वर्णन

युशिष्ठिरने कहा—भारत । आप गोदानके उत्तम गुगोंका फिरसे वर्णन कीजिये, आपके मुँहसे इस अमृतमय उपदेशको सुनते-सुनते मुझे तृप्ति नहीं होती।

मीमजीने कहा—केटा ! वात्सल्य गुणसे युक्त एवं उत्तम लक्षणोंवाली जवान गायको वस ओबाकर ब्राह्मणको दान करनेसे मनुष्य सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त हो जाता है और उसे असुर्य नामक अन्यकारमय लोकों (नरकों) में नहीं जाना पड़ता। जिसका पास खाना और पानी पीना समाप्त हो कुका हो,

विसका दूध नष्ट हो गया हो, जिसकी इन्द्रियों काम न दे सकती हो, अधांत् जो बूढ़ी और रोगिणी होनेके कारण जीर्ज-शीर्ज झरीरबाली हो गयी हो, ऐसी गौका दान करनेवाला पनुष्य झड़ाजको कर्च कप्टमें डालता है और सब्धं भी घोर नरकमें पड़ता है। क्रोध करनेवाली, मरकही, रुग्णा, दुबली-पतली तथा जिसका दाम न चुकाया गया हो, ऐसी गौका दान करना कदापि उचित नहीं है। इष्ट-पुट, सीधी-सुलक्षणा, जवान एवं उत्तम गन्धवाली गौकी सभी लोग प्रशंसा करते हैं। जैसे नदियोंने गड्डा बेह है, बैसे ही गौओंमें कपिला गौ उत्तम मानी गयी है।

वृधिष्ठरने पूळ-पितामह ! किसी भी रंपकी गौका दान किया जाय, गोदान तो एक-सा ही होगा। फिर सत्पुरुषोने कपिला गौकी ही अधिक प्रदांसा क्यों को है ? मैं कपिलाके महान् प्रभावको विशेषकपसे सुनना बाहता हूँ।

भीप्पनीने कहा—बेटा ! मैंने बड़े-बूबोके मुहसे रोहिणी (कपिला) गौकी अयतिका जो प्राचीन वृत्ताना सुना है, वह सब तुन्हें बता रहा हूँ। सृष्टिके प्रारम्पये ब्रह्माजीने दक्ष प्रजापतिको आज्ञा दी कि 'तुम प्रजाको अपन करो ।' कितु दक्ष प्रजापतिने प्रजाओंकी मलाईके लिये सबसे पहले इनकी आजीविकाका उपाय निर्धाति किया। उसके बाद उन्होंने प्रमाको उत्पन्न किया। उत्पन्न होते ही समस्त जीव जीविकाके लिये कोलाइल करने लगे। जैसे भूले-प्वासे बालक अपने माँ-बापके पास दोड़े जाते हैं, उसी प्रकार समस्त प्रजा जीविकादाता दक्षके पास गयी। प्रजाजनीकी हस स्थितियर मन-ही-मन विचार करके प्रजायतिने उनकी रक्षाके लिये अपृतका पान किया । अपृत पीकर जब बे पूर्ण तुप्त हो गये तो उनके मुलसे सुरन्धित (मनोहर) सुगन्ध निकलने लगी। उस सुरचि गव्यसे सुरचि (गी) प्रकट हुई, निसे प्रनापतिने अपने मुक्तसे अपन होनेवाली पुनीके कवर्षे देखा । सुर्राधने भी बहुत-सी ऋषिता गीएँ उत्पन्न कीं, ओ प्रनाकी पाताके समान भी और जिनका रंग कुंदरकी चाँति दमक रहा था। वे सब गोएँ प्रजाकी आजीविका थीं। जैसे नदियोंकी एक्रोसे फेन उत्पन्न होता है, उसी प्रकार चारों ओर दूसकी धारा बहाती हुई अमृतके समान वर्णवाली उन गौओंके दूधसे फेन उठने लगा। एक दिनकी बात 🕽 भगवान् शंकर पृथ्वीपर सड़े थे, उसी समय सुरचिके एक बछड़ेके मुहसे फेन निकलकर उनके यसकाया गिर पड़ा। इसमे वे कृपित हो उठे और अपनी ललाटाप्रिकी जालासे मानो रोहिणी गोको भस्म कर डालेंगे, इस तरह उसकी ओर देखने लगे। सहका वह भयंकर तेज जिन-जिन कपिलाओपर पड़ा उनके रंग नाना प्रकारके हो गये, किन् जो वहाँसे भागकर चन्द्रमाकी शरणमें बली गयी, उनका रंग नहीं बदला। वे जैसी उत्पन्न हुई वीं, वैसी ही रह गर्यो ।

तब प्रजापतिने यहादेषजीको कृपित देसकर कहा— 'प्रभो ! आपके क्रयर अमृतका छीटा पढ़ा है। गौओका दूध जछड़ोंके पीनेसे जूटा नहीं होता। जैसे बन्द्रमा अमृतका [511]सं० म० (खण्ड—हो) ४६

संख्य करके किर उसे बरसा देता है, उसी प्रकार वे रोहिणी गीएँ भी अमृतसे उत्पन्न दूध देती है। जैसे वायु, अग्नि, सुकर्ण, समुद्र तथा देवताओंका पीवा हुआ अमृत—इनमें उक्तिहका दोष नहीं होता, वैसे ही बख्दोंको पिलाती हुई गौ भी दृषित नहीं मानी जाती। (तात्पर्य यह कि दूध पीते समय बख्देके मुँहसे निश्च हुआ इश्चा अज्ञुद्ध नहीं माना जाता।) ये गाँएँ अपने दूध और घीसे सम्पूर्ण जगल्का पाठन करेगी। सब लोग इनके अमृतमय दूधको पीना बाहते हैं।

ऐसा कहकर प्रवापति दक्षने महादेवजीको बहुत-सी गोएँ और एक बैल घेंट किये तथा इसी उपायसे उनके कितको शान्त किया। महादेवजीने भी प्रसन्न होकर उस वृषभको अपना वाहन बनाया और उसीके विन्हारे अपनी ष्णका सुरतेचित को। इसीसे उनका नाम 'वृषचध्यत्र' प्रसिद्ध हुआ। तदनत्तर, देवताओंने महादेवजीको पशुओंका राजा (पञ्चपति) बना दिया और गौओंके बीचमें उनका नाम 'कृषमाङ्क' रस दिवा । इस प्रकार कपिला गाँएै अत्यन्त केजन्तिनी और शान्त वर्णवासी 🖁 । इसीसे उनको दानमें सब गौओसे प्रबम स्वान दिया गया है। गौएँ संसारकी सर्वश्रेष्ठ वसु हैं। वे जगत्को जीवन देनेवाली हैं। धनवान् शंकर सदा उनके साथ रहते हैं। वे चन्द्रमासे निकले हुए अमृतसे जपत्र हुई है तथा ज्ञान्त, पवित्र, समस्त कामनाएँ पूर्ण करनेवाली और जगहको प्राणवान देनेवाली हैं; अतः गोदान करनेवाला मनुष्य सम्पूर्ण कायनाओंका दाता माना जाता है। अपवित्र मनुष्य भी यदि गौओकी उत्पक्तिसे सम्बन्ध रखनेवाली इस उत्तम कवाका पाठ करता है तो कलियुगके दोबोसे मुक्त हो जाता है और उसे पुत्र, लक्ष्मी, धन तथा पशु आदिकी सद्य प्राप्ति होती है। राजन् ! गोहान करनेवालेको इन्य, कन्य, तर्पण और शानि-कर्मका फल तथा वाहन, क्क एवं बालको और वृद्धोंका संतोष प्राप्त होता है। इस प्रकार ये सब गोदानके गुण है।

कैञ्च्यपनवां कहते हैं—क्समेजय ! भीषाबीकी बातें सुरका राजा युधिष्टिर और उनके भाइयोंने उत्तम ब्राह्मणोंको सोनेके समान रंगबाले बैल तथा उत्तम गाँएँ दान की।

भीषानी करते हैं—धर्मराज ! इक्ष्वाकुर्वशमें एक सौदास नामके राजा थे। एक बार उन्होंने ब्रह्माजीके पुत्र महर्षि वसिष्ठको प्रणाम करके पूड़ा—'भगवन् ! तीनों सोकोमें ऐसी पवित्र वस्तु कौन है, जिसका नाम लेनेमाबसे मनुष्यको सदा उत्तम पुण्यकी प्राप्ति हो सके ?' तब महर्षि वसिष्ठने गौओंको नमस्तार करके इस प्रकार कहना आरम्म



किया-'राजन् । मौओंके शरीसरे अनेको प्रकारको मनोरम सुगन्ध निकलती रहती है। बहुतेरी गाँधै गुण्युलके समान गन्धवाली होती है। गीएँ प्राणियोका आधार तथा कल्याणकी निधि है। भूत और धविष्य गौओंके ही हाक्यें है। वे ही सदा रहनेवाली पुष्टिका कारण तथा लड्यीकी जड़ हैं। गीओंकी सेवामें जो कुछ दिया जाता है, उसका फल अक्षय होता है। अन्न गौओंसे उत्पन्न होता है, वेयताओंको उत्तम हिम्ब्य (पृत) गीएँ देती हैं तथा स्वाहाकार (देवयह) और वषट्कार (इन्ह्रपाग) भी सदा गीओपर ही अवलम्बित है। गीए ही यहका फल देनेवाली हैं, उन्हींमें पज़ोकी प्रतिष्ठा है। प्रावियोंको प्रात:काल और सार्थकालमें होमके समय गीएँ ही हवानके योज्य पुत आदि पदार्थ देती हैं। जो कोग दूब देनेवाली मी दार करते हैं, वे अपने समस्त संकटों और पापोंके पार हो जाते हैं। जिसके पास दस गीएँ हों, वह एक गौ दान को, जो सी गाये रखता हो, वह दस गाये दान करे और जिसके पास हजार गाँएँ मौजूद हो, वह सी गाँएँ दान करे तो इन सबको बराबर ही फल मिलता है। जो सी गौओका स्वार्या होंकर भी अग्रिहोत्र नहीं करता, जो हजार नीएँ रखकर भी यज्ञ नहीं करता तथा जो धनी होकर भी कंजुसी नहीं छोड़ता—ये तीनों मनुष्य अर्ध्व (सम्पान) यानेके

अधिकारी नहीं है। जो उत्तम लक्षणोसे वुक्त कपिला गौको वस ओहाकर बडाईसहित दान करता है तथा उसके साथ दूध दुवनेके लिये एक काँसीका पात्र भी देता है, वह इड्डलोक-परलोक दोनोंको जीत लेता है। प्रात:काल और सार्यकालमें प्रतिदिन गौओंको प्रणाम करना चाहिये, इससे मनुष्यके शरीर और बलकी पुष्टि होती है। गोमूत्र और गोबर देखकर कभी घुणा न करे। गौओंके गुणोका कॉर्तन को । कथी उनका अपमान न करे । यदि बुरे स्वप्न दिखायी दें तो गोमाताका नाम ले। प्रतिदिन प्रारीरमें गोवर लगाकर स्तान करें। सुर्शे हुए गोबरपर बैठे। उसपर श्रुक न फेंके, मल-मूत्र न त्यांगे। गीओंक तिराकारसे क्वता रहे। अग्रिमें गायके धृतका हवन करे, उसीसे स्वतिवाचन करावे, गो-पुतका दान और स्वयं भी उसका भक्षण करे तो ग्रीओकी वृद्धि होती है। जो यनुष्य सब प्रकारके स्वीसे युक्त जिलकी बेनुको 'गोमा आगे विमा' अधी' आदि गोमती मन्त्रमें अभिमन्त्रित करके उसे ब्राह्मणको दान करता है, उसे अपने पाप-पुष्पके रिये शोक नहीं करना पहता। रात हो या दिन, अच्छा समय हो या बुरा, फितना ही बहा चय क्यों न उपस्थित हुआ हो, यदि मनुष्य निप्नाहित इलोकाचींका कीर्तन करता है तो वह सब प्रकारके धवसे मुक हो जाता है—'जैसे नदियाँ समुद्रके पास जाती हैं, उसी तरह सोनेसे मने हुए सीपोजाली दुष्यवती सुरभी और सौरभेवी गीएँ मेरे निकट आवे। मैं सदा गौओंका दर्शन कर्क और गाँएँ मुक्तपर कृपादृष्टि करें। गाँएँ मेरी हैं और मै गौओका है जहाँ नीएँ रहें, वहीं में भी रहें।"

प्राचीनकालमें गीओंने श्रेष्ठता प्राप्त करनेके लिये एक ताल वर्षोतक कटोर तपन्या की थी। उनकी इच्छा थी कि 'इस बगत्में जितनी दक्षिणा देनेयोग्य वस्तुएँ हैं, उन सबने इम उत्तम समझी जावे। इसको कोई होच न लगे। मनुष्य हमारे गोकरसे खान करनेपर सदा ही पश्चित्र हो। देवता और मानव पव्चित्रताके लिये हमेशा हमारे गोकरका उपयोग करें। समझ करावर प्राणी हमारे गोकरसे पवित्र हो वाथे और हमारा दान करनेवाले मनुष्योंको हमारा ही उत्तम लोक (गोलोक) प्राप्त हो।' इस प्रकारका संकल्प लेकर जब गौओंने अपनी तपस्या पूर्ण की तो उसके अन्तमें हमाजीने उन्हें बरदान दिया 'गौओ! तुम्हारी समझ कामनाएँ पूर्ण हो और तुम जगत्के जीवोंका उद्धार करती रहे।'

इस प्रकार अपनी कामनाएँ सिद्ध हो जानेपर गीएँ तपस्थासे निवृत्त हुई और उसके पश्चात् जगत्का कल्पाण करने



लगीं। इसीलिये वे महान् सौभाग्यशालिनी गाँए परम पत्रित पानी जाती हैं। वे समस्त प्राणियोंसे संह एवं कन्द्रीय हैं। जो मनुष्य तूथ देवेवाली सुराज्ञणा कपिला गोको वस ओदाकर कविल रंगके काईसहित दान करता है, वह इहालोकर्पे सामानित होता है। सदा गोदानमें अनुराग रखनेवाला पुरुष सूर्वके समान देवीध्यमान विमानमें बैठका मेध-मण्डलको भेदना हुआ अर्गये जाकर सुप्तोधित होता है। गौके प्राप्तिये जितने रोएँ होते हैं, उतने वर्षीतक वह सर्ग-स्रोकन सत्कारपूर्वक रहता है। फिर पुण्य श्लीण होनेपर जब लागी नीवे उतरता है तो इस मनुष्यानेकमें आकर सन्पन्न घरमें जन्म रोता है।

पनुष्यको चाहिये कि सबेरे और सार्यकाल आवसन

करके इस प्रकार जय करे—'बी और दूब देनेवाली, बीकी उपतिका आधार, धीको प्रकट करनेवाली, घीकी नदी तथा चीको मैवरहम गोर्ड मेरे घरमें सदा निवास करें। मेरे आगे-पीढ़े और चारों ओर गीएँ पीव्द रहें, मैं गीओंके बीचमें हाँ निवास करूँ।' इस प्रकार प्रतिदिन जप करनेसे मनुष्यके दिनसाके याप नष्ट हो जाते हैं। गोदान करनेवाला मनुष्य अपने माता और पिताकी दस पीड़ियोको पवित्र करके उन्हें पुण्यमय लोकोमें भेजता है। जो गायके बराबर तिसकी गाय बनाकर उसका दान करता है तथा जो जलका दान करता है, उसे वयलोकमें कोई बातना नहीं भोगनी पहती। गी सबसे अधिक पवित्र, जगलुकी प्रतिष्ठा और देवताओंकी माता है, डसका त्यर्थ और डसकी प्रदक्षिणा करे तथा उत्तम समय देशका सुपत्र ब्राह्मणको उसका दान करे। जो बड़े-बड़े सीनोपाली कपिका धेनुको कछड़े, करिसीकी रोहनी तथा वसम्बद्धित दान करता है, वह यनुष्य धमराजकी दुर्गम समामें निर्धय होकर प्रवेश करता है। गोदानसे बक्कर कोई पवित्र दान नहीं है और गोदानके फलसे ब्रेष्ट अन्य कोई फल नहीं है। संसारमें गीमें बढ़कर दूसरा कोई अकृष्ट प्राणी नहीं है। विवाने समस्त चरावर जगरुको व्याप्त कर रखा है, उस भूत और पविष्यकी माता गाँको मैं मतक शुकाकर प्रणाप करता 🜓 राजन् ! यह मैंने तुमसे गौओंके गुणीका दिण्डांनपात्र कराया है। गौओंके दानसे बढ़कर इस संसारमें दूसरा जोई दान जारि है तथा उनके समान दूसरा कोई स्कारा धी नहीं है।

धीमाओं कहते हैं—यहर्षि सरिरष्ठके ये सकत सुनकर पूपिदान करनेवाले महात्मा राजा सीदासने उसपर विचार किया और इसे सर्वधा उत्तम जानकर बाह्मणींको बहुत-मी गाँधै दान दी, इसमें उन्हें उत्तम लोकोंकी

# व्यासजीका शकदेवसे गोदानकी महिमाका वर्णन तथा भीष्मजीका गौ और लक्ष्मीका संवाद सुनाना

पवित्रोमें भी पवित्र, उत्तम तथा परमपावन हो, उसका वर्णन कीजिये ।

भीष्मजीने कहा—डेटा । गाये महान् अर्थका साधन,

वृषिष्ठिरने कतः—पितामक् ! संसारमें जो अन्तु | परमपवित्र और मनुष्योंको तारनेवाली हैं। ये अपने घी और दूषसे प्रवाके जीवनकी रहा करती है। गीओसे अधिक पवित्र कोई कलु नहीं है। ये तीनों लोकोंचे पवित्र, पुण्यस्वस्थ तवा सर्वजेष्ठ हैं। गाँएँ देवताओंसे भी उत्परके लोकोंमें निवास

करती है। जो इनका रान करते हैं वे मनीबी पुरुष आत्मोद्धार करके स्वर्गमें बले जाते हैं। मान्याता, वचाति और न्यूष सदा लाखों गौओंका दान किया करते थे, इससे उन्हें ऐसे उत्तम लोकोंकी प्राप्ति हुई जो देवताओंके लिये भी दुर्लभ हैं। इस विषयमें में तुन्हें एक पुराना वृत्तान्त सुना रहा है। एक समयकी बात है, परमबुद्धिनान् शुकदेवजीने नित्यकर्गका अनुष्ठान करके पवित्र एवं शुद्धिन्त होका लोकके भूत और भविष्यकों देखनेवाले अपने यिता ऋषिक्षेष्ठ व्यासजीको प्रधान करके पुछा—'पिताओं! विद्यान् पुरुष किस कर्मका अनुष्ठान करके उत्तम स्वान प्राप्त करते हैं? पवित्रोमें भी पवित्र बल्तु क्या है ? इसे बतानेकी कृपा कीजिये।'

न्यसनीने कता—बेटा । गोएँ सम्पूर्ण भूगोंकी प्रतिहा और परम आक्रम हैं। वे पुरुवस्तराय, पवित्र और पावन हैं, इच्य और कच्य प्रदान करनेवाओं हैं और शुप्त, पुच्य, पवित्र, सीभान्यवती तसा दिव्य विकास सम्पन्न हैं। गीएँ दिला एवं महान् तेल हैं, उनके दानकी शाखोमें प्रशंसा की गयी है। जो सत्पुरूष मातायंका त्याप करके गौओंका दान करते हैं, ये पवित्र गोलोकर्ये जाते हैं । वहाँ पुण्याचा पुरूत ही सुरसपूर्वक निवास करते हैं। गोलोकवासी शोक और क्रोबसे रहित तबा पूर्णकाय होते हैं। वे विधित्र एवं रगगीय विमानोमें बैठकर चर्चष्ट विहार करते हुए आनन्त्रका अनुभव करते हैं। जो पुरुष सब प्रकार गौओंका अनुसरण और सेवा करता है, उसपर प्रसन्न होकर गीएँ आवन्त टुर्नच वस्टान देती हैं। गौओंके साथ मनसे भी ब्रोह न करे, उन्हें सदा सुक पहुँचाचे तथा वधोचित सत्कार और प्रणापके द्वारा उरका पूजन करता रहे। गौओंके गोक्सो निकाले हुए बौकी लप्सीका एक मासतक भक्षण करनेवाला भनुष्य बद्धात्या-जैसे पापोसे भी कुटकारा या जाता है। जब देखोंने देवताओंको पराजित कर दिया तो उन्होंने इसी प्राथक्षितका अनुष्टान किया, इससे उन्हें पुन: देवत्वकी प्राप्ति ह्याँ तबा बे महाबलवान् और महासिद्ध हो गये। गीएँ परमपाषन,पवित्र और पुण्यस्वस्था हैं, उन्हें ब्राक्रणोंको दान करनेसे मनुष्य स्वर्गका सुख भोगता है। पवित्र अलसे आखपन करके पवित्र होकर गौओंके बीखमें गोमतीयन (गोम्ड अप्रे विन्हें अधी) का जप करनेसे मनुष्य अत्यन्त शुद्ध एवं निर्मात (पापमुक्त) हो जाता है। विद्या और बेद्यालये निकात पुण्यात्मा ब्राह्मणोको चाहिये कि वे अप्रि, गी और ब्राह्मणोंके बीच अपने शिष्योंको यज्ञतुल्य गोयतीयनाकी शिक्षा दें। जो तीन राततक उपवास करके गोमतीयनका

जप करता है, उसे गौओंका करदान प्राप्त होता है। पुत्रकों इच्छाबालेको पुत्र, धन चाहनेवालेको धन और पतिकी इच्छा रसनेवाली स्त्रोंको पति मिलता है। इस प्रकार गौएँ पनुष्पकी सम्पूर्ण कायनाएँ पूर्ण करती है। वे यज्ञका प्रधान अड्ड है, उनसे बढ़कर दूसरा चुक नहीं है।

अपने महातम पिताके इस प्रकार कहनेपर महातेजस्वी शुकदेकवी प्रतिदिन गौकी पूजा करने लगे; इसलिये पुषिष्ठिर ! तुन भी गौओंकी पूजा करो ।

पुधितिरंगे कहा—पितायह ! मैंने सुना है कि मौके गोबरने राष्ट्रिका बास है सो इस जिपयका आप स्पष्ट वर्णन कांजिये।

पौजानिने कहा—राजन् ! इस विषयमें जानकार लोग गौ और लक्षीके संवादकय प्राचीन इतिहासका वर्णन करते हैं। एक समयकों कात है, त्रव्योने यनोहर रूप धारण करके गौओंके झुंडमें प्रवेश किया, उनके सुन्दर रूपको देखकर गौओंने विक्तित होकर पूछा— देखि ! तुम कौन हो ? और कहींसे आयी हो ? तुम पूर्वीकी अनुषम सुन्दरी जान पड़ती हो। इमलोग तुम्हास स्थ-वैभव देखकर अल्पन आधार्यमें पड़ गार्च है, इसीलिये तुम्हास परिचय जानना चाहती है। सुन्दरी ! सक-सक बनाओ, तुम कौन हो और कहाँ जाओगी ?!

लक्ष्में बहा-जीओं । तुन्हारा कल्याण हो, मैं इस



जगत्में लक्ष्मीके नामसे प्रसिद्ध हूँ। सारा जगत् मेरी कामना करता है। मैंने देखोंको छोड़ दिया, इससे वे सदाके लिये नष्ट

हो गये हैं और मेरे ही आजयमें खनेके कारण इन्द्र, सूर्य, चन्द्रमा, विष्णु, वरुण तथा अग्नि आदि देवता सदा आनन्द भोग रहे हैं। देवताओं और ऋषियोंको मेरी ही शरणमें आनेसे सिद्धि मिलती है। किनके शरीरमें मैं प्रवेश नहीं करती, ये सर्वथा नष्ट हो जाते हैं। धर्म, अर्थ और काम मेरा सहयोग होनेपर ही सुख दे सकते हैं। मुखदायिनी गौओं। ऐसा ही मेरा प्रभाव है। अब मैं तुखारे शरीरमें सदा निवास करना चाहती हैं और इसके लिये खये ही तुखारे पास आकर प्रार्थना करती हैं। तुमलोग मेरा आजय प्रकार बीसम्पन्न हो जाओ।

गौओंने कहा—देवि ! तुम बड़ी चळाल हो, कहीं भी स्थिर होकर नहीं रहती । इसके सिवा तुम्हारा बहुतोंके साव एक-सा सम्बन्ध है, इसलिये हमको तुम्हारी इच्छा नहीं है । तुम्हारा कलपाण हो, हमारा इसीर तो यो ही हक्ष-पुद्ध और सुन्दर है, हमें तुमसे क्या काम ? तुम्हारी जहाँ इच्छा हो मली बाओ । तुमने हमसे बातचीत की, इतनेहीने हम अपनेको मुतार्थ मानती हैं।

लक्ष्मीने कठा—मौओ ! तुम यह क्या कहती हो, मैं दुर्लभ और सती है किर भी तुम मुझे स्वीकार नहीं करती, इसका क्या कारण है ? आज मुझे मालूब हुआ कि 'बिना मुलाये किसीके पास जानेसे अनादार होता है', यह कहावत अक्षरपा: सत्म है। उत्तम क्रांका पालन करनेवारते भेटुओं! देवता, दानव, गन्धर्व, पिशाब, नाग, राज्यस और मनुष्य बड़ी ज्ञा तपस्मा करके मेरी सेपाका स्वैभाग्य प्राप्त करते हैं। मेरा यह प्रभाव तुन्हारे ध्यान देने योग्य है, अत: पुझे स्वीकार करो। देखों, इस पराचर जिलोकीयें कोई भी मेरा अपमान नहीं करता। गौओंने कहा—देखि! हम तुम्हारा अपमान या अनादर नहीं करतों, केवल तुम्हारा त्याग कर रही हैं और यह भी इसलिये कि तुम्हारा चित चडल है, तुम कहीं भी जमकर नहीं रहती। अब बहुत कातबीतसे कोई लाम नहीं है, तुम जहाँ जाना चाहो करते जाओ। हम सब लोगोंका झरीर यों ही हह-पुष्ट एवं प्राकृतिक शोधासे युक्त है, फिर हम तुम्हें लेकर क्या करेगी?

लभानं कहा—गौओ ! तुम दूसरोको आदर देनेवाली हो, यदि तुम मुझे त्वान होगी तो सारे जगत्में मेरा अनादर होने लगेगा, इसर्तिको मुझपर कृषा करो। तुम महान् सौभाग्यवालिनी और सबको छरण देनेवाली हो, अतः मै तुम्हारी छरणमें आवी है, मुझमें कोई दोष नहीं है, मै तुम्हारी छरणमें आवी है, यह जानकर मेरी रक्षा करो—मुझे अपनाओ। मैं तुमसे सम्मान चाहती है, तुमलोग सदा सबकी कल्याण करनेवाली, पुण्यमधी, पवित्र और सौभाग्यवती हो। मुझे आहा हो, मैं तुम्हारे छारीरके किस भागमें निवास करों?

गौओंने कहा—च्यास्त्रिनी ! हमें तुम्हारा सम्पान अलश्य करना चाक्रिये। अच्छा, तुम हमारे गोबर और मूत्रमें निवास करो; क्योंकि हमारी ये गोनों वस्तुएँ परम प्रवित्र हैं।

तस्योंने कता—धन्य भाग ! जो तुमलोगोंने मुझपर अनुमह किया। मैं ऐसा ही कसेंगी। सुसदायिनी गौओ ! तुमने मेरा मान रख लिया, अतः तुम्हारा कल्याण हो।

युधिहिर ! इस जकार गौओंके साथ प्रतिका करके रूक्षी उनके देलते-देलते वहींसे अन्तर्धान हो गर्यी । इस प्रकार मैंने तुमसे गोबरके महात्म्यका वर्णन किया है, अब किर गौओंका ही महात्म्य सुनो ।

## ब्रह्माजीका इन्द्रसे गोलोक और गौओंका उत्कर्ष बताना तथा सुवर्णकी उत्पत्ति और उसके दानकी महिमाके सम्बन्धमें वसिष्ठ और परशुरामका संवाद

भीवार्धी कहते हैं—युधिष्ठिर ! जो मनुष्य सदा यस्तिष्ठ । अन्नका भोजन और गोदान करते हैं, उन्हें प्रतिदिन अन-दान और यह करनेका फल भिलता है। दही और धीके बिना यह नहीं हो सकता । उन्होंसे यह सम्पादित होता है, इसलिये गौओंको यहका मूल कहते हैं। सब प्रकारके दानोमें गोदान ही उत्तम माना गया है। गीएँ श्रेष्ठ, पवित्र तथा परम पादन बतायी गयी हैं। मनुष्यको अपने हारीरकी पृष्टि तथा सब प्रकारके विश्लोकी हालिके लिये भी गौओंका सेवन करना चाहिये। इनका दूध, दही और धी सब पायोंसे मुक्त करनेवाला है। गीएँ इस लोक और परलोकमें भी महान्

तेजीक्य मानी गयी हैं, उनसे बढ़कर पवित्र कुछ भी नहीं है। इस विषयमें बढ़कर्जी और इन्द्रके संवादक्य प्राचीन इक्टिसका उद्यहरण दिया जाता है। पूर्वकालमें दैत्योंके परासा होनेपर जब इन्द्र तीनों लोकोंके अधीखर हुए तो समस्त प्रवा बड़ी प्रसन्नताके साथ सत्य और धर्ममें तत्पर रहने लगी। वदनन्तर एक दिन कवि, गन्धर्व, किजर, नाग, राक्षस, देवता, असुर, सुपर्ण (पक्षी) और प्रजापतिगण ब्रह्माजीको सेवामें उपस्कित थे। इसी समय देवराज इन्द्रने ब्रह्माजीको प्रणाम करके पूछा— भगवन् ! गोलोक समस्त देवताओं और लोकपालोंके अपर क्यों है ? गोओने ऐसा कौन-सा तय



किया है, जिसमें वे रजीगुणसे रहित होकर देवताओंदे भी कपर आनन्दपूर्वक निवास करती हैं, मैं इस बातको जानना बाहता है।'

महाजीने पता-इन्द्र ! तुप सदा गौओंको अवहेलना करते हो, इसीसे तुम इनका महात्म नहीं जानते; अब मैं तुन्हें गीओंका उत्तम प्रभाव और माहात्य बता रहा है, सुनो-गौओंको यज्ञका अङ्ग और साजाद बज्रकार कालादा गवा है। इनके बिना यह किसी तरह नहीं हो सकता। वे अपने वृक्ष और पीसे प्रशाका पालन-पोषण करती हैं तथा इनके पुत्र (बैल) लेतीके काम आते और तरह-तरहके आह एवं बीज पैदा करते हैं, जिनसे यज्ञ सम्पन्न होते और हम्म-कव्यका भी काम चलता है। इन्हींसे दूध, वही और घी प्राप्त होते हैं। ये गाँधे बड़ी पवित्र होती हैं और बैल पूल-प्यासका कष्ट सहकर अनेको प्रकारके बोझ होते रहते हैं। इस प्रकार गो-जाति अपने कर्मने ऋषियों तथा प्रमाओंका पालन करती रहती है। उसके व्यवहारमें शटता या माया नहीं होती, वह सद्या पवित्र कर्यमें तमी रहती है। इसीसे ये गाँए हम सब खेगोंके ऊपर निवास करती है। इन्द्र ! तुम्हारे प्रश्नके अनुसार मैंने यह बात कतायी कि गीएँ देवताओंके भी ऊपर क्यों निवास करती हैं। इसके सिवा गीएँ वरदान भी प्राप्त कर चुकी है तथा प्रसन्न होनेपर वे दूसरोको भी बरदान देती हैं। सुरभी गाँँऐ पुष्य कर्म करनेवाली, पवित्र और सुलक्षणा होती हैं। वे जिस उद्देश्यसे पृथ्वीपर गयी हैं.

उसको भी मैं बता रहा हूँ सुनो । पहले सत्ययुगमें जब देवता तीनो लोकोपर राज्य करते थे, उस समय धर्मपरायणा दक्षकत्वा सुरभी बढ़े उत्साहके साथ धोर तपस्थामें प्रवृत्त हुईं । कैत्यसके रमणीय शिखरपर, जहाँ देवता और गन्धर्थ सदा विराजने रहते हैं, वह उत्तम घोगका आक्रय के म्यारह हजार वर्षोतक एक पैरसे रहाई रही । तब मैंने उस तपस्थित देवीके पास जाकर बड़ा— 'कल्याणी ! तुम किसलिये यह घोर तपस्था कर खी हो, तुन्हारे इस तपसे मैं बहुत प्रसन्न हूँ, तुम कोई वर माँगो, मैं देनेको तैवार हूँ ।'

सुरचीने कहा—धगवन् । पुझे वर लेनेकी कोई आवश्यकता नहीं है, मेरे लिये तो सबसे बड़ा वर यही है कि जान आप पुझापर प्रसन्न हो गये।

महरूको करूते हैं—इन्ह्र ! जल सुरभीने इस प्रकार



कहा तो मैंने उसे भी उत्तर दिया— देवि ! तुमने लोभका परिवार करके निकाम भावसे तथ किया है, इससे मुझे बड़ी उसजता हुई है, अतः मैं तुन्हें अधर होनेका वरदान देता हूं। अब मेरी कृपासे तीनों लोकोंके ऊपर तुन्हारा निवास होया। तुम बड़ी बास करोगी, उसकी गोलोकके नामसे स्थाति होगी। तुन्हारी सभी शुभ सन्तानें मनुष्यक्षेकमें आणियोंके हितका कार्य करती हुई वहाँ निवास करेगी। तुम अपने मनसे जिन दिष्य अववा मानवीय भोगोका चिन्तन करोगी, वे सब तुन्हें आह होगे तथा सब प्रकारका सुन्त तुन्हारे लिये सदा सरुष रहेगा। इन्द्र ! सुरभीके निवासभूत गोर्स्सकमें सवस्त कामनाएँ ।
पूर्ण होती हैं। वहाँ मृत्यु, बुकापा और अधिका जोर नहीं खलता। दुर्देव तथा अशुभको भी वहाँ पहुँच नहीं है। उस लोकमें दिव्य वन, दिव्य प्रयन तथा परम सुन्दर एवं इच्छानुसार विचरनेवाले विमान मौजूद हैं। इक्कवर्य, सत्य, इन्द्रियसंयम, नाना प्रकारके दान, पुण्य, तीर्यसंवन, बड़ी भारी तपस्या तथा अन्यान्य श्रुम कर्मोंक अनुहानसे ही गोलोककी प्राप्ति हो सकती है। इस प्रकार नुचारे पृहनेके अनुसार मैंने में सारी वातें बतायी है। अब तुन्तें गौओका कभी तिरस्कार नहीं करना चाड़िये।

भीमजी कहते हैं—पुधिष्ठिर । यह कथा सुननेके पक्षात् इन्द्र सदा गीओकी पूना करने लगे । गौओक प्रति उनके मनमें विशेष आदरका भाव जाजा हो गया । केटा । गौओका यह परम पावन, परम पवित्र और अत्यन्त उतन माहालय मैंने सब-का-सब तुन्हें सुना दिया । इसका कीर्तन समस्त पायोसे पुटकारा दिलानेवाला है । जो सदा पवित्रवित्त होकर यह और आद्भमें हल्य और कव्य अर्थण कसो समय बाह्मणोंको यह प्रसंग सुनायेगा, उसका दान समस्त कामनाओको पूर्ण करनेवाला और अहाय होकर पितरोको प्राप्त होगा । गोभक पुच्च जिस-जिस वस्तुकी इच्छा करता है, यह सब उसे प्राप्त होती है । गौओमें घरित रसनेवाली कियाँ भी मनोवाजित कामनाएँ प्रस्त करता है ।

वृश्वितने पूळ-पितायह । आपने सब पनुष्योके रित्ये, विशेषतः धर्मपर दृष्टि रक्तनेवाले नरेशोके लिये परम्प उत्तम गोदानका वर्णन किया है। वेद और उपनिष्योने भी प्रत्येक कर्ममें दक्षिणाका विधान किया है। सभी पत्रोमें पूमि, गी और सुवर्णकी दक्षिणा चत्रतायी गयी है। इनमें सुवर्ण सबसे जाम दक्षिणा है—ऐसा क्षुतिका क्यन है; अतः इस विषयको में पश्चर्यक्रमसे सुनना जाइता है। सुवर्ण क्या है? कब और किस तरह इसकी उत्पत्ति हुई? सुवर्णका वपायान क्या है? इसका देवता कौन है? तबा इसके दानका फल क्या है? सुवर्ण क्यों उत्तम कहनाता है? सनीयी विद्वान इसके दानका क्यों विशेष आदर करते हैं? तथा यज्ञकर्ममें सुवर्णकी ही दक्षिणा क्यों प्रशंसनीय संपद्मी जाती है?

भीमधीने वहा—राजन् । ध्यान देकर सुनो, सुवर्णकी अरपिका कारण बहुत विस्तृत है। मैं अपने अनुमावके अनुसार सब बातें तुम्बें बता रहा हूँ। मेरे महातेजस्वी क्लि महाराज शान्तनुका जब देहावसान हो गया, तो मैं उनका तात् करनेके लिये गङ्गाहार तीर्थ (हरिहार) में गया। वहीं पहुँचकर मैंने पिताका बात् आरम्य किया; इस कार्यमें माता गङ्गावीने भी मेरी सहायता की। अपने सामने बहुत-से सित्त महर्वियोंको बिटाकर मैंने जलदानसे लेकर सब कार्य पूर्ण किया। एकार्याकत होकर शाखोक विथिसे पिणदानके पहलेका सारा कार्य जब समाप्त कर लिया तो विधिवत् पिणदान देना आरम्य किया। इतनेहीमें पिण्यके लिये जो कुश बिछाये गये थे, उन्हें भेदकर एक बड़ी सुन्दर बाँह बाहर निकर्ती। उस विशास भुजाने बाबुबंद आदि अनेकों आयूषण



होगा पा रहे थे। उसे उत्पर उठी देस मुझे बड़ा आधार्य हुआ। साधार मेरे पिता ही पिष्डका दान लेनेके लिये उपस्थित थे। किंतु जब मैंने शास्त्रीय विधियर किसार किया तो मेरे मनमें सहसा यह बात सरण हो आयी कि मनुष्यके लिये हाक्यर पिष्ड देनेका केदमें विधान नहीं है। पितर साधान प्रकट होकर कथी मनुष्यके हाबसे पिष्ड लेते भी नहीं है। शासकी आज़ा तो यहां है कि 'कुशोपर पिष्डदान करे।' यह सोखकर मैंने पिताके प्रत्यक्ष दिलावी देनेवाले हमका आदर नहीं किया और शास्त्रीय प्रमाण मानकर उसकी सुहम विधियर ब्यान रखते हुए कुशोपर ही सब पिण्डोंका दान किया। इस प्रकार कब शासकी पद्धतिसे पिण्डदान कर दिया तो मेरे पिताको यह बाह अदृस्य हो गयी। तदनन्तर, पितरोंने मुझे स्व्यमें दर्शन दिया और बढ़े प्रसन्न होकर बोले— 'केटा । हम तुन्हारे शास्त्रीय ज्ञानसे बहुत प्रसन्न हैं; क्योंकि उसके कारण तुम मोहक्य धर्मसे प्रष्ट नहीं हुए हो।
तुमने शासका प्रमाण मानकर आत्मा, धर्म, ऋत्क, केंद्र,
पितृगण, व्राविगण, गुरु, प्रजापति और ब्रह्मजी—इन
सबका मान बढ़ाया है तथा जो धर्ममें स्थित हैं, उन्हें भी तुमने
अपना आदर्श दिलाकर विचलित नहीं होने दिया है। यह सब
कार्य तो तुमने बहुत उत्तम किया है; किंतु अब (हमारे
कहनेसे) पृथिदान और गोदानके निकियकपसे दुख्य
सुवर्णवान भी करो। ऐसा करनेसे हम और हमारे सभी
पितामह पवित्र हो जायेंगे; क्योंकि सुवर्ण सबसे अधिक
पावन वस्तु है। जो सुवर्ण दान करते हैं, वे अपने पहले और
पीछेकी दस-दस पीड़ियोंका ढद्धार कर देते हैं। इस प्रकार
जब पितरोंने कहा तो मेरी नींद खुल गर्या। उस समय इस
स्थाना स्थाण करके मुझे बढ़ा बिस्सय हुआ। फिर मैंने
सुवर्णदान करनेका निक्षय किया।

राजन् । अब (भुवर्णकी उत्पत्ति और उसके दनके माहात्स्वके विषयमें) एक प्राचीन इतिहास सुनो, जो जमदप्रिनन्दन परशुरामजीसे सन्तन्त्र रखनेवाला है। यह क्यास्थान धन तथा आधु अव्यनेवात्य है। पूर्वकालको बात है, परशुरामजीने क्रोधमें घरकर प्रकास बार इस धूमञ्चलके क्षत्रियोका संदार किया । इसके बाद सम्पूर्ण पृथ्वी जीतकर उन्होंने समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाले अन्त्रमेश यहका अनुष्ठान किया। उस यहकी सभी ब्राह्मणो और वृत्रियोंने बहुत प्रशंसा की है। यदापि अश्वमेच यह सब प्राणियोको पवित्र करनेवाला तवा तेन और कान्तिको बद्धानेवाला है हो भी तेजाबी परशुरामजी उसके फलसे अपनेको पापपुत्त न कर सके। इससे उन्होंने अपनेको बहुत तुन्छ समझा और प्रभुर दक्षिणासे सम्पन्न उस महान् यहाका अनुहान पूर्ण करके अनेको प्रात्मक्ष प्राविधी और देवताओंके पास जाकर पूछा—'महानुभावो । कठौर कर्य करनेवाले मनुष्योको पवित्र करनेके लिये जो सर्वोत्तम साधन हो, वह मुझे बतानेकी कृपा कीनिये।' परशुरायजीने अत्र दयासे प्रतित होकर इस प्रकार प्रश्न किया तो वेद-शासके जाननेवाले महर्षियोंने कहा—'राम । तुम वेदोंके प्रभाजपर विचार करके ब्राह्मणोंका सत्कार करो और उन ब्रह्मवियोसे ही अपनेको पवित्र करनेवासा साधन पूछे । वे जो कुछ बतावें उसीका प्रसन्नतापूर्वक पालन करो ।'

तब महातेजस्वी परशुरामबीने वस्तिष्ठ, नास्त्र, अगस्य और कश्यपजीके पास जाकर पूछा—'विप्रवये ! मैं पवित्र होना चाहता हैं, क्ताइयें, किस उपायसे पवित्र हो सकता हैं ? इसके लिये मैं किस कर्मका अनुद्वान कर्से ? अववा कौन-सा दान हूँ? बदि आपलोग मुझपर कृपा करना बाहते हों तो बतलाइये, मुझे पब्लि करनेवाला साधन क्या है?'



ऋषियोंने कहा—भुगुननान ! हमने सुना है कि पाप करनेवाला चनुष्य पृथ्वी, गाय और धन दान करनेसे पवित्र हो काता है। इसके सिया, एक और दान सुनो, जो सबसे व्यक्तर पावन है। वह है सुवर्णका दान। सुवर्णका आकार बड़ा दिव्य और अन्दुत होता है। इसकी उत्पत्ति अग्रिसे हुई है। सुना जला है, पूर्वकालमें अग्निने सम्पूर्ण लोकोको भस करके अपने बीर्यसे मुक्जिको उत्पन्न किया था। उसीका दान करनेसे तुष्पारा मनोरब सिद्ध होगा। सारे जगत्का यन्त्रन करके जो तेजकी राशि प्रकट हुई है, वही सुवर्ण है; अत: यह सब राजीसे उत्तय है। इसीलिये देवता, गन्धर्व, नाग, राक्स, मनुष्य और पिशाय—ये सब प्रयत्नपूर्वक सुवर्ण धारण करते हैं। जगत्में जितनी पवित्र बस्तुएँ हैं, सुवर्ण उन सबसे अधिक पवित्र माना गवा है। वह धूमि, गौ तथा सन्पूर्ण रजोसे भी उत्तम है। पृथ्वी, गी तथा और जो कुछ भी दान किया जाता है, उन सबसे बड़कर सुवर्णका दान है। सुवर्ण अरूप तवा पावन क्रम है, तुम उत्तम ब्राह्मणींको सुवर्णका ही दान करो; यही पवित्रताका उत्तय साधन है। सब प्रकारको दक्षिणाओं में मुखर्ण देनेका विधान है। जो मुखर्णका दान करते हैं, वे सब कुछ दान करनेवाले माने जाते हैं। सुवर्ण देनेवाले मानो देवताका दान करते हैं, क्योंकि अग्नि

सम्पूर्ण देवताओके स्वरूप हैं और सुवर्ण अविभय है। अत: जिसने सुवर्णका दान किया उसने सम्पूर्ण देवताओंका ही दान कर दिया । इसीलिये विद्यान् पुरुष सुवर्णदानसे षडकर और कोई दान नहीं मानते । सुवर्णदाता जब परम गतिको प्राप्त होता है, उस समय उसे न्योतिर्मय लोक मिलते हैं तवा स्वर्गलोकमें उसका कुबेरके पदपर अधियेक किया जाता है। जो सूर्योदयके समय विधिपूर्वक मन्त्र पढ़कर सुनर्गका दान करता है, वह अपने याप और दु:स्वप्नको नष्ट कर दालता है। वो मध्याद्व फालमें सोना दान करता है, उसके भविष्यके पापीका नाचा हो जाता है। जो व्रतका पालन करते हुए सायंकालमें सुवर्ण दान देता है, वह ब्रह्मा, वायु, अग्नि और षत्रमाके लोकमें जाता है तथा इन्द्र आदिके लोकोंचे भी उसे सम्मान प्राप्त होता है। साथ ही वह इस लोकमें पहार्खी एवं पापरहित होकर आनन्दका उपयोग करता है। मृत्युके पक्षात् जब वह परलोकमें जाता है तो वहाँ अनुपय पुण्यात्मा समझा

वाता है, कहीं भी उसकी गतिका प्रतिरोध नहीं होता और वह इच्छानुसार जहाँ चाहता है, विचरता रहता है। सुवर्ण अक्षय क्रम है, उसका दान करनेवाले मनुष्यको पुण्यलोकीसे नीचे नहीं आना पढ़ता, संसारमें उसके महान् यशका विस्तार होता है तथा वह अनेकों समृद्धिशाली लोकोंको प्राप्त करता है। जो मनुष्य सूर्वोदयके समय आग जलाकर किसी जतके औरयसे सुवर्णदान करता है; उसको सन्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण होती हैं। यत्ञ्चरामजी ! इस प्रकार तुन्हें सुवर्णदानसे होनेवाले लाभ बतावाये गये; अतः अब तुम ब्राह्मणोंको सुवर्ण-दान करो। चेन्न्जी करते हैं—ऋतायी परतारामजीने वसिष्ठ आदि मुनियोंके इस प्रकार कहनेपर ब्राह्मणीको सुवर्णका दान दिया; इससे वे सब यापोसे कुटकारा या गये। युधिष्ठिर ।

सुकर्णकी जयित और उसके दानका पाष्टात्य सब तुमको

सुना दिया। अब तुम भी ब्राह्मणोंको बहुत-सा सोना दान

करो । इससे तुन्हें पापोंसे खुटकारा मिल जायगा ।

## भिन्न-भिन्न तिथियों और नक्षत्रोंमें श्राद्ध करनेका तथा उसमें तिल आदि देनेका फल

पूरी-पूरी विधि बताइये ।

भीष्मतीने कडा—राजन् । तुम आद्युकर्मकी वत्तम विधिको ध्यान देकर सुनो; पितृयह (बाद्ध) धन, यश तबा पुत्रकी प्राप्ति करानेवाला है। देवता, असुर, मनुष्य, गन्धर्व, नाग, राज्ञस, विद्याच तथा किन्नरोको भी सदा दितरोकी पूजा करनी चाहिये। सभी दिनोंने ब्राद्ध करनेसे पिठरीको प्रसन्नता होती है। अब मैं तुम्हें तिथियोंके गुण-अवगुण कतला रहा है। (कृष्णपक्षकी) प्रतिपदा तिथिको पितरोंको पूजा करनेपर बात-सी सुन्दर और सुयोग्य संतानोंको जन्म देनेबाली स्मवती क्रियाँ प्राप्त होती हैं। द्वितीयाको जाद्ध करनेसे घरमें कन्याएँ पैदा होती हैं। तृतीयाको ब्राह्म करनेसे घोड़े मिलते हैं। चतुर्थीको बाद्ध करनेसे बहुतेरे छोटे-छोटे पशु घरमें आते हैं। पंचमीको आद्ध करनेवाले पुरुवोके पहाँ बहुत-से पुत्र उत्पन्न होते हैं। पष्टीको ब्राद्ध करनेसे सौन्दर्यकी वृद्धि होती है। सप्तमीको आद्ध करनेवाले यनुष्यको खेती अच्छी होती है। अष्ट्रमीको ब्राद्ध करनेसे व्यापातमें साथ होता है। नवपीके भादसे एक सुरवाले पञ्च (घोड़े-लक्टर आदि) की वृद्धि होती है। दशमीको श्राद्ध करनेवाले पुरुषको गोएँ बढ़तो है। एकादशीको श्राद्ध करनेसे बर्तन और कपड़े निलते हैं तथा घरमें ब्रह्मतेजसे सम्पन्न पुत्रोंका जन्म होता है। हादशीको ब्राद्ध करनेवाले मनुष्यके यहाँ सदा सोने-चाँदी और अधिक धनकी

वुभिष्ठिरने क्ला—धर्मात्मन् । अन्न काप मुझे काद्यकी | युद्धि होती देशी जाती है। त्रमोदशीको आद्ध करनेवासा पुरुष अपने जाति-बन्धुओंने सम्मानित होता है। फितु जो चतुर्दशीको ब्राद्ध करता है, उसके परवाले मनुष्य जवानीमें ही यर जाते हैं और आञ्चकतांको भी शीव्र ही लक्षाईमें जाना पड़ता है। अमावास्तामें बादा करनेसे मनुष्यकी सारी कायनाएँ पूर्ण होती हैं। कुञ्चापक्षमें चतुर्दशीके सिवा, दणमीसे लेकर अमाधास्तातककी सभी तिथियाँ श्राद्धके लिये क्तम मानी गयी है: अन्य तिथियों इनके समान नहीं हैं। बाजुके लिये जैसे शुक्रपशकी अपेक्षा कृष्णपक्ष क्षेष्ठ होता 🕯. उसी प्रकार पूर्वाहको अपेक्षा अपराह्मकाल श्रेष्ठ माना गवा है।

> वुधिष्ठरने पूजा-नादानी ! पितरोको दान की हुई कौर-सो वस्तु अक्षय होती है ? कौन-सा हविष्य उन्हें अधिक कालतक तुप्त रखता है और कीन-सा अनन कालतक ?

धीमजी कह--युधिहिर । श्राद्धके तत्त्वको जाननेवाले विद्यानीने ब्राद्धकल्पमे जिन-जिन वस्तुओंको हविष्यके सपमें बाह्य और कामनापूर्तिका साधक माना है, उन्हें बता रहा है, साब ही उनके उपयोगका जो फल है उसका भी वर्णन करता हैं, सुनो—तिल, सावल, जौ, उड़द, जल और फल-मूल देनेसे पितरोंको एक सासतक तृप्ति बनी रहती है। मनुजीका वचन है कि 'जिस ब्राद्धमें तिलोका अधिक उपयोग किया जाता है, वह अक्षप होता है।' अतः श्राद्धके समय दिये जानेवाले भोजनके पदार्थोंमें तिलोंको है प्रधानता दी गयी है। धृतमिश्रित लीर देनेसे एक वर्षतक पितर तुम खते हैं। पितर कहते हैं—'क्या हमारे कुलमें कोई ऐसा पुस्त उत्पन्न होगा, जो दक्षिणायनमें त्रयोदशी तिथि और मधा-नक्षत्रका योग होनेपर हमें पृतपुक्त लीरका पिण्डदान करें ? बहुत-से पूत्र उत्पन्न होनेकी अभिलाचा करनी चाहिये; क्योंकि उनमेंसे एक भी हो गयातीर्थमें, नहीं श्राद्धके फलको अक्षय करनेवाला अक्षयवट नामक लोकविरुयात घट विद्यापान है, बाकर हमारे लिये श्राद्ध करेगा।' पिताकी मृत्युतिविको जल, मृत, फल और अन्न आदि जो कुछ दिया जाता है, वह सब मधु मिलाकर देनेसे पितरोंको अनन्त कारकाक तृप्ति रहती है।

अब, यमराजने राजा शदाजिन्दुके प्रति जिल-चिल नहाजोंमें किये जानेवाले जिल सकाम श्राद्धोंका वर्णन किया है, उनको बता रहा हूँ सुनो — जो मनुष्य सदा कृतिका नहाजके योगमें श्राद्ध करता है, वह पुत्रवान् होकर अग्निस्वायनपूर्वक नित्ययज्ञ करनेमें समर्थ होता है तथा उसके शोक-संताय दूर हो जाते हैं। पुत्रकी कामनावाले मनुष्यको रोहिणी नश्कमें और तेजकी इच्छा रत्यनेवालेको मृगदिरामें श्राद्ध करना चाहिये। अग्रामें श्राद्ध करनेसे धनकी इच्छा बक्ती है। जो अपने शरीरकी पृष्टि वाहता हो, उसे पुष्प नश्चमें श्राद्ध करना वाहिये। आग्नेवामें श्राद्ध करनेसे धीर व्यथाववाले पुत्रोंका जन्म होता है। मधामें श्राद्ध करनेसे धीर व्यथाववाले पुत्रोंका जन्म होता है। मधामें श्राद्ध करनेसे धीर व्यथाववाले पुत्रोंका करनेसे सौधान्यकी वृद्धि और उत्तराफाल्गुनीमें करनेसे संवानकी प्राप्ति होती है। वो हस्त नक्षत्रमें श्राद्धका अनुष्टान काता है वह अभीष्ट फलका भागी होता है। वित्रामें आद्ध करनेवालेको समबान् पुत्रोंकी प्राप्ति होती है। स्वाती नक्षत्रमें पितरोकी पूजा करनेसे व्यापारमें काति होती है। पुत्रकी इच्छावाला मनुष्य यदि विशालामें आद्ध करे तो उसे अनेकों पुत्र प्राप्त होते हैं । अनुराधामें ब्राद्ध करनेवाला पुरुष राजाओंपर शासन करता है। यदि समृद्धिशाली पुरुष इन्त्रियसंयमपूर्वक ज्येष्ठार्ने श्राद्ध करता है तो उसे आधिपत्य (ऐक्वर्य) प्राप्त होता है। मूलमें बाद्ध करनेसे आरोभ्य और पूर्वाशक्में यहा मिलता है। उत्तराबाद नक्षत्रमें ब्राद्ध करनेसे मनुष्य ज्ञोकरहित होकर पृथ्वीपर विचरण करता है, अभिजित् नक्षत्रमें आद्ध करनेवाला केंग्र वेश्वकदाक्रमें सफलता प्राप्त करता है। श्रवणमें श्राद्ध करनेसे सद्यति भिनती है। धनिष्ठामें बाद्ध करनेवाला राज्यका भागी होता है। यदि वैद्य शतभिवा नक्षत्रमें झाद्ध करे तो उसे अपने कार्यमें सफलता प्राप्त होती है। पूर्वाभाइपता नक्षक्रमें आद्ध करनेवालेको बहुत-से बकरे और भेड़े मिलते हैं। ज्लराभाडपहाने साद्ध करनेसे सहस्रो गौएँ प्राप्त होती है। बार्ड्य रेवती नक्षपका आसय लेनेवालको नाना प्रकारके धातुओंका लाघ होता है। अखिनी नक्षत्रमें बाद्ध करनेसे घोड़े मिलते हैं और भरणीमें बाद्ध करनेसे ज्ञाम आयु प्राप्त होती है।' राजा प्रचाविन्द्रने झाळकी यह विधि सुनकर इसीके अनुसार बाद्ध किया। उसके प्रधानसे वे सम्पूर्ण पृथ्वीको अनावास ही जीतकर उसका शासन करने लगे।

#### श्राद्धमें ब्राह्मणोंकी परीक्षा-पंक्तिदूषक और पंक्तिपावन ब्राह्मणोंका वर्णन

पुधिहरने पूछा—पितामह ! आञ्चका दान कैसे ब्राह्मणोंको देना चाहिये ? आप इसका स्पष्ट वर्णन कीजिये ।

पीपानीने कहा— युधिष्ठिर ! दान-धर्मके ज्ञाता क्षत्रिपको देवसम्बन्धी कर्म (यज्ञ-वागादि) में ब्राह्मणको परीक्षा नहीं करनी चाहिये, किंतु पितृ-कर्म (श्राद्ध) में उनकी परीक्षा न्यायसंगत मानी गयी है। विद्यान् पुरुष ब्राह्मके समय कुल, श्रील, अवस्था, रूप, विद्या और पूर्वजोके निकासस्थान आदिके द्वारा ब्राह्मणकी अवश्य परीक्षा करे। ब्राह्मणोमें कुछ तो पंक्तिद्वक होते हैं और कुछ पंक्तिपावन। पहले पंक्तिद्वक ब्राह्मणोका वर्णन करता है, मुनो। जुवारी, गर्भहत्यारा, राजयक्ष्माका रोगी, म्यालेका काम करनेवाला, अपड़, गाँवभरका हरकारा, सुदलोर, गवैधा, सब तखकी चीजें बेचनेवाला, दूसरोका घर फुँकनेवाला, वित्र देनेवाला, जारन मनुष्यंके परका अत्र लानेवाला, सोमरसका विकय करनेवाला, सामुद्रिक विद्या (इसा-रेखा) से जीविका बलानेवाला, राजाका नौकर, तेल बेबनेवाला, झूठी गवाही देनेवाला, पितासे झनाड़ा करनेवाला, विसके घरमें जार पुरुवका अवेश हो वह, कलंकित, चोर, शिल्पजीती, बहुमप्पा, जुगलसोर, मिन्नप्रेडी, परबी-लम्पट, झूडोका अध्यापक, इविधार बनाकर जीविका बलानेवाला, कुसे साथ लेकर पूपनेवाला, जिसे कुसेने काटा हो वह, जिसके छोटे पाईका विवाह हो गया हो ऐसा अधिवाहित पुरुव, वर्मरोगी, गुरुबीगामी, नटका काम करनेवाला, मन्दिरकी पूजासे जीविका चलानेवाला, नक्षजोंका फल बताकर जीनेवाला (ज्योतिका)—ये सभी ब्राह्मण पंक्तिसे बाहर रखने घोस्य हैं। ब्रह्मवाटी पुरुबोका कहना है कि उपर्युक्त प्रकारके लोगोंको

श्राद्धमें जो अन्न भोजन कराया जाता है, यह राक्सोंको प्राप्त होता है। वो ब्राह्मण श्राद्धका अन्न भोजन करके फिर उस दिन बेद पड़ता है तथा जो शुद्रा खीसे समागम करता है. वसके पितर वस दिनसे लेकर एक महीनेतक उसीकी विद्यार्थे पड़े रहते हैं। सोमरस बेचनेवारेको दिया हुआ ब्राह्मका अन विद्याके समान और वैद्याको जिमाया हुआ ब्राह्मण रक्त एवं पीनके समान समझा जाता है। मन्दिरके पुजारीको दिया हुआ अप्र नष्ट हो जाता है। सुदलोरको दिया हुआ दान स्थिर नहीं खता और व्यापार करनेवाले ब्राह्मणको जो कुछ दिया जाता है वह न तो इस लोकमें काम आता है न परलोकमें। जो दूसरी बार क्यादी हुई श्रीके पेटारे पैदा हुआ हो ऐसे ब्राह्मणको दिया हुआ हव्य और कव्य राजमें हवन करनेके समान निष्मल होता है। जो लोग धर्महीन और दुरावारी ऋकुलोको हाय-कव्य अर्पण करते हैं, उनका वह दान परलोक्टमें कोई पाल नहीं देता । जो मूर्स जान-बुक्तकर ऐसे लोगोंको श्राद्धका दान देते हैं उनके पितर परलोक्सरे विद्वाका भोजन करते हैं। कपर बताये हुए इन अधम ब्राह्मणीको अपारित्य (पंक्तितृषक्त) समझना चाहिये । जो मन्तबुद्धि बाह्यण चुरोको उपदेश वेते हैं, उनको भी इसी कोटिमें समझना चाहिये। परि लाजुभोजी ब्राह्मणोंकी पेकिमें कोई काना बैठा हो तो वह उस पंक्तिके साठ ब्राह्मणोंको दुवित करता है। इसी तरह नपुंसक सौ ब्राह्मणोंको और कोड़ी जितने खेगोंपर दृष्टि बालता है, उर सकको अपवित्र कर देता है। तिरुपर पगढ़ी रताकर, दक्षिणाभिमुख होकर तथा जूले पहनकर खानेवाले ब्राह्मण माञ्चका वितना अन्न भोजन करते 🖁, यह सब असुरोका भाग समझना चाहिये । जो ईच्चां और अबद्धापूर्वक ब्राद्धका दान करता है यह सब जहाजीने असुरराज वालका धान निश्चित कर दिया। कुने और पंतिज्ञूषक ब्राह्मण किसी तथा काञ्चपर दृष्टि न डालने पानें, इसके लिये वारों ओरसे चिरे हुए स्वानमें श्राद्ध-दानकी व्यवस्था करनी वाष्ट्रिये और सब ओर रक्षाके जोत्रयसे तिल छोटने चाहिये। तिलोके बिना और कोषके क्यमें होकर जो श्राद्ध किया बाता है, उसके हविष्यको यातुषान और पिदात्व नष्ट कर डालते हैं। पंतितूचक ब्राह्मण पंतिने बैठकर भोवन करते हुए जितने ब्राह्मणको देख लेता है जाने ब्राह्मणोंके धोजनसे मिलनेवाले फलसे वह दाताको विश्वत कर देता है।

भरतश्रेष्ठ ! अब मैं तुन्हें पंक्तियावन ब्राह्मणंका परिचय देता हूँ। जो ब्राह्मण विद्या और वेदक्रतमें निन्धात होकर सदाचारपरायण रहते हैं, वे सबको पवित्र करनेवाले हैं। मैं उन्होंको पंक्तिमें बिटाने योग्य मानता हैं। उन सबको

पंक्तिपादन समझना छाष्ट्रिये। जो त्रिणाविकेत मन्त्रका अध्ययन करनेवाले, गाईपत्य आदि पाँच अग्नियोंके उपासक, जिसुपर्णमन्त्रोके ज्ञाता, यहक्रोके विद्वान, ब्रह्मवेत्ताओंके वंशमें डत्पन्न, सामवेदके ज्ञाता, ज्येष्ट सामका गान करनेवाले और माता-पिताको आक्रामें रहनेकाले हैं, जिनके वहाँ दस पीड़ियोंसे वेदाध्ययनकी परम्परा चली आती है तबा जो प्रशुकालमें अपनी ही कीके साथ समागम करते हैं, ऐसे तेदविद्या और ज़तमें प्रवीज ब्राह्मण पंतिको पवित्र करनेवाले समझे जाते हैं। अवर्षवेदके ज्ञाता, ब्रह्मचारी, नियमपूर्वक ब्रह्मका पालन करनेवाले, सत्त्वादी, धर्मांच्य तथा अपने कर्तव्यमें तत्पर रहनेवाले पुरुष भी पंतित्यावन है। जिन्होंने पुण्यतीयोपि गोते लगानेके लिये परिश्रम किया है, घेदमनोंके उद्यारणपूर्वक अनेको दलोका अनुहान करके अवधृय-सान किया है; जो क्रोबरहित, गम्बीर, क्ष्माशील, मनको वसमें रक्षनेवाले, जितेन्द्रिय और सम्पूर्ण प्राणियोंके हितमें लगे रहनेवाले हैं, उन्हीं बाह्यणोको बाद्धमें निमन्तित करना चाहिये; क्योंकि वे पंक्तियाकन हैं और उन्हें दिया हुआ दान अक्षय होता है। इनके हित्या जो योक्षधर्यको जाननेवाले यति और उत्तम प्रकाससे काका यालन करनेवाले योगी हैं, जो शुद्धवित होकर जाम ब्राह्मणोको इतिहास सुनाते हैं, जो महाभाष्य और व्याकरणके विद्वान् है तथा जो पुराण और धर्मशास्त्रोका न्यायपूर्वक अध्ययन करके उनकी आज्ञाके अनुसार विधिवत् आवरण करनेवाले हैं, किन्होंने नियमित समयतक पुरुकुरूमें निवास करके वेदाध्यवन किया है, जो परीक्षाके सहस्रो अवसरीपर सलवारी सिद्ध हुए हैं तबा जो बारों बेदोंके पढ़ने-पढ़ानेमें अपराज्य हैं, ऐसे ब्राह्मण पंकिन्को जितनी दूर देखते हैं क्तनी दूरमें कैंटे हुए ब्राह्मजोंको पश्चित्र कर देते हैं। पंक्तिको पवित्र करनेके कारण ही उन्हें पंत्तिपायन कहा जाता है। ब्रह्मवादी कहते हैं कि बेदकी जिस्ता देनेवाले एवं बहुएवानी पुरुषोंके वंशने उत्पन्न हुआ ब्राह्मण अकेता ही साढ़े तीन कोसतकका ल्यान परित्र कर सकता है, इसलिये सब प्रकारकी चेष्ठाओंसे ब्राह्मकोकी परीक्षा करके ही उन्हें श्राद्धमें नियन्तित करना चाहिये। जिसके द्वारा किये हुए श्राद्धके भोजनमें मित्रोकी प्रयानता रहती है, उसके उस श्राद्धसे पितरोंको तृप्ति नहीं होती तथा जो मनुष्य शाद्धमें भोजन देकर दूसरोसे मित्रता जोड़ता है, बह मृत्युके बाद देवयानमार्गसे नहीं जाने पाता । जैसे पीपलका फल डंडलसे टूटका नीचे गिर जाता है वैसे ही झाडुको मिजनाका साधन बनानेवाला पुरुष स्वर्गलोकसे प्रष्ट हो जाता है: इसलिये ब्राह्मकर्तको चाहिये कि यह श्राद्धमें मित्रोंको नियन्त्रण न दे। यित्रीको संतुष्ट करनेके लिये धन देना

दिवत है। ब्राद्ध और यज़में भोजन तो उसे ही कराना चाहिये जो दानु या मित्र न होकर मध्यस्य हो । जैसे ऊसरमें बोपा हुआ बीज न तो जमता है और न बोनेवालेको उसका कोई फल ही मिलता है, उसी प्रकार अयोग्य ब्राह्मणोंको मोजन कराया हुआ आद्धका अन्न न इस लोकमें लाम पहुँचाता है, न परलोकमें कोई फल देता है। जैसे धास-कुसकी आग शीध ही शान्त हो जाती है, उसी प्रकार खाच्यायहीन ब्राह्मण तेजहीन होता है, अतः उसे साद्धका दान नहीं देना चाहिये; क्योंकि राक्षमें कोई भी हवन नहीं करता । जो लोग एक दूसरेके वहीं श्राद्धमें भोजन करके परस्पर दक्षिणा देते और लेते हैं, उनकी यह दान-दक्षिणा पिशान्त्रदक्षिणा कहलाती है। वह न देवताओंको मिलती है, न पितरोंको । जिसका बढ्डा मर गवा है ऐसी पुण्यहीना भी जैसे दु:जी होकर गोधालाने ही जकर लगाती रहती है, उसी प्रकार आपसमें दी और ली हुई दक्षिणा इसी लोकमें रह जाती है, वह पितरोंतक नहीं पहुँचने पाती । जैसे आग बुझ जानेपर जो युवका हवन किया जाता है उसे न देवता पाते हैं न पितर; उसी प्रकार नाचनेवाले, गर्वये और इर्ड बोलनेवाले अपात्र ब्राह्मणको दिया हुआ दान निष्पाल होता है। अपात्र पुरुषको दी हुई दक्षिणा न दाताको तुप्त करती है न दान लेनेवालेको; प्रत्युत दोनोका ही नाल

काती है। यही नहीं, वह विनाशकारिणी निन्दित दक्षिणा दाताके पितरोंको देवयान-मार्गसे नीचे गिरा देती है। युविद्विर ! जो सदा ऋषियोंके बताये हुए धर्ममार्गपर चलते हैं, जिनकी बुद्धि एक निश्चयपर पहुँची हुई है तदा जो सम्पूर्ण धर्मीक ज्ञाता है, उन्होंको देवतालोग ब्राह्मण मानते हैं। ऋषि-मुनियोमें कोई स्वाध्यायनिष्ठ, कोई ज्ञामनिष्ठ, कोई तथोरिष्ठ और कोई कर्मनिष्ठ होते हैं। उनमें ज्ञाननिष्ठ महर्षियोको ही श्राद्धका अन्न जिमाना चाहिये। जो लोग ब्राह्मणोंकी निन्दा नहीं करते, वे ही श्रेष्ठ मनुष्य हैं। जो बात-बीतमें ब्राह्मणोकी निन्दा करते हैं, उन्हें आदुमें भोजन नहीं कराना चाहिये। मैंने वानप्रस्य ऋषियोका यह बचन सुना है कि 'ब्राह्मणोंकी निन्दा होनेपर वे निन्दा करनेवालेकी तीन पीढ़ियांका नाश कर इस्ते हैं।' वेदवेसा ब्राह्मणोंकी दूरसे ही परीक्षा करनी चाहिये। वेदान पुरुष अपना जिय हो या अधिय इसका विचार न करके उसे इन्द्रमें मोजन कराना चाहिये। जो दम लास अपात्र आहार्योको मोजन कराता है, उसके यहाँ उन सक्के बदले एक ही सदा संतुष्ट रहनेवाला चेदल ब्राह्मण भोजन करनेका अधिकारी 🕯 (अर्चात् लाखों पूर्वोकी अपेक्षा एक सत्पात्र ब्राह्मणको फोजन कराना उत्तम है)।

#### श्राद्धके विषयमें महर्षि निमिको अत्रिका उपदेश तथा अन्य ज्ञातव्य बातें

वृत्तिहरने पूजा—पितायह ! आज्ञ क्य प्रवतित हुआ ? सबसे पहले किस यहचिने इसका प्रकार किया ? यदि पृणु और अङ्गिराके समयमें इसका प्रारम्भ हुआ हो तो किस युनिने इसको प्रकट किया ? ब्राज्यने कौन-कौन-से कर्म, कौन-कौन फल-मूल और कौन-कौन-से अन्न त्याग देने योग्य है ?

भीकानी कहा—राजन् । आद्धका जिस समय और जिस प्रकार प्रकलन हुआ, जो इसका खल्म है तथा सकसे पहले जिसने इसका प्रचार किया, यह सब तुन्हें बता रहा हूँ, सुनो । प्राचीनकारूमें ब्रह्मजीसे महर्षि अजिकी उत्पत्ति हुई । वे बड़े प्रतापी प्रधि थे । उनके वंदामें भगवान् दत्तानेयजीका प्रादुर्भाव हुआ । दत्तानेयके पुत्र निम्म हुए, जो बड़े तक्तवी थे । निमिक भी एक पुत्र हुआ जिसका नाम था शीमान् ! वह बड़ा सुन्दर था । उसने एक हजार वर्षोतक बड़ी कठोर तपस्या करके अन्तमें कारू-धर्मके अधीन होकर प्राण त्याग दिया । महर्षि निमिक्ते पुत्रशोकके कारण बड़ा संताप हुआ तो भी उन्होंने हात्वविधिके अनुसार अशीन-निवारणकी सारी कियाएँ की । फिर सतुर्दशीके दिन श्राद्धमें देने योग्य सब वस्तुएँ एकतित करके रात बीतनेपर (अमाबास्याको आज् करनेके लिये) वे बडे सबेरे उठे । जात:काल जागनेपर उनका मन पुत्रशोकसे व्यक्तित होता रहा, किंतु उनकी बुद्धि बड़ी विस्तृत थी, उसके द्वारा उन्होंने मनको शोककी ओरसे हटाया और एकाप्रवित होकर ब्राइविधिका विकार किया । फिर श्राइके रिव्ये शासोमें जो फल-मूल और अन्न आदि घोज्यपदार्थ बताये गये हैं तबा उनमेसे बो-को पदार्च उनके पुत्रको प्रिय बे—उन सबका विचार काके उन्होंने संग्रह किया । तदनन्तर, उन बुद्धिमान् युनिने अधावात्माके दिन सात ब्राह्मणोको बुलाकर उनकी पूजा की और प्रदक्षिणा करके दनों कुछके आसनपर विठाया । फिर डन साठोको एक ही साथ घोजनके लिये अलोना सार्वा परोसा । इसके बाद भोजन करनेवाले ब्राह्मणोंके पैरोंके नीचे आसनोपर उन्होंने दक्षिणात्र कुश बिह्ना दिये और अपने सामने भी दक्षिणात्र कुझ रखकर पश्चित्र एवं सावधान हो अपने पुत्र श्रीपान्के नाम और गोत्रका उदारण करते हुए कुशीपर पिष्डदान किया।

इस प्रकार बाद्ध करनेके पश्चात् मुनिश्रेष्ठ निमिकी बड्डा

पद्धाताप होने लगा (देदमें पिता-पितामह आदिके अंदेश्यसे जिस आद्धका विधान है, उनको मैंने खेखासे पुत्रके निमित्त किया है—यह सोचकर) उन्होंने अपनेमें धर्म-संकरताका दोष माना । अतः मन-ही-मन बक्त संतप्न होकर वे सोबने लगे—'अहो ! मुनियोंने जो कार्य यहले कभी नहीं किया, उसे मैंने ही क्यों कर डाला ? मेरे इस मनपाने क्लांकको देशकर ब्राह्मणखोग मुझे अपने शापसे अवस्य मान कर डालेगे।' यह बात ध्यानमें आते ही उन्होंने अपने वंश-प्रवर्णक महर्षि अधिका स्परण किया। निमिके ध्यान करते ही तपोधन अत्रि वहाँ आ पहुँचे । आनेपर जब उन्होंने निमिक्ते पुत्रशोकसे दुःसी देखा तो मधुर वाणीके द्वारा उन्हें सानवना देते हुए कहा—'बेटा ! तुमने जो यह यितृ-यह (शाद्ध) किया है, इससे क्रो मत । सबसे पहले स्वयं आग्राजीने इस वर्गका ज्ञान प्राप्त किया है और वे ही इसके प्रवर्तक भी हैं। उन्होंके हारा विहित धर्मका तुमने अनुहान किया है। ब्राह्मजीके सिवा दूसरा कौन आद्ध-विधिका उपदेश कर सकता 🖁 ? अब में तुपसे स्वयम्बूकी करावी हुई बाद्धकी उत्तम विधिका वर्णन करता है, इसे सुनो और सुनकर इसी विधिक अनुसार बार्ड्का अनुहान करो । पहले बेद-मन्त्रके उदारणपूर्वक अफ्रिकरणको क्रिया पूरी करके फिर अधि, सोय, वस्ता और विटरोंके साथ स्तृनेवाले विश्वेदेवांको उनका भाग अर्थण करे। साङ्गात् ब्रह्माजीने इनके भागोंकी कल्पना की है। तदनका, आञ्चकी आचारपूता पृथ्वीकी वैद्यासी, काएचपी और अक्षया आदि नामीसे स्तुति करनी चाड़िये। ब्रान्ड्के रिच्ये जल लाते समय भगवान् वस्त्रका सक्त करके अप्रि और सोयको भी तुर करना चाहिये। सहाजीके उत्पन्न किये हुए कुछ देवता हैं। पितरोक्ते नामसे प्रसिद्ध हैं; ठन्हें 'ठणाप' भी कहते हैं। सायव्यूने ब्राद्धमें उन्होंका भाग निश्चित किया है। ब्राद्धके द्वारा उनकी पूजा करनेसे प्राद्धकर्ताक पिता-पितामह आदि पितरोका नरकसे उद्धार हो जाता है। ब्रह्मानीने पूर्वकालये जिन अग्रिष्टाल आदि पितरीको आजुका अधिकारी बताया है, उनकी संख्या सात है। विश्वेदेवोंकी बर्बा तो मैंने पहले ही की है, उन सकका मुख अग्नि है। वें सभी लोग पक्षमें भाग प्राप्त करनेके अधिकारी हैं, उनके नाम ये हैं—बल, धृति, विपाप्पा, पुण्यकृत्, पावन, पार्थिक्षेपा, समूह, दिव्यसानु, विवस्तान्, वीर्यवान, श्रीमान, कीर्तिमान, कृत, जिताला, मुनिवीर्य, दीप्तरोमा, भर्यकर, अनुकर्मा, प्रतीत, प्रदाता, अंशुमान्, शैलाम, परमकोधी, धीरोच्यी, भूपति, सन्त, वजी, वरी, विद्युद्रवां, सोमवर्चा, सूर्यश्री, सोमप, सूर्य, सावित्र, दतात्या, पुण्डरीयक, वर्णानाभ, नभोद, विश्वायु, दीप्ति, चमुहर,

सुरेश, व्योमारि, इंकर, घष, ईश, कर्ता, कृति, दक्ष, भुवन, दिव्यकर्मकृत, गणित, पंचवीर्यं, आदित्य, रहिमबान, सप्तकृत, विष्ठकृत, कवि, अनुगोप्ता, सुगोप्ता, नप्ता और ईश्वर। इस प्रकार सनावन विश्वेदेवोंके नाम बतलाये गये।

'अब ब्राइमें निविद्ध वस्तुओका वर्णन करता है। अनाजमें कोदो और पुरूक (पड़्या धान); हिंडुक्क (डॉकनेक काम अनेकले पदार्थों) में हींग, लहसून और घ्याव; शाकोंमें सिक्तन, कचनार, गाजर, कोहहा, ऑवला और लोकी आदि, काल समक, काला बीग्र, जिरिधानमक, दौतपाकी (शाक), बॉस-करीर आदिके अङ्कुर और सिधाड़ा—ये सब वस्तुएँ शाक्समें वर्जित हैं। सब प्रकारक नमक, वामुनके फल तथा डॉक या ऑसूसे टूबिन हुए पदार्थ भी ब्राइमें त्याग देने चाहिये। बाद्ध और यहमें सुदर्शन नामक शाक निवित माना गया है। अनक हिक्यसे देवता और पितर नहीं प्रसन्न होते। ब्राइ्ड आरम्प करनेके समय अन क्यानसे चाण्डाल और इएकोंको हटा देना चाहिये, इसी तख गेंकला कयहा धारण करनेवाला मनुष्य, कोड़ी, पतित, ब्रह्महत्यारा, जर्गसंकर ब्राह्मण तथा धर्मभ्रष्ट सम्बन्धों भी यहि ब्राइम्बुचिक आसपास सब्दा हो तो उसे हटा देना चाहिये। विकारकनके समय इन सबको दूर कर देना ही जीवत है।'

भौगानी कराते हैं—इस प्रकार अपने चंदान महर्षि नियको काञ्चका उन्देश देकर महातपनी अति मुनि प्रह्मानीकी दिव्य सभामें बले गवे । बर्मराज । इस प्रकार पहले निमिने शाजुका आरम्य किया, उसके बाद सभी महर्षि उनकी देखा-देखी हास्वविधिके अनुसार पितृ-यहका अनुद्वान करने लगे। नियमपूर्वक क्रत धारण करनेवाले धर्मपरायण ऋषि पिण्डदान कारेके पक्षात् तीर्वके जलमे पितरोका तर्पण भी करते थे। धीरे-बीरे कारों क्लेंकि लोग ब्राद्धमें देवताओं और पितरीको अन्न देने लगे । लगातार आद्धमें भोजन करते-करते देवता और चितर पूर्ण तुप्त हो नवे । अब वे अन्न पवानेके प्रथतमें लगे । अजीजीसे उन्हें किरोब कह होने लगा । तब वें सोम देवताके पास जाकर बोले—'घगवन् ! इम निरन्तर श्राद्धका अन्न भोजन करनेके कारण अजीर्णसे पीड़ित हो रहे हैं। अब आप हमलोगों-का कल्यान कीनिये।' तब सोमने उनसे कहा-- 'देवताओ । यदि आपलोग कल्याण चाहते हैं तो ब्रह्मानीकी सभामें आहुये, वे ही आपलोगोंका कह दूर करेंगे।' सोमकी बात सुनकर देवता और पिनर मेरुके शिखरपर विराजमान ब्रह्माजीके पास गये और इस प्रकार कहने रूगे—'भगवन् ! श्राद्धका अन्न साते-साते हमें अजीर्ज हो गया है, इससे हम बहुत कष्ट पा रहे हैं, आप कृपा करके हमलोगोका कल्याण काजिये।'

देक्ताओंकी बात सुनकर ब्रह्माजी बोले- 'देवगण ! मेरे

निकट ये अप्रिदेव विराजमान हैं। ये ही तुन्हारे कल्याणकी बात बतायेंगे।' अग्नि बोले—'देवताओ और पितरो ! अवसे आद्भूमें हमलोग साथ ही भोजन किया करेंगे। मेरे साथ रहनेसे आपलोगोंका अजीर्ज दूर हो जायगा।' यह सुनकर उनकी चिन्ता मिट गयी; इसीलिये ब्राड्यें यहले अधिका भाग दिया जाता है। अग्रिमें हवन करनेके बाद जो पितरोंके निमित्त पिण्डदान विया जाता है उसे ब्रह्मराक्षस नहीं दृष्टित करते। भाद्धमें अप्रिदेवको उपस्थित देखकर राज्यस वहाँसे भाग जाते हैं। सबसे पहले पिताको, उनके बाद पितामहको और उनके बाद प्रपितामहको पिण्ड देना चाहिये—यही आदको विधि है। प्रत्येक पिष्ड देते समय एकाप्रक्ति होका गायती-पन्तका जप तथा 'सोमाय पितृमते स्ताता' का ठवारण करना बाहिये। रजलला और कनकटी सीको बाद्धपूमिमें न उपस्थित होने दे। दूसरे कुलकी खीको आद्धका भोकन तैयार करनेमें न लगावे । तर्पण करते समय पिता-पितामक आदिके नामका उद्यारण करे। किसी नदीके किनारे पहुँकनेपर पितरोका पिण्डदान और तर्पण अवदय करना चाहिये। पहले अपने

कुलके पितरोको जलसे दूस करके पश्चात् मित्रों और सन्वन्धियोको जलाञ्चलि देनी चाहिये। जितकवरे बैलोसे जुती हुई गाड़ीमें बैठकर नदी-पार करते समय बैलोकी पूँछसे पितरोंका तर्पण करना चाहिये; क्योंकि पितर बैसे तर्पणकी अभिलावा रखते हैं। इसी तरह नायसे नदी-पार करनेवालोंको थी पिटरोका तर्पण करना चाहिये। जो तर्पणके महत्त्वको जानते हैं वे नावमें बैठनेपर एकाप्रक्रित हो अवस्य ही पितरोको जलदान करते हैं। कृष्णपक्षमें जब महीनेका आधा समय बीत जाय, इस दिन अर्थात् अमावास्ता तिथिको अवस्य ब्राद्ध करना चाहिये । पितरोकी घतिसे मनुष्यको पुष्टि, आयु, चीर्च और लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। ब्रह्माकी, पुलस्य, व्यसिष्ठ, पुलह, अङ्गिरा, कतु और महर्षि कश्यप—ये सात ऋषि महान् खेथेचर और पितर माने गये हैं। इस प्रकार यह शासको उत्तम विधि बतायी गयी। मरे हुए मनुष्य अपने वंदाजोद्वारा विच्छदान पाकर प्रेतस्वके कष्ट्रसे छुटकारा या जाते हैं। राजा युधिहिर ! यह मैंने शासके अनुसार तुन्हें श्राद्धकी जयक्तिका प्रसंग सुनावा है।

#### उपवास और ब्रह्मचर्य आदिके लक्षण तथा प्रतिवहके दोष बतानेके लिये राजा व वृषादर्भि और सप्तर्षियोंकी कथा

युधिक्रिते पूर्ण—पितामह । यदि व्रत्नधारी वित्र किसी व्राह्मणकी इच्छा पूर्ण करनेके लिये उसके घर आदका अत्र भोजन कर ले तो इसे आप कैसा मानते हैं ? (अपने व्रतका लोग करना उकित है या ब्राह्मणकी प्रार्थना तुकराना ?)

भीमाजीने कहा—मुधिष्ठिर । जो केदोक्त जनका पालन नहीं करते, वे ब्राह्मणकी इन्डा-पूर्तिके लिये (अपने सामान्य नियमका त्याग करके) श्राद्धमें घोजन कर सकते हैं; किंतु वो यैदिक जनका पालन कर रहे हों, वे चदि किसीके अनुरोधसे श्राद्धका अन्न ग्रहण करते हैं तो उन्हें अपना जन चङ्ग करनेके दोषका मागी होना पहता है।

मुभिष्ठिरने पूका—पितामह ! साधारण लोग जो जपवासको ही तप कहा करते हैं, उसके सम्बन्धमें आपको क्या धारणा है ? मैं यह जानना बाहता हूँ कि जालबमें जपवास ही तप है या उसका और कोई तक्ष्म है ?

भीभावीने कहा—खुबिष्ठिर ! जो लोग पंडह दिन या एक महीनेतक उपवास करके उसे तपस्या मानते हैं, वे व्यर्थ ही अपने शरीरको कष्ट देते हैं। वास्तवमें केवल उपवास करनेवाले न तपस्वी हैं, न धर्मज । त्यानका सन्यादन ही सबसे जनम तपस्ता है। ब्राह्मणको सदा उपकाशी (अत-पराधण), ब्रह्मचारी, मुनि और चेदोका खाध्याची होना चाहिये। धर्मपालनकी इच्चासे ही उसको की आदि कुटूम्बका संग्रह करना चाहिये (जिच्च-भोगके लिये नहीं)। ब्राह्मणको उच्चित है कि वह सदा नामन् रहे, मांस कभी न साथ, पवित्र भावसी चेदका पाठ करे, सदा सत्य भावण करे और इन्द्रियोंको संघममें रखे। उसको सदा अमृताशी, विप्रसाशी और अतिबिद्धिय होना चाहिये।

वृध्विहरने पूळा—चितामह । ब्राह्मण सदा व्यवासी, ब्रह्मचारी, वियसाशी और अतिधित्रिय कैसे हो सकता है 7

भीनकीने बहा—केटा । जो मनुष्य केवल प्रातःकाल और सार्थकालये ही भोजन करता है, बीचमें कुछ नहीं लाता उसे सदा उपवासी समझना चाहिये। जो केवल अलुकालमें धर्मपत्रीके साथ सहवास करता है, वह अहाचारी ही माना जाता है। सदा दान देनेवाला पुरुष सत्यवादी ही समझने थोस्य है। जो दिन में नहीं सोता, वह सदा बावन् रहनेवाला कहाराता है। जो सदा मृत्यों और अनिधियोंके भोजन कर तेनेके बाद ही स्वयं भोजन करता है, वह केवल अपूर्व भरूण करनेवाला (अपूर्वाशी) है। जबतक ब्राह्मण न भोजन कर ले तबतक जो अग्न प्रहण नहीं करता, वह पनुष्य अपने उस अतके हारा स्वर्गलोकपर विजय पाता है। जो देवताओं, वितरों और आश्रितोंको भोजन करानेके बाद बचे हुए अजको ही स्वयं भोजन करता है, उसे विधसाशी कहते हैं। उन पनुष्योंको ब्रह्मधाममें अक्षय लोकोंकी प्राप्ति होती है।

युधिष्ठरने पूळ-पितामद्द ! मनुष्य ब्राह्मयोको नाना प्रकारको वस्तुऐ दान देते हैं, किंतु दाता और दान लेनेवालेमें क्या विदोषता होती है ?

भीमजीने बता—युधिष्ठिर ! ब्राह्मण सञ्जन पुरुवसे भी दान लेते हैं और दुर्जनसे भी; किंतु गुपावान् (सजन) पुरुवसे दान लेनेपर उन्हें कम दोष लगता है और गुपाहीन (दुर्जन) से वान लेनेपर वे अगाध नरकमें डूब जाते हैं। इस विषयमें राजा वृबादर्भि और सप्तर्वियोंके संवादकय एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है, एक समयकी बात है, कदयप, अत्रि, वसिष्ठ, परद्वाज, गाँतम, विश्वामित्र, जनदिव्र और पत्तिवता देखी अरुन्यती—ये सब लोग समाधिके द्वारा सनातन ब्रह्मलेकको प्राप्त करनेकी इच्छासे तपस्या करते हुए इस पृथ्वीपर विचर रहे थे । इन सक्की सेवा करनेवाली एक दासी थी, जिसका नाम वा गण्डा । यह पशुसल नामक एक शुक्तक साव ज्याही गयी थी (पशुसला थी इन्हीं महर्वियोंक साब रहकर सबकी सेवा किया करता वा) । एक बार पृथ्वीपर बहुत कालतक वर्षा नहीं हुई। संसारमें घोर अकाल पड़ गया । सभी लोग भूलों मरने लगे । इसी समय फिलिके पुत्र राजा कुपादधि घूमते-फिरते उसी मार्गसे आ निकले, वहाँ ये सप्तर्षि मौजूद थे। उन्हें अञ्चके लिये कह पाते देख राजाने कहा—'तपोधनो । यदि आपलोग वान लेना स्वीकार करें तो बह आपको पूसके कष्टमे बना सकता है। उससे आपलोगोंका यह दुर्बल शरीर हष्ट-पुष्ट हो जायगा। अतः प्रतिप्रह स्वीकार कीनिये और मेरे पास जिलना बन है, उसमेंसे क्रकानुसार मॉनिये। मुझे ब्राह्मण बहुत ही छिप है। आपलोगोंके माँगनेपर में प्रत्येकको एक-एक हजा सवरियाँ, भारी बोझ डोनेवाले सफेद रंगके मोटे-ताबे दस हजार बैल, सफेद रोऍवाली नथी ब्याधी हुई हह-पुष्ट एवं सीधी-सादी उतनी ही गोएँ, अच्छे-अच्छे गाँव, धान, रस, जी, रह तया और भी अनेकों दुर्लभ वस्तुएँ प्रदान कर सकता है; अत: बताइये आपके शरीरकी पुष्टिके लिये में क्या दे ?'

कृषियोंने कहा—महाराज ! राजाका दिया हुआ दान

उपरसे मधुके समान मीठा जान पहला है; किंतु परिणासमें वह विश्वके समान हो जाता है। इस बातको जानते हुए भी आप क्यों इमलोगोंको प्रलोभनमें डाल रहे हैं ? ब्राह्मणोंका सरीर देवताओंका निवासस्थान है। उसमें सभी देवता विद्यमान रहते हैं। यदि ब्राह्मण तपस्थासे सुद्ध एथं संतुष्ट रहता है तो वह सम्पूर्ण देवताओंको प्रसन्न करता है। ब्राह्मण दिनमरमें वितना तम संग्रह करता है, उसको राजाका प्रतिभव वनको दम्य करनेवाले दावानलकी माँति एक क्षणमें नष्ट कर कातवा है। इसलिये इस दानके साथ ही आप कुशलसे रहे। जिन्हें इन सब वस्तुओंकी आवश्यकता हो अववा को इनके लिये आपसे पायना करें उन्हीं लोगोंको वान दीजिये।

यह कहकर वे दूसरे पार्गसे आहारकी सोज करते हुए वनमें वर्श गये। तदनकर, राजाकी प्रेरणासे उनके प्रजी बनमें अपरे और उन्होंने गुलरके पाल तोड़कर उन्हें देनेका विचार किया। मजियोंने इन पालोंके चीतर सोनेके दुकड़े धर दिये और सम्बद्धे भूत्योंके हवाले किया। भूत्यापा उन पालोंको देनेके लिये व्यक्त्योंके पीछे खेड़ गये; किंतु यहाँवें अतिने तन सम्ब पालोंको यजनदार देशका कहा—'ये गुलर हमारे लेने योग्य नहीं हैं। हमारी खुद्धि यन्द नहीं हुई है, हम सो नहीं खे हैं, बागते हैं; हमें मासूच है कि इनके भीतर



सुवर्ण भरा हुआ है। यदि अञ्च हम इन्हें स्वीकार कर लेते हैं तो परत्येकमें इसका कटु परिणाम भोगना पड़ेगा। जो इस लोक और परलोकमें भी सुरू पाना जाहते हैं, उन्हें प्रतिप्रहसे | सुवर्णयुक्त फलोका परित्याग करके वे समस्त प्रतथारी महर्षि बचे रहना चाहिये।'

वसिष्ठ बोले-एक निष्क (स्वर्णमुद्रा) का दान लेनेसे हजार निष्कोंके दान लेनेका दोष लगता है। ऐसी दशामें जो बहुत-से निष्क प्रहुण करता है उसको तो धोर पापमधी गतियें गिरना पडता है।

कदयपने कहा-इस पृथ्वीपर जितने बान, जी, सुवर्ण, पशु और स्त्रियों हैं वे सब किसी एक पुरुषको निल जाये तो भी उसे संतोष न होगा: यह सोचकर विद्वान पुरुष अपने मनकी तुम्माको सान्त करे।

भराज बोले-- यनुष्यकी इच्छा सदा बहती ही रहती है, उसकी कोई सीमा नहीं है।

गीतमने कहा—संसारमें ऐस्त कोई डाव्य नहीं है जो मनुष्यकी आशाका पेट भर सके। पुरावकी आशा समुद्रके समान है, वह कभी भरती ही नहीं।

विश्वामितने कहा-किसी यस्तुकी कामना करनेवाले मनुष्यकी एक इच्छा जब पूरी होती है तो दूसरी नवी जला हो जाती है। इस प्रकार तृष्णा तीरकी तरह मनुष्यके मनपर बोट करती ही रहती है।

जमद्रमिने बहा-प्रतिप्रह न लेनेसे ही ब्राह्मण अपनी तपस्थाको सुरक्षित रस सकता है। तपस्था ही ब्राह्मणका धन है। जो लोकिक धनके लिये लोच करता है, उसका तपलपी धन नष्ट हो जाता है।

अर-मती बोली-संसारमें एक पक्षके स्पेगोकी राय है कि धर्मके लिये धनका संप्रद करना जाहिये; किंतु मेरी रावमे धन-संप्रहकी अपेक्षा तपत्याका संप्रह ही ब्रेड है।

गण्डाने कहा-मेरे ये मालिक लोग आत्यन्त प्राक्तिपाली होते हुए भी जब इस भयंबार प्रतिपहके भएको इतना उरते हैं तो मेरी क्या विसात है ? मुझे तो तुर्वल प्राणियोको घाँति इससे बहुत बड़ा चय लग रहा है।

पशुसलने कता-वर्मका पालन करनेपर जिस धनकी प्राप्ति होती है, उससे बहकर कोई बन नहीं है: उस बनको ब्राह्मण ही जानते हैं; अतः मैं भी उसी धर्मणय धनकी प्राप्तिका उपाय सीलनेके लिये विद्यान ब्राह्मणोकी सेवामें लगा है।

अवियोने कहा-जिसकी प्रजा ये कपटपुक्त फल देनेके लिये ले आयी है तबा जो इस प्रकार फलके व्याजसे हमें सुवर्णदान कर रहा है, उस राजाका उसके दानके साथ ही थला हो।

भीष्मजी कहते हैं--युधिष्ठिर! यह कहकर उन सिद्ध करना चाहती हो ?"

बर्हींसे अन्दन्न चले गये। तब मन्त्रियोंने शैव्यके पास जाकर कहा-'महाराज ! इन फलोको देखते ही ऋषियोंको यह स्टेंड हुआ कि हमारे साथ छल किया जा रहा है, इसलिये वे फलोका परिवाग करके दूसरे मार्गसे बले गये हैं।' सेवकीके ऐसा कहनेपर राजा द्यादर्भिको बढ़ा कोप हुआ और वे ठनसे अपने अपयानका बदला लेनेका विचार करके राजधानीको सीट गये । वहाँ जाकर अत्यस कठोर नियमोका पालन करते हुए वे आहवनीय अग्रिमें आभिचारिक मन पढ़कर एक-एक आहृति हालने लगे । आहृति समाप्त होनेपर उस अप्रिसे एक भर्षकर कृत्या प्रकट हुई। राजा वृत्रादर्भिने उसका नाम पातुचानी रखा। कालराजिके समान विकराल रूप चारण कारेवाली यह कृत्या हाथ ओड़कर राजांके पास उपस्थित हाँ और बोली—'महाराज ! मैं आपकी किस आहाका

**एकने वड़ा—यातुधानी ! तुम पड़ीसे बनमें जाओ और** वर्ष अरूपतीलाहित साती ऋषियोंका, उनकी दासीका और उस द्वासीके पतिका भी नाम पूछकार उसका तात्पर्य अपने मनमें बारण करे । इस प्रकार उन सबके नापीका अर्थ समझकर उन्हें चार डालो; उसके बाद जहाँ इच्छा हो चली जाना ।

राजाको यह आज्ञा पाकर बाहुधानीने 'तथासू' कहकर इसे खीकार किया और जहाँ वे महर्षि विचरा करते से उस चनमें चली नवी। वहाँ अति आदि महर्षि फल-मुलका आहार करते हुए धूम रहे थे। उन सबके निक्रम और कार्य एकसे बे और ये उस कनमें विचरते हुए फल-मूलोंका संप्रह कर रहे थे। यूपते-फिरते किसी समय उन्हें एक सुन्दर तालाव दिलाधी पड़ा जिसका जल बड़ा ही पवित्र और लच्छ था। उसके चारी किनारोपर सबन बुझोंकी पंक्ति होभा पा रही थी। पोखरेके चीतर सुन्दर कपल सिले हुए वे और अनेकों प्रकारके पश्ची उसके जलका सेवन करते थे। उसमें प्रवेश करनेके लिये एक ही दरवाना था। उसके घाट और सीढ़ियाँ बहुत सुन्दर बनी बों तथा वहाँ काई और कीचड़का नाम भी नहीं वा । राजा युवादिर्पिकी भेजी हुई भपानक आकारवाली पातुधानी उस तालक्की रहा का रही थी।

तालाब देखकर वे यहर्षि मुणाल लेनेके लिये पशुसालके साव वहाँ आये और सरोचांके तटपर उस विकराल गक्षतीको लड़ी देलका बोले-'तुम कौन हो और किसलिये यहाँ अकेली खड़ी हो। यहाँ तुन्हारे आनेका क्या प्रयोजन है ? इस सरोवरके तटपर रहकर तम कौन-सा कार्य



मानुभानीने करा—तपश्चियो ! मैं जो कोई भी होऊँ, तुर्चे भेरा परिचय पूछनेकी आकश्यकता नहीं है। तुथ इतना ही जान लो कि मैं इस तालावकी रखनाली करनेवाली हैं।

अधियोंने कहा—चाहै । हम सब लोग पूरतसे व्याकुत हो रहे हैं। हमारे पास खानेके तिन्ये कुछ भी नहीं हैं। अत: यदि तुम आज़ा दो तो हम सब मिलकर इस तत्ववसी कुछ मूनात उसाइ तें।

यानुधानी बोर्सी—ऋषियो । एक शर्तपर तुम इस तालाबसे इकानुसार मृणाल ले सकते हो । एक-एक अवस्पी आकर अपना नाम बताओं और कमलकी नाम ले लो । देर करनेकी आवश्यकता नहीं है ।

भीकार्व कहते हैं—उसकी बात सुनकर महार्व अति यह समझ गये कि यह राक्ष्मी कृत्वा है और हम सब ऋषियोंका वय करनेकी इन्हासे यहाँ आपी हुई है। तथापि भूतामें व्याकुल होनेके कारण उन्होंने इस प्रकार उत्तर दिया—'कल्याणी! काम आदि शबुओंसे प्राण करनेवालेको अराजि कहते हैं और अर (मृत्यु) से बचानेवाला अति कहलाता है। इस प्रकार में ही अराजि होनेके कारण अति हैं। जनतक बीजको एकमात्र परमात्माका ज्ञान नहीं होता तबतककी अवस्था राजि कहलाती है। उस अज्ञानाबस्थासे रहित होनेके कारण माँ में अराजि एवं अति कहलाता है। सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये अज्ञात होनेके कारण जो राजिके समान है उस परमात्मवस्थाने में सदा जाप्रत् रहता है; अतः वह मेरे लिये अराजिके समान है, इस ब्युत्पत्तिके अनुसार ही मैं अराजि और अजि (ज्ञानी) नाम धारण करता है। यही मेरे नामका तात्वर्ष समझो।'

यतुषानं बोर्ट्य तेजस्वी महर्षे । आपने जिस प्रकार अपने नामका तात्पर्य बताया है उसका मेरी समझमें आना कठिन है। अच्छा, अब आप तालाबमें उत्तरिये।

वसिक्षने कहा—मेरा नाम वसिष्ठ है, सबसे श्रेष्ठ होनेके कारण लोग मुझे वरिष्ठ भी कहते हैं। मैं गृहस्व-आसममें वास करता है अतः वसिष्ठता (ऐक्वयंसम्पत्ति) और वासके कारण तुम मुझे वसिष्ठ समझो।

क्युक्त बोर्ल-युने । आपने जो अपने नामकी व्यारका की है उसके तो अक्षरोंका भी उक्षारण करना कठिन है। मैं इस नामको नहीं बाद रहा सकती। आप जाइये, तालकमें प्रवेश कीजिये।

करपणनं करः —यानुधानी ! करम नाम है शरीरका, जो उसका पालन करता है उसे करपण बाहते हैं। मैं अलेक कुरु (शरीर) में अनायांमीकारसे अवेश करके उसकी रक्षा करता है इसलिये करपण हैं। कु अर्थात् पृथ्वीपर यम यानी वर्षा करनेवाता सूर्व भी मेरा ही सकार है, इसलिये मुझे 'कुवम' भी बहते हैं। मेरे देवका रंग काशके फुरुकी मंति उञ्चल है, अतः मैं काश्य नामसे भी असिद्ध हैं। यही मेरा नाम है, इसे तुम धारण करो।

चतुषानी अंतर्थ—महर्षे । आपके नामका तात्पर्य सम्बद्धाना मेरे तित्वे बहुत कठिन है। आप भी कमलोसे भरी हुई बावडीमें जाहुये।

परद्वात कोले काल्याणी । जो मेरे पुत्र और दिल्य नहीं हैं उनका भी मैं पालन करता हैं तबा देवता, ब्राह्मण, अपनी धर्मणती तबा हाज (वर्णसंकर) मनुष्योंका भी भरण-पोक्स करता हैं, इसलिये भरहाज नामसे प्रसिद्ध हैं।

क्तुधनी बोली—पुनिवर ! आपके नामाक्षरका उचारण करनेये भी मुझे क्रेस जान पड़ता है, इसलिये मैं इसे धारण नहीं कर सकती। जाइये, आप भी इस सरोक्समें कारिये।

गोठमने वहा—कृत्ये ! मैंने इतियसंयमके हारा गो (पृथ्वी और सर्ग) का भी दमन किया है, इसलिये 'गोदम' नाम धारण करता हूँ। मैं धूमरहित अप्रिके समान तेजस्वी हूँ। सबमें समान दृष्टि रखनेके कारण तुन्हारे या और किसीके हारा येरा दमन नहीं हो सकता। मेरे शरीरकी कान्ति (गो) अन्यकारको दूर भगानेवाली (अतम) है, अतः तुम मुझे गोठम समझो। यातुधानी बोली—महायुने ! आपके नामकी व्याख्या भी मैं नहीं समझ सकती। जाड़ये, पोलरेमें प्रवेश कीकिये।

विश्वामित्रने कहा—यातुषानी ! विश्वदेव मेरे मित्र है तथा मैं गौओं और सम्पूर्ण विश्वका मित्र हैं, इसलिये संसारमें विश्वामित्रके नामसे प्रसिद्ध हैं।

यातुषानी बोली—पहर्षे ! आपके नामकी व्याक्यका भी मुझसे उचारण होना कठिन है। मैं इसे नहीं बाद रख सकती, आप तालाबमें जाड़वे।

नमदक्षिने बड़ा—कल्याणी ! मैं जमन् अर्थात् देवताओंके आहवनीय आंग्रसे उत्पन्न हुआ हूँ, इसलिये तुम मुझे जमदिश नामसे विख्यात समझो ।

यातुषानी बोली—पूर्ने । आपने जिस प्रकार अपने नायका तारपर्य बतलाया है, उसको समझना मेरे लिये बहुत कठिन है। अब आप सरीवरमें प्रवेश कीजिये।

अगन्धतीने बजा—यातुषानी ! मैं अरु अर्थात् पर्यतः, पृथ्वी और शुलोकको अपनी शक्तिसे धारण करती हैं। अपने स्वामीसे कभी दूर नहीं रहती और उनके मनके अनुसार सरती हैं, इसलिये मेरा नाम अरुधती है।

सातुषानी बोटी—देवि । आपने को अपने नामकी व्याख्या की है उसके एक अक्षरका भी उद्याख्य मेरे किये कठिन है, अतः इसे भी मैं नहीं बाद रख सकती। आप तालावमें प्रवेश कीविये।

गणाने करा—यातुषानी ! गविषातुसे गण्डिशब्दकी सिद्धि होती है, यह मुक्तके एक देश—कपोलका वाकक है। मेरा कपोल (गण्ड) कैंबा है, इसलियें लोग मुझे गण्डा कहते हैं।

यातुषानी जोती—तुष्हारे नामकी व्याख्याका भी उद्यारण करना मेरे लिये कठिन है। अतः इसको याद रखना असन्यव है। जाओ तुम भी बावडीमें उत्तरो।

पशुसको कहा—आगसे पैदा हुई कृत्ये । मैं पशुओको प्रसन्न रसता हूँ और उनका प्रिय सत्ता हूँ; इस गुजके अनुसार मेरा नाम पशुसक्त है।

यातुषानी बोली—तुपने जो अपने नामकी व्याल्या की है उसके अक्षरोंका उचारण करना भी मेरे लिये कड्डाद है अतः इसको याद नहीं रख सकती; अब तुम भी पोखरेमें जाओ।

इन ऋषियोंके साथ शुनःसल नामधारी एक संन्यासी भी था, उसने अपना परिचय इस प्रकार दिया—यातुवानी ! इन ऋषियोंने जिस प्रकार अपना नाम बताया है, उस तरह मैं नहीं बता सकता। तुम मेरा नाम शुनःसक्तसल (धर्मके मित्रभूत मुनियोंका मित्र) समझो। ब्लुधनी बोलों—विप्रवर ! आपने संदिष्ध वाणीयें अपना नाम बताया है अत: अब फिर स्पष्टसम्पसे अपने नामको व्याख्या कोजिये ।

हुन:सक्तने कहा-मैंने एक बार अपना नाम बता दिया, किर भी तुमने उसे ब्यानसे नहीं सुना है इसलिये खो, मेरे इस किदण्डकी नार खाकर अभी भस्म हो जाओ।

यह कहका उस संन्यासीने ब्रह्मदण्डके समान अपने विदण्डमें ऐसा हाब जमाया कि वह यातुवानी पृथ्वीपर गिर पड़ी और तूरंत चस्य हो गयी। इस प्रकार शुनःसखने उस महाबारवती राहसीका वध करके विदण्डको पृथ्वीपर रहा दिया और स्वयं भी वहीं घासपर बैंद गया । तदननार, वे सभी महर्षि इच्छानुसार फूल और मृणाल लेकर बड़ी प्रशन्नताके साथ तालाकसे बाहर निकले और बहुत परिवास करके उन्होंने पुणालोके अलग-अलग बोझे बाँधे। इसके बाद उन्हें किनारेपर ही रहका वे बावडीके जलसे लगेंग करने लगे। कोड़ी देर बाद जब पानीसे बाहर आये तो उन्हें अपने रखे हुए मुजाल नहीं दिखायी पड़े। तब सभी एक लरसे बोल ड**े−**'अरे ! इम सक लोग पूलसे व्याकुल थे और अब आहार ज्वान करना चाहते थे, ऐसे समवमें किस निर्देशीने आकर हमारे मुणाल चुरा लिये ?' जब कुछ भी पता न बला तो सबने अपनी सफाई देनेके रिज्ये दापथ सानेका निश्चय किया । उस समय सब-के-सब भूससे विकल और असन्त बके-मदि थे; अतः उन्होंने शयच खाना आरब्य कर दिया। सबसे पहले अबि बोले—'जिसने इन मृणालोकी बोरी की हो, उसे गायको त्यत भारने, सूर्यकी ओर मुँह करके पेशाब करने और अनव्यायके समय अध्ययन करनेका पाप लगे ।'

व्यक्ति बोले—विसने मृणाल चुराये हो उसे निषद समयमें केद पढ़ने, कुत्ते लेकर दिस्कार खेलने, संन्यासी होकर मनमाना वर्ताव करने, दारणागतको मारने, अपनी कन्या बेबकर बीविका चलाने तथा किसानके धन छीन लेनेका पाप लगे।

करकार्न नहा—जिसने मृणालोकी चोरी की हो उसको सब बगह सब तरहकी बातें कहने, दूसरोकी धरोहर हड़प लेने, झूठी गवाही देने, अपात्रको दान देने और दिनमें की-समापम करनेका दोष लगे।

पदान बोले जिसने मृणाल चुराये हो उस निर्देशीको को, बन्धु-बान्यद और गौओंके साथ अधर्म करने, ब्राह्मणको विवादमें परास करने, उपाध्याय (गुरु) को नीचे बैठाकर उनसे ऋग्वेद और यनुर्वेदका अध्ययन करने और यास-कुसकी आगमें आहुति डालनेका पाप लगे।

जमदप्रि बोले-जिसने मृजालोंका अपहरण किया हो उसे पानीमें मलत्याग, गौकी हत्या, गौके साथ डोह, बिना जातकालके मैथन और सबके साथ हैव करने, बोकी कमाईपर जीविका चलाने, भाई-बन्धुओंसे हेव रखने, सबसे वैर बाँधने और एक दूसरेके घर अतिथि होनेका दोव लगे।

गोतमने कहा-जिसने मृणालोकी बोरी की हो वह वेदोंको पडकर उन्हें भूल जाने, तीनों अप्रियोका परित्याग करने और सोमरस बेजनेके पापका भागी हो तबा एक ही कृपवाले गाँवमें निवास करनेवाले और शुक्की पारीसे संसर्ग रसनेवाले ब्राह्मणको जो लोक मिलता है वही को भी मिले ।

विश्वामित्रने करा-जो इन मृग्यालीको सुरा ले गया हो उसे बड़ी पाप लगे जो पुत्रके जीते-जी उसके माला-पिता आदि पोध्य वर्गका दूसरोके प्रारा पालन होनेपर लगता है। अस्का कही ठिकाना न लगे, उसके पर बहुत-से पुत्र हो, बह अपवित्र, वेदको मिथ्या माननेवाला, बनका धर्मड करनेवाला, किसान, दुसरोसे डाव रखनेवाला, वर्षाकालमे पर्रदेशकी यात्रा करनेवाला, वेतन रोकर काम करनेवाला, राजाका पुरोदित और पहले अन्यिकारीले यह करानेपाल होते ।

अरुअते बोली-जिसने मुणालोंकी कोरी को हो यह की सद्य अपनी सासको अपमानित करने, साचीका दिन द:साने, अकेले सादिष्ठ घोजन करने, प्रश्में एकर बन्ध-बान्यबोका अनादर करने, शामको सन् साने, अपनी कलंकित करने और (ब्राह्मणी होकर क्षत्रियस्वभाववाले) वीर पुत्रकी जननी होनेके पापकी भागिनी हो।

गण्डा बोली-विस स्त्रीने मुणालको स्रोरी की हो उसे झूठ बोलने, बन्युओंके माथ विशेष करने, कवा बेचने, रसोई बनाकर अकेले मोजन करने और व्यक्तिशारिणी होनेका पाप लगे।

पश्चसस बोला-जिसने मुजालोंकी खोरी की हो वह दासीके गर्भसे जन्म ले, संतानहीन और दरिद्र रहे तथा उसे

देकताओंको नमस्कार न करनेका दोव रूगे।

इत-सक्तरे बड़ा-विसरे इन मुणालीको हो वह यजुर्वेदके ज्ञाता ऋत्विन् अथवा सामवेदके जाता ब्रह्मजारीको कन्यादान देनेका फल प्राप्त करे और अचर्ववेदका अध्ययन समाप्त करके विधिवत् स्नान करनेके पुल्पका भागी हो।

संन्यारोके यो कहनेपर सर्वार्वयोने कहा-शुनःससः ! हमने जो रापव की है वह तो ब्राह्मणोंको अभीष्ट ही है। अतः जान पड़ता है हमारे मुणालोकी चोरी तुमने हो को है।

शुक्त सकरे कहा—सुनिवरो ! आपका कहना ठीक है। वास्तवमें मृणालोंकों कोरी मैंने ही की है। जब आपलोग तर्पण कर रहे थे उसी समय आपकी दृष्टि क्वाकर मैंने इन्हें अन्वत्र रक्तकर क्रिया दिया था। देखिये, आपके मृणाल ये हैं, येने अन्यत्योगीकी परीक्षाके लिये ही ऐसा किया वा। आप पुत्रे संन्यासी नहीं, इन्द्र समझें । आपलोगोंकी रक्षा करनेके क्षेत्रवसे ही मैं वहाँ आवा बा। राजा ज़्यादधिकी पेजी हुई अञ्चन क्राकर्म करनेवाली पानुवानी कृत्या आपलोगीका वध करनेकी इच्छाने यहाँ आची ची। अधिसे इसका आविष्यीय हुआ था । यह पापिनी बडी ट्राइ साभावताली थी । यह आपको अबदय यार हातती, इसीसे यहाँ उपस्थित होका मैंने इस राक्षसीका कथ कर डाला है। तयोधनो ! आपलोगोने लोचका परिवाग बारनेके कारण अक्षय लोकॉपर अधिकार प्राप्त किया है। वे लोक समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाले है। अब आप यहाँसे उठकर नहीं वालिये।

चेष्पर्यं कार्ते हैं—श्रीपशिर ! इन्हरूरी बात सुनकर यहर्वियोको बढ़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने 'तथालु' कहकर हेकराजबरी आजा स्वीकार को और सच-के-सब उनके साध वर्गको क्ले गये। इस प्रकार उन महात्माओने अत्यन्त पूर्श होनेपर थी लोग नहीं किया, इसीसे उन्हें स्वर्गकी प्राप्ति हुई। जतः मनुष्यको चाहियं कि प्रत्येक अवस्थामें लोभका परिवाग करे, यही सबसे बढ़ा धर्म है।

### ब्रह्मसर तीर्थमें अगस्यजीके कमलकी चोरी होनेपर ब्रह्मर्षियों और राजर्षियोंकी धर्मोपदेशपूर्ण शपध

भीषानी कहते हैं—युधिष्ठिर ! प्राचीन कालमें राजर्षियों | तुष्टें सुना रहा है, सुनो—पश्चिप दिशाके प्रसिद्ध तीर्थ और ब्रह्मवियोंने तीर्थवात्रा करते समय मुणालकी चोरीको ही प्रभासक्षेत्रमें कुछ व्यवियों और राजाओंने एकत्रित लेकर आपसमें जो रापच खायों थी, वह प्रातन इतिहास में होकर आपसमें सलाह की कि 'हम समस्त भूमण्डलके

पुण्यतीर्थोकी यात्रा करें। इममेसे सभी त्येगोके मनमें इस बातकी इच्छा है, अतः सब साथ ही चले।' ऐसा निश्चय करके शुक्त, अङ्गिरा, कवि, अगस्य, नारद, पर्वत, भृगु, वसिष्ठ, कश्यप, गोतम, विश्वामित्र, जमदवि, गालव, अष्टक, भरहाज, अरुवती देवी, वालखिल्य ऋषि तथा शिबि, दिलीप, नहुष, अम्बरीब, चवाति, धुन्युमार और पुत्र आदि राजा देवरान इन्ह्रको आगे करके सब तीवॉर्मे ध्रमण करने लगे। घूमते-धूमते माचकी पूर्णिमाको वे पवित्र जलवाली कौंफ़िकी नटीके तटपर आ पहुँचे और सबने वहाँ खान किया। इस प्रकार अनेको तीवोंमें स्नान करके निव्याप होकर से सब लोग अस्पन्त पवित्र ब्रह्मसर (पुष्कर) नायक तीर्धने गये, वहाँ ब्रह्माजीके सरोजरमें खान करके इन अग्निके समान तेजस्वी ब्रह्मार्वयो और राजर्वियोने कथलके पुच्चोका चोजन किया । तत्पक्षात् कुछ ब्राह्मण मुणाल लोटने लगे और कुछ कमलोका संप्रत करने लगे । अगस्य ऋषिने भी कुछ कमल उसाइकर किनारेपर रस दिये थे, किंतु पोसरेसे निकलनेपर सनने देखा कि अगस्वजीके कमलोंकों चोरी हो गयी है। अप समय अगस्यजीने सम्पूर्ण ऋषियोसे पूछा—'मेरा कयल किसने बुरा तिया ?' तब सभी महर्षि प्रवरा उठे और बहने लगे—'मुनिकर । हमलोगोने आपके कपल नहीं चुराचे हैं। इस बातकी संबाधिक लिये हम कठोर जयब का सकते हैं—ऐसा निश्चय करके इन महर्षियों और राजाओंने अपने पुत्र-पौत्रोंके साथ धर्मकी ओर दृष्टि रक्तते हुए क्रमदाः शयथ साना आरम्ब किया।

भृगु बोलं—पुने ! जिसने आपके कमलको खोरी की हो उसे गाली सुनकर बदलेमें गाली देने और मार साकर मारनेका पाप लगे।

वसिष्ठ बोले—विसने आपके कमल चुराये हो वह स्वाध्यायसे विमुल हो जाय, कुता साथ लेकर जिकार लेले और गाँव-गाँव भारत पाँगता फिरे।

करवप बोले—जो आपका कमल बुरा ले गया हो वह सब जगह सब तरहकी वस्तुओंकी खरीद-विक्री करे। किसीकी धरोहर हड़प लेनेका लोच करे और झुठी गवाही दे।

गोतम बोले—जिसने आपके कपलको चोरी की हो वह अहंकारी, बेईमान और अयोग्यका साथ करनेवाला, लेक्डिर और ईंप्यांयुक्त होकर जीवन व्यतीत करे।

अष्ट्रिय बोले—जो आपका कमल ले गया हो वह अपवित्र, वेदको मिथ्या बतानेवाला, कुले लेकर हिन्हार

न करनेवासा हो।

<u>पुनुनार बोले</u>—जिसने आपके कमलोंकी बोरी की हो उसे स्त्रिका उपकार न मानने, शूद्रजातिकी खीसे संतान उत्पन्न करने और अकेले ही स्वादिष्ट घोजन करनेका पाप लगे ।

पुर बोले—जो आपका कमल बुरा ले गया हो वह विकित्साका व्यवसाय (केंग्र या डाक्टरका पेशा) करे, स्त्रीको कमाची साच तथा समुरालके घनपर गुजारा करे।

दिलीप बोले—एक कुएँवाले गाँवमें सहकर शुरुजातिकी बीसे सब्बय रखनेवाले ब्राह्मणको पृत्युके पश्चात् जिन दुःसदायी त्येकोमें जाना पड़ता है वे ही लोक उस मनुष्यको भी मिले जो आपके कमल चुराकर ले गया हो।

हुक बोले—जिसने आपके कमलोंकी चोरी की हो उसे दिनमें मैजून और राजाकी चाकरी करनेका पाप लगे।

ननद्धि बोले-जिसने आपके कमल लिये हो यह निषिद्ध कालमें अध्ययन करे, मित्रको ही श्राद्धमें शिमारो तथा कर्ष भी सुप्रके ब्राज्यमें मोजन करे।

जिनि केले जो आपका कमल चुरा ले गया हो वह अधिहोत्र किये किना हो घर जाय, यहाँमें सिप्त इस्ते और तपस्तियोके साथ किरोध करे।

यचारी बोरो-जिसने आपके कामलोकी घोरी की हो बह क्रतथारी होकर भी बलुकालके अतिरिक्त समयमें स्ती-समागम और वेदोंका खण्डन करे।

न्हुर बोटी—जिसने आपके कमलोंका अपहरण किया हो वह सन्वासी होकर भी घरमें रहे, यज्ञकी दीक्षा लेकर भी पनमाना वर्ताव करे और वेतन लेकर विद्या पहाले।

अन्तरीय बोले जो आपका कमल ले गया हो यह नृशंस हो; खियों, बन्धु-बान्यवों और गौओंके प्रति अपने धर्मका पालन न करे तथा ब्रह्महत्वाके पापका भागी हो।

नरदर्जी बोले-जिसने आपके कमलोका अपहरण किया हो यह देहनथी गृहको ही आत्मा समझे, मर्यादाका जलकृत करके शास पढ़े, उलटे-सीचे स्वरसे वेदमन्त्रका उचारण करें और गुरुवनोंका अपमान करनेवाला हो।

जपाग बोरो-किसने आपके कमल चुराये हो वह सदा झूठ बोले, संतोंके साथ विरोध करे और कीमत लेकर कन्या केचे।

कवि बोले—जिसने आपका कमल लिया हो वह गौको लात मारने, सूर्वकी ओर मुँह करके पेशाब करने और शरणागतको त्याग देनेके पापका भागी हो ।

क्लिन्त्र बोले—जो आपका कमल उठा ले गया हो यह खेलनेवाला, ब्रह्महत्वारा और अपने पापीका प्राथक्षित । राजाका पुरोहित और अनिवकारीका यह करानेवाला हो तथा सरीदे हुए गुलामको अपने मालिकको खेतीमें हानि पहुँचानेसे जो दोष लगता है वही उसे भी लगे।

पर्वत बोले—जिसने आपका कमल ब्राज्य हो वह गाँवका मुख्यि हो, गधेकी सवारीयर बले और येट धरनेके लिये कुतोंको साथ लेकर शिकार खेले।

गरहाज बोले—जिसने आपके कमलोकी बोरी की हो इस पापीको निर्देषी और असत्यवादी मनुष्योमें रहनेवाला सारा-का-सारा पाप लगे।

अष्टक बोले—जिसने आपका कमल बुराया हो वह राजा मन्दबुद्धि, खेळाबारी और पापी होकर अधर्मपूर्वक पृथ्वीका राज्य करे।

गालव बोले—जो आपका क्यल घुरा ले गया हो वह महापातकियोंसे भी बढ़कर निन्दनीय, अपने बच्चुओंका अपकार करनेवाला तथा दान देकर अपने ही मुँहसे आका बसान करनेवाला हो।

अरुकारी बोली—जिस स्त्रीने आपका कमल रिच्या हो वह अपनी सासकी निन्दा करे, त्वामीसे कठी खे और अकेली त्यादिष्ट भोजन करे।

वालशिल्य बोले—जो आपका कमल ले गया हो वा अपनी जीविकाके लिये गाँचके दरवाजेपर एक पैरले खड़ा रहे और धर्मको जानते हुए भी उसका परित्याग कर दे।

शुनःसम बोलं — वो डिज होकर भी सबेरे और शामको अफ्रिहोतकी अवहेलना करके सुलपूर्वक सोता हो तथा संन्यासी होकर भी मनमाना बर्ताब करता हो ऐसे पनुष्पको जो पाप लगता है वही आपका कमल सुरानेवालेको लगे।

सुरभी बोली—जिस गीने आपके कपलोकी बोरी की हो उसका पैर जलोकी रस्तीसे बाँधा जाय और उसे दूसरा बहुड़ा दिखाकर काँसके वर्तनमें दुड़ा जाय।

भीषाबी करते हैं—युधिहिर ! इस प्रकार जब सब लोग नाना प्रकारकी शपथे कर चुके तो देवराज इन्द्र बहुत उसप्र होकर पुनिवर अगस्त्रजीके सामने प्रकट हुए। उन्होंने युनिकी ओर दृष्टिपात करके कहा—'ब्रह्मन् ! जो आपका कमल ले गया हो वह यजुबँदके जाता अर्ज्जिन्को अवचा सामवेदके विद्वान् ब्रह्मचारीको कन्या देनेका फल प्राप्त करे तथा वह अथवैवेदका अध्ययन समाप्त करके स्नातक बने। यही नहीं, वह सम्पूर्ण वेदोंका स्वाध्यायी, पुण्यशील और धार्मिक होकर ब्रह्मार्जीके लोकमें गमन करे।' अगस्य बोले—इन्द्र ! आपने जो शपथ को है वह तो आर्थीवांद रूप है; अतः आपहीने मेरे कमल लिये हैं, कृपया उन्हें बापस कीकिये, यही सनातन धर्म है।

इन्द्रने बड़ — धगवन् ! मैंने लोधके कारण नहीं, धर्म सुननेकी इन्हासे ही ये कमल उठा लिये थे, अतः आपको मुह्नपर कोध नहीं करना चाहिये ! आज मैंने आपलोगीके मुहसे उस आर्व सनातन धर्मका श्रवण किया है जो नित्य, अविकारी, अनामध और संसार-सागरसे पार उतारनेके लिये पुलके समान है । इससे धार्मिक शृतियोंका उत्कर्ष सिद्ध होता है । अच्छा, अब आप यह कमल लीजिये और मेरा अपराध समा कीजिये ।



इन्हरूं ऐसा कहनेयर अगस्य मुनिने प्रसन्नतापूर्वक यह कमल ले लिया। तदनन्तर, उन सब लोगोंने बनके मागोंसे होते हुए पुनः तीर्वयात्रा आरम्भ की और पुण्यतीर्थीमें जा-जाकर गोते लगाये। जो प्रत्येक पर्वके अवसरपर इस पवित्र आख्यानका पाठ करता है उसके कमर कोई आपित नहीं आती तबा वह चिन्ता और पापसे रहित होकर कन्यायका मागो होता है। जो ऋषियोद्वारा सुरक्षित इस शासका अध्ययन करता है वह अविनाशी ब्रह्मधामको प्राप्त होता है।

## छत्र और उपानह दान करनेके विषयमें सूर्य और जमदिश मुनिका संवाद

युधिहरने पूछा—दादाजी ! छाता और जूता दान करनेकी प्रथा किसने बसायी है ? मैं देखता हूँ अनेको पुण्य-अवसरोंपर इनका दान किया जाता है, अतः इस विक्यका प्रथार्थ वर्णन सुननेकी इच्छा हो रही है।

<u>पीमनीने बढ़ा—राजन् । छाता और उपान्छ (जूते) की</u> उत्पत्ति तथा उनके प्रचारकी कार्ता में विरुद्धाके साथ बढा खा है, सुनो—इन दोनों वस्तुओंका दान किस प्रकार अक्षय होता है तबा ये किस प्रकार पुण्यकी प्राप्ति करानेवाली मानी गयी हैं ? इसकी भी चर्चा करोगा । इस विकयमें जनदक्षि और भगवान् सूर्यका संवाद प्रसिद्ध है। पूर्वकालको बात है. एक दिन भूगुनन्दन जमदाप्रिजी धनुष चलानेको क्रीप्रा कर यो बे । में बारंबार बनुष्पर बाज रसकर उन्हें फेंमते और उनकी पांची रेणुका उन तेजावी बाणोको ला-लाकर दिया करती थी। इस प्रकार खेलते-सेलते दोपहर हो गया। मुनिने पुनः अपने बार्णीको तूर फेककर रेणुकासे कहा—'त्रिये ! जाओ धेरे धनुषरी पूर्व हुए बाणोंको झटपट उठा लाओ, में फिर इन्हें धनुषपर रासकर चलाञ्चेना ।' आद्वा पाका रेगुका चल दी । सूर्यकी कड़ी धूपसे उसका परतक गरम हो उठा, तपी हुई धुमिपर उसके पैर जलने लगे; अत: बा। एक गुक्रको छापाये जाकर साड़ी हो गयी। किंतु उसे स्वामीके शायका इर लगा हुआ था, इसलिये वहाँ प्रश्लेभरसे अधिक न ठड्डा सकी, पुनः बाण लेनेके लिये आगे बढ़ गयी। जब बाग लेकर लोटी हो बहुत शिन्न हो रही थी। पैरोके जलनेसे जो दुःख होता बा उसको किसी तरह सहती और भयसे बर-बर कॉपर्ती हुई बह पतिके पास आयाँ । उस समय महर्षि कृपित होकर वार्तवार पूछने लगे—'रेणुके ! तुष्हारे आनेथे इतनी देर क्यों हुई ?'

रेणुका बोली—तयोधन ! मेरा सिर तय गया, पैरोमे जलन होने लगी, सूर्वक प्रचण्ड तेजसे आगे क्वूनेका सहस न हुआ, इसलिये बोड़ो देरतक वृक्षकी छाषामें खड़ी होकर विद्याम लेने लगी थी। यही कारण है कि आपको आहाका पालन करनेमें जिलम्ब हुआ, अतः आप मुझपर क्रोध न करें।

जगदाप्रिने कहा — प्रिये ! जिसने तुझे कष्ट पहुँचाया है उस प्रचण्ड सूर्यको आज मैं अपने बाणोसे महर गिराडेगा।

भोषाजी कहते हैं—युधिश्विर ! ऐसा कहकर पहर्षि जमदिशिने अपने दिव्य धनुषकी टंकार फैलायी और बहुत-से बाण हाथमें लेकर वे सूर्यकी और मुँह करके लड़े हो गये। उन्हें युद्धके लिये तैयार देख सूर्यदेश ब्राह्मणका रूप धारणकर उनके पास आये और बोले—'ब्राह्म !



सूर्वने आपका क्या अपराध किया है ? वे आकाशमें स्थित होकर अपनी किरलोद्वारा वसुधाका रस खीकते हैं और बरमातमें पुनः इसे बरसा देते हैं। इस वृद्धिसे मनुष्योंको सुख देनेवाला अब पैदा होता है। अब ही मनुष्योंके प्राण है—यह बात बेदमें भी क्याची गयी है। अपने किरणजातमे मण्डित भगवान सूर्य सातों द्वीचकी पृथ्वीको वर्षांक जलसे अग्नाधित करते हैं, स्मीसे नाना प्रकारक अब, फल, फूल और बास-पात आदि उत्पन्न होते हैं। जातकर्म, ब्रत, उपनयन, विवाह, गो-दान, झासीय दान, संधोग और धन-संग्रह आदि सारे कार्य अग्रसे ही सम्पन्न होते हैं, इस बातको आप भी जानते हैं। भन्ना, सूर्यंको मार गिरानेसे आपको क्या लाम होगा ? अवस्थ मैं प्रार्थनापूर्वंक आपको प्रसन्न करना चाहता है (कृपया सूर्यंको नष्ट करनेका संकार्य होद दीजिये)।

सुर्यदेवके यो प्रार्थना करनेयर भी अग्निके समान हेजस्वी वयदांग्र मुन्किंग कोच शान्त नहीं हुआ। वे कहने रूगे—'मैं झान्दृष्टिसे पड़चान गया हैं, तुन्हीं सूर्य हो, अतः आज दन्त देकर तुन्हें अवश्य ही जिनव सिसार्केगा। इसमें तनिक भी संदेत नहीं कि अपने वाणोसे तुन्हारे शरीरके टुकड़े-टुकड़े कर डाल्गा।'

सूचने कटा-ब्रह्मचें । आप धनुषधारियोमें क्षेष्ठ है,

अवस्य ही मेरे शरीरके टुकड़े कर सकते हैं। यदापि में आपका अपराधी हूँ तो भी इस समय आपकी शरणमें आवा हुँ—ऐसा समझकर मेरी रक्षा कीजिये।

यह सुनकर महर्षि जमदीत्र हैंस पड़े और कहने लगे—'सूर्यदेव ! अब तुन्हें भय नहीं मानना ताहिये; क्योंकि मेरी शरणमें आ गये हो । जो शरणमें आवे हुएको मारता है उसे गुरुपत्नीगमन, ब्रह्महत्या और मदिरापलका पाप लगता है। तात ! इस समय तुष्हारे द्वारा जो अपराध हुआ है उसका समाधान सोचो (अर्चात् तुन्हारी किरलोके तापसे पनुचकी रक्षा कैसे हो, उसका कोई उपाय बनलाओ) (' यह कहकर जमद्गि मुनि चुप हो गये। तब सूर्वने उन्हें बात और उपानह देते हुए कहा—'महर्षे ! यह कर मेरी किरणोंका निवारण करके मसककी रक्षा करेगा और समझेके कने हुए वे एक जोड़े जुते आपके पैरोको जलनेसे बचायेरो । आप इन्हें स्वीकार क्वीजिये । आजसे संसारमें प्रत्येक युज्यके अवसरपर **छाता और जुतोका दान प्रचलित हो जायगा तथा इसका फल** भी अक्षय होगा।'

भीषाती करते हैं—पुधिष्ठिर ! इस प्रकार सबसे पहले भगवान् सूर्वने ही छाता लगाने और जूने पहननेकी प्रवा जारी की है। इन बस्तुओंका दान तीनों लोकोंथे परित माना गया है। जिसके पैर जल रहे हों ऐसे खातक ब्राह्मणको | ज्यान्ड दान करनेका पुरा-पुरा पान बतलाया है।



जो दुने दान करता है वह प्रारीरत्यायके पक्षात् देखवन्तित लोकोचे जाता है और बड़ी प्रसन्नताके साथ गोलोकमें निवास करता है। भरतबेष्ट ! तुन्हारे प्रश्नके अनुसार मैंने यह छत्र और

गृहस्थ-धर्मके विषयमें पृथ्वी और श्रीकृष्णका संवाद तथा पुष्प, धूप और दीपके दान एवं देवता आदिको बलि देनेका माहाल्य बतानेके लिये बलि-शुक्र-संवादका उल्लेख

युधिष्ठरने कहा—दादाजी । अब आय गृहस्य-आज्ञमके सम्पूर्ण धर्मोंका वर्णन कीजिये।

भीन्यजीने कहा- बेटा ! इस जिबयमें मैं तुम्बें मगवान् श्रीकृष्ण और पृथ्वीका संवादलय प्राचीन इतिहास सुनाता हूँ।

श्रीकृष्णने पूछ-वसुन्धरे । मुझको वा मी-जैसे किसी दूसरे मनुष्यको गार्डसय-धर्मका आसय लेकर किस कर्मका अनुष्टान अवदय करना चाहिये ? क्या करनेसे गृहत्त्वको सफलता मिलती है ?

पृथ्वीने कहा-पाधव ! मृहस्य पुरुषको देवता, चितर, ऋषि और मनुष्योंका सदा ही पूजन एवं सितकार करना चाहिये। अब मैं इसकी विधि बता रही हैं, सुनिये—प्रतिदिन यज्ञ-होमके द्वारा देवताओंका, (श्राद्ध-तर्पण करके पितरोंका), अतिथि-सत्कारके द्वारा मनुष्योंका और वेदका

साध्याय करके पूजनीय ऋषि-महर्षियोका पूजन करना वाहिये। त्वाच्यायसे ऋषियोको बड़ी प्रसन्नता होती है। नित्यप्रति चोजनके पहले ही अधिहोत्र एवं बलिवैश्वदेव कर्प करना आवश्यक है। ऐसा करनेसे देवता भी संतुष्ट होते हैं। पितरोको प्रसन्नताके लिये प्रतिदिन अब, जल, दूध अववा फल-मूलके द्वारा साद्ध करना उचित है। सिद्ध अन्न (तैयार हुई रसोई) मेंसे अन्न लेकर उसके द्वारा विविध्यूर्वक बल्किंडदेव करना चाहिये । इसके बाद ब्राह्मणको पिक्षा दे । यदि ब्राह्मण न मिल सके तो अन्नमेसे घोड़ा-सा अन्नमास निकालकर उसका अग्रिमें होम कर दे। जिस दिन पितरोंका बाद करनेकी इच्छा हो, उस दिन पहले बाद्यकी ही क्रिया पूरी करे। उसके बाद पितृतर्पण और बल्धिश्चदेव करके ब्राह्मणको सत्कारपूर्वक भोजन करावे। फिर विदेश अन्नके



हारा अतिथियोंको भी संतुष्ट करें, किंतु भोजन देनेके पहले उनकी विशिवत् पूजा कर लेनी बाहिये । ऐसा करनेसे गृहस्य पुरुष मनुष्योंको संतुष्ट करता है। जो नित्य अपने घरमें विवत नहीं रहता, यह अतिथि कहलाता है। आधार्य, पिता, विश्वासपात्र मित्र और अतिथिसे सदा यह निवेदन करे कि 'अपुक वस्तु मेरे परमें मौजूर है, उसे आप खीकार करें।' फिर वे जैसी आज़ा दें, वैसा ही करें। इससे धर्मका पालन होता है। गृहस्य पुरुषको सदा यज्ञतिहा अञ्चका ही घोजन करना चाहिये। राजा, ऋत्विज, स्वातक, गुरु और श्रशुर--ये यदि एक वर्षके बाद आवें तो मधुपर्कते इनकी पूजा करनी चाहिये। कुत्तों, चाण्डाली और पश्चियोंके लिये धूनिपर अन्न रस देना चाहिये। यह वैश्वदेश नायक कर्न 🕯। प्रात:काल और सार्थकालमें इसका अनुहान किया जाता है। जो मनुष्य दोषदृष्टिका परित्याग करके इन गृहक्लोचित धर्मीका पालन करता है, उसे इस लोकमें ऋषि-महाविधोंका बरदान प्राप्त होता है और मृत्युके पक्षान् वह पुण्यत्येकीये सम्पानित होता है।

भीमजी करते हैं—युधिष्ठिर ! पृथ्विदेशीके ये कच्य सुनकर प्रतापी भगवान् अक्ट्रिकाने उन्हींके अनुसार गृहस्थयमौंका विधिवत् पालन किया । तुन्हें भी सदा इनका अनुद्वान करना चाहिये ।

वृषिष्ठरने पृद्ध-पितामह ! दीपदान किस तरह किया

जाता है ? उसकी उत्पत्ति कैसे हुई है ? और इसका फल क्या है। ?

भीमाजीने कहा—युधिष्ठिर । इस विषयमें शुक्त और बलिके संवादकार एक प्राचीन इतिहासका क्याहरण दिया जाता है।

करिने गुळ-विप्रकर । फूल, बूप और दीप-दान करनेका क्या फल है ? यह बतानेकी कृपा कीजिये ।

कुलने कहा—राजन् ! पहले तपस्थाकी उत्पति हुई है, इसके बाद बर्मको । इसी जीवमें लता और ओबबियाँ उत्पन्न हुई। अनेको प्रकारको सोमलता, अपृत, विष तथा दूसरे-दूसरे गुजीका प्रादुर्भाव हुआ। अपृत वह है, जिसे देखते ही यन प्रसन्न ही जाता है—तत्काल तुप्ति हो जाती है और बिय बहु है जो अपनी गन्धसे बिशमें ग्लानि पैदा करता है। अमृत मञ्जल करनेवाला है और विष अमङ्गल। अब मैं देवता, असुर, राक्षस, नाग, पक्ष, पितर और मनुष्योंको जिय लगनेवाले तथा कामिनियोको पसंद आनेवाले फुलोका भी वर्णन करता है। फुलोके बहुत-से बुक्ष गौबोमें होते हैं और बहुत-से जंगरतीये; बहुतेरे पृक्ष क्यारियोमें लगाये जाते हैं और बहुत-से पर्वत आदिपर अपने-आप पैदा होते हैं। इन बुखोंने कुछ कटियार होते हैं और बुछ बिना कटिके। इन सबयें रूप, रस और गन्ध विद्यमान रहते ै। गन्ध दो प्रकारकी होती है-अच्छी और बुरी । अच्छी गन्धवाले फूल देवताओंको दिय होते हैं। जिन वृक्षोमें कटि नहीं होते उनके सफेद रंगवाले फल ही देवतालोग अधिक पसंद करते 🖁 । अवर्ववेट्में बतलावा गया है कि शहुओंका अनिष्ट करनेके लिये किये जानेवाले अभिकार कर्ममें लाल पूलोवाली कड़वी और कप्टकाकोण ओववियोका उपयोग करना चाहिये। जिन फूलोंमें कटि अधिक हो, जिनका हाथसे स्पर्श करना कठिन जान पड़े, जिनका रंग अधिकार लाल या काला हो तका जिनका असर तीता हो ऐसे फुल धूत-प्रेतीके काम आते हैं। मनुष्योकों तो वे ही फूल क्रिय होते हैं जिनका क्य सुन्दर और रस मधुर हो तथा जो देखनेपर हदवको आनन्दरायी जान पड़े। इमशान अथवा जीर्ण-दीर्ण देवालयमें पैदा हुए फूलोंका पोड़िक कर्म, विवाह तथा एकान्त विद्वारमें उपयोग नहीं करना चाहिये। पर्वतीके क्षिकरपर क्रपन्न हुए सुन्दर और सुगन्धित पुष्पोंको धोकर शास्त्रोक्त विधिके अनुसार उन्हें देवताओपर खड़ाना चाहिये। देवता फुलोकी सुगन्धसे, यक्ष और राक्षस उनके दर्शनसे, नागगण उनका घलीघाँति उपधोग करनेसे और यनुष्य उनके गन्ध, दर्शन एवं उपभोग-तीनोसे ही संतुष्ट होते हैं।

पूरू बढ़ानेसे देवता तत्काल प्रसन्न हो जाते हैं और सिद्ध-संकल्प होनेके कारण वे मनुष्योंको मनोवाज्ञित तथा मनोरम भोग देकर उनकी भलाई करते हैं। देवताओंको यदि संतुष्ट और सम्मानित किया जाता है तो वे भी मनुष्योंको संतोष और आदर देते हैं तथा यदि उनकी अवज्ञा एवं अवहेलना की गयी तो वे अवज्ञा करनेवाले नीव मनुष्योंको अपनी क्रोधाजिसे माम कर प्रालते हैं।

इसके बाद बूप-दानका फल सुनो--- बूप भी अको और बुरे कई तरहके होते हैं। मुख्यतः ठनके तीन भेद है—निर्यास, सारी और कृतिम । इन धूरोंकी गन्ध भी अच्छी और बुरी खे प्रकारकी होती है। ये सब बाते बिस्तारके साब सुनो-व्यक्षोंके रस (गोंद) को निर्यास काते हैं, सल्लकी नामक वृक्षके सिवा अन्य वृक्षोसे प्रकट हुए निर्वासमय सूप देवताओंको अधिक प्रिय होते हैं। उनमें भी गुगुल सकसे बेह है। जिन काहोंको आगर्ने जलानेपर सुगन्ध प्रकट होती है उने 'सारी' चूप कहते हैं। इनमें अगुरुकी प्रचानता है। 'सारी' चूप विशेषतः यक्षः, राक्षस और नागीको दिव होते हैं। दैनालोग सरलकी तथा उसी तरहके अन्य युक्तेको गोएका बना हुआ युप पसंद कारते हैं। सर्जरस (राल) आहि, पार्थित रस (लोहबान आदि) तथा सुगन्धित कार्ह्मचियांको मिलाकर शकर और मृतसे संयुक्त करके जो (अञ्चगन्य आदि) धूप तैयार किया जाता है, नहीं कुलिय है। यनुष्य उसका ही निशेष उपयोग करते हैं। उससे देवता-दानव आदि भी शीघ्र संतुष्ट होते हैं। इनके सिवा भोग-विरुप्तसके किये उपयोगी और मी अनेको प्रकारके धूप हैं जो केवल मनुष्योके व्यवहारमें आते है। पुरुषेको बहानेका जो पाल बताया गया है वही यूप निवेदन करनेका भी है। यूप भी देवताओंकी प्रसन्नता बढानेवाले हैं।

अब दीप-दानका उत्तम फल बतता रहा है। कब, किस
प्रकार और कैसे दीप देने चाड़िये, इन सब बातोंका वर्णन
सुनो—दीपक कर्णगामी तेज है, वह कीर्तिका विस्तार
करनेवालम है, अतः दीप-दान करनेसे मनुष्यका तेज बढ़ता
है। अन्यकारसे ही अन्यतापिस नामक नरकतम है। दक्षिणापन
भी अन्यकारसे ही आच्छन रहता है। इसके विपरीत करायण
प्रकाशमय है, इसलिये वह श्रेष्ठ माना गया है। अतः
अन्यकारमय नरककी निवृत्तिके लिये दीप-दानकी प्रशंसर
की गयी है। दीपकी शिखा कर्णगामिनी होती है, वह
अन्यकारको दूर करनेकी दवा है, इसलिये वो दीप-दान
करता है उसे निश्चय ही कर्णगतिको प्राप्ति होती है।

देवता तेजस्वी,कान्तिमान् और प्रकाश फैलानेवाले होते हैं, अतः देवताओंके निमित्त दीप-दान दिवा जाता है। दीप-दान करनेसे मनुष्यके नेत्रोंका तेज बढ़ता है और वह स्वयं भी तेजस्वी होता है। दान करनेके पहात् उन दीपकोंको न तो बुझावे, न उठाकर अन्यत्र ले जाय और न नष्ट ही करे । दीपक बरानेवाला मनुष्य अंधा और ब्रीहीन होता है तथा मरनेके पीछे नरकमें पड़ता है; किंतु जो दीप-दान करता है वह कर्गलोकमें दीयमालाकी माति प्रकाशित होता है। भीका दीपक जलकर दान करना प्रथम बेणीका दीप-दान है। ओवधियोंके रस अर्थात् तिल, सरसो आदिके तेलसे जलाकर किया हुआ दीप-दान दूसरी श्रेणीका है। जो अपने शरीरकी पृष्टि जाहता हो उसे कवीं, मेदा और हहियोंसे निकाले हुए तेलके द्वारा कदापि नहीं दीपक जलाना चाहिये। अपने कारपाणको इच्छा रक्तनेवाले मनुष्यको प्रतिदिन पर्वतीय झरनेके यास, करमें, देवमन्दिरमें और चौराहोपर दीप-दान करना चाहिये। दीप-दान करनेवाला पुरुष अपने कुलको ज्यांत्र करनेवाला, सुद्धवित तथा श्रीसम्पत्न होता है और अन्तमें वह प्रकाशमय लोकोंमें जाता है।

अब में देवता, यक्ष, सर्व, मनुष्य, भूत और राक्षसोको बांकि समर्पण करनेसे जो त्याच होता है, उसका कर्णन करता है। जो सोग अपने पोजन करनेसे पहले देवता, ब्रह्मण, अतिथि और बालकोको घोकन नहीं कराते उन्हें अमङ्गलकारी राक्षस हीं समझना चाहिये ( अतः गृहस्य मनुष्यका यह कर्तव्य है कि यह देवताओंकी पूजा करके उन्हें मलक शुक्राकर प्रणाम करे और सर्वप्रथम उन्होंको अन्नका भाग अर्पण करे; क्योंकि देवतालोग सदा मनुष्योंकी दी हुई बलिको स्वीकार करते और उन्हें आफ्रीबांद देते हैं। बाहरसे आपे हुए अतिथि और देवता, वितर, यक्ष, राक्षस तथा सर्व आदि गृहस्वके दिये हुए अन्नसे ही जीविका चलाते हैं और प्रसन्न होकर उस गृहस्तको आयु, यहा तथा धनके द्वारा संतुष्ट करते हैं। देवताओं को बारि दी जाय वह दही-दृषको बनी हुई परम पवित्र, सुगन्धित, दर्शनीय और फूलोसे सुशोधित होनी चाहिये। नागोको पद्म और उत्पलपुक्त बलि प्रिय होती है, भूतोंको गुढ़ मिले हुए तिलकी बलि देनी बाहिये। जो मनुष्य देवता आदिको अग्रभाग देकर भोजन करता है यह उत्तम भोगसे सम्पन्न, बलवान् और वीर्यवान् होता है: इसरिये देवताओंकी पूजा करके उन्हें अपभाग अवस्य अर्पण करना चाहिये। गृहस्वके घरकी अधिष्ठात्री देवियाँ उसके परको सदा प्रकाशित किये रहती है; अत: कल्याण-कामी मनुष्यको चाहिये कि भोजनका अग्रधाग देकर सदा ही उनको एवा किया करे।

यह प्रसंग असुरराज बल्डिको सुनाया और मनुने सुवर्ण | ये। केटा ! इस विधिको जानकर तुम भी इसीके अनुसार मुनिको इसका उपदेश किया । तत्पञ्चात् सुवर्णने नारहवीको | सब काम करो ।

भीषाजी कहते हैं --युधिष्ठिर ! इस प्रकार शुकाचार्यने | और नारदवीने मुझे ये धूप-दीप आदि दानके गुण बतलाये

#### अनशन-व्रतका माहात्म्य

युधिष्ठिरने बहा-चितामह । आपने अनेक प्रकारके दान, शानि, सत्य और अहिंसा आदिका वर्णन किया, अब या सताइये कि तयोकलसे बढ़कर कौन-सा बल है ? तपश्यासे भी यदि कोई उत्कृष्ट साधन हो तो उतकी व्यारचा कीनिये।

प्रीव्यजीने कहा—चुधिद्विर ! मनुष्य जितना तप करता है, बसीके अनुसार उसे उत्तम लोक प्राप्त होते हैं अतः तपसे बढ़कर कोई साधन नहीं है, किंतु मेरी रायमें सब प्रकारकी तपस्ताओंसे अनदान-व्रत ही क्षेष्ठ है। अनदानसे बढ़कर दूसरा कोई तप नहीं है। इस विषयमें धनीरच और बहुतजीके संवादकय एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण विया जाता है। हमने सुना है कि राजा भगीरब देवताओंके लोकका उन्तहुन करके ऋषियोंको प्राप्त होनेवाले ब्रह्मलोकमें जा पहुँचे । उन्हें देखकर ब्रह्माजीने पूछा—भगीरक । इस खेकमें आना हो बहुत ही कठिन है, तुम कैसे आ पहुँचे 7 मनुष्य, देवता और गनार्व भी विना तपस्या किये यहाँ नहीं आ सकते; किर तुष्तरा आना किस प्रकार सम्बद्ध हुआ ?"

धर्गारचने कहा-चगवन् । मैं इहावर्व क्रतका पासन करके प्रतिदिन एक लास कर्णमुद्रा ब्राह्मणीको दान किया करता था; किंतु उसके फलारे मेरा वहाँ आना नहीं सम्पव हुआ है। मैंने एक रातमें और पाँच रातमें समाप्त होनेवाले यह दस-दस बार किये हैं। ग्यास्त्र राजियोंमें पूर्ण होनेवाले बतका ग्यारह बार अनुष्टान किया है तथा सी बार ज्योतिहोप पहसे देवताओंका यजन किया है; किंतु इन व्होंके कारण भी मैं इस लोकमें नहीं आया हूँ। सी वर्षोतक निरनार गङ्गाजीके तटपर रहकर मैंने जो कठोर तपस्या की और वहाँ हजारों सचरियों तथा कन्याओंका दान किया, उस पुण्यके प्रभावसे भी में वहाँ नहीं आया हूं। पुष्करतीर्थमें एक लाख कर जो ब्राह्मणोंको एक लाल घोड़े, दो लास गीएँ तवा सोनेके चन्द्रहार और जाप्यूनदके गहनोसे विचूचित हुई साठ हजार सुन्दरी कन्याएँ दान की भी, वह पुण्य भी मुझे इस लोकमें ले आनेका कारण नहीं है। गोसब नामक व्यक्ता अनुहान करके उसमें दूध देनेवाली दस अरब गौओंका दान किया है; उस समय एक-एक ब्राह्मणको दस-दस गाये मिली थीं, प्रत्येक गायके साथ उसीके समान रगवाले बछड़े और सुवर्णमय

दुष्पपात्र भी दिये गये थे; परंतु उस यतने भी मुझे यहाँतक नहीं पहुँबादा है। अनेकों बार सोमचानकी दीक्षा लेकर उसमें प्रत्येक ब्राह्मणको मैंने पहले बारकी ब्याची हुई दूध देनेवाली इस-इस गोएँ और रोड़ियाँ जातको सो-सो गोएँ दान की हैं तवा इनके अतिरिक्त भी दस-दस कर लाखी दूधार गाये प्रदान की हैं; किनु उस पुज्यते भी मैं इस लोकमें नहीं आचा है। बाढ़ीक देशमें उत्पन्न हुए धेत रंगके एक लाल चोड़ीको सोनेकी म्यलाओसे सजाकर ब्राह्मणोको दान किया; किंतु वह पुरुष भी युक्के यहाँतक न ता सका । एक-एक पक्रमें अठारह-अठारह करोड़ सार्णपुदाएँ बोटी, यर उसके पुरुवसे भी यहाँ न आ सका । फिर वर्णहारसे विभूषित हरे रंगवाले सत्रह करोड़ इयायकर्ण घोड़े, हरिसके समान दौतीवाले खर्णमालामध्डित एवं विकाल क्षरीरवाले सबह हजार हाबी तथा सोनेके बने हुए दिव्य आधूषणोसे विधूषित, स्वर्णमय उपकरणोसे युक्त और सर्ज-सजाये चोड़े कुते हुए सजह हजार रथ दान किये। इनके अविरिक्त भी जो-जो चलुएँ बेदोमें दक्षिणाक अङ्गरूपसे बतायों गयी हैं, उन सबको मैंने दश बाजपेय यहाँका अनुहान काके दान किया जा। यह और पराक्रमयें जो इन्हर्क समान प्रचावशाली से, जिनके कण्डमें सुवर्णके हार शोधा पा रहे बे, ऐसे इवारों राजाओंको युद्धमें जीतकर मैंने बाह्मणींको दक्षिणामें दे दिया (अर्थात् ब्राह्मणोके कहनेसे विकित राजाओंको कथनसे मुक्त कर दिया)। संसारके समक्त राजाओंको परास्त कर अधिक धन सर्व करके आठ बार राजसूप यहका अनुहान किया; किंतु ये कोई भी यह मुझे इद्यतोकतक पहुंचानेमें समर्थ न हो सके। पेरी दी हुई दक्षिणासे गङ्गानीका सन्पूर्ण स्रोत आच्छादित हो गया था, परंतु उसके कारण भी मैं इस लोकमें न आ सका । उस यज्ञमें मैंने प्रत्येक ब्राह्मणको तीन-तीन बार सोनेके अलंकारीसे विद्यवित दो हकार घोड़े और एक-एक सी अच्छे-अच्छे गाँव दिये हे । मिताहरी, मौन और ज्ञानामावसे सकर मैंने हिमालय पर्वतपर बहुत कालतक तपस्या की थी, जिससे प्रसन्न होकर भगवान् इंकरने गङ्गानीकी दुःसह धाराको अपने मलकपर धारण किया; किंतु वह तपखा भी मुझे वहाँ लानेमें कारण नहीं है। मैंने अनेकों जार शम्याक्षेप थाग किये, दस हजार साधस्क यागोका अनुद्वान किया, कई बार तेरह और बारह दिनोंमें समाप्त होनेवाले घान और पुण्डरीक नामक यह पूर्ण किये। परंतु उनके फलोसे भी यहाँतक आनेमें सफल न हो सका । इतना ही नहीं, मैंने सफेट रंगके आठ इजार बेल भी ब्राह्मणोको टान किये, जिनके एक-एक सींगमें सोना मदा हुआ था तथा अनेकों बड़े-बड़े यशोंका अनुष्ठान करके उनमें सोने और स्त्रोकी हेरी, रजनव पर्वत, धन-धान्यसे सम्पन्न हजारों गाँव और एक बारकी ब्याची हुई सहस्रों गीएँ ब्राह्मणोंको सन की; किंतु उनके पुण्यसे मैं यहाँ नहीं आया हूं। मेरे हारा एक बार एकादराड और दो बार हादशाह पत्रीका अनुहान हुआ है। मैंने स्रोतह बार आक्रांचण तथा अनेको बार असमेच यज्ञ किये हैं; परंतु इन पत्नोके फलसे भी इस लोकमें नहीं आबा हूँ। बार कोसका लेखा-चौड़ा एक वन, जिसके प्रत्येक वृक्षमें सोने और रक्ष जड़े हुए थे, मैंने दान किया है; किंतु उसका फल भी मुझे बहाँतक लानेमें समर्थ नहीं हुआ है। मैं तीस क्येंतिक क्षतेषरहित होकर 'तुरायण' नामक दुष्कर प्रतका पालन करता रहा, किसमें प्रतिदिन नी सी गायें ब्राह्मणीको दान देता था। इनके अतिरिक्त रोहिमी (कविला) जातिकी बहुत-सी दूषार गोएँ तथा बहुतेरे डैल भी दान किया करता या; पर उन सब दानोंके फलसे इस लोकमें नहीं आया हूं। मैंने तीस बार अग्रिक्यन, आठ बार सर्वयेष और एक सौ अञ्चाईस बार विश्वजित् यह किये हैं; किंतु हरके फलमें भी यहाँ नहीं आ सका है। सरपू, बाहुदा, यहा और नेमिकारच्य तीर्वीने

जाकर मैंने दस त्यस गोदान किये हैं; परंतु उनके फल भी मुझे पहाँतक न ता सके। (केवल अन्दान-व्रतके प्रभावसे मुझे इस दुर्लभ लोककी आप्ति हुई है।) पहले इन्द्रने स्वयं अनशन-जनका अनुष्टान करके इसे गुप्त रखा था, उसके बाद शुक्राबायने तपसाके द्वारा उसका तान प्राप्त किया; फिर उन्होंके तेजसे उस क्रका माहतव्य सक्पर प्रकट हुआ। मैंने भी अन्तमें उसी ज्ञाका साधन आरम्प किया; क्य उसकी पूर्ति हुई, उस समय मेरे फास हजारों ब्राह्मण और ऋषि पधारे । वे सची मुझदर बहुत संतुष्ट थे। उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक आज्ञा दी 'राकर् । तुम प्रकृतोकको जाओ ।' इस प्रकार (मेरे अनज्ञन-जनसे संतुष्ट हुए ठन) हजारो ब्राह्मणोक आशीर्षादसे मुझे इस दुर्लय लोकवें आनेका सीधान्य प्राप्त हुआ है; इसमें आप कोई अन्यका विचार न करें। मैंने अपनी इच्छाके अनुवार विविद्यक्ति अन्दरन-वतका पालन किया है। इस समय आपने पूछा है, इसलिये ये सब बाते प्रशासंसपसे बतायों हैं। येरी समझमें अनकन-जनसे बढ़कर दूसरा कोई त्रय नहीं है। देखेश्वर । आयको सादर नमाकार है, अब आप मुझपर प्रसन्त होहये।

क्षेत्रजी करते हैं—युधिहिर । राजा धर्मारकने जब इस प्रकार करा तो ब्रह्मजीने उनका विधितन् आतिका-सकार किया । इसरिक्ये तुम भी सदा अन्यान-क्रक्का कालन करते हुए ब्राह्मकोकी पूजा करो; क्योंकि ब्रह्मकोके आसीर्वादसे इहलोक और परलोकमें सब प्रकारकी कामनाएँ सिद्ध होती हैं।

आयुको बढाने और घटानेवाले शुमाशुम कर्मोंका वर्णन

युधिष्ठरने पूळा—पितामत । झालाँमें कहा गया है कि 'मनुष्यकी आधु सौ वर्षोंकी होती है, व्या संकती प्रकारकी शिंक लेकर राज्य धारण करता है।' किंतु वेकता है कितने ही मनुष्य बच्चपनमें ही कालके गळामें बले जाते हैं: इसका क्या कारण है? किस उपापसे पुरूष अपनी पूरी आधुतक जीवित खता है? क्या बन्द है कि उसकी आपू कम हो जाती है? क्या करनेसे पश मिलता है और किस कर्मके अनुहानसे लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है? मनुष्य मन, जाणी असवा शरीरके हारा तथ, ब्रह्मकर्य, तथ, होम तथा औषय आदि साथनोंनेसे किसका आश्रय ले, जिससे उसका भला हो? भीवाजीने बडा— युधिष्टिए ! तुम जो कुछ पूछते हो उसका ज्ञार दे रहा है, सुनो— सदाबारसे ही मनुष्यको आयु, लक्ष्मी तवा इस त्योक और परत्योकमें कीर्तिकी प्राप्ति होती है। दुराबारी पुरुष, किससे समस्त प्राणी दरते और तिरस्तृत्र होते हैं, इस संसारमें बड़ी आयु नहीं पाता; अतः यदि मनुष्य अपना कल्याण करना बाइता हो तो उसे सदाबारका पाएन करना बाइये। कितना हो बड़ा पापी क्यों न हो, सदाबार उसकी बुरी प्रवृत्तिपोंको द्वा देता है। सदाबार वर्षका और सवरित्रता पुरुषोंका रुक्षण है। साधु पुरुष जैसा वर्ताव करते हैं, वही सदाबारका खरूप है। जो पनुष्य धर्मका आवरण करता और त्येक-करपाणके कार्यमें लगा

र. बक्कर्ता पुरुष 'शन्या' नामक एक काठका बंबा कृष बोर लगाकर फेंबला है, वह वितनी दूरपर जाकर गिरता है, उतने दूरमें यक्क्षों तेदी बनायों जाती है; उस वेदीपर वो यत्र किया जाता है, उसे 'शान्याक्षेप' अथवा 'शान्यामास' यत्र करते हैं।

रहता है, उसका दर्शन न हुआ हो तो भी मनुष्य केवल नाम सुनकर उससे प्रेम करने लगते हैं। नारितक, क्रियाहीन, गुरु और ज्ञाककी आज्ञाका उल्लाहन करनेवाले तथा धनंको न जाननेवाले दुरावारी मनुष्योकी आयु श्लीव हो जाती है। जो मनुष्य शीलहीन, धनंकी मर्थादाको भट्ट करनेवाले तथा दूसरे वर्णकी स्थितो सम्पर्क रखनेवाले हैं, वे इस त्येकमें आप्यायु होते और मरनेके बाद नरकमें पढ़ते हैं। सब प्रकारके शुभ लक्षणोंसे हीन होनेपर भी जो सदाचारी, अख्यालु और ईप्यारहित होता है, या सौ वर्षोतक जीवित रहता है। जो क्रोधहीन, सत्यवादी, प्राणियोकी हिसा न करनेवाला, दोषदृष्टिसे रहित और कपट्याल्य है, उस पुरुषकी आयु सौ वर्षोकी होती है। जो मनुष्य हेले क्येड्स, विनके लोड़ता, नस वर्षाता तथा सदा ही अशुद्ध एवं बद्धल खता है, उसे दोर्घायु नहीं प्राप्त होती।

प्रतिदिन ब्राह्ममुहर्नमें (अर्थात् सूर्योद्यमे एक पेटा पहले) जागकर धर्म और अबंकि विषयने विचान करे। किर प्रस्थाचे उठकर शीच-सानके पक्षात् आमामनपूर्वक होनी हाथ जोड़े हुए प्रात:कालकी संख्या करें। इसी प्रकार सार्यकारुमें भी मीन होकर संध्योपासना करनी बाहिये। उदय, असा, प्रहण और मध्याद्वके समय सूर्यकी ओर कामी दृष्टि न डाले । जलमें भी उनकी परवाई न देखे । ऋषिलोय प्रतिदिन संध्योपासन करनेसे ही दोर्घनीची हुए हैं; अत: हिन-माजातो सीन साकर प्रात:काल और सार्थकालकी संख्या अवदय करनी चाहिये। जो दिज दोनों समयको संख्या नहीं करते, उनमें धार्मिक राजा शहीके काम करावे। किसी भी वर्णके पुरुषको पराची क्योप्ते संसर्ग नहीं करना चाहिये। परब्रासेबनसे मनुष्यकी आयु जल्दी ही समाप्त हो जाती है। इसके समान आयु नष्ट करनेवाला संसारपें दूसरा कोई कार्य नहीं है। विद्योंके द्वारीरमें जितने रोमकृष होते हैं, उतने ही इजार वर्षोतक व्यक्तिशारी पुरुषोको नरकमें रहना पढ़ता है।

केशोंको सैवारना, आँसोमें अंजन लगाना, दौत-पुँह धोना और देवताओंकी पूजा करना—ये सब कार्य दिनके पहले पहरमें ही करने चाहिये। मल-पूजकी ओर न देखे, उसपर कभी पर न रखे। अत्यक्त सर्वर, दोपहरको और सार्थकालमें कहीं बाहर न जाय। न तो अपॉरंचित पुरुषोंके साथ यात्रा करे, न शुद्रके साथ और न अकेले हो। ब्राह्मण, गाय, राजा, वृद्ध, गर्भिणी खी, दुर्बल और बोझ लिये हुए पनुष्य यदि सामनेसे आते हो तो सर्थ किनारे हटकर ज्वें जानेका मार्ग देना चाहिये। मार्गमें बलते समय परिचित वृक्षों और सभी चौराहोंको दाहिनी ओर होड़ना चाहिये। प्रात:काल, सार्वकाल, मध्याह्र, रात और विशेषतः आश्री रातके समय कभी चौराहोपर न रहे । इसरोके यहने हुए वस और जुते न पहने । सदा ब्रह्मचर्वका पालन करे । पैरपर पैर न रखे । दोनों ही पक्षोंकी अमाधास्या, पौर्णमासी, चतुर्दशी और अष्टमी तिबिको सी-समागम न करे। दूसरोकी निन्दा, बदराजी और बुगली न करे । किसीके मर्पपर आधात न करे । क्रातापरी बात न बोले। औरोंको नीचा न दिखाये। जिसके कहनेसे दूसरोंको उद्देग होता हो, वह रुखाईसे भरी हुई वात पायलोक्तमें ले जानेवाली होती है; उसे कभी मुहसे न निकाले । वक्तकारी बाज मुहसे निकारते हैं, जिनकी घोट खाकर मनुष्य रात-दिन शोकचे यहा रहता है। अतः जिनसे दूसरे पनुष्यके मर्पपर आपात लगता हो, विद्वान पुरुषको ऐसे बचनोंका प्रयोग नहीं करना चाहिये । कार्गोसे विधा हुआ और फरसेसे काटा हुआ कन पुन: अड्डरित हो जाता है; किंतु दुर्वचनसपी शक्तो किया हुआ धर्यकर पात कभी नहीं घरता। कर्णि, नालोक और नाएक-ये वहि दारीरमें लग जाये तो निकाले शा सकते हैं; किंतु बचनसधी कटिया निकाला जाना असम्मय है। यह सदा हदपर्ये कसकता रहता है। होनाडू (अधे-काने आदि), अधिकाङ्क (खाँगुर आदि), अपद, निन्ति, कुसप, धनहोन और असत्यकादी मनुष्योंकी स्विल्ली नहीं ठड़ानी चाहिये । नामितकता, बेटीकी निन्दा, देवताओंके प्रति अनुवित आक्षेप, द्वेष, खायला और कठोरता—इन दुर्गुणोका त्यारा कर देना चाहिये। क्रोधमें आकर पुत्र या शिष्यके सिवा और किसीको डेडे पारना अववा जमीनपर गिराना उचित नहीं है। हाँ, शिक्षाके लिये पुत्र और शिष्यको ताइना देना शाससम्पत है। ब्राह्मजकी निन्दासे दूर रहे। घर-घर यूमकर नक्षत्र और तिवि न बताया करे। इन सब नियमोंका पालन करनेसे पनुष्पकी आयु नहीं क्षीण होती।

यल-पूत्र खागने और गस्ता चलनेके बाद तथा साध्याय और घोजनके पहले पर धो लेने चाहिये। जिसपर किसीकी दुवित दुष्टि न पड़ी हो, जो जलमें धोया गया हो तथा जिसकी ब्राह्मण प्रजासा करते हो—ये ही तीन वस्तुएँ देवताओंने ब्राह्मणोंके उपयोगमें लाने योग्य और पवित्र बतायी हैं। गृहस्थ पुरुष प्रतिदिन अग्नितोत्र करें; संन्यासियोंको गिक्षा दे और मीन रहकर नित्य हो दसखायन करें। सबेरे सोकर उठनेके बाद पहले माता-पिता, आचार्य तथा अन्य गुरुवनोंको प्रणाम करना चाहिये, इससे दीर्थायु प्राप्त होती हैं। सूर्योद्य होनेतक कभी न संग्ये; यदि किसी दिन ऐसा हो जाय तो प्राथक्षित करें। शाखोंमें विन काहोंका दाँतन निविद्ध माना गया है, उन्हें काममें न ले। शाखविद्यत काहका ही दन्तधावन करें, किंतु पर्वके दिन उसे भी त्याग दे। सदा सावधान खकर (दिनमें) जारकी ओर मुँह करके ही मलमूत्रका त्याग करे। दक्तवायन किये बिना देवताओंकी पूजा न करे और देवपूजा किये बिना गुरु, वृद्ध, धार्मिक तथा विद्यान पुरुषको छोड़कर दूसरे किसीके पास न जाप।

बुद्धिमान् मनुष्य मलिन दर्पणमें मुँह न देखे । गर्भिणी खोके साथ समागम न करे तथा उत्तर और पश्चिमको ओर मिरहाना करके न सोये; केवल पूर्व अववा दक्षिण दिशाकी ओर ही सिर करके सोना वर्षित है। दूर्य और बीली खाटपर नहीं सोना चाहिये । अधेरेये पड़ी हुई शस्त्रापर भी सहसा शयन करना उचित नहीं है (जनाला करके उसे अच्छी तरह देस लेना बाहिये) । इसी तरह पर्लगपर कभी भी तिरका होकर नहीं, सदा सीधे ही सोना जाहिये। नास्तिक यनुष्योंके साथ काम पहनेपर भी न जाप; उनके साथ कोई प्रतिका भी न करे। आसनको पैरसे खींचकर न बैठे। कभी भी नेगा होकर अबवा रातमें न नक्षय । स्नानके पश्चात् अपने अङ्गोर्गे (तैल आदिको) नालिक न करावे । स्थान किये बिना चन्दन न लगावे । नहा सेनेपर गीले बक्त न फहरावे और भीगे कयड़े कभी न पहने । गलेमें एडी ह्यां माराको न सीचे, उसे कपहेके ऊपर न पहने तथा स्वत्वता ब्रीके साथ कथी वातचीत न करे। कोये हुए लेतमें, गाँवके आस-पास तथा पानीमें कभी मल-पूत्रका लाग नहीं करना षाद्विये । भोजन अरनेवाला मनुष्य पहले तीन बार करतो आसमन करे, फिर भोजनके पश्चात् भी तीन आसमन करके हो बार मुंह बोले । सदा पूर्वकी ओर मुंह फरके मौन होकर भोजन करना बाहिये। परोसे हुए अञ्चकी निन्दा नहीं करनी बाहिये। भोजनके पश्चात् मन-ही-मन अफ्रिका ध्यान करना चाहिये । जो मनुष्य पूर्व दिशाकी ओर मुँह करके भोजन करता है उसे दीर्पायु, जो दक्षिणकी ओर मुँह करके अन्न प्रहण करता है उसे चन्न, जो पश्चिमकी ओर मुख करके भोजन करता है उसे बन और जो **उत्तराभिमुख होकर भोजन करता है उसे सत्यकी प्राप्ति होती है ।** अप्रिका स्पर्श करके जलमे सम्पूर्ण इन्द्रियोका, सब अङ्गोका, नाभिका और दोनों हथेलियोंका स्पर्श करे। भूसा, मन्य, बाल और मुदेंकी खोपड़ी आदिपर कभी न बैठे । टूसरेके न्हाये हुए जलका दूरसे ही परित्याग कर दे। ऋत्ति, होन और गायतीका फिर जप करे । बैठकर ही घोजन करे; बलते-किरते कथी नहीं भोजन करना चाहिये । लड़ा होकर पेशाब न करे । गलपें और गोशालामें भी मूत्र-स्थाग न करे । भीगे पैर भोजन तो करे, परंतु शयन न करे । भीगे पैर भोजन करनेवाला मनुष्य सो वर्षीतक जीवन धारण करता है। भोजन करके हाथ-पुँह धोये बिना मनुष्य उच्छिष्ट (अपवित्र) रहता है, ऐसी अवस्वामें उसे अप्रि, गो तथा ब्राह्मण—इन तीन तेजस्वियोंका स्पर्श नहीं करना

वाहिये। इस प्रकार आकरण करनेसे आयुक्त नाश नहीं होता। अंकष्ट पुरुषको सूर्य, जदमा और नक्षत्र—इन प्रिविध तेजोंकी ओर कभी दृष्टि नहीं डालनी चाहिये। युद्ध पुरुषोंके आनेपर तरुण पुरुषके प्राण अपरकी और उठने लगते हैं; ऐसी दशामें कब वह रहाइ होकर युद्ध पुरुषोंका खागत और उन्हें प्रणाम करता है तो ये प्राण पुनः पूर्वाक्स्थामें आ जाते हैं। इसलिये जब कोई युद्ध पुरुष अपने पास आवे तो उसे प्रणाम करके बैठनेको आसन दे और स्वयं हाथ जोड़कर उसकी सेवामें उपस्थित रहे। किर जब वह बाने लगे तो उसके पीड़े-पीड़े कुछ दूरतक जाय।

फटे हुए आसनपर न बैठे। फूटी हुई कॉसीकी बालीको कायमें न ले। एक ही वस (केवल श्रोती) पहनकर भोजन न को, सत्वमें गमक थी लिये रहे। नेरी बदन नहाना और सोना कदापि उकित नहीं है। उक्षिष्ट अवस्थामें भी शयन करना निविद्ध है। पूँठे हाथसे मातवाका स्पर्ध न करे; क्योंकि समस्त ज्ञाण असिके आधारपर स्थित है। सिरके बाल पकड़कर क्षींकरा और मसकायर प्रहार करना वर्जित है। दोनों हाथ सटाकर रूपसे अपना सिर न खुजलाते । बारंबार मसकपर पानी न हाले। इन बातोंके पालनसे अनुष्यकी आयु क्षीण नहीं होती । सिरपर तेल लगानेके काद उसी हाचसे दूसरे अङ्गॉका स्पर्धा नहीं करना चालिये और तित्रके बने हुए पदार्थ नहीं साना वाक्षिये—ऐसा करनेसे आयुका नाश नहीं होता। बूँठे पुँह पड़ना-पड़ाना कदापि बलित नहीं है और यदि दुर्गीयत हता चले तब तो घनमें भी साध्यापका विन्तन नहीं करना चाहिये। प्राचीन इतिहासके जानकार स्पेग इस विषयमें बंपराजकी गायी हाँ गावा सुनावा करते हैं। (यमराज कहते हैं—) 'जो मनुष्य कैंठे शुरू ठठकर वीड्ठा और साध्याय करता है, मैं उसकी आयु नष्ट कर देता हैं और उसकी संतानोंको भी उससे छीन लेता हैं। जो द्विज मोहवज्ञ अनध्यायके समय भी अध्ययन करता है, उसके वैदिक ज्ञान और आयुका नादा हो जाता है।' अत: सावधान पुरुवको निविद्ध समयमें कथी अध्ययन नहीं करना चाहिये।

जो सूर्यं, अधि, यो तथा ब्राह्मणोकी ओर मुँह करके पेताब करते हैं और बीच रात्तेमें मून-त्याग करते हैं, वे सब गतायु हो जाते हैं। यह और मूकका त्याग दिनमें उत्तराधिमुख और रात्त्यें दक्षिणामिमुख होकर करनेसे आयुका नाश नहीं होता। जिसे दीर्यकाततक जीवित रहनेकी इच्छा हो, वह ब्राह्मण, क्षत्रिय और सर्य—इन तीनोंको दुर्बल होनेपर भी न छेड़े; क्योंकि ये सभी बड़े जहरीते होते हैं। क्रोधमें भरा हुआ साँप जहाँतक आंखोंसे देख पाता है, बहाँतक भावा करके काटता है। क्षत्रिय भी कुपित होनेपर अपनी शक्तिभर शतुको मस्म करनेकी बेष्टा करता है; किंतु ब्राइएंग का कुन्द्र होता है तो वह अपनी दृष्टि और संकल्पसे अपमान करनेकाते पुरुषके सम्पूर्ण कुलको दग्ध कर खलता है। इसलिये समझदार मनुष्यको यजपूर्वक इनकी सेवा करनी व्यक्तिये। गुरुके साथ कभी हठ नहीं ठानना वाहिये। यदि गुरु अप्रसम्ब हों तो उन्हें हर तरहसे मान देकर मनाकर प्रसन्न करनेकी बेष्टा करनी वाहिये। गुरु प्रतिकृत्य वर्ताव करने हो तो भी उनके प्रति अच्छा ही वर्ताव करना प्रवित्त है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि गुरुकी निन्दा मनुष्योंको आयु नष्ट कर देती है।

अपना हित चाहनेवाला मनुष्य वरसे दूर जाकर पेताब करे, दूर ही पैर धोवें और दूरपर ही देंते फेके। विद्वान् पुरुषको लाल पुष्पोकी नहीं, श्वेत पुष्पोकी माला बारण करनी बातिये; किंतु कमार और कुकार्य लाल हों सो भी उन्हें धारण करनेमें बोर्ड़ हर्ज नहीं है। लाल रंगके फूल तथा बन्च पुष्पको मसकपर धारण करना चाहिये। सोनेकी माला कभी भी पहननेसे अशुद्ध नहीं होती। सानके पक्षत् मनुष्यको अपने लरहाटपर गीला ऋन्दन लगाना चाहिये। कपड़ीये कभी अवट-फेर नहीं करना चाडिये। दूसरेके यहने हुए कपड़े न पहने । जिसकी कोर फट गयी हो, उसको भी न धारण करे । सीते समयके लिये दूसरा, सक्कोपर धूमनेके लिये दूसरा और देवताओंकी पूजके लिये भी दूसरा ही वस रखना बाबिये। प्रियहू, बन्दन, बिल्ब, तगर तवा केसर आदि सुगन्धित बस्तुएँ शरीरमें लगानी चाहिये। खान करके पवित्र हो वस एवं आधूषणीसे विभूषित होकर उपवास करे । सभी पर्वोक समय ब्रह्मकर्यका पालन करना आवश्यक है। किलीके साथ एक पात्रमें भोजन करना निष्दि है। जिसको रजस्वला खीने छू दिवा हो तथा जिसमेंसे सार निकाल लिया गया हो, ऐसे अप्रको कदापि भक्षण न करे । जो तरसती हुई दृष्टिसे अजकी ओर देस रहा हो, उसे दिये जिना भोजन करना उच्चित नहीं है। बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि किसी अपक्रित्र मनुष्यके निकट अथवा सत्पुरुवोके सामने बैटकर भोजन न करे। धर्महास्रये जिनका निषेस किया गया है, ऐसे अज्ञको छिपाकर भी न साय। अपना कल्याण चाहनेवाले श्रेष्ठ पुरुवको पीपल, बढ़ और गूलरके फलका तथा सनके सावका सेवन नहीं करना व्यक्तिये । विद्वान् मनुष्य हाक्यमें नमक लेकर न चाटे । रातको दही और सन् न लाय । सावधानीके साव केवल समेरे और शामको ही भोजन करे, बीचमें कुछ भी खाना डकित नहीं है। बालकके साथ एक बालीमें भोजन करना निषद्ध है। शत्रुके श्राद्धमें कभी अन्न प्रहण न करे। भोजनके समय मौन खुना और आसनपर बैठना उचित है; उस समय एक क्ख धारण

काना, लड़ा रहना, भह्य पदार्थ जमीनपर रखकर स्ताना और बोलते रहना निविद्ध माना गया है। पहले अतिविको अत्र और जल देकर पीठे स्वयं एकाप्रक्तिसे भोजन करना चाड़िये । एक परिकारी बैठनेपर सचको समान घोजन करना जीवत है। जो अपने सुद्धद्वनोंको न देकर अकेला प्री भोजन करता है, उसका अब हास्तहार विषके समान है। भोजन-कालमें (यह अन्न प्रचेगा या नहीं ? इस प्रकारकी) शङ्का नहीं करनी चाहिये तथा भोजनके अन्तमें दही नहीं (मट्टा) पाँना चाडिये। पोञन करनेके बाद कुल्ला करके मुँह धो ले और एक हाक्से दाहिने पैरके अँगृतेपर पानी स्रोड़ ले । फिर वलसे औरत, नाक आदि इन्द्रियों और नामिका स्पर्ध करके देनों हाबोकी इवेरियोको यो डाले । योनके पशात् गीले हाब लेकर ही न बैठ जाय (ठन्हें कपहोंसे पॉडकर सुस्ता दे) । अगुटेका पूरप्रधान ज्ञाहातीर्थ कहलाता है, अङ्गुलियोका अञ्चल देवतीर्थ है तथा अङ्गृष्ट और तर्जनीके मध्यका भाग विकृतीर्थ काना गया है साद्धतर्पण आदि पैतृक कर्म शास-विधिके अनुसार सहा पितृतीर्वसे ही करने चाहिये।

अपनी घलाई बाइनेकार पुरुषको दूसरोकी निन्दा तथा
अधिय वकन पुँडसे नहीं निकालने चाहिये, किसीको क्रोध
नहीं दिलाना चाहिये तथा परित मनुष्योंके साथ वार्तारहायकी
इच्छा नहीं रहानी बाहिये। परितरोंके तो दर्दन और स्पर्शका
भी परित्याय कर देना खेकत है। ऐसा करनेसे मनुष्यकी आयु
बहुती है। कुमारी बन्या और कुलदा या वेदयासे संसर्ग म
करे। अपनी पार्शके साथ भी दिनमें तथा त्रह्युकासको
अतिरिक सम्प्रचे समाण्य न करे। इससे आयुकी वृद्धि होती
है। अपने-अपने तीर्वमें आध्यान करके कार्य आरम्भ करे
और उसके पूर्ण होनेके पक्षात् पुनः तीन बार आध्यान करके
से बार पुँड पाँछ ले—इससे मनुष्य शुद्ध हो जाता है। पहले
नेत्र-नासिका आदि इन्तियोंका एक बार स्पर्श करके तीन बार
अपने उसर कल विद्यक्त इसके बाद सेदोक्त विधिके अनुसार
देवपत और पितृयक्त करना चाहिये।

अब, ब्राह्मणके किये घोजनके आदि और अपने जो पांचत्र एवं वितकासक शुद्धिका विधान है, उसे बता रहा है, सूनो—ब्राह्मणको प्रत्येक शुद्धिके कार्यमें ब्राह्मतीशेंसे आवसन करना बाहिये। यूकने और छींकनेके बाद आवसन करनेसे ब्राह्मण पांचत्र होता है। बुढ़े कुटुम्बी और दरिद्र विकाको अपने घरपर आवस्य देना बाहिये; इससे धन और आवुको वृद्धि होती है। परेवा, तोता और मैना आदि पश्चियोंका घरमें रहना अध्युद्धकारी एवं मङ्गलस्य है। ये तैलपायिक पश्चियोंकी घाँति अमङ्गल करनेवाले नहीं होते। उद्दीयक,

गुध्र, कपोत (जंगली कबृतर) तवा प्रयर नामक पक्षी यदि कपी घरमें आ जाये तो शान्ति करानी चाहिये; क्योंकि ये अमङ्कलकारी होते हैं। महात्याओंकी निन्दासे भी यनुष्यका अकल्यान होता है। महाला पुरुषोके गुप्त कर्म कथी किसीयर थी प्रकट नहीं करने चाहिये। परायी स्त्रीके संसर्गसे सदा क्वे रहना काहिये; इससे दीर्घायुकी प्राप्ति होती है। अपनी उन्नति चाइनेवाले मुद्धिमान् पुरुषको उचित है कि ब्राह्मणके द्वारा बालुपुरुषपूर्वक आरम्प कराये और अच्छे कारीगरके द्वारा बनाये घरमें निवास करे। (सार्वकालमें गोधुलिके समय) नींद लेना, पढ़ना और घोजन करना निषिद्ध माना गया है। इन सब बातोंका पालन करनेसे पनुष्य दीर्पजीवी होता है। अपना कल्याण चाहनेवाहेके हित्ते रातमें बाद्ध करना, नहाना और सन् साना मना है। योजनके पश्चात् केयोंको सैवारना अच्छा नहीं है। निषिद्ध पदाचीके सिवा और जितनी जाने-पीनेकी बस्तुएँ हैं, उनका उधित पातायें सेकर करे । जलपात्रमें रखा हुआ जल पीये । राजिके समय जुब इटकर भोजन न करे। पक्षियोकी जिसासे दूर रहे। अतम कुराये अपन्र और योग्य अवस्थाको प्राप्त हुई मुलक्षणा कन्याके साथ विवाह करे । उसके नर्भसे संतान उत्पन्न करके बंशपरम्यसकी रक्षा करे और ज्ञान तथा कुरूपर्यकी शिक्षा पानेके किये पुरोको बिह्नन् गुरके आलयमें भेज दे। कन्या अपन्न होनेपर कुलीन एवं बुद्धिमान् करके साथ उसका व्यात कर है । पुत्रका विचाह भी उत्तम कुलकी कन्याके साथ करे और पूना भी अच्छे कुलके पनुष्योक्ष ही बनावे । परतकपरारे स्नान करके देवकार्य तका पितृकार्य करे । जिस नक्षत्रमें अपना जन्म हुआ हो उसमें ब्राद्ध करना चर्जित है। पूर्ण और उत्तराभाइपदा तथा कृतिका नक्षत्रमें ची ब्राद्धका निवेध है। (आइलेबा, आर्डा, ज्येष्ठा और युष्ट आदि) सन्दर्ग दास्त नक्षत्रों और प्रत्यरि<sup>र</sup> ताराका भी परित्याग कर देना बाहिये। सारांश यह कि ज्योतिष शासके भीतर किन-किन नक्षत्रोपे ब्राद्धका निषेच किया गया है, उन सबये देवकार्य और विकृष्टार्य नहीं करना वाहिये। पूर्व या उत्तरको ओर मुँह करके हजामत बनवानी चाहिये—इससे आयुकी वृद्धि होती है। निन्दा करना अधर्म बताया गया है, इसलिये दूसरोंकी और अपनी भी निन्दा नहीं करनी चाहिये।

🤝 जो कन्या किसी अड्डसे हीन हो अववा जो अधिक अड्ड-वाली हो, विसक्ते गोत्र और प्रवर अपने ही समान हो उठा जो नानाके कुलमें उत्पन्न हुई हो, उसके साथ विवाह नहीं करना

हें, जिसके झरीरका रंग पीला हो तथा जो कुहरोगवाली हो, उसके साथ भी विचाह करना निषिद्ध है। जिसके कुलमें किसीको भिरगी, सफेद कोड़ तथा राजपक्षा (तपेदिक) की बीमारी हो, बह करना भी ब्याहने योग्य नहीं मानी गयी है। जो सुलक्षणा, क्लम आचरणवाली और देखनेमें सुन्दरी हो, उसीके सात ब्याह करना जीवत है। अपनेसे बेह वा समान कुलमें विचाह करना कारिये। अपने काम्यानकी इच्छा रखनेवाले पुरुषको नीच वातिवाली एवं पतित कन्याका पाणिप्रहण कदापि नहीं करना जाविये । अधिकी स्वापना करके प्राह्मणोद्धारा बतायी हुई सम्पूर्ण केदविश्वित क्रियाओका व्यापूर्वक अनुमान करना वाशिये। विद्योंसे ईंप्यों रखना अधित नहीं है। प्रत्येक उपायसे अपनी खीकी रका करनी चाहिये। ईपर्या करनेसे आयु श्रीण होती है, इसलिये उसे त्याग देना ही उचित 🕯 । सबेरे, सूर्योदयके समय और दिनमें स्वेजेसे आयुका नाश होता है। अच्छे लोग रातमें अपवित्र होकर नहीं सोते । परव्यक्ति व्यक्तिकार करना और इजामत बनवाकर बिना नहाये रहना भी आयुकी हानि करनेवाला है। अपविज्ञवस्त्रापे केदाच्यासका यजपूर्वक त्याम करे। संभाकातमें कान, फोजन और अध्ययन वर्जित है। उस समय शुद्धचित होकर च्यान करनेके सिवा और कोई काम न करे। ब्रह्मणोकी पूजा, देवताओको नमस्कार और गुरुजनोंको प्रणाम सानके बाद ही करने चाहिये । विना बुलाये कही थी जाना उचित नहीं है। किंतु यह देखनेके लिये बिना निधनलके भी जानेमें कोई हर्ज नहीं है। नहीं अपना आदर न होता हो वहीं जानेसे आयुका नाश होता है। अकेले परदेश जाना और रातमें बावा करना पना 🕯 । यदि किसी कापके लिये बाहर जाय तो संख्या होनेके पहले हो घर लोट आना काहिये । माता- पिता और गुरुजनोंकी आज्ञाका अविलम्भ पालन करना चाहिये। उनकी आज्ञा हितकर है या अहितकर, इसका विचार नहीं करना वाहिये।

युचिहिर । अत्रियको केद और धनुवेदके अध्यासका यक्ष करना चाहिये तथा हार्यो-ओहेकी सवारी और तथ हाँकनेकी कतामें निपुणता प्राप्त करनी चाहिये। राजन् ! तुम सदा उद्योगी बने रहे; क्योंकि उद्योगी पनुष्य ही सुरती और उत्तरिशील होता है। शबु, भूत्व और स्वजन भी उसका पराभव नहीं कर सकते। जो राजा सदा प्रज्ञाकी रक्षामें संलग्न रक्षता है, उसे कभी हानि नहीं बडानी पढ़ती। तुम तर्कशास और शब्दशास (व्याकरण) का अध्ययन करो । संगीत और समस्त कलाओंका ज्ञान प्राप्त करो । चाहिये। जिसके कुलका पता न हो, जो नीच कुलमें पैदा हुई | तुन्हें प्रतिदिन पुराण, इतिहास, उपाल्यान तथा महात्माओंके

१. अपने जन्म-नश्चमते वर्तमान दिनके नश्चमतक गिने, गिनलेपर जितनी संख्या हो उसमें नीका भाग दे, वदि पाँच शेष रहे हो उस दिनके नक्षत्रको 'प्रत्यरि तारा' समझे ।

पालन-पोषण करें। छोटे भाइयोका भी कर्तव्य है कि वे बड़े भाईको प्रणाम करें, उनकी आज़ामें गहें और उन्होंको पिता मानकर उनके आक्रयमें जीवन व्यतीत करें। माता-पिता केवल शारीरको उत्पन्न करते हैं; किंतु आवार्यक उपदेशसे जो ज्ञानकप नवीन जीवन प्राप्त होता है, वह सत्य, अवर और अमर है। बड़ी बहिनको माताके समान समझना चाहिये। इसी तरह बड़े भाईको सी तथा बथपनमें दूध पितानेवाली धाय भी माताके ही समान है।

युधिहरने पूछ-पितामह ! सभी वर्णोक और मेल्ड जातिक लोग भी उपवासमें पन लगते हैं; किंतु इसका कारण समझमें नहीं आता । जुना जाता है कि ब्राह्मण और अप्रियोको नियमोका पालन करना बाहिये, पांतु उपवास करनेसे उनके किस प्रयोजनको सिद्धि होती है ? यह नहीं जान पहता । आप कृपा करके हमें सम्पूर्ण निवमों और उपवासोंकी विधि बताइये । उपवास करनेवाले मनुखको क्या गति मिलती है, इसका भी वर्णन कीविये । कहते हैं उपवास बहुत बड़ा पुण्य है और उपवास सबसे बड़ा कालव है । अतः मैं जानना बाहता है कि उपवास करके मनुखको किस फलकी प्राप्ति हैं ? किस करके हारा पायसे कुटकारा मिलता है ? और क्या करनेसे सर्वका पायस होता है ?

भीनकोने कहा—युधिहिर ! अस्तास करनेमें जो उत्तम मुण है, उन्हें जाननेके लिये जिस तरह आज तुमने मुझसे प्रश किया है इसी प्रकार मैंने भी पूर्वकालमें परव तपावी अङ्क्रिय मुनिसे प्रश्न किया था । मेरा प्रश्न सुनकर अग्निनन्दर अङ्गिराने इस प्रकार तक्तर दिया—'कुरुनन्दन । ब्राह्मण और क्षत्रियके लिये तीन रात उपवास करनेका विचान है। कही-कहाँ छ: रात और एक रातके रपधासका भी अल्लेख फिलता है। धर्मशासके ज्ञाताओंने बैदय और यूहोंके लिये लगातार धार वक्त अर्वात् हो दिनोंका उपवास बताया है। उनके लिये तीन रातके उपवासका विचान नहीं है। यदि पनुष्य पञ्चयो, रही और पूर्णियाके दिन अपने मन और इन्द्रियोंको काबूचें रक्कर व्यवास अथवा एक वक धोजन करे तो ख हमायान, समयान् और विद्वान् होता है; उसे कभी संतानहीन और दस्त्रि होनेका अवसर नहीं आता । जो पुस्त्र अहमी तबा कृष्ण पक्षकी चतुर्दशीको उपवास करता है, वह नीरोग और बलवान् होता है। जो प्रतिदिन सबेरे और शामको ही घोजन करता है, बीचमें जलतक नहीं पीता तथा सदा ऑहंसापरायण होकर नित्य अग्रिहोत्र करता है, उसे छः वर्षोमें सिद्धि ग्राप्त हो जाती है तथा वह अग्रिप्टोम यज्ञका फल प्राप्त करता है—इसमें तनिक भी संदेहकी बात नहीं है। यही नहीं, वह | दिव्य लोकोंको प्राप्त हुए हैं। कुन्तीनदन ! यहर्षि अङ्गिराकी

विमानपर बैठकर ब्रह्मलोकमें जाता और वहाँ एक हजार क्योंतक सम्पानपूर्वक निवास करता है। फिर पुण्य श्लीण होनेपर इस खेकमें आकर महत्त्वपूर्ण त्यान प्राप्त करता है और जो पुरुष पूरे एक वर्षतक प्रतिदिन एक बार भोजन करता है वह अतिरात यहके फलको प्राप्त होता है तथा दस हजार वर्षतक स्वर्गमें रहता है फिर वहींसे खीटनेपर महत्त्वपूर्ण न्वान प्राप्त करता है। जो एक वर्षतक दो-दो दिनपर घोजन करके रहता है तथा साथ ही अहिंसा, सत्य और इन्त्रियसंघयका पालन करता है, उसे वाजपेव बज़का फल पिल्ला है और यह दस हजार वर्षोतक स्वर्गलोकमें सम्मान प्राप्त करता है। जो एक सालतक तीन-तीन दिनीपर अन्न पहण करता है, यह अञ्चमेद यहके फरडका भागी होता है और विमानपर आरूद हो ऋगेमें जाकर चालीस हजार वर्षोतक आनन्द धोनता है। जो मनुष्य बार दिनीपर भोजन करता हुआ एक वर्षतक जीवन धारण करता है, उसे गवामय याका पाल विलाता है तथा वह प्रचास हजार वर्षेतिक सार्विमें मुक्त भोगता है। जो एक-एक पक्षका उपवास करके वर्षधर तपस्ता करता 🕽, उसको छः पासतक अनदान करनेका परत निताता है और वह साठ हजार वर्षेतिक स्वर्गमें निवास करता है। जो एक वर्षतक प्रतिमास एक बार जल पीकर रहता है, उसे विश्वतित् यहका फल यिलता है और वह सत्तर हजार वर्षीतक सर्गर्ने आरन्दका अनुभव करता है। एक महीनेसे अधिकका उपवास किसीको नहीं करना चाहिये। जो बिना ग्रेम-व्याचिक अनक्षन-व्रत करता है, उसे पर्-पर्पर यहका फल निरुता है—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। ऐसा पुरुष दिव्य विमानपर बैठकर सर्गये जाता और वहाँ एक लास वर्गतक आरच् भोगता है। दुःशी अथवा रोगी मनुष्य भी यदि उपवास करता 🖁 तो यह एक लाग वर्षोतक सुरूपूर्वक लगंपे निवास करता है। बेदसे बढ़कर कोई शास नहीं है, माताके समान कोई युरु नहीं है, धर्मसे बढ़कर कोई लाभ तका उपवाससे कड़कर कोई तप नहीं है। इस लोक और परलोक्टमें जैसे ब्राह्मणोसे बढ़कर कोई पावन नहीं है उसी प्रकार उपवासके समान कोई तप नहीं है। देवताओंने विधिवन् उपवास करके ही सार्ग प्राप्त किया है तथा ऋषियोको भी उपवाससे ही उत्तम सिद्धि प्राप्त हुई है। परम बुद्धियान् विश्वामिकवी एक हवार दिष्य वर्षीतक प्रतिदिन एक वक भोजन करके भूसका कष्ट सहते हुए तपमें लगे रहे, इससे उन्हें ब्राह्मणत्वको प्राप्ति हुई। च्यवन, जमदत्रि, वसिष्ठ, गौतम और मृगु—वे सभी क्षमावान् महर्षि उपवास करके ही

वतलायी हुई इस उपवासक्रतको विधिको जो प्रतिदिन क्रमणः । उसके मनपर कभी दोबोंका प्रभाव नहीं पहता। इतना ही पढ़ता और सुनता है, उस पुरुषका पाप नष्ट हो जाता है। | उहीं, वह पशु-पश्चियोंकी बोली सपझने लगता है और वह सब प्रकारके संकीर्ण पापोसे बुटकारा पा जाता है तथा | संसारमें उसकी अक्षय कीर्ति फैल जाती है।

#### दरिद्रोंके लिये यज्ञतुल्य फल देनेवाले उपवास-व्रतका उपदेश और मानस तथा पार्थिव तीर्थकी महत्ता

*पुधिष्ठरने कहा—पितायह* ! राजा और राजकुपारोंके पास धनकी कमी नहीं होती। वे एकाकी और असहाय भी नहीं होते, अतः उनके हारा तो बड़े-बड़े यतीका अनुहान होना सम्मय है; किंतु धनष्टीन, निर्मुण, एकाकी और असहाय पनुष्य सेसे पता नहीं कर सकते। इसलिये जिस कर्मका अनुष्टान दरिद्रोंके लिये भी सुगम तथा बढ़े-बड़े यहाँके समान फल देनेवाला हो, उत्तीका वर्णन क्रीजिये।

भीष्यक्षेत्रे कहा-युविष्ठिर । अङ्क्रिया युनिको बनलायी हुई जो उपवासकी विधि है, वह यहाँके समान ही फल हेनेवासी है। उसका पुन: वर्णन करता 👢 सुनो-न्डो पुरुष अहिसापरायण हो नित्य अफ्रिहोजका अनुहान काते हुए प्रतिदिन प्रात:काल और सार्थकालमें ही मोजन करता है, बीचमें जलपानतक नहीं करता, उसे छः वर्षीये ही सिद्धि प्राप्त हो जाती है और यह अग्रिके समान तेरावी प्रजापतिलोकने एक पद्म वर्षतिक निवास करता है। जो एकपारी-व्रतका पालन करते हुए निरनार तीन क्वॉतक प्रतिदिन एक समय भोजन करके रहता है, उसे अप्रिष्टोम महका पत्र प्राप्त होता है। जो नित्य अग्निमें होम करता हुआ एक वर्षतक प्रति दूसरे दिन एक बार भोजन करता है तथा सदा सबेरे उठता और अप्रिहोत्रके कार्यमें लगा रहता है, यह भी ऑग्रहोम यहके ही फलका भागी होता है। जो वास्तु महीनॉटक प्रति तीसरे दिन एक समय भोजन करता, नित्य सबेरे उद्या और अधिक्षेत्र किया करता है, उसे अतिरात्र पायका उत्तम फल प्राप्त होता है तथा वह पुरुष तीन पद्म वर्षेतिक स्वर्गत्येकमें निवास करता है। जो अप्रिक्षेत्रपूर्वक बारह महीनोतक प्रति बीचे दिन एक बार अन्न प्रहण करता है, यह वाजपेय वजके उत्तम फराका भागी होता है तथा वह इन्द्रलोकमें गड़कर सदा देवराककी क्रीझओंको देखा करता है। बारह महीनोंतक प्रति पाँचवें दिन एक समय भोजन करके नित्य अधिहोत्र करनेवाला, स्रोधहीन, सत्यवादी, ब्राह्मणचन्त्र, अहिंसक, ईच्चांरहित और पापकर्मसे दूर रहनेवाला पुरुष श्रद्धशाह यज्ञका फल प्राप्त

करता है तथा वह इक्यावन पद्म वर्षोतक खर्गलोकमें सुख भोगता है। जो प्रति छठे दिन एक बक्त भोजन करके बारह महीनोतक मौनपावसे अधिहोत्रका अनुप्रान करता, तीनी समय नहाता, ब्रह्मसर्वका पालन करता और किसीके दोषोंपर दृष्टि नहीं कालता है, वह मनुष्य के पताका (महापरा), अठारह पद्म, एक हजार तीन सी करोड़ और प्रवास अपूत वर्षीतक तथा साँ रीप्रोके चमहोमें जितने रोएँ होते हैं उतने वर्षोतक ह्यालोकमें सम्पानित होता है। जो एक वर्षतक प्रति सातवें दिन एक समय घोजन करता, नित्य अग्रिहोत्र करता, वाणीको निवयमे रसता और अक्रवर्यका पालन करता है, वह असंस्थ क्वीतक देवताओं और इनके लोकर्य निवास करता है तथा जिस यहार्थे बहुत-से सुवर्णकी दक्षिणा ही जाती है, उसके फलका वह पानी होता है। जो प्रति आठवें दिन एक वक धोजन करके बाख बहीनोतक क्षमाशील, देवकार्यमरायण और अधिहोत्री होकर बीचन व्यक्तित करता है, उसे पुण्डरीक व्हका सर्वजेष्ठ फल प्राप्त होता है। जो प्रति नर्ते दिन एक समय अन्न प्रहुण करके वर्षभर नित्य अग्निहोत्रका अनुष्ठान करता है, उसे एक इजार अबमेध यहका फल प्राप्त होता है तथा वह पुन्डरीकके समान क्षेतकर्गके विमानपर आस्त्व हो स्वत्लेकमें बाकर वहाँ एक कल्प, लाख करोड़ और अठारह हजार वर्षों क सुस भोगता है। जो प्रति दसवें दिन एक समय मोजन करके बारह पासीतक नित्य अग्रिमें हवन करता है वह बहारोकका निवासी होता है, उसे एक हजार असमेध-यहका ज्तम फल मिलवा है तथा वह नीले और लाल कमलके समान अनेको रंगोसे सुशोधित मण्डलाकार यूपनेवाला, सागरकी लहरोंके समान ऊपर-नीचे होनेवाला, विचित्र मणि-मालाओंसे अलंकृत और शङ्ख-ध्यनिसे परिपूर्ण विमान प्राप्त करता है। जो पुरुष बारह महोनोठक सदा न्यारहवे दिन भोजन करते हुए अप्रिमें इवन करता है, यन और वाणीसे भी परस्तीकी अभिलाबा नहीं करता तथा माता-पिताके लिये भी कभी झुठ नहीं बोलता है, वह विमानमें विराजमान परम शक्तिमान जीवनचरित्रका अवण करना चाहिये। यदि अपनी पत्नी तुमसे आयुकी वृद्धि करनेव न बुलावे। चौथे दिन जब यह जान कर हो तो राशिये उसके फिया है। चौ नियम बाकी रा मास जाना चाहिये। पाँचवें (ऋतुकानके दूसरे) दिन प्रचीके आह जोरे की नियम बाकी रा मास जानेसे कन्या पैदा होती है और छठे (ऋतुकानके जोर की किया है। चौ नियम बाकी रा मास जानेसे कन्या पैदा होती है और छठे (ऋतुकानके तीसरे) दिन बी-सहजास करनेसे पुत्रका जन्म होता है। और वहीं कुरे राखणीका नार जिहान पुरुवको इसी विधिसे प्रचीके साथ समागम करना खाहिये। सजातीय बन्धु, सम्बन्धी और मिलोका सदा आदर होता और धर्मके प्रभावसे आकार विवत है। अपनी हालिके अनुसार यह करके उसमें जाना प्रकारकी दक्षिणा देनी चाहिये। सदमनार, गाईकवकी था। यह यहा, आयु और ह अवधि समाप्त हो जानेपर वानप्रसक्के नियमोका पातन करते परम करनावाका आधार है।

हुए कनमें निवास करना बाहिये। युधिष्ठिर ! इस प्रकार मैंने तुमसे आयुकी वृद्धि करनेवाले नियमोका संक्षेपसे वर्णन किया है। वो नियम बाकी रह गये हैं, उन्हें तुम वेदके विद्वान् ब्राह्मणोसे पुरुक्तर बान लेना। सदाबार ही कल्याणका जनक और कीर्तिको कदानेवाला है, उसीसे आयुकी वृद्धि होती और वही कुरे लक्षणोका नाश करता है। सम्पूर्ण आगमोमें सदाबार ही श्रेष्ठ बरालाया गया है। सदाबारसे धर्म उत्पन्न होता और धर्मके प्रधावसे आयुकी वृद्धि होती है। पूर्वकालमें ब्रह्माऔन सब वर्णके लोगोपर दथा करके यह उपदेश दिया था। यह घश, आयु और खर्गकी प्राप्ति करानेवाला तथा परम कल्याणका आधार है।

#### भाइयोंके पारस्परिक बर्ताव और उपवासके फलका वर्णन

पुणितिरने पूज-पितायह । बहे भाईका अपने छोटे भाइयोक साथ और छोटे माइयोका बड़े भाईक साथ कैसा बर्ताव होना चाहिये ? यह बतानेकी कृपा कीविये।

भीषातीने नहा—बेटा ! तुम अपने चलुपोर्ने तक्से बढ़े हो, अतः बढ़ेके अनुक्य ही बर्ताव करो । गुरुका अपने जिल्लाके प्रति जैसा बर्ताव होता है वैसा हो तुन्हें भी अपने भाइयोंके साव करना जातिये। यदि गुरु अवता बढ़े भाईका विचार शुद्ध न हो तो विषय या छोटे भाई उसकी आज्ञाके अदीन नहीं रह सकते। बढ़ेके दीर्घटर्सी होनेपर छोटे घाई भी वीर्धवर्शी होते हैं। बढ़े पाईको चाहिये कि वह अवसरके अनुसार अन्य, जब और विद्वान् बने अर्थात् यदि होटे भाइयोंसे कोई अपराध हो जाय तो उसे देताकर भी न देले. मानकर भी अनवान बना रहे और उनसे ऐसी बात करे जिससे उनकी अपराध करनेकी प्रवृष्टि दूर हो जाय। यदि बड़ा भाई प्रत्यक्षकपरी अपराधका दण्ड देता है तो उसके ऐसर्थको देखका जलनेवाले और फुट ग्रालनेको प्रका रखनेवाले कितने ही शतु उनमें मतभेद पैदा करा देते हैं। बेठा भाई ही अपनी अच्छी नीतिसे कुलको उन्नतिन्नील बनाता और वही कुनीतिका आवय लेकर उसे विनाशके गर्वमें डाल देता है। जहाँ बढ़ा भाईका कियार सोटा हुआ, वहाँ वह अपने समस्त कुलको बीपट कर देता है। जो बड़ा होकर होटे भाइयोंके साथ कुटिलतापूर्ण बर्ताव करता है, वह न तो बहा कहलाने योग्य है और न ज्येष्ट्रांश पानेका ही अधिकारी है, उसे तो राजाओंके द्वारा दण्ड भिलना चाहिये। कप्ट करनेवाला मनुष्य निःसंदेश पापमय लोको (नरक) में जाता है। उसका जन्म बेतके फुलकी भाँति निरबंक ही माना गया

है। जिस कुलमें पापी पुला जन्म लेता है उसके लिये यह सम्पूर्ण अनर्वोका कारण बन जाता है। यापी मनुष्य कुलमें करुड्ड लगाता और उसके सुयशका नाश करता है। यदि छोटे बाई भी पापकर्यमें लगे रहते हो तो से पैतृक धनका भाग पानेके अधिकारी नहीं हैं। होटे भाइयोंको उनका न्याचोकित याग दिये बिना कडे भाईको पेतृक सम्पत्तिका मान खोक्यें नहीं देना चाहिये। यदि बढ़ा भाई पैतृक धनकी सहायता तिन्ये बिना ही अपने परिश्रमसे धन पैदा करे हो वह का धनका सतन्त्र मालिक है। इच्छा न होनेपर यह उसमेंसे धाइयोको नहीं दे सकता है। यदि धाइयोक्रे हिस्सेका बैटवारा न हुआ हो और सबने साथ-ही-साथ व्यापार आदिके हारा घनको उन्नति की हो, उस अवस्थामें यदि पिताके जीते-जी सब अलग होना बाहें तो पिताको डवित है कि वह सब पुत्रोंको बराबर-बराबर हिस्सा दे। बद्दा माई अच्छा काम करनेवाला हो या बुरा, झोटेको उसका अपमान नहीं करना चाहिये। इसी तरह की अचना छोटे भाई यदि बुरे रास्तेपर कर रहे हों तो श्रेष्ठ पुरुषकों जिस रुएहसे भी उनको भरताई हो, वही उपाय करना चाहिये । धर्मज पुरुषोंका कहना है कि 'धर्म ही कल्यानका श्रेष्ठ साधन है।' गौरवमें दस आचार्वसि बङ्कर उपाध्याय, दस उपाध्यायोसे बहकर पिता और दस पिताओंसे बढ़कर चाता है। माताका गौरव समुबी पृथ्वीसे भी बड़ा है। उसके समान दूसरा कोई गुरू नहीं है। माताका गौरक सबसे अधिक होनेके कारण हो लोग उसका विशेष आदर करते हैं। विताकों मृत्यु हो जानेपर बडे भाईको ही पिताके समान समझना चाहिये। बडे भाईको उचित है कि वह अपने छोटे पाइयोंकी जीविकाका प्रबन्ध करके उनका

देवदेव महादेवजीके पास गमन करता और इतार अञ्चमेष यहाँका फल पाता है। उसके पास ब्रह्माजीका भेजा हुआ विमान स्वतः उपस्थित दिलायी देता है। उसीयर बैठकर वह स्द्रलोकमें जाता है और वहाँ असंख्य वर्षीतक निवास करता हुआ प्रतिदिन देव-दानववन्दित धगवान् शंकरको प्रणाम करता है। वे भगवान् उसे नित्वप्रति दर्शन देते रहते हैं। जो बारह महीनोतक प्रति बारहवें दिन केवल घी पौकर खता है, उसे सर्वमेध पत्रका फल मिलता है और वह सूर्वके समान प्रकाशमान विमानपर पैठकार लहालोकमें प्रतिश्चित होता है। वहाँ उसे बड़ी-बड़ी अड्डालिकाओंसे युक्त महत प्राप्त होते हैं, जो उसकी सेवा करनेवाले हजारो नर-नारियोसे घरा खता है। इस प्रकार महाभाग अङ्किश युनिने उपवासका महान् पाल बतलाया है।

पुषिष्ठिर ! इन उपवास-जतोका अनुज्ञान करके दरिष्ठ मनुष्योंने यज्ञका फल प्राप्त किया है। जो मनुष्यं उपवासपूर्वक देवता और ब्राह्मणोंकी पूजाने संलब रहता है, उसे परम पदकी प्राप्ति होती है। नियमग्रील, सावधान, पवित्र, महामना, दम्मग्रेहनिहीन, निशुद्धमुद्धि, अवल और विवर समायदाले मनुष्योंके लिये पैने यह उपवासकी विधि बतलायी है, इसमें तुन्हें किसी प्रकारका संदेश नहीं करना चाहिये ।

*युधिहरने कहा*—पितामह । जो सब तीयोपि श्रेष्ठ हो तथा जहाँ जानेसे परम सुद्धि हो जाती हो, उसका वर्णन क्रीकिये।

भीष्यजीने कहा-पुधिष्ठिर । इस पृथ्वीपर जितने तीर्थ है, वे सब मनीषी पुरुषके लिये गुणकारी होते हैं: जिल् उन सबमें जो परम पवित्र और प्रधान तीर्थ है उसका वर्णन करता हू एकात्र जिल होकर सुनो-जिसमें धेर्यक्रम कुछ और सत्यरूप जल भरा हुआ है तथा जो अगाध, निर्मल एवं अस्यन्त शुद्ध है, उस मानसतीर्थये सदा सन्वगुणका आक्रय लेकर सान करना जातिये। कायनका अधाव, सरहता, सत्व, पृदुता, अहिंसा, कुरताका अधाव, इन्द्रियसंपन और मनोनियह—ये ही इस मानसतीर्थके सेवनसे प्राप्त होनेवाली पवित्रताके लक्षण है। जो मपता, अहंकार, इन्द्र और परित्रहका सर्वचा त्याग करके पिक्षासे जीवन-निर्वाह करते

हैं, वे विशुद्ध अन्त:करणवाले महात्या पुरुष तीर्थाखरूप हैं। जिसकी बुद्धिमें अहंकारका नाम भी नहीं है, वह तत्त्वज्ञानी श्रेष्ठ तीर्व कहलाता है। जिनके यनसे तमोगुण, रजोगुण और सत्त्वगुण दूर हो गये हैं, जो बाहरी पवित्रता-अपवित्रतापर ब्यान न देकर अपने करांच्य (ब्रह्मविकार) में परायण रहते हैं, किन्हें सर्वस्केक त्यागमें ही प्रसन्नता होती है, जो सर्वज़, समदर्शी तथा शीबाबारका पालन करनेवाले हैं, वे संत पुरुष ही परम पनित्र तीर्वत्वकार हैं। प्रारीरको केवल पानीसे भिनो लेना ही सान नहीं कहलाता; सका खान तो उसीने किया है, जो इन्द्रियसंघममें निब्धात है। जितेन्द्रिय पुरुष ही बाहर और भीतरसे शुद्ध माना गया है। जो नष्ट हुए त्रिक्वोंको परवा नहीं करते, जान हुए पदार्वमें समता नहीं रखते तथा जिनके मनमें कोई इका पैदा हो नहीं होती, वे ही परम पवित्र है। इस जगन्ने प्रज्ञान ही प्रारीरसुद्धिका विदेश साधन है। इसी प्रकार अकिंचनता और मनकी प्रसानता भी दारीरको शुद्ध करनेवाले हैं। शुद्धि चार प्रकारकी है—आसारशुद्धि, मन:शुद्धि, तीर्वशुद्धि और जनशुद्धिः इनये जनसे प्राप्त होनेवाली शुद्धि ही सबसे ब्रेड मानी गयी है। मानसतीवीचे प्रसन्न मनसे अब्रजनकारी जलके द्वारा जो सान किया जाता है, वही क्ष्वज्ञानियोका स्थान है। जो सदा चौजाबारसे सम्पन्न, बिचुद्ध चानसे चुक और सद्गुणोंसे विश्ववित है, उस मनुष्यको सदा शुद्ध ही समझना चाहिये।

यह मैंने द्वारीरमें किवत तीर्चका वर्णन किया, अब पृथ्वीके पुरुष तीर्वीका माल्य सुनो—जैसे दारीरके विधिन्न स्वान पवित्र बललाये गये हैं उसी प्रकार पृथ्वीके चित्र-चित्र भाग भी पांच्य तीर्थ है और वहाँका जल पुण्यप्रद माना गया है। जो तोन तीर्वोंका नाम लेका, तीर्वोमें झान करके तथा उनमें पितरोंका तर्पण करके अपने पाप धो झलते हैं, वे बड़े मुखसे सर्गर्वे जाते हैं। पृथ्वीके कुछ भाग साथ पुरुषोके निवाससे तथा ऋषं पृथ्वी और जलके तेजसे अत्यन्त पवित्र माने गये हैं। इस प्रकार पृथ्वीपर और मनमें भी अनेकों पुण्यमय वीर्थ है। जो इन दोनों प्रकारके तीर्थोमें सान करता है, उसे शीघ ही सिद्धि प्राप्त होती है।

#### बृहस्पतिका युधिष्ठिरसे प्राणियोंके जन्मका प्रकार और पापोंके कारण तिर्यक् योनियोंमें जन्म लेनेका क्रम बतलाना

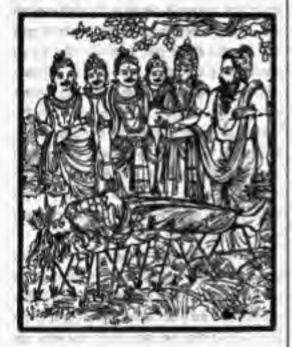
मुश्रिष्ठिरने पूछा—पितामह ! पृथ्वीपर खनेवाले मनुष्य | समान यहाँ छोड़कर बन्न परलोकको राह लेते हैं, उस समय किस वर्तावसे स्वर्गमें जाते हैं ? और कैसे वर्तावसे नरकमें पड़तें हैं ? वे अपने मृतक शरीरको काठ और मिड़ीके डेलेके

उनके पीछे कौन जाता है ?

धीमाजीने कहा-बेटा ! ये उदारबुद्धि बृहस्पतिजी यहाँ

पधार रहे हैं, इन्होंसे इस सनातन गूढ़ विषयको पूछो ।

इन दोनोंमें इस प्रकार बात हो ही रही थी कि वृहस्पतिनी वहाँ आ पहुँचे। वर्मराज युधिष्ठिएने सम्मासदोस्तरित उनकी पूजा की और उनके पास जाकर इस प्रकार प्रज किया—'भगवन्! आप सम्पूर्ण वर्मोंक जाता और सब शाखोंके विद्वान् हैं, अतः बतलाइचे पिता, पाता, पुत्र, गुरू, सजातीय, सम्बन्धी और पित्र आदिमेसे पनुष्यका सवा सहायक कीन है ? जब सब लोग मरे हुए इस्तेस्को काठ और हेलेके समान त्याग कर बल देते हैं इस समय बीवके साथ परलोकमें कीन जाता है ?'



वृहस्पतिजीने कहा—राजन् ! प्राणी अकेला ही कच्य लेता, अकेला ही परता, अकेला ही दुःसमें पार होता है तका अकेला ही दुर्गीत धोगता है, धिता, पाता, भाई, पुत्र, गुरु, सजातीय, सम्बन्धी और पिजोपेसे कोई उसका सहायक नहीं होता। लोग उसके मरे हुए इरिश्को काठ और मिझके बेलेकी तरह फेंककर थोड़ी देशका रोते हैं और फिर उसकी ओरसे मुँह फेरकर चल देते हैं। उस समय केवल धर्म ही जीवके पीछे-पीछे जाता है; अतः धर्म ही सखा सहायक है। इसलिये मनुष्योंको सदा धर्मका ही सेवन करना चाहिये। धर्ममुक्त प्राणी स्वर्गमें जाता है और अधर्मयरायण जीव नरकमें पहता है। अतः विद्वान् पुरुषको चाहिये कि न्यावसे प्राप्त हुए धनके हारा धर्मका अनुष्ठान करे। एकमात्र धर्म ही परलोकमें मनुष्योंका सहायक होता है। अविदेकी मनुष्य ही लोभ, मोह अववा भयसे दूसरोके लिये पाप करता है।

वृधिष्ठितं पूळ-भगवन् ! आपके मुँहसे मैंने धर्मयुक्त एवं अत्यन्त वित्रकारक वाते सुनी, किंतु मनुष्यका स्थूरव्यारीर तो मरकर यहाँ पड़ा रह जाता है और उसका सूक्ष्मशरीर अव्यक्त-नेत्रोंको पहुंचसे परे हो जाता है, ऐसी दशामें धर्म किस प्रकार उसका अनुसरण करता है ?

कृहर्यांतर्जने कदा—बर्मराज ! पृथ्वी, करू, अप्ति, वायु, आकास, मन, यम, बृद्धि और आत्मा—ये सब एक ही साब मदा मनुष्यके बर्मपर दृष्टि रक्तते हैं। दिन और रात भी सम्पूर्ण प्राणियोंके कमेंकि साक्षी हैं। इन सबके साथ धर्म बीवका अनुसरण करता है। तत्पक्षान् धर्मांधर्मसे युक्त प्राणी (परस्तेकमें अपने कमींका भीग समाप्त करके) दूसरा शरीर ध्यरण करता है। उस समय उस शरीरमें खित पक्षभूतोंके अधिकाता देखता पुनः उसके शुभाशुभ कमोंको देखने लगते हैं।

वृधिहिरने पूछा—भगवन् ! अत्र मैं यह जानना खाहता हूँ कि इस एरीरमें वीर्थकी उत्पत्ति कैसे होती है ?

कृतत्वीर्जने कहा—राजन् । इस प्रारितमें स्थित पृथ्वी, जल, अपि, बायु, आकाश और मनके अधिष्ठाता देवता जो अप्र प्रकृत करके पूर्ण तृप्त होते हैं उसीसे स्थूल वीर्यकी उत्पत्ति होती है। फिर की-पुरुषका संयोग होनेपर वहीं बीर्य गर्भका राम बारण करता है।

कुधितिने पूळा—भगवन् ! औव त्वता, अस्थि और पांसमय शरीरका त्याप करके तक पांची भूतोंके सम्बन्धसे पूकक् हो जाता है तो कहाँ शकर सुल-दुःसका अनुभव करता है ?

मृहस्योतको कार-भारत । जीव अपने कामेंसे प्रेरित होकर शीव ही वीर्यका आध्य लेता है और ब्रीके रजमें प्रविष्ट होकर समयानुसार जन्म धारण करता है। (गर्थमें आनेके पहले वह सुख्य डारोरमें दिवत होकर अपने दुष्कमंकि कारण) यम्दूरोंके प्रहार सहता, होश उठावा और दुःखमय संसारककमें दुर्गित भोगता है। यदि प्राणी इस लोकमें जन्मसे ही पुण्यकमंगे लगा खता है तो वह धर्मके फलका आश्रय लेकर उसके अनुसार मुख धोगता है। जो अपनी शक्तिके अनुसार बलयकालसे ही धर्मका सेवन करता है, वह मनुष्य होकर सदा सुलका अनुभव करता है; किंतु धर्मके बीचमें यदि कमी-कभी वह अधर्मका भी आवाण कर बैठता है तो उसे सुलके बाद दुःख भी धोगना पड़ता है। अधर्मपरायण मनुष्य यमलोकमें जाता है और वहाँ महान् कष्ट भोगकर पशु-पश्चियोकी योनिमें जन्म लेता है। जीव पोहके वशीभृत होकर

जिस-जिस कर्मका अनुहान करनेसे जैसी-जैसी घोनिमें जना | धारण करता है, उसे में बता रहा है, सुनो—शास, इतिहास और वेदमें भी यह बात बतायी गयी है कि मनुष्य इस लोकमें पाप करनेपर मृत्युके पक्षात् यमराजके भवंकर लोकमें जाता है। जो द्वित चारों वेदोंका अध्ययन करनेके बाद भी मोहत्रश पतित मनुष्योंसे दान लेता है, उसे गदहेकी योनियें जन्म-लेना पड़ता है। पंछ क्येंतिक गर्दाके शरीरमें एकर वह मृत्युको प्राप्त होता है फिर सात वर्षोतक बेलकी योनिमें खकर शरीर-त्यागके पक्षात् तीन महीनेतक प्रदाराक्षस होता है, उसके बाट बह पुनः ब्राह्मणका जन्म पाता है। पतित पुरुवका यह करानेवाला ब्राह्मण मरनेके बाद पंतर को कीका, पाँच वर्ष गवड़ा, पाँच वर्ष सूअर, पाँच वर्ष मुर्गा, पाँच वर्ष सिधार और एक वर्ष कुलेकी योनिये एक्तर अन्तये मनुष्यका क्रम याता है। जो शिष्य मूर्जतायश अपने अध्यापकवा अवराय करता है, वह पहले कुला, पिर राक्स, फिर गदश और किर हेवा भोगनेवाला प्रेत होकर अनामें हाह्यण होता है। जो पापाकारी क्षिप्य गुरुकी ब्लोके साथ समागमका विचार भी पनपे लाता है, वह अपने मानसिक पापके कारण प्रधंकर वोनियोमें जन्म लेता है। पहले कुता होकर तीन वर्षतक जीवन धारण करता है, फिर मरनेके बाद एक साल क्षीहेकी योनिये रहता है। रुसके बाद ब्राह्मण-योनिमें उत्पन्न होता है। यदि युरु अपने पुत्रके समान प्रिय विष्यको बिना कारणके ही मारडा-पोटता है तो यह अपनी स्वेच्छाचारिताके कारण हिसक प्रशुक्ती योनिमे जन्म रहेता है। जो पुत्र अपने माता-पिताका अनवदर करता है, यह मरनेके बाद गदहेकी योनिमें जन्म छेला है और उसमें दस वर्गतक जीवित रहका शरीर व्यागनेके पक्षात एक सालतक पहिंचालकी योनिमें रहता है। जिस पुत्रके ऊपर माता और पिता दोनों ही रुष्ट होते हैं, वह गुरुजनोके अन्दिहिचलनके कारण मृत्युके बाद दस महीने गव्हा, चौदह महीने कुता और सात महीने बिस्सब होका अन्तमें मनुष्यकी योनिमें जन्म प्रहण करता है। माता-पिताको गाली देनेवाला फनुष्य मैना होता है तबा उन्हें मारनेवारम पुत्र दस वर्ष काबुता, तीन वर्ष साही और छः महीने साँपकी योनिमें जन्म लेकर फिर मनुष्य होता है। जो पुरुष राजाके दुकड़े खाकर पलता हुआ भी मोहकर उसके शत्रुओंकी सेवा करता है, वह मरनेके बाद इस वर्ष वानर, पाँच वर्ष चुहा और छः महीने कुता होकर फिर मनुष्य-योनिमें आता है। दूसरोंकी धरोहर हड़प लेनेवाला मनुष्य यसलोकमें बाता है और क्रमण: सी योनियोमें भ्रमण करके अत्तमें कीड़ा होता है। कीड़ेकी योनिमें पंडह क्वॉतक जीवित खनेके बाद जब उसके पापोंका क्षय हो जाता है तो वह पनुष्यका जन्म पाता है।

दूसरोंके दोव दूँवनेवाला मनुष्य हरिणकी योनिमें जन्म लेता है। वो अपनी दुर्बुद्धिके कारण किसीके साथ विश्वासधात करता है, वह आठ वर्ष मछली, चार महीना हरिया, एक साल बकरा और उसके बाद कोड़ा होकर अन्तमें मनुष्ययोगिमें जन्म लेता है। जो पुरुष लजाका परित्याग करके अज्ञान और मोहके बज़ीचूत हेकर बान, जी, तिल, उड़द, कुलबी, सरसी, बना, मटर, मूँग, गेहूँ और तीसी तथा दूसरे-दूसरे अनाजोंकी चोरी करता है, वह परनेके बाद पहले बुहा होता है, फिर कुछ दिनों बाद मृत्युको प्राप्त होकर सूअरकी योनिये जन्म लेता है। यह सूअर पैदा होते ही रोगसे मर जाता है। फिर पाँच वर्षतक कुलेकी योनिमें रहकर अन्तमें मनुष्य होता है। परस्रीगमनका पाप करके पनुष्य क्रमशः भेड़िया, कुता, सिधार, गुन्न, साँप, कडू और बगुला होता है। जो पापाल्या मोहबस भाईकी खीसे व्यक्तिकार करता है, वह एक वर्षतक कोयलकी योगिमें पड़ा खता है। जो कामजासनाकी पूर्तिके लिये पित्र, गुरु और राजाकी बर्विक साथ बलातकार करता है, यह मरनेके पीछे पाँच वर्ष सुभर, दस वर्ष भेड़िया, याँच वर्ष बिलाव, दस वर्ष मुर्गा, तीन महीने चीटी और एक महीना कीहेकी योनिमें प्रमण करके पुतः चौच्ड महीनेतक कीट-योनियें पदा रहता है। इसके बाद पापांका क्षय होनेपर उसे यनुष्ययोगि मिलती है। जो ष्याह, यज अच्छा दानका अवसर आनेपर मोहबद्दा उसमें विद्रा डालता है, यह पंद्रह वर्षीतक कीड़ेकी योनियें रहकर पापका भोग समाप्त होनेके प्रधान यनुष्य होता है। जो पहले एक म्यक्तिको बन्यादान करके फिर दूसरेको उसी कन्याका दान करना चाहता है, यह मरनेके बाद तेरह वर्षीतक कीवेकी योनिये रहकर पाप श्रीण होनेके अवन्तर पुनः मनुष्य होता है। नो देवकार्य अथवा पितृकार्य न करके बस्तिवैश्वदेव किये बिना ही अन्न ज्ञाण करता है, वह परनेके बाद सी क्येतिक कीएकी बोनिमें पड़ा रहता है। इसके बाद क्रमण: मुर्गा और साँप होकर अनामें मनुष्यका जन्म पाता है। वड्डा भाई पिताके समान आदरणीय है। जो इसका अनादर करता है, उसे मृत्युके बाद क्रीडपकीकी योनिये जन्म लेना पड़ता है। उसमें एक वर्ष एकर वह चीरक जातिका पश्ती होता है और फिर मरनेके बाद मनुष्य-धोनिमें जन्म पाता है। सूर-जातिका पुरुष ब्राह्मण जातिकी स्त्रीके साथ समागम करके देहत्यागके पश्चात् पहले कीड़ेकी योनिमें जन्म लेता है, फिर मरनेके बाद सूअर होता है; सूअरकी योनिमें पैदा होते ही वह रोगका शिकार होकर मर बाता है; उसके बाद कुता होकर अपने पापकर्मीका भोग समाप्त करके मनुष्य-योनिमें जन्म बारण करता है। मनुष्य-योनिये भी वह एक ही संतान पैदा करके मृत्युका

शिकार हो जाता है और जूड़ा होकर दोष पायोंका उपभोग करता है। कृतग्र मनुष्य मरनेके बाद यमराजके लोकमें जाता है। वहाँ यमदूत क्रोधमें भरकर उसके कपर बढ़ी निर्देणताके साथ प्रहार करते हैं। उसे दण्ड, मुद्गर और शुलकी बोट लाकर दास्या अग्निकुम्प (कुम्पीयाक), असियत्रवन, तयी हुई बालू, कॉटोंसे भरी हुई शलपली तवा अन्यान्य नरकोंकी भवंकर यातनाएँ, घोगनी पड़ती हैं। इस प्रकार निर्देशी यमदूर्तीसे पीड़ित होकर कृतब्र पुरुष पुनः संसारवक्रमें आता और कोड़ेकी योनिमें जन्म लेता है। पंजा वर्षोतक कोटयोनिमें रहनेके बाद घर जाता है, फिर बारंबार गर्ममें आकर उसीमें मष्ट होता रहता है। इस तरह सैकड़ी बार गर्भकी कन्नण भोगकर बहुत बार जन्म रोनेके पश्चात् का तिर्यग्-योनिये उत्पन्न होता है। इस योनियें बहुत वर्षोतक दुःल भोगकर अन्तमें कछुवेकी धोनिमें जन्म लेता है। दही चुरानेवाला बनुला और शहदकी बोरी करनेवाला डॉस होता है। फल, मूल अथवा पूएकी जोरी करनेवालेको जीटीको योनिये जन्म लेना पड़ता है। जो निष्पाव नामक अन्न बुराता है, वह हरुगोरुक नामवाला कीवा होता है। सीरकी चोरी करनेवाला तीतर, घरा हुआ पुआ चुरानेवाला ऋतू, त्येहा चुरानेवाला कोआ, काँसीका वर्तन चुरानेवाला हारोत नामक पक्षी, बाँदीके वर्तनकी चोरी करनेवाला कबूतर, सोनेका वर्तन चुरानेवाला कीड़ा, ऊनी वस चुरानेवाला कुळल, रेडामी सत्त्वका अपहरण करनेवाला बतला, महीन कपड्रा बुरानेवाला तोता, पट्ट-वस बुरानेवाला ईस, सूनी वत्रका अपहरण करनेवाल कोंग्र, उनी वल, क्षीमक्स त्वा पाटम्बरकी बोरी करनेवाला करगोदा, नाना प्रकारके रंग नुरानेवाला मोर और लाल कपड़ोंकी बोरी करनेवाला मनुष्य चकोर पक्षीका जन्म पाता है। जो मनुष्य लोमके वर्शीमृत होकर अनुलेपन और फन्दन आदिका अपहरण करता है, बह छर्नुदरकी योनिमें जन्म लेता है और उसमें पंडह क्योंतक जीवित सहकर पाप क्षीण होनेके बाद फिर मनुष्यका उत्प पाता है। दूध चुरानेसे बलाकाकी योनि पिलती है। जो मोहबश तेल खुराता है, वह मरनेके बाद तेल पीनेकाला कीड़ा होता है। यदि कोई नीच पनुष्य धनके लोभसे अववा शप्रुताके कारण हवियार लेकर निहत्वे पुरुवको मार डालना है तो वह अपनी मृत्युके बाद गद्योंकी योनिमें जन्म लेता हैं। दो वर्ष गदाके रूपमें खकर देहत्यागके पश्चात् सदा प्राणीके भयसे उद्वित्र रहनेवाला हरिण होता है। फिर एक वर्ष पूरा

होते-होते वह शखद्वारा मारा जाकर महलीका जन्म पाता है और चौथे महीनेमें जालमें फेंसकर मृत्युको प्राप्त होता है। उसके बाद उसे दस वर्ष बाघ और पाँच वर्ष चीता होकर खना पड़ता है। तदननार, पापका क्षय होनेपर कालकी प्रेरणासे मृत्युको प्राप्त होकर वह मनुष्य-बोनिमें जन्म लेता है। यो दुष्ट बुद्धियाला पुरुष स्नीकी हत्या करता है, वह यमराजके लोकमें जाकर नाना प्रकारके हेरा भोगता है। फिर बीस बार दुःखद योनियोंमें भ्रमण करके अक्तमें कीवेका जन्म पाता है और बीस वर्षतक कीट-वोनिमें खकर फिर मनुष्य होता है। घोजनकी बोरी करनेसे मनुष्य मक्त्री होता है और कई महीनेतक मविसायोंके सपूत्रमें सकर पाप क्षय होनेके बाद पुनः मनुष्ययोगिये आता है। धान चुरानेवाले मनुष्यके देहमें दूसरे जन्ममें बहुत-से रोएँ होते हैं। जो मनुष्य तिलके चूर्णसे मिक्रित घोजनकी चोरी करता है, वह नेवलेके समान आकारवाला भयानक जूहा होता है तका वह पापी सदा मनुष्योंको कारा करता है। यो दुर्बुद्धि मनुष्य यी चुराता है, यह काकमद्गु (सीगवाला जलपक्षी) होता है। नमक पुरानेवाला बिरिकाक होता है। जो मनुष्य विश्वासपूर्वक रही हुई दूसरेकी चरोहरको हड़्य लेता है, वह मरनेके काद महालीका जन्म पाता है और कुछ समय बाद मृत्युको प्राप्त होकर मनुष्य-योनिये जन्य लेता है। मनुष्य होनेपर भी उसकी आयु बहुत कोड़ी होती है।

भारत ! इस प्रकार मनुष्य पाप करके तियंक्-योनियों में जय तेते हैं। वहाँ उन्हें अपने उद्धार करनेवाले धर्मका किथित भी ज्ञान नहीं कता। जो पापाबारी पुरुव लोध और मोहके बत्ती पून हो पाप करके उसे प्रत आविके ह्या दूर करनेका प्रयत्न करते हैं, वे सदा सुल-दु:ल घोगते हुए व्यक्षित रहते हैं, उन्हें कहीं रहनेको ठौर नहीं सिख्ता तथा वे मरेक्ड होंकर हमेशा घारे-यारे फिरते हैं। जो मनुष्य जयसे ही पापका परित्याग करते हैं, वे नीरोग, कपवान् और धनी होते हैं। कियाँ वदि उपर्युक्त कर्म करती हैं तो उन्हें भी पाप लगता है और वे उन पापयोगी प्राणियोंकी ही धार्या होती हैं। महाराज ! पूर्वकालमें ब्रह्माओं देववियोंके श्रीच यह प्रसंग सुना रहे वे। वहाँ उन्होंक पुहस्ते मैंने ये सारी बाते सुनी थीं और तुम्हारे पूछनेपर उन्हों वातोंका यद्यावत् वर्णन किया है। यह उन्होंस सुनकर तुम्हें अपने मनको सदा धर्ममें लगाये रखना चाहिये।

#### बृहस्पतिका युधिष्ठिरको अन्न-दान और अहिंसा-धर्मकी महिमा बताना

युधिष्ठरने पूज-अधन् ! अब मैं धर्मका परिणाम सुनना चाहता हूँ । कौन-से कर्म करनेपर मनुष्यको उत्तम गाँत प्राप्त होती है ?

बृहस्पतिजीने कहा—राजन् ! जो मनुष्य पाप-कर्म करता है, वह अधर्मक वशमें हो जाता है और उसका मन धर्मक विपरीत मार्गमें जाने लगता है; इसलिये उसे नरकमें गिरना पहता है। जो मोहबदा अधर्म बन जानेपर पश्चिमे पश्चालाप करता है, उसे चाहिये कि मनको वहामें रखकर फिर कभी पापका सेवन न करे। मनुष्यका मन ज्यो-ज्यो पापकमंकी निन्दा करता है, त्यों-त्यों उसका शरीर उस अधर्मके कन्धनसे मुक्त होता जाता है। यदि पापी पुरुष बन्दंत ब्राह्मणोसे अपना पाप बतला दे तो वह उस अधर्मके कारण होनेवाली निन्दासे शीध ही पुरकारा या जाता है। मनुष्य अपने मनको स्थित करके जैसे-जैसे अपना पाप प्रकट करता है वैसे-ही-वैसे वह उससे मुक्त होता जाता है। अब मैं दानोंका वर्णन करता है। सब प्रकारके दानोंमें अञ्चका दान श्रेष्ठ बताया गया है, अतः धर्मकी इच्छा रखनेवाले मनुष्यको सरल भावसे पहले अञ्चल ही दान करना चाहिये। अस मनुष्योका प्राण है। अससे ही समस्त प्राणियोकी उत्पत्ति होती है और अन्नके ही आधारपर सारा संसार टिका हुआ है; इसलियें अत्र सबसे ज्लम माना गया है। देवता, ऋषि, पितर और मनुष्य अज्ञकों ही विद्योग प्रशंसा करते हैं। राजा रन्तिदेव अज़के ही दानसे लगेलोकको प्राप्त हुए थे । अतः स्वाध्यायपरायण ब्राह्मणीको प्रसन्नवित्तसे न्यायोपार्जित अन्नका दान करना चाहिये। जो मनुष्य दस हजार ब्राह्मणीको भोजन कराता और सदा योग-साधनमें संलग्न रहता है, वह पापके बन्धनसे चूट जाता है तथा उसे तिर्यग्-योनिमें नहीं जाना पड़ता । वेदन ब्राह्मण फिक्समे अज लाकर यदि अध्ययनशील विप्रको दान देता है तो इस लोकमें सदा सुर्सी होता है। जो शक्रिय ब्राह्मणके बनका अपहरण न करके न्यायपूर्वक प्रजाका पालन करते हुए अपने बाहु-बलसे प्राप्त किया हुआ अन्न वेदचेता ब्राह्मणोको शुद्ध एवं समाहित चित्तसे दान करता है, वह उस अञ्च-दानके प्रभावसे अपने पूर्वकृत पापाँका नाश कर डालता है। यदि वैश्व खेतीसे अन पैदा करके उसका छठा भाग ब्राह्मणोंको दान कर देता है तो वह सब पापोसे मुक्त हो जाता है। सूद्र भी वदि प्रामोंकी परवा न करके कठोर परिश्रमसे कमाचा हुआ अन्न ब्राह्मणोंको दान करता है तो पापसे सुरकारा पा जाता है। जो किसी प्राणीकी हिंसा न करके अपनी छातीके बलसे पैदा

किया हुआ अन्न विप्रोंको दान करता है, वह कभी दुःखके दिन नहीं देखता। न्यायके अनुसार अन्न प्राप्त करके उसे केदवेता ब्रह्मणोको हर्पपूर्वक दान देनेवाला मनुष्य अपने पापोंके क्यनसे मुक्त हो जाता है। अप्र ही बलकी वृद्धि करनेवाला है, अतः इस संसारमें अन्नका दान करनेवाला मनुष्य बलकान् होता है और सत्पुरुषोके मार्गका आश्रय लेकर समस्त पापोसे छूट जाता है। दाता पुरुषोने जिस मार्गको प्रवृत्त किया है, उसीसे विद्वान् पुरुष भी चलते हैं। अञ्चन्द्रान करनेवाले वनुष्य वासावमें प्राण-दान करनेवाले हैं। उन्हीं लोगोसे सनातन धर्मकी वृद्धि होती है। यनुष्यको प्रत्येक अवस्थामें न्यायतः उपार्जित किया हुआ अन्न सत्पात्रको दान करना चाक्रिये; क्योंकि अन्न ही सब प्राणियोका परम आधार है। अञ्चलन करनेसे यनुष्यको कभी नरककी भर्यकर यातना नहीं योगनी पड़ती, अतः न्यायोपार्जित अज्ञका सदा ही दान करना चाहिये। प्रत्येक गृहस्त्रको उचित है कि वह पहले ब्राह्मणको भोजन कराकर पीछे स्वयं भोजन करनेका प्रयक्त करे तथा अन्न-दानके द्वारा प्रत्येक दिनको सफल बनावे। जो मनुष्य वेट, धर्म, न्याय और इतिहासके जाननेवाले एक हजार ब्राह्मणीको भोजन कराता है, वह नरक और संसार-बाळमें नहीं पड़ता; इस लोकमें उसकी सारी कामनाएँ पूर्ण होती हैं और मरनेके बाद वह स्वर्गमें सुस मोगता है। राजन् ! अग्र-दान सब प्रकारके धर्मी और दानोका मूल है। इस प्रकार मैंने तुन्हें यह अझदानका महान् कल बतलाया है।

मुध्यितने पूक्त-धगवन् । अहिंसा, वेदोक्त कर्म, ब्यान, इन्द्रियसंचय, तपस्या और गुरुशुक्षूषा-इनमेसे कौन-सा कर्म यनुष्यका विदोष कल्याण कर सकता है ?

वृहस्यतिवाने कहा—धारत ! ये सभी कर्म धर्मानुकृत्त होनेके कारण कल्याणके साधन हैं। अब मैं मनुष्यके रिव्ये कल्याणके सर्वश्रेष्ठ उपायका वर्णन करता हैं। जो मनुष्य अहिंसायुक्त धर्मका पालन करता है, वह काम, क्रोध और लोधकप तीनों दोबोका त्याग करके सिद्धिको प्राप्त हो बाता है। जो अपने मुख्यकी इकासे अहिंसक प्राणियोंको इंडोसे पीटता है, वह परलोकमें मुखी नहीं होता। जो मनुष्य सब जीवोंको अपने समान समझकर किसीपर प्रहार नहीं करता और क्रोधको अपने काबूमें रखता है, वह मृत्युके पद्यान् मुखी होता है। जो सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा है अर्थात् सबके मुख-दु:खको अपना ही सुख-दु:ख समझता है तथा वो सब भूतोंको अपनेमें स्थित देखता है, उस गमनागमनसे रहित ज्ञानीकी गतिका पता लगाते समय देवता भी मोहमें पड़ जाते हैं। जो बात अपनेको अच्छी न लगे, वह दूसरोंके प्रति भी नहीं करनी चाहिये; यही धर्मका संक्षिप्त लखण है। मनुष्य कामनासे प्रेरित होकर ही इसके विपरात बर्ताय करता है। माँगनेपर देने और इन्कार करनेसे, सुख और दुःस पहुंचानेसे तथा प्रिय और अधिय करनेसे पुरुषको स्वर्ध जैसे हर्ग-शोकका अनुभव होता है, उसी प्रकार दूसरोंके लिये भी

समझे। जैसे एक यनुष्य दूसरोपर आक्रमण करता है तो अक्सर आनेपर दूसरे भी उसके अपर आक्रमण करते हैं; इसीको तुम अपने लिये वर्ध-अवर्धक सम्बन्धमें दूशन समझ्ये अर्थात् धर्मसे सुख और अवर्धसे दुःखब्दी प्राप्ति होती है—ऐसा निक्षय करो।

वैशान्यपनवी कहते हैं—जनमेजब ! धर्मराज युधिष्ठिरसे इस प्रकार कहकर परम बुद्धिमान् देवगुरु मृहस्पतिजी उस समय हमलोगोंके देखते-देखते सर्गको चले गये ।

#### हिंसा और मांस-भक्षणकी निन्दा तथा मांस न खानेकी प्रशंसा

वैशान्यायनमी सहते हैं—जनमेजच ! तद्वस्तर, महातेजस्त्री राजा युधिहिरने बागा-शब्दायर पढ़े हुए पितास्त्र भीष्मसे पुनः प्रस्न किया।

पुषितिरने पूछ-सहामते ! देवता, ऋषि और ब्राह्मण वैदिक प्रमाणके अनुसार सदा अहिंसा-धर्मकी प्रयांसा किया करते हैं। अतः में पूछता हूँ कि यन, वाणी और कियासे भी हिंसाका ही आवरण करनेवाला सनुष्य किस प्रकार उसके दुःससे कुटकारा पा सकता है ?

धीमजीने कहा-युधिष्ठिर ! ब्रह्मचादी पुरुषोने (यनसे, बाणीधे तबा कर्मसे ब्रिसा न करना और मांस न लाना इन) बार उपायोसे अहिसा-बर्मका पालन बहलाया है। इनमेसे एक अंशकी भी कमी हुई तो अहिला-धर्यका पालन नहीं होता । जैसे बार पैरोंबाले पद्म तीन पैरोंसे नहीं लड़े रह सकते, उसी प्रकार अहिंसा भी केवल तीन ही कारणोसे नहीं टिक सबती । जैसे हाथीके पैरके चिद्वमें सभी प्राणियोके ज्यन्तिह समा जाते हैं, उसी प्रकार अहिंसा-धर्ममें सभी धर्मीका समावेदा हो जाता है। इस तरह अहिसाका धर्मत: स्वकार बतलाया गया है। जीव मन, काशी और क्रियाके हारा हिसाके दोवसे लिप्त होता है, किंतु जो क्रमण: पहले मनसे, फिर वाणीसे और फिर क्रियाद्वारा हिसाका त्याग करके कथी मांस नहीं साता, वह तीनों प्रकारकी बिसाके दोचसे मक हो जाता है। ब्रह्मबादी महात्माओंने दिसा-दोक्के तीन कारण बतलाये हैं-मन (मांस लानेकी इच्छा), वाजी (मांस सानेका उपदेश) और स्वाद (प्रत्यक्षमध्यमें मांसका स्वाट लेना) । ये तीनों ही हिसाके आधार हैं।

अब मैं मांस-भक्षणके दोष बता रहा हूँ। जो अक्टिकेटी मनुष्य मोहवश मांस-भक्षण करता है, वह अत्यन्त नीच माना गया है। जैसे पिता और माताके संयोगसे पुत्रकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार हिंसा करनेसे पाणी पुरुषको अनेको

पापचीनियों अन्य लेना पड़ता है। जैसे जीधसे नव रसका जन होता है तो उसके प्रति वह आकृष्ट होने लगती है, उसी प्रकार मांसका आस्वादन करनेसे उसके प्रति आसीत बढ़ती है। शाखोंने भी कहा है कि विषयोंके आस्वादनसे उनके प्रति राग जपल होता है, जो जिलको अपने वहामें कर लेता है। जिनका जिल यांसका रस लेनेके लिये लोलुप होता है, वे मांसको ऐसी प्रशंसा करने हैं जिसकी मन, बाणी और जिसके हारा कल्पना भी नहीं हो सकती। मांसकी प्रशंसा करनेसे भी उसके लानेका पाप लगता है और उसका फल भी घोगना पढ़ता है। कितने ही साथु पुरुष हुसरोंकी रक्षाके लिये अपने प्राण वेकर, अपने मांससे दूसरोंके मांसकी रक्षा करके सर्गलोकमें गये हैं। युधिहर ! इस प्रकार चार उत्तयोंसे जिसका पालन होता है, उस अहिसावर्णका प्रतियादन किया गया। यह सम्पूर्ण बर्मोंने ओतारोत है।

वृधिक्रिनं पूर्ण-चितामह ! आपने अनेको बार बतलाया कि अहिंसा सबसे बड़ा धर्म है। अतः मैं यह जानना बखता है कि मांस लानेसे क्या ड्रानि होती है ? और न खानेसे क्या त्याप पहुँचता है ? जो लाग्ने पशुका वध करके उसका मांस लाता है या दूसरेके मारे हुए पशुका मांस प्रक्षण करता है, अथवा जो दूसरेके लानेके लिये पशुका वध करता है या लरीदकर मांस लाता है, उसको क्या फल मिलता है ?

भैमजीरे कहा—राजन् ! मांस न लानेसे जो लाभ होता है, उसका पद्मार्थ वर्णन सुनो—जो सुन्दर रूप, सुद्धील प्रारीर, पूर्ण आयु, ज्लम बुद्धि, सन्त, बल और स्थरणशक्ति प्राप्त करना चाहते थे, उन महात्माओने हिसाका सर्वधा परित्याय कर दिया था। इस जिल्लाको लेकर ऋषियोमें अनेकों बार वाद-विवाद हो चुका है। अन्तमें उन्होंने जो सिद्धान्त निक्षित किया है, उसे बता रहा है, सुनो—जो पुरुष प्रतका पालन करता हुआ प्रतिमास अध्योध पहांका अनुष्ठान

करता है तथा जो केवल मध् और मांसका परित्याग करता है. उन दोनोंको एक-सा हो फल मिलता है। सप्रविं, बालस्थित्य और मरीचि आदि मनीची महर्षि मांस न खानेकी ही प्रशंसा करते हैं। स्वायम्बद यनुका वचन है कि 'जो मनुष्य न मांस साता, न पशुकी हिसा करता और न दूसरेसे ही हिसा कराता है, वह सम्पूर्ण प्राणियोंका मित्र है।' जो पुरुष मांसकर त्याग कर देता है, उसका कोई भी प्राणी तिरस्कार नहीं करता । वह सबका विश्वासपात्र हो जाता है तथा साथु पुरुष सदा ही टसका आदर करते हैं। धर्मात्मा नारदत्ती कहते हैं—'जो दूसरेके मांससे अपना मांस बढ़ाना वाहता है, उसे अवस्य ही हुन्त उठाना पहता है।' बृहस्पतिजीका कथन है-- 'जो पध् और पांस त्याग देता है, उसे दान, यज और तपस्ताका कल प्राप्त होता है।' मेरा तो ऐसा विचार है कि एक यनुष्य यदि सौ वर्षीतक प्रतिमास अश्वमेष यज्ञका अनुप्रान करता है और दूसरा मांस न सानेका नियम पालन करता है तो उन होनोंका कार्य समान ही है। मधु और मांसका त्याग कर देनेसे बनुष्य सदा वज्ञ करनेवाला, सद्य दान देनेवाला और सद्य तप करनेवाला समझा जाता है। जो पहलेसे मांस खाता रहा हो और पीछे उसका सर्वधा परित्याग कर दे तो उसको जितना पुण्य होता है. उतना सम्पूर्ण वेदोके अध्ययन और समक्त पत्रोके अनुहानमे भी नहीं हो सकता। जो विद्यान सब जीवोको अचय दान कर वेता है, यह इस संसारमें निःसंदेह प्राणदाता माना जाता है। इस प्रकार विद्यान् पुरुष अहिसारूप परध कर्पकी प्रदांसा करते हैं। जैसे मनुष्यको अपने प्राण धिय होते हैं, उसी प्रकार समज प्राणियोंको अपने-अपने प्राण प्रिय जान पढ़ते हैं अतः जो बुद्धिमान् और पुण्यात्मा हैं, उन्हें बाहिये कि सम्पूर्ण प्राणियोंको अपने ही समान समझे। जब अपने कल्याणकी हुन्हा रखनेवाले विद्वानोंको भी मृत्युका भय बना रहता है से जीवित रहनेकी इच्छावाले नीरोग और निरपराध प्राणियोको, जिले मांसपर जीविका चलानेवाले पापी युस्य बलपूर्वक मार इालते हैं, क्यों न प्रय होता होगा ? इसलिये तुम मांस त्याग देनेको ही धर्म, स्वर्ग और सुरक्का सर्वोत्तम आधार समझो । अडिमा परम धर्म है, अहिंसा परम रूप है और अहिंसा परम सत्व है। अहिंसासे ही धर्मको उत्पत्ति होती है। यांस धास, लकडी था पत्थरसे नहीं पैदा होता, वह जीवको हत्या करनेपर हो मिस्त्ता है; अतः उसके लानेमें बहुत बड़ा क्षेत्र है। वो त्येग स्वाहा (देवयज्ञ) और स्वधा (पितृयज्ञ) का अनुष्टान करके पज्ञशिष्ट अमृतका भोजन करनेवाले तथा सत्य और सरलताके प्रेमी है. वे देवता हैं; किंतु जो कृष्टिलता और असत्यभाषणमें प्रवृत्त होकर सदा मांस-पक्षण किया करते हैं, उन्हें राक्षस समझना चाहिये ।

जो मनुष्य मांस नहीं साता, वह संकटपूर्ण स्वान, पर्थकर तुर्ग और गहन बनोमें रात, दिन और संख्याके समय, चौराहों और सम्मओंने तवा इविवार उठावे हुए मनुष्यों, सर्पों और हिसक पशुओंके बीचमें पड़ जानेपर भी किसीसे भयको नहीं प्राप्त होता । इतना ही नहीं, वह समस्त प्राणियोंको शरण देनेवाला और सबका विशासपात्र होता है। संसारमें न तो वह दूसरेको खेगमें डालता है और न स्वयं ही उद्विम होता है। जगत्में पदि मांस सानेवालोका अभाव हो जाय तो पशुओंकी हिंसा करनेवाला भी कोई न रहे । विसक मनुष्य मांसरहोरोंके लिये ही प्राणियोका वध करता है। यदि मांसको अभव्य समझकर सब लोग उसे खाना छोड़ दें तो पशुओंकी हत्या स्वतः ही बंद हो वायगी। हिसा कानेवालोको आयु श्लीण होती है, इसलिये अपना कल्याण चाइनेवाले मनुष्यको मांसका परित्याग कर देना चाहिये। जैसे यहाँ हिसका प्रमुओंका लोग शिकार खेलते हैं, उसी प्रकार जीवोंकी हिसा करनेवाले चयंकर मनुष्योंको दूसरे जन्मचें सभी प्राणी हेवा पहुँचाते हैं। इस समय उन्हें कोई संकटसे क्वानेवाला नहीं थिलता । लोचसे, बुद्धिके मोहसे, बल-बीर्पकी प्राप्तिक लिये अखवा पापियोंके संसर्गमें आनेसे पर्व्यको अधर्ममे स्थि हो जाति है। जो दूसरोंके मांस साकर अपना मांस बढ़ाना बाहता है, वह जहाँ कहीं भी जन्म लेता है, र्कनसे नहीं रहने पाठा । नियम पालन करनेवाले यहर्षियोंने मांस-मक्ष्मके त्यागको ही धन, यदा, आयु तथा स्वर्गकी प्राप्तिका प्रचान ज्याय और परम कल्याणका साधन कल्लामा है।

कुनीनन्दन ! पूर्वकालये मैंने मार्कण्येयजीके मुलसे मास कानेके जो दोष सुते हैं, उन्हें बता यहा है; सूनी-जो जीवित खनेकी इच्छावाले प्राणियोंको मारकर अथवा उनके सर्व मर कानेपर उनका मांस खाता है, वह उन प्राणियोंका हत्याग ही समझा जाता है। जो मांस वरीदता है वह धनसे, जो साता है का उपयोगसे तथा जो मारनेवाला है वह शखप्रहार करके या फाँसी लगाकर पशुओकी हिंसा करता है। इस प्रकार तीन तरहसे प्राणियोका क्य होता है। जो मांसको स्वयं तो नहीं साता, पर सानेवालेका अनुपोदन करता है, वह भी भावदेवके कारण गांस-भक्षणके यापका भागी होता है। इसी प्रकार जो पारनेवालेको प्रोत्साहन देता है, उसे भी हिसाका पाप लगता है। जो मनुष्य मोस न खाकर सब जीवी-पर दया करता है, उसका कोई भी प्राणी तिरस्कार नहीं करता, बह दीर्पनीकी और सदा नीरोग होता है। हमने सना है कि सुवर्णदान, गो-दान और भूमि-दान करनेसे जो धर्म प्राप्त होता है. मांसका चहाज न करनेसे उससे भी विशिष्ट बर्मकी प्राप्ति होती है। वो मांसरवेरोंके लिये पशुओंकी हत्या करता है,

लगता है, मांस खानेवालेको नहीं । वो अज्ञानी मनुष्य वैदिक यज-यागादिके नामपर मांसके लोभसे प्राणियोकी हिसा करता है, वह नरकगामी होता है। जो पहले मांस खानेके बाद फिर उससे निवल हो जाता है, उसको भी महान् धर्मको प्राप्ति होती है; क्योंकि वह पापसे पीछे हटता है। जो मनुष्य हत्वाके लिये पशु लाता है, जो उसे मारनेकी अनुमति देता है, जो उसका वध करता है तथा जो ऋरीहता, बेचता, पकाता और साता है, वे सब-के-सब सानेवाले ही सपझे जाते हैं। जो पनुष्य परम ज्ञान्तिमय जीवन व्यतीत करना बाहता हो, उसे दूसरे प्राणियोंके पांसका सर्वचा त्याग कर देना वाहिये । मांस न सानेसे सब प्रकारका सुख विस्तत है। जो सी वर्षोतक कठोर तपस्या करता है तसा जो केवल मांसका परिलाग कर देता है, ने दोनों मेरी दृष्टिमें एक समान हैं। इस प्रकार अहिसा ही सबसे उत्तम धर्म है। जो महात्मा इसका पालन करते हैं, वें खर्गके निवासी होते हैं। जो सदा धर्मका आचरण करते हुए बाल्पकालमे ही मधु, मांस और मदिशका त्याग कर देते हैं, जे मुनि कहलाते हैं। जो पुरुष मांस-मञ्जूषाके व्यागसय इस अहिसा-धर्मका स्वयं आवरण करता और दूसरोको उपदेश हेता है, वह पहलेका महान् दुराचारी होनेपर भी कदापि नरकमें नहीं पड़ता। जो यांस-मक्षणके त्यागक्त्य इस परम पवित्र एवं प्रावियोद्धारा प्रचीतित विधिका सदा पाठ वा अवण करता है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है तथा उसकी समस कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं। इतना हो नहीं,इसके पाठ और भाषण करनेपर आपश्चिमें पड़ा हुआ पुरुष आपश्चिमे,केंद्रमें पढ़ा हुआ कैदसे, रोगी रोगसे और दुःशी दुःशसे सुटकास पा जाता है। इसके प्रभावसे मनुष्य तिर्यम्-योनिमें नहीं पहता तथा उसे सुन्दर रूप, सम्पति और महान् पदाकी प्राप्ति होती है। इस प्रकार मैंने ऋषियोंकी बतायी हुई यह मोस-त्यागको विधि बतलायी है।

युधिहरने कहा-पितामह ! यह खेदको वात है कि संसारके ये निर्देशी यनुष्य महान् राक्षसोंकी तरह अन्हे-जन्हे लाह पदार्थोंका परित्याग करके मांसका साद लेना चाहते हैं। ये मालपूर, तरह-तरहके साग और रसीली मिठाइपोको भी उतनी रुचिसे नहीं लाना चाहते, जितनी रुचि मांसके लिये रखते हैं। अतः मैं मांस न खानेसे होनेवाले लाम और उसे सानेसे होनेवाली हानियोंको पुनः सुनना बाहता है।

*पीचाजीने कहा-बेटा* ! मांस न खानेमें बहत-से लाच हैं, मैं उन्हें बता रहा है, सुनो—जो दूसरेका मांस ख़ाकर अपना मांस बढ़ाना चाहता है, उससे बढ़कर नीच और निर्देगी

वह पुरुवोंमें अद्यम है। हिसाका अधिक दोष पातकको हो। यनुष्य कोई नहीं है: जगत्में अपने प्राणीसे अधिक प्रिय दूसरी कोई वस्तु नहीं है; इसलिये प्रनुष्य जिस तरह अपने अपर दया चक्का है, उसी तरह उसे दूसरोपर भी दया करनी चाहिये। मांस-पक्षण करनेसे पहान् पाप होता है और उसे न खानेसे बहुत बहु पुण्य होता है। समस्त जीवॉपर दया करनेके समान इहारोक और परलोकमें कोई कार्य नहीं है। दयाल मनुष्यको कभी भवका साधना नहीं करना पढ़ता। दवालु और तपनीके लिये यह लोक और परलोक दोनों ही सुखद होते हैं। जो मनुष्य दयायरायण होकर सम्पूर्ण प्राणियोंको अधय-दान करता है,उसे सब प्राणी अभवदान देते हैं। वह प्राचल हो, लडलहाता हो, निर पड़ा हो, पानीके बहावपे सीवकर बड़ा जाता हो, आहत हो रहा हो अथवा किसी भी सप-विषय अवस्थामें पड़ा हो, सब प्राणी उसकी रक्षा करते है। हिसक पञ्च, पिष्टाच और राक्षस भी उसके प्राण नहीं तेते । जो मनुष्य दूसरे जीवोंको भपारे बचाता है, वह स्वयं भी घषका अवसर आनेपर उससे चुटकारा पा जाता है। भाषा-दानके समान दूसरा कोई दान न हुआ है, न होगा । मृत्यू किसी भी प्राणीको अभीष्ट नहीं है: क्योंकि मृत्युकालमें सभी जीव काँप उठते हैं। इस संसार-समुद्रमें समस्त प्राणी सदा गर्भवास, जन्द और बुद्धाया आविके दुःखसे दुःशी होकर बारों और घटकते खते हैं। इसके सिवा मृत्युका पथ भी उन्हें केवैन किये रहता है। गर्थमें आये हुए प्राणी मल-मुस्के बीवये रहकर क्षार, अमर और कटु आदि रसोसे, जिनका स्पर्ध अत्यन कठोर और दुःसवायी होता है, कष्ट पाते रहते है। पांसलोलुय जीव जन्म लेनेपर भी परवक्त होते हैं। वे बार-बार शर्सोसे कारे और प्रकाये जाते हैं। उनकी यह दुर्गति प्रत्यक्ष देखी जाती है। वे अपने पापोके कारण कुम्बीपाक नाकमें डाले जाते और भिन्न-भिन्न योनियोंमें जन्म लेकर गला घोट-घोटकर मारे जाते हैं। इस प्रकार उन्हें जारेजार संसारचक्रमें घटकना पड़ता है।

इस भूयण्डलपर अपने आत्यासे बढ़कर कोई प्रिय वस्तु नहीं है,इसलिये सब प्राणियोपर दया करे और सबको आत्मभावसे देखे । जो यनुष्य जीवनधर किसी भी जीवका मांस नहीं खाता, उसे निःसंदेह स्वर्गतोकमें श्रेष्ठ स्थान मिलता है। जो जीवित रहनेको इच्छाबाले प्राणियोके पांस साते हैं, वे भी दूसरे जन्ममें उन प्राणियोद्धारा भक्षण किये जाते हैं। इस विषयमें मुझे तनिक भी संदेह नहीं है। युधिष्ठिर ! (जिसका क्य किया जाता है, वह प्राची कहता है-) 'मां स भस्यते यस्त्रद् भक्षयिये तमयहम्' अर्थात् 'आज पृथ्ने वह साता है तो कभी मैं भी उसे साऊँगा।' वही मांसका मांसत्व है-इसे ही मांस शब्दका तात्वर्य समझो । इस जन्ममें जिस जीवकी हिंसा होती है, वह दूसरे जन्ममें पहले धातकको मारता है, फिर पांस खानेवाला उसके हाबसे मारा जाता है। जो दूसरोकी निन्दा करता है, वह खर्च भी दूसरोके कोध और द्वेषका पात्र होता है। अहिंसा परम धर्म, अहिंसा परम संबम, अहिंसा परम दान, अहिंसा परम तप, अहिंसा परम पत्र, अहिंसा परम फल, अहिंसा परम पित्र और अहिंसा परम सुख है। सम्पूर्ण बजोंमें दान किया जाय, सब तीबोंमे इबको

are you the same of the same of

लगायी जाय और सब प्रकारके दानका फल प्राप्त हो तो भी अहिंसाके साथ इनकी तुलना नहीं हो सकती। जो हिंसा नहीं करता उसकी तपस्या अक्षय होती है, उसे सदा यह करनेका फल मिलता है, हिंसा न करनेवाला मनुष्य सम्पूर्ण प्राणियोंके माता-पिताके सम्मान है। युधिहिर । यह अहिंसाका फल बतलाया गया। अभी इससे भी अधिक उसका फल होता है। अहिंसासे होनेवाले लामका सौ वर्षीमें भी वर्णन नहीं हो सकता।

# व्यासजीकी एक कीड़ेपर कृपा

वृश्वितिने पूरा-धितामह । जो योद्धा यहान् संप्राममें जाकर इच्छा या अनिकासे प्राया-त्याग कर देते हैं, उनकी क्या गति होती है ? आप जानते हैं प्राया-त्याग करना कितना कठिन है। कोई उन्नतिको अवाचामें हो या अवनित्यों, शुभ समयमें हो या अशुभ समयमे; किन् मरना नहीं चलता। इसका क्या कारण है ? आप सर्वज़ है, बतानेकी कृपा कीजिये।

भीकानि कहा—युधिष्ठिर । इस संसारके प्राणी उक्रतिमें हों या अवनतिमें, शुभमें हो अकवा अञ्चलमें जिल किसी भी अवस्थामें हों, उसीमें सुरा मानते हैं, मरना नहीं बाहते, इसका कारण बतता रहा हैं, सुनो—इस विवयमें मगवान् ज्यास और एक जीड़ेका संवादक्य प्राचीन इतिहास प्रसिद्ध है, वहीं तुन्तें सुना रहा है। पहलेको बात है, बहुस्तकाय श्रीकृष्णाहैपायन व्यासकी कहीं जा रहे थे। उन्होंने एक स्वित्रेको गाड़ी बलनेके रास्तेसे बड़ी तेत्रीके साथ भागता देखा। व्यासकी सम्पूर्ण प्राणियोंकी गतिके जाता और भाषाको समझनेवाले हैं। उन्होंने उस ब्हिसे इस प्रकार पूछा—'कीट। आज तुम बहुत हरे हुए और उत्तावले दिखायी देतें हो, कहो, कहीं दीड़े जा रहे हो ? कहाँसे तुन्तें भय प्राप्त हुआ है।'

कड़िनें कहा—भगवन् । कोई बहुत बड़ी बैलगाड़ी आ रही है, इसीकी घरघराइट सुनकर मुझे पण हो गया है। इसकी आवाज बड़ी डरावनी है, यह जब कानीये पड़ती है तो ऐसा संदेह होता है कि कड़ी गाड़ी आकर यूझे कुचल न डाले, इसीस्तिये तेजीसे भाग रहा है। यह देकिये, बैलोपर बाबुककों मार पड़ रही है, वे भारी बोझ लिये हॉफते हुए इधर आ रहे हैं। मुझे उनकी आवाज बहुत निकट सुनायी पड़ती है। गाड़ीपर बैठे हुए मनुष्योंके भी नाना प्रकारके कब्द कानोंचे पड़ रहे हैं। हमारे-जैसे कीड़ोके लिये इस आवाजको वैर्थपूर्वक सुन सकता कठित है, अतः इस दारूग भवसे अपनी रक्षा करनेके लिये में यहाँसे माग रहा हूँ। मौत प्रत्येक प्राणीके लिये दुःरादाधिनी होती है। अपना जीवन सबको दुर्लभ जान पहता है। कहीं ऐसा न हो कि मैं सुलसे दुःसमें पह जाऊँ: इसी भवसे पलस्तान कर रहा है।

व्यक्तवीने करा—कीट ! तुन्हें कहाँ सुस्त है ? तुम तो तिर्वक्तवीनमें पढ़े हुए हो । मेरी समझमें मर जाना ही तुन्हारे किये सुस्तकी बात है । तुम शब्द, स्पर्श, रस, राज्य तथा छोटे-बढ़े मोनोका अनुमव नहीं कर सकते; अतः तुन्हारा तो मरना ही अच्छा है ।

क्येंने कहा—भगवन् । जीव सभी योनियोमें सुसका अनुभव करते हैं। सुझे भी इस योनिमें सुक्त मिलता है और यही सोचकर में जीवित रहना चाहता है। यहाँ भी इस प्रशिके अनुसार सब प्रकारके विषय उपलब्ध होते हैं। भनुष्यों और स्थावर प्राणियोंके धोग अलग-अलग हैं। पहले जन्ममें में एक बहुत धनी शुद्र का । ब्राह्मणोंके प्रति मेरे मनमें तनिक भी आदाका भाव न वा। मैं परले सिरेका कंजूस और व्यावस्तोर या । सबसे तीसे वचन बोलना, बुद्धिमानीके साव लोगोंको ठगना और संस्तरभरसे द्वेष रखना—वह मेरा लबाय हो नया था। झूठ बोलकर लोगोंको धोखा देना और दूसरोका याल इक्व लेना—बड़ी मेरा काम था। मैं इतना निर्देषी या कि मात्सर्पक्श यरपर आये हुए अतिथियों और आजित जनोंको फोजन कराये बिना ही केवल स्वाद लेनेकी इच्चासे अकेता ही चोजन कर रहेता था। भयके समय अधय पानेकी इच्छासे कितने ही शरणार्थी मेरे पास आते; किंतु मैं उन्हें ऋरण होने योग्य सुरक्षित स्थानमें पहुँचाकर भी अकस्पात् वहाँसे निकाल देता, उनकी रक्षा नहीं करता द्या। दूसरे मनुष्योंके पास धन-धान्य, सुन्दरी स्त्री, अच्छी-अच्छी सवारियाँ, अद्भुत वस्त्र और उत्तम सङ्मी

देसकर में अकारण ही उनसे जलता रहता था। दूसरोका
मुख देसकर मुझे इंच्यां होती थी। किसीका ऐक्वयं मुझसे नहीं
देखा जाता था। मैं अपनी इन्हाओका गुलाम था। दूसरोके
धर्म, अर्थ और कामका विनाश करनेको सदा ही उसत रहता
था। पूर्वजन्ममें मेरे हारा प्रायः कुरतापूर्ण कर्म हुए हैं। उनकी
याद आनेसे मुझे बड़ा पश्चाताप होता है। उस समय मुझे शुभ
कर्मीके फलका ज्ञान न था। जीवनमें मैंने केवल अपनी बड़ी
भाताकी सेवा की थी तथा एक दिन अपने घरपर आये हुए
एक ब्राह्मण अतिकिका, यो अपने जातीय गुणोसे सम्पन्न थे,
स्वागत-सत्कार किया था। उसी पुण्यके प्रभावसे मुझे
आवत्तक पूर्वजन्मको स्मृति बनी हुई है। अब मैं कोई शुभ
कर्म करके भविष्यमें सुख पाना बाहता है। अतः विजनसे मेरा
कल्याण हो वह उपाय आय ही बताइये। आपहीके मुझसे मैं
उसे सुनना बाहता है।

व्यासजीने कहा—सीट ! तुम जिस शुध कर्मक प्रधानमें तिर्वकृषोनिमें जन्म लेकर भी मोहित नहीं हुए हो यह और

कुछ नहीं, मेरा दर्शन ही है। मैं अपने तपोबलसे केवल दर्शनमात्र देकर तुन्हारा उद्धार कर दूँगा । तपोबलसे बढ़कर दूसरा कोई क्षेष्ठ बल नहीं है। मैं जानता है, अपने पूर्वकृत पापोंके कारण तुन्हें कीड़ेकी योनिमें आना पड़ा है। यदि इस समय तुष्त्रारी धर्मक प्रति अद्धा है तो तुष्हें धर्म अवस्य प्राप्त होगा। देवता और तिर्वक्योनिये पढ़े हुए प्राणी इस कर्ममूमिये किये हुए कर्मीका ही फल भोगते हैं। अज्ञानी यनुष्पका वर्ष भी कामनाको लेकर ही होता है तथा वे कामनाकी सिद्धिके लिये ही गुणोंको अपनाते हैं। अस्तु, एक जगड एक बेड जाहाण रहते हैं। वे जीवनमें सदा सूर्य और बन्द्रमाको पूजा किया करते हैं तथा लोगोंको पवित्र कथाएँ सुनाते खते हैं। उन्हेंकि यहाँ तुम पुत्रसम्पसे जन्म लोगे और विषयोको पञ्चभूतीका विकार मानकर अनासक भावसे उनका डपधोग करोगे। आ समय मैं तुष्टारे पास आकर बद्धविद्याका उन्हेंस करूंगा, अचवा तुम जिस लोकमे जाना बाहोगे, वहीं तुन्हें ले आऊँगा।

#### कीड़ेका क्रमशः ब्राह्मण-योनिमें जन्म लेकर ब्रह्मलोक प्राप्त करना

भीषानी कहते हैं--युधिद्विर । व्यासातीके इस प्रकार कहनेपर उस कीड़ेने 'बहुत अच्छा' कड़का उनकी आज़ा व्यक्तिर कर ली और बीच रास्त्रेचें आकर वह तहर गया। इतनेमें यह विसाल एकड़ा वहाँ आ पहुँचा और उसके पहिंचेसे दशकर उस कीड़ेने प्राण त्याग दिया। तत्पक्षात् वह क्रमक्तः साही, गोवा, सूअर, मृग, पक्षी, बाण्डाल, शूह और वैदयकी योनियोमे जन्म लेता हुआ क्षत्रिय-जातिमे उत्पन्न हुआ। उस समय वह महर्षि व्यासजीका दर्शन करनेके लिये बनमें गया और उन्हें पहचानकर उनके चरणोमें गिर पड़ा। इसके बाद हाथ जोड़कर बोला—'भगवन् । आज मुझे वह स्वान मिरत है, जिसकी कहीं तुलना नहीं है। इसे मैं दस जन्मोंसे पाना चाहता था। यह आपहीकी कृपा है कि मैं अपने दोषसे कीड़ा होकर भी आज राजकुमार हो गया। अब सोनेकी मालाओंसे सुशोधित अत्यन्त बलबान् गडराज मेरी सवारीमें रहते हैं। मैं सुन्दर महलांके भीतर सुसद शब्दाओंपर बड़े सम्मानके साथ शयन करता है। आप महान् तेजस्वी और सत्यप्रतिज्ञ हैं। आपके ही प्रसादमें आज में कीड़ेसे राजपूत हो गया है। महाप्राप्त ! आपको नमस्कार है। आपके तयोबलके प्रभावसे मुझे यह राजपद प्राप्त हुआ है: अत: आज्ञा दीविये

में आपकी क्या सेवा कर्ता ?



व्यासनीने कहा-गानन् ! आज तुमने अपनी वाणीसे

येश मलीमॉत सावन किया है। अमीतक तुन्हें अपनी कीट-योनिकी कलुषित स्मृति बनी हुई है। तुमने पूर्वज्ञयने अर्थपरायण, नृशंस और आततायी खुद्र होकन जो पाप संजित किया था, उसका सर्वथा नाश न्यों हुआ है। कीटयोनिमें जन्म लेकर भी जो तुमने मेश दर्जन किया, उसी पुण्यका फल है कि तुम इतिय हुए और आज जो तुमने मेशे पूजा की इससे तुन्हें ब्राह्मणताकी क्राप्ति होगी। राजकुमार! तुम नाना प्रकारके सुन्त भोगका अन्तमें गौ और ब्राह्मणोंकी रक्षाके लिये संक्रमभूमिने अपने प्राणोकी आहुति होगे। तदनन्तर, ब्राह्मणसमये प्रमुर दक्षिणावाले अनेको बहुति होगे। सनुहान करके अधिनाशी ब्रह्मत्वरूप होका अकृप आनन्दका अनुभव करोगे।

भीमजी काते हैं—इस प्रकार अपने पूर्वजन्मका स्वरण करनेवाला वह कीट अब बाजिप-योनिये अपन्न हो बान्नधर्मका पालन करने लगा। तत्पश्चात् उसने बड़ी धारी तपस्या आरम्य की। धर्म और अर्थक तत्वको जाननेवाले का राजकुमारकी उस तपस्या देखकर विजयर श्रीकृष्णद्वैभायन व्यासजी उसके पास आये और बड़ने लगे—'कीट! प्राणियोकी रक्षा करना ही श्रीवर्योका धर्म है। तुम शुभ और अधुमका ज्ञान प्राप्त करो तथा अपने पन और इन्तियोको वसमें करके भलीभाँति प्रजाका पालन करो। ज्ञाम भोगोंका वान करते हुए अपने अशुभ खेलोका मार्जन करो, प्रसन्ध खो और आत्माका ज्ञान प्राप्त करो। आजीवन स्वयमंका पालन करते रही। तवनचर, स्वतिष-सरोरका ज्ञाम करके ब्राह्मणत्वको प्राप्त करोगे।'

पुषिष्ठिर । महर्षि व्यासकी बात सुनकर वह राजकुमार

प्रजाका धर्मपूर्वक पासन करने रूगा। प्रजा-पासनस्थ्य धर्मका आचरण करते हुए उसने थोड़े ही दिनोमें (रणपूर्मिमें) धरीर त्याग दिया और दूसरे जन्ममें वह ब्राह्मणके घर अपन्न हुआ। यह जानकर महापद्मस्वी व्यासकी पुनः उसके पास आये और खेले—'विप्रवर! अब तुन्हें किसी प्रकारका भय नहीं होना चाड़िये। उत्तम कर्म करनेवाला उत्तम जातिमें और पाप करनेवाला पाप-योनियोंने जन्म रहेता है। मनुष्य जैसा पाप करता है, उसके अनुसार ही उसे फार धोगना पड़ता है। अतः अब तुम मृत्युके धयमे न हते। ही, तुन्हें धर्मके लोपका घव अवह्य होना चाड़िये; इसलिये उत्तम धर्मका आवरण करते रहो।'

कॉटने कहा—धगवन् । आपकी कृपासे मुझे अधिकाधिक मुखकी अवस्था आह होती गयी है। आज वर्णपुरुक सम्पत्ति पाकर मेरा सारा पाप नष्ट हो गया।

नंद्रण्यां कहते हैं—इस प्रकार घगवान् व्यासके कथनानुसार इस कोटने दुर्लच हाह्यणत्वको पाकर पृथ्वीको सैकड़ों व्यापुर्णेसे अद्भित कर दिया (अर्थात् इसने सैकड़ों वह किये)। ठदनचर, हाह्यजेताओंमें क्षेष्ठ होकर उसने हह्याजीका सालोक्य प्राप्त किया। व्यासजीके कथनानुसार उसने कथमंका पालन किया था, इसीका यह फल हुआ कि वह महालोकमें जाकर सनातन हाह्यमें लीन हो गया। पुष्पिहर! (अतिम-चौनिमें उस कोटने युद्ध करके प्राणस्थाग किया था, इसलिये उसे उत्तम गतिकी प्राप्ति हुई।) इसी प्रकार को प्रधान-प्रधान झतिय अपनी द्वतिका परिकय देते हुए इस रणधुनिमें मारे गये हैं, वे भी पुण्यमधी गतिको प्राप्त हुए हैं; अतः उनके तिस्ये तुम्हें होक नहीं करना चाहिये।

## व्यास-मैत्रेय-संवादमें दान, तप आदिकी प्रशंसा

वृष्णिक्षरने पूज-पितामह । विद्या, तप और दान-इनमेंसे कीन-सा कर्म श्रेष्ट है ?

भीकानी वता पृथिष्ठिर ! इस विकाम श्रीकृष्णाद्वैपापन व्यास और मैश्रेयके संवादसम्य एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक समयको बात है, भगवान् श्रीकृष्णाद्वैपापन वेदच्यासजी गुप्तकारसे विकाते हुए काशीमें जा पहुँचे। वहाँ पुनियोंको मण्डलीमें मुनिकर पैत्रेयजी बैठे हुए थे। जब व्यासजी उनके पास गये तो मैत्रेयजीने उने पहचान लिया कि ये कोई महाला है, फिर उनका विधिवत् पूजन करके उन्हें उत्तम अन्न धोजन कराया। वह उत्तम,

लाभदायक और सबकी स्रविके अनुकूत अब भोजन करके महामना ज्यासजी बहुत संतुष्ट हुए। फिर जब बहाँसे करूने लगे तो कुछ मुसकराये। उन्हें मुसकराते देल मैत्रेयने कहा—'धर्मातान्! मैं आपको प्रणाम करके पूछता है, आपके इस प्रकार मुसकरानेका तथा कारण है?'

क्यस्ताने करा—पैत्रेयजी ! मैंने आपके यहाँ अतिच्छेद और अतिचादका दर्शन किया है। अर्थात् आपकी जो स्थिति है वह असाधारण कर्मके बिना प्राप्त होनेवाली नहीं है; किंतु आपको यह सहस्र ही प्राप्त दिलायी देती है। यही

जानकर मुझे विस्मययुक्त हैंसी आयी है। जाकविधिके अनुसार दिया हुआ बोड़ा भी दान पहान् फल देनेवाला होता है। आपने ईम्बरितित इदयसे भूले-प्यासे प्राणिचोक्ते द्वन दिया है। मैं भूला और प्यासा वा, ऐसी स्थितिमें मुझे अन देकर आपने तृप्त किया । इस पुण्यके प्रधावसे आपने महान् यत्तीद्वारा प्राप्त होनेवाले बढ़े-बड़े लोकॉपर किक्य पायी है। अतः पै आपके पवित्र दानसे बहुत प्रमन्न हुआ हूँ। आपका बल पुण्यका ही बल है और आपका दर्जन भी पुण्यका ही दर्शन है। इस दानसम् पुण्यके प्रभावसे ही आपके ऋरीसरे पवित्र गन्ध निकल रही है। तात ! दान करना तीर्वतान और वैदिक ज़तकी पूर्तिसे भी बड़कर है। जितने पवित्र कर्म हैं, उन सबर्थे दान ही सबसे बहकर पवित्र और कल्पाणकारी है। आप जिन-जिन वेदोक्त उत्तम कर्मोकी प्रदोसा करते हैं, उन सक्यें दान ही क्षेष्ठ है; इसमें तनिक भी संदेशकी बात नहीं है। दाताओंने जो उत्तम मार्ग बना दिया है, अगीसे मनीबी पुरुष बलते हैं। दान करनेवाले प्राणदाता समझे जाते हैं। उन्हींयें यमं प्रतिष्ठित है। जैसे लेटोंका स्त्राध्याय, इन्द्रियोंका संयय और सर्वत्सका त्याग उत्तम है, उसी प्रकार दान भी इस संसारमें अत्यन्त उत्तम माना गया है। महामते । आपको इस दानके कारण ज्ञाम सुलकी प्राप्ति होगी। बुद्धिमान् मनुष्य यान करके उत्तरीत्तर श्रेष्ठ सुन्त आप्त करता है—यह नात हमलोगोंके सामने प्रत्यक्ष है। आप-जैसे लोग धन पाते हैं तो असमे दान और यह करके मुखी होते हैं। किंतु जो विषय-सुलोमें आसक्त हैं, वे सुलाते दुःलमें पड़ते हैं और जो तपस्या आदिके द्वारा दुःख उठाते हैं, उन्हें दुःलसे ही सुस्तकी प्राप्ति होती देखी जाती है। इस जगत्में बिह्यनोने मनुष्यके आचरण तीन प्रकारके कालाये हैं—किसीमें पुण्य होता है, किसीमें पाप होता है और किसीमें दोनोंका अधाव रहता है। ब्रह्मनिष्ठ पुरुषका आचरण न पुण्यमय माना जाता है, न पापमय। उनके कर्ममें होनोंका ही अचाव खता है। जो बड़, दान और तपस्थामें प्रवृत्त रहते हैं, वे पुण्यकर्म करनेवाले हैं। जो प्राणियोसे ग्रेड करते हैं, वे पापाचारी समझे जाते हैं। वो मनुष्य दूसरोके धन पुराते हैं, वे दु:सको प्राप्त होते और नस्कमें पड़ते हैं।

मैंत्रेयने कहा— पूने ! आपने दानके सब्बन्धमें जो बातें बतायी हैं, वे दोषरहित और निर्मल हैं। इसमें तिनक भी संदेह नहीं कि आपने विद्या और तपस्थासे अपने अन्तः करणको परम पवित्र बना लिया है। आप शुद्धन्तित हैं, इसलिये आज आपके समागमसे मेरे लिये महान् लाम पहुँचा है। जब मैं बारंबार बुद्धिसे विचार करके देखता हैं तो आप अल्बन्त समृद्ध तपसी जान पड़ते हैं। आपके दर्शनसे मेरा अध्युदय होगा । आपने यहाँतक आनेका कष्ट किया, इसे मैं आपकी कृपा समझता हूँ तथा अपने स्वाभाविक कर्मको भी इसमें कारण पानता हूँ। ब्राह्मफलके तीन कारण माने गये है—तपस्या, शासकान और विद्युद्ध ब्राह्मणकुरूमें जन्म । ओ इन तीन गुणोसे युक्त हैं, वहीं सबा ब्राह्मण है। ऐसे ब्राह्मणके वृप्त होनेपर देवता और पितर भी वृप्त हो जाते हैं। विद्यानीके लिये ब्राह्मणसे बक्कर दूसरा कोई मान्य नहीं है। ब्राह्मण न हों तो यह सारा जगह अज़ानान्यकारसे आच्छत्र हो जाय, किसीको कुछ सुझ न पड़े तथा चारों वर्णीकी स्थिति, धर्म-अधर्म और सत्य-असत्य कुछ भी न रह जाय। जैसे मनुष्य उत्तम खेतमें बीज बोनेपर उसका पत्र पता है, उसी प्रकार विद्वान् प्राक्षणको दान देवत दाता पुरुष उत्तप परतका उपन्येग करता है। बदि विद्या और सदाबारसे सम्बन्न ब्राह्मण दान न स्तीकार करें तो धनधानोंका धन ही व्यर्थ हो जाय। मूर्ज मनुष्य यदि किसीका अन्न जाता है तो वह उस अन्नको नष्ट करता है (अर्थात् दाताको उसका कुछ परत नहीं पिताता) । इसी प्रकार वह अन्न भी उस पूर्वको नष्ट कर क्राला है। जो सुपात्र होनेके कारण उस अब (और दाता) की रक्षा करता है, उसकी भी वह अन्न रक्षा करता है। जो मूर्ज क्रनके करका इनन करका है, यह सर्व भी भारा नाता है। विद्वान् ज़ाहाण पदि अध घड़ण करता है तो वह उस अक्रका स्वामी होता है अर्थात् उसको पत्तानेकी शक्ति रखता है तथा वह ईक्टर (समर्थ) होनेके कारण दाताके तिये उसके दानके अनुसाय उत्तम फल उत्पन्न करता है। यदि इतर मनुष्य किसोंका अन्न प्रहण करते हैं तो ये दाताकी संतान समझे जाते हैं। अतः अयोग्य व्यक्तिको दान तेनेसे इस सूक्ष्म दोषकी प्राप्ति होती है; इसलिये उसे किसीका दान नहीं लेना चाहिये। द्यन देनेवालोंको जो पुण्य होता है, वही पुण्य दान लेनेवाले योग्य अधिकारीको भी मिलता है; क्योंकि दोनों एक-दूसरेके ज्यकारक होते हैं। एक पहिलेसे गाड़ी नहीं **बस्ती**— प्रतिप्रहोताके किना दाताका स्त्रन नहीं सफल हो सकता—ऐसा ऋषियोंका कवन है। जहाँ विद्वान् और सदाबारी ब्राह्मण रहते हैं, वहीं दिये हुए दानका फरू इहलोक और परलोक्यें भी मिलता है। जो ब्राह्मण विशुद्ध कुलमें ळपत्र, तपसामें लगे रहनेवाले, दाता तथा अध्ययन-सम्पन्न हैं, वे ही सदा पूज्य माने गये हैं। ऐसे सत्पुरुवोंने जिस मार्गका निर्माण किया है, उससे चलनेवालेको कभी मोह नहीं होता।

आपके समागमसे मेरे लिये यहान् लाम पहुँचा है। जब मैं धाँच्यां कहते हैं—युधिष्टिर ! मैत्रेयके इस प्रकार बारंबार बुद्धिसे विचार करके देखता हूँ तो आप जत्यना कहनेपर मगवान् वेदच्यास बोले—'आप बड़े सीमाग्यशाली हैं जो ऐसी बातोंका ज्ञान रखते हैं। आपको इस तरहकी बुद्धि | भी सौभाग्यसे ही प्राप्त हुई है। संस्तास्के लोग उत्तम गुणवाले पुरुषोकी ही अधिक प्रशंसा करते हैं। बड़े आरूदको बात है कि रूप, अवस्था और सम्पतिका अधिमान आपके मनपर तनिक भी प्रभाव नहीं डालते। इसे आप अपने डायर देवताओंका अनुप्रह समझिषे । अस्तु, अब मैं दानसे भी उत्तम धर्मका वर्णन करता है। इस जगत्ये जितने शास और जो-जो प्रवृत्तियाँ हैं, वे सब वेट्के ही आधारपर कमन्न: प्रचलित हुई है। मैंने सुना है कि मनुष्य तय और विद्यासे ही महान् पदको प्राप्त होता है तथा तपके ही प्रशाससे वह अपने पापीका नादा करता है। पुरुष जिस-जिस अधिराज्ञाकी सिद्धिके लिये तपस्थामें प्रवृत्त होता है, वह सब उसे तप और विद्यासे प्राप्त हो जाती है। जिससे संयोग होना, जिसको पराजित करना, जिसे पाना और जिसे टालना कठिन है, यह सब तपस्थासे साध्य हो जाता है; क्योंकि तपस्थाका बल सबसे बड़ा है। चराजी, चोर, गर्भहत्यारा और गुरुको स्नीसे व्यक्तितार करनेवाला पापी भी तपस्ताने तर जाता है, अपने पापोसे छुटकारा पा जाता है। जो सब प्रकारकी विद्याओंमें

प्रयोग है वहाँ नेत्रवान् है और तपस्वी चाहे जिस प्रकारका हो वह भी नेजवान् ही समझनेयोग्य है। इन दोनोंको सदा नमस्कार करना चाहिये । जो विद्याके धनी और तपस्वी हैं, वे सब पूज्य हैं तथा दान देनेवाले भी इस लोकमें धन और परलोकमें सुरत पाते हैं। संसारके पुण्यात्मा पुरुष अञ्च-दान देकर इस लोकमें भी सुन्ती होते हैं और मृत्युके बाद ब्रह्मलोक तथा अन्य शक्तिशाली लोकोंको प्राप्त करते हैं। दानी पुरुष खर्च पृत्रित और सम्मानित होते हुए दूसरोंका पूजन और सम्यान करते हैं। वे जहाँ जाते हैं बड़ी सब लोग उनके सामने मस्तक झुकाते हैं । मैंब्रेयजी । आप तरूण और जलबारी हैं, सदा बर्मपालनमें लगे रहिये और गृहस्वीके लिये जो सबसे उत्तम एवं पुरुष कर्तव्य है, उसे ध्यान देकर सुनिये । जिस कुलमें पति अपनी पत्नीसे और पत्नी अपने पतिसे संतुष्ट रहती हो वहाँ सदा कल्याण होता है। जिस प्रकार पानीसे इस्तरकी मेल धुल जाती है और अधिकी प्रभासे अन्यकार दूर हो जाता है, उसी प्रकार दान और तपस्थासे मनुष्यका सारा पाप नष्ट हो जाता है । आपका बलपाण हो, अब मैं अपने आधनपर जाता है। मैंने जो कुछ बताया है उसे पाद रस्तियेगा, इससे आपका कल्याण होगा।'

## शाण्डिली और सुमनाका संवाद—पतिव्रत-धर्मका वर्णन

मुधिहिरने कहा—पितायह । आप सम्पूर्ण धर्मवेताओं में भेष्ठ हैं, अतः अब मैं आपके मुक्तसे साव्यी क्रिपोंके सदाबारका विषय सुनना धाहना है। आप उसका वर्णन क्रीजिये।

प्रीयजीने कहा—एक समयको बात है, सब प्रकारके तत्त्वोंको जाननेवाली, सर्वज्ञ एवं मनीवनी प्राण्डिती देवलोकमें गयी। वहाँ कैकेपी सुमना पहलेसे मौजूद थी। उसने प्राण्डिलीको देखकर उससे पूछा— कल्पाजी! तुमने किस आचार और बर्तावका पालन किया वा, जिससे समक पापीका नाज करके तुम इस देवलोकमें आयी हो? इस समय अपने तेजसे तुम अग्निकी न्यालाके स्थान देवैष्ययान हो रही हो। तुम्हें देखकर अनुमान होता है कि बोड़ी-सी तपस्था, साधारण दान या होटे-मोटे नियमोका पालन करके तुम इस लोकमें नहीं आयी हो; अत: अपनी साधनाके सम्बन्धमें तुम सधी-सधी बात बताओ।

जब सुमनाने इस प्रकार मधुर वाणीमें पूछा तो मनोडर मुसकानवाली शाण्डिलीने धीरेसे उत्तर दिया—दिवि ! मैं गेरुआ वस पहनने, उत्कल धारण करने, मुँड मुझने वा



बड़ी-बड़ी जटाएँ रखानेसे इस लोकमें नहीं आवी हैं। मैंने | सदा सावधान रहकर अपने पतिदेवके प्रति मुँहसे कची अहितकर और कठोर वचन नहीं निकाले हैं। मैं सदा सास-ससुरकी आज्ञामें रहती और देवता, पितर तवा ब्राह्मणोकी पूजामें प्रमाद नहीं करती थी। किसीकी चुगली नहीं जाती थी। चुगलीकी आदत मुझे बिलकुरू पहंद न थी। यै परका दरवाजा छोड़कर अन्यत्र नहीं लड़ी होती और देरतक किसीसे बात नहीं करती थी। मैंने कभी छिपका या सामने किसीसे अदलील परिवास नहीं किया तथा मेरे द्वारा किसीका अहित भी नहीं हुआ है। यदि मेरे त्यामी किसी कामसे बाहर जाकर फिर धरको लौटते हैं तो मैं उठकर उन्हें बैठनेके लिये आसन देती और एकाप्रवित्तसे उनकी पूजा कस्ती भी। जो अन्न भेरे स्वामी नहीं काना चाहते, जिस महम, भीज्य या लेहा (बटनी) आदिको वे नहीं पसंद करते, उन सबको मैं भी त्याग देती भी । पारे कुटुम्बके तित्रदे जो कुछ कार्य आ पहता, वह सब मैं सबेरे ही उठकर

कर-करा लेती बी। यदि किसी आवश्यक कार्यवदा मेरे खामी परदेश जाते तो मैं नियमसे रहकर उनके कल्याणके लिये नाना प्रकारके माङ्गलिक कार्य किया करती थी। म्बामीके बहुर चले जानेपर मैं अक्रुन, गोरोचन, माला और अङ्गराग आदिके द्वारा शुक्तर नहीं करती थी। जब वे सुखसे सोचे रहते इस समय आवश्यक कार्य आ जानेपर भी में उन्हें नहीं जगाती वी और ऐसा करके मेरे मनको विशेष संतोष होता हा। परिवारके पासन-पोषणके कार्यके रिजी भी मैं उन्हें कभी तेन नहीं करती थी। चरकी गुप्त बातोंको सदा व्यिपाये रहती और घर-द्वारको सदा झाड़-बुहारकर साफ रकती थी। जो जी सहा सावधान एकर इस धर्म-मार्गका पालन करती है, वह कियोमें अरुवतीके समान आदरणीय होती है और क्वर्गलोकमें भी उसकी विशेष प्रतिहा होती है।'

र्धान्तर्वे कवते हैं—युधिद्विर ! इस प्रकार जह सौभाग्यशासिनी देवी शाधिकती सुमनासे परिवत-धर्मका वर्णन करके अन्तर्धान हो गयी।

#### साम-गुणकी प्रशंसा—राक्षस और ब्राह्मणका संवाद

किसको ब्रेष्ठ मानते हैं ?

*पीष्पतीने कता*—बेटा ! कोई मनुष्य सामसे प्रसन्त होता है और कोई दानसे। अतः पुस्तकी प्रकृतिको समझकर दोनोमेंसे एकका प्रयोग करना व्यक्तिये। अत्र तुम सामके गुणोंको सुनो। सामके द्वारा भवानक-से-भवानक प्राणी वदायें किये जा सकते हैं। इस विचयपे एक प्राचीन इतिहास सुनाता है। कोई बुद्धिमान् प्राकृत निर्जन बनमें घूम रहा था। उसी समय एक राजसने आका उसे खानेकी इच्छासे एकड़ लिया। ब्राह्मणकी बुद्धि तो अच्छी थी हो, वह विद्वान् भी था, इसलिये उस राक्षसकी भीषण आकृति देखकर भी न तो घवराया और न दुःशी ही हुआ । बल्कि उसके प्रति सामनीतिका प्रयोग करने लगा । राक्षसने ब्राह्मणके ज्ञान्तिमय क्यनोकी प्रशंसा की और कहा—'मेरे प्रश्नका उत्तर दे हो तो मैं तुन्हें छोड़ ट्रैगा। बताओ, मैं इतना दुर्बल और उदास क्यों हो सहा है ?'

यह सुनकर ब्राह्मपाने कुछ देर विचार किया। फिर बहे धैर्यके साथ उसने उसके प्रश्लोंका उत्तर देना आरम्प किया 'राक्षस ! जान पड़ता है तुम सुहद जनोसे अलग

युधिष्ठिरने पूछा—भारतक्षेष्ठ ! आप साम और दानमें | होकर परदेशमें बेगाने खेगोंके साम रहकर अतुरस्नीय विषयोका उपयोग कर रहे हो। तुष्हारे मित्र तुष्हारे हारा



मत्योजाँति सम्पानित होनेपर भी अपने स्वभाव-दोषके कारण

तुपसे विमुख रहते हैं। गुणोमें जो तुन्हारी अपेका बहुत ही निकृष्ट हैं, वे जड मनुष्य भी धन और ऐस्पर्यमें अधिक होनेके कारण सदा तुन्हारी अवहेलना किया करते हैं। इसी कारण तुम दुर्बल और बदास हो रहे हो । तुम गुणवान्, विद्वान् और विनीत होनेपर भी सम्मान नहीं पाते और गुणहीन तथा मुख व्यक्तियोको सम्मानित होते देखते हो । जीवन-निर्वाहका कोई वपाय न होनेसे तुम ह्रेवा बठाते होगे, किंतु अपने गौरवके कारण जीविकाके प्रतिवह आदि उपायोंकी निन्दा करते हुए उन्हें स्वीकार नहीं करते होगे; सम्बद्ध है, वही तुन्हारी बदासी और दुर्जलताका कारण हो । तुम सजनताके कारण अपने शरीरको कष्ट देकर भी जब किसीका उपकार करते होगे तो वह तुन्हें अपनी इतिसे पराजित समझता होगा। जिनका बित काम और क्रोधसे आकान्त है, अतपृत्र जो कुमार्गर्म बलकर कष्ट भोग रहे 🖁, सब्बबत: ऐसे ही लोगोंके किये तुम सदा विक्ति रहते होंगे। यदापि तुम बड़े बुद्धिमान् हो तो भी अज्ञानी पुरव तुन्हारी हैंसी उद्याते होंगे और दुराबारी मनुष्य तुन्हारा तिरस्कार करते होगे—शायद यही तुन्हारी उदासीनता और दुर्बलताका कारण हो । अववा यह भी हो सकता है कि कोई शबु ऊपरसे श्रेष्ठ पुरुषके समान बर्ताव करता हुआ आया हो और मुँहसे मित्रताकी वार्त करके तुन्हें बोस्ता देकर भाग गया हो । तुम अर्थज्ञानमें प्रसिद्ध, रहस्तकी कर्ते समझानेमें कुशल और विद्वान् हो तो भी गुण्या पुरुष शासद तुष्हारा सम्मान नहीं करते, इसीसे तुम व्हासीन और दुर्बल खते हो। तुम संदेहरहित होकर उत्तम बातोंका उपदेश करते हो तो भी नीच पुरुषोके समुदायमें तुन्हारे गुणोकी प्रतिहा नहीं होती। अववा पह हो सकता है कि तुम धन, बुद्धि और विद्यासे हीन होकर भी केवल ज्ञारीरिक शक्तिके आधारपर बङ्ग्यन बाहुते रहे हो और इसमें सफलता न मिली हो। मुझे तो ऐसा अनुमान होता है तुन्हारा मन तपस्तामें लगा हुआ है और इसीके लिये तुम जंगलमें रहना चाइते हो; किंतु तुन्हारे भाई-बन्धु यह बात नहीं पसंद करते। यह भी सम्बन्ध है कि तुम्हारी स्त्री बड़ी सुन्दरी हो और तुम्हारे पड़ोसमें ही कोई बहुत सुन्दर, धनी और परखीलम्पट नौजवान रहता हो । एक दूसरी सम्पावना भी है, तुम धनवानोंके बीच उत्तम और समयोजित बात कहते होगे, किंतु वह उन्हें पसंद न आती होगी अधवा तुन्हारा कोई प्रिय व्यक्ति मूर्खताके कारण तुमपर कृपित हो |

गवा होगा और तुम उसे किसी तरह समझा-बुझाकर झान्त न कर पाते होगे। सम्भवतः इन्हीं सब कारणोसे तुम दुर्बल और उद्यसीन हो यो हो। जान पड़ता है कोई मनुष्य तुम्हें अपनी इच्छाके अनुसार किसी काममें नियुक्त करके सदा साभ उठाना चाहता है अथवा तुम अपने सद्गुणोंके कारण लोगोंमें सम्मानित होते हो तो भी तुम्हारे सुह्नद् (बन्धु-बान्धव) सम्बन्धे हैं कि यह हमारे ही प्रभावसे आदर पा रहा है और तुम लजासे जिबित होनेके कारण अपना आनारिक अधिप्राय किसीपर प्रकट करना नहीं चाहते । संसारमें नाना प्रकारकी बुद्धि और मिन्न-पिन्न रुखिवाले लोग खते हैं, उन सबको तुम अपने गुजोसे कामें करना बाहते हो। अथवा यह भी हो सकता है कि तुम विद्वान् न होकर भी विद्यासे मिलनेवाले यशको पाना चाहते हो, डरपोक होनेपर भी पराक्रमजनित कौर्तिकी अभिताका रसते हो और अपने परस थोड़ा-सा धन रहनेपर भी बढ़े-बढ़े दानोंका सुपन्न प्राप्त करना बाहते हो—यही तुन्हारी ड्यासीनता और दुर्जलताका कारण जान पड़ता 🕯 । एक बात यह भी ध्यानमें आती है कि तुन्हें अपना कोई दोष नहीं दिसरायी देता तो भी लोग अकारण ही तुन्हें कोसते रहते हैं। तुम साधु पुरुषोंको गृहस्य, दुर्जनोंको वनवासी और संन्यासियोंको मठ-यन्दिर आदिमें आसक देखते हो, इसी विन्तासे उदासीन और दुर्बल होते जा रहे हो। तुन्हारे लोही बन्धु-बान्यल कष्टमें पड़कर दरिहताका दुःख भोगते हैं और तुम उन्हें उससे मुक्त नहीं कर पाते, इसकिये अपने धनहीन बीवनको व्यर्थ समझते हो । तुन्हारी बाते धर्म, अर्थ और कामके अनुकूल एवं सायधिक होती हैं तो भी दूसरे लोग उनपर विद्यास नहीं करते । मनीबी होनेपर भी जीवनकी इच्छासे तुन्हें अज्ञानी पुरुषोंके दिये हुए धनपर गुजारा करना पढ़ता है। तुनारे सुहद्-सम्बन्धी एक-दूसरेसे विरोध रकते हैं और तुम उनका प्रिय करना चाहते हो। वेदन ब्राह्मणीको केद-विरुद्ध कर्म करते और विद्वानीको इन्द्रियोंके वशमें पहे देसका तुम निरन्तर चिन्तित रहते हो। सम्भवतः इन्हीं सब कारणोसे तुष्हारा शरीर उदास और दुर्बल हो गया है।

ऐसा कड़कर जब उस ब्राह्मणने राक्षसका सम्मान किया तो ग्रक्षसने भी ब्राह्मणका विशेष सरकार किया। उसने उसी समय ब्राह्मणको अपना मित्र बना लिया और उसे धन देकर छोड़ दिया।

## श्राद्धके विषयमें देवदूत और पितरोंका तथा धर्मके विषयमें इन्द्र और बृहस्पतिका संवाद

वेदव्यासने मुझे धर्मके जो गृह रहत्व बतलाये से. उनका वर्णन करता हैं, सुनो-जिसके करनेसे देवता, पितर, ऋषि, प्रमथ, लक्ष्मी, चित्रगुप्त और दिगाज प्रसन्न होते हैं, जिसमें महान् फल देनेवाले ऋषि-धर्मका रहस्यसहित समावेश हुआ है तथा जिसके अनुष्ठानसे बड़े-बड़े दानों और सप्पूर्ण वज्जेका फल मिलता है, उस वर्षकों जो जानता और जानकर उसके अनुसार आचरण करता है, वह पापो रहा हो तो भी पापपक होकर सदगुणसम्पन्न हो जाता है। दस कसाइयोंके समान एक तेली, दस तेलियोंके समान एक कलवार, दस कलवारोंके समान एक वेह्या और दस वेह्याओंके समान एक राजा है। अतः राजाका दान लेना निषिद्ध माना गया है। जिसमें धर्म, अर्थ और कामका वर्णन है, जो पश्चित्र और पुण्यका परिवय करानेवाला है, जिसमें धर्म और उसके रहस्योकी व्याख्या है तथा जो परम पवित्र, धर्मयुक्त और साम्रात् देवताओंद्वारा निर्मित है, उस शास्त्रका अवण करना बाहिये। दिसस्ये पितरोंके ब्राद्धके विषयमें गृह बाते बतायी गयी है, जहाँ सम्पूर्ण देवताओंके रहस्थका पूरा-पूरा वर्णन है तथा किसपे रहायसहित महान् फलदायी ऋषि-धर्मका एवं बडे-बडे यहाँ और सम्पूर्ण दानोंके फलका प्रतिपादन किया गया है, उस प्रात्मको जो लोग सदा पहते हैं, जिन्हें उसका तस्त्र हदपहुन होता है तथा जो पहकर दूसरोंके सामने उसकी व्याख्या करते है, वे साक्षात् भगवान् नारायणके स्वरूप है। जो मनूब अतिथियोंकी पूजा करता है, इसे गी-कुन, तीर्च-कान और वज्ञानुष्टानका फल मिलता है। जो श्रद्धांके साथ धर्म-शास्त्रोका अवण करते हैं तथा जिनका इदय शुद्ध हो गया है. वे अवस्य ही पुष्य-लोकोपर विजय प्राप्त करते हैं। अद्वापूर्वक शास-अवण करनेवाला मनुष्य अपने पूर्वपापीसे धुटकारा पा जाता है। भविष्यमें वह पाप नहीं करता तथा नित्यप्रति धर्मका अनुहान करता रहता है और मरनेके बाद उसे उत्तम लोककी प्राप्ति होती है।

एक समयकी बात है, एक देवदूतने पितरों और देवताओंसे प्रश्न किया-'क्या कारण है कि ब्राड्के दिन श्राद्धकर्ता और श्राद्धमें घोजन करनेवाले प्रस्के लिये मैथुनका निषेध किया गया है ? श्राद्धमें अलग-अलग तीन पिण्ड क्यों दिये जाते हैं ? पहला पिण्ड किसे देना चाहिये ?

भीमजी कहते हैं-युधिष्ठिर ! पूर्वकारूमें भगवान् | अधिकारी कौन है ? ये सब बाते मैं जानना चाहता हैं।'



*पितरोने बळा-देवदृत* ! तुष्हारा कल्याण हो, हम सब तुष्प्राय व्यापत करते हैं। तुमने बहुत गृह प्रश्न पूछा है तो भी हम उसका उत्तर देते हैं, सुनो-जो पुरुष शाद्धका दान देकर अखवा आञ्चमें भोजन करके खीके साथ समागम करता है. उसके पितर उस दिनसे लेकर एक पहीनेतक उसीके बीर्यये निकास करते हैं। अब हम क्रमताः पिण्डोंका भाग बतला रहे हैं। ब्राद्ध्यें जो तीन विपड़ोंका विचान है, उनमें पहला पिपड क्लमें डाल देना काहिये। मध्यम पिण्ड श्राद्धकर्ताकी पत्नीको खिला देना चाहिये और तीसरे पिण्डको अग्निमें छोड़ देना चातिये-पत्ने आद्धकी विधि है। जो इसका पालन करता है. त्सके धर्मका कभी लोप नहीं होता, उसके पितर सदा प्रसन्नवित एवं संतुष्ट रहते हैं और उसका दिया हुआ दान अक्षय होता है।

देक्ट्रकने पूछ-पितृगण ! आपलोगोने पिष्होंका क्रमञ्जः विभाग बतला दिया; किंतु पहले पिषडको जो जलमें डाल देनेकी बात बतायी है, उसके अनुसार यदि वह जलमें डाल दिया नाथ तो नीचे जाकर वह पिण्ड किसे पिरतता है ? किस देवताको प्रसन्न करता है ? तथा किस प्रकार उससे दुसरा पिण्ड किसे मिलता है? तथा तीसरे पिण्डका पितरोंका उद्धार होता है? इसी प्रकार यदि मध्यम पिण्ड

पत्नी ही का जाती है तो उसके पितर किस प्रकार उस पिष्पका । उपभोग करते हैं तथा अन्तिम पिष्प जब अग्निमें डाल दिवा जाता है तो उसकी क्या गति होती है ? यह किस देक्ताको मिलता है ? यह सब बातें मैं सुनना चाहता हूँ।

पिररोने कहा—देवदूत ! पहला पिण्ड जो पानीके भीतर चला जाता है, वह चन्द्रमाको तृत्र करता है और चन्द्रमा स्वयं देवता तथा पितरोको संतुष्ट करते हैं। इसी प्रकार पत्नी युक्तनोंकी आझसे जो मध्यम पिण्डका मक्त्रण करती है, उससे प्रसन्न होकर पितामह पुत्रको कामनावाले पुरुषको पुत्र प्रदान करते हैं तथा अग्निमें जो पिण्ड डाला जाता है, उससे तृत्र होकर पितर मनुष्यको सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण करते हैं। इस प्रकार तीनों पिण्डोकी गति बतलायी गयी। ब्राह्मणको खान आदिसे पवित्र होकर बाद्धमें घोजन करना खाड़िये। आद्भें घोजन करनेवाला ब्राह्मण उस दिन यजमानका पितर माना जाता है, इसलिये उसे अथनी खोके साथ सहवास नहीं करना खाहिये; क्योंकि उस दिन उसके लिये वह परायी खोके समान होती है। जो पुरुष इस विधिक अनुसार ब्राह्मका दान देता है, उसकी संतानकी वृद्धि होती है।

पितरोंके इस प्रकार कड़नेके बाद विद्युक्तम नामवाले एक तपस्त्री महर्षिने इन्द्रसे पूछा 'देवराज ! मनुष्य मोहप्रश कीट, पिपीलिका (बीटी), साँप, चेड्र, मृग और पढ़ी आदि तिर्पेग्योनिके प्राणियोंकी हिसा करके जो महान् पाप बटोरते हैं, उससे खुटकारा पानेके लिये उन्हें कौन-सा प्रापश्चित करना साहिये ?' उनका यह प्रश्न सुनकर सभी देवता, ऋषि और पितरोंने उनकी भूरि-भूरि प्रशंसा की।

इन्द्रने उत्तर दिया—यनुष्यको चाहिये कि कुरुक्षेत्र, गया, गङ्गा, प्रभास और पुष्कर क्षेत्रका यन-ही-मन ध्यान करके जलमें खान करे—ऐसा करनेसे वह पापसे मुक्त हो जाता है। जो मनुष्य गायकी पीठका स्पर्श करके उसकी पूँछको प्रणाम करता है, उसे उपर्युक्त तीयोंमें तीन विनतक उपवासपूर्वक रहने और खान करनेका फल प्राप्त होता है।

तत्पञ्चात् इन्द्रने देवताओंके मध्यमे अपने गुरु बृहस्पतिजीसे मधुर वाणीमें कहा—'भगवन् ! मनुष्योको सुख देनेवाले धर्मका गृह स्वरूप बतलाइये, साथ ही .

रहस्त्रसहित दोषोका भी वर्णन कीविये।"

ब्हरपतिजीने बजा-इन्द्र ! साक्षात् ब्रह्माजीने सूर्यं, पवन, अप्रि और लोकमाता गौओको सृष्टिकी है। ये मनुष्यलोकके देवता है तथा सम्पूर्ण जगतका उद्धार करनेकी शक्ति रखते हैं। जो भी और पुरुष सुर्यकी ओर मैह करके पेदान्त करते हैं, वे क्रियासी वर्षतक दराचारी और कुलकलडू होकर जीवन व्यतीत करते हैं। जो पवन देवताके साथ हेब करते हैं, उनकी संतान गर्भमें आकर नष्ट हो जाती है। जो जलती हुई आगमें ईंधन नहीं हारते, उनका हविध्य अफ्रिकेक समय अफ्रिकेट नहीं बहुण करते। जिनके बढ़डे अभी बाल छोटे हो ऐसी गौओंका सारा दूध यहकर जो लोग पी जाते हैं, उनके वहाँ दूध पीनेवाले बसे नहीं पैदा होते। उनकी संतान और कुलका भी नाक हो जाता है। उत्तम कुलमें उत्पन्न विद्वान् ज्ञाद्यणीने पूर्वकालमें इसी प्रकार उक्त पापीका फल होता देला है। इसलिये शासमें जिन कर्मीका निषेध किया गया है, उनका परित्याग करना चाहिये और जिले कर्तच्य घटलाया गया है उनका सदा अनुष्ठान करते रहना जातिये।

व्हनत्तर, सम्पूर्ण देवता, महर्यण और ऋषियोंने विवरोंसे पूछा—'मनुष्योंको बुद्धि बोड़ी होती है अतः वे कौन-सा कर्म करें जिससे आपत्योग उनके ऊपर संतुष्ट होंगे ? ब्राद्धने दिया हुआ दान किस प्रकार अक्षय हो सकता है ? मनुष्य किस कर्मके अनुष्ठानसे विवरोंके ऋणसे बुद्धकारा पा सकते हैं ? इन बातोंको सुननेके लिये हमें बड़ी उत्सुकता है।'

गिररोनं कहा—देवगण ! उत्तम कर्म करनेवाले मनुष्यके जिस कायसे इम संतुष्ट होते हैं, उसको सुनिये। नीले रंगके साँड छोड़ने, अमाधास्याको तिलिमिश्रत कलसे तर्पण करने और वर्षाकालमें दीप-दान करनेसे मनुष्यका पितरोके ऋणसे उद्धार होता है। इस प्रकार निष्कपट भावसे किया हुआ दान अक्षय और महान् फलको देनेवाला है और इससे हमलोगोंको भी सदा संतोष रहता है। जो पुरुष पितरोमें अद्धा रखकर संतान उत्पन्न करेंगे, वे अपने प्रपितामहोंका दुर्गम नरकसे उद्धार कर देंगे। इस प्रकार झाद्धके काल, क्रम, विधि, पात्र और फलका यद्यावत् वर्णन किया गया।

# विष्णु, ब्रह्मा, अग्नि, लक्ष्मी तथा अङ्गिरा आदि ऋषियोंके द्वारा धर्मके रहस्यका वर्णन

मीमजी कहते हैं—युधिष्ठिर ! प्राचीन कालकी बात है एक बार देवराज इन्द्रने भगवान् विष्णुसे पूछा—



'भगवन् । आप किस कर्मसे प्रसन्न होते हैं ? किस प्रकार आपको संतुष्ट किया जा सकता है ?'

विज्युने कहा—इन्ह्र ! ब्राह्मणोंकी निन्दा करना मेरे साथ महान् हैय करनेके समान है। ब्राह्मणोंकी पूजा करनेसे मेरी भी पूजा हो जाती है—इसमें तनिक भी संदेशकी बात नहीं है। जो मनुष्य प्रतिदिन मोकनके पश्चात् ब्राह्मणोंको प्रणाम करता है, मैं उसपर बहुत प्रसन्न होता है। जो अपने परपर ब्रह्मणारी ब्राह्मणको ट्यास्टित देखकर सबसे पहले उसे भोजन कराता और पीछे अपने भोजन करता है, उसका वह भोजन अमृतके समान माना गया है। जो प्रात:कालकी संध्या करके सूर्यके सम्मुख खड़ा होता है, उसे समस्त तीखोंमें स्नानका फल मिलता है और वह सब पायोसे सुटकारा पा जाता है।

फिर विश्वविख्यात वसिष्ठ आदि सप्तवियोने पद्ययोगि ब्रह्माजीकी प्रदक्षिणा की और सब-के-सब हाब बोड्कर उनके सामने खड़े हो गये। उनमेसे ब्रह्मबेताओंमें श्रेष्ठ वसिष्ठ मुनिने इस प्रकार प्रश्न किया—'भगवन्! मैं सन्पूर्ण प्राणिचोके तथा विशेषतः ब्राह्मण और क्षत्रिय-जातिके क्रिकी दृष्टिसे एक प्रश्न आपकी सेवामें उपस्थित करता हूँ। इस संसारमें सदाचारी मनुष्य प्रायः निर्धन हैं। वे किस प्रकार और किस कर्मक अनुष्ठानसे चत्रका फल पा सकते हैं?'

बहाजीने कहा — यहान् भान्यशाली यहवियो ! प्रनुष्पको किस प्रकार यहका फल प्राप्त होता है, वह बता रहा है, सुने — पौष मासके शुक्त पक्षमें किस दिन रोहिणी नक्षप्रका योग हो उस दिनकी रातमें पनुष्य सान आदिसे शुद्ध हो एक कक्ष धारण करके खुले मैदानमें शपन करे और शद्धा एवं एकामताके साथ बन्द्रमाकी किरणोंका पान करे (निराहार खे) । ऐसा करनेसे उसको महान् यहका फल मिलता है। यह मैंने तुमलोगोंसे बहुत गुप्त बात बतायी है।

बांग्रदेवने बडा—जो मनुष्य पूर्णिमा तिथिको चन्होत्वके समय बन्द्रमाकी और मुँह करके उन्हें जरुकी एक अञ्चलि (अप्ये), पी और अक्षत अर्पण करता है, उसके अभिहोत्रका कार्य पूर्ण हो बाता है। उसे गाईपत्य आदि तीनों अभियोधे इवन करनेका फरू पता थी तोड़ लेता है, उसे बहाहत्याका पाय लगता है। अमावास्त्राको दौतन बवानेवाला मनुष्य बन्द्रमाको हिसा करता है वबा उससे पितर भी उद्दिप्त होते हैं। इतना ही नहीं, पर्वके दिन उसके विधे हुए हविष्यको देवतालोग नहीं स्वीकार करते और पितरोका भी उसके ऊपर कोप होता है, जिससे उनके वंशका नाश हो जाता है।

तक्ष्म बोलॉ—जिस घरमें बर्तन फूटे, आसन फटे और पात्र इसर-उघर बिकारे रहते हैं तथा जहाँ क्षियों मारी-पीटी जाती हैं, वह यर पापके कारण दूषित होता है। वहाँसे उसव और पर्वक अवसरोपर देवता निराश लौट जाते हैं; उस घरकी पूजा नहीं स्वीकार करते।

चन्नि कहा—सदा अतिवियोंका सत्कार करे, बज्राशालामें दीप जलावे, दिनमें न सोवे, मांस न खाय, गी और ब्राह्मणकी इत्या न करे तथा प्रतिदिन पुष्कर तीर्वका नाम लिया करे। यह खस्यमय धर्म सर्वश्रेष्ठ और महान् फल देनेवाला है। सैकड़ों बार किये हुए बज़का फल भी शीण हो बाता है, किंतु अद्धापूर्वक उपर्युक्त धर्मोंका पालन करनेसे प्राप्त होनेवाले फलका कभी क्षय नहीं होता। श्राद्धमें, बज़में, तीर्बमें और पर्वोके दिन देवताओंके लिये जो हविष्य तैयार किया जाता है, उसे यदि स्वत्वरण, कोड़ी अथवा वन्या सी देख ले तो देवता उसे नहीं खोकार करते तथा पितृगण तेरह वर्षतक असंतुष्ट रहते हैं। बाद और यहके दिन मनुष्य ज्ञान आदिसे पवित्र होकर चेत वक्त धारण करे और ब्राह्मणोसे व्यक्तियाचन तथा महाभारत (गीता आदि) का पाठ करावे—ऐसा करनेसे उसके दिये हुए हव्य और कव्यका पाल अक्षय होता है।

श्रीयने कहा—धरमें फूटे वर्तन, दूरी लाट, मुर्गा, कुला अवस्य नरकमें जाना पड़ता और वृक्षका होना अच्छा नहीं माना गया है। फूटे वर्तनोमें इदयको शुद्धि—मे तीनों कर कालियुगका वास माना गया है (अर्थांत् फूटे वर्तन रक्षनेसे परमें लड़र्श-झगड़ा लगा रहता है)। दूरी काट स्कानेसे घनकी प्राप्त हुआ का। इदयकी शुद्धत हानि होती है। कुला और मुर्गा पालनेसे देक्तलोग छरमें एक ही दूहान काफी होगा।

हिक्क नहीं प्रहण करते तथा मकानके अंदर कोई बड़ा यूक्ष होनेपर उसकी जड़के अंदर साँप, विष्णु आदि जन्तुओंका रहना अनिवार्य हो जाता है, इसलिये घरके अंदर पेड़ नहीं लगाना चाहिये।

जगटप्रिने कहा—कोई अश्वमेय या सैकड़ों वाजपेय यह करे, नीचे मलक करके दक्षमें लटके अववा बहुत वड़ा अश्व-सत्र खोल दे; किंतु यदि उसका इदय शुद्ध नहीं है तो उसे अवश्य नरकमें जाना पड़ता है; क्योंकि यहा, सत्य और इदयको शुद्धि—ये तीनों कराकर हैं। (प्राचीन समयमें एक ब्राह्मण) शुद्ध इदयसे सेरफर सत् दान करके ही ब्रह्मलोकको यात हुआ का। इदयको शुद्धताका महत्त्व बतलानेके लिये यह एक ही दुष्टान काफी होगा।

# अरुखती, सूर्य, प्रमथ, महेश्वर, स्कन्द और विष्णुके बताये हुए विशेष धर्मका वर्णन

धीषाओं कहते हैं—सदनसर, सभी ऋषियों, फितरों और । देवताओंने तपस्थामें बड़ी-बड़ी हुई अरुव्यतीदेवीमें, जो शील और शक्तिमें महात्या यसिष्ठजीके ही समान थीं, इस प्रकार बड़ा—'देवि ! हम आपके मुँहसे वर्गका खत्य सुनना बाहते हैं। अतः आप धर्मका गृह तत्व बतलानेकी कृत्य करें।'

अरु-भतीने वजा-देवनम ! आपलोगीने पुत्रे स्मरण किया, इससे मेरे तपकी वृद्धि हुई है। अब मैं अल्प ही लोगोंकी कृपासे सनातन धर्मीका वर्णन करती 📳 सद्धाविद्वीन, अधिमानी, ब्रह्मपानी और गुरुबीगामी—इन चार प्रकारके मनुष्योंसे बात थी नहीं करनी चाहिये । इनके सामने धर्मका तत्त्व बतलाना कदापि खेंचत नहीं है। जो मनुष्य बारह वर्षोतक प्रतिदिन एक कपिला मौ दान करता, हर महीनेमें यज्ञ करता और पुष्करतीर्थये जाकर लग्लों गीएँ दानमें देता है, उसके धर्मका फल उस मनुष्यके बराबर नहीं हो सकता जो अतिधिको अपनी सेवासे संतुष्ट करता है। प्रातःस्ताल ठठे तथा कुछ और जल लेकर गौओंके बीचमें जाय । वहाँ गौओंके सींगपर जल हिड्के और सींगसे गिरे हुए जलको अपने मस्तकपर घारण करके उस दिन उपवास करे। इससे जो पुण्य होता है उसका वर्णन सुनिये। तीनों लोकोमें सिद्ध, चारण और महर्षियोसे सेवित जो-जो तीर्थ सुने जाते हैं, उन सबमें स्नान करनेसे जो फल पिलता है, वही गायोंके सींगके जलसे अपने मसक्तको सींचनेपर प्राप्त होता है।

यह सुनकर देवता, पितर और समस्त प्राणी बहुत प्रसन्न हुए तथा उन्होंने एक खरसे साधुवाद देकर अरुवतीदेवीकी भूरि-चूरि प्रक्षंता की। किन ब्रह्माजीने कहा—'महाभागे । तुम बन्द हो, तुमने रहस्पसहित अनुत बर्मका वर्णन किया है। मैं तुन्हें करवान देता हैं।तुन्हारी तपस्या सदा बढ़ती रहे।'

तदनन्तर, प्रहान् तेजस्वी घगवान् सूर्यने देवताओं और पितरोसे बढ़ा—'जहाहत्यारा, गोहत्या करनेवाला, परब्रीलन्यट, अञ्चाहीन और खीसे जीविका चलानेवाला—चे पाँच प्रकारके दुरावारी नराधन सर्वधा त्याग कर हेने घोग्य है। इनसे बात भी नहीं करनी चाहिये। इनके पायोंका कोई प्राथकित नहीं है। ये पापी प्रेतलोक (यमपुरी) में जाकर बहकि नरकमें महस्त्रीकी तरह प्रकाये जाते हैं तथा इन्हें पींच और रक्तका मोजन भिलता है। देवता, पितर, स्नातक, ब्राह्मण और तपस्त्री मुनियोंकी दृष्टिमें उपर्युक्त पापियोंके साथ चात्रजीत करना भी अनुस्तित है।'

भौभागी कहते हैं—इसके बाद समस्त देवता, पितर और महान् भाग्यज्ञाली ऋषियोंने प्रभवोंसे पूछा—'आपरमेग प्रत्यक्षक्रयसे निशाचर हैं। कताइये, अपवित्र, अशुद्ध और क्षुद्र मनुष्योंकी क्यों हिसा करते हैं? वे कौन-से उपाय हैं जिनका आजब लेनेसे आप उनकी हत्या नहीं करते। रक्षोप्रमन्त्र कौन-कौन-से हैं जिनका उद्यारण करनेसे आप-जैसे निशाचर घर छोड़कर भाग जाते हैं?—ये सब बातें हमरोग आपके मुँहसे सुनना चाहते हैं।'

प्रचारि बढ़ा—को पनुष्य सदा सी-सहवासके कारण दुष्टित रहते, बड़ोंका अधमान करते, मोहवरा मांस खाते, वृक्षको बढ़में सोते, सिरपर मांसका बोझा ढोते, बिछौनोंपर पैर रखनेको बगह सिर रखकर सोते तथा पानीमें मल-मूत्र एवं बूक आदि फेंकते हैं, वे सब मनुष्य उच्छिष्ट (अपविक्र) और अनेकों छिद्रोंबाले होते हैं। ऐसे मनुष्योंको ही हम अपना महस्य और वध्य समझते हैं। अब वह उपाय सुनिये, जिससे हम मनुष्योंकी हिंसा करनेमें असमर्थ हो जाते हैं। जो अपने इस्तिरमें गोरोचन लगाता, हायमें 'वचा' लिये खता, लकाटमें भी और असत धारण करता तथा मांस नहीं जाता तथा जिसके घरमें दिन-रात होमांत्रि प्रन्यत्वित खती है, उन मनुष्योंकी हिंसा हमलोग नहीं कर सकते।

मधेश्वरने कहा -- जिनकी बुद्धि सदा धर्मने ही लगी खती है और जो परम भद्धाल है, उन्हींको महान् फल देनेवाले धर्मका रहस्यसहित उपदेश देना बाहिये । जो मनुष्य प्रतिदिन पैर्वके साथ एक मासतक गीको खारा देता है और स्वयं एक वक्त भोजन करके रहता है, उसको मिलनेवाले पलका वर्णन सुनो । गीएँ महान् सौभान्यशालिनी हैं, ये परम पावन मानी गयी है। देवता, असुर और पनुष्योसहित सोनो खोकोको गौओंने धारण किया है। इनकी सेवा करनेसे बहुत बड़ा पुण्य और महान् फल प्राप्त होता है। प्रतिदिन गौओंको बारा देनेवाला मनुष्य महान् धर्मका उपार्जन करता है। यहते सावयुगमें मैंने गौओको अपने पास रहनेकी आहा ही बी। पद्मयोनि सद्माजीने भी इसके लिये मुझसे बहुत अनुनय-विनय की थी। इसीलिये मेरी गौओंके झुंडमें रहनेवाला गुषभ मुझसे ऊपर—मेरे रक्करी क्राजामें विराजमान रहता है, अतः गौओंकी सदा ही पूजा करनी चाहिये । उनका प्रभाव बहुत बड़ा है, वे वरदायिनी हैं, इसलिये उपासना करनेपर अभीष्ठ बरदान देती हैं। जो एक दिन भी गायको षारा खिलाता है, उसे गौओंकी अनुपतिसे सम्पूर्ण जूप कर्मोंके फलका चौथाई माग प्राप्त होता है।

लान्दरं कता—देवताओं । अब मेरी मान्यताके अनुसार भी धर्मकी कुछ वाते मुनो । जो मनुष्य मीले रंगवाले साँडके सींगोमें लगी हुई मिट्टी लेकर उससे तीन दिन्तक अधिवेक करता है, यह अपने सारे पायोको धो डालता है और परलोकमें आधिपत्य प्राप्त करता है, किर कुवारा जन्म लेनेपर वह महान् शूरवीर होता है। अब धर्मका दूसरा गुप्त रहस्य सुनो—पूर्णमासी तिथिको बन्दोदयके समय ताँकेके कर्तनमें मधु मिलाया हुआ पकवान लेकर जो चन्द्रमाके लिवे बलि अपण करता है, उसे साध्य, स्त्र, आदित्य, विश्वेदेव, अधिनीकुमार, मस्द्रगण और वसुदेवता भी बहण करते हैं तथा उससे चन्द्रमा और समुद्रकी वृद्धि होती है। इस प्रकार मैंने यह सुखदायक धर्मका रहस्य बतलाया है।



पगळन् विष्णु केते—जो मनुष्य खेषदृष्टिका परित्याग करके बद्धा और एकामताके साथ देवताओं और महर्पियोंके बताये हुए धर्मके इन गुड़ सहस्रोका प्रतिदिन पाठ करता है. उसके यहाँ कभी कोई विश नहीं पहला तथा उसके भयका भी अभाव हो जाता है। यहाँ जिन-जिन धर्मीका रहस्पोंसहित कर्णन किया गया है, से सभी शुभ एवं परम पवित्र हैं। जो इन्द्रियसंचमपूर्वक उनके मार्गिक फलोंका पारायण करता है, उसके ऊपर कभी पापका प्रभाव नहीं पहता । वह सदा पापसे निर्तिप्त रक्ता है। जो इसे पढ़ता, दूसरोको सुनाता अधवा कर्प सुनता है, उसे भी उन धर्मिक आचरणका फल पिलता है। उसका दिया हुआ हव्य-कव्य अक्षय होता है और उसे देवता तथा पितर बड़ी प्रसन्नतासे स्वीकार करते हैं। जो पुरुष शुद्धचित्त होकर पर्वके दिन श्रेष्ठ ब्राह्मणीको धर्मके इन रहस्योका अवया कराता है, यह सदा वेषता, ऋषि और पितरोंके आदरका पात्र होता है तथा तसकी सर्वदा धर्ममें प्रयुत्ति बनी रहती है।

बोष्पर्कं कहते हैं—युधिष्ठिर ! देवताओं के बताये हुए वर्षका यह रहस्य पुक्रसे व्यासकीने कतलाया था, उसीको मैंने तुमसे कहा । एक ओर कोसे भरी हुए सम्पूर्ण पृथ्वी पिलती हो और दूसरी ओर यह उत्तम ज्ञान प्राप्त होता हो तो उस पृथ्वीको छोड़कर इस ज्ञानका ही अवण करना चाहिये। बद्धाहीन, नर्गलक, पर्मत्वागी, निर्देशी, युक्तियादका सहारा लेकर दुष्टता करनेवाले, गुरुखेही तथा अनात्मीय व्यक्तिको इस धर्मका उपदेश नहीं देना चाहिये।

### ग्राह्मात्र और त्याज्यात्र मनुष्योंका वर्णन तथा अयोग्य दान और अन्न प्रहण करनेका प्रायश्चित

युधिष्ठरने पूछा-पितामह ! ब्राह्मण, सञिय, यैश्य तथा शुद्रको किन-किन मनुष्योका अत्र प्रहण करना चाहिये ?

पीमजीने कहा—बंदा ! ब्राह्मणको ब्राह्मण, क्षतिय तथा वैश्यके यहाँ अन्न ग्रहण करना चाहिये। शुक्रका अन्न उनक लिये निषिद्ध है। इसी प्रकार क्षत्रियको ब्राह्मण, क्षत्रिय तबा वैश्यके घर भोजन करना चाहिये; किंतु भक्ष्यामध्यका विचार न करके सब कुछ सानेवाले और शासके विरुद्ध आचरण करनेवाले शुद्रोंका अन्न उनके लिये भी त्यान्य है। वैश्योमें भी जो नित्य अभिनोत्र करनेवाले, पवित्रतासे खनेवाले और चातुर्मास्य वतका पालन करनेवाले हैं, उन्हींका अन्न ब्राह्मण और क्षत्रियोंके प्रहण करने योग्य है। जो द्विज शुर्हेका अज साता है, वह समस्त पृथ्वी और सम्पूर्ण मनुष्योंके मलका ही पान और भोजन करता है। शुक्रकी सेवामे रहनेवासा ब्राह्मण, क्षत्रिय अथवा वेश्य भी नरककी पातना भोगता है। प्राह्मणको वेदोंके स्वाध्याय और मनुष्योंके कल्याणकारी कार्यमें संलग रहना चाहिये। क्षत्रियको सबकी रक्षा करनी चाहिये और वैश्यको प्रजाके शरीरकी पुष्टिके लिये कृषि और गोरका आदि कार्य करने चाहिये—यही उनके लिये धर्म बताया गया है। कृषि, गोरक्षा और व्यापार—ये बैहचके अपने कर्म हैं, इनके प्रति उसे पूजा नहीं करनी चाहिये। जो अपने वर्णके लिये विदित कर्मका परित्याग करके शूलका काम अपनाता 🖁, वह शुद्ध ही मानने योग्य है। उसका अन्न कथी नहीं प्रहण करना चाहिये। जो ब्राह्मण विकित्सा करनेवाले, शक्त क्रेयकर जीविका चलानेवाले, प्रामाध्यक्ष, पुरोदित, वर्वजल बतानेवाले (ज्योतिषी) और वेद-शासके अतिरिक्त व्यर्वकी पुस्तके पढ़नेवाले हैं, वे सब शुद्रके ही समान हैं। जो लजाका परित्याग करके शुरुके समान कर्य करनेवाले इन ब्राह्मणोका अन्न साता है, वह अधक्यचक्षणका पाप करके घोर विपत्तिमें पड़ता है। उसका कुल, वीर्य और तेज नष्ट हो जाता है तथा वह धर्म-कर्मसे हीन होकर कुत्तेकी भाँति तिर्यन्योनिको प्राप्त होता है। सिकित्सा करनेवालेका अन्न विष्ठा, वेश्याका अन्न यून और कारीगरका अन्न रत्तके समान माना गया है। विद्या बेचकर जीविका चलानेवाले पुरुवका अन्न भी सुद्रानके ही समान है, अतः साधु पुरुषको उसका परित्याग कर देना चाहिये। जो कलद्भित मनुष्यका अत्र प्रहण करता है, उसे रक्तका सरोवर कहते हैं। बुगुलखोरका अत्र भोजन करना त्रहाहत्याके समान माना गया है । अवहेलना और अनादरपूर्वक मिले हुए अजको कदापि नहीं ब्रहण करना साहिये। जो ब्राह्मण ऐसे अज़को भोजन करता है, वह रोगी होता है और उसके कुलका भी संहार हो जाता है। नगररक्षकका अन्न सानेवाला बाष्डाल होता है। गोहत्या करनेवाले, ब्रह्मचाती, शराबी और गुरुपक्रीयाची मनुष्योंके वहाँ भोजन करनेवाला ब्राह्मण राकस-कुलमें जन्म लेता है। घरोहर हड्पनेवाले, कृतप्र तथा न्युंसकका अन्न सानेसे भीरतीके घरमें जन्म रहेना पड़ता है। युधिष्ठिर ! जिसका अत्र नहीं साने योग्य और जिसका साने योग्य है, उसका मैंने विधिपूर्वक परिचय दे दिया, अब और क्या सुनना बाहते हो ?

*युधिहरने कड़ा*—पितामह । प्रायः ब्राह्मणीको ही हब्य और कव्यका प्रतिप्रह लेना पड़ता है और उन्हें ही माना प्रकारके अन्न प्रहण करनेका अकसर आता है। ऐसी दशामें उन्हें जो पाप रूपते हैं, उनका क्या प्रावधित है—यह बतानेकी कृपा कीजिये।

मीमजीने कहा—राजन् । महात्मा ब्राह्मणीको प्रतिपद्ध क्षेत्रे और भोजन करनेके पापसे जिस प्रकार छुटकारा मिलता है, वह प्राथक्ति में बटा रहा है, सुनो —ब्राह्मण यदि घीका दान से तो गाच्डी-यन पड़कर अप्रिमें समिधाकी आहुति करे । तिलका क्षत्र लेनेपर भी वही प्राथक्षित करना वाशिये। शहद और नयकका क्षत्र हिनेपा उस समयसे होकर सूर्योदवतक साई खनेसे ब्राह्मण शुद्ध हो जाता है। सुवर्णका दान लेकर गायत्रीका जय करने और खुले तौरपर कारण लोहा धारण करनेसे उसके दोषारे सुटकारा मिलता है। धन, वस्त्र, अन्न, स्तीर और ईसके रसका क्षत्र प्रहण करनेपर भी सुवर्णदानके समान ही प्रावक्षित करे। यत्रा, तेल और कुशोका प्रतिग्रह स्वीकार करनेपर जिकात कान करना वाहिये। बान, फूल, फल, वल, पूआ, जोकी लग्नी और दही-दूधका दान लेनेपर तथा श्राद्धमें जूता और छाता प्रकृत करनेपर सो बार गायत्रीयन्त्रका जप करना चाड़िये। इससे उक्त वस्तुओंके प्रतिप्रहका पाप नष्ट हो जाता है। प्रकृषके समय अववा जिसे कननाशीब लगा हो, उसके दिये हुए खेतका दान खीकार करनेपर तीन रात उपवास करनेसे उसके दोषसे छुटकारा मिलता है। यो ब्राह्मण कृष्णपक्षमें किये हुए पितृ-श्राद्धका अन्न भोजन करता है, वह एक दिन और एक रात व्यतीत होनेपर शुद्ध होता है। ब्राह्मण जिस दिन बाद्ध-बोजन करे उस दिन संख्या, गायजी-जप और दुवारा भोजन त्याग दे। इससे उसकी शुद्धि होती है। इसीलिये

अपराह्मकालमें पितरोक्ते श्राद्धका विधान किया गया है। बाद ही उसे सिद्धि मिलती और सिरपर आनेवाली भारी (जिससे सबेरेकी संध्योपासना हो जाप और शानको पुन: भोजनकी आवश्यकता ही न पड़े) । ब्राह्मणोको एक दिन पहले आदुका नियनाण देना चाहिये, जिससे वे आदुमें भलीमाति भोजन कर सके। विसके घर किसीकी मृत्यु हुई हो, उसके यहाँ मरणाद्मीचके तीसरे दिन अन्न पहण करनेवाला ब्राह्मण बारह दिनोतक त्रिकाल कान करनेसे शुद्ध होता है। बारह दिन स्नानका नियम पूरा करके तेखवे दिन वह विशेष सपसे सान आदिके द्वारा पवित्र हो ब्राह्मणोको हवित्य भोजन करावे तब उसके पापसे मुक्त हो सकता है। जो मनुष्य किसीके यहाँ मरणाशीयमें दस दिनतक अत्र जाता है, उसे गायतीयन्त्र, रेवत साम, कूब्सच्ड, अनुवाक और अधमर्पणका जय करना चाहिये। ये ही उक्त पापके प्रायक्षित 🖁 । इसी प्रकार जो मरणाद्यीजवाले घरमें लगातार तीन रात भोजन करता है, यह ब्राह्मण सात दिनोतक विकाल सान करनेसे सुद्ध होता है। यह प्राथक्ति करनेके

क्यित टलती है। जो ब्राह्मण खुरके साथ एक पात्रमें भोजन कर लेता है, उसके लिये कोई प्रायक्षित ही नहीं है। यदि ब्राह्मण वैद्यके साथ एक पात्रमें भोजन कर ले तो वह तीन यततक व्रत करनेपर उसके पापसे मुक्त होता है। श्रात्रियके साब एक पात्रमें भोजन करनेवाला ब्राह्मण कस्त्रसहित स्नान करनेसे शुद्ध होता है। ब्राह्मणका तेज उसके साथ भोजन करनेवाले शुक्रके कुलका, वैदयके पद्म और बान्यबाँका तथा क्षत्रियकी लक्ष्मीका नाम कर डालता है। इसके लिये प्राथक्षित और शान्ति-होम करना चाहिये। गापत्री, रेवत साम, पवित्रेष्टि, कृष्माण्ड, अनुवाक और अध्ययंग मनका जप भी आवश्यक है। इससे पापकी नियृत्ति होती है। किलीका जूटा अथवा उसके साथ एक वर्तनमें भोजन नहीं करना चाहिये। प्राथक्षित करनेके अनन्तर गोरोकन, कुर्बा और इल्डी आदि माङ्गलिक वस्तुओंका स्पर्श करना चाहिये।

# दृष्टान्तपूर्वक दानकी श्रेष्ठता और पाँच प्रकारके दानोंका वर्णन

पुषितिरने पूजा—पितामा । आप कहते हैं दान और तप दोनोंसे ही स्वर्गकी प्राप्ति होती है: किंतु इस पृथ्वीपर इन दोनोंमें क्षेष्ठ कोन-सा है ?

भीव्यजीने कडा-पुधिद्विर ! तपस्वास TEA भन्तःकरणवाले जिन धर्मात्मा राजाओने दानजनित पुरुषके प्रभावसे बहुत-से उत्तम लोक प्राप्त किये हैं, उनका नाम बता रहा 👢 सुनो—लोकमान्य महर्षि आतेय अपने शिष्योंको निर्गुण ब्रह्मका उपवेचा देकर उत्तम लोकमें गये हैं। कादीके राजा प्रतर्दनने अपने प्यारे पुत्रको प्राध्यणकी सेवामें अर्पण कर दिया, जिसके कारण उन्हें इस लोकमें अनुपय कीर्डि मिली और परलोकमें भी वे अक्षय आवन्दका उपधोग कर रहे हैं। संकृतिनन्दन राजा रन्तिदेवने महात्मा वसिष्ठ मुनिको विधिवत् अर्ध्य-दान किया, जिससे उन्हें शेष्ठ लोकोंकी प्राप्ति हुई। देवायुध नामक राजा यज्ञमें सोनेकी सी कड़ियोवाले दिव्य छत्रका दान करके स्वर्गलेकको प्राप्त हुए हैं। सूर्वपुत्र कर्ण अपना दिव्य कुण्डल देकर तथा महाराज जनमेजप ब्राह्मणको सवारी और गौ-दान करके उत्तम लोकोंमें गये हैं। राजर्षि वृषादर्भिने द्विजोंको नाना प्रकारके रत्न और रमजीव गृह प्रदान करके सर्गलोकमें स्थान प्राप्त किया है। विदर्शके पुत्र राजा निमिने अगस्य मुनिको अपनी कन्या और राज्यका

किया है। महायक्तरती परशुरामजीने ब्राह्मणको भूमि-दान करके उन अक्षय लोकोंको प्राप्त किया है, किन्हें पानेकी मनमें कल्पना भी नहीं हो सकती। एक बार संसारमें वर्षा न होनेपर पुनिवर वसिष्ठजीने समस्त प्राणियोको जीवन-दान दिया बा, जिससे उन्हें अक्षय लोकोंकी प्राप्ति हुई। राजर्षि कक्षानेन पहलपा वसिष्ठको अपना सर्वस्य अर्पण करके स्वर्गने गर्वे हैं। करन्यमके पीत्र और अविक्षित्के पुत्र राजा मस्तने अङ्गित पुनिको अपनी कन्या देकर स्वर्गमें स्थान पाना है। पाकाल देशके बर्मात्मा राजा तहादतने निधि नामक शहुका दान करके परम गति प्राप्त की है। मनुके पुत्र राजा सुद्धाने महात्मा लिखितको धर्मानुसार दण्ड देकर उत्तम त्योकोंमें स्वान प्राप्त किया है। महान् यशस्वी राजवि सहस्रकित्व ब्राह्मणके लिये अपने प्यारे प्राणीकी बलि देकर क्षेष्ठ लोकमें गर्च हैं। महाराज शतद्युप्तने मौद्गलय नामक ब्राह्मणको समञ्ज कामनाओसे परिपूर्ण सुवर्णमय महत्व दान देकर स्वर्ग प्राप्त किया है। राजा समन्युने भक्ष्य-भोज्य पदार्थोंकी पर्वतोंके समान हेरी लगाकर उसे शाण्डिल्यको दान दिया था, इससे उन्हें स्वर्गकी प्राप्ति हुई। अत्यन्त तेजस्वी प्रात्यनरेश द्वतिमान्ने ऋबीक मुनिको राज्य देकर उत्तम लोक पावा है। राजर्षि मदिराष्ट्र अपनी सुन्दरी कन्या दान करके पुत्र, पञ्च और बान्यवॉसर्वित स्वर्गमें निवास विराज्यहरूको देकर देवलोकके निवासी हुए। राजर्षि रक्षेमपादने ऋष्यभङ्क पुनिको अपनी शान्ता नामवाली कन्या दान की थी, इससे उनकी समल कामनाएँ पूर्ण हुई। राजर्वि भगीरथ अपनी यशस्त्रिनी कन्या हैसीको कोत्स ऋषिकी सेवामें देकर अक्षय लोकोंमें गये हैं। एवा भगीरवने कोहल नामक ब्राह्मणको एक लाख गीएँ दान कीं, इससे उन्हें उत्तम त्येक प्राप्त हुए। युधिष्ठिर ! ये तबा और भी बहुत-से राजा दान और तपस्याके प्रभावसे बारंबार स्वर्गको जाते और पुनः वहाँसे इस लोकमें लीट आते हैं। जिन गृहत्वीने दान और तपस्थाके बलसे उत्तम लोकोपर जिजय पायी है, उनकी कीर्ति, जवतक यह पृथ्वी कायम है, तवतक बनी रहेगी। यह दिष्ट पुरुषोका वरित्र बतलाया गया है। ये सब नरेश दान, यज्ञ और संतानोत्पादन करके स्वर्गमें प्रतिश्चित हुए है। तुम भी सदा दान करते रहो । तुन्हारी चुद्धि दान और यहकी कियामें संलग्न हो धर्मकी उन्नति करती रहे । अब संध्या हो गयी है, इस समय यदि तुन्हारे मनमें कुछ संदेह बाकी रह गये हों तो उनका समाधान कल सबेरे कहाँगा।

(दूसरे दिन प्रात:काल) वृध्विहरने पूरा—विज्ञान्त ! अब मैं यह सुनना चाहता हूँ कि दान किसको देना चाहिये ? किन कारणोंसे देना चाहिये ? और दानके कितने प्रकार है ? भीकानीने कहा—कुन्तीनन्दन ! सभी वर्णके त्येगोंको दान किस प्रकार करना चाड़िये, यह बतत्व रहा हैं, सुनो —दानके पाँच हेतु हैं—धर्म, अर्थ, भय, कामना और दवा। इन्हींसे वह पाँच प्रकारका माना गया है। दान करनेवाला मनुष्य इडलोकमें कीर्ति और परलोकमें उत्तम मुख पाता है। इसलिये ईम्परिहित होकर ब्राह्मणोंको अवस्य दान देना चाहिये, यह धर्मपूतक दान कहलाता है। 'अमुक मनुष्य मुझे दान देता है अबवा देगा वा अमुकने युद्धे दान दिया है' याचकोंके मुँहसे ये कार्ते सुनकर कीर्तिकी इच्छासे जो कुछ दान किया जाता है, वह सब अर्थमूलक दान है। 'न मैं इसका है न यह मेरा है, तो भी यदि इसको कुछ न दूँ तो यह अपमानित होकर मेरा अन्दि कर हालेगा' यह सोधकर विद्वान् पुरुष किसी मूर्लको जो दान देता है, वह भयनिमित्तक दान है। 'यह मेरा प्रिय है और मैं इसका जिय हैं' यह विचारकर बुद्धिमान् मनुष्य अपने मिलको जो कुछ देता है, यह कामना-मूलक दान है। 'यह बंबारा बड़ा गरीब है और मुझसे मुँह स्रोलकर माँग रहा है , बोक्न देनेसे भी बहुत संतुष्ट होगा' यह विचारकर दरित मनुष्यके लिये यदि कुछ दिया जाता है तो यह दयानिमित्तक दान कहरनता है। इस तरह पुरुष और कीर्तिको बढ़ानेवाला पाँच प्रकारका दान बतलाया गया है। प्रजापतिका वचन है कि 'सबको अपनी चलिके अनुसार दान अवश्य करना चाहिये ।'

गामा करते हा शीकमाने गाम समितिक आग उर

### तपस्या करते हुए श्रीकृष्णके पास ऋषियोंका आना, उनका प्रभाव देखना और नारदजीका शिव-पार्वतीके धर्मविषयक संवादका वर्णन करना

पृक्षिष्ठरने वज्ञ—पितामह । आप हमारे कुटाने सब झास्त्रोके जानकार और अत्यन्त बुद्धिमान् हैं; अतः मैं आपके मुखसे अब ऐसे विषयका बर्णन सुनम बाहता है, जो धर्म और अर्थसे युक्त, भविष्यमें सुक्त देनेवाला और संसासके लिये अद्भुत हो । हमारे बन्यु-बान्यबोको यह दुर्लभ अवसा प्राप्त हुआ है, आपके सिवा दूसरा कोई सब धर्मीका उपदेश करनेवाला महायुक्त हमें नहीं मिल सकता; अतः इन धगवान् ब्रीकृष्ण और सम्पूर्ण राजाओंके सामने मेरा और मेरे भाइमोंका प्रिय करनेके लिये आप पूछे हुए विषयका वर्णन कीजिये।

मीक्षजीने कहा—बेटा ! अब मैं तुन्हें एक बड़ी मनोहर कथा सुना रहा हूँ। पूर्वकालमें इन भगवान् नारायण और महादेवजीका जो प्रभाव मैंने सुन रखा है, उसको तबा पार्वतीजीके संदेह करनेपर शिव और पार्वतीमें जो संवाद हुआ बा, उसको भी बता रहा हूँ, सुनो—पहलेकी बात है, धनांत्र्या भगवान् श्रीकृष्ण बारह वर्षीये समाप्त होनेवाले ततको दीक्षा लेकर (एक पर्वतके ऊपर) कठोर तपस्या कर खे थे। उस समय उनका दर्शन करनेके लिये नारद, पर्वत, श्रीकृष्णद्वैरायन व्यास, धौम्य, देवल, काश्यप, हस्तिकाश्यप तथा दूसरे-दूसरे दीक्षा और द्यसे सम्यत्र ऋषि-महर्षि अपने शिष्यो, निन्द्रों तथा देवोपम तपस्त्रियोंके साथ वहाँ आये। देवकीनन्दन श्रीकृष्णने बड़ी प्रसन्नताके साथ देवोधित उनकोनन्दन श्रीकृष्णने बड़ी प्रसन्नताके साथ देवोधित उनकोनन्दन श्रीकृष्णने बड़ी प्रसन्नताके साथ देवोधित उनकोनन्दन श्रीकृष्णने बड़ी प्रसन्नताके स्वया। भगवान्के दिये हुए हरे और सुनहरे रंगवाले कुशोके नवीन आसनोपर किएजमान झेकर वे वहाँ रहनेवाले राजर्पियों और देवताओंके सन्य प्रसन्नतापूर्वक मधुर वाणीने धर्मविषयक चर्चा करने लगे। इतनेहीमे अद्भुत कर्म करनेवाले भगवान् श्रीकृष्णके मुखसे उनकी जत-वर्षासे प्रकट हुआ तेज बाहर निकलकर वृक्ष, लता, झाड़ी, पक्षी, मृगसमृदाय, ज़िकारी पञ्च और | और आप ही पुन: उसका संहार करते हैं। सर्दी, गर्मी और सपॉसहित उस पर्वतको द्रग्ध करने लगा । उस समय नाना प्रकारके जीव-जन्तुओंका हाहाकार चारों ओर फैल रहा बा। थोडी ही देरमें उस पर्वतका जिल्ला जलकर खाक हो गया। वहाँ चेतन जीवोंका नाम भी बाकी न रहा। उसकी स्विति बडी दयनीय दिखायी देती थी। इस प्रकार देखी ज्वालाओंसे पुक्त उस रेज:स्वरूप अधिने पर्वतके समाउ विकासो भाग करके भगवान् श्रीकृष्णके पास आकर शिष्यकी भाँति उनके दोनों चरणोपे प्रणाय किया। तब मगवान्ते उस पर्वतको जला हुआ देखकर उसके ऊपर अपनी शान्त दृष्टि हाली। इससे वह पुनः अपनी पहली अवस्थामें आ गया। वहाँ



पूर्वकी ही भाँति प्रकृत्तिल लताओं और हरे-भरे वृह्लोकी शोभा छा गयी। पश्चियोका कलस्य होने लगा तदा सभी जीव-जन्तु जीवित होका विचाने लगे। यह अद्भुत और अचिन्य घटना देखकर गुनियोंको बड़ा विसय हुआ। उनके शरीरमें रोमाञ्च हो आया और नेत्रोमें आनन्तर्क आंस् भर आवे।

ऋषियोंको इस प्रकार विस्मित होते देख नारायणस्त्रस्य भगवान् भीकृष्णने विनय और सेहसे भरी हुई मधुर वाणीये पूछा--'महर्षियो ! आपका समुदाय तो सदा आसक्ति और ममतासे रहित है, सबको शाखोंका ज्ञान है, फिर भी आपस्त्रेगीको आश्चर्य क्यों हो रहा है ?'

अवियोंने कहा—भगवन् ! आप ही संसारको बनाते |

वर्वा-ये आयोके समय हैं। इस पृथ्वीपर जितने भी कराकर प्राणी हैं, उन सबके पिता, माता, ईश्वर और उत्पत्तिके कारण भी आप ही हैं। आपके मुहसे अप्रिका प्रादुर्भाव देसकर हमलोगोंको पहान् आश्चर्य हो रहा है; अत: आप उसका कारण बतानेकी कृपा करें । उसे सुनकर हमारा भय वर हो जायगा।

अंकृत्यने बहा-मुनिवरो ! येरे मुहसे प्रलयकालकी अप्रिके समान जो तेज प्रकट होकर पर्यतको दम्य कर रहा बा, बहु मेरा ही कैकाब तेन बा। मैं इस पर्वतपर अपने ही समान वीर्यकान् पुत्र पानेकी इत्सासे व्रत (तपस्पा) करनेके लिये आया है। मेरे दारीरमें स्थित प्राण ही अग्रिसपमें बाहर निकलकर सबको वर देनेवाले लोकपितामह ब्रह्मजीका दर्शन करनेके लिये उनके लोकमें गया था। ब्रह्माजीने उसे यह संदेश देकर भेजा है कि 'भगवान् ग्रंकरका आधा तेज ही मेरे पुत्रसम्पर्ने उत्पन्न होनेवाला है।' का ठेजोमय प्राण कासि लोडनेपर मेरे पास आवा है और निकट पहुँचनेपर शिच्छकी धाँति परिचर्धा करनेके लिये उसने मेरे करणोमें प्रणाम किया है। इसके बाद चाना होकर बह अपनी पूर्वावनवाको प्राप्त हो गया है। यही मेरे मुँहसे इस आमिके प्रकट होनेका रहस्य है, जिसको मैंने मोहेमें आवलोगोंको बता दिया है: अत: आप भवभीत न हो। आयलोग दीर्घदर्शी है. आपकी गति कहीं नहीं रुकती, तपन्तियोंके योग्य प्रतका आकरण करनेसे आपका शरीर देहीप्यमान हो रहा है तथा ज्ञान और विज्ञान आपकी शोधा बद्धा रहे हैं; इसलिये येरी प्रार्थना है कि यदि आपरवेगोंने इस पृथ्वीयर या स्वर्गमें कोई महान् आक्षर्यकी बात देखी या सुनी हो तो उसको मुझसे बतलाइपे । आप तपोवनके निवासी है, अतः आपके अयुतके समान पद्मा वचन सुननेकी मुझे सदा इच्छा बनी रहती है। क्योंकि सत्युख्योंका कहा और सुना हुआ वकर विश्वासके योग्य होता है तथा यह पत्थरपर शिची हुई लक्कीरको भाँति इस पृथ्वीपर बहुत दिनोंतक कासम

यह सुनकर भगवान्के समीप केंठे हुए सभी ऋषियोंको बड़ा विस्पय हुआ। वे कपलदलके समान सिले हुए नेजोसे उनकी और देखने लगे। कोई उनका अध्युदय मनाने लगा, कोई प्रयोसा करने रूगा और कोई प्रश्चेदकी अर्थयुक्त ञ्चाओंसे उनकी स्तृति करने लगा। तदनसर, सबने बातचीत करनेमें चतुर देवर्षि नारदको भगवान्की बातका उत्तर देनेके लिये प्रेरित किया। तब नारायणके सहद भगवान् नारद मुनिने महादेवजीका पार्वतीदेवीके साव जो सेवाद हुआ था, उसे इस प्रकार कहना आरम्प किया।

नारदर्ज बोलं—धगवन् ! वहाँ सिद्ध और जारण विकारते रहते हैं, जो नाना प्रकारको ओषधियों और पुत्योंसे आखादित होनेके कारण अत्यन्त रमणीय दिखायी देवा है तथा जहाँ झुंड-की-झुंड अप्पराएँ और भूनोंकी टोलियाँ निवास करती हैं; उस परम पावन दिपालय पर्वठपर परम धर्मात्मा देवाधिदेव पर्गवान् झंकर ठपस्य कर रहे थे। उसी समय पार्वती देवीने उनके पास जाकर पूछा— मगवन् ! आप सम्पूर्ण भूनोंके खामी और समझ धर्मकताओंमें श्रेष्ट हैं, अतः में आपके सामने अपने मनका एक सदेह उपनिकत करना चाहती हैं। यह मुन्यिका समुदाय भी वहाँ मौजूद हैं, जो तपस्थामें प्रवृत्त खता और नाना प्रकारक केव चारण करके संसारमें विकरता रहता है। आप इन खाँचयोंका और मेरा भी प्रिय करनेक लिये मेरे संदेशका निवारण करें। धर्मका क्या सक्तप हैं ? जो धर्मको नहीं वानते ऐसे मनुष्य उसका किस प्रकार आवश्य कर सकतो है।'

पार्वती वंबीने जब यह प्रश्न व्यक्तित किया तो समस्त प्राधियोंने प्रत्येवकी अर्थपुक प्रत्याओंसे स्तृति करते हुए उनकी बड़ी प्रश्नेसा की । तदनचर, धगवान प्रतेषाते कहा— देखि । किसी भी जीवकी हिसा न करना, सत्य जोलना, सब प्राणियोयर द्या करना, मन और इन्द्रियोपर काबू रक्तना तथा अपनी शक्तिके अनुसार दान देश—यह गृहस्व-आवानका उत्तय धर्म है। उक्त गृहस्व-धर्मका पालन करना, परायी स्त्रीके संसर्गसे दूर रहना, धरोहर और स्रोको रक्षा करना, बिना दिये किसीकी वस्तु न लेना तथा मांस और मदिराको त्याग देश— ये धर्मक पाँच मेद हैं, जिनसे सुसकी प्राप्ति होती है। इनमेसे एक-एक धर्मकी अनेको शासार्य है। धर्मको श्रेष्ठ माननेवाले मनुष्योंको इन सर्मोंका अवदाय पालन करना साहिये।

महेश्वरने कहा—देवि ! तुमने न्यापके अनुसार अब करके सब कुछ पूछ डाला । अन्तान, अब अपने प्रश्नोका उत्तर सुनो—संसारमें ब्राह्मण इस पृथ्वीके देवता माने गये हैं। उपवास करना उनका परम धर्म है। धर्मार्थसम्बद्ध ब्राह्मण ब्रह्ममावको प्राप्त होता है। उसे धर्मका अनुहान और विधिवत् ब्रह्मचर्यका पालन करना चाहिये। अतके पालनपूर्वक उपनयन-संस्कारका होना उसके लिये परम आवश्यक है;

क्योंकि इसीसे वह द्वित होता है। गुरु और देवताओंकी पूजा, खाध्याय और अध्यासकाय धर्मका पालन ब्राह्मणको अवश्य करना चाहिये । धर्मका रहस्य सुनना, वेदोक्त व्रतका पालन, होम और गुरुसेवा करना, भिक्षासे जीवन-निर्वाह करना, सदा व्होपवीत धारण किये रहना, प्रतिदिन घेदका स्वाध्याय करना और ब्रह्मकर्य-आसमके नियमोंका पालन करना ब्राह्मणका प्रयान धर्न है। ब्रह्मकर्यकी अवधि समाप्त होनेपर हिन अपने गुरुकी आज़ा लेकर समावर्तन करें और घर आकर अपने अनुका स्त्रीसे विधिपूर्वक विवाह करे। ब्राह्मणको चूहका अन्न नहीं लाना चाहिये। सदाचारका पालन उसका परम धर्म है। उपवास, ब्रह्मचर्य-पालन, अफ्रिहोत्र, स्वाध्याय, हचन, इन्द्रियसंदय, अतिथि और मृत्योंको मोजन करानेके बाद अञ्च-प्रक्रण, आहार-संचय, सत्यभाषण, पवित्र रहना, अतिवि-सत्कार करना, गार्बपता आदि विविध अप्रियोकी परिचर्ध करना, यह करना, किसी भी जीवकी हिसा न करना और घरमें घड़ले घोजन न करके कुटुम्बके लोगीको घोजन करानेके बाद ही धोजन करना—यह गृहत्व प्राह्मणका विरोक्तः ओजियका परम धर्म है। पति और पत्नीका स्वभाव एक-सा होना काहिये तभी गृहस्वधर्मका ठीक-ठीक पालन होता है। यरके देवताओंकी प्रतिदिन पुष्प आदिसे पूजा करना, डन्हें अज्ञकी **व**िक अर्थण करना, रोज-रोज घर लीपना और प्रतिदिन जत रत्तना भी गृहस्थका धर्म है। झाड़-सुहार, लीय-पोतकर साथ किये हुए यरमें पृतयुक्त आहुति करके उसका धुंआ फेरवाना चाहिये। यह प्राह्मणीका गाईस्थ-धर्म बतलाया गया, जो संसारकी रहा करनेवाला है। अखे ब्राह्मण सदा ही इस धर्मका पालन करते हैं।

अब में श्रीजयका धर्म कतला रहा हूँ। श्रीजयका सबसे पहला धर्म है प्रजाका पालन करना। प्रजाकी आयके छठे पाणका उपचीण कानेवाला राजा धर्मका फल पाता है। जो धर्मपूर्वक अपनी प्रजाकी रक्षा करता है, उस राजाको उसके प्रजापालनस्त्री धर्मके प्रधावसे उत्तम लोक प्राप्त होते हैं। राजाका परम धर्म है—इन्द्रियसंघम, खाध्याय, अग्निहोत्र, दान, अध्ययन, बजोपवीत-धारण, बजानुहान, धार्मिक कार्य करना, घोष्यवर्गका भरण-पोषण करना, आरम्य किये हुए कर्मको सफल बनाना, अपराधके अनुसार उकित दण्ड देना, केटल बजोका अनुहान करना, स्ववहारमें न्यायकी रक्षा करना और सत्वधावणमें प्रेम रखना। जो राजा दुःखी मनुष्योको हम्बका सहारा देता है, यह इस लोक और परलोकमें भी सम्पानित होता है। जो मी और ब्राह्मणकी रक्षाके लिये संप्राप्तमें पराक्रम दिखाकर प्राण त्याग करता है, वह परलोकमें अश्वमेश्वयत्तसे प्राप्त होनेवाले ज्वम लोकोपर अधिकार प्राप्त करता है।

पशुओंका पालन, खेती, ज्यापार, अप्रिहेन, दान, अध्ययन, सदाचारका पालन, अतिथि-सत्कार, प्राम, दम, ब्राह्मणोंका खागत और त्याग—यह वैश्योंका सनातन धर्म है। ब्यापार करनेवाले सदाचारी वैश्यको तिल, कन्दन और रसकी बिक्रों नहीं करनी चात्रिये तथा ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य—इन सबका पद्मायोग्य आतिथ्य-सत्कार करना चाहिये।

शूक्का परम धर्म है तीनों वर्णोंकी सेवा। जो शूढ़ सत्यवादी, जितेन्द्रिय और परपर आपे हुए अतिविकी सेवा करनेवाला है, वह महान् तपका संग्रह करता है। उसे उत्तम तपस्वी समझना चाहिये। जिल्ल सदाचारका पालन और देकता तथा ब्राह्मणोंकी पूजा करनेवाले बुद्धिमान् शूक्को धर्मका मनोवाञ्चित फल प्राप्त होता है। कल्पाणी ! इस प्रकार मैंने तुन्हें एक-एक करके चारों क्योंका धर्म कतलाया, अब और वसा सुनना चाहती हो।

प्रार्थतीने कहा—भगवन् । आपने चारो वर्णोके हितकारी धर्मका पृथक्-पृथक् वर्णन किया, अब वह धर्म बतलक्ष्ये जो सब वर्णोके लिये समान कपसे उपयोगी हो ।

महेश्वरने पूछ-नेहिंथ । गुवारेयर दृष्टि रतानेवाले और जगत्के सारधूत ब्रह्मजीने सम्पूर्ण लोकोक्ते तारनेके लिये ब्राह्मणोकी सृष्टि की है। ब्राह्मण इस सूचव्यत्तके देवता है, अत: पहले उन्होंके कुछ और धर्मोंका वर्णन करता है। (फिर सबके लिये उपयोगी धर्मीका डक्ट्रेश करूँगा।) ब्रह्मानीने सम्पूर्ण जगत्की रक्षाके लिये बेदिक, स्पार्व और दिश्राचार—इन तीन प्रकारके धर्मोंका विधान किया है। धर्मके ये तीनों ही भेद सनातन हैं। जो तीनों वेदोंका डाला और विद्वान् हो, पढ़ने-पढ़ानेका काम करके जीविका न बताता हो, दान, अध्ययन और यज्ञ—इन तीन कमॉका सदा अनुष्ठान करता हो, काम, क्रोध और लोच—इन तीनोक्रो त्याग चुका हो तथा सब प्राणियोंपर दया रखता हो, वही वास्तवमें ब्राह्मण माना गया है। सम्पूर्ण लोकोके स्तामी ब्रह्माजीने ब्राह्मणोंकी जीविकाके लिये यह करना, यह कराना, दान देना, दान लेना, बेट पढ़ना और बेट पढ़ाना—वे छः कर्म बतलाये हैं। ये ब्राह्मणोके सनातन धर्म हैं। इनमें भी सदा साध्यायशील होना, यज्ञ करना और अपनी शक्तिके अनुसार विधिपूर्वक दान देना—ये तीन कर्म ब्राह्मणोके लिये अत्यन्त उत्तम माने गये हैं।

सब प्रकारके विषयोंसे उपराम होना सम कहत्वता है. यह सत्पुरुवोमें सदा दृष्टिगोचर होता है। इसका पालन करनेसे

शुद्ध विस्तवाले गृहसरोंको पहान् धर्मकी प्राप्ति होती है। गृहस्थ पुरुषको पञ्चमहायज्ञीका अनुष्ठान करके अपने मनको शुद्ध बनाना चाहिये। जो गृहस्य सदा सत्य बोलता, किसीके दोष नहीं देखता, दान देता, ब्राह्मणोंका सत्कार करता, अपने घरको इत्तइ-बुहारकर साफ रखता, अभिमानका त्याग करता, सदा साल भावसे खता, खेइयुक्त कवन बोलता, अतिथि और अध्यानतीको सेवार्गे मन लगाता, यज्ञशिष्ट अप्र भोजन करता और अतिबिको शासकी आज़ाके अनुसार पाद्य, अन्ये, आसन, ग्रम्था, वीपक तथा ठहरनेके लिये गृह प्रदान करता है, उसे धार्मिक समझना चाहिये। जो प्रात:काल उठकर मुँह-हाथ धोनेके पक्षात् प्राह्मणको भोजनके लिये निमनाश देता और अरे ठीक समवपर सत्कारपूर्वक मोजन करानेके बाद कुछ दूरतक उसके पीछे-पीछे जाता है, उसके द्वारा सनातन धर्मका पालन होता है। खुद्र युहस्थको अपनी प्रक्तिके अनुसार सदा सकका आतिका-सत्कार करना चाहिये । ब्राह्मण, क्षरिय और वैदय—इन तीन क्योंकी परिवर्धामें रहना उसके लिये प्रधान धर्म बतलाचा गवा है। प्रवृतिसध्य धर्मका विधान गुहरबांके लिये किया गया है, यह सब प्राणियोका हितकारी और उत्तम है। अब मैं उसीका वर्णन करता है। अपना कल्याण बाहने-काले पुरमको सदा अपनी शक्तिके अनुसार क्षन, यत्र तथा पुष्टिजनक कार्य करते रहना चाहिये। सर्पमार्गका आक्षम लेकर धनका उपार्जन करना चाहिये और उसका तीन विधाग करके एक अंशसे धर्म और अर्थकी सिद्धि करनी चाहिये, दूसरे अंशको उपयोगमें त्रगाना चाहिये और तीसरे अंशको बढ़ाना चाहिये। (यह प्रवृति धर्मका वर्णन किया गया है।)

इससे थित्र निवृत्तिकय धर्य है। यह मोक्षका साधन है। अब ये उसका यवार्थ स्वकार कतला रहा है। तुम ध्यान देकर सूनो—मोक्षकों अधिनलया रखनेवाले पुरुषोको सम्पूर्ण प्राणियोपर वया करनी वाव्रिये। हमेशा एक ही गाँवमें नहीं रहना बाव्रिये और अपने आशास्त्री बन्धनोंको तोढ़नेका यक करना बाव्रिये। मुमुक्षके लिये यही प्रशंसाकी बात है। उसे कमण्डल, जरु, कार्यान, आसन, प्रिवण्ड, शस्या, अप्रि और प्राप्तर पपता या आसकि नहीं रखनी बाव्रिये। मुमुक्षको आधान्यज्ञानका ही बिन्तन और पनन करना वाह्रिये तथा सद्य असीमें स्थित रहना बाह्रिये। निरन्तर योगाध्यासमें प्रवृत्त होकर उल्लेका विचार करते रहना बाह्रिये। संन्यासी ब्राह्मणको उत्यत है कि यह सब प्रकारकी आसक्तियों और संद्रवन्थनोंसे मुक्त होकर सर्वेदा वृक्षके नीचे, सूने गृहमें अववा नदीके किनारे रहता हुआ अपने अन्त:करणमें परमात्याका ध्यान करे। जो युक्तवित्त होकर संन्यास प्रहण करता है और योश्लोपयोगी कर्य—प्रवण, मनन, निर्दिध्यासन आदिके द्वारा समय व्यक्ति करता हुआ दूठे काठकी भाँति स्थिर खता है, उसको सनातन वर्षका मोझक्य फल प्राप्त होता है। संन्यासी पुरुष किसी एक त्यानपर आसक्ति न रखे, एक ही गाँवमें न रहे तथा एक ही न्होंके किनारेपर सर्वदा एयन न करे। उसे सब प्रकारकी आसक्तियोसे मुक्त होकर स्वच्छन्द विचरना चाहिये। यह मोश-धर्मके ज्ञाता सत्पुरुषोका धर्म और वेद-प्रतिपादित सन्याग है। जो इस मार्गसे चलता है, उसके लिये कोई सीपित स्थान नहीं रहता (यह मुक्त एवं सर्वव्यापक हो जाता है)। संन्यासी चार प्रकारके होते हैं—कुटीचक, बहुदक, इस और परमहंस। इनमें उत्तरोक्तर लेह हैं। इस परमहंस-वर्षक हारा प्राप्त होनेवाले आस्प्रशानसे बढ़कर दूसरा कुछ भी नहीं है। यह दुःख-सक्तरे रहित, सीन्य, अतर, अगर और अविनादी पद है।

पर्वतिकी कहा—धगवन् । आपने सत्पृत्योद्धारा आवरणमें लाये हुए गाईका-धर्म और मोझ-सर्मका वर्णन किया । ये होनों ही मार्ग जीव-जगत्का महान् कल्याण करनेवाले हैं । इन्हें सुन लेनेके बाद अब मैं अधियोका बर्म सुनग बाहती हैं । महेकर ! तपोबनीनवासी मुस्यिके प्रति मेरे मनमें बड़ा खेड़ हैं । ये जब अग्रिमें मृतमिक्तित हविक्यकी आहुति डालते हैं, उस समय उसके धूमसे प्रकट हुई सुगन्यसे सारा तपोबन घर जाता है । उसे देखकर पेरा कित सदा प्रसन्न रहता है, इसलिये मैंने मुनियोक धर्मक सफ्तव्यये जिल्लासा प्रकट की है । देखदेव ! आप सम्पूर्ण धर्मोका लख जाननेवाले हैं; अतः मैंने जो कुछ पूछा है उसका पूर्णकपसे कर्णन कीतिये ।

भगणान् महंबरने कहा — कल्पाणी ! तुष्हारा प्रमा सुनकर पुझे बढ़ी प्रसम्भता हुई है। अब मैं मुनियोंके उत्तम धर्मका वर्णन करता हूँ, जिसका आश्रय लेकर वे अपनी तपस्याके द्वारा परम सिद्धिको प्राप्त होते हैं। सबसे पहले धर्मके जाननेवाले फेन्प' प्रशियोंका धर्म सुनो — पूर्वकालमें ब्रह्माजीने यस करते समध जिसका पान किया वा तथा जो स्वर्गमें फैला हुआ है, वह अमृत (ब्रह्माजीके पीनेके कारण) ब्राह्म कहल्पाता है। उसके फेनको थोड़ा-थोड़ा संघह करके जो सदा पान करते हैं (और उसीके आधारपर जीवन-निवांह करते हुए तपस्वामें लगे रहते हैं), वे फेनप कहलाते हैं। यह धर्माचरणका मार्ग उन विश्वद्ध

फेनय महात्माओंका ही मार्ग है। अब बालिकल्प महर्षियोंके धर्मका अवण करें । बालखिल्यगण तप:सिद्ध महात्मा हैं। वे सब धर्मेंके जाता है और सुर्पमण्डलमें निवास करते है तथा उच्छवृत्तिका आह्रय लेकर पश्चियोंकी माँति एक-एक दाना बीनकर उसीसे जोवन-निर्वाह करते हैं। मुगछारम, चीर और क्ल्कल-ये ही उनके बस है। वे शीत-उच्च आदि हन्होंसे रहित, सहाचारका पालन करनेवाले और तपस्थाके धनी है। उनमेले प्रत्येकका शरीर अगूठेके सिरेके बराबर है। वे अपने-अपने कर्तव्यमें विवत हो सदा तपस्यामें संख्य रहते हैं। उनके धर्मका महान् फल है। वे तपस्पासे सम्पूर्ण पापीको हत्व करके अपने तेजसे सम्पूर्ण दिसाओंको प्रकाशित करते । और देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके रिश्ये उनके समान कार चारण करते हैं । इनके अतिरिक्त और बहुत-से शुद्धियत द्या-धर्मेपरायण एवं पुण्यात्मा महर्षि है। जिनमें कुछ बक्रका (बाहके समान विवारनेवाले), कुछ सोमलोकमें रहनेवाले तथा कुछ चितुलोकके निकट निवास करनेवाले हैं। ये सब प्राचीय विधिके अनुसार उन्हावृतिसे जीविका चलाते हैं। कोई ऋषि सम्प्रक्षाल<sup>3</sup>, कोई अश्मकुड्ड<sup>3</sup> और कोई इन्छेलुललिक<sup>र</sup> है। ये लोग सोमय (कन्द्रमाकी किरणोंका पान करनेवाले) और उच्चय (सूर्यकी किरणोंका पान क(नेवाले) देवताओंके निकट राकर अपनी विश्वसिवित उन्हानुतिसे जीवन-निर्वाह करते और इन्हियोंको कासूमें रखते है। अप्रिकेत, पितरोका आदा और पश्चमहायज्ञीका अनुहान-पह उनका पुरुष धर्म है। चळकी तरह विचाने-वाले और देवलोकने निवास करनेवाले पूर्वोक्त ब्राह्मणीने इस ऋषियमंका सदा ही अनुष्ठान किया है। इसके अतिरिक्त भी जो ऋषियोका धर्म है, उसे सुनो । मेरे विचारसे सभी आर्थ धर्मोंने इन्द्रिसंचनपूर्वक आत्पहान प्राप्त करना आवश्यक है। फिर काम और क्रोधको भी जीतना चाहिये। प्रत्येक व्यक्ति अप्रिये पृतका होम, धर्म-सत्रका अनुहान, मोमयहद्वरा वजन, वज-विधिका ज्ञान और वजमें विश्वणा टेना—ये पाँच कर्म अकृत करने चाहिये। नित्य यक्तका अनुकार और धर्मका पालन करना चाहिये तथा देवपुत्रा और ब्राद्धमें अनुराग रखना चाहिये। उज्ख्वतिसे उपार्जित किये हुए अन्नके द्वारा सबका आतिथ्य-सत्कार करना ऋषियोका परम कर्तव्य है। वे विषयभोगोसे निवृत्त रहें, गो-रसका

१—फेन पीकर रहनेवाले। २—को घोडनके पढात् पाकको घो-पोछकर रख देते हैं, दूसरे दिनके लिये कुछ भी नहीं बचाते, उन्हें सम्बक्षाल कहते हैं। ३—पत्थरसे फोड़कर जानेवाले। ४—को दतिसे ही ओकलीका काम लेते हैं अर्थात् अन्नको ओखलीमें न कृटकर दतिसे ही बवाकर खाते हैं वे दन्तोल्जालक कहलाते हैं।

आहार करें, शमके साधनमें प्रेम रखें, खुले मैदान बब्तरेपर सोवें, योगका अध्यास करें, साग-पात, फल-मूल, वायु-जल और सेवारका आहार करके रहें—ये ऋषियोंके नियम है। इनका पालन करनेसे वे अजित (सर्वश्रेष्ठ) गतिको प्राप्त करते हैं। जब गृहस्योंके घरमें रसोई-यरका मुर्जी निकलना बंद हो जाय, मूसलसे धान कुटनेकी आवाज न आये— सम्राट्य रहे, बुलोको आग बुझ जाय, परके सब स्वेग मोजन कर चुके, बर्तनोंका इधर-उधर ले जाना रुक जाय और भिक्कुक भीस लेकर त्यैट गये हो ऐसे समयतक ऋषिकों अतिदिकी बाट जोड़नी चाहिये और उसके भोजनसे बचे-लुचे अन्नको स्वयं प्रहण करना चाहिये। जो गर्व और अभियान नहीं करता, अप्रसन्न और विस्थित नहीं होता, सन्नु और भिन्नको समान समझता तथा सबके प्रति मैत्रीका भाव रसता है, बही धर्मवेताओं में बेह ऋषि है।

#### वानप्रस्थ-धर्मका वर्णन

पार्वतीने कहा—भगवन् ! अतका पालन कानेवाले बानप्रस्थी महात्मा नदियोंके स्टब्सी स्मणीय स्वानोमें, झरनोंके आस-पासके कुखोंमें, पर्वतीपर, बनोंमें और फलमूलसे सम्पन्न पवित्र स्थानोमें निवास करते हैं। वे अपने झरीरको ही कष्ट पहुँचाकर जीवन-निर्वाह करते हैं, अतः मैं उनके पालन करनेवान्य पवित्र नियमोंको अवचा करना चाहती हैं।

महेश्वरने कहा—देखि । तुम सालधान होकर वानप्रस्वी महात्माओके धर्म सुनो । उन्हें दिनमें तीन बार एनान, देवताओं और पितरोंका पूजन, अग्रिक्षेत्र और विधिवत् यह करने चाहिये। वानप्रश्तीको जीविकाके लिये नीवार और फल-पूलका सेवन तथा दीप आदि जलानेक लिबे इङ्गुदी और रेंड्रीके तेलका उपयोग करना उचित है। ये योगका अध्यास और काम-कोधका त्याग करें, वीरासनसे बैठें और वीरस्तान (जहाँ भीरु मनुष्योंको रहनेकी हिम्मत न पड़े ऐसे घने बंगरु) में निवास करें। धर्ममें बुद्धि रातनेवाले वनवासी मुनियोंको वेदीपर सोना, सर्दक्ति मौसममें जलके भीतर अधिक कालतक बैठना, वर्षाकालमें खुले मैदानमें सोना और प्रीष्टक्सुपे पञ्चाप्रिका सेवन करना चाहिये। वे वायु अधवा जल पीकर रहें, सेवारका भोजन करें, पत्करसे अन्न या फारको कुँबकर साथै अववा दाँतोंसे सवाकर ही भक्षण करें। सम्प्रक्षारूके नियमसे रहें अर्थात् दूसरे दिनके लिये आहार संग्रह करके न रखें। चीर, बल्कल और मुग्छाला—ये ही उनके वस्त्र होने चाहिये। उन्हें समयके अनुसार धर्मके उद्देश्यसे विधिपूर्वक तीर्च आदि स्वानीमें वाता करनी चाहिये। वानप्रस्थीको सदा वनमें ही रहना, वनमें ही विवरना, वनमें ही उहरना, वनके ही मार्गपर चलना और वनमें ही जीवन-निवांह करना चाहिये। होम, पह्चचनका सेवन, पञ्चयत्रसे बसे हुए अत्रका आहार, वेदोक्त कर्मीका अनुष्टान, अष्टका श्राद्ध, चातुर्मास्य यज्ञ, दर्श, पौर्णमास आदि

याग और नित्य यहका अनुहान करना उनका धर्म है। वानप्रस्थी युनि स्त्री-समागय, सब प्रकारके संकट तथा सम्पूर्ण पापीसे दूर रहकर वनमें विवरते रहते हैं। खुवा ही उनका पाप है। ये सदा अरहबनीपादि विविध अग्नियोंकी परिचयों ही लगे रहते हैं और नित्य सम्पार्गपर चलते हैं। इस प्रकार पुनिवृत्तिसे रहनेवाले वे वानप्रस्थी संत परम गतिको प्राप्त होते हैं। ये सत्य-धर्मका आव्य लेनेवाले और सिद्ध होते है, अतः पहान् पुण्यमय हहालोक तथा सनातन सोमलोकमें गमन करते हैं।

देवि ! यानप्रस्थका नियम पालन करनेवाले इन तयस्थियोमें कुछ तो तपस्थामें संलग्न रहकर सदा स्वच्छन्द विकानेवाले होते हैं और कुछ अपनी-अपनी स्वीके साथ रहते हैं। साह्यन्द विकरनेवाले युनि सिर युद्धाकर गेरुए वस्त पहनते हैं। उनका कोई एक स्थान नहीं होता; किंतु जो खीके साथ खते हैं, वे राजिको अपने आश्रममें हो ठहरते हैं। दोनों ही प्रकारके ऋषि तीनों समय जलमें स्नान करते, प्रतिदिन अप्रिमें आहुति डालते, ऋषियोंके बताये हुए यहान् धर्मका पालन करते, समाधि लगाते, सन्धार्गपर चलते और झाखोक कर्मोंका अनुद्धान करते हैं। यहले जो वनवासियोंके धर्म बता आवे हैं, उन सबका यदि वे पालन करते हैं तो उन्हें अपनी तपस्थाका पूर्ण फल मिलता है। जो मुनि स्त्रीको साथ लिये रहते हैं, वे उसके साथ ही इन्द्रिय-संयमपूर्वक वेदविहित धर्मका आचरण करते हैं। उन धर्मात्माओंको ऋषियोंके बताये हुए धर्मके पालन कानेका फल मिलता है। धर्मपर दृष्टि रखनेवाले मुनिको कामनावश किसी भोगका सेवन नहीं करना चाहिये। वो हिंसादोषसे मुक्त होकर सम्पूर्ण प्राणियोंकों अचय दान कर देता है, उसीको धर्मका फल प्राप्त होता है। जो सन्पूर्ण प्राणियोपर दवा करता, सबके साथ सरलताका बर्ताव रखता और समस्त प्राणियोंको आत्मधावसे देखता है, वही धर्मका फल पाता है। चारों वेदोंमें निकात होना और

समान समझे जाते हैं; बल्कि सरलताका बर्ताव ही विशेष फल देनेवाला है। सरलता धर्म है और कुटिलता अधर्म। सरलभावसे युक्त मनुष्यको ही बर्मका वालविक कल मिलता है। जो सरल बर्तावसे प्रेम रखता है, वह देवताओं के समीप निवास करता है; इसलिये जो अपने धर्मका कल पाना

सब जीवोंके प्रति सरलताका बर्ताव करना—ये दोनों एक | बाहता हो, उसे सरहतापूर्ण क्तांवसे युक्त होना चाहिये। इमार्गाल, जितेन्द्रिय, क्रोधको जीतनेवाले, धार्मिकभावसे युक्त, हिसारहित और बर्पये यन लगानेवाले पनुष्यको ही धर्मका चास्तविक फल जाम होता है। जो पुरुष आरुखरहित, धर्मात्या, सन्दार्गगायी, सन्दरित्र और ज्ञानी होता है, वह ब्रह्मसम्बर्धिय हो जाता है।

# ऊँच और नीच वर्णकी प्राप्ति करानेवाले तथा बन्धन, मुक्ति एवं स्वर्ग देनेवाले शुभाशुभ कमाँका वर्णन

पार्वतीने पूरा-धगवन् । मेरे मनमें एक संशय है,ब्रह्माजीने पूर्वकालमें जिन चार क्लोंकी सृष्टिकी है, उनमेसे बैह्य, क्षत्रिय अथवा ब्राह्मण कैसा कर्म करनेके कारण शुद्रवोनिको प्राप्त हो जाते 🖁 तबा शुद्ध, बैश्य और क्षत्रिय किस प्रकार ब्राह्मणत्वको प्राप्त होते हैं ? आप मेरी इस शङ्काका समाधान करें।

महेश्वरने कहा-देवि । प्राष्ट्रण होना बहुत कठिन है। प्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्र—ये बारों वर्ण येरे विकारसे प्राकृतिक (स्वभावसिद्ध) है। इतना अवस्य है कि द्विज पापकर्म करनेसे अपने स्थानसे-अपनी महतासे नीचे निर जाता है, अतः द्विजको उत्तम वर्णमें जन्म पाकर अपने पदकी रहा करनी चाहिये। यदि क्षत्रिय अथवा वैश्य ब्राह्मणधर्मका पालन करते हुए ब्राह्मणत्वका सवारा लेता है तो वह प्रद्वाचायको प्राप्त हो जाता है। जो ब्राह्मण स्वयर्गका त्याग काके शांतिय-धर्मका सेयन करता है, वह ब्राह्मणत्वसे प्रष्ट होकर क्षत्रिय-योनिमें जन्म लेता है। इसी प्रकार जो दुर्लम प्राप्तणतको पाकर अपनी परब्रद्धितके कारण लोध-मोहका आश्रय से सदा कैप्योंके कर्म करता है, वह वैदय-योनिये जना लेता है अचया यदि वैदय खुदके कर्म अपनाता है तो यह भी शुद्धको प्राप्त होता है। ब्राह्मण-जातिका पुरुष यदि शहके कर्प अपनाता है तो जीतेजी ब्राह्मणत्वसे भ्रष्ट होता है और मृत्युके पश्चाद् वह ब्रह्मलोककी प्राप्तिसे बश्चित होकर नरकमें पड़ता है। उसके बाद वह शहकी योनिमें जन्म प्रहण करता है। यदि झाह्रण, क्षत्रिय अथवा वैश्य कोई भी अपने कर्मको होडकर शुरुका काम करने लगे तो वह अपनी जातिसे प्रष्ट होकर वर्णसंकर हो जाता है और दूसरे जन्ममें शुद्रकी योनिमें जन्म लेता है। जो पुरुष अपने वर्ण-धर्मका पालन करते हुए बोध प्राप्त करता है और ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न, पवित्र तथा धर्मज होकर धर्ममें हो लगा रहता है, बड़ी धर्मके वास्तविक फलका उपघोग करता

है। देखि ! ब्राह्मजीने एक बात और बतायी है, धर्मकी इन्छा रखनेवाले सत्पुरुवोको अध्यात्मश्चानका सम्पादन करना बाब्रिये। उप खपायके पनुष्यका अन्न निदित पाना गया है। किसी समुदायका, आद्धका, जननाशोधका, दुष्ट पुरुवका और चूहका अस भी निविद्ध है, उसे कभी नहीं लाना चाहिये-यह पितामहके श्रीमुलका क्वन है; अतः इसका प्रमाण अवस्य मानना चाहिये। यदि पेटमें शहका अन यहा हो और उसी अवस्तामें मृत्यु हो जाय तो वह ब्राह्मण अभिहोत्री अचवा यज्ञ करनेवाला ही क्यों न रहा हो,उसे चुत्रकी योनियें जन्म लेना पहला है। जो उत्तम और दुर्लम ब्राह्मणत्यको पाकर उसकी अवहेलना करता है और नहीं लानेयोग्य अन्न लाता है, यह निश्चय ही ब्राह्मणतासे प्रष्ट हो जाता है। शराबी, जहाहत्यारा, शहर कर्प करनेवाला, बोर, व्रतमंत्र करनेवाला, साध्यायहीन, पापी, स्तेची, कमटी, झठ, बतका पालन न करनेवाला, गुद्र-वातिकी खोका स्वामी, कुण्डाशी (जिस बर्तनमें भोजन बनावे उसीमें ज्ञानेवाला), सोम-रस बेबनेवाला और नीच जातिके पनुष्पकी सेवा करनेवाला ब्राष्ट्रण अपनी जातिसे भ्रष्ट हो जाता है। जो गुरुकी शब्दापर पर रखता, गुरुमें ब्रोह करता और युरुको निन्दामें ही रूपा रहता है, वह ब्रह्मचेता होनेपर भी ब्राह्मणत्वसे गिर जाता है। इसी प्रकार शुध कर्मोंके आचरणसे शुद्र भी ब्राह्मणतको प्राप्त होता है। साक्षात् ब्रह्माजीका वसन है कि शुद्र भी यदि जितेन्द्रिय होकर पाँचत्र कर्मीक अनुहानसे अपने अन्त:करणको सुद बना लेता है, तो वह दिवकी ही भाँति सेव्य होता है। मेरा तो ऐसा विचार है कि यदि शहके खधाव और कर्म दोनों ही उत्तम हो तो वह द्विजातिसे भी बढ़कर माननेयोग्य है। केवल योनि, संस्कार, शासज्ञान और संतित-ये ही ब्राह्मणत्वकी प्राप्तिके कारण नहीं है,ब्राह्मणत्वका प्रधान हेत् तो सदाचार ही है। सदाचारमें रिवत रहनेवाला शुद्ध भी ब्राह्मणत्वको प्राप्त हो सकता है। ब्रह्मका स्वरूप सर्वत्र समान है। जिसके भीतर उस निर्मुण और निर्मल ब्रह्मका ज्ञान है, वही वास्तवमें ब्रह्मण है। वे जो चारों वर्णोंके स्थान और विभाग दिसाराये गये हैं, इन सबको अपनी उत्पत्तिके अनुसार ही जानना चाहिये। यह बात प्रजाकी सृष्टि करते समय बस्दाता ब्रह्माजीने स्वयं ही कही है। अपना कल्याण चाहनेवाले ब्राह्मणको उचित है कि वह सञ्जनोंके मार्गका अवलम्बन करके सदा अतिथि और पोष्पवर्गको भोजन करानेके बाद अन्न प्रहण को। वेदोक्त पथका आक्षय लेकर उत्तम बर्ताव करे । गृहत्व ब्राह्मण घरमें रक्षकर प्रतिदिन संविताका पाठ और शाकोंका व्याप्याय करे । अध्ययनको जीविकाका साथन न बनावे। जो ब्राह्मण सन्धार्गपर स्थित हो अजिहोज और स्वाध्यायपूर्वक जीवन व्यतीत करता है, वह ब्रह्ममायको प्राप्त होता है। देखि ! शुद्र धर्माचरण करनेसे जिस प्रकार ब्राह्मणलको प्राप्त होता है तथा ब्राह्मण स्वयमेक त्यागसे जातिष्मष्ट होकर किस प्रकार शुत्र हो जाता है—यह गृढ़ रहस्यकी बात मैंने तुन्हें बतला दी।

पार्वतीने पूका—भगवन् । अब मुझे मनुष्योंके धर्म और अधर्मका विषय बतलाइये । यनुष्य केसे कर्मसे बैंधते, पुक होते अथवा स्वर्गये जाते हैं ?

महेश्वरने कहा—देवि ! तुम धर्म और अचीक तत्त्वको जाननेवासी तथा निरसर धर्पपे संतद्भ रहनेवासी हो; इसीलिये तुमने यह सब प्राणियोंके लिये हितकारी और बुद्धिको बढ़ानेवाला प्रश्न किया है। अच्छा, अब इसका उत्तर सुनो—जो मनुष्य धर्मसे उपार्थित किये हुए बनको धोगते और सत्यधर्ममें पराषण ऋते हैं, वे स्वर्गमें जाते हैं। किनके सब प्रकारके संदेह दूर हो गये हैं, जो प्रतन्य और उत्पत्तिके तत्त्वको जाननेवाले, सर्वज्ञ और सर्वडङ्ग हैं, जिनकी आसक्ति दूर हो गयी है तथा जो यन, वाणी और कर्यसे किसी जीवकी हिसा नहीं करते, वे ही पुरूष कर्म-बन्धनोंसे मुक्त होते हैं। उन्हें न धर्म बाँधता है न अधर्म। जो कहीं आसक नहीं होते, किसीके प्राणोंकी हत्यासे दूर वहते हैं तथा जो सुशील और दयालु हैं, वे भी कमेंकि बन्धनमें नहीं पढ़ते। जो शतु और मित्रको समान समझनेवाले हैं, वे जितेन्द्रिय पुरुष कर्मकवारसे मुक्त हो जाते हैं। जो सब प्राणियोपर दवा करनेवाले, सकके विश्वासपात्र तथा हिसामय आचरणोंको त्याग देनेवाले हैं, वे मनुष्य स्वर्गगामी होते हैं। जो दूसरोंके धनपर ममता नहीं रसते, परायी सीसे सदा दूर रहते और धर्मके द्वारा प्राप्त

किये हुए अन्नको ही भोजन करते हैं, जिनका दूसरोंकी क्षियोंके प्रति माता, बहिन और बेटीके समान भाव रहता है; जो सदा अपने ही बनसे संतुष्ट खकर चोरी-चयारीसे अलग खते हैं, जिन्हें सदा अपने भाग्यका ही भरोसा रहता है, जो अपनी ही ब्हीसे संतुष्ट रहते, ऋतुकालमें ही श्री-समागय करते और प्रामीण सुख-धोगोंमें लिए नहीं होते हैं; जो अपनी सहरित्रताके कारण परक्रियोंकी ओर आँख इटाकर देखतेतक नहीं, जिनको इन्द्रियाँ काबूमें रहती हैं तथा जो शीलको ही श्रेष्ठ समझकर असमें स्थित रहते हैं, वे मनुष्य स्वर्गमें जाते हैं। यह देखताओंका बनाया हुआ मार्ग है। राग और द्वेषको दूर करनेके लिये इस मार्गकी प्रवृत्ति हुई है। विद्वान् पुरुषोको सदा ही इसका सेवन करना जाहिये । यह मार्ग वान, धर्म और तपस्यासे युक्त है। इतिन, इतेच और दया इसका स्वरूप है। मनुष्यको जीविका, धर्म एवं आत्योद्धारके रिव्ये सदा ही इस मार्गका आव्रय लेना चाहिये (क्योंकि निष्कामभावसे सेवन किया हुआ धर्प परम कल्याणदायक होता है)।

वर्जरीने पूळ-चृतनाथ ! कैसी वाणी बोलनेसे मनुष्य बन्धनसे सुरुकारा पाता है 7 यह बतानेकी कृपा कीजिये ।

गोबरने क्या-जो पनुष्य अपने या दूसरेके किये हैंसी-परिहासमें भी झूठ नहीं बोलते, आजीविका, धर्म अवला किसी कामनाके लिये असलभावण नहीं करते, जिनकी वाणी मनको प्रिय लगनेवाली, किसीको दु:स न पहुँबानेवाली, पापपूर्ण विकारीसे रहित तथा स्वागत-सत्कारके भावसे युक्त रहती है तबा जो कभी करती, कड़वी और निपुरतापूर्ण बात पुँहमें नहीं निकालते, ये सजन पुरुष स्वर्गयें जाते हैं। जो मनुष्य दूसरोसे तीली बात बोलना और डोह करना छोड़ देते हैं, सब प्राणियोक्तो समान भावसे देखते और इन्द्रियोको क्दामें रखते हैं, जिनके मुँहमें कभी शहतापूर्ण बात नहीं निकलती, जो विरोधपुक्त वाणीका परिायाग करते हैं तथा क्रोधमें आनेपर भी जिनके पुरुषे इदयको जिदीण करनेवाली बात नहीं निकलती — जो उस समय भी सारवानापूर्ण क्वन ही बोलते हैं, बे स्वर्गको प्राप्त होते हैं। देखि । यह वाणीका धर्म बतलाया गया है। यनुष्योंको सदा इसका सेवन करना चाहिये। विद्वानोंको सर्वदा शुभ और सत्य वचन बोलना तबा मिश्याका त्याग करना उचित है। \*

पर्वतीने पूछा—धगवन् ! पनुष्य कीन-सा कर्म करनेसे दीर्षायु होता है ? और किस कर्मसे उसकी आयु श्लीण हो जाती है ? संसारमें कितने ही मनुष्य कुलीन होते

<sup>&</sup>quot; उपर्युक्त कर्मोका निकामभावसे आवरण करनेवाले पुरुषको परमालग्दको प्राप्त हो जाती है।

है और कितने ही अकुरतीन, कितने ही पण्डित जान पड़ते हैं और कितने ही दुर्बुद्धि। इसी प्रकार बहुतेरे ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न एवं महान् बुद्धिमान् देखे जाते हैं। कितने ही खेगोगियर छोटी-मोटी बाधाएँ आती हैं और कितने ही बड़ी-बड़ी आपरित्योंके शिकार हुए रहते हैं, इसका क्या कारण है ? यह सब बतानेकी कृपा कीजिये।

महंदरने कहा—देवि ! कर्मका फल निस प्रकार उदय होता है और मर्सलोकके सभी मनुष्य दिस प्रकार अपनी-अपनी करनीका फल भोगते हैं, वह सब बना रहा है, सुनो — जो मनुष्य दूसरोका प्राण लेनेके लिये हासमें डेडा रिच्ये सदा भवंकर रूप धारण किये रहता है, जो प्रतिदिन हविचार लेका प्राणियोंकी हत्या किया करता है, किसके भीतर दवा नहीं होती, जो समस्त प्राणियोंको सर्वेछ उद्विष्ठ करता रहता है, जिसकी निर्देषता पराकाहाको पहुँची हुई होती है तथा जो जीटी और करिड़ोंको भी सरण नहीं देता, वह घोर गरकमें पहला है। जिसका लगाव इसके विचरीत है, यह पुत्रम धर्माया और कथवान होता है। हिसाप्रेमी मनुष्य अपने पाप-कर्मके कारण दूसरोका बच्च, सब प्राणियोंका अप्रिय तवा अल्पायु होता है। जिसका चित्र हिसामें लगा होता है, वह नरकमें निरता है और जो हिसा नहीं करता, वह स्वर्गमें जाता है। नरकमें पड़े हुए बीवको बड़ी कठोर और भयानक चातना भोगनी पड़ती है। यदि कभी कोई नरकसे खुटकारा पाता है तो यन्थ-योनिये जन्य लेता है; किंतु उसकी आयु बोढ़ी ही होती है: क्योंकि जिसकी हिसाने रुचि होती है, वह अपने पाप-कर्मसे बद्ध होनेके कारण सब प्राणियोका अप्रिय और अल्पायु होता है। इसके विचरीत जो शुद्ध कुलमें उत्पन्न और जीवहिसासे अलग रहनेवाला है, जिसने शख और दण्डका परित्याग कर दिया है, जिसके द्वारा कभी किसीकी हिसा नहीं होती, जो न मारता, न पारनेकी आज्ञा देता और न मारनेवालेका अनुयोदन काता है, जिसके मनमें सब प्राणियोंके प्रति खेह बना रहता है तवा जो अपने ही समान दूसरोपर भी दपादृष्टि रखता है, ऐसा पुरुष देवलको प्राप्त होता है अवता यदि कदाचित् मनुष्यका क्य मिल जाय तो वह दीर्घायु और सुस्री होता है। यह साकर्मका अनुष्टान करनेवाले सदाचारी एवं दीर्पजीवी यनुष्योका यार्ग है। जीवहिसाका परित्याग करनेसे इसकी उपलब्धि होती है। सर्प ब्रह्माजीने इस मार्गका उपदेश किया है।

# स्वर्ग और नरककी प्राप्ति करानेवाले कर्मोंका वर्णन

पार्वतिने पूरा-भगवन् । किस प्रकारके द्वील, आचरण, कर्म और दानके द्वारा पनुष्य सर्गमें जाता है 7

गहंबरने कता—देवि । जो मनुष्य ब्राह्मणोका सम्मान और दान करता है; दीन, दुःकी और दरित मनुष्योको भक्ष-भोज्य, अप्र-पान और बक्त प्रदान करता है; ठडरनेके स्वान, धर्मद्राला, कुओं, प्याठ और बक्तही आदि बनवाता है; लेने-वाले लोगोंको इच्छा पूछ-पूछकर नित्य देनेयोन्य वस्तुएँ दान करता है; आसन, प्रच्या, सवारी, गृह, स्व, धन-धान्य, गाँ, लेत और कन्याओंका प्रसन्नतापूर्वक दान करता है, वह देवलोकमें निवास करता है और पुण्यकमोंका घोग सम्पान होनेपर यहाँसे मनुष्यलोकमें आकर सुख-सामत्रियोंसे सम्पन्न उत्तम कुलमें जन्म लेता है। उसके पास धन-धान्यकी कमी नहीं होती। दान देनेवाले प्राणी ही ऐसे महान् सौधान्यसे वृक्त होते हैं—यह बात ब्रह्मजीने बहुत पहलेसे ही बना रखी है। दाना पुस्य सबके प्रिय होते हैं। इनके सिवा बहुत-से मनुष्य ऐसे होते हैं, जो किसीको कुछ देनेमें केन्द्रसी करते हैं। वे सन्तवृद्धि पुरुष ब्राह्मणोंके माँगनेपर अपने पास धन होते हुए भी कुछ नहीं देते।

दोनों, अंधों, दिशों, भिक्तमंगों और अतिविधोंको देखते ही हट जाते हैं। उनके पायना करनेपर भी जिद्वाकी रुप्तेलुपताके कारण अब नहीं देते। कभी भी धन, बन्त, भोग, सुवर्ण, गी और अबकी कनी हुई नाना प्रकारकी खाद्य वसुओंका दान नहीं करते। इस प्रकारके अधर्मों, त्योभी, नाशितक एवं दानसे जी खुरानेवाले मूर्ल पनुष्य नरकमें पहते हैं। यदि कालखकके फेरसे वे पुन: पनुष्य-पोनिमें जन्म लेते हैं तो निर्धन कुलमें हो उत्पन्न होते हैं। वे हमेशा भूख-प्यासका कष्ट सहते हैं, सब लोग उन्हें अपने समाजसे बाहर कर देते हैं तथा वे सब प्रकारके भोगोंसे निराश होकर पापाचारसे जीविका चलाते हैं अथवा वे घोड़े-से वैभक्ताले कुलमें उत्पन्न होते और बोड़ेसे ही पोग भोगते हैं।

इनके सिवा, दूसरे भी ऐसे मनुष्य हैं जो सदा गर्व और अधिमानमें फूले और पापमें परायण रहते हैं। जो पूर्ख मार्ग देनेबोम्ब पुन्नोंको जानेके लिखे मार्ग नहीं देते, पाद्य अर्थण करनेबोम्ब पूजनीय व्यक्तियोंको पाद्य (पैर धोनेके लिये जल) नहीं देते, अर्थ्य देनेबोम्ब पुरुषोंका विधिवत् सत्कार और पूजन नहीं करते अञ्चवा उन्हें अर्थ्य और आवमनीय नहीं

[511] सं० म० (खण्ड—दो) ४८

अपमान एवं बृद्धक्नोंका तिरस्कार करते हैं, इस प्रकारके आचरण करनेवाले सभी लोग नाकगामी होते हैं और जब वे नरकारे पुरुकारा पाते हैं तो बहुत वबकि बाद अञ्चल निन्दित कुलमें उत्पन्न होते हैं। पुरु और बड़े-ब्होंका अपमान करनेवाले पनुष्योंका पूर्व एवं पृणित चाण्डालोंके कुलमें जन्म होता है। जिसमें गर्व और अधिमानका नाम नहीं होता, जो देवता और ब्राह्मणोंकी पूजा करता है, संसारके लोग किसे पुज्य मानते हैं, जो बड़ोंको प्रणाम करनेवाला, जिनवी, मीटे वचन बोलनेवाला, सब वर्णीका प्रिय और सम्पूर्ण प्राणियोका हित करनेवासा है, जिसका किसीके साथ हेव नहीं है, जिसका मुख प्रसन्न और खजाब कोमल है, जो लागतपूर्वक खेडभरी वाणी बोलता है, किसी भी प्राणीकी हिसा नहीं करता तथा सकका सतकार और पूजन करता है, जो मार्ग देनेयोग्य पुरुवको मार्ग देता, गुरुका यजीवित सहकार करता और अतिथियोंको आयन्त्रित करके उनकी पूजा करता है-ऐसा मनुष्य सर्गको प्राप्त होता है। फिर बहाँका भोग समाप्त होनेपर मनुष्य-योनिये आकर वह उत्तय कुलये उत्तव होता है। वहाँ सब प्राणी उसका आदर करते हैं और सब लोग उसके सापने मस्तक झकाते हैं। इस प्रकार पनुष्य अपने कमोंका फल सदा खर्थ ही भोगता है। धर्मातम मनुष्य सर्वटा क्तम कुल, क्तम जाति और उत्तम स्वानमें जन्म धारण करता है। यह साक्षात् ब्रह्माजीके बताये हुए धर्मका मैंने वर्णन किया है। नादनी बहते हैं-- उदमना, मनवान शंकरको भी पार्वतीजीके पुँहसे कुछ सुननेकी इच्छा हुई, इसलिये उन्होंने पास ही बैठी हुई अपनी प्रिय एवं अनुकुल भार्या पावंतीशे

देते, गुरुके आनेपर प्रेमपूर्वक उनकी पूजा नहीं करते तबा

अभिमान और लोपके वशीधृत होकर सम्माननीय पुरुषोका

विस यनुष्यका आचरण क्रुरतासे भरा हुआ है, जो समस्त जीवोंके लिये भयंकर है, जो शब, पैर, रस्सी, इंडे और डेलेसे मारकर, खंधेमें बॉधकर तथा पातक शस्त्रोंका प्रदार करके जीव-जन्मुओको सताता और भयावह कप धारण करके उनपर आक्रमण करता है, ऐसे खभाववाले मनुष्यको नरकमें गिरना पहता है और कालबक्कमें पहकर पदि वह यनुष्यमेनिये आता है तो अनेको प्रकारकी विप्र-बाधाओं से कष्ट उठानेवाले अध्य कुलमें उत्पन्न होता है, ऐसा मनुष्य अपने किये हुए कमेंकि अनुसार जगत्में नीच संपद्मा जाता है और सब लोग उससे द्वेष रखते हैं। इसके विपरीत जो मनुष्य सब प्राणियोंके प्रति दवादृष्टि रसता है. सबको नित्र समझता है, सबके ऊपर पिताके समान होड रकता है, किसीके साथ वैर नहीं करता और इन्द्रियोंको वरायें किये रहता है, जो हाव-पैर आदिको अपने अधीन रताकर किसी भी जीवको न उद्देशने ग्रालता और न मारता ही है, सब प्राणी जिसपर किसास करते हैं, जो रसरी, बंडे, बेले और हथियारंगे भी किसी प्राणीको दुःश नहीं पहुँचाता, जिसका कर्म गृह होता है तथा जो सदा ही दयाभावसे युक्त रक्षता है, ऐसे सम्बाध और आधरणवाला पुरुष स्वर्गलोकके दिच्य भवनमें देवताओंकी भाँति आनन्दपूर्वक निवास करता 🕯 । किर पुरुवकर्मिक श्रीण होनेपर चर्दि वह पृत्युखेकमें जन्म लेता है हो उसके क्यर बाधाओंका आक्रमण कम होता है। बह निर्भय, सुसी तथा आयास और उद्देगसे रहित जीवन व्यतीत करता है। वेति ! यह सजन पुरुषोका मार्ग है, जहाँ किसी प्रकारकी विग्न-बाधा नहीं आने पाती।

#### पार्वतीजीके द्वारा स्त्री-धर्मका वर्णन

कहा-'देवि ! तुम पूत और पविष्यको जाननेवाली, धर्मके तत्त्वका ज्ञान रखनेवाली और खर्थ धर्मका आचरण करनेवाली हो, अतः मैं तुम्हारे मुहसे स्ती-बर्मकः वर्णन सुनना चाहता है। तुम भेरी सहधर्मिणी हो, तुन्हारा घील, तुन्हारा ब्रव तथा तुन्हारे बल और पराक्रम भी मेरे ही समान हैं। तुमने तील तपस्या की है। यदि तुम सी-धर्मका कर्णन करोगी तो वह विशेष लाभदायक होगा और जगतमे प्रामाणिक माना जायगा। सियाँ इसका विशेष आहर करेंगी: क्योंकि स्त्रीवर्गकी परम गति गौरीमें ही प्रतिद्वित है। संसारमें यह बात सदासे ही विदित है। शुधे ! क्रियोंके सनातन कालसे प्रचलित सम्पूर्ण धर्मोका तुम्हें अच्छी तरह ज्ञान है, अतः तुम स्वयमं (सी-धर्म) का विस्तारके साध वर्णन करो।

पर्वती बड़ा—धगवन् । आप सम्पूर्ण धूतोके स्वामी है, आपके प्रभावसे मेरी वाक-शक्तिमें वह प्रतिमा आ जाय (जिससे मैं आपके प्रश्नका उत्तर दे सक्कै) । यह देखिये, ये नदियाँ सम्पूर्ण तीबाँका जल लेका आपके बरणोंका स्पर्श करनेके लिये आपकी सेवामें उपस्वित हो रही हैं। इन सबके साच सलाइ करके में कियोंके धर्मका वर्णन करीगी। स्त्री खोका हो अनुसरण करती है, अतः मैं इन उत्तम सरिताओंका सम्मान कर्तनी। वे परम पवित्र सरस्वती नदी हैं, जो सब



नदियों में उत्तम हैं। सरिताओं में सबसे पहले इन्होंका प्रादुर्भाव हुआ है। ये समुद्रमें मिली हुई है। इनके सिखा ये विपादा, वितस्ता, चन्द्रभागा, इरावती, शतद्, देविका, सिन्धु, कौशिकी और गीतमी (गोदावरी) भी यहाँ विराजधान है। समस्त सरिताओं में श्रेष्ठ और सम्पूर्ण तीर्वोक कलसे सम्बन्न ये देवनदी गङ्गाजी है, जो आकाशसे धूमिपर उतर आवी है।

पहादेवजीसे याँ कहकर पार्वतीजीने सी-धर्मके ज्ञानमें कुशल गङ्गा आदि श्रेष्ठ नदियोसे किवित मुसकराते हुए पूछा—'सरिताओ ! भगवान् शंकरने मुझसे खी-धर्मके विषयमें प्रश्न किया है, अतः मैं आपलोगोसे सलाह लेकर उनके प्रश्नका उत्तर देना जाहती 📳 इस प्रकार जब पार्वतीजीने उन परम पव्चित्र और कल्याकमची सरिताओंसे प्रश्न किया तो सबने मिलकर देवनदी गङ्गाको ही सम्पानित करके उन्हें उत्तर देनेके लिये नियुक्त किया। तब नाना प्रकारकी बुद्धियोंसे सम्पन्न, स्त्री-धर्मको जाननेवाली, पापका भय दूर करनेवाली, परम पवित्र, सब बर्मोर्मे कुडाल और विनयशीला गङ्गाजी मुसकराकर गिरिराजकुमारी उमासे बोली—'देवि ! तुम धर्ममें तत्पर रहनेवाली और सम्पूर्ण जगत्की पूजनीया हो । तुम जो यह प्रश्न करके मुझ-जैसी एक साधारण नदीको आदर दे रही हो, इससे मैं अपनेको धन्य और अनुगृहीत समझती हैं। जो सब कुछ जानते हुए घी दूसरोंसे प्रश्न करता है और शुद्ध हृदयसे उन्हें आदर देता है, वही वास्तवमें पण्डित कहलाता है। जो ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न

और उद्घापोहमें कुछल वक्ताओंसे अपने अभीष्ट विषयकों पूछ लेता है, वह कभी संकटमें नहीं पड़ता। चुद्धिमान् मनुष्य वह सम्मामें कुछ बोलता है तो उसकी बातें साधारण मनुष्योंसे विलक्षण—औड़तासे भरी हुई होती हैं; किंतु चुद्धिहीन अहंकारी मनुष्यकी बात और ही हंगकी निकलती है, उसमें कुछ दम नहीं रहता। अत: देवि। तुम दिष्य ज्ञानसे सम्पन्न हो, इसलिये तुन्हीं हमलोगोंको सी-धर्मका उपदेश करने-धोम्ब हो।

इस प्रकार गङ्गाजीने जब बहुत-से गुणोंका बस्तान

करके पार्वतीजीकी प्रशंसा की तो उन्होंने कहा—'देवि ! मुझे कियोंके धर्मका जैसा ज्ञान है उसके अनुसार उसका विधिवत् वर्णन करती हैं, तुम ध्यान देकर सुनो-विचाहके समय कन्याके चाई-सन्यु पहले ही उसे सी-धर्मका उपदेश कर देते हैं जब कि यह अग्निके समीप अपने पतिकी सहप्रपिंशी बनती है। जिसके खचाव, बातधीत और आचरण उत्तम हों; जिसको देखनेसे भी पतिको सुख मिलता हो; जो अपने पतिके सिवा दूसरे किसी पुरुषपे मन नहीं लगाती और कामीके समझ सदा प्रसन्नमुख बनी रहती है, व्या स्त्री धर्मावरण करनेवाली मानी गयी है। जो साध्यी स्त्री अपने स्वामीको सदा देवतुल्य समझती है, वही धर्मपरायण और वही सर्वेक फलकी भागिनी होती है। जो पतिकी देवताके समान सेवा-झुलूबा और परिचर्या करती, पतिके सिया और किसीसे हार्दिक प्रेम नहीं करती, कभी रंज नहीं होती तथा उत्तम जलका पालन करती है, जो पुत्रके मुसकी पाँति लापीके युसको ओर सदा निहास्ती रहती है और नियमित आहारका सेवन करती है, वह साध्वी स्त्री धर्मकारिणी है। 'पति और पत्नीको एक साथ रहकर धर्मका आकरण करना जाहिये' इस महत्त्रपथ वाष्यत्य-धर्मको सुनकर जो की धर्मपरायण हो जाती है, वह पतिके समान जनका पालन करनेवाली (पवित्रता) है। साध्वी खी सदा अपने पतिको देवताके समान देखती है। पति और पत्नीका यह सहस्रमें (साथ-साथ रहकर धर्माचरण करना), रूप, धर्म परम महत्त्रमय है। जो अपने हृदयके अनुरागके कारण न्वामीके अधीन रहती है, अपने चित्तको प्रसन्न रखती है, उत्तम व्रतका पालन करती है और देखनेमें मुखदायक — सुन्दर वेय धारण किये रहती है, जिसका चित्त अपने पतिके सिवा और किसीका चिन्तन नहीं करता, वह प्रसन्नवदन रहनेवाली स्त्री धर्मबारिणी मानी गयी है। जो स्वामीके कठोर जबन कहने या कुर दृष्टिसे देखनेपर भी प्रसन्नतासे मुसकराती रहती है, बही स्त्री पवित्रता है। पतिके सिवा दूसरे किसी पुरुषकी ओर

देखना तो दूर रहा, जो पुरुषके समान नाम बारण करनेवाले चन्द्रमा, सर्व और किसी वक्षकी ओर भी वृष्टि नहीं डालती, वही पातिवत-धर्मका पालन करनेवाली है। जो नारी अपने दरिंद्र, रोगी, दीन अबदा रासेकी बकावटसे लिए हुए पविकी पत्रके समान सेवा करती है, उसीको बर्मका पूरा-पूरा फल मिलता है। जो भी अपने हृदयको सुद्ध रहाती, गृहकार्य करनेमें कुशल होती, पतिसे प्रेम करती और पतिको ही अपने प्राण समझतो है, वही बर्मका फल पानेकी अधिकारिणी होती है। जो प्रसन्न चित्तसे पतिकी सेवा-सुक्षामें लगी रहती है, पतिके क्यर पूर्ण विश्वास रहती है और उसके साव विनयपुत्त बर्ताय करती है, वह नारी-धर्मकर फल पाती है। जिसके इदयमें पतिके लिये जैसी बाह होती है वैसी काप, भोग, ऐसर्च और सुलके लिये भी नहीं होती, वो प्रतिदिन प्रात:काल उठनेमें रुचि रखती, गृहके काम-काजमें योग देती और घरको झाड़-बुद्धारकर उसे गायके गोजरसे लीप-योतकर सब्दा बनाचे रसती है, जो पतिके साथ रहकर नित्य अधियोत करती, देवताओंको पुष्प और विल अर्पण करती तथा देवता, अतिथि और सास-ससुर आदि योष्य-वर्गको घोजन देकर न्याय और विधिके अनुसार दोष अप्रका स्वयं भोजन करती है तथा परके लोगोंको इष्ट-पुष्ट एवं संतुष्ट रखती है, बड़ी औ नारी-धर्मका पालन करनेवाली है। जो उत्तम गुणोसे यक होकर सदा सास-ससुरके चरणोंकी सेवाये संख्य खती और माता-पिताके प्रति पक्ति रक्ती है, वह की तपरिवरी मानी गयी है। जो ब्राह्मणों, दुर्बलों, अनावों, दीनों, अंवों और कंगालोंको अन्न देकर उनका पालन-पोषण करती है. उसे

पातिवत-धर्मका फल प्राप्त होता है। जो प्रतिदिन उत्तम व्रतका पालन करती, पतिमें हो मन लगाती और निरन्तर पतिके बित-साधनमें लगी रहती है, उसे पतिव्रता समझना चाहिये। डो नारी पातिकत-धर्मका पालन करती हुई खामीकी सेवामें तत्वर रहती है, उसका यह कार्य महान् पुण्य, बढ़ी भारी तपसा और अक्षय स्वर्गका साधन है। पति ही खियोंका देवता, पति ही उनका बन्धु-बान्यव और पति हो उनकी गति है। नारीके लिये पतिकें समान न इसरा कोई सहारा है, न दूसरा कोई देवता। एक ओर पतिकी प्रसन्नता और दूसरी ओर खर्ण; ये दोनों नारीकी दृष्टियें समान हो सकते हैं या नहीं, इसमें संदेश है। मेरे प्राणनाथ महेकर ! मैं तो आपको अप्रसन्न रतकर कर्गको भी नहीं बाहती। पति दरिह हो जाय, किसी गेनसे थिर जाय, आपतिमें फैस जाय, इत्युओंके बीसमें पड़ जाय अधवा ब्राह्मणके शायसे कष्ट्र या रहा हो और उस अवस्थाने वह न करनेयोग्य कार्य, अधर्म अथवा प्राण त्याग देनेकी थी आजा दे तो उसे आपत्तिकालका धर्म समझकर नि:एक मायसे तुरंत पूरा करना बाहिये। भगवन् । आपकी आक्रासे मैंने यह स्त्री-धर्मका वर्णन किया है। जो स्त्री ऊपर कराये अनुसार अथना जीवन बनाती है, यह पातिसत्य-सर्पके फलकी चाणिनी होती है।"

पार्वतिजोके हाए इस प्रकार नारी-धर्मका वर्णन सुनकर देवाचिदेव नहादेवजीने उनकी बड़ी प्रशंसा की तथा वहाँ अनुकरोके साथ आये हुए सब लोगोंको जानेकी आजा हो। तथ समक्ष पूर्वपण, सरिताएँ, गन्धर्व और अप्सराएँ भगवान् इंकरको प्रणाम करके अपने-अपने स्थानको वली गर्यो।

#### भगवान् श्रीकृष्णके माहात्म्यका वर्णन

समियोने कहा—विश्ववन्दित भगवान् इंकर ! अब इम वासुदेव (श्रीकृष्ण) का माहात्य अवण करना जाहते हैं।

महेशरने कहा—युनिवरो ! धगवान् श्रीकृष्ण ह्रह्याबीसे भी शेष्ठ हैं। वे सनातन पुरुष श्रीहरि कहलाते हैं। उनके शरीरकी कान्ति जाम्बूनद नामक सुवर्णके समान देहीप्ययान है। वे बिना बादलके आकादामें डिंदृत सूर्णके समान तेजली हैं। उनकी पुजाएँ दस हैं, उनका तेज महान् हैं। वे देवताओं के शतुभूत दैत्योंका नाहा करनेवाले हैं। उनके बज्ञ:स्वलमें श्रीवत्सका चित्र शोभा पाता है। वे ह्योक अर्थात् इन्द्रियोंके स्वामी होनेके कारण इयोंकेश कहलाते हैं। सम्पूर्ण देवता उनकी पूजा करते हैं। ब्रह्माजी उनके उदरसे और मैं उनके

यसकसे प्रकट हुआ है। उनके सिरके बालोसे नहत्र और ताराओंका प्राटुर्धांव हुआ है। देवता और असुर उनके प्रारीरकी रोमाव्यक्तियोंसे प्रकट हुए हैं। समस्त ऋषि और सनातन लोक उनके श्रीवित्रहसे उत्पन्न हुए हैं। वे श्रीहरि स्वयं ही सम्पूर्ण देवताओं और ब्रह्माबीके भी थाम हैं। सम्पूर्ण पृथ्वीके लहा और तीनों लोकोंके स्वामी भी वे ही हैं। वे ही समस्त चरासर प्राणियोंका संद्वार करते हैं। वे देवताओंमे श्रेष्ठ, देवताओंके रक्षक, शतुओंको संताप देनेवाले, सर्वज्ञ, सबमें ओतप्रोत, सर्वव्यायक और सब और मुलांबाले हैं। वे ही परमात्मा, इतियोंके प्रेस्क और सर्वव्यापी महेखर हैं। तीनों लोकोंमें उनसे बदकर दूसरा कोई नहीं है। वे ही सनातन, ममुस्तन और गोविन्द



आदि नामोसे प्रसिद्ध हैं। सजनोको आदर देनेवाले के भगवान् श्रीकृष्ण पहाभारत-पुद्धमें समृत्री राजाओंका सहार करायेंगे। वे देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके लिये पृथ्वीपर भानव-शारिर धारण करके प्रकट हुए हैं। उनकी दर्शक और सहायताके विना सम्पूर्ण देवता भी कोई कार्य नहीं कर सकते। संसारमें नेताके बिना देकता कोई भी कार्य करनेमें असमर्थ हैं और यह भगवान् श्रीकृष्ण सब प्राणियोंके नेता हैं, इसलिये समस्त देवता उनके कार्य-साधनमें संस्त्र खनेवाले वे भगवान् वासुदेव ब्रह्मक्काय है। वे ही ब्रह्मवियोंको सदा प्ररण देते हैं। ब्रह्मांजी और मैं—दोनों ही उनके शरीरके भीतर—उनके गर्थमें बढ़े सुलके साथ खते हैं। उनके श्रीविप्रहमें सम्पूर्ण देवता भी सुलपूर्वक निवास करते हैं।

वनकी और कमलके समान सुन्दर है। उनके गर्भ (बक्ष:स्वल) में लक्ष्मीका वास है। वे सदा लक्ष्मीके साव निवास करते हैं। कार्कुथनुष, सुदर्धनकक और मन्दक नामक खड़ उनके आयुध हैं। उनकी ध्वजामें गरुडका चिह्न है। वे उत्तम शील, बाम, दम, पराक्षम, वीर्थ, सुन्दर शरीर, उत्तम दर्शन, सुबील आकृति, धैर्य, सराज्या, कोमलता, रूप और बल आदि सद्गुणोंसे सम्पन्न हैं। सब प्रकारके दिल्य और अद्भुत अल-शख उनके पास सदा मौजूद रहते हैं। वे योगमायासे सम्पन्न और इतारों नेत्रोंबाले हैं। उनका कभी भी विनाश नहीं होता। वे उदार हदयवाले, वीर, मिन्नजनोंके

प्रशंसक, ज्ञाति एवं कथु-बान्यवॉके प्रिय, क्षमाशील, अहंकाररहित, ब्राह्मणभक्त, वेदोंका उद्धार करनेवाले, भयातुर पुरुषोका भय दूर करनेवाले और मित्रोंका आनन्द बड़ानेवाले हैं तबा सम्पूर्ण प्राणियोंको शरण देनेवाले, दीनोकी रक्षामें तत्पर, चास्रोके ज्ञाता, अर्थसम्पन्न, सम्पूर्ण कपत्के कदनीय, शरणमें आये हुए शतुओंको भी वर देनेवाले, धर्मक, नीतिक, नीतिमान, ब्रह्मवादी और कितेन्द्रिय है। उन परमेखरकी पूजा करनेसे परम धर्मकी सिद्धि होती है। वे महान् तेजस्वी देवता है। उन्होंने जनका हित करनेकी इच्छासे धर्मके लिये करोड़ों ऋषियोंकी मृष्टि को है। उनके उत्पन्न किये हुए वे सनस्कुमार आदि ऋषि आज भी गन्धमादन पर्वतपर सकर तपस्थामें लये हुए हैं, इसलिये बर्मको जाननेवाले उत्तम वक्ता भगवान् वासुदेवको सदा प्रणाम करना चाहिये । वे भगवान् नारायण देवलोकमें सबसे बेह हैं। जो उनकी कदना करता है, उसकी वे भी कन्द्रना करते हैं। जो उनका आदर करता है, उसका वे भी आहर करते हैं। इसी प्रकार अर्थित होनेपर अर्थना करते, पुनित होनेपर पूजते, दर्शन करनेवालोपर सदा कुपादृष्टि रस्तते और हारणागतीको हारण प्रदान करते हैं। यह उन आदिदेव भगवान् विष्णुका उत्तम व्रत है। सजन पुरुष सदा ही उनके इस जनका आकरण करते हैं। वे सनातन देवता 🖁 । अतः देखगण भी सदा ही उनकी पूजा करते हैं। जो इन भगवान्के अनन्य भक्त हों, वे अपने धजनके अनुकय ही निर्धय पद प्राप्त करते हैं। द्वितोंको वाहिये कि वे मन, वाणी और कर्मसे सदा उन भगवानुको प्रणाय करें और यत्नपूर्वक उपासना करके उन देवकीन्ट्रका दर्शन करें । मुनिकरो । यह मैंने आपलोगोंको **असम मार्ग बना दिया है। केवल धगवान् वासुदेवका दर्शन** करनेसे तुन्हें सब देवताओंका दर्शन हो जायगा। मैं भी महावराहरूप धारण करनेवाले उन सर्वलोकपितामह जगदीकरको नित्व प्रणाम करता है। हम सब देवता उनके श्रीविधहमें निवास करते हैं, अतः उनका दर्शन करनेसे तीनों देवताओं (ब्रह्मा, विष्णु और दिव्य) का दर्शन हो जायगा, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। तपोधनो ! आपलोगोंपर अनुप्रह करके मैंने भगवान्का पवित्र माहात्य इसलिये बताया है कि आप प्रयत्नपूर्वक उन यदुशेष्ठ श्रीकृष्णकी पूता करें।

ननदर्शी कहते हैं—धगवन् ! हिमालबके शिखरपर धगवान् शंकरने हमरवेगोंको जिनके माहात्म्यका उपदेश किया था, वे ब्रह्मभूत सनातन पुरुष आप ही है। श्रीकृष्ण ! आपके प्रभावसे दूसरी आश्चर्यकी बात यह हुई है कि हम



आपको देखका विस्तित हुए और हमें पूर्वकालकी बात स्मरण हो आयी। प्रभो ! देवाधिदेव धगवान् संकाने इस प्रकार आपके माहाल्यका वर्णन किया था।

तपोवननिवासी वहवियोके इस प्रकार कहनेपर देवकीनन्दन श्रीकृष्णने उन सकता विशेष सत्कार किया। तदनन्तर, वे महर्षि पुनः हर्वमें भरकर कोले—'पसुपुदन'! आप हमें बारंबार दर्शन देते रहनेकी कृषा करें। आपका जो यह अवतार अथवा मानव-दारीरमें जन्म हुआ है और इसका जो गुप्त कारण है, यह सब हमल्प्रेग अपनी चपलताके कारण डिपानेमें असमर्थ हैं। इसीत्विये आपके रहते हुए भी हम छोटे पुँह बड़ी बात कह रहे हैं। पृज्ञीपर अचवा स्वर्णमें कोई भी ऐसी आश्चर्यकी बात नहीं है, जो आपको ज्ञाद न हो। आप सब कुछ जानते हैं। अच्छा, अब हमें जानेकी आजा दीजिये।'

भीणजी कहते हैं—पुधिद्विर ! वे महर्षि उन देवाधिदेव पुरुषोत्तमको प्रणाम और उनकी प्रदक्षिणा करके चले गये । तदनत्तर, परम कान्तिसे देदीष्यमान घणवान् नारायण अपने व्रतको विधिवत् समाप्त करके द्वारकायुगीमें आये । उसके वाद दसवाँ महीना पूर्ण होनेपर रुविमणीके गर्भसे एक बड़ा सुन्दर पुत्र उत्पन्न हुआ । उसकी कान्ति वही अद्भुत थाँ । वह भगवान्का वंदा चलानेवाला और द्युखीर है । समूर्ण प्राणियोंके मानसिक संकल्पमें ब्याप्त रहनेवाला और देवताओं तथा असुरोंके भी अन्तःकरणमें निवास करनेवाला कामदेव ही श्रीकृष्णके पुत्रक्षममें अवतीर्ण हुआ है । ये ही

वे पुरुषक्षेत्र ब्रीकृष्ण हैं, जो मेचके समान इवाम वर्ण और चार भुजाधारी है। इन्द्र आदि तैतीस देवता इन्होंके स्वरूप 🕯। ये ही सम्पूर्ण प्राणियोंको आश्रय देनेवाले आदिदेव महादेव हैं। इनका न आदि है न अन्त। ये अव्यक्तस्यस्य महानेजली नारायण देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके लिये पदुकुलमें अवतीर्थ हुए हैं। ये दुवॉध तत्त्वके वक्ता और कर्ता हैं। कुन्तीनन्दन ! तुन्हारी सम्पूर्ण विजय, अतुलनीय कोर्ति और अफ़िल भूमण्डलका राज्य—सब भगवान् नारायणका आश्रय होनेसे ही तुले प्राप्त हुए हैं। ये अविन्यत्वरूप नारायण ही तुन्हारे रक्षक और परम गति हैं। तुमने स्वयं होता बनकर प्रसम्बकालीन अग्निके समान तेजस्वी श्रीकृष्णको श्रुवा बनावा है और इनके द्वारा समराप्रिकी ज्यालाने सम्पूर्ण राजाओंकी आहुति दे हाली है। आज दुर्वोचन अपने पुत्र, चाई और सम्बन्धियोंसहित शोकके योग्य हो गया है; क्योंकि उस पूर्णने क्रोधके आवेशमें आकर श्रीकृष्ण और अर्जुनसे युद्ध ठाना था। कितने ही विद्याल शरीरवाले पहाबली देख और दानव दावानलमें दन्ध होनेवाले पत्रहोंकी तरह ब्रीकृष्णकी वक्तप्रिये स्वाहा हो चुके हैं। सन्त (पैर्य) शक्ति और बल आदिमें स्वपाचतः हीन मनुष्य युद्धमें श्रीकृष्णका मुकाबला नहीं कर सकते। अर्जुन भी योगद्राक्तिमें सम्पन्न और युगानकालकी अफ्रिके समान तेजस्ती हैं। ये बायें हाबसे भी वाण कलाना जानते हैं और राजपूमिये सबसे आगे रहते हैं। इन्होंने अपने तेजसे दुर्घोधनकी सारी सेनाका संहार कर कला है, अतः तुम्हें अपने सगे-सम्बन्धियोके लिये होक नहीं करना चाहिये।

केटा ! मैंने इन भगवान् श्रीकृष्णका माहारूप जैसा सुना था वह सब तुम्हें कह सुनाया। उनकी महिमाको समझनेके रित्ये इतना ही पर्याप्त है। सजनोके रित्ये दिग्दर्शनमात्र अपेक्षित होता है। मैंने व्यासजी और बुद्धिमान् नारदजीके वक्तन सुनकर परम पूज्य श्रीकृष्ण और महर्षियोका महान् प्रभाव बतलाया है, साथ हो जित-पार्वती-संवादका भी वर्णन किया है। जो महापुरुव श्रीकृष्णके इस प्रभावको सुनेगा और याद रखेगा, उसको परम कल्याणकी प्राप्ति होगी। अतः जिसे कल्याणकी इच्छा हो, उस पुरुषको जनार्दनकी शरण तेनी चाहिये। बाह्यण भी इन्ही अक्षय परमात्माकी स्तृति काते हैं। राजन् ! तुम सदा धर्मपूर्वक प्रजाका पारुन करते रखे। प्रजाकी रक्षाके रित्ये जो दण्डका उचित उपयोग किया जाता है, यह धर्म ही कहलाता है। भगवान् संकरका पार्वतीजीके साथ जो धर्मविषयक संवाद हुआ था, उसे इन सत्पुरुषोके निकट मैंने तुन्हें सुना दिया। अपना कल्याया बाइनेवाले पुरुषको यह संवाद सुनकर या सुननेको इच्छा रसकर विशुद्ध भावसे भगवान् शंकरकी पूजा करनी चाहिये । उनकी पूजाका संदेश देवर्षि नारदजीका ही दिया हुआ है, इसलिये तुम भी ऐसा ही करो। मगवान् ब्रीकृष्ण और महादेवजीका यह अद्भुत वृत्तान्त पूर्वकालमे हिमालय पर्वतपर संबंदित हुआ था। कमलनयन श्रीकृष्ण और अर्जुन—ये सत्यपुग आदि तीनों पुगोपे उत्पन्न होनेके कारण त्रिपुग कहरूरते हैं। देवर्षि नारद तथा व्यासजीने मुद्रो इन दोनोंके स्वरूपका परिचय दिया था । महाबाहु श्रीकृष्णाने तो कलपनमें ही अपने बन्धु-बान्धवोंकी रक्षांके लिये कंसका घोर संहार किया था। ये सनातन पुराणपुरुष हैं, इनके लीला-बर्जिकी कोई सीमा या संख्या नहीं बतलायी जा सकती। नरबंह ! तुष्हारा तो अवस्य ही कल्याण होगा; क्योंकि वे जनाईन तुष्हारे सता है। बुर्बुद्धि बुर्योधन यद्यपि परलोकमें बला गया है तो

भी मुझे तो उसीके लिये अधिक शोक हो रहा है; क्योंकि उसीके कारण हाबी-घोड़े आदि वाहनोंसहित सारी पृथ्वीका नाज्ञ हुआ है। दुर्योबन, दुःशासन, कर्ण और प्राकुनि—इन्हीं वारोंके अपराधसे समझ कौरव मारे गये हैं।

वैजन्छकार्वे कहते हैं—यङ्गानन्दन भीष्पके इस प्रकार कड़नेयर महत्त्वा पुरुषोके बीचमें बैठे हुए सुधिष्ठिर चुप हो गये । धीष्पतीको बाते सुनकर धृतराष्ट्र आदि राजाओंको बढ़ा विकाय हुआ और वे मन-ही-मन श्रीकृष्णकी पूजा करके उन्हें हाब जोड़ने लगे। नारद आदि पहर्षि भी भीष्मवीके वसन सुनकर उनकी प्रशंसा करते हुए बहुत प्रसन्न हुए। इस प्रकार पाञ्चनदन पुधिष्ठिरने अपने सब भाइयोके साथ यह धीव्यजीका सब अनुशासन सुना, जो आत्मन आश्चर्यजनक और परम पवित्र है। तदनन्तर, बड़ी-बड़ी दक्षिणाओंका दान करनेवाले गहानन्दर धीषात्री जब विज्ञाम ले चुके तो महाबुद्धिमान् राजा युधिष्ठिरं पुनः प्रश्न करने लगे ।

#### विष्णुसहस्रनाम

वैशम्पायनवी कतते हैं—राजन् ! धर्मपुत्र राजा पुचित्रिरने सभ्यूर्ण विधिक्रय धर्म तथा पार्येका श्रय करनेवाले धर्मरहरवोंको सब प्रकार सुनकर शानानुपुत्र भीष्यसे फिर पूछा ।

युधिष्ठिर बोले—समल जगत्में एक ही देव कीन हैं ? तथा इस लोकमें एक ही परम आसय-ग्यान कौन है ? जिसका साक्षात्कार कर लेनेपर जीवकी अविद्यारूप इद्यपनित्र टूट जाती है, सब संशय नष्ट हो जाते हैं तथा सन्पूर्ण कर्य क्षीण हो जाते हैं। किस देवकी स्तुति—गुण-कीर्तन करनेसे तथा किस रेवका नाना प्रकारसे बाह्य और आन्तरिक पूजन कानेसे यनुष्य कल्याणकी प्राप्ति कर सकते हैं ? आप समल धर्मीये पूर्वोक्त लक्षणोसे युक्त किस धर्मको परम श्रेष्ठ पानते हैं ? तबा किसका जप करनेसे जननवर्गा जीव उत्पमरणरूप संसार-बन्धनसे मुक्त हो जाता है।

भीष्यजीने कहा—स्थावर-जडुमस्य संसारके स्वापी, ब्रह्मादि देवोंके देव, देश, काल और वस्तुसे अपरिच्चित्र, क्षर-अक्षरसे श्रेष्ठ पुरुषोत्तमका सहस्र नामोंके द्वारा निरन्तर तत्पर रहकर गुण-संकीर्तन करनेसे पुरुष सब दुःखोंसे पार हो जाता है तथा उसी विनाशरहित पुरुषका सब समय भक्तिसे युक्त होकर पूजन करनेसे, उसीका ध्यान करनेसे तबा पूर्वोक प्रकारसे सहस्रनामोंके द्वारा स्तवन एवं नमस्कार करनेसे पूडा करनेवाला सब दु:खोसे छूट जाता है। उस जन्म-मृत्यु आदि छः

पावविकारीसे रहित, सर्वव्यापक, सम्पूर्ण खोकांके महेकर, लोकाध्यक्ष देवकी निरन्तर स्तुति करनेसे मनुष्य सब दु:स्त्रोसे पार हो जाता है। जगत्की रचना करनेवाले ब्रह्मके तथा ब्राह्मण, तप और बुनिके वितकारी, सब धर्मीको जाननेवाले, प्राणियोंकी क्रीलिको (उनमें अपनी शक्तिसे प्रविद्य होकर) बढ़ानेवाले, सम्पूर्ण लोकीके स्वामी, समझ भूतोके उत्पत्ति-स्वान एवं संस्तरके कारणक्य परमेश्वरका सावन करनेसे मनुष्य सब दुःसाँसे छूट जाता है । विधिक्षय संपूर्ण वयोंमें में इसी धर्मको सक्तो बड़ा मानता है कि यनुष्य अपने इव्यक्तमलमें विराजमान कमलनयन भगवान् वासुरोपका व्यक्तिपूर्वक तत्पनतासदित गुण-संबर्धिनस्य स्तुतियासे सदा अर्चन करे । जो देव परम तेज, परम तप, परम ब्रह्म और परम परायण है, बही समक्त प्राणियोंकी परम गति है। पृथ्वीपते ! जो पवित्र करनेवाले तीर्वादिकोमें परम पवित्र है, महुलोंका महूल है, देवोंका देव है तथा को भूत-प्राणियोंका अखिनाशी पिता है, कल्पके आदिमें जिससे सन्पूर्ण भूत उत्पन्न होते हैं और फिर युगका क्षय होनेपर महाप्रकथमें जिसमें वे विस्तीन हो जाते हैं, उस लोकप्रधार, संसारके स्वामी, भगवान् विष्णुके पाप और संसारभयको दूर करनेवाले इजार नामोंको मुझसे सुन । जो नाम गुजके कारण प्रवृत हुए हैं, उनमेसे जो-जो प्रसिद्ध हैं और मन्त्रद्रष्टा मुनियोंद्वारा जो जहाँ-तहाँ सर्वत्र भगवत्कथाओंमें गाये गये हैं, उस अचिन्दप्रभाव महत्त्वाके उन समस्त नामोको पुरुवार्थ-सिद्धिके लिये वर्णन करता है।

33 सचिदानदस्तरूप, १ विश्वम्—सनतं बन्त्वे कारण्यम्, २ विष्णु:—सर्वव्यापी, ३ ववद्कार:—जिनके उद्देशसे दाले ४ सूतमव्यमबद्धामु:—पूर्व, मिक्यत् और वर्तव्यके स्वर्धाः, ५ भूतकृत्—स्वोगुणका आजय लेकर ब्रह्मकृषमे सम्पूर्णः स्वामी, ५ भूतकृत्—स्वोगुणका आजय लेकर ब्रह्मकृषमे सन्पूर्णः भूतोकी रचना करनेकले, ६ भूतभूत्—सत्तगुणका आजय लेकर सम्पूर्ण भूतोका पालन-चेकण करनेकले, ७ माक:— निरास्तकृष्ण स्तो हुए भी स्वतः उत्पन्न डोनेकाले, ८ भूतास्था— सम्पूर्ण भूतोक आज्य अर्थात् अन्तर्यामी, ९ भूतभावनः— भूतोकी उत्पत्ति और वृद्धि करनेकाले ॥

१० पूताल्या— पविज्ञाल्या, ११ परपाल्या— परमञ्जेत नित्य-सूद्ध-मुक्तलमाल, १२ पुत्त्यानां परपा गाति:— मुक्त पुरुषोधी सर्वकेष्ठ गाँठलकाय, १३ अञ्चया:— कर्या विनाशको प्राप्त न होनेवाले, १४ पुरुष:— पुर अर्थात् शर्यस्य प्राप्त करनेवाले, १५ साक्षां— विना किसी व्यवध्यको सन कुछ देखनेवाले, १६ सोबद्धाः— क्षेत्र अर्थात् सनस्त प्रवृत्तिकाय शर्यस्तो पूर्णतया जाननेवाले १७ अक्षरः— कर्या श्रीण न होनेवाले॥

१८ योगः — मनसहित सम्पूर्ण क्रावेज्ज्ञांके निरोधकण योगसे प्रात होनेवाले, १९ योगविद्धां नेता — योगकं क्रानेवाले पतांकि योगकंपादिका निर्माद करनेमें अगसर रहनेवाले, २० प्रधानपुरुषेखरः — यकृति और पुस्तकं न्यामी, २१ नारसिंहवपुः — मनुष्य और सिंह दोनेकि-कैस उत्तर धारण करनेवाले, नरसिंहकप, २२ श्रीमान् — वक्षायलमें सदा श्रीको धारण करनेवाले, २३ केद्रायः — (क) जहार, (अ), विष्णु और (ईप्र) महादेश — इस प्रकार प्रिमृतिकारम्, २४ पुरुषोत्तयः — सर और अक्षर इन दोनोमें सर्वधा उत्तम ॥

२५ सर्वः — असत् और सत् — सबके उत्पत्ति, विद्यंति और प्रलयके स्वानः, २६ हार्वः — सार्गः प्रजाका प्रत्यकाराको संसार करनेवाले, २७ हिावः — तीनी गुणीसे परे कल्याणसाकान, २८ स्थाणुः — विद्यः, २९ भूतादिः — पूर्वोके आदि कारण, ३० निधिरक्ययः — प्रलयकालमे सब प्राणियोके तीन होनेके अभिनाती स्थानकप, ३१ सम्भवः — अपने इच्चाने पत्ते प्रकार प्रकट होनेवाले, ३२ भावनः — समस्य भोकाओंके फलोको उत्पत्र करनेवाले, ३३ भर्ता — सबका भरण करनेवाले, ३४ प्रभावः — उत्पृष्ट (दिव्य) जन्मवाले, ३५ प्रभुः — सबके स्वप्ते, ३६ इंश्वरः — उपाधिरहित ऐक्प्यंवाले ॥

३७ स्वयम्पू: — सर्व उत्पन्न होनेवाले, ३८ शम्पु: — पत्त्रेके लिये सुस्र उत्पन्न करनेवाले, ३९ आदित्यः — इदश आदित्येने विन्तुत्तनक आदित्व, ४० पुष्कराझः — कमलके समान नेत्रवाले, ४१ महात्वनः — वेदकप अल्पन्त महान् घोषवाले, ४२ अनादिनिधनः — जण-मृत्युसे रहित, ४३ धाता — विश्वको घरण करनेवाले, ४४ विधाता — कर्म और उसके फलोकी रचना करनेवाले, ४५ धातुरुक्तमः — कार्यकाणकप सम्पूर्ण प्रपञ्जको चरण करनेवाले एवं सर्वकेष्ठ ॥

४६ अप्रमेष: — प्रमाणादिसे जाननेमें न आ सक्तेवाले, ४७ इचीकेश: — इन्द्रियोंके स्कर्मा, ४८ प्रधानाभ: — जगत्के कारणकप कमलको अपनी नाभिमें स्थान देनेवाले, ४९ अमध्यभु: — देवताओंके स्वामी, ५० विश्वकर्मा — सारे कगल्की रचन करनेकले, ५१ मनु: — प्रजायति मनुरूप, ५२ स्वाह्म — संकारके समय सम्पूर्ण प्राणियोंको श्रीण करनेवाले, ५३ स्वाह्म — अलक्त स्पूल, ५४ स्वाह्मिशे श्रूष: — अति प्राणीन, एवं अवन्त्र निवार ॥

५५ अधाद्यः—मनसे महल न किसे वा सक्तेवाले, ५६ साम्यतः—सम कालमें स्थित यानेवाले, ५७ कृष्णः—सम्बे विलब्धे कलत् अपनी ओर आकर्षित करनेवाले प्रयामसुद्धर सम्यत्यदम्य भगव्यन् श्रीकृष्ण, ५८ लोहिताक्षः—लाल नेविचले, ५९ प्रवर्दनः—प्रत्यचक्तव्ये प्राणियोक्त संकार करनेवाले, ६० प्रभूतः—क्रन् ऐक्सर्य आदि गुलोसे सन्यत्न, ६१ किक्कुत्व्यास— क्रम्य-सेबे और मध्यभेदकाले तीनी विद्याओंके आध्यकाय, ६२ पवित्रम्—सम्बद्धी पवित्र करनेवाले, ६३ मङ्गले परम्—गरम महल ॥

६४ ईप्रान: — सर्वभूतीके निकता, ६५ प्राणद: — सबको प्राण देनेकते, ६६ प्राण: — सबको जीवित रक्षांन्यले प्राणककप, ६७ ज्येष्ठ: — सबके कारण होनेसे सबसे कहे, ६८ ब्रेष्ठ: — सबसे उन्हर होनेसे पाम बेह, ६९ प्रजापित: — ईक्षरकपसे सारी प्रकारतेके मालिक, ७० हिरण्यपर्थ: — बह्याप्रकप हिरण्यस्य अच्छके मीतर ब्रह्माकपसे कार्य होनेकाले, ७१ धूमधी: — पृथ्वीको गर्भी रखनेकले, ७२ पाध्यक: — स्टब्सीके पति, ७३ प्रसुद्धद: — मणुनमक दीनको मारनेकाले॥

उठ ईखर: — सर्वश्नांकमान् ईखर, ७५ विक्रमी — शूरवीरतासे पुक, ७६ धन्वी — शाईचनुत रक्षनेवाले, ७७ मेधावी — अतिशव बृद्धिमान्, ७८ विक्रम: — गठइ पक्षोद्वारा गमन करनेवाले, ७९ क्रम: — क्रम-विस्ताले करण, ८० अनुत्तम: — सर्वोत्कृष्ट, ८१ दुरावर्ष: — किसीसे भी तिरस्कृत न हो सकनेवाले, ८२ कृत्याः — अपने निमातसे थोड़ा-सा भी त्याग किये जानेपर उसे बहुत माननेवाले कर्ना पत्र-पुष्पादि थोड़ी-सी वस्तु समर्रण करनेवालोको भी मोधा दे देनेवाले, ८३ कृतिः — स्थित ॥

८५ सुरेश:-देवताओंके स्वामी, ८६ शरणम्-दीन-दु:कियोंके परम आक्रय, ८७ झर्म— पामानदातकम, ८८ विश्वरेताः— विश्वके कारन, ८९ प्रजाधनः— सार्व प्रकासे उत्पन्न करनेवाले, १० अङ्गः — प्रवादाकप, ११ सीवस्तरः — कालस्तकपसे स्थित, ९२ व्यालः— सर्वक सम्यन प्रकृण करनेने न आ सकनेवाले, ९३ प्रत्ययः— उत्तम बुद्धिसे जननेमें आनेवाले, ९४ सर्वदर्शनः—सबके ह्या ॥

१५ अज: — नगर्यहर, १६ सर्वेबर: — समस्य ईबर्गेक भी ईश्वर, ९७ सिद्ध:—निल सिद्ध,९८ सिद्धि:— सको फलनल, १९ सर्वादिः— सम पूर्वोके आदि कारण, १०० अब्दुतः — अपनी सकय-निवर्तिसे कामी विकालमें भी ब्युत न होनेवाले, १०१ वृत्राकापि:— धर्म और तरहरूप, १०२ अमेवात्मा— अत्रमेवसक्य, १०३ सर्वयोगविनिःसृतः— गान प्रकारके शास्त्रोता साधनीमें जननेमें आनेवाले ॥

१०४ वसुः— सन पृतीके वासस्यान तथा सन पृतीमे बसनेवाले, १०५ बसुयनाः— उदार मनवाले, १०६ सत्यः— सत्यसम्प, १०७ समातमा— समूर्व क्रीनवेने एक आल्यकपर्स विराजनेकारो, १०८ असमिमतः— समात पदाचीसे मापे न व्य सक्नेवाले, १०९ सम:— सब सध्य सपात विचारीसे रहित, ११० अमोध:— भक्तोंके द्वारा पूजन, खावन अथवा स्माण किये जानेपर उन्हें वृक्ष न करके पूर्वकपसे उनका पाठ प्रदान करनेवाते, १११ पुण्यरीकाक्षः — कमलके समान नेत्रीवाले, ११२ वृषकर्मा— धर्मनय कर्म करनेवाले, ११३ वृषाकृति:— धर्मकी स्थापना बरनेके लिये विम्नह चारण करनेकाले ॥

११४ स्ट:— दुःस या दुःसके कारणको दूर गगा देनेवाले, ११५ बहुशिस:— ब्युत-से सिर्धेवाले, ११६ बञ्च:—लोकोंबा परण करनेवाले, ११७ विश्वयोनिः— विश्वको उत्पन्न करनेवाले, ११८ सुविधवाः— पवित्र कोर्तिवाले, ११९ अमृतः— कभी न मरनेवाले, १२० शास्त्रतस्थाणुः —नित्य-सदा एकरस रहनेवाले एवं स्थिए १२१ वरारोह:— आरूद होनेके लिये परम उत्तम अपुनगवृत्तिस्थानस्य, १२२ महातयाः— प्रताप (प्रधाव) रूप महान् तपवाले ॥

१२३ सर्वगः— कारणकपसे सर्वत्र व्यात सहनेवाले, १२४ सर्वविद्धानुः— सब कुछ जाननेवाले तथा प्रसारारूप, ११५ विष्यक्रोन: — युद्धके लिये की हुई तैयारीमात्रसे ही दैत्यसेनको विवर-विवर कर डालनेवाले, १२६ जनाईनः— मलोके द्वार अभ्युदय—निःश्रेयसरूप परम पुरुवार्यको याचना किये जानेकाले

पुरव-प्रयक्तके आधाररूप, Cx आरमधान्—अपनी ही महिमानें | १२७ बेद:— घेटरूप, १२८ बेदवित्—वेद तथा वेदके अर्थको यधाकर् कानेवाले, १२९ अव्यक्तः— ज्ञानादिसे परिपूर्ण अर्थात् विसी जन्मर अपूरे न रहनेवाले सर्वज्ञपूर्ण, १६० वेदाङ्गः— बेदरूप अञ्जीवाले, १३१ खेदखित्—वेदीको निकारनेवाले, १३२ कार्यः — सर्वत् ॥

> १३३ लोकल्प्यक्षः— समस्त लोकोके अधिपति, १३४ सुराध्यक्षः — देवताओंके अध्यक्ष, १३५ धर्माध्यक्षः — अनुरूप मल देनेके लिये धर्म और अधर्मका निर्णय करनेवाले, १३६ कृताकृत:— कार्यक्रमसे कृत और कारणक्रमसे अकृत, १३७ बतुरात्या — सृष्टिको ठरपीर आदिके लिये चार पृथक् मूर्तिकोवाले, १६८ अनुर्व्याः—उत्पत्ति, स्थिति, नाशं और रक्षाक्य चार व्यूतवाले, १३९ बतुर्वेष्ट्:—यार दावीवाले नरसिंहरूप, १४० बतुर्धुवः— चार पुनाओवाते वैकुण्ठवासी भगवान् विष्णु ॥

> १४१ प्राक्रियाः— एकास, प्रकाशकारम, १४२ भोजनम्— ज्ञानिवेद्वारा भोगनेयोग्य अमृतस्वरूप, १४३ भोका— पुरुषत्पसे भोका, १४४ सहिन्युः— सहनदील, १४५ जगदादिकः — जगर्के आदिने हिरण्यगर्थकपसे सर्व उत्पन्न होनेवाले, १४६ अनयः— प्रपरहित, १४७ विजयः— ज्ञान, वैराम्य और ऐसर्प आदि गुणीने सबसे बढ़कर, १४८ जेता— सम्पन्ते हैं समल भूतेको जीतनेवाले, १४९ विश्वयोनिः— विक्के करन, १५० पुनर्वसुः— पुत्र-पुत्र छरियेने अक्षमध्यसे बसनेक्टे ॥

१५१ अपेन:— इन्हर्क अनुस्कृपने प्राप्त होनेवाले, १५२ वायनः— वानस्त्रपारे अवतार लेनेवाले, १५३ प्रोद्यः— तीनी लोकीको लोपनेक लिये विविक्रमकपसे कीने होनेवाले, १५४ अयोध: — अव्यर्थ नेष्टाकले, १५५ शुव्धि: — स्मरण, सुवि और पूजन करनेवालोको पवित्र कर देनेवाले, १५६ अर्जितः — अत्यन्त बलदान्त्रे, १५७ अतीन्द्रः — सर्विसद्ध ज्ञान-ऐश्वर्यदिके कारण हन्त्रसं भी बड़े-बड़े हुए, १५८ संबद्ध:— प्ररूपके समय सबको समेट तेनेवाले, १५९ सर्गः—सृष्टिके कारणकप, १६० धुनात्मा — बन्मादिसे रहित रहकर खेच्छासे खरूप धारण करनेवाले, १६१ निवमः— प्रवाको अपने-अपने अधिकारीमें नियमित करनेवाले, १६२ वयः— अन्तःकरणमें स्थित होकर नियमन करनेवाले ॥

१६३ वेदाः — कल्पागको इष्णावालीके द्वारा नानने-बोम्द्, १६४ वैद्यः— सब विद्याओंके जननेवाले, १६५ सदा-बोगी— सद्य योगमें स्थित रहनेवाले, १६६ कीरहा— धर्मकी रक्षके लिये असुर योद्धाओंको मार डालनेवाले, १६७ माधव:— विद्यके स्वामी, १६८ मधु:— अमृतको तरह सबको प्रसन्न करनेवाले, १६९ अतीन्त्रियः — इन्द्रियोसे सर्वया अतीत, १७० महामायः — माधावियोपः यो यात्रा डलनेवाले महान् सायावी, १७१ महोत्साहः — कगत्की उत्पत्ति, निर्धात और प्रत्यके लिये तत्पर रहनेवाले परम उत्साही, १७२ महाबकः — महान् बलखाली ॥

१७३ महासुद्धिः — महान् युद्धिनान् , १७४ महासीयः — महान् परक्रमी, १७५ महाशक्तिः — महान् तान्यांबन् , १७६ महासुतिः — महान् कालियान् , १७७ अनिदेश्यवपुः — अनिदेश्य विमहणाले, १७८ भीमान् — ऐक्यंबन् , १७९ अमेथाल्या — विसन्ध अनुमान न किया का सके ऐसे आव्यव्यले, १८० महाहिस्मा — अमृतमन्यन और गोरसणके समय मन्दरक्ता और गोयर्थन नामक महान् पर्वतीको धरण करनेवाते ॥

१८१ महेपास:—महान् धनुक्वाले, १८२ महीधार्ता— पृथ्वीको पारण करनेवाले, १८३ मीनिवास:— अपने वक ज्यल्ये श्रीको निवास देनेवाले, १८४ मतो गति:— सन्दुक्त्येक आश्रयकप, १८५ अनिकद्ध:— सची चाँकके बिन्न किस्तेक धी प्राप्त न क्वनेवाले, १८६ सुरानन्द:— देवताओं को आर्थित कानेवाले, १८७ गोविन्द:— वेदवालीके प्राप्त अपनेक्वे प्राप्त कर देनेवाले, १८८ गोविन्दां पति:— वेदवालीको व्यन्तेवालीके स्वामी॥

१८९ मरीखि:—रेजनिवर्धिक भी परम तेजकप, १९० दमनः— प्रमाद करनेवाली प्रजाको यम आदिक क्यामे दमन करनेवाले, १९१ ईसः— सिवानक ज्ञाको केदका ज्ञान करानेके लिये ईसकप फाल करनेवाले, १९२ सुपर्याः— सुदार पहुनाले गठडलकप, १९७ भुजगोत्तमः— सर्वोने केड शेयनागरूप, १९४ हिरक्यनाथः— हिरक्यों और रमणीय नाभिवाले, १९५ सुरापः—वद्याकायमां नर-नरपणकपमे सुदार रूप करनेवाले, १९६ पद्मनाथः— कमलके समान सुदार नाभिवाले, १९७ प्रजापतिः— सम्पूर्ण प्रकाशीके स्वामी॥

१९८ अपृत्यु: — पृत्युसे रहित, १९९ सर्वदृक् — सन कुछ देखनेवाले, २०० सिंह: — दुष्टोका विनादा करनेवाले, २०१ संधाता — पृत्योको उनके कर्मोक फलोसे संयुक्त करनेवाले, २०२ संधियान् — सन्पूर्ण यह और तयोको घोगनेवाले, २०३ स्विर: — सदा एकरूप, २०४ अक: — पताके इदकीने कानेवाले तथा दुर्गुकोको दूर हटा देनेवाले, २०५ दुर्पर्वण: — किन्डेसे भी सहन नहीं किये वा सकनेवाले, २०६ इसस्ता — सक्यर दासन करनेवाले, २०७ विश्वताल्या — वेद-दाकोमें विशेष्टरपसे प्रसिद्ध लक्ष्यवाले, २०८ सुराहिइ — देवताओं के श्रुओको मारनेवाले ॥ २०९ गुरु:— सब विद्याओंका उपदेश करनेवाले, २१० गुरुतमः—बहा आदिको भी बहाविद्या प्रदान करने-वाले, २११ श्राम— सम्पूर्ण प्राणियोकी कामनाओंके आश्रय, २१२ सत्यः—सत्यक्तमः, २१३ सत्यपराक्रमः—अमोध पराक्रमवाले, २१४ निविद्यः— योगनिहासे मुँदे हुए नेत्रीवाले, २१५ अनिविद्यः—मत्यक्रपसे अवतार लेनेवाले, २१६ सन्वी—कैक्यन्ती माला धारण करनेवाले, २१७ वास्वस्वतिकद्यारथीः—सारे पदायोको प्रतास करनेवाली बुद्धिसे युक्त समस विद्याओंके पति॥

२१८ अवणी: — मुमुशुओको उत्तम पदपर हे जानेवाहे, २१९ बामणी: — धृतसमुद्धयके नेत, २२० श्रीमान् — सबसे बड़ी-वर्दा कालिवाहे, २२१ न्याय: — प्रमाणीके आव्यपपृत वर्णको मूर्वे, २२२ नेता — बणहरूप यवको चलनेवाहे, २२३ समीरण: — धानरूपसे प्रतियोगे चेष्टा करानेवाहे, २२४ स्वरूपमूर्ण — हवार सिरकते, २२५ विश्वासा — विश्वके आत्म, २२६ स्वरूपमूर्ण — हवार बीवोयाहे, २२७ स्वरूपमान् — हवार पर्वेच्यहे ॥

२२८ आवर्तनः — संसारकात्रको कालनेक स्वधाववाले, २२९ विकृतात्रमः — संसारकावनमे पुक्त आस्वकाय, २३० संयुदः — अपनी योगभाषासे कके हुए, २३१ सध्यमर्थनः — अपने रह आदि सक्यमे सम्बक्त मर्दन करनेवाले, २३२ अष्टःसंवर्तकः — सूर्यकायसे सम्बक्तमा दिनके प्रवर्तक, २३६ बद्धिः — ह्यिको यहन करनेवाले अधिदेव, २६४ अनिस्तः — प्राणकायसे यापुस्तकाय, २३५ बराणीबारः — कहा और दोवकायसे पृथ्वीको धारण करनेवाले ह

२३६ सुप्रसादः — शिशुपालांद अपराधियोपर भी कृपा करनेकते, २६० प्रसन्तातमा — मात्र सभाववाले अर्थात् करणा करनेकते, २६८ किछ्युक् — जगत्को पारण करनेकले, २६९ किछपुक् — विश्वको भोगनेकते अर्थात् विश्वका पालन करनेकले, २४० किछुः — सर्वक्यापक, २४१ सरकर्ता — भक्तोका सरकार करनेकले, २४२ सरकृतः — पृथ्वितेसे भी पृथ्वित, २४३ साछुः — भक्तोक कर्ष साधनेकले, २४४ खहुः — संहारके समय जीवोका लग करनेकले, २४५ नाराध्यमः — जलमे शयन करनेकले, २४६ नरः — भक्तोको परम धारणे ले जानेकाले।

र४७ असंस्थेयः — नाम और गुणोकी संख्यासे जून्य, २४८ अप्रमेचात्या — किसीसे भी मापे न जा सकनेवाले, २४९ विशिष्ट: — सबसे अकृष्ट, २५० विष्टकृत् — शासन करनेवाले, २५९ शुक्तिः — परम शुद्ध, २५२ सिद्धार्थः — इच्छित अर्थको सर्वच सिद्ध कर चुकनेकले, २५३ सिद्धार्सकल्पः — सत्य

संकरपवाले, २५४ सिद्धिह:—कर्म करनेव्यलेको उनके अधिकारके अनुसार फल देनेवाले, २५५ सिद्धिसाधनः— सिद्धिरूप क्रियाके साधक॥

२५६ वृषाही— इदस्तहादि वर्डोको अपनेने त्यात रखनेवाले, २५७ वृषण:— पत्रोके तिन्ये इष्टित बस्तुओको वर्डा करनेवाले, २५८ विष्णु:— सुद्ध सत्त्वपूर्ते, २५९ वृष्णवर्धा— परम धाममें आकृष्ण होनेकी इष्ट्राव्यक्तिके तिन्ये धर्मकय सीहियोवाले, २६० वृषोदर:— अपने उदस्ये धर्मको ध्यान करनेवाले, २६१ वर्षन:— भर्कोको बङ्गानेवाले, २६२ वर्षमान:— संसारकपसे बङ्गोवाले, २६३ विधिक:— संस्तरे पृथक् रहनेवाले, २६४ श्रुतिसागर:— बेदकम बर्को समुद्र ॥

२६५ सुमुजः — नगर्को रका कानेकाले अस्ति मुद्राः
मुजाओकाले, २६६ दुर्धरः — दूसरोसे काल न किये वा सक्नेकले
पृथ्वी आदि लोककारक पदावीको भी कारण कानेकाले और जार्थ किसीसे धारण न किये जा सक्केकले, २६७ कार्यों — केद्रपर्धः कार्णाको उत्पन्न कानेकाले, २६८ महेन्द्रः — क्विपेक भी क्विट, २६९ बसुदः — धन देनेकाले, २७० कसुः — धनकप, २७१ नैकासपः — अनेक रूपचार्यं, २७२ बृह्यूपः — विकल्पधार्यं, २७३ विधिविष्ठः — सूर्वीकालोगे स्थित सहनेकले, २७४ प्रकाशनः — स्थवने प्रकाशित करनेकाले ॥

२७५ ओजसोजोब्रुतियरः— प्रण और बत, शून्येरत आदि गुज तथा क्रमकी दीतिको घरण करनेवाते, २७६ प्रकाशक्तमा— प्रकाशकप विध्वायाते, २७७ प्रतापनः— सूर्य आदि अपनी विध्वियोसे विश्वको तस करनेवाते, २७८ म्ह्यः— धर्म, ज्ञान और वैद्यायादिसे सम्पन्न, २०९ स्वक्राव्याः— क्षेक्सकम स्पष्ट अश्वरवाते, २८० मन्त्रः— प्रकृ साम और यकुक्प मन्त्रोसे जानमें योग्य, २८१ चन्त्रांचुः— संस्थातायसे संवादित पुरुक्तेको चन्द्रमाको किरणोके समान आङ्कादित करनेवाते, २८२ भारकस्युतिः— सूर्वके समान आङ्कादित करनेवाते, २८२

२८३ अपृतांश्चरकः — समुद्रमञ्चन करते समय चन्द्रमञ्ची उत्पन करनेवाले समुद्रसम्, २८४ पानुः — व्यक्तेवाले, २८५ शासिन्दुः — वरपोशके समान विद्याले बन्द्रमञ्जी तरह समूर्व प्रवाका पोषण करनेवाले, २८६ सुरेखरः — देवताओंके ईक्ट् २८७ औषधम् — संसारगंगको मिटानेके लिये जीवधस्य, २८५ जगतः सेतुः — संसारसागनको पार करानेके लिये सेनुक्य, २८५ सत्यधर्मपराक्रमः — सत्यस्वस्य धर्म और पर्याक्रमवाले ॥

२९० भूतभव्यभवज्ञाधः — पूत, पविष्य और वर्तनान सर्ग प्राणियोके स्वामी, २९१ पवनः — वायुक्य, २९२ पावनः — दृष्टिमातसे जगत्को पवित्र करनेवाले, २९३ अनलः — अजिसकर, २९४ कामहा— अपने भक्तवनीके सकामभावको नष्ट करनेवाछे, २९५ कामकृत्— भक्तवेच कामनाओको पूर्ण करनेवाछे, २९६ कान्तः— कमर्यधकर, २९७ कामः— (क) बहा, (अ) विष्णु, (म) महादेव—इस प्रकार विदेवकप, २९८ कामज्ञः— भक्तोको जनकी कामना को हुई वस्तुएँ प्रदान करनेवाछे, २९९ प्रश्वः— सर्वोत्वृष्ट सर्वसामर्थ्यवन् कर्मा ॥

३०० बुगादिकार्— युगादिका आरम्प करनेवाले, ३०१ बुगावर्तः— वार्वे युगोको फलके समान पुमानेवाले, ३०१ नैकासयः— अनेको मानाओंको फरण करनेवाले, ३०३ महाद्यानः— करणके अनामे सबको प्रसन करनेवाले, ३०४ अनुस्यः— समल हानेजियोंक अधिनय, ३०५ व्यक्तकायः— स्यूतकारको व्यक्त सक्तवालो, ३०६ सहस्रामित्— युद्धभै हजारो देनारकुओंको जीवनेकाले, ३०७ अननसमित्— युद्ध और प्रीक्ष अदिमें सर्वत्र समल पूर्वोको जीवनेवाले ॥

३०८ इष्ट:— परमानदकार होनेसे सर्वप्रिय, ३०९ अधिरिक्ट:— सन्पूर्ण विशेषणोरी रहित सर्वश्रेष्ठ, ३९० विश्वेष्ठ:— शिष्ट पुरुषेके इष्टरेव, ३९९ विश्वास्त्री— सपूर्णपळ्ळो अपना रित्रोपूषण बना रोजेबाले, ३९२ ज्यूष:— पूरोको मामासे बॉपनेक्सले, ३९३ पृष:— कामानाको पूर्ण कानेकाले, ३९४ स्त्रोबहा— स्रोधका करा करनेकले, ३९५ स्त्रोबख्यकार्ता— दुष्टीपर स्रोध सरनेकले और जनात्को उनके कर्मोक अनुसार स्वनेवाले, ३९६ विश्वस्त्राहु:— सब और स्वहुओंबाले, ३९७ महीबर:— पृष्णीको करने करनेकले ॥

३१८ अध्युतः — छः पार्थाकसरोसे रहित, ३१९ प्रकितः — बन्त्वं उत्पर्ध अति कर्मीक करण, ३२० प्राप्णः — विराण्यपर्यस्थसे प्रकाने वीवित रखनेवाले, ३२१ प्राप्णदः — सक्को प्रण देनेवाले, ३२१ वासकानुकः — वामनावतारमें बद्यपर्योद्धार अदितिसे इन्द्रके अनुवक्त्यमें उत्पन्न होनेवाले, ३२३ अपॉनिधः — करको एकतित रखनेवाले समुद्ररूप, ३२४ अध्यक्तनम् — उपादनकारणक्यसे सब भूतोके आश्रय, ३२५ अप्रमतः — अध्यक्तिरोको उनके कर्मानुसार करा देनेमें कभी प्रमद र करनेवाले, ३२६ प्रतिद्वितः — अपनी महिमामें स्थित ॥

३२० कान्दः — स्वामकार्तिकेयरूप, ३२८ सान्द्रधरः — धर्मपथको चारण करनेवाले, ३२९ धुर्यः — समल पूर्तिक सन्पादिकार पुरको धरण करनेवाले, ३३० वस्दः — इच्छित वर देनेवाले, ३३१ वायुवाहरः — सारे वायुभेदीको चलानेवाले, ३३२ वासुदेवः — समस प्राणियोको अपनेम बसानेवाले तथा सब भूतेमें सर्वात्मरूपसे बसनेवाले, दिव्यक्तरूप, ३३३ | ब्हदानुः — महान् किरणोसे युक्त एवं सम्पूर्ण बगव्को प्रकाशित करनेवाले, ३३४ आविदेव:— सबके आदि कारन देव, ३३५ पुरन्दर:— असुरोके नगरोका ध्वंस करनेवाले ॥

३३६ अञ्चोक:— सब प्रकारके शोकते वीहत, ३३७ तारण:— संसारसागरसे तारनेवाले, ३३८ हार:— जन्म-जर मृत्युरूप भगसे तारनेवाले, ३३९ श्रूर:— परक्रमी, ३४० शीरि:— शूरवीर श्रीवसुदेवजीके पुत्र, ३४१ जनेखर:— समसा जीवोके स्वानी, ३४२ अनुकूतः— आज्याकय होनेसे सबके अनुकृत, ३४३ शतावर्त:— धर्मरकाके टिप्पे सेकड़ों अवतार लेनेवाले, ३४४ पदी-अपने ग्रायमें कमठ पारण करनेवाले, ४४५ पदानिभेक्षणः— कमतके सन्तन कोनल दृष्टिबाले ॥

३४६ पद्मनाथः — कमलको अपनी नाभिमें स्थित रखनेवाले, ३४७ अर्राष्ट्रनाक्षः— कमलके समान ऑस्ट्रोकले, ३४८ पद्मगर्थः — इदयकमतमे ध्यन करनेयोग्य, १४९ शरीरपृत् — अनंकपसे सबके प्रारोधिक परण करनेवाले, ३५० महर्दि:-महान् विमृतिवाले, ३५१ व्हद्धः — सवमें बई-वर्ड, ३५२ वृद्धाला— पुरतन भारतवान्, ३५३ महासः— विशाल नेतीबाले, ३५४ गरुडध्यन:— गरुडके विद्वारे युक ध्वनावाले ॥

३५५ अनुसः— तुल्नारवित, ३५६ झरमः— उत्परिको प्रत्यगातमस्थ्यसे प्रकाशित करनेपाले, ३५७ भीम: - जिससे पापियोंको भय हो ऐसे भारतक, ३५८ समयहः— समध्यका यञ्जरो प्राप्त होनेवाले, ३५९ हकिइरि:— यहोने इविर्धाणको और अपना स्मरण करनेवालीके पापीको हरण करनेवाले, ३६० सर्वलक्षणलक्षण्यः— समस्त लक्षणीसे लक्षित होनेवाले, ३६१ लक्षीबान्— अपने वक्षःस्थलमें लक्ष्यीबीको सदा बसानेवाले, ३६२ समितिक्रयः — संप्राम्यविजयो ॥

३६३ विश्वरः — गामानितः, ३६४ रोहितः — मनाविशेषका स्वरूप धरण करके अवतार लेनेवाले, ३६५ मार्गः— परमान्द-प्राप्तिके साधनस्वरूप, ३६६ हेतुः— संसारके निमत और उपादान कारण, ३६७ दामोदरः — यञोदानीद्वाय रस्तीमे बैधे हुए उदस्त्राते, ३६८ सह:— मक्तजनीके अपग्रधीको सहन करनेवाले, ३६९ महीधर:— पर्वतरूपसे पृथ्वीको धारग करनेवाले, ३७० महाभागः — महान् भाग्यशासी, ३७१ वेगवान् — वीवगठिवाते, ३७२ अमिताशन: — सारे विश्वको पद्मण करनेवाले ॥

३७३ उद्भवः— वगत्की अपनिक वगदनकारम, ३७४ क्षोभण:— जगत्की उत्पत्तिके समय प्रकृति और फुक्षमें प्रविष्ट | सुदर्शन:— भक्तोंको सुगमतासे ही दर्शन दे देनेबाले, ४१८

होका उन्हें सुम्ब करनेवाले, ३७५ देव:— प्रकाशसकप, ३७६ ब्रीगर्भ:— सम्पूर्ण ऐवर्षको अपने उदरगर्भमें रखनेवाले, ३७७ परमेश्वरः — सर्वतेष्ठ शासन करनेवाले, ३७८ करणम् — संसारको उत्पत्तिके सबसे बढ़े साधर, ३७९ कारणम्— जगत्के उपादन और निमित्तकारण, ३८० कर्ता— सब प्रकारसे स्वतन्त्र, ३८१ विकर्ता—विवित्र भुक्तोकी रचन करनेवाले, ३८२ गहन: — अपने किलकाम स्वरूप, सामर्थ्य और स्पेलादिके कारण पहिचाने न जा सकनेवाले, ३८३ गुष्ट:— मायासे अपने स्वरूपको इक स्टेन्स्स्ते॥

३८४ व्यवसायः — जनमात्रसम्प, ३८५ व्यवस्थानः — लोकपालादिकोको, समझ बीबोको, चारो वर्णाश्रमोको एवं उनके क्रमेंको व्यवस्थापूर्वक रखनेव्यले, ३८६ संस्थानः—प्रलयके सम्बद्ध स्थान, ३८७ स्थानदः— प्रवादि घतावेशे स्थान देनेवाले, ३८८ सुष:— अविनाही, ३८९ पर्रार्द्ध:— श्रेष्ठ विभूतिवाले, ३९० परमस्यकः— ऋनस्तरम् होनेसे परम स्पष्टसप्, अबतार-वियहमें सबके सामने प्रत्यश प्रकट श्रीनेवारे, ३९६ क्टः— एकमात्र परमानदावरूप, ३५२ पुष्टः—सर्वत्र परिपूर्ण, ३९३ शुमेक्षणः — दर्शनगत्रसे कल्यान करनेवाले ॥

३९४ राम:— गोगीजनीके रमण बन्नेके लिये नित्वनदावरूप, ३९५ बिराम:— प्रक्रयके समय प्राणियोक्ट अपनेमें विशाम देनेकालें, ३९६ विशतः— स्त्रोगुण तथा ठवोपुणसे सर्वश सून, ३९७ मार्गः— मुमुश्वनोके अमा होनेके साधनसारम्, ३९८ नेष:— उत्तम ज्ञानसे महण करनेबोग्य, ३९९ नवः— सक्को नियममें रखनेवाले, ४०० अनय:— स्वरुव, ४०१ जीर:— पराक्रमशासी, ४०२ इक्तियतां **बेष्टः** — इक्तियानीमें थी आंतराय शक्तियान्, ४०३ धर्मः — कृति-स्कृतिरूप धर्म, ४०४ धर्मवितृतमः — समस पर्यवेकाओंने उत्तम ॥

४७५ वेकुन्द:- परमधान स्वस्प, ४०६ पुरुष:-विश्वकृप अर्रामे अपन करनेवाले, ४०७ प्राण:-ज्ञाणकपुरूपसे बेहा करनेवाले, ४०८ **प्राणवः**— सर्गके आदिमे प्रण प्रदान कानेवाले, ४०९ **प्रणवः**— ॐकास्सरूप, ४१० पृद्य:— विग्रट् रूपसे विस्तृत होनेवाले, ४११ हिरण्यगर्थ:— बहारूपसे क्टर होनेवाले, ४१२ शतुक्तः— शतुओको मारनेवाले, ४१३ व्याप्तः— कारणकपसे सब कार्योको व्याप्त करनेवाले ४१४ बायुः — पदनकप, ४१५ अधोक्षतः — अपने सकपसे श्रीण न हत्त्वते ।

४१६ ऋतुः— कालमापसे लक्षित होनेवाले, ४१७

कालः — सबकी गणना करनेवाले, ४१९ परमेडी — जनने प्रकृष्ट महिमामें स्थित रहनेके लभाववाले, ४२० परिप्रदः — शरणियों में द्वारा सब ओरसे प्रहण किये जानेवाले, ४२१ बडाः — सूर्यादिके भी मणके कारण, ४२२ संकत्सरः — सन्पूर्ण भूलेके वासस्थान, ४२३ दक्षः — सब कार्योको बढ़ी कुशालतासे करनेवाले, ४२४ विश्वामः — विज्ञामको इक्तावाले पूगुस्कृत्योको मोश देनेवाले, ४२५ विश्वविश्वाणः — बलिके प्रहणे समस्त विश्वको दिवाणाक्यमें प्राप्त करनेवाले ॥

४२६ विस्तार: — समल लोकोक विकानके कारण, ४२७ स्थाबरस्थाणु: — सर्व स्थितिशील एकार पृष्टी आदि स्थितिशील एकार प्रेमेंक कारण एकार प्रमाणकप, ४२९ बीजमञ्ज्यस्— संस्कृत अधिनाशी कारण, ४३० अर्थ: — मुस्तकरूप होनेके कारण एकार प्रांतिस, ४३१ अर्था: — पूर्णकाम होनेके कारण प्रयोजनशील, ४३२ महाकोचा: — वहे सामनेकाले, ४३३ महास्थीम: — मुस्तकप महान् चीणकले, ४३४ महास्थन: — यथार्थ और अतिशय पनलकप ॥

४३५ अनिर्विषणः — उकताहरकय विकास गहेर, ४३६ स्वविद्यः — विग्रद्कपसे स्थित, ४३७ अपूः — अन्यः, ४३८ धर्मपूरः — धर्मके साम्प्रकर, ४३९ महामसः — अर्थतं किये दुर् यश्चेको निर्वाणकप महान् पराद्यक कर्ना देनेवाते, ४४७ मक्षत्रनेपिः — समस्त नश्चोके केन्नस्तरूप, ४४६ बह्मवी — चन्नुक्रम, ४४२ क्षमः — समस्त कार्योगे समर्थ, ४४३ क्षामः — समस्त विकासिक श्लोण हो जानेपर परमायपानसे स्थित, ४४४ समीहनः —सृष्ट आदिके स्थि पर्याणीत नेष्टा करनेवाते ॥

४४५ पत्रः — सर्वयङ्गाकम, ४४६ इन्यः — पूक्तिए, ४४७ प्रदेशः — सबसे अधिक ज्ञयसनीय, ४४८ कतुः — पूपसंपुक्त यङ्गाकम, ४४९ सम्रम् — सत्पुरुवीकी रक्षा कानेवाले, ४५० सर्ता गतिः — सत्पुरुवीके पाप प्रपणीय त्यान, ४५१ सर्वदर्शी — समान प्राणियोको और उनके कार्योको देखनेवाले, ४५२ विमुक्तातम — सांसारिक कथनसे गाँउत ज्ञासककम, ४५३ सर्वतः — सबको जाननेवाले, ४५४ ज्ञानमुक्तमम् — सर्वेत्वृष्ट ज्ञानसकस्य ॥

४५५ सुन्नतः — प्रणतपारुनादि शेष्ठ व्रतीकार्त, ४५६ सुमुखः — सुन्दर और प्रसन्न मुखवाले, ४५७ सूक्ष्यः — अणुसे भी अणु, ४५८ सुध्येषः — सुन्दर और गंधीर वाणी कोलनेवाले, ४५९ सुखदः — अपने पत्तोको सब प्रकारसे सुख देनेवाले, ४६० सुद्धत् — प्राणिमात्रपर अहैतुकी द्या करनेवाले परम स्वि, ४६६ मनोहरः — अपने कपलावण्य और मधुर पावणादिसे सबके मनको

हानेबाले, ४६२ जिताकोधः — क्रोधपर विवय करनेवाले अर्धात् अपने साथ अस्वत्त अनुधित व्यवहार करनेवालेपर पी क्रोध न करनेवाले, ४६३ वीरबाहुः — अस्वत्त पराक्रमशील पुजाओंसे युक्त, ४६४ विदारणः — अर्धार्मयोको नष्ट करनेवाले ॥

४६५ स्वापन: प्रत्यकालमें समस्य प्राणियोको अञ्चलिकामें कार्य-करानेवाले, ४६६ स्ववदा: स्वतन्त्र, ४६७ व्यापी — आकाशको परित सर्वव्यापी, ४६८ नैकालमा — प्रत्येक पुण्ये लोकोकारके लिये अनेक रूप घारण करनेवाले, ४६९ नैकाकर्मकृत् — वगत्को उत्तरीत, निर्वात और प्रलयक्ष्य तथा पिक-पित्र अवकारोमें मनोहर लोकालप अनेक कर्म करनेवाले,४७० बलार: — सबके निवास-स्वान, ४७१ वलाल: — पताकि परम केरी, ४०२ वलाति — वृद्धाकनमें बाह्योंका पालन करनेवाले,४७३ स्वापन: — सबोको अपने गर्यमें बाह्योंका पालन करनेवाले,४७३ स्वापन: — सब प्रकारके धनोके वहानी ॥

४७५ धर्मपुर्— धर्मको रवा करनेवाले, ४७६ धर्मकृत्— धर्मको स्वयनके तिन्ये कर्य धर्मका आकरण करनेवाले, ४७७ धर्मी—सम्पूर्ण धर्मोके आधार, ४७८ सत्— सम्प्रकारम्, ४७९ अस्तर्— स्पूल जगलकस्य, ४८० क्षरम्— सर्वभूतमय, ४८६ अस्तरम्— अधिवाली, ४८२ अधिकाला— क्षेत्रम जीवालाको विकाल कर्वते हैं, उससे विस्तवाल धगळन् विष्यु, ४८६ स्वक्षांश्वः—कर्वते किरणोकाले सूर्यस्कर्म, ४८४ विधाला— सक्को अच्छी जकार धारण करनेवाले ॥

४८६ गच्चिक्तियः — किरणेके बीचमें सूर्यक्रपसे स्थित, ४८० सम्बद्धः — अनार्यामीकपसे सपसा प्रणियोके अनाश्वरणमें स्थित खनेवाले, ४८८ सिंहः — भक्त प्रकारके लिये नूसिहरूप धारण करनेवाले, ४८९ सून्त्रमहेखाः — सम्पूर्ण प्रणियोके महान् इंबर, ४९० आखिदेवः — सक्के आदि कारण और दिष्पासक्त्य, ४९१ स्वादेवः — झनयोग और ऐश्वर्य आदि महिमाओसे युक्त, ४९२ देवेकः — समस्त देवोके स्वामी, ४९३ देवभूतगुकः — देवोका विशेषकपसे घरण-योषण करनेवाले उनके परम गुरु ॥

४९४ उत्तर:— संसार-समुद्रसे उद्धार करनेवाले और सर्वजेड, ४९५ गोपति:— गोपालकपसे गायोकी रक्षा करनेवाले, ४९६ गोद्धा—समल प्राणियोका पालन और रक्षा करनेवाले, ४९७ ज्ञानगम्बः— ज्ञानके द्वारा जानेनेने अलेकाले, ४९८ पुरातनः— सदा एकरस रहनेवाले समके आदि पुराणपुरुष, ४९९ डारीरभूतभृत्—इरोरेके उत्पादक पञ्च-भूडोका प्रणाकपसे पालन करनेवाले, ५०० भोका—निर- तिशय आनन्दपुत्रको भोगनेवाले, ५०१ कपीन्द्रः — बंदर्गेके लानी श्रीराम, ५०२ भूरिदक्षिणः — श्रीरामादि अक्तारोमे यह करते समय बहुत-सी दक्षिण प्रदान करनेवाले ॥

५०३ सोमपः — यहाँमें देवरूपसे और यकपानरूपसे सोमरसका पान करनेवाले, ५०४ अमृतपः — सनुद्रमन्थनसे निकाल हुआ अमृत देवोंको पिलकर सर्व पीनेवाले, ५०५ सोमः — ओववियोंका पोलग करनेवाले कन्नमारूप, ५०६ पुरुषित् — बहुतोंपर विवय लाभ करनेवाले, ५०७ पुरुसतामः — विश्वरूप और अल्पन्त सेंग्र, ५०८ किनमः — दुष्टोंको दण्ड देनेवाले, ५०९ जयः — सवपर विवय प्राप्त करनेवाले, ५१० सत्वसीयः — सर्वा प्रतिशा करनेवाले, ५१९ ग्रामार्थः — वार्वाकुलमें प्रकट ग्रोनेवाले, ५१२ सारवर्ता प्रतिः — व्यव्यक्ति और अपने प्रतिके स्वामी यानी उनका योगक्षेम वालानेवाले ॥

५१३ जीवः — क्षेत्राक्यमं प्राणंको करण करनेवले, ५१४ विनवितासाक्षी — अपने प्राणणक करनेवले, ५१५ मुकुन्छः — मुकिदाल, ५१६ आमितकिक्रमः — अपर पराणामी ५१७ आमोनिविः — कलके निचान समुद्रकरूप, ५१८ अनन्तामा — अन्तामूर्ति, ५१९ महोद्यविद्यापः — प्रलयकालके महान् समुद्रमे प्रावन करनेवाले, ५२० अन्ताकः — प्राण्यकालके महान् समुद्रमे प्रावन करनेवाले, ५२० अन्ताकः — प्राण्यकालके सहान् समुद्रमे प्रावन करनेवाले, ५२० अन्ताकः —

५२१ अज: — जपविकाराहित, ५२२ महाई: — पूक्तिए, ५२६ महामाज्य: — नित्य सिद्ध होनेके काल लायाको ही न उत्पन्न होनेकाले, ५२४ जिलामित: — जयप-विश्वपालादि प्रतुओंको जीतनेवाले, ५२५ प्रमोदान: — सरणमाजसे नित्य प्रमुदित करनेवाले, ५२६ आनन्द: — अनन्दालकप, ५२७ कन्दालः — सम्बद्धे प्रसन्न करनेवाले, ५२८ कन्द्र: — सम्बद्धे प्रसन्न करनेवाले, ५२८ कन्द्र: — सम्पूर्ण ऐश्वर्योसे सम्पन्न, ५२६ सत्यवधर्म — वर्षक्रनादि सव गुणोसे युक्त, ५३० जिलाकाय: — तीन द्याने तीने लोकोको नापनेवाले ॥

५३१ महर्षिः कपिलाकार्यः — संक्यासको प्रणेत भगवान् कपिलाचार्यं, ५३२ कृतकः — किने दुस्को जननेकाले यानी अपने भक्तोंकी सेवाको बहुत मानका अपनेको उनका ऋणी समझनेवाले, ५३३ मेहिनीपतिः — पृष्णिके त्वानी, ५३४ विपदः — विलोकीरूप तीन पैरोवाले विश्वरूप, ५३५ विदशास्त्रक्षः — देवताओंके स्थानी, ५३६ महामहाः — मस्सावतारमें महान् सींग घारण करनेवाले, ५३७ कृतान्तकृत् — स्मरण करनेवालेंके समस्त कर्मोंका अन्य करनेवाले ॥

५३८ महावराह:— हिरण्यासका वच करनेके तिये

महावराहरूप बरण करनेवाले, ५३९ गोविन्द:— वेदवाणीसे बननेमें आनेवाले, ५४० सुवेध:— पार्वदोके समुदायरूप सुन्दर सेनासे सुस्राजित, ५४१ कनकायुवी— सुवर्णका मानूबंद बारण करनेवाले, ५४२ गुद्ध:— इदयाकाशमें क्रिपे आनेवाले, ५४३ गर्मार:— अतिदाय गम्मीर लगाववाले, ५४४ गहुर:— जिनके सकरमें प्रविष्ट होन आवन कठिन हो—ऐसे, ५४५ गुप्प:— वार्ण और मनसे वाननेमें न आनेवाले, ५४६ ककामदावर:— पालीकी छात्रके लिये कक और गदा आदि दिव्य आयुवीको धारण करनेवाले।

प्रश्च केवा:— सब कुछ विधान करनेवाले, ५४८ काङ्क:— कार्य करनेमें सार्य ही सहकारी, ५४९ अजित:— किसीके हार न जीते जानेवाले, ५५० कुक्या:— श्यामसुन्दर कोकृष्ण, ५५१ दुव:— अपने सक्य और सामर्थासे कभी भी प्युत न होनेवाले, ५५१ संकर्षणीऽस्युत:— प्रलपकालमें एक साथ सक्का संहार करनेवाले और जिनका कभी किसी भी कारणसे पतन न हो प्रके—देसे अजिनाती, ५५३ वस्त्रा:— जलके स्वासी वस्त्रादेवल, ५५४ बारका:— वस्त्राके पुत्र वसिङ्काकस्प, ५५५ वृक्ष:—अक्टब्ल्यूकरूप, ५५६ पुष्कराक्ष:— कमलनयन, ५५७ पद्मामना:— संकर्षणावसे उत्पत्ति, पालन और संहार आदि समस्त लील करनेकी शांतन्याले॥

५५८ भगवान् - तत्त्रति और प्रतय, जाना और जाना तथा
विद्या और अविद्यानो जाननेवाले एवं सर्वेश्वर्याद सही भागीसे पुतः,
५५९ भगवा - अपने पत्त्रोंना प्रेम बनानेके लिये उनके ऐश्वर्यका
हाण करनेवाले और प्रत्यकालमें सबके ऐश्वर्यको नष्ट करनेवाले,
५६० आनन्दी -- परमसुक्तकाम, ५६९ बनमाली -- वैजयली
वस्पत्ता बारम करनेवाले, ५६२ हालायुधः -- हलकप प्रास्तवो
बारम करनेवाले बलमारस्वरूप, ५६३ आदित्यः -- अदितिपुर
बारमपत्रवान् ५६४ ज्योतिरादित्यः -- सूर्वमण्डलमे विराजनन
ज्योतिस्त्रव्यः -- समस्य इन्होंको सहन करनेमे
समर्थ, ५६६ गतिसत्तमः -- सत्पुरुवीके परम गलाव्य और
सर्वतेष्ठ ॥

५६७ — सुधन्या — अतिहाय सुन्दर हार्बुधनुत धारण करनेवाले, ५६८ खाळापरश्चः — हातुन्येका खण्डन करनेवाले फरसेको धारण करनेवाले फरहानाक्ष्मण, ५६९ शास्त्रणः — सन्धानिवेधियोके लिये महान् यक्ष्मर, ५७० हविवाहरः — अर्थाणी महानेको धन-सम्पति अदान करनेवाले, ५७९ दिवःस्पृक् — लर्गलोकतक ज्यास, ५७२ सर्वदृष्णासः — एकके दृष्टा एवं वेदका विभाग करनेवाले श्रीकृष्ण-देशायनस्वरूप, ५७३ वाचस्पतिरखोनिकः — विद्याके स्थानी तथा किना चानिक सर्थ ही प्रकट होनेवाले ।

पश्च प्रिसामा— देकत आदि तीन साम-बृतिबोद्दारा जिनकी स्तृति को जाती है—ऐसे परमेक्द, ५०५ सामपा:— सामवेदका गान करनेवाले, ५०६ साम— सामवेदकान्य, ५०० निर्वाणम्— परम प्रान्तिक नियान परमान्यदकान्य, ५०० भेषजम्— संसारतेगकी औषध्, ५०९ भिषक् — संसार-तेगका गाप्त करनेके लिये गीताक्य उपदेक्षमृतका पर करानेवाले— परमवैद्य, ५८० संन्यासकृत— मोखके लिये संन्यासक्षम और संन्यास-योगका निर्याण करनेवाले, ५८१ हामा:— उपरान्तिक उपदेश देनेवाले, ५८२ साम्तः— परमधानाकृति, ५८३ निष्ठा— सक्की स्थितिक आधार अधिहानकार्य, ५८४ साम्तः— परम प्रान्तिकार्य, ५८५ परायणम्— मुनुस् कुल्के परम प्राप्ताकार्य, ५८५ परायणम्— मुनुस् कुल्के परम

५८६ शुभाङ्गः — अति मनोहर परम सुन्दर अङ्गोवाले, ५८७ शामितः — परम शामि देनेवाले, ५८८ लाग्न — सर्गक आदिमें सबकी रचना करनेवाले, ५८९ कुमुदः — पृथ्वीको असव करनेवाले, ५९० कुमलेयायः — जलमे नेवज्यको शाम्यपर शास्त्र करनेवाले, ५९२ मोदितः — गोवालकपसे गायोका और अववार धारण करके भार उतारकर पृथ्वीका हित करनेवाले, ५९२ मोपितः — पृथ्वीके और गायोक लाग्ने, ५९३ चीहा — अववार धारण करके सबके सम्मुख प्रकट होते समय अपने मायासे अपने सरूपको आवार्यति करनेवाले, ५९४ मृषधाक्षः — सपसा कामनाओको वर्षा करनेवाले ।

५९६ अनिवर्ती— रणपूनिये और वर्णशालये एंडे व हटनेवाले, ५९७ निवृत्ताच्या— संपानमे ही विवयवसम्बद्धित निव शुद्ध मनवाले, ५९८ संक्षेत्रा— विस्तृत अगल्को क्षणपाये संवित यानी सुक्षकपाये करनेवाले, ५९९ क्षेपकृत्— शल्यपाठको रक्ष करनेवाले, ६०० विवयः— स्मरणमात्रमे पवित्र करनेवाले कल्याणस्कर्ण, ६०१ श्रीवसावक्षः— श्रीवसा सपक विद्यको वक्षान्यसमें वारण करनेवाले, ६०२ श्रीवासः—श्रीतकर्णवीके वसस्यान, ६०३ श्रीपतिः— परमञ्जीकरण श्रीलक्ष्योको खान्चे, ६०४ श्रीमतां वरः—सब प्रकारको सण्यति और ऐक्पेसे पुक्त महादि समस्त लोकपालोसे श्रेष्ठ ॥

६०५ श्रीद:— धत्त्रेको श्री प्रदान करनेकले, ६०६ श्रीद्य:— लक्ष्मीके नाथ, ६०७ श्रीनिवास:— श्रीलक्ष्मीके अत्तःकरणमें नित्य निवास करनेवाले, ६०८ श्रीनिधि:— समल श्रियंके आधार, ६०९ श्रीविधायन:— सब मनुष्योके लिये उनके कर्मानुसार नाना प्रकारके ऐक्षयें प्रदान करनेवाले, ६१० श्रीधर:— जगजननी श्रीको वक्षःत्यलमें घाण करनेवाले, ६११ श्रीकर:— स्तरण, सावन और अर्थन आदि करनेवाले पतापेके लिये श्रीका विस्तार करनेवाले, ६१२ श्रेयः— करनाणस्करप, ६१३ श्रीमान्— सब प्रकारको क्रियोसे युक्त, ६१४ स्प्रोकत्रयाश्रयः— तीनो स्प्रोकोके आधार ॥

६१५ स्वद्यः — मनोहर कृणकटावसे वुक परम सुन्दर अविदेवले, ६१६ स्वद्वः — अविदाय कोमल परम सुन्दर मनोहर अङ्गोचाले, ६१७ द्यातानन्दः — लॉलप्रगेदसे सैकड़ी विभागोमें विभक्त अपन्दरत्यकम्, ६१८ वन्दी — परमानन्दविपत, ६१९ व्योतिगीजेखरः — नवातसमुदायोके ईक्टर, ६२० विकितालमा — जीते हुए मनवाले, ६२१ अविद्येषालमा — जिनके असली तक्यका किसी प्रकार भी वर्णन नहीं किया जा सके —ऐसे अनिविद्यांचलकम्, ६२२ सस्क्रीतिः — सभी व्यक्तिवाले, ६२६ क्रिजसंदरमः — हवेलीमें रसे हुए बेरके समान सम्पूर्ण विश्वको प्रत्यव देवनंकाले क्षेत्रसे सब प्रकारके संप्राचीसे एवत ॥

६२४ उदीर्णः — सब प्राण्योमे सेष्ठ, ६२५ सर्वतश्रधुः — समस बसुओको सब दिशाओं सदा-सर्वदा देवानेको शक्तियाले, ६२६ अलीका: — किनका दूसरा कोई शसक न हो — ऐसे सदान, ६२० शासलांकारः — सदा एकरस विधर रहनेकाले निर्विकार, ६२८ पूरापः — ल्यूलाम्नके लिये वर्णाको पाचना करते समय समुद्रतदकी पूणियर शयन करनेकाले, ६२९ पूषणाः — क्षेत्रकासे कन अकता लेकर अपने परण-विद्वासे भूमिकी शोधा बढ़ानेवाले, ६३० पुलि: — सलासकम और समस्त विध्वतियोक्ते आधारस्वकम, ६३१ विद्यान्तः — सूनीनामने पर्वाके शोकका समूल नाश करनेकाले ॥

६३३ अधिकान्— यन्त्र-पूर्व अवि समस्त व्योतियोको देखेप्यका करनेवाली अतिराय प्रकारम्य अनत्त किरणोसे युक्त, ६३४ अधिकः— समस्त लोकोक पून्य ब्रह्मादिसे भी पूर्व कनेवाले, ६३५ कुम्पः— पटको पाति सबके नियासस्यान, ६३६ विद्युद्धान्यः— सम्प्रमानसे समस्त पापीका नाश करके भलोकि कचाकाणको परम शुद्ध कर देनेवाले, ६३८ अभित्रद्धः— मिनको कोई बीधकर नहीं रख सके— ऐसे बतुर्व्यूको अनिस्द्रश्लकर, ६३९ अप्रतिरखः— प्रतिपद्यसे रहित, ६४० प्रद्युष्ठः— परमश्रेष्ठ अपार घनसे युक्त चतुर्व्यूको प्रदुष्ठकरप, ६४१ अभिताविक्रमः— अवस पर्यक्रमी ॥

६४२ कालनेमिनिहा— कालनेमि नामक असुरको सानेवाले, ६४३ बीरः— परम झूखोर, ६४४ शौरिः— जूनकुटमें उराज होनेवाले जीकृष्णसक्य, ६४५ शुरुजनेश्वरः— इन्हादि शूर्विरोके भी अतिराय शूर्विरातके कारण हर, ६४६ फिलोकातम—अन्तर्वाधीरूपसे दीनों तोकोंके आत्म, ६४७ फिलोकेझ:— दीनों लोकोंके लामी, ६४८ केइक:—सूर्वकों किरणरूप केशवाले, ६४९ केझिड़ा— केशों नामके असुरकों मारनेवाले, ६५० हरि:— लग्रणमात्रसे समझ पारोका और सनूल संसारका हरण करनेवाले॥

६५१ कामवेद:— धर्म, अर्थ, काम और मोळ—इन कार्य पुरुवारोंको वाहनेवाले अनुव्योद्वार अधिरत्यित सन्तर कामकार्यके अधिष्ठारा परमदेव, ६५२ काम्याल:— सकार्य पर्वार्थके कामताओंको पूर्त कार्यकले, ६५३ काम्या— सप्ताम हो पूर्वाराम और अपने त्रियतमोको वाहनेवाले, ६५४ कान्यः— परम मजेहर इयामसुन्दर देह धारण कार्यकाले गोर्थकेनवरल्यम्, ६५५ कृतायम:— समस्त आलीको एक्नेवरल्यम् ६५६ अभिवेदश्यवपु:— जिनके दिव्य कार्यका किस्त प्रकार भी वर्तन नहीं किया जा सके—ऐसे अभिवेचरीय अग्रेरवर्तले, ६५७ विष्णु:— रोपशायी भगवान् विष्णु, ६५८ वीर:— किस हो पेरीके गमन कार्य आदि अनेक दिव्य शांतक्योंसे युक्त, ६५९ अनन्तरः— जिनके कार्यप, शति, ऐसर्य, सामध्ये और गुल्विका कोई भी पार नहीं पा सकता—ऐसे अभिनायों गुण, प्रधान और शक्तिकोसे युक्त, ६६० धनकाय:— अर्जुन्त्यसे दिविकायके समय बहुत-सा धन जीवकर लानेवाले॥

६६१ महाण्यः — तप, वेद, महाण और जानकी रखा करनेवाले, ६६२ महाकृत् — पूर्वोक वम आदिवी रक्ताकले, ६६३ महा — महाक्तपमे जगल्को उत्पन्न करनेवाले, ६६४ महा — संविद्यान्दरस्वस्य, ६६५ महाविष्यर्थनः — पूर्वोक महाशब्दवाची तप आदिकी वृद्धि करनेवाले, ६६६ महावित् — केद और वेदार्थको पूर्णतया जाननेवाले, ६६७ महाव्यः — कमल वस्तुओंको महारूपमे देखनेवाले, ६६८ महा — महारूदवाची तपादि समस्य पदार्थीक अधिकान, ६६९ महावः — अपने आतमस्यरूप महाराज्याची वेदको पूर्णत्या वचार्य जाननेवाले, ६७० महाराणप्रियः — महार्थेक परम प्रिय और महारोको आतिहान प्रिय माननेवाले ॥

६७१ महाक्रमः — बहे केगसे चलनेकले, ६७२ महाक्रमां — भित्र-भित्र अवतारोंने नान प्रकारके महान् कर्म करनेकले, ६७३ महार्तेजाः — विसके केवसे समझ केवली देरीप्यमान होते हैं —ऐसे महान् तेजली, ६०४ महोक्तः — बहे भारी सर्प यानी वासुक्तिकलप, ६७५ महाक्रतः — महान् पङ्ख्यू , ६७६ महाक्रम्या — बहे सबमान चनी लोकसङ्ख्ये लिये बहे-बहे यहाँका अनुहान करनेकाले, ६७७ महायहाः — जपपश आदि भगवत्त्राष्टिके साधनकप समझ यह जिनको विज्ञृतियाँ है—ऐसे महान् बङ्गलकाप, ६७८ महाहविः— ब्रह्मकप अफ्रिमें इवन किये कानेयोग्य प्रपक्कप हथि विनक्त सक्त्य है—ऐसे महान् हविःसकम ॥

६७९ साव्यः — सबके द्वार स्तृति किये जानेयोण, ६८० सावित्रयः — स्तृतिसे प्रसन्न होनेवाले, ६८९ स्तोत्रम् — निसके द्वार भगवान्त्रे गुण-प्रभावका कीर्तन किया जाता है, वह स्तोत्र, ६८२ स्तृतिः — सावनिक्यासम्प, ६८६ स्तोता —स्तृति करनेवाले, ६८४ रणप्रियः — युद्धसे प्रेम करनेवाले, ६८५ पूर्णः — सनस क्षत, शक्ति, ऐक्षर्य और गुणोसे परिपूर्ण, ६८६ पूर्णवा — सपने भलोको सब प्रकारसे परिपूर्ण करनेवाले, ६८७ पुण्यः — स्मरान्यवासे प्रमोका नाम करनेवाले पुण्यत्वकम, ६८८ पुण्यक्तीतिः — परान्यवान कीर्तिवाले, ६८९ अनामयः — आस्त्रीक और बाह्य सब प्रवारको व्याधियोसे रहित ॥

६९० मनोजव:— मनवी भाँति वेगवाले, ६९९ तीर्वकर:— समझ विद्याओंके स्थानात्र और उपदेशकर्ता, ६९२ कसुरेता:— हिरण्यनय पुरय (अध्यय पुरव-सृष्टिका बीव) जिनका बीर्य है—देसे सुवर्गवीर्य, ६९३ कसुम्बद:—प्रमुद धन प्रदान करनेवाले, ६९४ कसुम्बद:— वसुरेवपुत्र लोक्न्म्य, ६९६ कसु:— समझ प्रणियोके बासस्थान और सबके अन्तःनारणमे निवास करनेवाले, ६९७ कसुम्बद:— समानभावसे सबमें निवास करनेवा प्रतिकार पुत्र मनवाले, ६९८ हवि:— ग्रहमें हवन वित्ये जानेवोप्य प्रतिकारण ह

६९९ सङ्गतिः— सलुरुवेद्वार प्राप्त किसे जानेयोध्य गतिकस्य, ७०० साकृतिः— स्रम्पद्धी रक्षा आदि सत्वार्थ करनेवाते, ७०१ सत्ता— सदा-सर्वदा विद्यमन सतास्वरूप, ७०२ सद्भृतिः— बहुत कस्तरे बहुत क्योमें भासित होनेवाले, ७०३ सत्यराचणः— सत्पुरुवेके परम प्रपर्णाय स्थान, ७०४ द्वरसेनः— हनुमानदि बेह शूरवेर योद्याओसे युक्त सन्वारे, ७०५ यदुक्रेष्ठः—यदुविस्योमें सर्वश्रेष्ठ, ७०६ सक्रियासः— सत्पुरुवेके आह्य, ७०७ सुधामुनः— जिनके परिकर यमुक्तदर्शिकसी गोपालबाल आदि अति सुन्दर है, ऐसे क्षेत्रुच्या।

अ०८ भूताकास:— समस्त प्राणियोंके मुख्य निकासस्थान, ७०९ वासुदेक:— अपनी माधासे जगत्को आच्छादित करनेवाले परम देव, ७१० सर्वासुनिलय:— समल प्राणियोंके आचार, ७११ अनल:— अपन प्रतिक और सम्पतिसे युक्त, ७१२ दर्यद्य:— व्यक्तिसद्ध पार्गमें चलनेवालीके प्रमण्डको नष्ट करनेवाले, ७१३ दर्यद:— अपने भक्तीको विश्वद्ध गीरव देनेवाले, ७१४ दुष्ठ:— निकानदम्म, ७१५ दुष्टिर:— यहाँ कांत्रनतासे चेतनेमें न आनेवाले।।

७१७ विश्वसृतिः — समस्र किंद्र ही किनको मूर्ति है— ऐसे विराट्सकप, ७१८ महामृति:— बड़े कनकते, ७१९ हीप्तमृतिः — संच्छासे चारण किये हुए देवीप्यम्बन सक्यमें युक्त ७२० अमृतिमान्— विनको कोई मृति नहीं— ऐसे निएबार, ७२१ अनेकमृतिः— नना अक्टाऐने लेक्कते लेगीका उपकार करनेके तिथे बहुत मूर्वियोको करण करनेकते, ७२२ अव्यक्तः — अनेक मूर्ति होते बुए मी जिनका स्वकन किसी प्रकार व्यक्त न किया जा सके—ऐसे अवकटकरूर, ७२३ शतमृतिः— सैकड़ो मृतिनोवाले, ७२४ शतानवः— सैकड़ो मुखोवाले ॥

७२५ एक: — सब प्रवास्त्रे मेहचावीचे सीत अदिर्शन, ७२६ नैक:— डपाधिमेदसे अनेन, ७२० सन:— विराये शोमनामको ओपधिका रहा निकाल काता है—ऐसे मजनकम, ७२८ फ:— सुवासकप, ७२९ किय्— विचारणीय ब्रह्मसकस्य, ७३० यत्— स्वतःसिद्धः, ७३१ तत्— विस्तार करनेवाते, ७३२ पदमनुतमम्— मुमुश् पुरुषोद्यश प्राप्त किये जानेयोच्य आयुक्त परमपद, ७३३ लोकाबन्धुः — समझ जनियोके हित करनेयाते परम मित्र, ७३४ लोकनाशः— सबके द्वारा पाकना किये कनेपीन लोकतवानी, ७३५ माधव:— मधुकुलचे उत्पन्न होनेवाले, ७३६ भक्तवस्तरः — पक्तीं प्रेम करनेवाले ॥

७३७ सुवर्णकर्णः— सोनेके समान पीतवर्णकाले, ७३८ हेमाङ्क:— सोनेक समान सुबीठ चनकोठे अङ्गोपाल, ७३९ कराङ्गः — परम त्रेष्ठ अङ्ग-मत्यक्लोवाले, ७४० बन्दनाङ्गदी — यन्दनके लेप और वाजूबन्दमे मुलोभित, ४४१ बीखा — वर्गको रक्षाके लिये असुरवीरोंको मारनेवाले, ७४२ विकय:— विनवे समान दूसरा कोई नहीं—ऐसे अनुगर, ४४३ शुन्यः— समञ विशेषणीसे रहित, ७४४ च्यादरी:— अपने आसित करोंके तिये कृपासे सने हुए प्रवित संकल्प करनेवाले, ७४५ अव्यक्तः — किसी प्रकार भी विचलित न होनेवाले अविचल, ४४६ जलः — वायुरूपसे सर्पन गमन करनेवाले ॥

७४७ अधानी- स्वयं मान न स्वानेवाले अधिन्यनातित, ७४८ मानदः— दूसरोको मान देनेवाले, ७४९ मान्यः— सक्के पूजनेयोग्य पाननीय, ७५० लोकस्वामी— चोदत पुजनोके सामी, ७५१ त्रिलोकपृक् — तीनों छोक्तीको धरण करनेवाले, ७५२ सुमेबाः— अति उत्तम सुन्दर बुद्धिवाले, ७५३ मेकवः— वज्ञमे प्रकट होनेवाले, ७५४ धन्यः— नित्य कृतकृत्य होनेके कारण सर्वथा धन्यवादके पात्र, ७५५ सत्वमेबाः— सबी और श्रेष्ठ | ७९१ सुन्दरः—सबसे अधिक भाग्यशाली होनेके कारण परम

इरबमें वारित होनेवाले, ७१६ अपराजित:— किसी प्रकार थे | बुद्धिकले, ७५६ घरावर:— अन्त भगवान्के रूपसे पृथ्वीको धारन करनेवाले ॥

> ७५७ तेबोवृष: — आदिलकपरे तेजकी वर्षा करनेवाले और मतारेंगर अपने अमृतमय तेजकी वर्षा करनेवाले, ७५८ कृतिबर:— परम बान्तिको बारण करनेवाले, ७५९ सर्वदासमृतौ बर: — समझ शक्तवारियोमें ब्रेष्ट, ७६० प्रप्रह: — पत्तीके द्वारा आर्थित पत्र-पुरुपादिको प्रज्ञन करनेवाले, ७६१ निम्नहः— समना निच्छ करनेबाले, ७६२ व्यवसः— अपने पत्तर्वेको अभीष्ट फल देनेमें तमे हुए, ७६३ नैकलुङ्गः— नाम, आक्नात, उपसर्ग और नियातका चार सींगोंको चारण करनेवाले प्रान्दब्रह्मकम्, ७६४ गहाप्रज: — गदसे पहले क्य लेनेवाले ॥

> ७६५ बतुमारी:- ठम, सक्ष्मण, भरत, शतुमक्षम चार चूर्विचेक्ते, ७६६ **चतुर्वाहुः**— चार पुत्राओवाले, ७६७ चतुर्व्यक्तः — वासुदेव, संवर्षण, प्रमुख और अनिरद्ध—इन चार व्यूबोर्ने युक्त, ७६८ ब्रह्मुर्वतिः— सालोब्द, सामीप्त, सामाप्त, सायुज्यकम चार परम गतिसकम, ७६९ चतुरातमा—मन, बुद्धि, आहेका और जिलक्य का अन्त-करणवाते, ७७० **चतुर्भाव:--**-धर्म, अर्थ, काम और मोध—इन चारो पुरुषाचीके उत्पक्तिगान, ७७१ चतुर्वेदवित्— कर्रे वेदेने अर्थको पत्नीपाँठ जाननेवारे, ७०२ दृक्क्यात्— एक पादनाले यानी एक पाद (अंश) से समस्त विकासे परात करनेवाले ॥

> ७७३ समावर्त: — संस्तरकान्त्रे पलीपाति युगनेवाले, ७७४ निवृत्तात्मा— सन्धानमे ही विषय-बासनार्यहेत मनवाले, ७३५ बुर्जयः — क्रिकेसे भी जीतनेने न आनेवाले, ७७५ बुरतिकामः — जिनको आज्ञका कोई उल्लब्धन नहीं कर सके ऐसे, ७७७ दुर्लभः— किय परितके प्राप्त न होनेकाले, ७७८ दुर्गमः — कठिनतासे वाननेमें अनोबाल, ७७९ हुपी:— कठिनतासे प्राप्त होनेबाले, ७८० दुराकास: — बड़ी कठिनतासे योगीजनोद्वारा इदयमें बसाये जानेवाले, ७८१ दुराश्चि — दृष्ट मार्गमें चलनेवाले दैत्योंका वध करनेवाले ॥

> ७८२ शुम्मकः— सुदः अङ्ग-प्रत्यक्षीकले, ७८३ लोकसारङ्गः— लोकोकं सारको प्रवण करनेवालं, ७८४ मुतन्तुः— सुद्रः विस्तृत जगत्रूक्य तन्तुवाले, 1064 क्लूबर्धरः — पूर्वेक्त जगत्-तनुको बदानेवाले, ७८६ इन्द्रकर्मा — इन्द्रके सम्बन कर्मकारे, ७८७ महाकर्मा — बड़े-बड़े कर्म करनेवाले, ७८८ कृतकर्मा— वो समस्त कर्तव्यकर्म कर चुके हों, किनका कोई कर्तव्य शेष न रहा हो-ऐसे कृतकृत्य, ७८९ कृतागमः — आगमरूप वेदोको बनानेवाले ॥

७९० उद्भवः — संच्यासे श्रेष्ठ जन्म धारण करनेवाले,

सुन्दर, ७९२ सुन्द:— परम करणाशील, ७९३ राजनाथ:— राजके समान सुन्दर शिभवाले, ७९४ सुन्तोचन:— सुन्दर नेशोवाले, ७९५ अर्क:— ब्रह्मादै पूज्य पुरुषोके भी पूजनीय, ७९६ वाजसन:— याचकोको जल प्रदान करनेकले, ७९७ मृङ्गी— प्रलयकालमें सीगयुक्त मत्सर्ववशेषका रूप धारण करनेकले, ७९८ जयन्त:— शतुओंको पूर्णतया जीवनेकले, ७९९ सर्वविकायी— सर्वत कर्न सब कुछ जानकाले और सनको जीवनेकले।

८०० सुवर्णीबन्दुः— सुन्दर अवहा और बिन्दुसे बुक्त ऑकारलकप नाम लग्न, ८०१ अक्षोच्यः— किसीक ग्राय भी शुभित न किये जा सक्तोवाले, ८०२ सर्ववानीबरेखरः— समस्त वाणीपतियोके याने लग्नादिके भी लग्नी, ८०३ महाहुदः— भ्यान करनेवाले जिसमें गोता कराकर आनन्दमें गाम शेते हैं, ऐसे परमानन्दके महान् सरोकर, ८०४ महावर्तः— मध्यक्य महान् गर्गवाले, ८०५ महाभूतः— विकालमें कभी न नष्ट शीनेवाले महाभूतत्वकप, ८०६ महानिधिः— सबके महान् निवास-स्थान।

८०७ कुमुद्द:— कु अर्थात् पृथ्वीको उसका भार उत्तरकर प्रसान करनेवाले, ८०८ कुन्दर:— विरम्प्यक्तको मानेके लिये पृथ्वीको विदीर्ण करनेवाले, ८०९ कुन्द:— कद्यस्थाको पृथ्वी प्रदान करनेवाले, ८१० पर्जन्य:— कदलको भाँत समस्त इह वस्तुओंको वर्षा करनेवाले, ८११ पाकन:— स्मरणनाजसे प्रवित्र करनेवाले, ८१२ अनिलः— सदा प्रमुद्ध सानेवाले, ८१३ अमृतास:— जिनकी आहा कभी विफल न हो—ऐसे अन्योधसंकाल्प, ८१४ अमृताबपु:— लिनको देह कभी नष्ट न हो—ऐसे निल्ट-विप्रम् ८१५ सर्वज्ञां — सदा-सर्वद्य सत्र बुख जननेवाले, ८१६ सर्वतोमुख:— सत्र ओर मुख्याले यानी वहाँ करीं भी उनके प्रक प्रतिपूर्वक पत्र-पुत्पादि जो बुख भी अर्पन करें, उसे प्रवान करनेवाले॥

८१७ सुलघः — निय-निरन्तर चिन्नन करनेवालेको और एसनिष्ठ श्रद्धालु भक्तको बिना ही परिक्रमके सुगमकारे प्रात्न होनेकले, ८१८ सुप्रतः — सुन्दर भोजन करनेवाले यानी अपने मक्तोइन्छ प्रेमपूर्वक अर्थण किये हुए एव-पुचारि मामूली मोकनको भी परम श्रेष्ठ मानकर सानेवाले, ८१९ सिद्धः — सम्पन्नमे ही समस्त सिद्धियोसे युक्त, ८२० प्राष्ट्रकित् नेकता और सल्दुक्वेके राष्ट्रओंको अपने राष्ट्र मानकर जीतनेवाले, ८२१ प्राष्ट्रतापनः — राष्ट्रओंको तपानेवाले, ८२२ न्याबोधः — कटक्ककप ८२३ उद्मुखरः — कारणकपसे आकाराके भी कपर एउनेवाले, ८२४ अध्यक्षः — पीपल-वृक्षस्वरूप, ८२५ व्यापूरानावित्रदृदनः — चाणूर नामक अन्यजातिके वीर मल्लको मारनेवाले ॥ ८२६ सहस्राचिः— अन्त किरणेवाले, ८२७ सम्बद्धः— काले, काली, पर्नोववा, सुलोहित, धृम्रवर्णा, स्कृतिहित, धृम्रवर्णा, स्कृतिहित, धृम्भवर्णा, स्कृतिहित्ने और विद्यवि—इन सात विद्यावाले अधिस्वरूप, ८२८ सम्बद्धाः— सात देविकाले अधिस्वरूप, ८२९ सम्बद्धाः— सात चेविकाले सूर्वरूप, ८३० अपूर्तिः— पूर्विसेत निराकार, ८३१ अन्यः— स्व प्रकारमे निष्पप, ८३२ अधिक्यः— किसी प्रकार भी क्लिन कालेमे न कालेवाले, ८३३ भयमूक्त्— दुर्धेको भयपीत कालेवाले, ८३४ भयनाद्यानः—स्वरण करनेवालोके और सालुक्वेड भववा वात कालेवाले ॥

८३५ अणुः — अत्यत्त सूक्ष्य, ८३६ बृहत् — सबसे बड़े,
८३० कृत्यः — आवन्त पातंत और हराने, ८३८ स्थूलः —
आवन्त मंदे और परंग, ८३९ गुणपूत् — समस गुणोको धारण
कानेवारे, ८४० निर्मुणः — सत्त्व, रज और तम—इन गोनो
गुणोसे रहित, ८४९ पहान् — गुण, प्रभावः ऐसर्व और ज्ञान
आदिको अतिरायताको कराण पाम महत्त्वसम्पन्न, ८४२ अधूतः —
किनको कोई भी धारण नहीं कर सकता—ऐसे निराधार, ८४३
अध्वतः — अपने-आपसे धारित पानी अपनी ही महिमामें स्थित,
८४४ स्थास्यः — सुन्दर मुख्याते, ८४५ प्राष्टेशः — जिनसे
समस्त नेरासम्पर्ग आरम्भ हुई है —ऐसे समस्त पूर्वजीके भी पूर्वज
आदि पुरुष, ८४६ वेद्यावर्धनः —वगत्-प्रपक्षकप वेद्याको और
पादव-नेराको कहानेवारे ॥

८४० चारपूर्-रोकनाग आदिके करमें पृथ्वीका घर ठळनेकट और अपने परावेक योगक्षेमरूप गामको वहन गरनेवाले, ८४८ कवितः— वेद-प्राप्त और महापुरुवोद्वारा जिनके गुण, प्रथम, ऐक्से और सक्तपका बारबार कथा किया गया है, ऐसे सक्के द्वारा वॉर्गेट, ८४९ घोगी— नित्य सम्बक्षियुक्त, ८५० घोगीकः— समझ चेगोके स्वर्मी, ८५१ सर्वकासदः— समस कामकोको पूर्ण करनेवाले, ८५२ आक्रमः— सबको विशास देनेवाले, ८५३ अमणः— दुष्टोको संतार करनेवाले, ८५४ सामः— प्रज्यकालमे सब प्रजाका स्थ करनेवाले, ८५५ सुपर्णः— सुद्धर पहुक्कले गरुदस्तकप, ८५६ वासुवाहनः— वासुको गमन करनेके लिये शांक देनेवाले॥

८५० धनुर्धरः — धनुष्यारी श्रीराम, ८५८ धनुर्वेदः — धनुर्विद्याको जाननेवाले श्रीराम, ८५९ दण्डः — दमन करनेवालोकी दमनदाकि, ८६० दमधिता — यम और राजा आदिके कपमें दमन करनेवाले, ८६१ दमः — दण्डका कार्य यानी जिनको दण्ड दिया जाता है उनका सुधार, ८६२ अपराजितः — राष्ट्रुओद्वारा पर्याजत न होनेवाले, ८६३ सर्वसहः — सब बुख सहन करनेकी सामध्येसे पुक, अदिशय विविध्, ८६४ नियन्ता — सबको अपने-अपने कर्ताव्यमें नियुक्त करनेवाले, ८६५ अनियमः —नियमोसे न वैधे हुए जिनका कोई भी नियमण करनेवाला नहीं ऐसे जामसदन्त्र, ८६६ अथमः— जिनका कोई शासक नहीं अथना मृत्युतीत ।

८६७ सत्त्ववान्— वल, वीर्य, सानव्यं अदि समारा सत्त्वोते सम्पन्न, ८६८ सात्त्विकः— सत्त्वगुणप्रधानीयम्ब, ८६९ सत्त्वः— सत्त्वत्वस्म, ८७० सत्त्वधर्णपरायणः—यथार्यं पावन और वन्ति परम इष्ट, ८७१ अधिकायः—प्रेमीनन निनको चवते हैं—ऐसे परम इष्ट, ८७२ विवाईः— अत्यन्त प्रियनस्नु समर्थण करनेके लिये योग्य पात्र, ८७३ आईः— सनके परम पृत्य, ८०४ विवादत्वः— भागनेवालीका प्रिय करनेवाले, ८०५ व्यक्तिवर्णनः— अल्ले प्रेमियोके प्रेमको बद्यानेवाले ॥

८०६ विद्वासमगतिः — आकारामें गमन करनेवाले, ८०० प्रवेतिः — सर्थप्रकारास्त्रकम्, ८०८ सुक्षिः — सुन्दर स्वि और काशिवाले, ८०९ सुन्तमुक्कः — सामें इतन की हुई समक्त हरिको अप्रिक्षममें महाग करनेवाले, ८८० विद्युः — सर्वजानी, ८८१ रिविश अकारके प्रकाश फैलानेवाले, ८८३ सूर्यः — संगक्तो प्रका करनेवाले, ८८४ सर्विता — समला जगत्वो प्रसव वाले उत्तर करनेवाले, ८८५ रिवालेकानः — सूर्यक्रम नेवोवाले ॥

८८६ अननाः— सब अवस्तं अन्तर्वादः, ८८७ हृतभुकः—हवन वा द्वां सम्मानं कानेवातं, ८८८ भोताः—अनृतिको भोगनेवातं, ८८९ सुस्रदः— मकोको दर्शतस्य परम विद्युद्ध हेतुओसे लेक्कपूर्वक अनेव वाम कान्य सारि परम विद्युद्ध हेतुओसे लेक्कपूर्वक अनेव वाम कान्य सरनेवातं, ८९१ अध्यवः— सबसे पहले बन्मनेवातं आदिपुन्छ, ८९२ अनिर्विक्यः— कमी किसी अकार पी न टक्कप्रनेवातं, ८९२ सदामवीं— सत्पुरुवोपर शाम कानेवातं, ८९४ लोकाविद्यानम्— समस्त लोकोके आचार, ८९५ अद्भुतः— अत्यन्त शाक्षपंमय॥

८९६ सनात्— अनलकालसकप, ८९७ सनातनतमः—
समके कारण होनेसे बहारि पुरुषोसी अपेका भी पाम पुरुषपुरुष,
८९८ कापितः— महार्ष कपित, ८९९ कापिः—सूपित, ९००
अध्ययः— सम्पूर्ण जगत्के तपस्थान, १०१ सातितः—
परमानन्दकप मङ्गल देनेवाले, ९०२ सातितकृत्—आकितकरोकः
कल्पाण करनेवाले, ९०३ सातिः—कल्पाणसक्यम्, ९०४
सातितमुक्— मत्त्रोके परम कल्पाणको स्वा करनेवाले, ९०५
सातितदक्षिणः— कल्पाण करनेमें समर्थ और शीम कल्पाण करनेवाले॥

१०६ अगैद:— सब प्रकारके सद (कूर) प्राचीने गीत प्राचामूर्ति, १०७ कुण्डली—सूर्यके समान प्रकारकान मकराकृति कुन्दर्तीको चारण कालेवाछे, १०८ बाकी— सुदर्शनकालो घारण कालेवाछे, १०९ विक्रमी— सबसे विलक्षण परक्रमधील, ११० कार्वितझासन:— जिल्ला श्रुति-स्मृतिकप ग्रासन आरण्य लेड है—ऐसे आति लेड ग्रासन कालेवाछे, १११ सञ्चातिग:— ग्रन्टको वर्ष पहुँच नहीं, ऐसे वाणीके आविषय, ११२ सञ्चातिग:— ग्रन्टको वर्ष पहुँच नहीं, ऐसे वाणीके आविषय, ११२ सञ्चातिग:— ग्रन्टको वर्ष-शास जिल्लो महिमाका बखान काते हैं, ऐसे, ११३ सिकिश:— जिलापनिवर्तोको स्त्रीच देनेवाछे शीतलम्होते, ११४ सर्विकश:— श्रावियोको ग्री संसार और अशानियोको ग्री

११५ अक्टरः— सब प्रकारके कृरभावीसे रहित, ११६ वेकातः—नन, वाणी और कर्म—सभी दृष्टियोसे सुन्दर होनेके कारण पाम सुन्दर, ११७ दक्कः— सब प्रकारसे रूपुद्ध, जमश्रक्तिकारले और क्षणमात्रमें बड़े-से-बड़ा कार्म कर देनेकारे महान् कार्यकुवाल, ११८ दक्षिणः— संदारकारी, ११९ कृषियां करः— कमा करनेवारतेमें सर्वश्रेष्ठ, १२० विक्रक्तयः— विक्रानेमें सर्वश्रेष्ठ परम विक्रम्, १२९ वीराभयः— सब प्रकारके भयसे रहित, १२२ पुण्यस्वकाकतिनः— विनके तम, गुण, महिमा और सक्त्यका क्षण और कीर्टन परम पुण्य पानी जननकान है ऐसे ॥

१२३ जनारकः — संसार-सागरसे पार कानेवाले, १२४ पुष्पाः — प्रयोक्त और प्राथमीका नाम् करनेवाले, १२५ पुष्पाः — स्माण आदि करनेवाले समस्य पुरुवोको पणित्र कर देनेवाले, १२६ दुःस्वाप्नशादाः — व्यान, स्मरण, बीर्तन और पूजन करनेवे बुरे स्वयोक्त और संसारक्रम दुःस्वाप्तक नाम करनेवाले, १२७ विद्या — प्ररावणायोको विविध गतियोका यानी संसारक्रकत नाम करनेवाले, १२८ रक्तवाः — सब प्रकारसे रक्ता करनेवाले, १२९ सम्बाः — विद्या और विनयका प्रचार करनेके लिये सन्तक्रपसे प्रकट होनेवाले, १३० जीवनः — समस्य प्रवाको प्राणकपसे जीवित रक्तनेवाले, १३१ पर्यवस्थितः — समस्य विश्वको व्याप्त करके स्थित खनेवाले ॥

१३२ अन्यक्तयः— अन्य-अधिकरपवाले, १३३ अन्यक्तीः— अन्यक्ती वार्गी अपरिधित पराविक्तीसे युक्त, १३४ जित्रसम्युः— सब प्रकारसे क्षीयको जीत लेनेवाले, १३५ स्थापहः— पक्षपदारी, १३६ सतुरकः— चर वेदकप कोलेवाले मङ्गलमूर्ति और न्यापशील, १३७ गभीराक्या— गम्भीर मनवाले, १३८ बिदिशः— अधिकारियोको उनके कर्मानुसार विचयपमूर्वक तन प्रकारके कल देनेवाले, १३९ व्यादिशः— सक्को स्थायोग्य विविध आज्ञ देनेवाले, १४० दिशः— वेदकपसे समस्त कर्मीका कल बतलानेवाले ॥

१४१ अनादि:— विस्ता जार कोई न हो ऐसे सकके कारणस्तरण, १४२ भूभूंव:—पृथ्विक भी जाया, १४३ रुक्ष्मी:— समस्त शोष्मयमान वस्तुओंकी शोषा, १४४ सुबीर:—आजित जनोंके अन्तःकरणमें तुन्दर कर्त्याणमां विविध स्पुरणा करनेवाले, १४५ कव्यारङ्गदः— परम क्षिकर कल्याणमय बाज्वंदीको भारण करनेवाले, १४६ जननः— प्राणिमाञ्चको उत्तक करनेवाले, १४७ जनजन्मादि:—जन्म लेनेवालेक क्यांक मूलकारण, १४८ भीमः— दुलोंके किये भव्यनक, १४१ भीमपराक्रमः— अतिशास भय उत्तरक करनेवाले परकानसे वृक्त ॥

१५० आधारनिस्तयः — जाधारसस्य पृथ्वे आदि समस्य भूतोके त्यन, १५१ अधारा — जिसका कोई भी कनानेवाला न हो ऐसे सम्मे स्थित, १५२ पृथ्वहासः — पृथ्वते भाँत विकासित हासिवाले, १५३ प्रजागरः — मली प्रकार बाधत् रहनेवाले नित्यप्रवृद्ध, १५४ कव्यां : — समसे अपर वानेवाले, १५५ सत्यवाचारः — सत्युवर्वोके मार्गास्य आधारन करनेवाले मर्यादापुरुषोत्तम, १५६ प्राणवः — पर्विक्षत् आदि मरे हुन्तेको भी स्वीवन देनेवाले, १५७ प्रणवः — अन्यारस्तरूप, १५८ प्रकाः — यथायोग्य व्यवहार करनेवाले ॥

१५९ प्रमाणम्— साराभिद्ध होनेसे सार्थ क्रकालकम्, १६० प्राणिनकयः— प्राणीके क्रायारपूर, १६१ प्राण्यमृत्— समसा प्राणीका पोषण करतेयाते, १६२ प्राणाणीवनः— प्राण-वायुके सञ्चारसे प्राणियोको जीवित रक्षानेवाते, १६३ तत्वय्— यथार्थ तत्वरूप, १६४ तत्त्ववित्—यथार्थ तत्वत्को पूर्णत्या नामतेवाते, १६५ एकात्मा— अद्वित्रीयक्षरूप, १६६ जन्ममृत्युकरातिगः— जन्म, पृत्यु और नुकृष्य सादि शर्गरके धर्मीसे सर्वथा अर्थतः॥

१६७ मूर्पुनःस्वस्तरः — गृः पुतः सः कप तीने लेकोको व्याग करनेवाले और संसारवृश्वस्तरूप, १६८ तारः — संसार-सागरसे पर उतारनेवाले, १६९ स्रविता — स्वको उल्ला करनेवाले पितामह, १७० प्रपितामहः — पितामह सहत्वे भी पिता १७१ सहः — यहस्तरूप, १७२ सहपतिः — समस्त यहाँके अधिष्ठाता, १७३ सन्ता — यनन्तन्तरूपने यह कानेवाले, १७४ सहाङ्गः — समस्त यहक्य अहोवाले, १७५ सहवाहनः — यहाँको मलानेवाले ॥

९७६ बहापून्— यहाँका बारण-पोषण करनेवाले, १०० बहाकृत्— यहाँके रव्ययता, १०८ बहाँ — समल वह जिसमें समझ होते हैं —ऐसे बहारोबी, ९७९ बहापुक् — समल बहाँके भोत्तर, ९८० बहासाबन:— हहायह, जपबह आदि बहुत-से यह जिनकी प्राष्टिके साधन हैं ऐसे, ९८१ बहान्तकृत्—पडोंका अन्त करनेवाते यानी उनका फल देनेवाले, ९८२ **वज्ञगुहाम्** यज्ञोमें गुप्त क्षानतकम और निकाम वज्ञलकम, ९८३ अन्नम् समस्त प्राविचीके अत्र वानी अनकी भीति उनकी सब प्रकारसे तुष्टि-पुष्टि करनेवाले तथा ९८४ अन्नाद: —समस्त अत्रोक भोता भी॥

१८५ आवस्योनिः— जिनका कारण दूसरा कोई नहीं—ऐसे स्वयं वेनिसकार, १८६ सर्वकातः— स्वयं अपने-आप लेकापूर्वक प्रकट होनेकाले, १८० बैस्सानः— पातास्थ्वासी हिरण्याक्षका वध कानेके लिये पृथ्वीको बोदनेकाले, १८८ सामगाधनः— सामवेदका राज कानेकले, १८९ देवकीनन्दनः—देवकीपुत, १९० स्वष्टा— समसा लोकोके रखीयल, १९१ क्षितीशाः— पृथ्वीपति, १९२ पापनाक्षकः— स्मरण, जीर्तन, पूजन और ध्यान आदि कानेसे समसा पातासुदायका नहा कानेकाले ॥

१९३ सङ्क्षभूत्— यक्षकच रङ्गको करण करनेवाले, १९४ क्यां — स्टब्स नामक कहा करण करनेवाले, १९६ क्यां — सुदर्शन नामक कहा धारण करनेवाले, १९६ साङ्गेकचा — रार्जुकनुषकार्थ, १९७ गदाबर: — कौमोदबी नामके गदा करण करनेवाले, १९८ रखाङ्गचाणि: — मीव्यकी प्रोट्या रखनेके लिये सुदर्शन कक्षमो हाणमें बारण करनेवाले, १९९ अखोज्यः — वो किसीके हाए भी ब्रुपित— भयभीत नहीं किये जा सके ऐसे, १००० सर्वांबहरवायुक्यः — कात और अज्ञात कितने भी पुजादिने काम आनेवाले हविधार हैं, उन सक्षको धारण करनेवाले ॥

यहाँ हजार नायोंकी समाप्ति दिखलानेके लिये अलिय नामको दुवारा लिखा गया है, यङ्गलवाची होनेसे ॐकारका स्मरण किया गया है, अन्तमें नमस्कार करके भगवान्की पूजा की गयी है।

इस प्रकार यह कीर्तन करनेयोग्य महारमा केशायके दिव्य एक हजार नामीका पूर्णस्थाने वर्णन कर दिया। जो मनुष्य इस विच्युसहस्तनामका सदा झवण करता है और जो प्रतिदिन इसका कीर्तन या पाठ करता है, उसका इस लोकमें तथा परसोकमें कहीं भी कुछ अशुभ नहीं होता। इस विच्युसहस्त्रनामका पाठ करनेसे अखबा कीर्तन करनेसे ब्राह्मण वेदानापरगामी हो जाता है यानी उपनिषदीके अर्थस्य परझहको पा लेता है। समिय युद्धमें कियम पाता है, वैद्य व्यापारमें धन पाता है और शुद्ध सुख पाता है। धर्मकी इस्त्राचाता धर्मको पाता है, अर्थकी इस्त्राचाता अर्थ पाता है, भोगोकी इस्त्राचाता मेंग पाता है और प्रवासी इस्त्राचाता जवा पाता है। वो मक्तिमान पुरुष सदा प्रात:कारतमें उठकर स्त्रान करके पवित्र हो मनमें विच्युका ध्यान करता हुआ इस वासुदेव-सहस्त्रनामका मली प्रकार पाठ करता है, वह महान् यझ पाता है, जातिमें महस्व पाता है, अचल सन्यति पाता है और अति उत्तम करूपाण पाता है तथा उसको कही भय नहीं होता। वह वीर्य और तेजको पाता है तथा आरोन्यवान, कान्तिमान्, बलवान्, रूपवान् और सर्वगुजसम्पन्न हो जाता है। रोगातुर पुरुष रोगसे छूट जाता है, बन्धनमें पढ़ा हुआ पुरुष क्रमनसे पूट जाता है, भयभीत भयसे पूट जाता है और आपत्तिमें पड़ा हुआ आपतिसे हुट जाता है। को पुरुष भक्तिसम्पन्न होकर इस विच्युसहस्रनामसे पुरुषोत्तय-मगवान्को प्रतिदिन सुति करता है, वह शीप्र ही समस्त संकटोंसे पार हो जाता है। जो मनुष्य बासुदेवके आकित और उनके परायण है, वह समस्त पापोसे कृटकर विशुद्ध अन्तःकरणवाला हो सनातन परप्रद्राको पाता है। वासुदेवके मकोंका कहीं कभी भी अशुभ नहीं होता है तथा उनको जन्म-पृत्यु, जरा और व्याधिका भी भय नहीं रहता है। जो पुरुष अञ्चापूर्वक भक्तिभावसे इस विज्युसहरूगायका पाठ करता है, यह आत्पसुरा, क्षमा, लक्ष्मी, वैर्य, स्पृति और क्षीतिको पाता है। पुरुषोत्तमके पुण्याचा मक्तोंको किसी दिन कोच नहीं आता, ईंच्यां उत्पन्न नहीं होती, लोच नहीं होता और उनकी बुद्धि कभी अञ्चन्द्र नहीं होती । स्वर्ग, सूर्य, चन्द्रमा तथा नक्षक्सतित आकाश, दस्ते दिशाएँ, पृथ्वी और

यहासागर—ये सब महात्या वासुदेवके बीर्यसे धारण किये गवें हैं। देवता, देख, गन्धर्व, यस, सर्प और राक्षससहित यह त्वावर-जन्नमस्य सन्पूर्ण जगत् श्रीकृष्णके अधीन रहकर व्यवायोग्य बरत रहे हैं। इन्त्रियाँ, यन, बुद्धि, सत्त्व, तेब, बल, बीरज, क्षेत्र (क्षरीर) और क्षेत्रज्ञ (आत्या)—ये सब ब्रीकासुदेवके रूप हैं, ऐसा केंद्र कहते हैं। सब शास्त्रीमें आचारको प्रकम माना जाता है, आचारसे ही धर्मकी उत्पत्ति होती है और धर्मके खायी भगवान् अच्युत हैं। ऋषि, पितर, देवता, पञ्चमहामूत, बातुएँ और स्वाबर-जङ्गमात्मक, सम्पूर्ण कगर्—ये सब नारायणसे ही उत्पन्न हुए हैं। योग, ज्ञान, संस्थ, बिद्याएँ, दिल्प आदि कर्म, बेद, शास और विकार-ये सब विष्णुसे उत्पन्न हुए हैं। वे समस्त विश्वके घोला और अविनाही विच्यु ही एक ऐसे हैं, जो अनेक क्योंमें विभक्त होकर भिन्न-भिन्न भूतविद्रोपीके अनेकी क्रवोको बारण कर रहे हैं तसा जिल्होकीमें व्याप्त होकर समको धोग रहे हैं। जो पुरुष परम श्रेय और सुख पाना चाहता हो, वह भगवान् व्यासजीके कड़े हुए इस विध्युसहस्रनामस्तोत्रका पाठ करें। जो विश्वके ईश्वर जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और विनाश करनेवाले जन्मसीत कमललेकन भगवान् विष्णुका भजन करते हैं, ये कथी पराभव नहीं पाते हैं।

### जपनेयोग्य मन्त्र और सबेरे-शाम कीर्तन करनेयोग्य देवता आदिके मङ्गलमय नामोंका वर्णन और गायत्री-जपका फल

मुधिष्ठाने पूछा—पितायह ! आप सम्पूर्ण शास्त्रीके विद्वान् है, अतः मैं पूछता है कि प्रतिदिन किस सोत्र का मनका जप करनेसे धर्मक महान् फलकी प्राप्ति हो सकती है ? यात्रा, गृह-प्रवेश या किसी कर्मका आरब्ध करते समय अथवा देवयत्रमें या आजुके समय किसका जप करनेसे कर्मकी पूर्ति हो जाती है ? शान्ति, पृष्टि, रक्षा, शत्रुनाश तथा भयनिवारण करनेवाला कौन-सा ऐसा जप है, जो वेदके समान महत्व रखता है ? आप उसे बतानेकी कृषा करें।

भीव्यजीने कहा—राजन् ! महार्षे बेद्व्यासका बताया हुआ मन्त्र में तुम्हें बतला रहा हूँ, एकाप्रकित होकर सुनो—सावित्री देवीने इस मन्त्रको सृष्टि की है तथा यह तत्काल ही पापसे छुटकारा दिलानेवाला है। जो इस मन्त्रको सुनता है, वह दीर्घजीवी होता है, उसकी सारो इच्छाएँ पूरी हो जाती हैं, और वह इहलोक तथा परलोकमें भी आक्द भोगता है। प्राचीनकालमें क्षत्रिय-धर्मका पालन करनेवाले

और सदा सत्यव्यके आकारणमें संलग्न खनेवाले राजविंगण इस मन्त्रका सदा ही जप किया करते थे। जो राजा इन्द्रियोंको वक्षमें करके शान्तिपूर्वक प्रतिदिन इस मन्त्रका पाठ करते हैं, उन्हें सर्वोत्तम सम्पत्ति प्राप्त होती है।

(यह मन्त्र इस प्रकार है—) महान् व्रतधारी बसिष्ठ, वेदनिधि, पराधर, विधाल, सर्पक्रपधारी अनन्त (दोषनाग), अक्षय सिद्धगण, ऋषिकृत तथा परात्यर, देवाधिदेव, वरदाता एवं सहस्र मत्त्रकवाले शिवको और सहस्रो नाम धारण करनेवाले भगवान् जनाईनको नमस्कार है।

अवैकपाद, अहिर्बुध्य, पिनाकी, अपराजित, ऋत, पितृक्तय, अस्वक, महेक्चर, वृष्यकपि, शस्तु, हकन और ईक्चर—ये म्यारह स्त्र विश्यात हैं, जो तीनों लोकोंके स्वामी है। बेदके शतसदिय-प्रकरणमें स्त्रके सैकड़ों नाम बताये गये हैं। अंश, भग, मित्र बलेक्चर करुण, धाता, अर्थमा, जयन्त, भारकर, स्वष्टा, पूर्वा, इन्द्र तथा विष्णु—ये वारह आदित्य कहलाते हैं। ये सब-के-सब कर्यपके पुत्र हैं। बर, सूब, सोम, सावित्र, अनल, अनिल, प्रत्यूष और प्रमास—ये आठ बसु कहे गये हैं। नासल और दस—ये दोनों अखिनोंकुन्तरके नामसे प्रसिद्ध हैं। इनकी उत्पत्ति भगवान् सूर्यके वीवेंसे हुई है। ये अश्वरूपभारिणी संक्रादेवीकी नाकसे प्रकट हुए वे (ये सब मिलाकर तैतीस देवता हैं)।

अब मैं जगत्के कर्मपर दृष्टि रखनेवाले तथा पड़ा, दान और सुकृतको जाननेवाले देवताओंका परिचय देता हूँ। ये देवगण स्वयं अदृश्य रहका समल प्राणियोंक शुभागुम कमोंको देखते खते हैं। इनके नाम ये हैं—मृत्यु, काल, विश्वेदेव और मुर्तिमान् पितृगण । इनके सिवा तपस्वी मुनि तथा तप एवं मोक्से संलग्न सिद्ध महर्षि भी सम्पूर्ण जगत्पर दृष्टि रसते हैं। ये सब अपना नाम-कोर्तन करनेवाले मनुष्योंको शुभ फल देते हैं। प्रजापति ब्रह्माजीने जिन लोकोकी रचना की है, इन सबमें में अपने दिव्य तेजसे निवास करते हैं तथा शुद्धभावसे सबके कर्मीका निरोक्तन करते हैं। ये सबके प्राणींके स्वामी हैं। जो मनुष्य सुद्ध भावसे इनका कीर्तन करता है, उसे प्रचुर माजामें धर्म, अर्थ और कामकी प्राप्ति होती है तथा वह लोकनाथ ब्रह्माजीके रसे हुए मङ्गलमय पवित्र लोकोमें जाता है। ऊपर बताये हुए तैतीस देवता सम्पूर्ण भूतोके स्तामी हैं। इसी प्रकार उन्होंबर, महाकाय, प्रामणी, वृत्रसञ्जन, सम्पूर्ण लोकोंक स्वामी गणेदा, विनासक, सौम्यगण, क्वगण, योगगण, भूतगण, मक्षत्र, नविर्धी, आकारा, पक्षितान गरुक, पृथ्वीपर उपसे सिद्ध हुए महात्या, स्थावर, जङ्गम, हिमालय, समस्त पर्वत, चारो समुद्र, भगवान् शंकरके तुल्य पराक्रमवाले उनके अनुवारगण, विष्णु, विष्णु, सत्त्व और अम्बिका—इन सबके नामोका शुद्ध भावसे कॉर्टन करनेवाले मनुष्यके सब पाप नष्ट्र हो जाते हैं।

अब श्रेष्ठ महर्षियोंके नाम बता खा है—ववक्रीत, रेष्य, अवांवस, परावस, उशिनके पुत्र कथवानि—ये सब द्वांव बल और मेघातिबिके पुत्र कथवानि—ये सब द्वांव ब्रह्मतेजसे सम्पन्न और लोकल्ला बतलाये गये हैं। इनका तेज रुत्र, अप्रि तथा वसुओंके समान है। ये पृथ्वीपर शुमकर्म करके अब स्वर्गमें देवताओंके साथ आनन्दपूर्वक रहते और शुभ फलका उपभोग करते हैं। ये सातों महर्षि महेन्द्रके गुरू (ऋत्विज) हैं और पूर्व दिशामें निवास करते हैं। को पुरुष सुद्ध वित्तसे इनका नाम रोता है, यह इन्द्रश्लेकमें प्रतिष्ठित होता है। उत्पुत्त, प्रमुत्त, स्वस्थानेय, दृहक्य, कर्माबाह, तृण सोमाङ्गिरा और मित्रावरुगके पुत्र महाप्रतापी अगस्य मुनि— ये सात धर्मराज (यम) के ऋत्यज हैं और दक्षिण दिशामें निवास करते हैं। दुवेयु, ऋतेयु, परिव्याय, एकत, द्वित, त्रित तवा अफ्रिके पुत्र सारखत मुनि—ये सात वरूपके ऋत्विज हैं और पश्चिम दिशामें इनका निवास है। अति, भगवान् वसिष्ठ, महाँवें कड़क्य, गोतम, भरद्वाज, विद्यापित और ऋचीकनन्दन जनदमि—ये सात क्वर दिशामें रहनेवाले और कुबेरके गुरु (ऋतिका) है। इनके सिवा सात महर्षि और हैं जो सम्पूर्ण दिशाओंमें निवास करते हैं। वे जगत्को उत्पन्न करनेवारे हैं। उपर्युक्त महर्षियोका चदि नाम लिया जाय तो वे मनुष्योकी कीर्ति बढ़ाते और उनका कल्याण करते हैं। घर्म, काम, कतन, वसु, वासुकि, अनन और कपित—ये सात पृथ्वीको धारण करनेवाले हैं। ये महात्या इस जगत्में शान्ति और कल्पाणका विस्तार करनेवाले और दिशाओंके पालक कतुलाते हैं। ये किस-विस दिशामें निवास करें उसी दिशाकी ओर मुँह करके इनकी शरण लेनी चाहिये । ये सम्पूर्ण भूतोंके अञ्चा और लोकपावन जताये गये हैं। संवर्त, मेरसावर्ण, मार्कव्हेय, सांस्य, धोन, नारद और महर्षि दुर्गासा—चे सात ऋषि आत्यन्त तपस्ती, जितेन्द्रिय और विशुवनमें विख्यात है। इन सब बावियोंके अतिरिक्त बहुत-से महर्षि स्टकं समान प्रधावद्याली और ब्रह्मणेकके निवासी हैं। इनका कीर्तन करनेसे यनुष्यके धर्म, अर्थ और कामकी सिद्धि होती है।

पूर्वकालमें यह पृथ्वी जिनकी पुत्री हुई थी, उन वेननन्दन महाराज पृद्धके नाम और गुणोंका कोर्तन करना चाहिये। जिन्होंने सूर्यबंदामें जन्म लेकर इन्द्रके समान पराक्रम दिसलाया या, जो इत्याके गर्भसे उत्पन्न और बुधके प्रिय पुत्र थे, उन त्रिलोकविष्यात राजा पुसरवाका भी नाम लेना चाहिये । इसी प्रकार जिम्नुकरमें प्रसिद्ध बीर भरतका और जिन्होंने सत्यमुगमें विद्यांकर् प्रज्ञका अनुद्वान किया था, उन तपस्वी राजा रन्तिदेवका भी नाम-कीर्तन करना चाहिये । परम कान्तिमान् राजर्वि श्रेत और गङ्गाजलके द्वारा सगरपुत्रोंका उद्धार करनेवाले महाराज भगीरकका नाम भी स्परण करनेयोग्य है। ये सभी राजा अग्निके समाज तेजली, महान् धीर और अपनी कीर्तिको बदानेवाले वं । इन सबका कीर्तन करना चाहिये । श्रुतियोंके आधारपून परम्रह्म परमात्पाका कीर्तन सम्पूर्ण प्राणियोके लिये यङ्गलम्य है। यनुष्यको प्रतिदिन सबेरे और शामके समय भगवत्कीतंनके साथ ही उपयुक्त देवताओं, ऋषियों और राजाओका भी नाम लेना चाहिये। ये देवता ही जगत्की रक्षा करते, पानी बरसाते, प्रकाश और हवा देते तथा प्रवाकी सृष्टि करते हैं। ये ही विह्नोंके एजा विनायक, ब्रेष्ट, दक्ष, क्ष्माशील और जितेन्द्रिय हैं । ये महात्मा सबके पाप और पुण्योंके साक्षी

हैं, इनका नाम लेनेपर ये मनुष्योंके असङ्गलका नाश करते हैं। जो सबेरे ठठकर इनके नाम और गुणोंका ज्यारण करता है तसको सुभ कमें कि भोग प्राप्त होते हैं। प्रतिदिन इन देवताओंका कीर्तन करनेसे मनुष्योंके दुश्लप्र नष्ट हो जाते हैं और वे सब पापोंसे छुटकारा पा जाते हैं। जो ड्रिज प्रत्येक दीक्षाके समय नियमपूर्वक रहकर इन पवित्र नागीका पाठ करता है, वह न्यायवान, आव्यनिष्ठ, क्षमाशील, बितेन्त्रिय और दोषदृष्टिसे रहित होता है। रोग-व्याधिसे प्रस्त मनुष्य इसका पाठ करनेपर पापमुक्त एवं नीरीय ही जाता है। जो अपने घरके भीतर इन नामोंका पाठ करता है, उसके कुलका कल्याण होता है। दूसरे गाँवकी यात्रा करते समय जो इस नामावलीका पाठ करता है, उसका मार्ग सकुशल समाप्त होता है। जो देवबज़ और जाड़के समय उपर्युक्त नामोका पाउ करता है, उसके इष्यको देवता और कव्यको पितर सहर्ष स्त्रीकार करते हैं। जो मनुष्य जहाजने या किसी सवारीयें बैठनेपर विदेशमें अबवा राजदरबारमें जानेपर मन-ही-मन गावजी-मनका जप करता है, उसे उत्तम सिद्धि प्राप्त होती है। गायशीका जप करनेसे राजा, पिशाच, राक्षस, आग, पानी, हवा और साँप आदिसे धय नहीं होता। गायत्री-मन्तका जय करनेवाला पुरुष बारों

वर्णों और बारों आजमोमें ज्ञान्ति स्थापित करता है। जिस धरमें प्रतिदिन गायत्रीका जप होता है वहीं आग नहीं लगती, बालकोकी मृत्यु नहीं होती और साँप नहीं ठहरते। जो परब्राष्ट्ररूकस्य गायत्रीके गुणोका कीर्तन सुनते हैं, उनके दुःस दूर हो जाते हैं और वे परम गतिको प्राप्त होते हैं। यह सिद्धिको प्राप्त हुए महर्षि चेदच्यासका कहा हुआ प्राचीन इतिहास है। इसमें पराशर मुनिके दिव्य मतका वर्णन है। पूर्वकालमें इनको इसका उपदेश किया गया था, वही मैंने तुन्हें सुनाया है। साविज्ञी-यन्त्र सत्य सनातन ब्रह्मक्रय है। यह सम्पूर्ण भूतोका इदय और सनातनी सुति है। चन्द्र, सूर्य, रघु और पुरुषे वंदामें उत्पन्न हुए सभी राजा पवित्र भावसे प्रतिदिन गायत्री-मन्त्रका जय करते थे। गायत्री संसारके आणियोंको परम गति है। काश्वप, योतम, भृगु, अङ्गिरा, अत्रि, शुक्त, अगस्य और बृहस्पति आदि बृद्ध ब्रह्मर्थियोने सद्य ही गावजी-मनका सेवन किया है। भृगुका नाम लेनेसे बर्मकी वृद्धि होती है। वस्तिह युनिको नयस्कार करनेसे वीर्य बक्ता 🕯 । राजा रचुकरे प्रणाम करनेसे संप्राममें विजय प्राप्त होती है और अधिनीकुमारोके नाम लेनेसे कभी रोग नहीं सताता । राजन् ! इस अकार सनातन ब्रह्मकाना गायतीका माहात्व्य मैंने तुन्हें बताया है।

#### ब्राह्मणोंकी महिमाका वर्णन तथा कार्तवीयं और वायुदेवताका संवाद

पुष्पिष्ठरने पूछ-पितामह ! संसारमें कौन मनुष्य पूज्य है ? | किनको नमस्कार करना चाहिये ? किनके साथ कैसा कर्ताव करना उक्ति है ? तथा कैसे खोगोंके साथ किस प्रकारका आवरण करनेसे कोई हानि नहीं होती ?

भीमानीने कहा—चुधिहिर ! हाद्याणीका अपमान देवताओंको भी दुःसमें द्वार सकता है, अतः ग्राजाको चाहिये कि वह ब्राह्मणोंकी पूजा और उनको नमाकार करे तथा ब्राह्मणोंके निकट पुत्रकी मंति विनयपुत्त कर्तांत्र करे; क्योंकि ब्रह्मण समस्त्र अगत्की धर्मपर्यादाका संरक्षण करनेवाले सेतृके समान हैं। वे धनका त्याग करके प्रसन्न होते और वाणीका संयम रकते हैं। वे उत्तम निधि, जलका पालन करनेवाले, त्येक और शासके निर्माता और परम यशस्त्री हैं। तपत्या उनका धन और वाली उनका महान् वल है। वे धर्मीक कारण, धर्मज, सुक्ष्मदर्जी, धर्मकी इच्छा रखनेवाले, पुण्य-कर्मोद्यारा धर्मने स्थित खनेवाले और धर्मके सेतृ हैं। उन्हींका आग्रय लेकर चार प्रकारकी प्रजा जीवन धारण करती है। ब्राह्मण ही सबके प्रध्यदर्शक, नेता, प्रमुका भार वहन करनेवाले और सनावन हैं। वे देखता, पितर

और अतिविधोके मुख तथा तथ-कव्यमें प्रथम घोजनके अधिकारी है। ब्राह्मण संबंधने उन्हेंदर देनेवाले हैं। केंद्र ही उनका धन है। वे प्रातकानमें कुएल, मोक्षधर्मके ज्ञाता, सब जीवीकी गतिको वाननेवाले और अध्यात्मतत्त्वका विचान करनेवाले 🕻। उन्हें आदि, मध्य और अयसानका ज्ञान होता है। उनके संदाय तूर हो गये होते हैं। वे ऊंच-नीच या भूत-भविष्यके ज्ञाता और परम गतिको जाननेवाले हैं। सब प्रकारके कथानीसे मुक्त और निष्पाप है। उनके विकास हन्होंका प्रधाव नहीं पड़ता। ये सब प्रकारके परिञ्चका न्याय करनेवाले और सन्मान पानेके योग्य हैं। ज्ञानी मकाना उन्हें सदा ही आदर देते खते हैं। वे चन्दन और मलकी कांचड्ये, भोजन और उपवासमें तथा रेशमी वस और मृग-कल्यार्थे सम्यन दृष्टि रखते हैं। वे बाहें तो बहुत दिनोतक बिना पोजन किये रह सकते हैं, अपनी इन्द्रियोंको क्शमें रसकर स्वाच्याय करते हुए शरीरको सुखा सकते हैं और जो देवता नहीं है वसको देवता करा सकते हैं। यदि वे कोपमें भर जाये तो देवताओंको भी देकतमे प्रष्ट कर सकते हैं; दूसरे-दूसरे खोक और लोकपालीकी रचना कर सकते हैं। उन्हीं महात्माओंके शापसे समुद्रका पानी पीने योग्य नहीं रहा। उनकी क्रोबाप्ति दण्डकारण्यमें आजतक ज्ञान नहीं हुई। वे देवताओंके भी देवता, कारणके भी कारण और प्रनाणके भी प्रनाण है। भला कौन मनुष्य मुद्धिमान होकर भी उन हाड्यांका अपमान करेगा ? ब्राह्मणांभें कोई बुड़े हो या बालक, सभी सम्मानके योग्य हैं। ब्राह्मणांभें कोई बुड़े हो या बालक, सभी सम्मानके योग्य हैं। ब्राह्मणांभेंग आपसमें तप और विद्यादीन अधिकता देखकर एक-दूसरेका सम्मान करते हैं। विद्यादीन ब्राह्मण भी देवताके समान और परम पवित्र माना जाता है, फिर जो विद्यान है उसके लिये तो कहना हो क्या है ? यह तो महान देवताके समान है।

युधिवरने पूछा—पद्मामते ! आप कौन-सा फल देशकर और किस कर्मका उदय सोखकर ब्राह्मणोकी पूजा करते हैं ?

भीनवीने कहा—राजन् । इस विषयमें कार्तवीयं अर्जुन और वायुदेवताके सेवादक्य प्राचीन इतिहासका वर्णन किया जाता है। पूर्वकात्त्रकी बात है, माहिन्यती नगरीमें सहस्र भूजाधारी कार्तवीयं अर्जुन नामवात्ता एक राजा राज्य करता था। वह महान् वालवान् और सत्त्रयराक्रमी था। इस लोकमें सर्वत्र उसीका आधिपत्य था। एक समय, कृतवीयंकुनार अर्जुनने शक्तिय-धर्मको आने करके विजय और शासकानके अनुसार महुत दिनीतक मुनिवर वतानेयकी आराधना को और अपना सारा धन उनकी संवामें अर्थण कर दिया। यतानेयजी उसके क्यर बहुत संदुह हुए और उसे तीन वर मांगनेके लिये उन्होंने आजा दी। तथ राजाने कहा—



'भगवन् ! मैं युद्धने तो हजार भुजाओंसे युक्त रहुँ, किंतु घरपर मेरी दो हो वहि खें। रणभूमिमें सभी सैनिकोको मेरी एक हजार बढ़ि दृष्टिगोक्टर हो और मैं अपने पराक्रमसे सन्पूर्ण पृथ्वीको जीत हुँ। इस अकार पृथ्वीको धर्मके अनुसार प्राप्त कर मैं आलस्वरहित होकर इसका पालन कहै। इसके सिवा एक बातके लिये और प्रार्थना करता हुँ, मुझपर कृपा करके आप इसे भी पूर्ण करें। घदि कभी सन्पार्गका परिवाग करके अस्तय-मार्गका आक्रम हुँ तो साधु पुस्त्र मुझे राह्यर लानेके लिये शिक्षा है।'

उसके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर व्हाजेवजीने 'तथासू'
क्वकर उपर्युक्त वर दे दिये । तब राजा कार्तवीर्थ सूर्यके समान
तेजस्वी रक्यर बैठकर (सम्पूर्ण पृथ्वीपर किजय पानेके
अनवार) बलके अधिसानसे मोहित होकर कहने लगा—
'वैर्य, यीर्य, प्रश्न, प्रश्नम और ओवामें मेरे समान
दूसरा कौन है ?' उसकी यह बात पूरी होते ही आकादायाणी
हा—'मूर्ख । तुझे पता नहीं है कि जाह्मण क्षत्रियसे भी श्रेष्ठ
है । जाह्मणकी सहायतासे ही क्षत्रिय इस लोकमें प्रजाका
सासन कर सकता है।'

कार्रकीयने कहा—में प्रसन्न होनेपर प्राणियोंकी सृष्टि कर सकता हूँ और कुपित होनेपर उनका नाहा कर सकता 🕻। पन, वाणी अवया क्रियाके द्वारा भी ब्राह्मण मुझसे ब्रेष्ट नहीं हो सकते । प्राह्मण क्षत्रियोके आधित रहकर जीविका चलाते 👫 किन् अतिय कथी ब्राह्मणके आक्षयमें नहीं रहता। प्रजा-पारत्नरूप धर्म श्रामियोपर ही अवलम्बित है, क्षत्रियसे ही बाह्मणको जीविका प्राप्त होती है, फिर ब्राह्मण क्षत्रियोसे क्षेष्ट कैसे हो सकता है ? आजसे मैं सदा भीता गाँगकर जीवन-निर्वाह करनेवाले और अपनेको सबसे श्रेष्ठ माननेवाले प्राप्तरणोको अपने अधीन रखुँगा । आकाशमे स्थित गायत्रीने जो ब्राह्मणोंको क्षत्रियोंसे बेष्ट बतलाया है, वह बिलकुल झूठ है। मृगकारत पहननेवाले सभी ब्राह्मण विवश होते हैं, मैं इन सबको जीत तुँगा। तीनों त्येकोमें कोई भी देवता या मनुष्य ऐसा नहीं है, जो मुझे राज्यसे भ्रष्ट कर सके; अत: यै ब्राह्मणोंसे श्रेष्ट 🜓 संसारमें अवतक ब्राह्मण ही सबसे श्रेष्ट माने जले थे, किंतु आजसे में क्षतियोंकी प्रधानता स्थापित करूँगा । संप्रायमें कोई भी मेरे बलको नहीं सह सकता ।

वह सुनकर अन्तरिक्षमें स्थित हुए वायुदेवताने कहा—'कार्तवीर्थ ! तू इस दूचित भावनाको त्याग दे और ब्राष्ट्रणोंको प्रणाम कर । यदि तू इनकी बुराई करेगा तो तेरे राज्यमें विप्रथ मच जायगा । ब्राह्मण महान् इत्तिकारणी होते हैं, यदि तू उनके उत्साहमें बाधा डालेगा तो वे तुझे नष्ट कर देंगे अथवा राज्यसे बाहर निकास देगे।' यह बात सुनकर कार्तवीयने पूछा—'महानुधाव ! आप कोन है ?' उत्तर मिला—'में देवताओंका दूत वायु हूँ और तुन्हें दिनकी बात बता रहा है।'

कार्तवीयने कहा-वायुदेव ! ऐसी बात कड़कर आपने ब्राह्मणोके प्रति भक्ति और अनुरागका परिवय दिवा है। अच्छा, आपकी जानकारीमें यदि कोई पृब्बी, बायु, जल, अप्रि, सूर्य अथवा आकाराके समान बेह ब्राह्मण हो तो उसे बताइये।

वादुने करा—पूर्ल । मैं महात्या ब्राह्मणोके कठियय गुजोंका वर्णन करता हैं, सुन—तुने पृथ्वी, जल और अग्नि आदि जिन लोगोंका नाम लिया है, उन सबको अपेक्षा ब्राह्मण श्रेष्ट है। एक बार राजा अड्डके साथ स्पर्धा (लाग-डाँट) होनेके कारण पृथ्वीकी अधिहाती देवी लोकधारणक्रय अपने धर्म (धरणीत्व) का परिताग करके अन्यत्र चली गयी। उस समय विप्रवर कङ्यपने ही अपनी यतिसे इस खूल पृथ्वीको बाम रता था। इसलिये ब्राह्मण मत्पेंत्रोक और लगेंगे भी अजेव हैं। यहलेकी बात है, महामना अङ्गिरा मुनि जलको दूधकी चाँति पी रहे थे। उस समय उन्हें पीनेसे तृप्ति ही नहीं होती थी, अतः पीते-पीते वे पृथ्वीका सारा जल पी गये। तत्पश्चात् फिर उन्होंने जलका महान् स्रोत वहाकर सप्पूर्ण पृथ्वीको धर दिया । वे ही अद्विता मुनि एक बार मेरे ऊपर कुपित हो गये थे; उस समय उनके बरसे इस जगत्को त्यागकर मुझे बहुत दिनोतक अधिहोतको अग्निये निवास करना पड़ा था। महर्षि गोतमने इनको वायुदेवताने पुनः बहुना आरम्ब किया।

अक्त्यापर आसक होनेके कारण शाप दे दिया या; केवल धर्मको रक्षाके लिये उनके प्राण नहीं लिये। समुद्र पहले मीठे जलसे भरा रहता था, किंतु ब्राह्मणोंके सापसे उसका यानी स्वारा हो गया। अप्रिका रंग पहले सोनेके समान था, उसमेंसे धुओं नहीं उठता था और उसकी लपट सदा क्रयरकी ओर ही उठती थी; किंतु क्रोधमें भरे हुए अङ्किरा ऋषिने उसे शाप वे दिया, इसलिये अब उसमें पूर्वोक्त गुण नहीं रह राये। देखो, ब्रह्मार्वे कपिलके प्रापसे दत्य हुए सगरपुत्रोंकी, जो यत्रसम्बन्धी अद्यकी सोज करते हुए यहाँ समुद्रतक आये थे, यह रासकी डेरी पड़ी हुई है। इसलिये राजन् ! तू ब्राह्मणोकी समानता कदापि नहीं कर सकता, उनसे अपने करपाणका उपाय जाननेका यस कर । राजा तो गर्थमें स्थित हुए ब्राह्मणोंको भी प्रणाम करते 🖁 । दण्डकारण्यका विज्ञाल साधान्य ब्राह्मणीने ही नष्ट कर दिया। तालजङ्ग नामवाले महान् क्षत्रिय-वेदाका अकेले नहातम औषने संहार कर हाला। तुन्हें भी जो परम दुर्रुप विद्यार राज्य, बल, बर्म तथा शास्त्रानकी प्राप्ति हुई है, वह विप्रवर दताजेपजीकी कृपाका ही फल है। श्रेष्ठ ब्राह्मण प्रत्येक जीवकी रक्षा करनेवाला और जीव-जगत्की सृष्टि करनेवाला है, इस बातको जानकर भी तू क्यों मोहमें पक्र हुआ है ? जिन्होंने इस सम्पूर्ण चराचर जगत्की सृष्टि की है, वें अञ्चलकरूप अविनासी प्रजायति प्रद्याजी भी प्राप्ताण

वह सुनकर राजा कार्तवीर्थ चुप हो गया। तब

# वायुदेवताके द्वारा कश्यप, अगस्य, वसिष्ठ, अत्रि और च्यवन मुनिकी महिमाका वर्णन

वापुने बहा—राजन् ! पूर्वकालकी बात है, अङ्ग नामवाले एक राजाने इस पृथ्वीको ब्राह्मणोके लिये दान कर देनेका विचार किया, यह जानकर पृथ्वीको बड़ी किता हुई। वह सोचने लगी—'मैं सम्पूर्ण प्राणियोंको पारण करनेवाली और ब्रह्माजीकी पुत्री हूँ। मुझे पाकर यह अंद्र राजा क्यों ब्राह्मणोंको देना चाहता है ? यदि इसका ऐसा विचार है तो मैं भी भूमित्वका (लोक-धारणरूप अपने धर्मका) त्याग करके ब्रह्मलोकको बली जाऊँगी; भले ही मेरे जानेसे यह राजा अपने राज्यसहित नष्ट हो जाय।' ऐसा निश्चय करके पृथ्वी चली गयी। महर्षि करवपने जब पृथ्वीको जाती देखा तो योगका आश्रप ले तुरंत अपना झरीर त्याग दिया और पृथ्वीके इस स्थूल विप्रहमें वे प्रविष्ट हो गये। उनके प्रवेश

कानेसे पृथ्वी पहलेकी अपेक्षा भी समृद्ध हो गयी। चारों ओर घास-पात और अज़की उपन अधिक गात्रामें होने लगी। उत्तरोत्तर बर्म बढ़ने लगा और भवका नाश हो गया। इस प्रकार विशास ज्ञाका पालन करनेवाले महर्षि कदयप तीस हजार दिव्य वर्षोतक सजग होकर पृथ्वीके रूपमें स्थित रहे । तत्पश्चात् पृथ्वी ब्रह्मलोकसे लीटकर आधी और उन्हें प्रणाप करके उसने अपनेको उनकी पुत्री माना । तयीसे पृथ्वीका नाम काश्वयी हो गया । राजन् ! ये करवपनी ज्ञाह्मणही थे, जिनका ऐसा प्रभाव देखा गया है। तू कर्रवयसे भी श्रेष्ठ किसी क्षत्रियको जानता हो तो मुझे बता।

इस प्रकार पूछनेपर भी राजा कार्तवीर्यने कोई जवाब नहीं दिया । तब वायुदेवता फिर कहने लगे—'राजन् ! अब तू ब्रह्मविं अगस्यका माहस्य बवग कर। प्राचीन समयमे असुरोने

देवाओंको परास्त करके उनका उत्साह नष्ट कर दिया। उन्होंने देवताओंका यज्ञ, पितरोंका श्राद्ध तथा मनुष्योंका कर्मानुहान लुप्त कर दिया । तब अपने ऐश्वर्यमे प्रष्ट हुए देवतालोग पृच्वीयर मारे-मारे फिरने लगे । धूमते-धूमते एक दिन उन्हें महान् इतका पालन करनेवाले अत्यन्त तेकस्यी अगलवजीका दर्शन हुआ। देवताओंने उन्हें प्रणाम करके कहा— 'मुनिब्रेष्ट ! दानवॉर्ने हमें पुद्धमें हराकर हमारा ऐक्वे फीन लिया है। आप इस महान् भयसे हुमारी रक्षा कीजिये ।' देवताओंके इस प्रकार कड्नेपा तेजस्वी महर्षि अगस्यको दैलोके प्रति बद्ध क्रोध हुआ। वे प्रलयकालीन अग्रिके समान प्रन्यलित हो उठे । उनके शरीरसे निकल्ली हुई वहीप्त किरणोंकी न्वालासे सहस्रों दानव भस हो-होकर आकाशसे पृथ्वीपर गिरने लगे । तब देवगण दोनों लोकोंका परित्याग करके दक्षिण दिशाकी ओर भाग नये । उस समय राजा बलि पृथ्वीपर आकर अञ्चनेययत्र कर रहे थे, अत: जो दैत्य उनके साथ पृथ्वीपर से और जो पातालयें रह राये से, वे ही दग्य होनेसे क्ये । इस प्रकार अगस्त्रके तेजसे खर्गवासी दैत्योंके दग्ध हो जानेपर देवताओंकर भय दूर हुआ और वे पुन: अपने-अपने लोकमें चले गये । कार्तवीर्य ! ऐसे प्रशासकाली अगस्य पुनिकी कवा मैंने तुझे सुनायी है, तू उनसे भी क्षेत्र किसी क्षत्रियको जानता हो तो बता ।'-

यह मुनका भी राजा कार्तवीर्य मीन ही रहा । तब वायुने पुनः कहना आरम्भ किया—'राजन् । अत्र तु परम वदासी सरिरष्ट पुनिके एक महान् कर्मकी कचा शवण कर । एक समय देवताओंने पानसरोवरके तरपर यह आरम्प किया, उस सरोवरके पास पर्वतके समान आकारवाले बहुत-से दनक खते थे, जो 'सली' नामसे प्रसिद्ध थे। उन्होंने देवताओंको जब यह करते देखा तो उन सबको मार झलनेका विचार किया। किर तो दोनों दलोमें युद्ध किंद्र गया । मानसरीवर बहासे निकट का और ब्रह्माजीने उसके विषयमें दैत्योंको बरदान दे रत्या का कि इसमें डुबकी लगानेसे तुन्हें नवीन जीवन मिलेगा। अतः उस समय दानवायेंसे जो इताहत होते थे. उन्हें दूसरे दानव पानसरोवरमें फेंक देते और वे उसके जलमें हुक्की लगाते ही जी उठते थे; फिर सरोवरके जलको सी योजन कैंचे ज्ञालते तथा इध्यमें भयंकर पर्वत, परिष और वृक्ष किये हुए वे देवताओंपर टूट पड़ते थे। उन दानवोंकी संख्या दस हजारकी थी। जब उन्होंने देवताओंको अच्छी तरह पीड़ित किया तो वे भागकर इन्द्रकी शरणमें सबे । इन्द्रको भी उन देखोंसे भिड़कर हेश उठाना पड़ा, अतः वे बसिष्ठजीको शरणमें गये । भगवान् वसिष्ठ बड़े दयालु थे। देवताओको दुःसी जानकर उन्होंने उन्हें अभय-दान दे दिया और उन खलीनामवाले समस्त दानबोंको

अपने तेकसे अनायास ही भस्स कर डाला । फिर वे महातपस्ती युनि कैल्लास-यापेंसे बहुती हुई महुरनदीको मानसरोक्से ले आये । पहुन्जीने वहाँ आते ही उस सरोक्स्का बाँच तोड़ डाला । उससे जो लोत बहुका निकला वही सरम् नदीके नामसे प्रसिद्ध हुआ । किस स्वानपर खली नामके दानव मारे गये, उसे आज भी 'लालन' के नामसे पुकारा जाता है। इस प्रकार महामुनि वन्तिहने इन्द्रसहित सम्पूर्ण देशताओंकी रक्षा की और ब्रह्मानीसे बस्तुन पाये हुए देखोंको भी नष्ट कर दिया । यह बसिहजीके कर्मका कर्णन किया गया है। कार्तवीर्य । यदि इनसे भी बहु। कोई हन्निय हो तो बता ।'

वायुदेवताके इस प्रकार कहनेपर भी कार्तवीर्थ अर्जुन चुप ही रहा, तब बायुने फिर बढ़ा — 'राजन् ! अब तू महात्या अक्रिके अलोकिक कर्मकी कथा सुन । एक बार देवता और हानवार्थे युद्ध हुआ, उसमें राहुने सूर्व और चन्द्रमाको बाणांसे मारकर धायल कर दिया, इससे उनका तेन शाना पड़ गया और वहाँ घोर अन्यकार हा गया। फिर तो अधेरेपे सुन्न न पड़नेके कारण देवतासीय दानवीके हाबसे मारे जाने समे। क्न महत्त्वली असुरोके प्रहारते आहत होनेके कारण देवताओंकी प्राणशक्ति क्षीण हो बली और वे मागकर तपस्यामें संरक्षा हुए विप्रवर अति मुनिके पास पहुँचे। वहाँ जाका उन्होंने इन्हियोपर विजय प्राप्त करनेवाले उन महर्षिक्षे कहा—'प्रची । असुरोने चन्द्रमा और सूर्वको अपने बाजोसे बींध ब्राफ़ है और अब घोर अखबार छा जानेके कारण हम भी शबुओंके हाबसे पारे जा रहे हैं। हमें तनिक भी शानि नहीं मिलती, आप कृपा कनके इस भयसे हमारी रक्षा कॉनिये।' अतिने कहा—'मैं किस तरह आपलोगोंकी रक्षा कर्म ?' देवता बोले—'आप अन्यकारको नष्ट कानेवाले चन्द्रमा और मूर्चका स्वस्थ धारण कीकिये और हमारे शत्रुओंका नाम कर बालिये।' उनके ऐसा कहनेपर अतिने अन्यकार दूर करनेवाले चन्द्रमाका रूप धारण किया और देवताओंकी ओर ज्ञान्तभावसे देखा । उस समय बन्द्रमा और सूर्वकी प्रमा मन्द देखका अग्रिने अपनी तपस्थासे प्रकाश फैलाया और सम्पूर्ण बगत्को अन्यकारञ्ज्य एवं आलोकित का दिया। उन्होंने अपने तेजसे ही देवताओंके प्रातुओंको परास्त कर दिया। उन महान् असुरोंको अत्रिके तेजसे दया होते देख देखताओंने भी पराक्रम करके उन्हें मार हाला। इस प्रकार अजिने सूर्यको तेजस्वी बनाया, देवताओंका उद्धार किया और असुरोको नष्ट कर दिया। अधिमुनि गायत्रीका जप करनेवाले, मृगकाला पहननेवाले और फलाहार काके खनेवाले तेजस्वी ब्राह्मण थे। उन्होंने जो सामध्ये

दिसलाया, जैसा महान् कर्म किया, उसपर तू दृष्टि डाल और बता, उनसे भी श्रेष्ठ कोई शक्तिय है ?'

यह सुनकर भी कार्तवीयने कोई उत्तर नहीं दिया, तब वायुदेवता पुनः कहने लगे—'राबन्! अब महाव्या व्यवनके किये हुए महान् कर्मका श्रवण कर । पूर्वकालमें व्यवन मुनिने अग्निनीकुमारोंको सोम-पान करानेकी प्रतिहा करके इन्द्रसे कहा—'देवराज! आप दोनों अग्निनीकुमारोंको देवताओंके साथ सोम-पानमें सम्पितित का लीजिये।'

इन्द्र बोले—विप्रवर ! अधिनीकुमार हमलोगोमें निन्धा माने गये हैं, फिर वे सोम-पानके अधिकारी कैसे हो सकते हैं ? वे देक्ताओंके सम्मानपात्र नहीं हैं, अतः उनके लिये इस तरहकी बात न कौजिये । हमलोग अधिनीकुमारोंके साथ सोम-पान करना नहीं चाहते । इसके मिका और किस कायके लिये आज्ञा देंगे, उसे मैं पूर्ण करूँगा ।

श्यवतने कहा—देवराज ! अधिनीकुमार भी सूर्वके पुत्र होनेके कारण देवता ही हैं। अतः ये आप सब त्येगोंके साथ सोम-पानके अवदय अधिकारी हैं। सब देवता मेरी बात मान ते, ऐसा करनेमें ही आपत्येगोंकी भलाई हैं: अन्यका इसका परिणाम अच्छा न होगा।

इत्र बोरो-दिनमेष्ठ ! ये तो अखिनीकुमारोके साव सोम-पान नहीं कमेला।

ध्यक्तने क्या—इन्द्र । यदि तुम साँची तरह मेरी कात नहीं मानोगे तो यद्गमें तुम्हारा अधिमान चूर्ण करके में कवर्दती उनके साथ तुम्हें सोम-पान कराऊँगा।

तदनतर, व्ययन मुनिने अधिनीकुमारोके हितके लिये तत्काल पशका आरम्भ किया। यह देलकर इन्द्र क्रोधको मृद्धित हो उठे और हाथमें एक विद्याल पर्यंत तथा वज्र लिये हुए मुनिको ओर खैंदें। उस समय उनकी औरते क्रोधको लाल हो रही थीं। महातपाली व्यवनने इन्द्रको अपने ऊपर आऊमण करते देख उनके ऊपर पानीका एक होटा डाला और वज्र तथा पर्यंतसहित उन्हें जहवत् बना दिया। फिर उन्होंने अग्निये

आहुति डालकर इन्द्रके लिये एक अत्यन्त भयंकर शत्रु उत्पन्न किया, जिसका नाम मद था। वह मुह फैलाये खड़ा हो गया। उसको ठोड़ीका भाग जमीनमें सटा हुआ वा और ऊपरवालर होठ आकाश सू रहा वा । उसके मुँहके पीतर एक हजार दाँत बें, जो सौ-सौ योजन ऊँचे दिलायी देते वे तथा उसकी भवंकर दावे दो-दो सौ योजन लंबी वीं। उस समय इन्द्रसहित सम्पूर्ण देवता उसकी रिद्धाकी जड़में आ गये; फिर तो पदके मुलमें पड़े हुए देवताओंने आयसमें सलाह करके इन्द्रसे कहा—'देवराज ! आप विश्ववर व्यवनको प्रणाम कीजिये (इनसे विरोध करना अच्छा नहीं है) । हमलोग नि:संकोच होकर अधिनीकुमारोंके साथ सोम-पान करेंगे।' यह सुनकर इन्द्रने महामुनि व्यवनके बरणोमें प्रणाम किया और उनकी आज्ञा खीळार कर ली। फिर चायनने अश्विनीकुमारोको देवताओंके साथ सोम-रसका धार्गी बनाया और अपना यज समाप्त कर दिया। इसके बाद उन्होंने जुआ, दिकार, यद्य-यान और ऋषोमें यदको बॉट दिया। इन दोषोमें आसक हुए मनुष्योका अवस्य ही नाश हो जाता है, अतः इनका दूरसे ही त्याण कर देना चाहिये। राजन् । यह मैंने सुझसे च्यवनयुनिके महान् कर्मका वर्णन किया है। बता, उनसे भी बढ़कर कोई शरिय है ?

पाँचार्य करते हैं—पुधिष्ठिर ! जब बायुने इस प्रकार ब्राह्मणीका महत्त्व बताराया तो कार्तवीर्थ अर्जुनने उनके क्वनोकी प्रयासा करके इस प्रकार उत्तर दिया—'प्रभी ! मैं सब प्रकारसे और सदा ब्राह्मणोंका ही लिये जीवन धारण करता है, ब्राह्मणोंका चला है और प्रतिदिन ब्राह्मणोंको प्रणाम करता है। विप्रवर द्वाजेयजीको कृपासे मुझे यह बल, उत्तम कीर्ति और महान् धर्मकी प्राप्ति हुई है। वायुदेव ! आपने मुझसे ब्राह्मणोंके अञ्चत कर्मोका वर्णन किया है और मैंने ध्यान देकर उन सकको ब्रावण किया है।'

वपुने कहा—राजन् ! तू अविध-धर्मके अनुसार ब्राह्मणोकी रक्षा और इन्द्रियोंका निप्रह कर ।

#### भीव्यजीके द्वारा भगवान् श्रीकृष्णकी महिमाका वर्णन

कुषिष्ठिरने पूज-पिताम्छ ! आप कौन-सा लाम देखकर उत्तम व्रतका आचरण करनेवाले ब्राह्मणोकी सदा पूजा करते हैं ?

भोष्पतीने कहा—पुचिष्ठिर ! ये महाजनवारी घरावान् श्रीकृष्ण ब्राह्मणकी पूजासे होनेवाले लाभका प्रत्यक्ष अनुभव कर चुके हैं। अतः ये ही तुमसे इस विवयकी सारी बातें बतावेंगे। आज मेरा बल, मेरे कान, मेरी बाणी, मेरा मन और मेरे दोनों नेज दिखिल-से हो रहे हैं तथा मेरा ज्ञान भी विशुद्ध हो गया है। जान पड़ता है अब मेरा शरीर छूटनेमें अधिक विलम्ब नहीं है। पुराजोंमें जो ब्राह्मण, कृत्रिय, वैश्य और खुड़ोंके धर्म बतलाये गये हैं तथा सब वर्णके लोग जिस-जिस सर्मकी ज्यासना करते हैं, वह सब मैंने तुम्हें सुना दिया है। अब जो कुछ बाकी रह गया हो उसको भगवान् | श्रीकृष्णसे सीलना। इन श्रीकृष्णका जो स्वरूप है और जो इनका पुरातन बल है, उसे ठीक-ठीक मैं जानता है। भगवान् श्रीकृष्ण अप्रमेव हैं, अतः तुष्हारे मनमें संदेह होनेपर वे ही तुष्हें धर्मका उपदेश करेंगे । श्रीकृष्णने ही इस पृथ्वी, आकाश और सर्गकी सृष्टि की है। ये ही भयंकर बलवाले वारक्के सवमें प्रकट हुए थे तथा इन्हीं पुराणपुरुवने पर्वती और दिशाओंको उत्पन्न किया है। अन्तरिक्ष,स्वर्ग, चारो दिव्राएँ और चारों कोण—ये सब भगवान् बीकृष्णसे नीचे हैं। इन्हींसे इस सृष्टिकी परम्परा प्रचलित हुई है तथा इन्होंने ही इस प्राचीन विश्वका निर्माण किया है। सृष्टिके आरम्पमे इनकी नाधिसे कमल उत्पन्न हुआ और उसीके भीतर अभित तेजली प्रद्वाजी स्थतः प्रकट हुए। इन्होंने ही प्राशीन कालमें देखींका संहार किया और थे ही देत्य-सम्राद् बलिके रूपमें प्रकट हुए। समज प्राणियोंकी उत्पत्ति इन्हींसे हुई है। भूत और मक्किय इनका ही स्वस्थ्य है और ये ही सन्पूर्ण जगत्की रक्षा करते हैं। जब धर्मका द्वास होने लगता है, उस समय ये ओकृष्य देवताओं तवा मनुष्योंके वंदामें अवतार लेकर त्वयं धर्मका आकरण करते हुए तसकी स्थापना और पर-अपर—सब लोकोंकी रक्षा करते हैं। कुशीनन्दर ! वे त्यान्य वलुका त्याग करके असुरोका क्य करनेके लिये स्वयं कारण बनते हैं। कार्य और कारण इन्होंके स्वरूप 🖁 । विश्वकर्मा, विश्वकृप, विश्वचोक्ता, विश्वविद्याता और विश्वविजेता भी ये ही हैं। ये ही एक हायमें तिशूल और दूसरे हावमें रक्तमें भरा खप्पर लिये हुए विकराल कप धारण करते हैं। अपने नाना प्रकारके चरित्रोसे जगत्यें विक्यात हुए इन श्रीकृष्णको ही सब लोग स्तुति करते हैं। सैकड़ों गनार्व,अपाराएँ तथा देवता सदा इनकी सेवायें वपस्थित रहते हैं। राक्षस भी इनसे सम्पति लिया करते हैं। एकमात्र ये ही धनके रक्षक और विश्वविजयी है। यज्ञमें स्तोतास्त्रेग इन्हींकी स्तुति करते हैं। सामगान करनेवाले विद्वान् रथन्तर सामके द्वारा इन्होंका गुण-गान करते हैं। वेदवेता ब्राह्मण वेदके मन्त्रोंसे इन्होंका सावन करते हैं और अध्वर्युलोग यज्ञमें इन्होंको हविष्यका माग देते हैं। युव्ती, आकाश और सर्गलोक संच इन सनातन पुरुष सीकृष्णक वशमें रहते हैं। ये ही सर्वत्र विवरनेवाले वायु हैं, सर्वाचायक हैं और प्रचय्ड किरणोंसे सुशोधित आदिदेश सूर्य हैं। इन्होंने ही समल असुरोपर किनय पायी है तबा इन्होंने ही अपने तीन पर्गोसे तीनों लोकोंको नाप लिवा था। ये श्रीकृष्ण सम्पूर्ण देवताओं, पितरों और पनुष्योंके आत्या है। इन्होंको पाजिक पुरुषोंका यज्ञ कहा गया है। ये ही दिन और रातका

विभाग करते हुए सूर्वरूपमें उदित होते हैं। उत्तरायण और दक्षिणायन इन्होंके दो मार्ग हैं। ये प्रत्येक मासमें यज्ञ करते हैं और वेटन ब्राह्मण इन्होंके गुण गाते हैं। ये महातेजस्वी और सर्वत्र व्यास रहनेवाले श्रीकृष्ण अकेले ही सम्पूर्ण जगत्को धारण करते हैं । युधिष्ठिर ! तुम इन्होंको अन्यकारनाशक सूर्य समझो। ये पञ्चमहाभूतोके केन्द्र हैं। इन्होंने ही आकाश, पृथ्वी, त्वर्ग, अन्तरिक्ष, वन और पर्वतीकी सृष्टि की है। ये इन्हियोंके नियना और अत्यन्त प्रत्यक्ति अप्रिके समान तेजली हैं। बढ़े-बढ़े यहोंमें वियोद्या ऋग्वेदकी सहस्रों पुरातन ऋचाओंसे एकमात्र इन्होंकी स्तुति की जाती है। इन क्रीकृष्णके सिवा दूसरा कोई ऐसा नहीं है, जो महातेजस्वी दुर्वासाको अपने धरमें टहरा सके। इनको ही अद्वितीय पुरातन ऋषि बाहते हैं। ये विश्वके रबधिता हैं और अपने स्वस्थ्यसे ही अनेको पदार्थीको उत्पन्न करते रहते हैं। ये देवताओंक देवता होकर भी वेदोंका अध्ययन और प्राचीन विधियोंका पालन करते हैं। लीकिक और वैदिक कर्मका ओ पल हैं, यह सब ब्रीकृष्ण ही हैं। ये ही सन्पूर्ण लोकोंकी शुक्र ज्योति है तबा तीनों लोक, तीनों लोकपाल, विविध अग्रि, तीनो व्याहतियाँ और सम्पूर्ण देवता भी ये देवकीनन्त्रन क्रीकृष्ण ही हैं। सेवलार, ऋतु, पक्ष, दिन-रात, कला, काहा, याता, युद्धी, तथ और क्षण—इन सथको श्रीकृष्णका ही स्वकाय समझ्ते । चन्त्रमा, सूर्यं, प्रष्ट्, नक्षत्र, तारा, अमावास्या, पूर्णिमा, बङ्का, बोग और ऋतु—इन सबकी अपति क्षेक्ञणाते ही हुई है। रह, आदित्य, वसु, अश्विनीकुमार, साध्य, किन्नेवेष, मस्यूगण, प्रमापति, देवमाता अदिति और सप्तर्वि भी ब्रोकृष्णसे ही अकट हुए हैं। ये विश्वरूप श्रीकृष्ण ही वायुक्य धारण करके संसारको चेष्टा प्रदान करते, अफ्रिक्य होकर सबको भस्म करते, जलका रूप बारणकर जगत्को हुवाते और ब्रह्मा होकर सम्पूर्ण विश्वकी सृष्टि करते हैं। ये स्वयं वेद्यस्त्रस्य होकर भी येदवेद्य तत्त्वको जाननेका प्रयक्त करते हैं। विधिरूप होका भी विहित कर्गीका आवय लेते हैं। ये ही धर्म, केंद्र और बलको विषय करनेवाले हैं। तुम समस्त चरावर जगत्को श्रीकृष्णका ही खस्रय समझो । ये परम ज्योतिर्मंत्र सूर्यका रूप धारण करके पूर्व दिशामें प्रकट होते हैं, जिनकी प्रभासे सम्पूर्ण किश्व आखोकित हो उठता है। ये समल प्राणियोंकी उत्पत्तिके स्वान हैं। इन्होंने पूर्वकालमें पहले जलको सृष्टि करके फिर सम्पूर्ण जगत्को उत्पन्न किया वा । ऋतु, नाना प्रकारके उत्पात, अनेको अद्भुत पदार्थ, मेच, विजली, ऐरावत और सम्पूर्ण चराचर जगत्की इन्हींसे जयित हुई है। इन्होंको समस्त जगत्का आत्मा—विष्णु समझो। ये विश्वके आवासस्वान और निर्मृण है। इन्होंको वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युप्त और अनिरुद्ध कहते हैं। ये आत्मयोनि परमातमा सबको अपनी आजाके अमीन रखते हैं। इन्होंने ही इस विश्वको उत्पन्न किया है और ये ही आत्मजान्तिसे सबको जीवन प्रदान करते हैं। देवता, असुर, मनुष्य, त्येक, ऋषि, पितर, प्रजा और सम्पूर्ण प्रतिक्योंको इन्होंसे जीवन मिलता है। ये ही सदा सम्पूर्ण पृतीकी सृष्टि तथा पालन करते हैं। शुभ-अशुभ और स्वावस-जङ्गमस्य यह सारा जगत् श्रीकृष्णका ही स्वस्य है। प्रति, मविष्य और वर्तन्तन सब श्रीकृष्णका ही स्वस्य है। प्रति, मविष्य और वर्तन्तन सब साझात् श्रीकृष्ण हो मृत्युक्त बन जाते हैं। ये धर्मके सनातन रक्षक हैं। यो जात बीत चुकी है तथा जिसका अभी पता नहीं है, उन सबके कारण श्रीकृष्ण ही हैं। तीनों लोकोमें जो कुछ है वह सब श्रीकृष्णका ही स्वस्य है। श्रीकृष्णसे पित्र कोई वस्तु है, ऐसा सोचना अपनी विचरीत बुद्धिका परिचय देना है। भगवान् श्रीकृष्णको ऐसी हो महिया है, बल्कि वे इससे भी अधिक अध्यवदातनी हैं। ये परम पुरुष नारायण और विकाररहित हैं। ये ही स्वावर-जङ्गमस्य जगरके आदि, मध्य और अना है। संसारमें जन्म लेनेवाले प्राणियोंके कारण भी ये ही है। इन्होंको अविनासी परमात्मा कहते हैं।

# श्रीकृष्णके द्वारा ब्राह्मणोंकी महिमा तथा भगवान् शंकरके माहात्म्यका वर्णन

पुश्चितिने पूज्य-मधुसूदन । ब्राह्मणको पूजा करनेसे क्या पारु मिरुता है ? इसका आप ही कर्णन कीजिये; क्योंकि आप इस विषयको अच्छी तरह जानते हैं और पितामह भी आपको इस विषयका ज्ञाता मानते हैं।

क्षेत्रमाने कता—राजन् । में ब्राह्मणोके गुजोका पसार्थरूपसे वर्णन करता है, आप ध्यान देकर सुनिये। एक दिनकी बात है, ब्राह्मणोंने मेरे पुत्र प्रद्युप्रको कृषित कर दिया था। उस क्का में हारकामें ही था। प्रशुप्रने मुझसे आकर पूछा—'पिताजी ! बाह्यणोंकी पूजा कानेसे क्या पन्त होता है ? वे इस लोक और परलोकमें भी क्यों इंडर माने जाते हैं ? इस विषयमें मुझे बड़ा संन्तेत है। अत: आप इसका स्पष्टकपसे वर्णन कीविये।' प्रशुप्रके ऐसा कड़नेपर मैंने उसको जो उत्तर दिया, उसे आप एकाप्रचित्त होका सुनिये। मैंने बहा — 'सर्विमणीनन्दन ! ब्राह्मणोके राजा सन्द्रमा 🕏 इसलिये ये इहलोक और परालेकमें भी मुख-दुःस देनेमे समर्थ होते हैं। ब्राह्मणोमें शान्त भावको प्रधानता होती है. इसमें तनिक भी अन्यथा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। ब्राह्मणोकी पूजासे आयु, कॉर्ति, यहा और बलकी वृद्धि होती है। सम्पूर्ण लोक और लोकेबर ब्राह्मणोकी पूजा करते हैं। धर्म, अर्थ और कामकी सिद्धिके लिये, मोशकी प्राप्तिके लिये और यश, लक्ष्मी तथा आरोग्यकी उपलब्धिके लिये एवं देवता और पितरोंकी पूजाके साम्य ब्राह्मणोंको संतुष्ट करना हमलोगोंके लिये बहुत आवश्यक है, ऐसी दशामें मैं उनका आदर क्यों न कही ? ब्राह्मण इस लोक तथा परलोकमें भी महान् माने गये हैं। वे सब कुछ प्रत्यक्ष देखते हैं। यदि क्रोधमे भर जायें तो वे इस जगत्को भस्य कर सकते हैं, दूसरे-दूसरे लोक और लोकपालोंकी सृष्टि कर सकते हैं; अतः तेजली

पुरम ज्ञाह्मकोके महत्त्वको अच्छी तस्त्र जानकर भी उनके साम महत्त्वि क्यों न करेंगे ?'

राजन् । इस प्रकार प्रदासके पुत्रनेपर मैंने उसे उत्तप बाह्यणका माहाल्य बतलाया था, अतः आय भी सदा मीठे वकर बोलकर और नाना प्रकारके दान वैकर महान् सीभान्यशाली ब्राह्मणोंकी पूजा करते रहें। भीषाजीने मेरे विषयमें जो कुछ कहा है, वह सब साय ही है। अब मैं मनवान् प्रोकरका महात्रय बतला रहा 🕻 आप ब्यान देकर सुनिये। विद्वान् पुरुष महस्त्रेजर्जाको अप्रि, स्वाणु, महेश्वर, एकाङ, प्रम्बक, विश्वस्य और शिव आदि अनेको नामोसे पुकारते हैं। बेहमें उनके दो ख़क्कप बताये गये हैं, जिन्हें केव्वेचा क्राह्मण जानते हैं। उनका एक सक्तप तो घोर है और दुसरा जिल है। इन दोनोंके भी अनेकों भेद हैं। इनकों जो भोर मूर्ति है, वह धय उपजानेवाली है। उसके अप्रि, विद्युत् और सूर्य आदि अनेकों रूप है। इससे पिन्न जो शिव नामवासी मुर्ति है, वह परम शाना एवं महरूमची है। उसके धर्म, जल और चन्द्रमा आदि कई रूप हैं। महादेखबीके आधे शरीरको अत्रि और आयेको सोम (चन्द्रमा) कहते हैं। उनकी विवयुर्ति ब्रह्मचर्चका पालन करती है और जो अत्यन्त पोर मूर्ति है, वह जगत्का संदार करती है। उनमें महत्त्व और ईबरन होनेके कारण वे महेश्वर कहलाते हैं। वे सबको दग्ध करनेवाले, अत्यन्त तीक्ष्ण, उप और प्रतापी हैं, इसीसे उन्हें स्व कहते हैं। वे देवताओं महान् हैं और इस महान् विश्वकी रहा करते हैं, इसलिये महादेव कड्लाते हैं। सब प्रकारके कमोंद्वरा सटा सब लोगोंको उन्नति करते और सबका कल्याण चाहते हैं. इस कारण उनका नाम शिव है। वे ऊर्ध्व-भागमें स्थित होकर देहधारियोंके प्राणीका नाश करते हैं और

सदा स्थिर रहते हैं, इस कारण उन्हें स्थाण कहा नया है। यूत, पविष्य और वर्तमान कालमें स्वाचर और जड़मोके आकारमें उनके अनेकों रूप प्रकट होते हैं, इसलिये वे बहुवान बहुताते है। उनमें सम्पूर्ण देवताओंका निवास है, इससे उनको विश्वरूप कहते हैं। उनके नेत्रसे तेज प्रकट होता है और उनके नेत्रोंका अन्त नहीं है, इसलिये वे सहस्राह्म, अनिताहा और सर्वतोऽक्षिमय कहलाते हैं। वे सब प्रकारसे पशुओंका पालन करते हैं और उनके साथ रहनेमें सुख मानते हैं तथा पशुओंके अधिपति हैं, इसलिये उनका नाम पशुपति है। मनुष्य यदि ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए प्रतिदिन स्थिर शिवल्डिको पूजा करता है तो इससे महात्मा शंकरको बढ़ी प्रसन्नता होती है और वे संतुष्ट होकर अपने पत्नोको सुख देते हैं। भगवान् शंकर ही अप्रिरूपसे पावको दण्य करते हुए इपजानचुनिये निवास काते हैं। जो लोग वहाँ उनकी पूजा करते हैं, उन्हें वीरोंको प्राप्त होनेवाले उत्तय लोक थिलते हैं। वे प्राप्तियोंके शरीरमें रहनेवाले और उनकी मृत्युक्तम हैं तथा ये ही प्राण, अपान आदि वायुके रूपसे देशके भीतर निवास करते हैं। उनके अनेकों धर्चकर एवं उद्दीप्त कार है, जिनको जगतुने पूजा

होती है। विद्वान् ब्राह्मण ही उन सब रुपोको जानते हैं। उनकी पहता, व्यापकता तथा दिव्य कर्मीके अनुसार देवताओंमें उनके बहुत-से बखार्च नाम प्रचलित है। वेदके पातरुद्रिय-प्रकरणमें उनके सैकड़ों उत्तम नाम हैं, जिन्हें वेदवेता जाहाण कानते हैं। महर्षि व्यासने भी उनका सतवन किया है। ये सम्पूर्ण लोकोंको अभीष्ट वस्तु प्रदान करते हैं। यह महान् विश्व उन्होंका स्वस्थ बताया गया है। ब्राह्मण और ऋषि उन्हें सबसे ज्येष्ट कहते हैं। वे देवताओं में प्रधान है। उन्होंने अपने पुलसे अफ्रिको लयत्र किया है। वे नाना प्रकारकी व्या-बाचाओंसे प्रस्त प्राणियोंको दुःससे बूटकारा दिसारी हैं। पुरुवास्य और धरणातगद्यसल तो वे इतने हैं कि शरणमें आये हुए किसी भी प्राणीका त्याग नहीं करते। ये ही पर्व्याको आय्, आरोच्य, ऐक्च्यं, धन और सम्पूर्ण कामनाएँ ज्ञान करते और वे ही पुन: उन्हें छीन लेते हैं। इन्द्र आदि हेवकाओंके पास उन्होंका दिया हुआ ऐसर्प है। तीनों लोकोंके शुधाशुध्यर उनकी सहा ही दृष्टि रहती है। समस कामनाओंके अधीश्वर होनेके कारण उन्हें ईश्वर कहते हैं और यहान लोकोंके ईवर होनेसे उनका नाम महेचर हुआ है।

#### धर्मके विषयमें आगम-प्रमाणकी श्रेष्ठता, धर्म-अधर्मके फल, सज्जन-दुर्जनोंके लक्षण और शिष्टाचारका वर्णन

वैशामायनवी कहते हैं—जनमेजय ! देवक्रीनन्दन भगवान् श्रीकृष्णका उपदेश समाप्त होनेपर पुणिहरने शान्तनुनन्दन भीष्मसे पुनः प्रश्न किया— पितामह ! धार्मिक विषयका निर्णय करनेके लिये प्रत्यक्ष प्रमाणका आवय लेना चाहिये या आगमका ? इन दोनोंमें किससे वास्तविक निर्णय हो सकता है ?

धीयजीने कहा—बेटा ! तुपने ठीक प्रक किया है, इसका उत्तर देता हूँ, सुनो—सार्थिक विषयमें संदेह होना सहज हैं, किंतु उसका निर्णय करना बहुत कठिन होता है। प्रत्यक्ष और आगम दोनोहीका कोई अन्त नहीं है। दोनोमें ही संदेह खड़े होते हैं। अपनेको बुद्धिमान् समझनेवाले हेतुवादी तार्थिक प्रत्यक्ष कारणकी ओर ही दृष्टि रत्तकर परोक्ष वस्तुका अभाव मानते हैं, सत्य होनेपर भी उसके अस्तित्वमें संदेह करते हैं। किंतु वे बालक हैं, अहंकारत्रदा अपनेको पण्डित मानते हैं; अतः उनका पूर्वोक्त निक्षय कदापि पुक्तिसंगत नहीं है। (आकाशमें नीलिमा प्रत्यक्ष दिस्ताची देनेपर भी वह विका हो है. अतः केवल प्रत्यक्षके बलसे सत्यका निर्णय
नहीं किया जा सकता। धर्म, ईवर और परलोक आदिके
विकास सामा-प्रभाण ही ब्रेष्ठ हैं: क्योंकि अन्य प्रमाणीकी
वहाँतक पहुँच नहीं हो सकती)। यदि कही कि एकमात्र ब्रह्म
जगत्का कारण कैसे हो सकता है ? तो इसका उत्तर यह
है—'तुम आत्वक छोड़कर दीर्मकालतक योगका अध्यास
क्ये और तत्त्वका साझात्कार करनेके लिये निरन्तर
प्रयत्यांति को रहो, तभी इसका ज्ञान हो सकता है। इसके
सिवा दूसरा कोई ज्याप नहीं है। जब सारे तर्क समाप्त हो जाते
है तभी उत्तम ज्ञानकी प्राप्ति होती है। यह ज्ञान ही सम्पूर्ण
बगत्के लिये उत्तम ज्यांति है। कोरे तर्कसे वो ज्ञान होता है,
वह जन्तवसे ज्ञान नहीं है, अतः उसे प्रामाणिक नहीं मानना
बाहिये। विसक्ता वेदके हारा प्रतियादन नहीं किया गया हो,
उस ज्ञानका परित्याम कर देना ही उचित है।

वृचिहरने पूज-पितायह ! प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम और भाँति-भाँतिके शिष्टाचार—ये बहुत-से प्रमाण उपलब्ध होते हैं। इनमें कीन-सा प्रवल है ? यह बतानेकी कृपा कीजिये।

भीमजीने कहा-बेटा ! जब बलवान् पुरुष दुरावारी होकर धर्मको हानि पहुँचाने लगते हैं तो साधारण यनुष्योंके द्वारा उसकी रक्षाका यह होनेपर भी समयानुसार उसमें विकृति आ ही जाती है। फिर तो यास-फूससे बके हुए कुऐकी तरह अधर्म ही धर्मका जेला पहनकर सामने आता है। इससे सदाबारका हास होने लगता है और आवारहोन, धर्मत्रोही तथा बेद-साम्रांका त्याग करनेवाले मन्दर्बद्ध पुस्त धर्मकी मर्चादा भेग करने लगते हैं। उस अवस्थामें धर्मके स्वरूपके विषयमें बड़ा संदेह होता है, ऐसी स्थितिये जो साधुसङ्गके लिये नित्य उत्कण्डित रहते हो, जिनकी चुन्हि आगम-प्रमाणको ही श्रेष्ट मानती हो, जो सदा संतुष्ट रहते तथा लोभ-मोहका अनुसरण करनेकले क्षर्च और कामकी उपेका करके धर्मको ही ज्लम समझते हों, ऐसे महात्या पुनवोंके पास जाकर तुम्हें प्रश्न करना चाडिये। उन संतोंके सदाजार, यहा और स्वाध्याय आदि शुभ कमेंकि अनुहानमें कथी कोई अन्तर नहीं आता । उनमें आचार, उसको बतानेवाले बेद्दास्य तथा धर्म—इन तीनोकी एकता होती है।

मुखिशिने पूज-पितासह ! मेरी बुद्धि पून: संशायके अपार समुद्रमें दूब रही है। मैं इसके पार जाना जाइता है, किंतु हुँदनेपर भी कोई कूल-किनारा नहीं दिखायी देता। यदि प्रस्पक्ष, आगम और शिष्टाचार—ये तीनों ही प्रमाण है तो इनकी तो पृथक्-पृथक उपलब्धि हो रही है और वर्ष एक है; फिर में तीनों कैसे धर्म हो सकते हैं?

भीमजीने कहा— राजन् ! यदि तुम प्रमाण-भेदसे धर्मको तीन प्रकारका मानते हो तो तुम्हारा कियार टीक नहीं है। यह निक्षय सम्द्रमें कि धर्म एक ही है। तीनो प्रमाणोंके हारा एक ही धर्मका दर्शन होता है। मैं यह नहीं मानता कि धे तीनों प्रमाण भिन्न-भिन्न धर्मका प्रतिपादन करते हैं। उक तीनों प्रमाणोंके हारा जो धर्ममध मार्ग बतत्स्वया गया है, उसीपर चलते रहो। तर्कका सहारा लेकर धर्मको जिल्लासा करना कदापि उधित नहीं है। मेरी बातमें तनिक भी संदेश न करो। अंधों और गूँगोंकी तरह निःसङ्क होकर, मैं जैसा कर्ट् उसके अनुसार आवरण करो। अजातवात्रो ! अहिसा, सत्य, क्रोधका अभाव और दान—ये चार सन्।तन धर्म हैं, इनका सदा ही सेवन करो। तुन्हारे पिता-पितामह आदिने ब्राह्मणोंके साथ जैसा बर्ताय किया है, उसीका तुम भी अनुसरण करो; क्योंकि ब्राह्मण धर्मके उपदेशक हैं। जो पनुष्य प्रपाणको भी अप्रमाण बनाता है, वह अज्ञानों है। उसकी ब्राहको प्रमाणिक नहीं मानना चाडिये; क्योंकि वह केवल विवाद करनेवाला है। तुम ब्राह्मणोंका ही विशेष आदर-सत्कार करके उनकी सेवामें लगे रहे और यह जान लो कि ये सम्पूर्ण लोक ब्राह्मणोंके ही आधारपर टिके हुए हैं।

वृधिष्ठिरने पूछा—रितामह ! जो मनुष्य धर्मकी निन्दा करते हैं और जो धर्मका आषरण करते हैं, वे किन लोकोंमें करते हैं ? आप इस विषयका वर्णन कीविये।

भीवाजीने कहा— युधिष्ठिर ! जो मनुष्य स्त्रोमुण और तबोगुणसे जित महिल होनेके कारण बर्मसे होह करते हैं, वे नरकमें पड़ते हैं तबा जो सदा सरलता और सत्वभाषणमें तत्पर होकर बर्मका पास्त्र करते हैं, वे मनुष्य स्वर्गस्थेकका सुस भोगते हैं। आचार्यको सेवा करनेसे जिन्हें एकमात्र धर्मका ही सहारा रहता है तबा जो सदा धर्ममें स्थित रहते हैं, वे देवलोकमें जाते हैं। मनुष्य हो या देवता, जो शरीरको कष्ट देकर भी बर्माबरणमें लगे रहते हैं तबा लोभ और हेवका स्थाग कर देते हैं, उन्हें सुस्का प्राप्ति होती है। मनीची पुरुष धर्मको ही ब्रह्मानीका ज्येष्ठ पुत्र कहते हैं। जैसे सानेवासोका मन पके हुए फारको अधिक पसंद करता है, उसी प्रकार धर्मनिष्ठ पुरुष धर्मको ही उसासना करते हैं।

पुणिक्रिरने पूजा—पितामह ! सासु पुत्रव कीन-से काम करते हैं ? तथा सज्जन और दुर्जन मनुष्य कैसे होते हैं ?

र्यमञ्जे कह-युचित्रिर ! दुक्त पुरुष तुरावारी, दुर्वर्ष (ब्यून्ड) और दुर्मुख (कटु वकन बोलनेवाले) होते हैं तथा सकर मनुष्य सुर्गात हुआ करते हैं। अब शिष्टाचारकी बातें सुने । धर्मात्वा पुरुष स्त्रकपर, गौओके बोक्ये तथा अनाजकी बेरीपर मल-मूत्रका त्वाग नहीं करते। सायुक्त्य देवता, पितर, पूत (प्राणी), अतिबि और कुटुम्बी—इन पौचोको घोजन वेकर होब अञ्चका स्वयं आहार करते हैं, घोजन करते समय कातचीत नहीं करते तथा भीगे हाथ लिये इायन नहीं करते हैं। जो लोग अप्रि, वृषय, देवता, गोधास्त्र, ब्राह्मण, वार्मिक और वृद्ध पुरुवोंकी प्रदक्षिणा करते हैं, जो बहे-बूहों, बोहासे कष्ट पाठे हुए मनुष्यों और स्त्रियोको तथा अनेको गाँवोके अधिपति, ब्राह्मण, गौ और राजाको सामनेसे आते देखकर जानेके रित्रये मार्ग देते हैं, उन सबको साधु पुरुष समझना चाहिये। सत्पुरुष-को चाहिये कि वह सब अतिथियों, सेवकों, सक्तों तथा शरण चाइनेवाले मनुष्योंकी स्वागतपूर्वक रक्षा करे। देवताओंने मनुष्योंके लिये सकेरे और सार्यकाल दो ही समय पोजन करनेका विधान किया है, बीचमें भोजन करनेकी विधि नहीं देखी जाती। इस नियमका पालन करनेसे उपवासका ही फल होता है। जो पुरुष ऋतुकालके अतिरिक्त समयमें स्रीके साथ

समागम नहीं करता, उसके द्वारा ब्रह्मचर्यका ही पालन होता है। अमृत, ब्राह्मण और गो—वे तीनों एक समान है, अतः गी और ब्राह्मणोंका सदा विविजूर्वक पूजन करना चाहिये। मनुष्य खदेशमें हो या परदेशमें, यदि उसके पास कोई अतिबि आ जाय तो उसे भूला न रहने दे। गुरुने जिस कामके लिये आज्ञा दी हो, उसे पूरा करके उन्हें सृष्टित कर देना चाहिये। गुरुके आनेपर उन्हें प्रणाम करे और उनकी विधिवत पूजा करके बैठनेके लिये आसन दे। गुरुको पूजा करनेसे आयु, यहा और लक्ष्मी—इन सक्की वृद्धि होती है। वृद्ध पुरुषोका कभी अपमान न करे, उन्हें कोई काम करनेके लिये न मेजे तथा यदि चुद्ध पुरुष राखे हो तो रावर्ष भी बैठा न रहे, ऐसा करनेसे पनुष्पकी आयु क्षीण नहीं होती। नेगी स्त्री और नेगे पुरुषोक्ते जयर दृष्टि न डाले। मैचुन और मोजन—ये दोनों कार्य सदा एकाना स्वानमें ही करे। तीबॉमें गुरु ही सबसे बेह तीर्थ है, पवित्र वस्तुओंचें हदय ही अधिक पवित्र है, जानोंचे परमात्राका ज्ञान सबसे बेह है और संतीत सबसे उत्तम सुल है। सार्वकाल और प्रात:कालमें वृद्ध पुरुषोकी वार्त सुननी बाहिये। जो सदा बड़े-बूट्रॉकी सेवाये लगा खता है उसे शास्त्रीय ज्ञान प्राप्त होता है। खाब्याय और घोजनके समय द्यदिना हाथ उठाना शाहिये तथा मन, वायी और इन्हिपोक्ते सदा अपने अधीन रसना बाहिये। अच्छे इंगसे बनाये हुए सीर, इलुवा, सिस्पड़ी और इविष्य आदिके द्वारा देवताओं तथा पितरोंका अञ्चकाबाद करना कार्डिये। नवप्रहोंकी पूजा करनी चाहिये। मूंछ और दाड़ी बनवाते समय मङ्गल-सूचक अध्यका उद्याग करना, श्रीकनेवालेको (दातं जीव आदि कहकर) आहोर्वाद देना तथा रोयप्रस पुरुषोका उनके दीर्घायु होनेकी शुभ कामना करते हुए

अधिनर्न करना चाहिये।

वुचिहिर ! तुम बड़ै-से-बड़े संकटमें पड़नेपर भी किसी ब्रेष्ठ पुरुषके प्रति 'तुम'का प्रयोग न करना । विद्वानीके रिप्ये तुम कड़कर पुकारना अववा उनका वध करना एक-सा ही माना गवा है। जो अपने बराबरके हों, अपनेसे छोटे हों अवना शिष्य हो, उनको 'तुम' कहनेमें कोई हर्ज नहीं है। पाप करनेवाले पुरुषका इदय ही उसके पापको प्रकट कर देता है। दुराबारी मनुष्य जाम-बुझकर किये हुए पापको भी दूसरोसे क्रियानेका प्रयत्न करते हैं, किंतु महापुरुषोक्ते सामने अपने किये हुए पापको गुप्त रतानेके कारण वे नष्ट हो जाते हैं। पापी मनुष्य यह सोषकर अपने यायपर पर्या डालना बाहते हैं कि मुझे पाप करते समय न मनुष्य देख पाते हैं न देखता, किंतु यह उनको भूल है: क्योंकि पापके द्वारा कियाया हुआ पाप नये-नये पायको ही यृद्धि करता है। जैसे नमककी डाडी जलमें द्वालनेसे गल बाती है, इसी प्रकार प्रायक्षित करनेसे क्रकाल पापका नाश हो जाता है। इसलिये पापको छिपाना नहीं चाहिये; क्योंकि क्रियानेसे यह बढ़ता है। यदि कभी पाप बन जाव तो उसे साथु पुरुषोपर प्रकट कर देना चाहिये। वे कर पापको ज्ञाना कर देते हैं । विद्वान् पुरुषोका कहना है कि धर्म सम्पूर्ण प्राणियोका इदय है, इसलिये सक्को धर्मने ही लगना चाहिये । मनुष्यको उचित है कि वह अकेला ही धर्मका आवरण करे; किंतु धर्मध्वती न बने । जो धर्मको उपभोगका साधन बनाते हैं — उसके नायपर जीविका चलाते हैं, वे धर्मके व्यवसायी है। दप्पका परित्याग करके देवताओंकी पूजा करे। छल-कपट छोड़कर गुरुजनोंकी सेवा करे और दान काके पालोककी याजके लिये धर्मसपी धनका सजाना संघा करे।

#### भीष्मका शुभाशुभ कर्मोंको सुल-दुःखकी प्राप्तिका कारण बतलाते हुए धर्मके अनुष्टानपर जोर देना

हो तो भी उसे घन नहीं मिलता और जो मान्यवान् है, वह बालक एवं दुर्बल होनेपर भी बहुत-सा धन प्राप्त कर लेता है। जबतक धनकी प्राप्तिका समय नहीं आता तबतक विशेष यत करनेपर भी कुछ हाथ नहीं लगता; किंतु लाभका समय आनेपर बिना यसके ही बहुत बड़ी सम्पत्ति मिल नाती है। यदि प्रयत करनेपर सफलता मिलनी अनिवार्य होती तो मनुष्य सब कुछ पा लेता। किंतु जो वस्तु प्रारक्षका मनुष्यके लिये अलभ्य है, वह ज्योग करनेपर भी नहीं मिल सकती।

मुधिहरने कहा—पितायह । मान्यहीन मनुष्य बलवान् | बहुत-से मनुष्य यत करके भी विफल होते देखे जाते हैं। कितने ही लोग धनके लिये अनेकों बार कुकर्म करके भी धनहीन ही रह जाते हैं।- कितने ही अपने धर्मानुकूरु कर्तव्यका पासन करके धनी हो जाते और कई निर्धन ही दिसायी देते हैं। कोई मनुष्य नीतिशासका अध्ययन करके भी नीतिज्ञ नहीं देखा जाता और कोई नीतिसे अनिभक्त होनेपर भी मन्त्रीके पद्पर पहुँच जाते हैं,इसका क्या कारण है ? कमी-कमी विद्वान् और मूर्ख दोनोंकी एक-सी स्थिति होती है। लोटी बुद्धिवाले पनुष्य घनवान् हो जाते हैं

(और अच्छी बुद्धि रसनेवाले विद्यन्तो कूटी काँड्री भी नहीं नसीब होती) । यदि विद्या पढ़कर मनुष्य अवस्य ही सुस पा लेता तो विद्यन्तो जीविकाके लिये किसी मूर्ल बनोका आक्रय नहीं लेना पड़ता । जिस तरह पानी पीनेसे मनुष्यकी व्यास अवस्य सुझ जाती है, जती प्रकार यदि विद्यासे अभीष्ट बन्तृकी सिद्धि अनिवार्थ होती तो कोई भी पनुष्य विद्याकी उपेक्षा नहीं करता । जिसकी मृत्युका समय नहीं आया है, वह संकड़ों बाजोंसे बिंध जावेपर भी नहीं परता; कितु जिसके जीवनकी अवधि पूरी हो चुकी है, यह एक तिनकेसे कु जानेपर भी प्राण त्याप देश है ।

भीमाबीने कहा-बेटा ! पदि नाना प्रकारकी बेहा तबा अनेकों उद्योग करनेपर भी मनुष्यको धन न मिल सके हो उसे उम तपस्या करनी चाहिये; क्योंकि बीज बोचे बिना अक्टर नहीं पैदा होता। मनीवी पुरुवोका कहना है कि मनुष्य दान देनेसे उपभोत्तकी सामग्री पाता है। बड़े-बड़ोकी शेवा करनेसे उसके जाम बुद्धि प्राप्त होती है और अहिंसा-वर्षके पालनारे वह दीर्घजीबी होता है। इसलिये लर्च दान दे, दूसरोसे याचना न करे, धर्मनिष्ठ पुरामोकी पूजा करे, मीठे वक्तन बोले, सबका धला करे, शानाधावसे रहे और किसी औं प्राण्डिकी द्विसा न करें। पुधिष्ठिर ! होंस, कीड़े और चीटी आदि जीचेंको उन-उन योनियोमें जराज करके सुरा-दुःसकी प्राप्ति करानेमें उनका अपना किया हुआ कर्य ही कारण है, यह सोकतर अपनी युद्धिको स्थिर करो (और साकर्मपे लग जाओ) । यनुव्य जो शुम और अशुभ कर्म करता तथा दूसरोंसे कराता है, उन दोनों प्रकारके कर्पोमेंसे शुपकर्मका अनुसान करके तो उसे प्रसन्न होता चाहिये और अशुध कर्म हो जानेपर उससे किसी अखे फलकी आहा नहीं रलनी चाहिये। जब धर्मका फल देखका मनुष्यकी बुद्धिमें धर्मकी श्रेष्ठताका निक्षय हो जाता है तथी उसका धर्मके प्रति विकास बकता है और तभी उसका मन धर्ममें

लगता है। जबतक धर्ममें बुद्धि युद्ध नहीं होती तथतक कोई उसके फलपर विद्वास नहीं करता। प्राणियोंकी वृद्धिमताकी यही पहचान है कि वे धर्मके फलमें विद्यास करके उसके आचरणमें लग जार्दे । जिसे कर्तव्य और अकर्तव्य दोनोंका ज्ञान है, उस पुरमको एकाप्रचित्त होकर धर्मका आचरण करना चाहिये। जो अनुरु ऐडर्पके स्वापी हैं, वे यह सोककर कि कहीं रवोगुणी होकर हम पुनः जन्म-पृत्युके चक्ररमे न यह जार्ष, सर्मका अनुष्टान करते हैं और इस प्रकार अपने ही प्रयत्नसे आत्याको महत् पदकी प्राप्ति करते हैं। काल किसी तरह धर्मको अधर्प नहीं बना सकता अर्बात् धर्म करनेकलेको दुःस नहीं देता; इसलिये धर्मात्म पुरुषको विशुद्ध आत्मा ही समझना चान्निये। धर्मका स्वरूप प्रन्यतिन अप्रिके समान तेजस्थी है। काल उसकी सब ओरसे रशा करता है। अतः अवर्यमें इतनी शक्ति नहीं है कि यह वर्यको क् भी सके। विद्युद्धि और पापके स्पर्धका अधाव—ये दोनों धर्मक कार्य है। धर्म किजयकी प्राप्ति करानेवाला और तीनों लोकोने प्रकाश फैलानेवला है। सोई कितना ही बुद्धियान क्यों न हो, यह किसीका हाच प्रकारकर उसे चलपूर्वक धर्मने नहीं लगा सकता । अब मैं चारों वर्णोंक सम्बन्धमें कुछ कहता हैं। ब्राह्मण, श्राविय, वैदय और गुद्र-इन सब क्योंकि हारीर पक्कपुतोसे ही बने हुए हैं और सबका आधा एक-सा है, पिर धी उनके लोकिक धर्म और विशेष धर्मने विभिन्नता रशी गयी है। इसका अंद्राय यही है कि सब लोग अपने-अपने सर्गका पालन करते हुए पुन: एकतको प्राप्त हों । यदि बड़ो धर्म तो नित्य पाना गया है, फिर कामे कर्ग आदि अनित्व लोकोंकी प्राप्ति कैसे होती है ? तो इसका टसर यह है कि जब धर्मका संकल्प नित्य होता है अर्थात् अनित्व कामनाओंका त्याग करके निकामधावसे पर्यका अनुद्धान किया जाता है, उस समय किये हुए धर्मसे सनातन लोक (निल परमामा) की ही प्राप्ति होती है।

भीष्मजीका देवता, ऋषि, पर्वत और नदी आदिके नाम बतलाकर उनके स्मरणसे धर्मकी प्राप्ति बतलाना तथा भीष्मजीकी आज्ञासे युधिष्ठिरका परिवारसहित हस्तिनापुरमें जाना

वृधिष्ठिरने पूछा—पितामह ! मनुष्यके कल्पाणका उपाय क्या है ? श्रम करनेसे वह सुली होता है ? किस कर्पके अनुष्ठानसे उसका पाप दूर होता है ? और कीन-सा कर्न नष्ट करनेवाला है ?

र्धायांने सहा बेटा ! यदि तीनों संख्याओंके समय देव-वंश और ऋषि-वंशका पाठ किया जाय तो मनुख दिन-

रात, सबेरे-काम अपनी इत्त्रियोंके द्वारा जानकर या अनवानमें जो-जो पाप करता है, उन सबसे छुटकारा था जाता है तथा वह सदा पवित्र खता है। देवपि-वंशका कीर्तन करनेवाला पुरुष कमी अंधा और बहरा न होकर सदा कल्याणका भागी होता है। यह दियंग्योनि और नरकमें नहीं पहता, संकरयोनियोंमें बन्म नहीं लेता, कभी दु:लसे भयभीत नहीं होता और मृत्युके

[511] सं० म० (खण्ड-दो) ४९

समय व्याकुरु नहीं होता । (देवता और ऋषि आदिके वंशकी नामावली इस प्रकार है—) सर्वधूतनमस्कृत देवासुरगुरु स्वयम् भगवान् ब्रह्माजी, उनकी पत्नी सती सावित्री देवी, वेदोंके उत्पत्तिस्थान जगत्कर्ता भगवान् नारायण, तीन नेजोवाले उपापति महादेव, देवसेनापति स्कन्द, विशास, अप्रि, वायु, चन्द्रमा, सूर्व, शचीपति इन्द्र, वमराज, उनकी पत्नी धूमोणां, अपनी पत्नी गौरीके साथ वरुण, ऋद्भिसहित कुबेर, सीव्य स्वभाववाली सुरभी गौ, महर्षि विज्ञता, संक्राय, सागर, गङ्का आदि नदियाँ, मस्द्गण, तपःसिद्ध वालसिन्य ऋदि, श्रीकृष्णद्वेपायन व्यास, नारद, पर्वत, विस्तवसु, हाडा, ह्यू, तुम्पुरु, वित्रसेन, देवतूत, सोभाग्यशास्त्रिनी देवकन्याएँ, उर्वशी, मेनका, रम्बा, निज़केशी, अलम्बुपा, विश्वाची, पृताबी, पश्चयुडा और तिलोत्तमा आदि दिव्य अधाराएँ, बारह आदित्य, आठ वसु, ग्यारह स्ट, अखिनीकुमार, पितर, धर्य, शासकान, तपस्वा, दीक्षा, व्यवसाय, पितामह, रात, दिन, मराचिनन्दन करवप, शुक्र, बृहस्पति, मङ्गल, बुध, राह्, ग्रानेखर, नक्षत्र, त्रातु, मास, पक्ष, संवसरर, विनताके पुत्र नस्त्र, समुद्र, काक्ने पुत्र सर्पेगण, प्रातह, विपाशा, चन्द्रभागा, सरस्रती सिन्धु देखिका, प्रधास, पुष्कर, गङ्गा, महानदी, बेधा, कावेरी, नर्धदा, कुरुपुना, विश्वरुपा, बस्तोया, अजुवाहिनी, सरपू, गण्डकी, महानद द्योणभद्र, ताम्रा, अरुणा, वेजवती, पर्णाद्वा, गीतमी, योदावरी, बेण्या, कृत्याबेणा, अज्ञिजा, दुन्द्रती, वसु, मन्यकिनी, प्रयाग, नैमिवारण्य, विश्वेष्ठरका स्वान (काशी), विमल सरोवर, खब्ड सलिलसे युक्त पुण्यतीर्थ, कुरुक्षेत्र, उत्तम समुद्र, तपस्या, दान, जग्बूमार्ग, विरध्वती, वितला, प्रक्रवती, बेदरमृति, वेदवती, मालवा, अञ्चली, पव्चित्र भूमान, गङ्गाहार (इरिग्रार), ऋषिकुरुया, समुद्रगामिनी पवित्र नदिवाँ, सर्मण्यती, कोशिकी, यमुना, भीमरबी, बाहुरा, माहेन्द्रवाणी, विदिवा, नीरिका, नन्दा, अपरतन्दा, तीर्थभूत महान् हुद्, गपा, फरगुतीर्थ, देवताओंसे युक्त धर्मारच्य, पवित्र देवनदी, डॉनॉ लोकोमें विरूपात, पवित्र एवं पापनाञ्चक ब्रह्मनिर्मित सरोवर (पुष्करतीर्य), दिव्य ओषधियोसे युक्त हिपवान पर्वत, नाना प्रकारके बातुओं, तीवाँ और औषधोंसे सुन्नोप्पित विश्वयगिरि, मेरु, महेन्द्र, मलय, चाँदीको लानोंसे युक्त श्वेतगिरि, शृङ्खान, मन्दर, नील, निषध, दर्दुर, चित्रकूट, अजनाम, गन्धमादन, सोमगिरि तथा अन्यान्य पर्वत, दिशा, चिदिशा, भूमि, वृक्ष, विश्वेदेव, आकाश, नक्षत्र और बहुगण—वे सदा हमारी रक्षा करें तबा जिनके नाम लिये गये हैं और जिनके नहीं लिये गये हैं, वे सम्पूर्ण देवता हमलोगोंकी रक्षा करते हैं। जो मनुष्य इपर्युक्त

सब प्रकारके भवसे मुक्त हो जाता है। देवताओंकी स्तुति और अधिनन्दन करनेवाला पुस्त्र सब प्रकारके संकीर्ण पापोसे छूट जावा है।

देवकाओंके अनन्तर समल पापीसे मुक्त करनेवाले तपः भिद्ध ब्रह्मवियोके नाम बतलाता है। यवक्रीत, रेभ्य, कक्षीवान्, ओक्षिज, पुगु, अङ्गरा, बाज्य, मेबातिथि और सर्वंगुण-सन्यत्र बर्षि—ये पूर्व दिसामें रहते हैं। क्रमुख, प्रमुख, मुमुख, स्वस्यातेष, मित्रावसमाके पुत्र महाप्रतापी अगस्य और परम प्रसिद्ध ऋष्क्रिष्ठ दुवायु तथा उद्याबाहु—ये दक्षिण दिशामें निवास करते हैं। अब पश्चिम दिशामें रहनेवाले प्रापियोंके नाम सुनो—अपने महोदर भाइयोंसहित उपङ्ग पाकिशाली परिव्याच, दीर्घतमा, गोतम, काञ्चप, एकत, क्रित, प्रित, महर्षि दुर्वासा और सारस्वत । इसी प्रकार अत्रि, वसिष्ठ, दासि, पराज्ञनन्दन व्यक्त, विद्यानित, भरष्टाज, नमदप्रि, परवृशम, ज्हारकापुत्र केतकेतु, कोहरू, विपुत्त, देवरू, देवरूमाँ, धौम्य, इक्तिकाञ्चप, स्त्रेमञ, नाविकेत, स्त्रेमहर्षण, बाव्यवा और पृगुनन्दन व्यवन—ये उत्तर दिशामें निवास करते हैं। यह देवता और ऋषियोंका मुख्य समुदाय अपने नामका कीर्तन करनेपर पनुष्यको सब पापोसे मुक्त करता है।

अब राजविंघोंके नाम सुनो—राजा नृग, यदाति, न्तूष, च्यु, शक्तिकाली पुरु, सुनुष्पार, विलीय, प्रतापी सगर, कुशास, योवनास, विज्ञास, सत्यवान, दुष्पना, महत्त्पताची चकवर्ती राजा भरत, पवन, जनक, दृष्टरध, नरकेषु राषु, दशरम, राक्षसम्भा वीरमर राम, शशमिन्दु, पगीरब, इरिक्कड, मरल, दुबरब, महोदर्च, अलकं, ऐक (पुनरवा), करबाप, कथ्योर, दक्ष, अम्बरीय, कुकुर, व्हायशस्त्री रेवत, कुरु, संबरण, सत्यपराक्रमी मान्याता, राजरि पुल्कुन्द, यङ्गाजीसे सेवित राजा जह, आदिराजा वेननन्दन पृषु, सनका प्रिय करनेवाले मित्रधानु, बसदस्यु, राजविश्रेष्ठ श्रेत, प्रसिद्ध राजा महाभिष, निर्मि, अहरू, आयु, राजविं क्षुप, राजा कक्षेत्रु, प्रतर्दन, दिवोदास, कोसलनरेश सुदास, राजर्षि नरु, प्रजापति मनु, हविध्र, पृष्य, प्रतीय, शान्तुन, अब, प्राचीनबर्हि, महायशस्त्री इथ्वाकु, राजा अनरण्य, जानुबङ्क, राजीर्वे कक्षसेन तथा इनके अतिरिक्त पुराजीमें जिनका अनेको कार वर्जन हुआ है, वे सब पुण्यात्मा राजा स्परण करनेथात्य हैं। जो मनुष्य प्रतिदिन सबेरे उठकर कान आदिसे शुद्ध हो प्रात:काल और सार्थकालमें इन नामोका पाठ करता है, वह धर्मके फलका भागी होता है।

वे सम्पूर्ण देवता हमलोगोकी रक्षा करते हैं। जो मनुष्य उपर्युक्त वनमेजपने पूळा—मुनिवर ! मेरे पूर्व पितामह राजा देवता आदिका कीर्तन, सवन और अभिनन्दन करता है, वह | युध्धिसने बाणसच्यापर पढ़े हुए कौरव-धुरचर भीष्यजीके

मुहसे जब धर्मसम्बन्धी शास्त्रीय वाते और दानकी विधि सुन लीं, सब शङ्काओंका समाधान त्राप्त कर लिया और धर्म ठवा अर्थके विषयमें उठनेवाले सम्पूर्ण संद्यवीको मिटा डाला, उस समय फिर कौन-सा कार्य किया ? यह बतानेकी कृपा कीजिये।

वैराम्पयनवीने कहा—राजन् ! धर्मराज बुधिद्विरको इस प्रकार उपदेश देकर जब पितामह भीव्य जुप हो गये, उस समय सारा राजमण्डल कुछ देरतक राज्य होका विकलिकित-सा हो गया। तदनन्तर, सत्यवतीनन्दन महर्षि व्यासभीने बोड़ी देर ध्यान करके गङ्गानन्तन घींकरो कहा—'नरब्रेह । अब राजा युधिष्ठिर शास हो कुके है—इनके शोक और संदेश निवृत्त हो गये हैं और ये अपने भाइयों, अनुनामी राजाओं तथा धनवान् श्रीकृष्णके साथ आपके समीप बेठे हुए हैं।' अब आप इन्हें इतितनापुर जानेकी आक्रा दीजिये।'

📨 भगवान् व्यासके इस प्रकार कहनेपर शालनुनन्दन भीवा मनिवर्षसम्बद्धाः राजा पुषिष्ठिरको जानेको आजा देते हुए मधुरवाणीमें बोले—'राजन् । अब तुम इतिनापुरको काओ और अपने मनकी बिन्ता दूर कर दो । राजा यदानिकी धाँति | इक्तिरापुरमे प्रवेश किया ।

श्रद्धा और दम गुणसे सम्पन्न होकर क्षत्रिय-धर्मका पालन करते हुए देवताओंका पूजन और पितरोंका तर्पण करो। ब्हुत-सा अन्न सर्च करके पर्याप्त दक्षिणा देकर नाना प्रकारके व्हाँका अनुष्टान करते रहो । ऐसा करनेसे तुम्हारा कल्याण होगा, अब तुन्हें अपनी मानसिक चिन्ता त्याग देनी चाहिये। तात ! प्रजाको प्रसन्न रखना, मन्त्री, सेनापति आदि प्रकृतिपाँको सान्त्वना देते रहना और सुहदाँका यथीबित सम्बान करना । जैसे मन्दिरके आसपासके फले हुए वृक्षपर ब्बूल-से पक्षी आकर बसेरा लेते हैं, उसी प्रकार तुम्हारे मित्र और दिवेची तुम्हारे आस्रयमें रहकर जीवन-निर्वाह करें। बेटा ! जब सूर्यनारायण दक्षिणायनसे निवृत्त होकर इतरायणपर आ जावै, उस समय फिर हमारे पास आना ।'

यह सुनकर कुन्तीनन्दन युधिष्ठिरने 'बतुत अच्छा' कहकर िमामहकी अरहा जीकार की और उन्हें प्रयाम करके परिवारसहित हरितनापुरकी ओर चले। उनके आगे-आगे राजा श्रुवराष्ट्र और पवित्रका गान्धारी देवी भी और साबमें व्यविगण, सभी चाई, घगवान् श्रीकृष्ण, नगर और प्रान्तके त्येग तका वृद्ध मजी बल रहे थे। इन सकके साथ धर्मराजने

## भीष्मके अन्त्येष्टि-संस्कारकी सामग्री लेकर युधिष्ठिर आदिका उनके पास आना और भीष्मका श्रीकृष्ण आदिसे देहत्यागकी अनुमति लेना

माद कुन्तीनन्दन युधिष्ठिरने नगर और प्रानके लोगोका यशोषित सम्मान किया तथा उन्हें अपने-अपने घर जानेकी आज़ा दी। इसके बाद जिन क्रियोंके पति और पुत्र बुद्धये गारे गये थे, उन सबको बहुत-सा धन देकर धैर्य वैद्याया। तदनन्तर, युधिष्ठिरका राज्यसिंहासनके ऊपर अधियेक किया गया और उन्होंने मनी आदि समस प्रकृतिबोको अपने-अपने पद्मार स्वापित करके वेदवेता एवं गुजवान् ब्राह्मणोसे उत्तम आशीर्वाद प्रहण किया। उत्पक्षात् सवा युधिष्ठिरने प्रचास दिनोतक हस्तिनापुरमें खनेके बाद जब सुर्यदेवको दक्षिणायनसे नियुत्त होकर उत्तरायगर्ये आये देखा तो उन्हें कुरुबेष्ठ भीष्मजीकी मृत्युका समरण हो आया और बे यह करानेवाले ब्राह्मणोंके साथ हस्तिनापुरसे चलनेको उठत हुए। जानेके पहले उन्होंने भीष्मश्रीका अन्येष्टि-संस्कार करनेके लिये पृत, माला, सुगन्धित इच्च, रेडामी बना, सन्दर, काला अगुरु, अखे-अखे फूल तथा नाना प्रकारके स्त्र आदि सामग्री भेज दी। फिर युतराष्ट्र और गान्धारीको आगे करके | 'दादाजो ! मैं युधिष्टिर आपकी सेवामे उपस्थित हूं और

वैश्वमायनवी कहते हैं—राजन् ! हिलनापुरमें जानेके | माता कुत्ती, सब भाई, भगवान् श्रीकृष्णा, बुद्धिमान् विदुष् और सात्यकिको साथ लेकर वे नगरसे बाहर निकले । उनके साव रव, हाथी, धोड़े आदि राजोबित उपकरण और वैष्यक्का महान् ठाट-बाट था । बंदीजन उनकी स्तुति करते हुए चलते थे। महातेजस्वी युविहिर भीवाजीके स्वापित किये हुए जिविध अग्रियोंको आगे रतकार स्वयं पीछे-पीछे सरव रहे थे। वचासमय वे कुरुक्षेत्रमें ज्ञाननुनन्दन भीव्यजीके पास जा पहुँचे । उस समय वहाँ पराशस्त्रन्दन व्यास, देवाँषे नारद और देवल ऋषि उनके पास कैठे ये तथा महाभारत-युद्धमें मरनेसे क्वे हुए और अन्यान्य देशोंसे आये हुए बहुत-से राजा वन पहालाको सब ओरसे रक्षा कर रहे थे। धर्मराज युधिष्ठिरदूरसे ही बीरझच्यापर सोये हुए भीवजीका दर्शन करके भाइपोसकित रक्षमे ज्ञर पढ़े और निकट जाकर उन्होंने पितामह भीव्य तबा व्यास आदि महर्षियोको प्रणाम किया। इसके बाद उन महर्षियोंने भी उनका अभिनन्दन किया। फिर वे ऋषियोंसे यिरे हुए पितामहके पास जाकर बोले—

आपके चरणोमें प्रणाम करता हूँ। यदि आपको स्था सेवा सुनायो देती हो तो आज्ञा दीजिये, मैं आपको स्था सेवा करूँ ? आपके बताये हुए सम्ययर अजियोको लेकर मैं उपस्थित हुआ हूँ। आपके महातेजस्वी पुत्र राजा धृतग्रष्ट भी अपने मन्त्रियोके साथ यहाँ प्रधारे हुए हैं। भगवान् ब्रीकृष्ण, मरनेसे बचे हुए समस्त राजा और कुठजाङ्गल देशके लोग भी आये हुए हैं। आप आँखें खोलकर इन सबकी ओर देखिये। आपके कथनानुसार इस सम्यक्ते लिये जो कुछ करना आयड्मक था, वह सब कर लिया गया है। सभी उपयोगी बखुओंका प्रवन्थ हो खुका है।

परम बुद्धिमान् युधिष्ठिरके इस प्रकार कहनेपर गङ्गानन्दन भीष्मजीने आँखें खोलकर अपने कारों ओर खड़े हुए समका भरतवंशी राजाओंकी ओर देखा। किर युधिष्ठिरका इस्य पकड़कर मेघके समान गम्भीर वाणीये यह समयोजित क्वन कहा — 'बंटा युधिष्ठिर! तुम अपने मन्त्रियोंके साथ यहाँ



आ गये, यह बड़ी अच्छी बात हुई। घगवान् सूर्य अब दक्षिणायनसे उत्तरावणकी ओर आ गये हैं। इन तीसे बाणोंकी सच्यापर शयन करते हुए आज मुझे अडुक्टन दिन हो गये; किंतु ये दिन मेरे लिये सी वर्षक समान बीते हैं। इस समय चान्द्रमासके अनुसार माधका महीना प्राप्त हुआ है। इसका यह शुक्रपक्ष बल रहा है, जिसका एक भाग बीत चुका है और तीन भाग बाकी है।

धर्मपुत्र युधिष्ठिरने ऐसा कहकर भीष्मतीने धृतराङ्गको ।

सम्बोधित काके कहा—'राजन् ! तुम धर्मको अन्छी तरह जानते हो । तुमने अर्थ-तत्त्वका भी मलीभौति निर्णय कर लिया है। अब तुन्हारे यनमें किसी प्रकारका संदेह नहीं है; क्योंकि तुमने अनेकों शास्त्रोंका ज्ञान रखनेवाले बहुत-सं विद्वान् ब्राह्मणोको सेवा को है। सप्पूर्ण बेदो, ज्ञान्त्रों और बर्पोंका तुम्हें पूरा-पूरा ज्ञान है; अतएव तुमको शोक नहीं करना चाहिये। जो कुछ हुआ है, बैसी ही होनहार थी। तुमने कृष्णक्रैयाचन व्यालनीसे देवताओंका रहस्य भी सुन लिया 🕯 (अतीके अनुसार महाभारत-युद्धकी सारी घटनाएँ हुई हैं) । ये पाष्ट्रव जैसे राजा पाष्ट्रके पुत्र हैं वैसे हो धर्मको दृष्टिसे तुष्कारे भी हैं। ये सदा गुरुजनोंकी सेवामें लगे रहते 🖥। तुम धर्ममें त्थित स्टूकर अपने पुत्रोंके समान ही इनको रक्षा करना । धर्मराज चुचिद्विरका हाह्य बहुत ही शुद्ध है। ये सदा तुष्हारी आज्ञाके अधीन रहेंगे। मैं जानता 🖁 इनका सम्भाव बहुत ही कोमल है और ये गुरुवनोंके प्रति कड़ी भक्ति रखते हैं । तुन्हारे पुत्र बड़े दुरात्या, स्तोधी, स्तोधी, ईचा रक्तनेवाले और दुरावारी से, अतः उनके लिये कभी शंक न करना ।'

धृतराष्ट्रसे ऐसा कड़कर भीष्मजी भगवान् श्रीकृष्णसे बोले—'भगवन् ! आप देवनाओंके भी देवता हैं। देवता और असुर सभी आपके चरणोंमें शीक झुकाते हैं। अपने तीन पगोसे विलोकीको नापनेवाले भगवान् वायन ! आपको प्रणाम है। आप शङ्क, चंक तथा गदा धारण करनेवाले हैं, वासुदेव, हिरण्यात्मा, पुरुष, सविता, विराट, अनुस्य जीव और सनातन परमात्मा भी आप ही है। कमलके समान नेत्रोवाले पुरुषोत्तम । आप मेरा उद्धार करें । श्रीकृष्ण । अस आप युझे जानेकी अदल दीजिये और सदा आपकी शरणमें रहनेकाले इन पाण्डु-पुत्रोंकी रक्षा करते रहिये। मैने दुर्वृद्धि दुर्योधनको यह कहका समझाया वा कि 'जहाँ श्रीकृष्ण हैं वहाँ धर्म है जहाँ धर्म है उसी पक्षकी जीत होनी निश्चित है, इसलिये बेटा दुर्पोधन । घगवान् श्रीकृष्णकी सहायतासे तुम पाळवोके साथ संधि कर लो, यह संधिके लिये बड़ा अच्छा अवसर हाय आया है।' इस प्रकार बार-बार कहनेपर भी उस मुखनि मेरी बात नहीं मानी और सारी पृथ्वीके घीरोंका नाहा कराकर असमें वह रूपं भी कालके गालमें चला गया। भगवन् ! मैं आपको जानता 🜓 आप वे ही पुरातन ऋषि नारायण है, जो नरके साथ विरकालतक वदरिकाश्रममें निवास करते रहे हैं। देवर्षि नारद और महातपस्त्री व्यासजीने भी युक्रसे कहा वा कि 'वे श्रीकृष्ण और अर्जुन साक्षात् भगवान् नारायण और नर हैं, जो मानव-झरीरमें अवतीर्ण हुए है।' श्रीकृष्ण ! अब आप आज्ञा दीतिये, में इस दारीरका परित्याग करूँगा। आपकी आज्ञा मिलनेपर मुझे परमगतिकी प्राप्ति होगी।'

अकुम्मने कहा—भीष्यजी ! यै आपको सहर्ष आहा देता हूँ। आप वसुलोकको जाइये, इस लोक्यें आपके हरा अणुमात भी पाप नहीं हुआ है। राज्यें ! आप दूसरे मार्कप्रदेशके समान पितृसक्त हैं; इसलिये मृत्यु विनीत दासीकी भाँति आपके बदायें हैं।

भगवान्के ऐसा कहनेपर गङ्गानन्त्र भीव्यने पाळको तथा धृतराष्ट्र आदि सभी सुद्धदोसे कहा—'अब मैं प्राणीका त्वाग करना चाइता है, तुम सब लोग मुझे इसके लिये आज़ा दो। तुन्हें सदा सत्वधर्मक पालनका प्रथम करते रहना चाहिये; क्योंकि सत्य ही सबसे बड़ा चल है। तुम लोगोंको सबके साथ कोमलताका बर्ताय करना, सदा अपनी इन्द्रियोंको क्शमें रहना, ब्राह्मणोंके प्रति भक्ति करना तथा धर्मनिष्ठ एवं तथकी होना चाहिये।

यह कहकर भीष्यजीने अपने सब सुहदोंको गलेसे लगावा और युविष्टिरसे पुनः इस प्रकार कहा—'राजन् ! तुम सामान्यतः सभी ब्राह्मणोको, विशेषतः विद्वानोकी और आचार्य तथा कृत्वजोको सदा ही पूजा करते रहना।'

## भीष्मजीका प्राण-त्याग और घृतराष्ट्र आदिके द्वारा उनका दाह-संस्कार, कौरवींका गङ्गाके जलसे भीष्मको जलाञ्चलि देना, गङ्गाजीका प्रकट होकर पुत्रके लिये शोक करना और श्रीकृष्णका उन्हें समझाना

वैशाम्यायनजी कहते हैं--जनमेजच ! समस्त कोरबोसे | इस प्रकार कहकर शानानुनन्दन भीवाजी कुछ देशक मुपबाय पड़े रहे । तदनत्तर, वे मनसहित प्राणकायुको क्रथदाः धिन्न-धिन्न धारणाओंचे स्थापित करने लगे। इस तरह घीरिक क्रियाके द्वारा रोके हुए महाठ्या भीव्यजीके प्राण क्रमशः अपर चढ्ने लगे । उस समय वहाँ एकजित हुए सभी संत-महात्माओंके बीच एक वर्षे आक्षयंकी घटना घटी। ब्यास आदि सब महर्षियोंने देखा कि शास्तनुनद्दन भीव्यका प्राण उनके जिस-जिस अञ्चलो त्यागकार अधर उठता था. तस-उस अङ्गके बाण अपने-आप निकल जाते और उनका बाव भर जाता था। इस प्रकार सबके देखते-देखते भीव्यजीका प्ररीर क्षणघरमें बाजसे रहित हो गवा। वह देखकर भगवान् श्रीकृष्ण और व्यास आदि महर्षियोको बहा विस्पय हुआ। भीष्मजीने अपने देशके सभी द्वारोको बंद करके प्राणको सब ओरसे रोक लिया था, इसलिये वह उनका मस्तक (ब्रह्मस्त्र) परेड्कर आकाशमें चला गया। उस समय देवताओंने दुन्दुभी बजायी और फूलोकी वर्ष की। सिद्धें तथा ब्रह्मवियोक्ते वदा हर्ष हुआ। वे भीष्मजीको साधुवाद देने लगे। भीष्मजीका प्राण उनके ब्रह्मरश्रमें निकलका उल्काकी भाँति आकाशको ओर उड़ा और क्षणधरमें किलीन हो गया। इस प्रकार भरतबंशका भार वहन करनेवाले शान्तनुनन्दन भीव्यजी कालके अधीन इए।

तदनन्तर, बहुत-से काष्ठ और नाना प्रकारके सुगन्धित इच्छ लेकर महात्मा पाण्डक, विदुर और बुचुन्सुने विदा तैयार की और बाकी लोग अलग साढ़े होकर देखते सी । तत्पक्षत् युधिहिर और विदुरतीर भीष्मजीको वितापर सुलकर उन्हें रेक्सी वक्षों और फुल्सेकी मालाओंसे दक दिया। उस समय युपुत्सुने उनके क्यर एवं लगाया, भीमसेन तथा अर्जुन केत बैंबर और व्यवन हुलाने लगे। माहीकुमार नकुल और सहवेवने पगड़ी हाथमें लेकर भीषाजीके मसकस्पर रखी। कुस्कुलको क्षियाँ ताहके पंसे लेकर घारों



ओरसे उन्हें हवा करने लगीं। फिर पाण्डवोने विधिपूर्वक समयोचित पितृमेध किया और भीष्मके शतका संस्कार करते हुए अप्रिमें बहुत-सी अब्बुलियाँ झलीं। उस समय सामवेदके विद्वान् ब्राह्मण सामगान करने लगे और धृतराष्ट्रने कन्दनकी लकड़ी तथा सुगन्धित वस्तुओंसे भीष्मके शरीरको आव्हादित करके उनकी जितामें आग लगा दी। फिर शृतराष्ट्र आदि सब कौरवोंने उस जलती हुई जिताकी प्रदक्षिणा की। इस प्रकार भीष्मजीका दाह-संस्कार करके समस्त कौरव अपने कुलकी विद्यांको साथ लेकर ऋषि-मुनियोंसे सेवित परम पवित्र भागीरबीके तटपर गये। उनके साथ महर्षि ज्यास, देववि नारद, अस्तित, देवल, भगवान् श्रीकृत्या तथा नगर-निवासी मनुष्य भी थे। वहाँ पश्चिकर सब लोगोंने विविध्युर्वक महात्या भीष्मको जलाहाति दी।

उस समय अपने पुत्र घोष्मको जलाञ्चलि देनेका कार्य पूरा हो जानेपर धगवती धागीरबी जलके ऊपर प्रकट हुई और शोकसे विकल हो कौरवोसे शे-रोकर कहने लगी—



'प्रिय पुत्रो ! मेरी बात सुनो—भीष्म राजोचित सदाचारसे सम्पन्न थे, उनकी बुद्धि बड़ी पवित्र वी और उनका जन्म मो

बहुत उत्तम कुलमें हुआ था। वे कुलकुलके वृद्ध पुरुषोंका सतकार करनेवाले और अपने पिताके बड़े चक्त थे। उन्होंने अपने जीवनये महान् जतका पालन किया था। जमदग्नि-कुमार परशुरायजी भी अपने दिव्य अखोके द्वारा उन्हें परास्त नहीं कर सके थे; किंतु ये ही महापराक्रमी भीष्म शिखण्डीके हाबसे मारे गये, वह कितने दुःसकी बात है ! अवत्र्य ही मेरा इदय पत्वरका बना हुआ है, तभी तो अपने प्यारे पुत्रको जीवित न देखकर भी यह फट नहीं जाता। काशीपुरीके त्वयंतरमें समस्त क्षत्रिय राजा एकत्र हुए थे; किंतु भीव्यने अकेले ही उर सबको जीतकर काशिराजकी कन्याओंका अपहरण किया था । हाय ! बलमें जिनकी समानता करने-वाला इस युव्वीयर दूसरा कोई घीर नहीं है, उन्हींको जिलाव्यक्ति हाबसे मारे गये सुनकर आज मेरी छाती क्यों नहीं फट बाती ? ओह ! जिन्होंने कुरक्षेत्रके मैदानमें मुद्ध करके परजुरामको भी अनापास ही कष्टमें हाल दिया था, उन्हींकी पृत्य शिरतमांक हाथसे हुई ।"

ऐसी बातें बहुकार जब गङ्गाजी बहुत विकाप करने लगीं से धगवान् क्षीकृष्णने उन्हें समझाते हुए कहा — 'कल्याणी ! धैर्य धारण करों, शोक त्याग दो । तुन्हारे पुत्र भीवाजी अत्यक्त इतम लोकमें गये हैं, इसमें तिनक भी संदेह न करों । ये पहातेज्ञाती वसु बे । वसिष्ठ मुनिके शापसे उन्हें मनुष्य-घोनिमें बन्ध लेना पड़ा था । उनके लिये तुन्हें शोक नहीं करना व्यक्तिये । उन्होंने समराङ्गाणमें क्षत्रियधर्मके अनुसार युद्ध किया था । वे अर्जुनके द्वारा मारे गये हैं; शिक्तण्डीके हायसे उनकी मृत्यु नहीं हुई है । देखि । तुन्हारे पुत्र कुरुबेष्ठ भीव्य जब हाथमें धनुष-वाण लिये खते, उस समय साक्षात् इन्द्र भी उन्हें पारनेमें समर्च नहीं हो सकते थे । वे तो अपनी इन्द्रासे ही शरीर त्यागकर दिव्य लोकमें गये हैं । सम्पूर्ण देवता मिलकर भी युद्धमें उन्हें मारनेकी शक्ति नहीं रखते थे, इसलिये सुम कुरुनन्दन भीव्यजीके लिये शोक न करो । वे तस्क्रोंके सक्तमको प्राप्त हुए हैं, उनकी चिन्हा छोड़ दो ।'

वैद्यानकार्वे कहते हैं—जनमेजय ! भगवान् श्रीकृष्ण और व्यासने जब इस प्रकार समझाया तो नदियोंमें श्रेष्ठ गङ्गाजी होक छोड़कर पानीमें उत्तर गयीं और श्रीकृष्ण आदि सब लोग गङ्गाबीका सत्कार करके उनकी आज्ञा ले वहाँसे लीट आये।

# संक्षिप्त महाभारत

#### आश्चमेधिकपर्व

युधिष्ठिरका शोक करना, श्रीकृष्णका उन्हें सान्त्वना देना और व्यासजीका युधिष्ठिरको समझाते हुए राजा मरुत्तकी कथा सुनाना

नारायणं नमस्कृत्य सं वैय सर्रोतसम्। देवीं सरस्वती व्यासं ततो जयमुद्रोत्येत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्त्रस्य भगतान् ब्रीकृष्ण, उनके नित्यससा नास्वरूप नरस्त्र अर्जुन, उनकी ठीला प्रकट कानेवाली भगवती सास्वती और उसके बका महर्षि वेद्य्यासको नमस्त्रार करके आसुरी सम्पन्तियोगर विजय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महामगत प्रन्यका पाठ करना चाहिये।

वैदान्यायनवी कहते हैं—जनमेजय ! भीष्यको जलाञ्चाल दे लेनेके पक्षात् महाराज धृतराष्ट्रको आगे करके महाबाह् युधिष्ठिर पानीसे बाहर निकले। उस समय उनको सम्पूर्ण इन्द्रियाँ द्योकसे व्याकुल हो रही थी। बाहर आनेपर वे दोनी



नेत्रोसे औसूकी चारा बहाते हुए गङ्गाजीके तटघर गिर पड़े ।

राजाको इतना दीन और इतोत्साह देखकर पाण्डव फिर शोकमें डूब गये और उन्होंके पास बैठ रहे। तब भगवान् बीक्ष्याने कहा — 'राजन् ! यदि प्रनुष्य मरे हुए प्राणीके स्थि अपने मनमें अधिक झोक करता है तो उसके परलोकवासी विता-वितायत आदि बहुत संतप्त होते हैं। इसलिये आप बड़ी-बड़ी दक्षिणावाले नाना प्रकारके वज्ञोंका अनुग्रान करके सोम-रससे देवताओंको और खपा (भाद) के द्वारा पिनरोको नुप्त कीजिये। अतिथियोको अन्न और जल देकर नवा अकिवन मनुष्योको उनकी इन्हाएँ पूर्ण करके संतुष्ट कीजिये । आपने तो जाननेथोन्य तत्त्वका ज्ञान प्राप्त किया है, करनेयोग्य कार्योको पूर्ण कर लिया है तथा भीवा, व्यास, नारद और विदुरजीके पुँहसे राजाके धर्मीका श्रवण किया है। अतः आपको मृत्र पुरुषोके समान शोक नहीं करना चाहिये। उठिये और अपने पिता-पितामहोके बर्ताबका अनुसरण करते हुए राज्यका भार सैभातिये। महाराज ! जैसी होनहार थी वैसा ही सब कुछ हुआ है, अतः शोक त्वाग दोजिये। इस युद्धमें जो लोग मारे गये हैं, उन्हें अब आप फिर नहीं देस सकते।'

यह कहकर घगवान् श्रीकृषा चुप हो गये। तब पहातंत्रस्यी पुधिष्ठिरने कहा—'गोविन्द! आपका मेरे कपर जो प्रेम है, उसे में अच्छी तरह जानता हूँ। आप स्नेह और सौहार्द्वका सदा ही मुझपर कृषा करते रहते हैं। गदाधर! यदि प्रसन्नतापूर्वक आप मुझे तपोवनमें जानेकी आजा दे देते तो मेरा सबसे बड़ा प्रिय कार्य हो जाता। मैं पितायह भीव्यको और खुद्धसे कभी पीठ न दिखानेवाले नरश्रेष्ठ कर्णको मस्वाकर कभी शान्ति नहीं पा सकता। अब जिस उपायसे मुझे अपने कृत्तापूर्ण पापसे छुटकारा मिले, जिस कामके करनेसे मेरा जित शुद्ध हो, वही कीव्रिये।'

कुन्तीनन्दन युधिष्ठिरको ऐसी बातें करते देख धर्मके तत्त्वको जाननेवाले महातेत्रस्वी व्यासजीने कहा—'तात !



तुष्प्रारी बुद्धि अभी शुद्ध नहीं हुई। तुम पुनः बालकोंको भाँति मोहमें पढ़ गर्य। हमलोगोका कार-कार संच्याना व्यर्थका प्रकाप सिद्ध हो रहा है, अब हम किस लायक रह गये ? युद्धसे ही जिनकी जीविका चलती है, उन क्षत्रियोंके वर्य तुष्टें भलीभाँति विदित्त हैं। जैसा बर्ताव करनेसे राजाको मानसिक बिन्तासे प्रस्त नहीं होना पड़ता, वह भी तुमसे क्रिया नहीं है। तुमने सम्पूर्ण मोक्ष-धर्मोका वदार्थक्यसे ब्रवण किया है। मैंने भी अनेको जार तुम्हारे संदेहोंका निवारण किया है। इसके सिवा, तुम सम्पूर्ण राज-धर्म और दान-धर्मको मी सुन चुके हो। इस प्रकार सब धर्मकि ज्ञाता और सम्पूर्ण शास्त्रोके विद्यान् होकर भी अक्षानवदा बारंबार मोहमें क्यों पड़ रहे हो ? युधिष्ठिर ! मुझे तो ऐसा जान पड़ता है कि तुमारी युद्धि ठीक नहीं है (तथी तुम सारा दोव अपने ही ऊपर मकते हो)। अच्छा, यदि अन्ततोगत्वा तुम अपनेको ही युद्ध-सम पाप-कर्मकी जड़ मानते हो तो वह उपाय भी सुनो, जिससे उस पापका नाश हो सकता है। जो प्रनुष्य पाप करते हैं, बे तपस्या, यज्ञ और दानके द्वारा ही अपना उद्धार करते हैं। इन्हीं कमोंसे पापियोंकी शुद्धि होती है। यज्ञोसे ही देवताओंका माहालय अधिक हुआ है और क्रियानिष्ठ देवताओंने यहके ही बलसे दानवोंको परास्त किया है। दशरबनन्दन घगवान् रामने तथा दुष्यन्त और ज्ञञ्जनलाके पुत्र तुन्हारे पूर्वीपतामह राजा भरतने जिस प्रकार अश्वमेधयत्रका अनुष्ठान किया वा, उसी प्रकार तुम भी नाना प्रकारको दक्षिणा देकर तथा

बहुत-से मनोवाज्ञित पदार्थ, अन्न और धन आदि सर्च करके अश्वमेधयत करो ।'

*चुच्छिरने कहा—विद्यवर* ! इसमें संदेश नहीं कि असमेधयत राजाको पवित्र कर सकता है, किंतु इसके सम्बन्धमें में अपना एक हार्दिक अधिप्राय आपके सामने प्रकट करना चाहता है, उसे सुनिये। अपने जाति-भाइयोंका यह महान् संहार करानेके बाद अब मेरे पास दक्षिणामें देनेके लिबे धन नहीं रह गया है, अतः इस समय में धोड़ा-सा भी दान करनेमें असमर्थ है। यहाँ जो राजकुमार उपस्थित हैं, थे सभी संकटमें पड़े हुए हैं। इनके शरीरका वाब भी अभी सूक्तने नहीं पाया है। इस युद्धके कारण ये भी दीन एवं दु:खी हो गये हैं। अतः इनसे भी में धनकी याखना नहीं कर सकता । सारी पृथ्वितीका नाम कराकर यो ही मैं शोकमें हुया हुआ है। अब इन बेचारोंसे किस तरह कर वसूल कहे ? दुर्वोधनके अपराधसे यह पृथ्वी और इसपर रहनेवाले अधिकांत्रा राजा नष्ट हो गये तथा इमलोगोंके माथे अययशका दीका लगा। दुर्योधनने धनके लोभसे समस्त धूनव्यक्तका संद्वार कराया; किंतु धन मिलना तो तूर रहा, उसका अपना साजाना भी साली हो गया। अश्वयेशवज्ञये समुजी पृथ्वीको दक्षिणा देनी चाहिये, यही विद्यानीने पुरुष करूप माना है। इसके सिवा जो कुछ किया जाता है, यह विधिके विपरीत 🖁 । मुख्य वस्तुके अभावमें जो दूसरी कोई वन्तु दी जाती है, वह प्रतिनिधि दक्षिणा कहरवाती हैं; किंतु प्रतिनिधि दक्षिणा देनेकी मेरी इच्छा नहीं होती; अत: इस विषयमें आप मुझे उचित सलाह देनेकी कृपा करें।

युधिष्ठिरके इस प्रकार कहनेयर श्रीकृष्णहैयायन व्यासने बोझे देलक सोचकर कहा—'धर्मराज! यद्यपि तृप्तारा कजाना इस समय लाली हो गया है तथापि वह बहुत झीछ यर जायगा। प्राचीन समयमें महात्मा राजा मस्तने बहुा धारी यह करके उसमें शहायोको बहुत-सा सुवर्ण दान किया था। वह इतना अधिक वा कि ब्राह्मणलोग उसे ला न सके, बहीं छोड़कर चले आये। वह सारा धन आज धी शिमालय पर्यतपर पड़ा हुआ है। तुम उसे मैगवा लो, वह तुम्हारे यहके लिये पर्याप्त होगा।'

कृषिडिरने पूजा—महर्षे ! महाराज मरुत किस समय इस पृथ्वीके राजा हुए वे ? तथा उनके प्रामें इतने धनका संप्रह किस प्रकार किया गया वा ?

करनेवी करा-केटा ! सत्ययुगमें राजदण्ड धारण करनेवाले वैवस्तत मनु एक प्रसिद्ध राजा थे । उनके पुत्र महाबाहु प्रसंधिके नामसे विख्यात थे । प्रसंधिके पुत्र

क्षुप और क्षुपके पुत्र महत्त्रात इक्ष्याकु हुए। इक्ष्याकुके सौ पुत्र हुए, जो बड़े ही वार्मिक थे। उन्होंने उन सची पुत्रोंको इस पृथ्वीका राजा बनाया। उनमें सबसे ज्येष्ठ पुत्रका नाम था विश्व, जो धनुर्धर वीरोका आदर्श था। विदाके पुत्रका नाम विविश वा, उसके पंतर पुत्र हुए। वे सब-के-सब धनुवके द्वारा पराक्रम दिगानेवाले, ब्राह्मणपल, सत्ववादी, दान-धर्मपरायण, शान्त और सर्वदा मधुर-भाषण करनेवाले थे। इन सक्त्रें जो बड़ा था, उसका नाम था सनीनेत्र, वह अपने छोटे भाइयोंको बहुत कष्ट दिया करता था। पराक्रमी तो यह था ही, सबको जीतकर अकण्टक राज्य करने लगा; किंतु वह राज्यकी रक्षाका प्रबन्ध करनेमें असमर्थ था। प्रजा वससे संतुष्ट नहीं भी, इसलिये सकने मिलका उसको राज्यभिद्यासनसे उतार दिया और उसकी जगह उसके पुत्र सुवर्ताका राज्याधिषेक किया । सुवर्षाको राजा बनाकर प्रजा बहुत प्रसन्न हुई। सुक्यां अपने पिताकी वह दुर्दशा—वह राज्यसे हटाया जाना देखकर प्राक्तित रहते थे। इसलिये वे प्रवाका हित करनेकी इच्छासे बड़ी सावधानी और तत्त्वताके साब राज्य-संबालन करने लगे । वे ब्राह्मणोके प्रति प्रक्रि रसते, सत्य बोलते, पवित्रतासे रहते और मन तका इन्द्रियोंको अपने वड़ामें रसते थे। सदा धर्ममें सने रहनेवाले उन मनसी राजापर प्रजावर्गके लोगोंका विशेष अनुराग था; किंतु केवल धर्मये ही प्रयूत्त रहनेके कारण कुछ दिनोंने राजाका समाना साली हो गया और उनके वाहन आदि भी नष्ट हो गर्चे । उनकी यह दुर्बलता सामन्त राजाओंसे क्रियी न रही । वे षारों ओरसे धावा करके उन्हें ब्रेडा पर्युवाने लगे । इससे अपने संवक्ते और पुरवासियोसहित ने बड़े कहुमें पड़ गये। यद्यपि उनकी सेनाका संबार हो गया वा तथापि आक्रमणकारी राजास्त्रेग उन्हें मार न सके; क्योंकि वे सटा धर्मका पासन किया करते थे (अत: धर्म उनकी रहा कर रहा था) । उब

लगाकर शङ्क्षकी पाँति बजाया । इससे बहुत बड़ी सेना प्रकट हो गया । उसीकी सहायतासे उन्होंने अपने राज्यकी सीमापर निवास करनेवाले शतुओंको पार भगावा। हाब वजानेके कारण ही राजा सुवर्चाका नाम करन्यम हो गया।

करन्यमके जेतापुगके आरम्बमें अधिकृत् नामका एक पुत्र हुआ। उसके इरिस्की शोधा इन्द्रसे तनिक भी कय नहीं थी। उसको जीतना देवताओंके लिये भी कठिन था। पूर्वचलके सची पूराल उसके अधीन थे। वह अपने सदाचार और बरुके प्रभावसे सबका सम्राट् हो गया। सोसीमें वह इन्द्रकी बराबरी करता हा । उसका पर धर्मने लगा रहता वा । वह सदा यह करनेवाला, धर्मपराष्ण, कान्तिमान् और जिलेन्द्रिय द्या । वह सूर्यके समान तेकस्वी, पृथ्वीके समान क्षमाशील, वृहस्पतिके समान बुद्धिमान् और हिमालयके समान विका रहनेकाला था। अपने मन, वाणी, कर्म, इन्द्रियर्सयन और मनोनिया आदिके प्राप्त यह सदा प्रजाजनीका चित्र प्रसप्त रसता था। उसने विधिके अनुसार सौ बार अक्रमेक-पहाका अनुष्ठान किया या और साक्षात् अङ्गिरा मुनिने उसके यह कराचे थे । उसी राजा अविश्वित्के पुत्र महाराज मस्त हुए। वे गुणोमें अपने पितासे बढ़े-बढ़े वे। उन्हें अर्थक त्रावका ज्ञान था। वे महान् प्रशासी एवं चक्रवर्ती राजा थे। उनमें दस हजार हाथियोंका जल था। में साक्षात् दूसरे विष्णुके समान माने जाते थे। उन्होंने यह करनेकी इच्छासे स्टेनेके इजारों कर्तन बनवाये थे । हिमारुपके उत्तरी कारामें मेर पर्वतके पास एक महान् सुवर्णमय पर्वत है। उसीके निकट उन्होंने यहाहारण बनवाची और वहीं यत्र-कार्यका आरम्य किया। उन्होंने अनेको सुनार बुलाकर बहुत-से सुवर्णमध कुच्छ, सोनेके वर्तन, वासी और आसन (चौकी आदि) ठैयार कराये, उन सब चीजोकी गिनती क्जाना असम्पन्न है। सब सामग्री तैयार हो जानेपर धर्माता रातु अधिक पौड़ा देने लगे तो सुक्वनि अपने हाकको मुँहसे | राजा मस्तने अन्य एजाओंके साथ विधिपूर्वक यह किया।

इन्द्रकी प्रेरणासे बृहस्पतिका मनुष्यके यज्ञ न करानेकी प्रतिज्ञा करना, मरुतका नारदजीकी आज्ञासे संवर्तके पास जाना और उन्हें यज्ञके लिये राजी करना

कैसा था ? उन्हें इतने सुवर्णकी प्राप्ति किस तरड हुई ? इस समय वह धन किस स्थानपर पढ़ा हुआ है ? और हमलोग उसे कैसे प्राप्त कर सकते हैं ?

व्यासनीने कहा—राजन् ! महर्षि अङ्गिराके दो पुत्र

वुधिष्ठरने पूछा—तपोधन ! राजा मरुतका पराक्रम | ई—एक महान् तेजस्वी बृहस्पति और दूसरे तपस्याके धनी संवर्त मुनि। ये दोनों क्रक्ता पालन करनेमें एक समान उत्तराही थे, किंतु आपसमें बड़ी लाग-डॉट रखते थे। बृहस्पति अपने छोटे पाई संवर्तको बारबार सताया करते थे। बड़े माइके अनुवित बर्ताबसे तेग आकर संवर्त धन-दौरतका

मोह छोड़ घरसे निकल गये और दिगम्बर होकर बनमें रहने लगे । घरकी अपेक्षा वनवासमें ही उन्होंने सुख नाना । इसी समय इन्द्रने समस्त असुरोको जीतकर तिभुवनका साम्राज्य प्राप्त किया और अङ्गिराके ज्येष्ट पुत्र बृहस्पतिको अपना पुरोहित बना लिया। इसके पहले अङ्गिनके पत्रमान राजा करश्रम थे। उनके समान बलवान, सदावारी और पराक्रमी कोई नहीं था। वे बड़े धर्मात्मा थे और तेजमें इन्त्रको भी मात करते थे। उन्होंने अपने गुणोंके प्रभावसे सम्पूर्ण राजाओंको बदामें कर लिया था। कहते हैं, वे इस मानव-डारीरके साथ ही स्वर्गलोकको चले गये थे। तत्पञ्चात् उनके पुत्र अविक्षित् इस पृथ्वीके राजा हुए, जो ययातिके समान धर्मज से। वे पराक्रम और गुणोमें अपने पिताके ही समान से। उन्हींके पुत्र राजा मक्त थे, जिनका पराक्रम इन्द्रके समान था। समसा भूमण्डलकी प्रजा उनमें अनुराग रसती थी। महाराज मरुत और देवराज इन्द्र—ये दोनों एक-दूसनेसे इपेशा स्वय-खेट रसते थे। मस्त बड़े पवित्र और गुणवान् थे। इन्द्र प्रत्येक बातमें उनसे बढ़नेका प्रयत्न करते थे; बिलु कभी भी उन्हें सफलता न पिली। जब किसी तरह वे बढ़ न सके तो बृहरपतिको सुरशकर देवताओंके सामने उनसे इस प्रकार बाहने लगे—'बृहस्पतिजी ! यदि जाप मेरा त्रिय करना चाहते हैं तो राजा मततका यज्ञ अवदा साञ्च न कराइयेगा । एकमात्र मैं ही तीनों लोकोंका स्वामी और देवताओंका इन्द्र हूँ। मरुख तो केवल पृत्तविक राजा है। आपका कल्पाण हो। आप मस्तको त्यागकर मुझे अपना यजमान बनाइये या मुझे छोड़का राजा मरुलको।'

इन्तके इस प्रकार कहनेपर बृहस्पतिने खोड़ी देर सोवकर उत्तर दिया—'देवराज! तुम सम्पूर्ण जीवीक स्वामी हो। तुम्हारे ही आधारपर समस्त लोक ठिके हुए हैं। तुमने नमुधि, विश्वक्रम और वल नामक देवका संहार किया है। तुम देवताओंमें अद्वितीय बार हो और तुमने सर्वोत्तम सम्यतिपर अधिकार प्राप्त किया है। पूर्वी और सर्गका तुम्हीं सह पालन करते हो। तुम्हारा पुरोहित होकर मैं मरणधर्मा मस्यका यज्ञ कैसे करा सकता है। तुम धैर्च रखो। मैं अब किसी भी मनुष्यके यक्तमें कभी भी खुवा नहीं प्रहान कर्तना।' आग बाहे ठंडी हो जाय, पूर्वी उत्तर जाय और सूर्यदेव प्रकास करना खोड़ दें; किंतु मेरी यह सची प्रतिज्ञा नहीं दर सकती।'

वृहस्पतिकी बात सुनकर इन्द्रने उनकी प्रशंसा की और अपने भवनमें चले गये। राजा मरुतने जब यह सुना कि अङ्गिराके पुत्र वृहस्पतिजीने मनुष्यके यह न करानेकी प्रतिहा कर ली है तो उन्होंने एक महान् यहका आयोजन किया। पन-ही-पन उस पहाका संकल्प करके वे कृहस्पतिजीके पास गये और विनीत भावसे बोले—'भगवन् ! मैंने पहले एक बार आकर वो आपसे यहके विषयमें सलाह ली बी और आपने जिसके लिये मुझे आहा दी बी, उस पहाको अब मैं जारम करना चाहता हूँ। आपके कथनानुसार मैंने सब सामग्री एकवित कर ली है। इसके सिवा, मैं आपका पुराना कबमान भी हूँ, इसलिये बलकर मेरा यह करा दीजिये।'

वृहत्यविनी करा—राजन् ! अब मै तुम्हारा यह कराना नहीं बाहता । देवराज इन्हर्ने मुझे अपना पुरोहित बना लिया है और मैंने भी उनके सामने प्रतिज्ञा कर ली है कि मनुष्योंके यह नहीं कराजिया ।

मानने कहा—विक्रवर ! मैं आपके विताके समयसे ही आपका यजमान है तथा आपका विशेष सम्मान करता है, आपके बरणोंमें मेरी बड़ी घतित है; अतः आप मुझे खीकार करिनये।

कृत्यतियोनं कता—यकतः । जो कभी मृत्युके पश्चमें नहीं होते, उन देवलाओंका यह करानेके बाद अब मैं मरणवर्षा मनुष्योका यह कैसे कराऊंगा ? तुम दूसरे किसीको अपना पुरोहित बना लो, जो तुष्हारा यह करा विचा करेगा। आजसे मैं तुष्हारे यहमें हाब नहीं इत्तृंगा।

वृहत्यतिजीसे ऐसा उत्तर पाकर पहाराज मरुतको बड़ा संबोच हुआ। वे बहुत शिज होकर लौटे जा रहे ये, उसी समय राक्षेपे उन्हें नारदंजी दिखायी पड़े। उनके पास



जाकर राजा मस्त त्यायानुसार हाथ जोड़कर लड़े हो गये। तब नारदजीने उनसे कहा—'राजर्षे! तुम अधिक प्रसन्न नहीं दिखायी देते। कहो, तुन्हारे वहाँ कुकल तो है न ? इधर कहाँ गये थे ? और किस कारण तुन्हें यह लेदका अवसर बाह हुआ ? यदि मेरे मुननेयोन्य हो तो बताओ, मैं शुन्हारा दुःस दूर करनेके रिप्ये पूर्ण यस कर्मगा।'

देवर्षि नान्दके इस प्रकार पृष्ठनेपर राजा महतने उपाध्याय (पुरोहित) से विक्रोह होनेका सारा समाबार उन्हें कह सुनाया: वे बोले—'नारदनी ! मैं अङ्गिराके पुत्र देवपुरु बृहस्पतिजीके पास गया था। येता विकार था कि उन्हें अपने यहाँ यज्ञ करानेके लिये ऋतिक वनाऊँ, किंतु उन्होंने मेरी प्रार्थना नहीं खीकार की। उन्होंने स्ट्इन्यमे इन्कार कर दें है। वे मेरे गुरु थे; किंतु आज उन्होंने मुझ्ये बरणधर्मा मनुष्य होनेका दोष बताकर मेरा सर्वका परिवाग कर दिया है, इसलिये अन यें जीवित रहना नहीं बरहता।'

राजा मरुनके ऐसा कहनेपर देवर्षि नाहरे अपनी अमृतमयी वाणीके द्वारा उन्हें जीवन प्रदान करते हुए-से कहा—'राजन् ! अङ्गिराके द्वितीय पुत्र संवर्त बड़े धार्मिक हैं। वे दिगन्वर होकर सम्पूर्ण दिशाओंमें ध्रमण कर खे हैं। यदि पृहस्पति तुन्हें अपना सजमान बनाना नहीं बाहने तो तुम उन्होंके पास बले जाओं। संवर्त बड़े तेजस्वी हैं। वे प्रसन्नतापूर्वक तुन्हारा यह करा देगे।'

मरतने पूछा—देवलें । आपने यह बात कताकर मुझे जिला दिया। अब यह भी कतानेको कृषा क्रीजिये कि में संवर्त मुनिका पूर्वन कहाँ कर सकुँगा ? और मुझे उनके साथ कैसा वर्ताव करना होगा ?

नगरनीने वता—महाराज ! से इस समय काशोपुरीने विश्वनाधनीक दर्शनकी इकासे पागलका-सा के धारण किये अपनी पौजसे पूप रहे हैं। तुम विश्वनाधपुरीके प्रवेश-हारपर पहुँचकर वहाँ कहींसे एक मुर्झ लाकर रख देना। प्रात:काल विश्वेशरके दर्शनके लिये जाते समय वो उस मुद्देंको देखकर पीछे लीट पड़े उसे संवर्त सम्युक्त और वे वहाँ नायै वहीं उनके पीछे-पीछे चले जाना। तब वे किसी एकाण स्थानमें पहुँचे तो हाब जोड़कर उनके शरणापत्र हो जाना। पदि पूछे 'किसने तुन्हें मेरा पता बताया है ?' तो कह देना कि 'नारदवीने बतलाया है। आप महात्मा संवर्त है।'

यह सुनकर राजर्षि मरुतने 'बहुत अच्छा' कड्कर नारदगीकी आज्ञा खीकार की और उनकी पूजा करके उनसे जानेकी आज्ञा ले वे वाराणसीपुरीकी और चल दिये। वहाँ जाकर नारदगीके कथनका सारण करते हुए उन्होंने कारणिपुणिकं द्वापर एक मुर्दा लाकर रखा। इसी समय विकायर संवर्त भी वहाँ आये; किंतु उस मुदेंको देखकर सहसा पीछे लीट पड़े। यह देखकर अधिक्षित्नदन राजा मरुत संवर्त मुनिसे जिला लेनेके लिये हाथ बोड़े उनके पीछे-पीछे गये। एकान्तमें पहुँचनेपर राजाको अपने पीछे-पीछे आते देख संवर्त मुनि बहुत-सी शानाओं से युक्त एक वरणदके सधन वृक्षकी शीतल छायामें बैठ गये और कहने लगे—'राजन्! तुमने मुझे कैसे पहचाना है? किसने तुन्हें मेरा परिवय दिया है? यदि सच-सच बना दोगे तो तुन्हारे सब मनोरथ पूर्ण होंगे और यदि सुठ बोलोगे तो तुन्हारे मसाकके सैकड़ी दुकड़े हो जायेंगे।'



मन्तने कहा—पुने । नारदनीने पुक्के रास्तेमें आपका पता और परिवय दिवा है। आप मेरे गुरु अङ्गिराके पुत्र है, यह जानकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है।

संगति कहा—राजन् ! तुम ठीक कहते हो । नारहको यह मालूम है कि मैं यह कराना जानता हूँ । किंतु मेरा स्वधान तो अपनी मौजसे काम करनेका है—मैं किसीके अधीन नहीं रहता, अतः तुम मुझसे क्यों यह कराना चाहते हो ? मेरे धाई वृहस्पति इस कार्यमें पूर्ण समर्थ है । आजकल इन्नके साथ उनका बड़ा मेल-जोल है । वे उनके यह आदि कार्य कराया करते हैं, इसलिये उन्होंसे अपना यह कराओ । घर-गृहस्यीका सारा सामान, यहमान तथा गृह-देवताओंके पूजन आदि कर्म—इन सबको इस समय मेरे बड़े माईने अपने अधिकारमें कर लिया है। मेरे पास तो केवल मेरा यह शरीर ही छोड़ रखा है।

महतने कहा—जहान् । मैं पहले बृहस्पतिजीके हो पास गया था। वहाँका समाचार बताता है सुनिये। वे इन्नको प्रसन्न रखनेकी इच्छासे अब मुझे अपना प्रजमान बनाना नहीं बाहते। उन्होंने स्पष्ट कह दिया है कि 'अमर (देवता) प्रजमान पाकर अब मैं मनुष्यका यह नहीं कराऊँगा, साथ ही इन्नले मना भी किया है कि आप महतका यह न कराइयेगा।' इन्नकी इस बातको आपके भाइने स्वीकार कर तिया है। अतः अब मेरी इच्छा यह है कि मैं सर्वता देकर भी आपसे ही यह कराऊँ और आपके हारा सम्मादित गुणोंके प्रभावसे इन्नको भी मात कर हैं। अब बृहत्यतिके पास जानेका मेरा विकार नहीं है; क्योंकि बिना अपराधके ही उन्होंने मेरी प्रार्वना दुकरा दी है।

संवर्तने कडा—राजन् । यदि मेरी इकारके अनुसार काम करो तो तुम जो कुछ बाहोगे वह सब निश्चय ही पूर्ण होगा । जब मैं तुन्हारा यज्ञ कराकैया तो इन्द्र और बृहस्पति दोनों

ही कुपित होकर मेरे साब देश करेंगे। उस समय तुन्हें मेरे पक्षका समर्थन करना होगा; किंतु इस बातका मुझे विश्वास कैसे हो कि तुन मेरा साब दोगे। अतः वैसे भी हो मेरे मनका यह संशय दूर करो, नहीं तो अभी क्रोधमें मरका मैं बन्धु-बान्धवोसहित तुन्हें भस्म कर हार्नुगा।

गरतने कहा — ब्रह्मन् ! यदि मैं आपका साथ छोड़ दूँ तो ज्यातक सूर्य तपते हों और ज्यातक पर्वतोकी स्थिति बनी रहे, तयतक पुढ़ो उत्तम लोकोंकी प्राप्ति न हो तथा मैं कभी भी अच्छी बुद्धि न प्राप्त कर सक्षे ।

संक्रिन कहा—राजन् । तुष्हारी क्रांस बुद्धि सदा शुध कर्मिन लगी रहे । अब मेरी बात सुनो —मेरे मनमें भी तुष्हारा एक कटनेकी इच्छा हैं। अतः इसके लिये तुष्ही अक्षय धनकी प्राप्तिका उनाय बतालाईगा । उस धनसे तुम गन्धवाँसहित देवताओं और इन्त्रको भी नीचा दिखा सकोगे । मैं सब कहता है, मुक्तको अपने लिये धन अवचा धनमानोंके संग्रहका लोग नहीं है । मैं तो तुष्हारा प्रिय करना चाहता है, अतः निश्चय ही तुष्हों इन्त्रकी बटाकरीमें बिटाईगा ।

#### संवर्तका मरुत्तको सुवर्णकी प्राप्तिके लिये महादेवजीकी नाममयी स्तुतिका उपदेश करना, मरुत्तकी सम्पत्तिसे बृहस्पतिका चिन्तित होना और उनकी प्रेरणासे इन्द्रका मरुत्तके पास अग्निको भेजना

संवर्तं करते हैं—राजन् ! हिमालयक पृष्ठभागमें मृज्ञकान् | नामक एक पर्वत है, जहाँ मगुवान् शंकर सदा तपसा किया करते हैं। उस पर्वतपर स्वराण, साध्यराण, विश्वेदेव, बसुराण, यमराज, बरुण, अनुवर्गसदित कुबेर, घूत, पिरतच, अश्विनीकुमार, गन्यर्व, अप्सरा, यक्ष, देवर्षि, आदित्व, मस्त् और यातुधानगण सब ओरसे घेरकर उमापति महादेवजीकी उपासना करते रहते हैं। उनका श्रीविधक तेजसे जाञ्चल्यमान् रहता है। संसारका कोई भी प्राणी अपने वर्ष-वश्वओंसे उनके स्वरूपको नहीं देख सकता। बहाँ न तो अधिक गर्मी पड़ती है, न विशेष ठण्डक। न वायुका प्रकोप होता है न सूर्यके प्रचण्ड तापका। उस पर्वतके ऊपर किसीको भूत और प्यास नहीं सताती, बुढ़ापा और मृत्युका प्रवेश नहीं होने पाता तथा दूसरा कोई भय भी नहीं खता । उस पर्वतके चारो ओर सूर्यकी किरणोंके समान चमकते हुए सुचर्णके अनेकों शिखर हैं। अख-शसोंसे सुसजित कुबेरके अनुवर अपने स्वामीका प्रिय करनेके लिये उन सुवर्ण-शिखरोकी सदा रक्षा

करते 🖁 । वर्डी जानेके बाद तुम पहले जगद्-विधाता भगवान् शंकरको नमस्कार करके फिर इस प्रकार सुति करना—'भगवन् । आप सत्र (दुःसके कारणको दूर करनेवाले), दिःतिकण्ठ, (यतेमें नील विद्व धारण करनेवाले), पुरुष (अन्तर्वामी), सुवर्चा (अत्यन्त तेजस्वी), कपरी ('बटाबूटबारी), कराल (भषेका रूपवाले), हर्षक्ष (हरे नेजॉकाले), बरद (भक्तोंको अभीष्ट वर प्रदान करनेवाले), प्र्यक्ष (जिनेत्रधारी), पूराके दाँत उलाइनेवाले, वामन, द्वित, बाम्य (यमराजके गणसक्त्य), अध्यक्तरूप, सद्युत (सदावारी), इंकर, क्षेप्य (कल्पाणकारी), हरिकेश (भूरे केशोबाले), स्वाणु (स्विर), पुस्व, हरिनेत्र, मुख, कुद्ध, उत्तरण (संसार-सागरसे पार उतारनेवाले), भास्कर, (सूर्यसम्प), सुतीर्थ, (पवित्र तीर्थसम्), देवदेव, रंक्न (बेनवान्), क्योंबी (सिरपर पगड़ी धारण करनेवाले), सुबक्त (सुन्दर पुखवाले), सहस्राक्ष (हजारी नेत्रोवाले), मीड्वान् (कामपूरक अथवा नन्दिकेशर वृषभ),

गिरिश (पर्वतपर शयन करनेवाले), प्रशान्त यति (संयमी), चीरवासा (चीरवस धारण करनेवाले), विल्वदम्ब (बेलका इंडा धारण करनेवाले), सिद्ध, सर्वदण्डधर (सक्को दण्ड देनेवाले), मृगव्याध (आर्डा नक्षत्रस्य), महान्, सन्वी (पिनाक नामक बनुष धारण करनेवाले), भव (संसारकी क्यति करनेवाले), वर (अष्ठ), सोमवका (चन्नमाके सपान मुखवाले), सिद्धमन्त (जिन्होंने सभी मन सिद्ध कर लिये हैं, ऐसे), बशुर (नेप्रस्प), हिराधवाडू (सुवर्णक समान सुन्दर भुजाओंवाले), डप्र (भपंकर), दिशाओंक पति, लेलिहान, (अप्रिसपसे अपनी जिद्वाओंके द्वरा हविष्यका आसादन करनेवाले), गोष्ठ (गौ अचवा वाणीके निवासस्वान), सिद्धमना, वृष्णि (कामनाओकी वृद्धि करनेवाले), पशुपति, भूतपति, वृष (वर्धसमय), मातृभक्त, सेनारी (कार्तिकेयसप), मध्यम, सुव्यक्त (द्वावमें सुवा प्रहण करनेवारे प्रात्वज्ञ्य), पति (सबका पालन करनेवाले), सन्ती, भागंव, अत्र (जन्मरहित), कृष्णनेत्र, विरुपाञ्च, तीक्पर्रष्ट्र, तीक्प, पैचानरमुख (अप्रिक्य मुखवाले, महासुति, अन्तर् (निराकार), सर्व, विद्यान्पति (सकके स्वामी), विस्तेदित (रक्तवर्ण), दीप्त (तेजस्वी), दीप्ताक (वेदीप्यामान नेजीवाले), महीजा (महाबाली), कसुरेता (हिरण्यवीर्य अग्निसप), सुवपुष् (सुन्दर हारीस्वारे) पृत् (स्थूल), कृतिवासा (मृगवर्ग अववा घोजरत्र धारण करनेवाले), कपालमाली (मुख्याला बारण करनेवाले), सुवर्णमुकुट, महादेव, कृष्ण (संबिदानन्दस्तरूप), त्रान्दक (त्रिनेत्रधारी), अनग्र (निष्पाय), क्रोधन (गुहोपर क्रोध करनेवाले), अनुशंस (कोमल स्वध्यकवाले), मृह्य बाहुशाली, दण्डी, तप्ततपा (तपत्ती), अक्रूरकर्मा (कठोर कर्मसे दूर रहनेवाले), सहस्रशित (हजारों मसकवाले), सहस्रवरण, स्वधास्तरूप, बहुत्तर और देही नाम धारण करनेवाले हैं। आपको मेरा प्रणाम है। इस प्रकार उन पिनाकसारी महादेव, महायोगी, अविनाती, हायमें जिल्ला धारण करनेवाले, वस्तायक, प्रान्तक, मुवनेश्वर, त्रिपुरासुरको मारनेवाले, त्रिनेत्रधारी, त्रिभूचनके खायी, महान् बलकान्, सब जीवोंकी उत्पत्तिके कारण, सजको धारण करनेवाले, पृथ्वीका भार सैभालनेवाले, जगत्के शासक, कल्याणकारी, सर्वरूप, कल्याणस्वरूप, विश्वेचर, जगत्को उत्पन्न करनेवाले, पार्वतीके पति, पशुओंके पालक, विश्वलय, महेंहर, विरुपाक्ष, दस भुजाधारी, अपनी ध्वजाने दिव्य वृष्यका लिह धारण करनेवाले, उम, स्थाणु, क्षिव, स्त्र, क्षर्व, गोरीक्ष, ईश्वर, शितिकण्ठ, अजन्मा, शुक्र, पृषु, पृद्धार, वर,

विश्वस्य, विरुपास, बहुक्य, उमापति, कामदेवको सस् करनेवाले, हर, चतुर्मुल एवं झरणागतकताल महादेवजीको सिन्ते प्रणाम करके उनके झरणापत्र हो जाना । राजन् ! वे महान् देवता, महावेगवान् और महामना हैं। उनके चरणोमें महाक हुकानेसे तुन्हें सुवर्णकी प्राप्ति होगी । सुवर्ण लानेके लिये तुन्हारे सेवकोंको भी वहाँ जाना चाहिये।

संवर्तका यह वचन मुनकर राजा मस्ताने बैसा ही किया।
इसीसे वे यज्ञका सारा सन्दार अत्वैकिक रूपसे करने लगे।
उनके कार्रागरीने वहाँ रहकर सोनेक बहुत-से पात्र तैयार
किये। उपर बृहस्पतिने जब मुना कि राजा मस्ताको देवताओंसे
भी बहुकर सन्पति आस हुई है तो उन्हें बहा दु:क हुआ। वे किनाको मारे पीले यह गये और यह सोयकर कि 'मेरा दातु संवर्त बहुत बनी हो कायगा' उनका दारीर अत्यन्त युर्वल हो
गया। देवराज इन्द्रने जब सुना कि बृहस्पतिजी अत्यन्त संतार हो
यो है तो वे देवताओंको साथ लेकर उनके पास गये और इस
ककर पूछने लगे— 'विकास ! आपको यह बानसिक अववा सार्गरिक दु:स कैसे आत हुआ है ? आप ब्रह्मस और पीले क्यों हो रहे हैं ? बतानेकी कृषा कीजिये, में आपको दु:स देनेवालीका नाहा कर झतुन्या ?'

नृहस्यतिकीने कहा—इन्द्र ! लोग कहते हैं कि महाराज मतन जनम दक्षिणाओंसे युक्त एक महान् पड़ाकी तैयारी कर रहे हैं तथा यह भी सुननेमें आया है कि संवर्त ही आवार्य होकर यह यह करायेंगे ! किंतु मेरी इच्छा है कि संवर्तके आवार्यत्वमें उस यहका अनुहान न होने पावें !

हत्रने नक गुन्देव । आप तो देवताओंके पुरोहित हैं। आपने करा और मृत्यु दोनोंको जीत लिया है, फिर संवर्त आपका क्या विगाइ सकते हैं ?

न्वार्त्ताचीने कहा—देवराज ! शतुओंकी समृद्धि दुःसका कारण होती हैं। मेरा शतु संवर्त समृद्धिशाली होना बाहता है, यही सुनकर मैं उद्धास हो रहा हूँ। तुम कोई-न-कोई उपाय करके संवर्त अववा राजा मरुसको केंद्र कर रहे।

यह सुनकर इन्द्रने अधिदेवतासे कहा—'अधिदेव ! यहाँ आओ, मैं तुन्हें राजा मरुतके पास भेजता हूँ। उनकी सम्मति रोजर वृहस्पतिबोको उनके पास पहुँचा दो। यहाँ जाकर राजासे कहना कि वृहस्पतिबों ही आपका यहा करायेंगे तथा ये आपको अमर भी कर देंगे।'

अप्रदेवने कहा- मण्डन् ! मैं बृहस्पतिजीको परतके पास पहुँचा आनेके लिये आपका दूत बनकर जाऊँगा और ऐसा करके आपको आज्ञाका पारतन तथा बृहस्पतिजीका सम्मान करूँगा । यह कहकर धूममय ब्वजावाले महारुपा अग्निदेव बहाँसे



चल विमे । उन्हें आते देश मकतने संवर्तसे कहा—'मूने ! बढ़े आक्षर्यकी बात है कि आज अभिनेत्र मूर्तिमान् होकर यहाँ पचारे हैं। आज हमें इनका साक्षात् दर्शन पिता । आप इनके स्वागतके लिये आसन, पाय, अर्थ्य और गौ प्रजान क्षीजिये।'

अपने कहा—राजन् ! मैं आपके दिये हुए पाट, अर्था और आसन आदिको पा चुका। इसके लिये आपको धनम्बाद देता हैं। इस समय मैं इन्त्रको आकासे दूत बनका आपके पास आपा है।

मरतने नता—अप्रिदेव ! श्रीमान् देवराज सुसी तो हैं न ? वे मुझसे संतुष्ट तो है ? सम्पूर्ण देवता उनकी आज़ाके अधीन रहते हैं न ? ये सब बातें मुझे टीक-टीक बताइये।

अग्रिदेवने कहा—राजन् । देवराज इन्द्र बड्डे सुरासे हैं और आपके साथ अट्ट मैजी जोड़ना बाहते हैं। समूर्ण देवता भी उनके अधीन ही हैं। अब, उन्होंने जिस कामके लिये मुझे आपके पास पठाया है, उसे मुनिये। वे मेरे हारा बृहस्पतिजीको आपके पास भेजना बाहते हैं। उन्होंने कहा है कि 'बृहस्पतिजी आपके गुरु हैं, अतः ये ही आपका पात करायेंगे। आप मरणधर्मा मनुष्य हो, ये आपको अमर बना देंगे।'

मरुतने करा—भगवन् ! मेरा यह करानेके लिये ये विप्रवर संवर्तनी यहाँ उपस्थित हैं। बृहस्पतिजीके लिये तो ये हाथ ओड़ता हैं। वे देवराज इन्द्रके पुरोहित हैं। येरे-र्जसे यनुष्पका यज्ञ कराना उन्हें शोधा नहीं देगा।

अप्रदेशने कहा—राजन् ! यदि बृहस्पतिजी आपका यह करायेंगे तो देशराज इन्द्र असज होंगे और उनके प्रसन्न होनेयर देशलोकके भीतर जितने बढ़े-बढ़े लोक हैं, ये सब आपकें लिये सुल्या हो जायेंगे । इसमें तितक भी संदेश नहीं कि आप यशन्यों होनेके साथ ही स्वर्गपर भी विजय प्राप्त करेंगे । दिव्यलोक, प्रजापतिलोक और देशताओंके राज्यपर भी आपका पूरा अधिकार हो जायेगा ।

संकर्तन कहा—अग्ने ! मैं तुम्हें सावधान किये देता है, वृहस्पतिको मक्तके पास पहुँचानेके लिये फिर कभी मत आना। नहीं तो कोधमें घरकर मैं अपनी द्रारूण दृष्टिसे तुम्हें पास कर डाएँगा।

संवर्तको बात सुनकर अग्निदेव पस्प होनेके भयसे पीयलके पर्श्वकी त्या काँपने लगे और तुरंत लौटकर देवलाओंके पास करे गये। उन्हें लौटे देख इन्द्रने बृहस्पतिजीके सामने ही पूछा—'अग्निदेव । तुम तो मेरी अस्त्रासे पूहस्पतिजीको राजा महनके पास पहुँचानेका संवेश लेकर गये थे। बताओ, वे क्या कहते हैं ? उन्हें येरी बात लीकार है या नहीं ?'

अभिने क्या—देवराज ! राजा मस्तको आपकी बात पसंद नहीं आपी। वृहत्यतिजीको तो उन्होंने हाव नोइकर प्रणाय कड्नाया है। मेरे बार्गवार अनुरोध करनेपर भी उन्होंने यहाँ उत्तर दिया है कि 'संवर्तजी हो मेरा यश करायेंगे।'

हद्रने क्क — अधिदेव । एक बार फिर जाकर राजा मरुनसे मेरी बात कहो । यदि अब भी वे नहीं मानेंगे तो मैं उनके ऊपर बज्रका प्रहार करूँगा ।

अभिने कहा—देवराज ! ये गन्धवींके राजा यहाँ मौजूद हैं। इन्हींको दूर बनाका भेजिये। युझे तो वहाँ जाते डर लगता है; क्योंकि ब्रह्मचारी संवर्तने बड़े क्रोधमें आकर मुझसे कहा वा कि 'अमे ! यदि फिर बृहस्पतिको मस्तके पास पहुँचानेके निये आओगे तो मैं क्रोधभरी दास्या दृष्टिसे तुम्हें भस्म कर कानुना।'

इन्हरें कहा—अप्रिटेव ! तुम्हारी बातपर विश्वास नहीं होता; क्योंकि तुम्ही दूसरोंको भस्य करते हो। तुम्हें भन्न करनेवाला दूसरा कोई नहीं है। तुम्हारे स्पर्शसे सभी त्येग डरते हैं।

अपने कहा—महेन्द्र ! जरा राजा क्रयांतिके यक्तका तो सराग कीडिये, जहाँ च्यवन मुनि यक्त करानेवाले थे । आप क्रोथमें भरकर उन्हें मना करते ही रह गये और उन्होंने अकेले अपने ही प्रभावसे अधिनोकुमारोंके साथ सोम-रसका पान

किया । उस समय आप अत्यन्त भवंकर कब लेकर मुनिके | इारणमें जाना पड़ा वा । अतः क्षात्रवलसे ब्रह्मवल ही ब्रेष्ट है । कपर प्रहार करना चाहते थे; किंतु उन्होंने कुपित होकर अपने तपोबलसे आपकी बहिको क्वसहित जकड़ | अर्खा तरह जानता है, अतएव मुझे संवर्तको जीतनेका साहस दिया। तथ भयभीत होका आपको फिर उन्हों म्हर्षिकी

ब्रह्मबलसे बढ़कर दूसरा कोई भी बल नहीं है। मैं ब्रह्मतेजको नहीं होता।

# इन्द्रका गन्धर्वराजको भेजकर मस्तको भय दिखाना और संवर्तका मन्त्रबलसे सब देवताओंको बुलाकर मस्तका यज्ञ पूर्ण करना

इन्द्रने कहा—यह ठीका है कि ब्रह्मबल सबसे बढ़कर है। बाह्मणसे श्रेष्ट दूसरा कोई नहीं है: किंतु में राजा महतके बलको नहीं सह सकता। उनके ऊपर अवस्य अपने धोर यजका प्रहार करूँगा। गन्धर्वराज युतराष्ट्र ! अब तुम मेरे कहनेसे वहाँ जाओ और संवर्तके साथ मिले हुए राजा मरातसे कहो-'राजन् ! आप बृहस्पतिको अपने यहाका आसार्थ बनाइवे । अन्यथा ऐक्सन इन्द्र आपके कथा धोर बजका प्रदार

इन्द्रकी आक्रा पाकर धृतराष्ट्र राजा मलाके पास गये और उनसे इन्द्रका संदेश इस प्रकार कहने लगे-'महाराज ! मैं शृतराष्ट्र नामक गन्धर्व हैं और आपते देवराज इन्द्रका संदेश सुनाने आया हूँ। सम्पूर्ण त्यंकोंके स्वामी इन्हर्न कहा है कि आप बृहस्पतिको अपने यहका पुरोहित बनाइये । यदि येरी बात नहीं मानेगे तो ये आयपर भर्षकर वजसे प्रहार करूँगा ।'

मरुतने पदा-गन्धर्वराज । आय, इन्द्र, विश्वेदेव, वसु और अश्विनीकुमार आदि सभी देवता इस बातको जानते हैं कि मित्रके साथ होड़ करनेपर उद्धाहत्याके समान महान् पाप लगता है। उससे घुटकारा पानेका संसारमें कोई रुपाय नहीं है। अत: मेरा यह तो अब संवर्तबी ही करायेंगे। बृहस्पतिजी देवताओं और वज्रधारियोमें ब्रेड इन्हारा यज्ञ करावें । इसके किस्द्ध न तो मैं आपको बात मानुँगा और न इन्ह्रकी ही।

गन्धर्वराजने कहा-महाराज। इन्द्र आकाश्ये गर्जना कर रहे हैं। उनका प्रयंकर सिंहनाद सुनिये। जान पड़ता है अब वे आपके उत्पर करा छोड़ना ही बाहते हैं: अतः आप अपनी रक्षाका उपाय सोचिये; इसके शिये गडी समय है।

गन्धर्वराज धृतराष्ट्रके ऐसा कहनेपर राजा महतने आकाशमें सिंहनाद करते हुए इन्द्रको आवाज सुनकर तप:परायण संवर्त मुनिसे कहा—'विप्रवर ! में आपकी



इस्लामे हैं और आपके द्वारा अपनी रक्षा खाइता है। अत: आप कृपा करके मुझे अधव-दान दें। देशिये, ये क्डभारी इन्ह दसी दिशाओंको प्रकाशित करते हुए चले आ रहे हैं। इनके घषंकर सिंहनादसे हमारी यक्षशासाके सधी सदस्य धरा उठे हैं।"

संवर्तने कहा-राजन् । इन्ह्रसे घय न करो । मैं स्तम्भिनी विद्याका प्रयोग करके वहुत कल्द तुम्हारे ऊपर आनेवाले इस भवंकर संकटको दूर किये देता है। विश्वास रखो और इन्द्रसे पराजित होनेका मध छोड़ दो। मैं अभी उन्हें स्तम्भित करता है तेवा सम्पूर्ण देवताओंके अख-शख भी मैंने श्लीण कर दिये हैं।

मानने कडा-विप्रवर ! ऑफ्रीके साथ ही जोर-जोरसे होने-वाली वहकी भयंकर गड़गड़ाहट सुनाबी दे रही है। इससे रह-रहकर मेरा इदय काँच उठता है। आज मनमें तनिक भी शानित नहीं है।

संवर्तने कहा—राजन् ! तुम्हें इन्ह्रके भीषण कन्नसे तो कदापि भय नहीं करना चाहिये। मैं अभी वायुका रूप धारण करके इस वज़को निष्कल किये देता है। इस भवको छोड़ो और मुझसे दूसरा कोई वर माँगो । बताओ, तुन्हारी कौन-सी मानसिक इच्छा पूर्ण कहे ?

मस्तने कहा - ब्रह्मवें ! अब ऐसा प्रयक्त कीजिये, जिससे साक्षात् इन्द्र मेरे बज़में शीवतापूर्वक पदारें और अपना भाग प्रहण करें। साथ ही अन्य देखता भी आकर अपने-अपने स्थानपर बैठ जायें तथा सब लोग एक साव सोम-रसका पान करें।

तदनत्तर, संवर्तने अपने मन्त-बलसे समना देवताओं-का आवाहन किया। फिर तो इन्द्र अपने रवाने अच्छे-अच्छे घोड़े जोतकर देवताओंको साथ ले सोय-पानकी इकासे अनुपम पराक्रमी राजा मरतकी बज़ज़ालाये आ पहुँचे। देववृन्दके साथ इन्त्रको आते देख राजा मरातने अपने पुरोहित संवर्त पुनिके साथ आगे बक्कर उनकी अगवानी की और बड़ी प्रसन्नताके साथ शास्त्रीय विधिसे उनका अपपूजन किया।

संवर्तने वजा-देवराज ! अयपका कागत है। आएके शुभागमनसे इस यशकी शोधा बढ़ गयी। मेरे हारा तैयार किया हुआ यह सोम-रस प्रस्तुत है। आप इसका पान क्तीजिये ।

मन्तने कहा-सुरेद्ध । आयको पेरा प्रजाम है। आप मुझपर करुपाणमयी दृष्टि रशियो । आपके मधारनेसे येश यह और जीवन सफल हो गया । ये संवर्तनी मेरा यह करा रहे 🖁 ।

इन्द्रने कहा—नरेन्द्र ! आपके गुरु संवर्तजीको मै जानता है। ये बृहस्पतिजीके छोटे भाई और तपस्त्राके बनी हैं : इनका तेज दुसाह है। इन्होंके आवाहनसे मुझे यहाँ आना पड़ा है। अक मेरा सारा क्रोध दूर हो गवा है और मैं आपपर विशेष प्रसन्न है।

संवर्तने कहा—देवराज ! यदि आप प्रसन्न हैं तो यहानें | किया ।

वो-मो कार्य आवश्यक है, उसका सार्य ही उपदेश दीतिये तवा स्वयं ही सब देवताओंके भाग निश्चित कीजिये।

संवर्तके वो कहनेपर इन्ह्रने देवताओंको आज्ञा दी कि तुम सब त्येग अत्यन्त समृद्ध एवं वित्र-विवित्र वंगके अच्छे-अच्छे समा-भवन बनाओ, जिससे यह यज्ञशाला स्वर्गके समान यनोहर जान पहे। यह सुनकर समस्त देवताओंने शीप ही इन्हाकी आज्ञाका पालन किया । तत्पश्चात् इन्हरे प्रसन्न होकर राजा सक्तकी प्रशंसा करते हुए कहा—'राजन् ! यहाँ मेरे साथ तुन्हारे पूर्वत और सम्पूर्ण देवता भी प्रसक्तापूर्वक एकत्रित हुए हैं। ये सब त्येग तुन्हारा दिया हुआ हायच्य प्रहण करेंगे।'

तदननार, द्वितीय अधिके समान तेजली महात्या संवर्तने ज्य स्वरमे मन पढ़ते हुए देवताओंके नाम ले-लेवत अग्निमें हविष्यका इतन किया। इसके बाद इन्द्र तथा सोम्पानके अधिकारी अन्य देवताओंने उत्तम सोमरसका पान किया। इससे सबको तृप्ति और प्रसन्नता हुई । फिर सब देवता राजा यक्तको अनुपति लेकर अपने-अपने स्थानको चले गये। तब राजाने वहे हरके साम वहाँ पग-पगपर सुवर्णकी देरी लगवापी और प्राह्मणोंको कहुत-सा धन दान किया। उस समय धनावियति कुवेरके समान उनकी द्योधा हो रही बी। तत्पक्षात् अञ्चाणोके ले जानेसे जो धन कर गया, उसको मरुवने एक स्थानपर जमा कर दिया। फिर अपने गुरु संवर्तकी आहा लेकर वे राजवानीको लौट आये और सपुद्रवर्यन पृथ्वीका राज्य करने कते। युधिहिर ! राजा मस्त ऐसे प्रभावकाली थे। उनके यहमें बहुत-सा सुवर्ण एकजित किया गया था। तुम उसी धनको मैगवाकर सन्नके हारा देवराओंको तुप्त करो।

वैरान्यकार्ज करते हैं जनमेजय ! सत्यवतीनन्त्र व्यासजीके बचन सुनकर राजा युधिहिर बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने उस धनके द्वारा यह करनेका विचार

#### भगवान् श्रीकृष्णका युधिष्ठिरको समझाना, ऋषियोंका अन्तर्धान होना और भीष्म आदिका श्राद्ध करके युधिष्ठिर आदिका हस्तिनापुरमें जाना

वैशम्पायनवी कहते हैं—राजन् । अद्भुत कर्म करनेवाले | किया—'धर्मराज ! कुटिलता मृत्युका त्वान है और सरलता वेदव्यासजी जब राजा युधिष्ठिरको सान्त्वना दे चुके तो भी | ब्रह्मको प्राप्ति करानेवाली है, इस बातको तीक-टीक समझ उन्हें बन्धु-बान्यवोंके मरनेसे अत्यन्त दुःसी जानकर लेना हो ज्ञान है; इसके विपरीत जो कुछ है वह कोरी बकवाद महातेजस्वी भगवान् श्रीकृष्याने इस प्रकार समझाना आरम्भ | है। भला, उससे किसीको बचा लाभ होगा ? इस समय

आपको अकेले अपने मनके साथ युद्ध करना है, वह युद्ध सामने उपस्थित है; अत: उसके लिये आपको तैयार हो जाना चाहिये। अपने कर्तव्यका पालन करते हुए योगके हारा मनको बसीभूत करके आप इस मावामध ननक्के पार— परब्रह्मको प्राप्त कीजिये। मनके साथ होनेवाले इस युद्धमें अस-शस, सेवक तथा क्यु-बान्यवीका काम नहीं है, इसमें आपको अकेले लड़ना है। यदि इस संप्राममें आप मनको परास्त न कर सके तो पता नहीं, आपकी क्या दशा ग्रेगी ? इस बातको अन्हरि तस्तु समझ लेनेपर आप कृतार्थ हो जावंगे। समस्त प्राणी यो ही आते-जाते (जन्मते-मगते) यहते हैं। ऐसा निश्चय करके आप अपने बाय-दादीके ब्रह्मका पालन करते हुए अखित रीतिसे राज्यका शासन कौजिये। भारत ! केवल (राज्य आदि) बाह्य पदार्खीका त्याग करनेसे ही सिद्धि नहीं प्राप्त होती । बाह्य पदार्थीसे अलग होकर भी जो शारीरिक सुग्र-विलासमें आसक है, उसको जिस धर्म और सुरक्की प्राप्ति होती है, यह तुम्हारे राष्ट्रऑको ही प्राप्त हो। 'मम' (मेरा) ये दो अक्षर ही मृत्युकी प्राप्ति करानेवाले हैं और 'न मर्प' (मेरा नहीं है) यह तीन अक्षरीका पद सनातन प्रहाकी प्राप्तिका कारण है। यमता मृत्यु 🛊 और उसका त्वान अमृतस्य । चराचर प्राणियोसहित समूची पृच्छीको पाकर भी जिसकी उसमें ममता नहीं होती, उस पुरुषकी वह क्या हानि कर सकती है ? किंतु चनमें खकर जंगली फल-मूलोसे जीवन-निर्वाह करते हुए भी जिसकी द्रव्यये ययता बनी हुई है. वह तो पृत्युके पुरूपे ही पड़ा हुआ है। आप बाहरी और भीतरी शत्रुओंके स्वभावपर दृष्ट्रिपात कीजिये (अर्चात् वे सब भायाभय होनेके कारण विश्वा है ऐसा निश्चय कीनिये) । जो भाविक पदार्थीको ममतको दृष्टिमे नहीं देखता, वह महन् भयसे पुरकारा पा जाता है। जिसका यन कायनाओं वे आसक्त है, उसकी संसारमें प्रतिद्वा नहीं होती। कोई मी प्रवृत्ति जिना कामनाके नहीं होती और समक्त कामनाएँ मनसे ही प्रकट होती हैं। विद्यान् पुरुष कामनाओंको दुःशका कारण जानकर उनका परित्याग कर देते हैं। योगी पुरूब अनेक जन्मोंके अभ्याससे योगको ही मोक्षका मार्ग निश्चित करके कामनाओंका नाश कर डालता है। जो इस बातको जानता है वह दान, वेदाध्ययन, तप, वेदोक्त-कर्म, व्रत, वज्ञ, नियप और ध्यानयोग आदिका कामनापूर्वक अनुग्रान नहीं करता और जिस कमेंसे वह कुछ कामना रखता है, वह धर्म नहीं है। वास्तवमें कामनाओंका निवह ही धर्म है और वही मोक्षका

"इस विषयमें प्राचीन बातोंके जानकार विद्वान्

'काम-गोटा'के नामसे प्रसिद्ध एक प्राचीन गावाका वर्णन किया करते हैं, उसे मैं आपको सुनाता है, सुनिये। कामना कहती है— कोई भी प्राणी वासकिक उपाय (निर्ममता और वोगाञ्चास) का आक्रय लिये किना मेरा नाहा नहीं कर सकता। वो पनुष्य अपनेमें अस-बलकी अधिकताका अनुभव करके मुझे नष्ट करनेका प्रयत्न करता है, उसके उस अख-बलमें में अभिपानके क्रपमें प्रकट होती है। जो नाना प्रकारको दक्षिणावाले यहाँद्वारा मुझे नारनेका उद्योग करता है, उसके बिलयें मैं कैसे ही वत्पन्न होती हैं जैसे उत्तम योनियोंमें धर्मात्मा । जो वेद और वेदानके स्वाच्यायरूप साधनोंके द्वारा मुझे दबानेकी कोशिया करता है, उसके पनमें मैं स्थायर प्राणियोमें जोवातमाकी भौति अध्यक्तकपसे निवास करती हूँ ! जो सत्वपराक्रमी पुरुष धैर्घके बलसे मुद्रो मिटानेका यत कला है, उसके मानसिक पायोंके साथ में इतनी पुल-मिल जाती है कि वह मुझे पहचान नहीं पाता। जो उत्तम प्रतका आचरण करनेवाला पुरुष तपस्त्राके द्वारा मेरे अस्तित्वको मिटानेका प्रयास करता है, उसकी तपखामें ही में प्रकट हो जाती 🐌 जो मोक्षकी अभिलाषा रक्षकर मेरे विनाशका यस करता है, उसकी मोक्षके प्रति आस्तिका विचार करके मुझे हैंसी आती है तथा मैं खुद्रक्ति घारे नावने लगती हैं। मैं प्राणियोके लिये अवस्य एवं सदा रहनेवाली है।' इसलिये राजन् ! आप भी नाना प्रकारकी दक्षिणावाले यहाँके द्वारा अपनी कावनाको धर्ममें लगा दीजिये । ऐसा कानेसे आपका अधीष्ट सिद्ध होगा। विधिके अनुसार पर्याप्त दक्षिणा देकर आय असमेच तथा अन्यान्य यहोका अनुष्ठान कीविये । इससे आपको इस लोकमें उत्तम कॉर्ति और परलोकमें ब्रेष्ट गति अस्त होगी।"

वैद्यानावार्यं कार्त हैं—राजन् ! इस प्रकार भगवान् बीकृषा, वेदण्यास, देवस्थान, नारद, भीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव, ग्रीपदी तथा अन्यान्य बेह पुरुषो और शासकेता ब्राह्मणोके समझाने-बुझानेपर युधिहिरका शोकजनित दुःल दूर हुआ और उन्होंने मानसिक किला छोड़कर देवताओं तथा बाह्मणोका पूजन किया । तदनन्तर, मेरे हुए बन्धु-बान्धवोंका बाह्म करके वे समुद्रपर्यन्त पृथ्वीका राज्य करने लगे । उस समय सकके समझानेपर जब उनका चित्त शान्त हुआ तो वे अपना राज्य खोकार करके व्यास, नारद तथा अन्यान्य मुनिवरोंसे बोले—'महानुभावो ! आप सब लोग वृद्ध और मुनिवरोंसे बोले—'महानुभावो ! आप सब लोग वृद्ध और मुनिवरोंसे बेह हैं । आपको बातोंसे मुझे बड़ी सान्यना मिली हैं । अब मेरे मनमें तिनक भी दुःख नहीं हैं । इधर पर्याप्त धन भी मिल गया, जिससे मैं भारतेभाति देवताओंका यजन कर सक्तुगा । अब आपलोगोंके ही सामने यह आरम्ब कर्तना । वितायह (व्यासवी) ! हमलोग आपकी ही रक्षामें रहकर हिमालय पर्वतवर चलेंगे । सुना जाता है वहाँका प्रदेश अनेको आक्षयंजनक दुल्योसे घरा हुआ है । आपने, देवाँचें नारदने तथा मुनियर देवस्थानने बहुत-सी अद्भुत चातें बतायी हैं, वो मेरा कल्याण करनेपाली है । महान् सौभान्यद्वाली पुस्तको छोड़कर दूसरे किसीको सेकटके समय आप-जैसे साधु-सम्पानित हितेबी गुरुजनोका दर्शन सुलक्ष नहीं होता ।'

राजा युधिष्टिरके इस प्रकार कृतकता प्रकट करनेपर

सभी महर्षि बहुत प्रसन्न हुए और युधिहिर, श्रीकृष्ण तथा अर्जुनकी अनुमति लेकर वे सबके देखते-देखते वहाँसे अन्तर्धान हो गये। इस प्रकार सभी पाण्डय भीष्मकी मृत्युके बाद शोषकार्य सम्यन्न करते हुए कुछ कालतक वहीं रहे। उन्होंने भीष्य और कर्ण आदि कुक्त्वेशियोंके निमित्त औष्पेदिहिक किया (श्राद्ध) में ब्राह्मणोंको बड़े-बड़े दान दिये। तत्यकात् सबने हस्तिनापुरमें प्रवेश किया और धर्मात्मा पुधिहिर प्रकारका राज्य करते लगे।

#### श्रीकृष्णका अर्जुनसे द्वारका जानेका प्रस्ताव करना

जनमेनयने पूछा—विप्रवर । जब पाण्डम विजयो हो गये | और राज्यमें सब ओर शान्ति त्थापित हो गयी, उसके बाद श्रीकृष्ण और अर्जुनने वया काम किया ?

वैशम्पायनकीने कता—राजन् । पाञ्चलीने संप्रामधे विजय पाकर जब राज्यमें सब ओर शान्ति फेला दी तो श्रीकृषण और अर्जुनको सदी प्रसन्नता हुई। वे खेनो आनन्दित प्रोकर विवित्र-विवित्र वनोमें और पर्वतोके सुरम्य जिल्लरोपर विचरने लगे । पूम-फिरकर थे पून: इन्ह्रप्रस्वयें और आये और सहाँ आनन्दपूर्वक रहते लगे । ये दोनों प्रशासन पुरातन ऋषि नर और नारासण से और आवसमें बहुत प्रेम रखते से। एक दिन बातजीतके प्रसंगमें के होनी देवताओं और व्यक्तिके तंत्रकी चर्चा करने लगे। भगवान् श्रीकृष्य सब प्रकारके सिद्धान्तोको जाननेवाले थे। उन्होंने अर्जुनको विवित्र अर्थ और पदोसे युक्त बड़ी विलक्षण एवं मधुर कवाएँ सुनायाँ। कथा समाप्त होनेपर श्रीकृष्यने अपनी युक्तियुक्त और कोमल वाणीके प्ररा अर्जुनको सान्त्रना देते हुए-से कहा—'पार्च ! धर्मराज युधिष्ठिरने तुनाने बाहुबलका सहारा लेकर और भीमसेन तथा नकुल-सहदेवके पराक्रमसे समूबी पृथ्वीपर विजय पायी है। आज वे सनुष्टीन भूमण्डलका राज्य धोग रहे है। यह अकप्टक साम्राज्य उन्हें धर्मके ही बलसे प्राप्त हुआ है। धृतराष्ट्रके पुत्र अधर्पमें सबि रखनेवाले, खोधी, कटुवादी और दुरात्मा थे, इसलिये वे अपने क्यु-बान्यवॉसिंहत मारे गये । अर्जुन ! तुम्हारे साख रहनेपर तो मुझे निर्जन बनमें भी सुल मिलता है। फिर वहाँ इतने लोग और मेरी बुआ कुनी हों, वहाँकी तो बात ही क्या है ? जहाँ धर्यपुत्र राजा युविहिर, महाबली भीमसेन और माद्रीतन्द्रन नकुल-सहदेव रहते हैं,

वहीं खनेमें मुझे विशेष भागन्द मिलता है। इस सभा-भवनके रमणीय और पवित्र स्थान स्वर्गको भी मात कर यो है। यहाँ तुन्हारे साथ रक्षते हुए बहुत दिन बीत गये। इतने दिनोतक पिताबी, मैया बलघड़वी तथा अन्यान्य वृष्णियोजियोजी मेरे रही देखा है। इसलिये अब द्वारकायुरीको जाना चाहता है। आज्ञा है तुम भी मेरे इस विकारसे सहपत होगे। महत्वाहो । यदि तुम तकित समझो तो महात्या युधिष्ठिरके पास चलकर उससे मेरे हारका जानेका प्रस्ताव करो । मेरे प्राणीपर संकट आ जाय तब भी मैं वर्मराजका अधिय नहीं कर सकता, फिर हारका जानेके निष्ये उनका दिल दुलाऊँ, यह तो हो ही कैसे सकता है ? यार्च ! में सबी बात बता रहा है, मैंने जो कुछ किया या कहा है, यह सब तुष्टारी प्रसन्नताके लिये और तुष्टारे ही हितको दृष्टिसे किया है। अब यहाँ मेरे रहनेका प्रयोजन पूरा हो चुका है। धृतराष्ट्रका युत्र दुर्योधन अपनी सेना और सहापकोसर्वित मारा गया तथा समुद्रसे विरी हुई सारी पृथ्वी, पर्वत, यन और काननोसरित धर्मराजक अधीन हो गयी। इसलिये अब तुम मेरे साथ बलकर महाराजसे मुझे द्वारका वानेकी आहा दिला दो । मेरे घरमें वो कुछ धन-सम्पत्ति है वह और मेरा वह शरीर बर्मराजकी सेवाने समर्पित है। वे मेरे परम जिय और माननीय हैं। अब तुम्हारे साथ मन बहरानेके सिवा वहाँ मेरे रहनेका और कोई प्रयोजन नहीं रह गया है।"

भगवान् श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अभितपराक्रमी अर्जुनने उनको बातका आदर करते हुए बड़े दुःखके साथ उनके जानेका प्रसाद स्वीकार किया।

#### अर्जुनका श्रीकृष्णसे गीताका विषय पूछना और श्रीकृष्णका अर्जुनसे सिद्ध महर्षि और काश्यपका संवाद

जनमेजयने पूछा — ब्रह्मन् ! शतुओंका नाश हो जानेके बाद जब महात्मा श्रीकृष्ण और अर्जुन सभामे बैठकर बार्तास्वय कर रहे थे, इस समय उनमें क्या-क्या बातचीत हुई ?

वैशम्यायनजीने कहा—एजन् ! श्रीकृष्णके सहित अर्जुनने जब अपने राज्यपर पूरा अधिकार प्राप्त कर लिया तो ते दिख्य सभा-भवनमें आनन्दके साथ रहने लगे। एक दिन स्वजनोंसे थिरे हुए वे दोनों मित्र संख्यासे यूगते-यूगते सभामण्यपके ऐसे भागमें पहुँचे जो खर्गके समान सुन्दर था। पाण्डुनन्दन अर्जुन श्रीकृष्णके साथ रहकर बहुन प्रसन्न थे। उन्होंने एक बार उस रमणीय सभाकी और दृष्टि द्वालकर भगवान्से यह बचन कहा— देवकीनन्दन ! जब दुद्वका अवसर उपस्थित था, उस समय मुझे आपके माहाल्यका



ज्ञान और ईश्वरीय करूपका दर्शन हुआ वा, किंतु केशव ! आपने खेहवहा पहले मुझे जो ज्ञानका उपदेश किया था, वह सब इस समय बुद्धिके दोषसे भूल गया है। उन किच्योंको सुननेके लिये बार्रबार मेरे मनमें उत्कच्छा होती है। इधर, आप जल्दी ही द्वारका जानेवाले हैं। अतः पुनः वह सब किच्य मुझे सुना दीजिये।'

वैशम्यायनवी कहते हैं—अर्जुनके ऐसा कहनेपर

वकाओंमें बेह महालेजकी भगवान् ब्रीकृत्वाने उन्हें गलेसे लगाकर इस प्रकार उत्तर दिया।

बोकुम्म बोले-अर्जुन ! उस समय मैंने तुम्हें अत्यन्त गोपनीय विषयका अवण कराया था, अपने स्वरूपभूत धर्मे—सनातन पुरुषोत्तमसत्त्वका परिचय दिया या और (द्वा-कृत्य गतिका निलयण करते हुए) नित्य लोकोंका भी क्लीन किया था; किंतु तुमने जो अपनी नासमझीके कारण उस उपदेशको याद नहीं रखा यह जानकर मुझे बड़ा खेद हुआ है। उन बातोका अब पुरा-पुरा स्परण होना सम्भव नहीं जान पहला । पाणुक्त्यन । निश्चय ही तुम बड़े अञ्चाहीन हो, तुन्हारी बुद्धि अच्छी नहीं जान पहती। अब मेरे लिपे उस उपरेशको ज्यों-का-त्यों दुहरा देना कठित है; क्योंकि उस समय योगपुक होकर मैंने परमानाहरूकका वर्णन किया था। अब उस विजयका ज्ञान करानेके सिथे में एक प्राचीन इतिहासका कर्णन करता हैं। इससे तुन्हें क्षेष्ठ एवं क्षिर बुद्धि प्राप्त होगी, जिसके द्वारा तुम परम उत्तम गतिको पा जाओगे। एक दिनकी मान है, एक दुर्वर्ष ब्राह्मण ब्रह्मलोकसे उतरकर मेरे वहाँ आये। मैंने उनको विधिवत् पूजा की और मोक्षधर्मके विषयमें प्रज किया। येरे प्रचका उन्होंने बड़े अच्छे हंगसे उत्तर दिया। वहीं में तुन्हें बतला रहा हैं। कोई अन्यथा विचार न करके इसे ब्यान देकर सुनी।

माज्यने का — मधुसूदन ! हुमने सब प्राणियोपर कृषा करके उनके मोहका नाहा करनेके लिये जो यह मोक्षधमंसे सम्बन्ध रखनेवाला प्रव किया है, उसका मैं प्रवावन् उत्तर दे रहा है। सावधान होकर मेरी बात क्षण करो — प्राचीन सम्बन्धे काइच्य नामके एक धर्मात्मा और तपन्नी ब्राह्मण किसी सिंख ब्रह्माँके पास गये; जो धर्मके विषयमे शासके सम्पूर्ण रहस्योको जाननेवाले, भूग और धविष्यके शान-विशानमें प्रयोण, लोक-तत्त्वके ब्राममें कुसल, सुल-दु-कके रहस्यको समझनेवाले, जन्म-मृत्युके तत्त्वज्ञ, याय-पुरुषके जाता और जैब-नीच प्राणियोको कर्मानुसार प्राप्त होनेवाली गतिके प्रत्यक्ष इष्टा थे। वे मुक्तकी धाँति विचरनेवाले, सिद्ध, शान्तांचन, वितेन्त्रिय, ब्रह्मतेवसे देटीप्यमान, सर्वत्र जा सकनेवाले और अन्तर्धांन होनेकी विद्याको जाननेवाले थे। अदृश्य रहनेवाले ब्रक्कधारी सिद्धोंके साथ विचरते, बातचीत करते और उन्होंके साथ एकाक्तमें बैठते थे। जैसे वायु कहीं आसक न होकर सर्वत्र प्रवाहित होती है, उसी प्रकार वे लक्कन्द्रतायूर्वक अनासक भाषसे सर्वत्र विचरा करते थे। यहाँ काइथय उनकी उपर्युक्त महिमा सुनकर ही उनके पास गये थे। निकट जाकर उन मेथावी, तपस्वी, धर्माभिलाकी और एकाप्रचित्र महाँवन न्यायानुसार वन सिद्ध महात्माके बरणोंमें प्रणाम किया। वे ब्राह्मणोंमें श्रेष्ठ और बड़े अद्भुत संत थे। उनमें सब प्रकारकी योग्यता थी। वे शास्त्रके शाता और संबंदित्र थे। उनका दर्शन करके कारयपको बढ़ा विस्मय हुआ। वे उन्हें गुरु मानकर उनकी सेवामें लग गये और अपनी विशेष शुक्रूचा, गुरुभित तथा अद्याध्यक्ते हारा उन्होंने उन सिद्ध महात्माको संतुष्ट कर लिया। जनाईन ! अपने शिष्य कारयपके उपर प्रसन्न होकर उन सिद्ध महाव्यो तिवार करके जे उपरेश किया, उसे बताता है, सुनो।

सिदने कहा—तात काषयप । यनुष्य नाना प्रकारके शुभ कर्मीका अनुद्वान करके केवल पुण्यके संयोगसे इस लोकमें उत्तम फल और देवलोकमें स्वान प्राप्त करते 🗓 । जीवको कहीं भी अखना सुरत नहीं मिलता। किसी भी रनेकमें वह सदा नहीं रहने पाता । तपस्या आदिके हारा कितने ही कष्ट सहकर वहे-से-वहे स्वानको क्यों न प्राप्त किया जाव, बहाँसे भी बार-बार नीचे आना ही पहला है। येने काम-कोधसे युक्त और तृष्णासे मोहित होकर अनेको बार पाप किये हैं और उनके फलकास्य घोर कष्ट देनेवाली अञ्चय गतियोको भोगा है। बार-बार जन्म और बार-बार यृत्युका ब्रेश उठाया है। तरह-तरहके पदार्थ घोजन किये और अनेकी स्तनोका रूथ विचा है। बहुत-से विता और धाँति-धाँतिकी माताएँ देखी है। विकात-विकास सुल-दुःस्रोका अनुभव किया है। कितनी ही बार मुझसे प्रियजनीका वियोग और अप्रिय मनुष्योका संयोग हुआ है। जिस धनको मैंने बहुत कह सहकर कपाया था, वह मेरे देखते-देखते नष्ट हो गया है।

राजा और सक्जनोंकी ओरसे मुझे कई बार बड़े-बड़े कष्ट और अपयान उठाने पड़े हैं। अत्यन्त दुःसह शारीरिक और मानसिक वेदनाएँ स्तानी पड़ी है। मैंने अनेकों बार घोर अपमान, प्राणान्त दण्ड और कड़ी कैदकी सजाएँ भोगी हैं। नरकमें पड़कर यमलोककी पातनाएँ सही है। इस लोकमें जन्म लेकर बारंबार बुड़ाया, रोग और राग-ड्रेष आदि इन्होंके दुःखोका अनुभव किया है। इस प्रकार वारंबार क्रेडा डवानेसे एक दिन मेरे मनमें बड़ा संताप हुआ और मैंने दुःस्त्रोसे प्रवराकर परमात्माकी शरण ली तवा समस्त लोक-व्यवहारका परित्याग कर दिया। इस तरह अनुभयके पद्मान् मैंने इस मार्गका आसय लिया है और अब परपात्वाको कृपासे मुझे यह उत्तम सिद्धि प्राप्त हुई है। अन्न में पुनः इस संस्वरमें नहीं आऊँया। जनतक यह सृष्टि कायम खेगी और जबतक नेरी मुक्ति नहीं हो जायगी, तबतक में अपनी और दूसरे प्राणियोकी सुध गतिका अवलोकन कर्मगा। द्विजनेष्ठ । इस प्रकार मुझे यह उत्तम सिद्धि मिली 🕯 । इसके बाद में तनम-से-उत्तम सत्यलोकमे जाऊँगा और कमन्नः अध्यक्त अग्रयद् (मोक्ष) को प्राप्त कर लुंगा । इसमें तुषो तनिक भी संदेह नहीं करना चाहिये। अब पुछो मर्त्याचेकमें नहीं आना पहेंगा । महायते । मैं तुन्हारे अपर बहुत प्रसप्त है। बोलो, तुन्हारा कीन-सा प्रिय कार्य करी ? तुम जिस इच्छासे मेरे पास आये हो उसके पूर्ण होनेका यह समय आ गया है। तुनारे आनेका उद्देश्य क्या है ? इसे में जानता हैं और शीप्र ही यहाँसे जानेवासा हैं। इसीलिये स्वयं तुम्हें प्रश्न कारके लिये प्रेरित कर रहा 🐌 विद्यन् । तुष्टारे उत्तम आचरणसे युझे बड़ा संतोष है। तुम अपने कल्याणकी बात पूजो. मैं तुन्तारे अभीष्ठ प्रकारत उत्तर दूँगा। काइयप ! मैं तुन्हारी बुद्धिकी संग्रहना करता और उसे बहुत आदर देता है। तुमने मुझे पहचान लिया है, इसीसे कह रहा है कि तुम बड़े बुद्धियान् हो।

#### जीवकी मृत्यु और उसकी त्रिविध गतिका वर्णन

काश्यपने पूछा—पहालान् ! यह शरीर किस प्रकार गिर जाता है ? फिर दूसरा शरीर कैसे प्राप्त होता है ? संसारी बीव किस तरह इस दु:समय संसारसे पुत्त होता है ? वह मूल अविद्या और उससे उत्पन्न होनेवाले शरीरका कैसे त्याग करता है ? और एक शरीरसे छूटकर दूसरेमें वह किस प्रकार प्रवेश करता है ? सनुष्य अपने किये हुए शुभाशुभ कमोंका

कल कैसे घोगता है ? और शरीर न रहनेपर उसके कमें कहाँ खते हैं ?

व्हाग करते हैं—कृष्ण ! काश्यपके इस प्रकार गूकनेपर सिद्ध महर्षिने उनके प्रस्रोका क्रमशः उत्तर देना आरम्भ किया।

सिदने नवए-काश्यप । मनुष्य इस लोकमें आयु

शरीर-प्राप्तिमें कारण होते हैं। शरीर-प्रहाणके अनन्तर जब वे सभी कर्म अपना फल देकर श्रीण हो जाते हैं, उस समय जीवकी आयुका भी क्षय हो जाता है। उस अवस्थामें वह विपरीत कर्मोंका सेवन करने लगता है और विनाजकाल निकट आनेपा उसकी बुद्धि उल्टी हो जाती है। वह अपने सत्त्व (धैर्य), बल और अनुकुल समयको जानकर भी मनपर अधिकार न होनेके कारण असमवर्षे तथा अपनी प्रकृतिके विरुद्ध भोजन करता है। अत्यन्त हानि पहेंबानेवाली जितनी वस्तुएँ हैं, उन सबका सेवन करता है। कभी बहुत अधिक सा लेता है और कभी बिलकुल ही भोजन नहीं करता। कभी दुषित अन्न-पानको भी प्रहण कर होता है। कभी एक-दूसरेसे विरुद्ध गुणवाले पदार्थोंको एक साथ सा लेता है। किसी दिन गरिष्ट अन्न और यह भी बहुत अधिक मात्रामें चट कर जाता है। कभी-कभी एक बारका लाया हुआ अन्न पचने भी नहीं पाता कि दुवारा भोजन कर लेता है। अधिक मात्रामें व्यापाम और खी-सम्बोग करता है। काप करनेके लोधसे सदा मह और पूत्रके येगको रोके खता है। रसीला अब भोजन करता और दिनमें सोता है दखा कभी-कभी साथे हुए अन्नके पंचनेके पहले असमयमें घोजन करके सार्थ ही अपने दारीरमें स्थित बात-पितादि डोबोको कुपित कर देता है। उन दोषोंके कुपित होनेपर वह अपने लिये प्राणनाहाक रोगोको कुला रोता है और इन्हीं सब कारणीसे उसका दारीर नष्ट हो जाता है। इस प्रकार संस्तरके सभी जीव वेदनाओंसे यसा और जन्य-यरणके भवसे सदा उद्विप रहते हैं।

देहपारी जीव जिन इन्त्रियोंके हारा संय, रस आदि विषयोंका अनुभव करता है, उनके द्वारा वह भोजनसे परिपृष्ट होनेवाले प्राणोको नहीं जान सकता। इस प्रारीरके भीतर रहकर जो सब कार्य करता है, वह सनातन जीव है। अन्तकाल उपस्थित होनेपर तम (अविद्या) के द्वारा जीवकी ज्ञानशक्ति लुप्त हो जाती है। उसके मर्मस्थान अवस्द हो जाते हैं। उस समय जीवके लिये कोई आधार नहीं रह जाता और बायु उसे अपने स्थानसे विचलित कर देती है। तब वह जीवात्मा बारवार लंबी साँस छोड़कर बाहर निकल्जी समय सहसा इस जड शरीरको कम्पित कर देता है। शरीरसे अरुग

और कीर्तिको बढ़ानेवाले जिन कमोंका सेवन करता है, वे | होनेपर वह अपने किये हुए पुण्य अथवा पाप-कमोंसे धिरा रहता है। जिन्होंने वेद-जासके सिद्धान्तोंका यवावत् अध्ययन किया है, वे ज्ञानसम्पन्न ब्राह्मण लक्षणोंके द्वारा यह जान लेते है कि अमुक जीव पुण्यात्या रहा है और अमुक जीव पापी। जिस तरह औरववाले पनुष्य अधेरेमें इधर-उधर उगते-बुझते हुए खारोतको देखते हैं, उसी प्रकार सिद्ध पुरुष अपनी ज्ञानमधी दिव्य दृष्टिसे जन्मते-मरते तथा गर्भमें प्रवेश करते हुए जीवको सदा देखते रहते हैं। शासके अनुसार जीवके तीन स्वान देखे गये हैं (मर्त्यलोक, सर्गलोक और नरक)। यह मार्यहोककी धूमि, जहाँ बहत-से प्राणी रहते हैं, कर्मधूमि कहताती है। यहीं सुभ और असूच कर्म करके सब मनुष्य उसका बचायोग्य फल प्राप्त करते हैं। वहीं पूज्य कर्म करनेवाले जीव (सर्गर्ने जाकर) अपने कर्मानुसार उत्तम चौग प्राप्त करते हैं और वहीं पाप-कर्म करनेवाले पनुष्य कर्मानुसार नरकमें पहते हैं। यह जीवकी अधीगति है, जो धोर कष्ट देनेवाली है। इसमें यहकर पापी मनुष्य नरकाप्तिमे पकाचे जाते हैं। उसकी यातनासे हुटकारा मिलना बहुत कठिन है। इसलिये पाय-कर्यसे अलग रहकर अपनेकी राकसे बचानेका विद्येष ध्यान रहाना चाहिये।

अब स्वर्ग आदि कर्ज लोकोये गये हुए प्राणी जिन स्वानोधे निवास करते हैं, उनका वर्णन करता है, सुनो। इसको सुननेसे तुमें कर्मोंको गतिका निश्चय हो जायगा और नेहिको बुद्धि प्राप्त होगी। जहाँ ये समस्त ताराएँ हैं, जहाँ चन्रमण्डल प्रकाशित होता है तथा जिस लोकमें सुर्यमण्डल अपनी किरणीसे देटीव्यमान दिखायी देता है, उन सबको तुम पुण्य कर्म करनेवाले यनुष्योके स्थान समझो। (पुण्यात्मा मनुष्य उन्हीं लोकोंमें जाकर अपने पुण्यका फल धोगते हैं।) का बीवोंके पुष्प-कर्मोंका घोग समाप्त हो जाता है, तब वे वहाँसे नीचे गिरते हैं। यह आवागमनकी परम्परा बराबर लगी रहती है। ऊपरके लोकोंमें भी ऊँच, नीच और मध्यमका भेद रहता है, इसलिये वहाँ निवास करनेवालोंको भी दूसरोका तेन और ऐसर्व अपनेसे अधिक देखकर मनमें संतोष नहीं होता। इस प्रकार जीवकी इन सभी गतियोंका मैंने पुषक्-पुषक् वर्णन किया। अब यह बताऊँगा कि जीव किस प्रकार गर्भमें आकर जन्म बारण करता है। तम एकाप्रचित्त होकर इस विषयको सुनो।

# जीवके गर्भ-प्रवेश, आचार-धर्म, कर्म-फलकी अनिवार्यता तथा संसारसे वर्णन

सिद्धने कहा—कारवप! इस लोकमें किये हुए शुभ और अञ्चभ कमोंका फल घोगे बिना नाश नहीं होता। वे कर्म एकके बाद एक शरीर धारण कराकर अपना फल देते रहते हैं। बैसे फल देनेवाला वृक्ष फलनेका समय आनेपर बहुत-से फल प्रदान करता है, उसी प्रकार शुद्ध इदयसे किये हुए पुण्यका फल अधिक होता है तथा कलुचित जिलाने किये हुए पापके फलमें भी वृद्धि होती है; क्योंकि जीवाला मनको आगे करके ही प्रत्येक कार्यमें प्रवृत्त होता है। काय-क्रोधसे चिरा हुआ मनुष्य जिस प्रकार कर्म-जलमें आबद्ध होकर गर्भमें प्रसेवा करता है, उसका वर्धन सुनो । जीव पहले पुरुषके वीर्थमें प्रविष्ठ होता है। फिर स्नोके गर्भाशयमें जाका उसके रजसे मिल जाता है। तत्पश्चात् उसे कर्मानुसार शुध पा अधुभ शरीरकी प्राप्ति होती है। सूक्ष्म और अध्यक होनेके कारण वास्तवमें वह जीवात्मा प्रारीरको पाकर भी इसके दोषोसे कभी लिए नहीं होता। वही सम्पूर्ण भूतोका बीज है। उसीके हारा सब प्राणी जीवित रहते हैं। ऐसा होनेपर भी वह अज्ञानवहा जीवपायसे विभक्त होकर गर्थक अलेक असयवर्गे व्याप्त हो जाता है और इन्द्रियोंके त्यानी (गोलको) में स्थित होकर बिसके हारा सक्को धारण करता है। जीवक प्रवेश करनेसे गर्भ चेतन हो जाता है और उसके द्वारा सब अङ्गोमें चेष्ठा होने लगती है। जैसे गलाये हुए लोहेका रस जिस तरहके सबिये हाला जाता है उसी ताहका आकार धारण करता है, उसी प्रकार जीवका गर्भमें प्रवेदा होता है अर्थात् जीव भी जिस तरहके द्वारीरमें प्रवेदा करता है उसी आकारका दिसायी देता 🖁 । जैसे आग लोहेके पोलेमें प्रविष्ट होकर उसे लूब तपाकर अग्रिमय बना देती है, उसी प्रकार तुम जीवका गर्भ-प्रवेश भी समझो अर्थात् जीवके प्रविष्ट होनेसे सारा इरीर चेतन एवं जीवमय जान पड़ता है। जिस प्रकार जलता हुआ दीपक समूचे परमें प्रकाश फैलाता है, उसी प्रकार जीवकी चैतन्वज्ञति ज्ञारीस्के सब अवच्योको प्रकाशित करती है। देहचारी जीव जो-जो सुभ या अञ्चम कर्म करता है, उसको दूसरे जन्ममें भोगता है। पूर्वजन्मके शरीरसे किये हुए समस्त कर्मोका फल उसे निश्चय ही भोगना पड़ता है। भोगनेसे प्राचीन कर्य तो क्षीण होते हैं और नये-नये कमोंका संचय बढ़ता जाता है। जीवको जबतक मोझ-धर्मका ज्ञान नहीं होता तबतक यह कमोंकी परम्परा चालू रहती है।

इस प्रकार भिन्न-भिन्न योनियोमें प्रमण करनेवाला जीव

बिनके अनुष्टानसे सुकी होता है, उन कमीका वर्णन सुन्ते। दान, जत, ब्रह्मचर्च, शास्त्रोक्त रीतिसे वेदाध्यपन, इन्द्रियनिप्रह, शान्ति, सपस्त प्राणियोपर द्या, वित्तका संयम, कोमलता, दूसरोके धन लेनेकी इच्छाका त्याग, संसारके प्राणियोका मनसे मी अहित न करना, माता-पिताकी सेवा, देवता, अतिथि और गुरुकी पूजा, दचा, परित्रता, इन्द्रियोको सदा कानूमें रखना तथा सुध कर्मीका प्रचार करना—यह सब क्षेष्ठ पुरुषोका बर्ताच कहरणता है। इनके अनुहानसे धर्म होता है, जो सदा ही प्रजावर्गकी रक्षा करता है। सत्युवयोंमें सदा ही इस प्रकारका धार्मिक आकरण देखा जाता है। उन्हींमें धर्मकी अटल स्थिति होती है। सदाबारसे ही धर्मके खळपका परिचय मिलता है। ज्ञान्तजित महात्मा पुरुष सदस्वारमें ही स्थित रहते हैं। उन्होंने पूर्वोक्त दान आदि कमोंकी स्थिति है। वे ही कर्म सनातन धर्मके नामसे प्रसिद्ध हैं। यो उस सनातन धर्मका आश्रय लेता है, उसे कभी दुर्गति नहीं धोगनी पड़ती। इस्रोलिये पर्यपार्गसे भ्रष्ट होनेबाले त्येगोका नियनण किया जाता है। खोगी और मुक्त पुरुष केवल आचार-धर्मका पालन करनेवाले मनुष्योंकी अपेक्षा क्षेष्ठ होते हैं। जो धर्मके अनुसार बतीब करता है, असको अपने कर्मानुसार उत्तम फलकी प्राप्ति होती है और वह धीरे-धीरे अधिक काल बीतनेपर संसार-समुद्रमे तर जाता है। इस प्रकार जीव सदा अपने पूर्वजन्ममें किये हुए कर्मीका फल भोगता है। यह आस्मा निर्विकार ब्रह्म होनेपर भी जीवसम्पर्मे विकृत होका हम बन्तर्में जो जन्म बारण करता है, उसमें कर्म ही कारण है। आत्याके हारीर-कारण करनेकी प्रचा सबसे पहले किसने प्रचलित की है ? इस प्रकारका संदेह प्राय: लोगोंके मनमें क्का करता है. अतः अब उसीका ज्लर दे रहा है। सम्पूर्ण जगर्के पितानह ब्रह्मजीने सकसे पहले स्वयं ही शरीर धारण किया। उसके बाद स्वावर-जङ्गमस्य समस्त त्रिरसेकीकी रबना की। उन्होंने प्रधान नामक तत्त्वकी उत्पत्ति की, जो देकपारी जीवोको प्रकृति कहलाती है, जिसने सम्पूर्ण जगत्को व्याम कर राहा है यह प्राकृत जगत् क्षर कहलाता है। इससे भिन्न जीवात्पाको अक्षर कहते हैं पितामहने जीवके लिये नियत समयतक शरीर बारण किये रहने, भिन्न-भिन्न योनियोंमें भ्रमण करने और परलोकसे लौटकर फिर इस लोकमें जन्म प्रहण करने आदिकी भी व्यवस्था की है। जिसने पूर्वजन्ममें अपने आत्माका साक्षात्कार कर लिया हो

ऐसा कोई मेथायी पुरुष संसारकी अनित्यताके विषयमें | समूह और मृत्युको कर्मका फल समझता है तथा जैसी बात कह सकता है बैसी ही मैं भी कहता है। मेरी कही हुई सारी बाते पवार्थ और संगत होगी। जो मनुष्य सुख और दु:स दोनोको अनित्य, प्रारीसको अपवित्र वस्तुओका | जाता है। the many is

सुलके कपमें प्रतीत होनेवाला यह सब कुछ दु:स-ही-दु:स है ऐसा मानता है, वह चोर एवं दुस्तर संसारसागरसे पार हो THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN

#### मोक्ष-प्राप्तिके उपायका वर्णन

सिद्ध महाणने कहा—काइयप ! जो पनुष्य (स्पूल, सूक्ष्म और कारण-करीरोमेंसे क्रमकः) पूर्व-पूर्वका अधिमान त्यागकर कुछ भी विन्तन नहीं करता और योनभावसे रहकर सर्वक एकमात्र अधिष्ठान—परव्रद्ध परमात्मामें लीन रहता है, वही संस्तर-बन्धनसे मुक्त होता है। जो सबका पित्र, सब कुछ सहनेवाला, मनोनिप्रहमें तत्पर, जितेन्द्रिय, भय और कोधसे रहित तथा मनस्वी है। जो नियमपरायण और पवित्र रहकर सब प्राणियोके प्रति अपने-जैसा बर्ताच करता है, जिसके भीतर सम्पान पानेकी इच्छा नहीं है तथा जो अभिमानसे दूर खता है, वह सर्ववा मुक्त ही है। जीवन-मरण, सुख-दु:स, साध-हानि तबा प्रिय-अप्रियमें जिसकी समान तृष्टि है; जो किसीके हामका लोभ नहीं रसता, किसीकी अवहेलना नहीं करता; जिसके मनपर हन्होंका प्रभाव नहीं पड़ता, जिसके चित्रकी आसंति दूर हो गयी है; जो किसीको अपना मित्र, बन्धु या संतान नहीं मानता; जिसने धर्म, अर्थ और कामका परित्याग कर दिया है, जो सब प्रकारकी आकाङ्काओंसे रहित हो गया है: जिसकी न धर्ममें आसतित है, न अधर्ममें; जो पूर्वके संचित कर्मीको त्याग चुका है; वासनाओंका क्षय हो जानेसे जिसका किंत अत्वन शान्त हो गवा है तवा जो सब प्रकारके इन्द्रोसे रहित है, यह मुक्त हो जाता है। जो काम्प कर्मीका अनुष्टान नहीं करता, जिसके यनमें कोई कायना नहीं है, जिसकी दृष्टिमें यह जगत् अचत्कके समान आज है कल नहीं रहनेवाला है, जो सदा इसे जन्म, मृत्यु और जरा-अवस्थासे युक्त अस्थिर देखता है: जिसकी बुद्धि वैराम्यमें लगी रहती है; जो सदा अपने दोवोपर दृष्टि रखता है, वह फ़ीन्न ही अपने बन्धनका नाम कर देता है। जो आत्माको गन्ध, रस, स्पर्श, शन्द, परिवह और रूपसे रहित तथा अज़ेय मानता है; जिसकी दृष्टिमें आत्मा पाञ्चभौतिक गुणोसे हीन, निराकार, कारणरहित, निर्मुण तथा गुणोका भोक्ता है, यह मुक्त हो जाता है। जो बुद्धिसे विचार करके शारीरिक और मानसिक सब संकल्पोंका त्याग कर देता है,

हो जाता है। जो सब प्रकारकी वासनाओंसे हुटकर प्रन् और परिप्रहमें रहित हो गया है तथा जो तपस्थाके द्वारा इन्द्रियमपूरको अपने बदार्गे करके अनासक्त भावसे विचरता है, उसे मुक्त ही समझना चाहिये; क्वोंकि वासनाओंके बन्धनसे सूट जानेपर मनुष्य शाना, असल, नित्य, अविनादी वृत्रं सनातन परव्रद्ध परमात्याको प्राप्त कर लेता है।

अब मैं उस परम उतम योगशासका वर्णन करता है, जिसके अनुसार योग-साधन करनेवाले योगी पुरुष अपने आत्माका साक्षात्कार कर लेते हैं। पहले तुम उन उपायीको लक्ज करे, जिनके द्वारा जिसको जसीचूत एवं अन्तर्मुख करके योगी अपने नित्य आल्याका दर्शन करता है। इन्द्रियोको विषयोकी ओरसे इटाकर मनमें और मनको आत्मामें खापित करें। इस प्रकार यहले तीव तपस्या करके फिर मोक्षोपयोगी ल्याचका अवलम्बन करना चाहिये । धनीबी पुरुषको चाहिये कि वह स्टा हपस्थमें प्रकृत एवं सल्हाील होकर योगशास्त्रोत्त ड्याक्का अनुहान करे । इससे वह मनके द्वारा अपने अन्तः-करणमें आत्पाका साक्षातकार करता है। एकानार्थे खनेवाला सायक पुरुष यदि अपने मनको आत्यामें लगाये रखनेमें सफल हो जाता है तो वह अवस्थ ही अन्त:करणमें आत्पाका दर्जन करता है। जो साधक सदा संयमपरायण, योगयुक्त, मनको क्यामें करनेवाला और जिलेन्द्रिय है, वही आत्मास प्रेरित होकर बुद्धिके द्वारा उसका साक्षान्कार कर सकता है। नैसे पनुष्य सपनेमें किसी अपरिवित पुरुषको देखकर जब पुनः उसे बाजन्-अवस्थामें देखता है तो तुरंत पहचान लेता है कि 'यह वही है।' तसी प्रकार साधनपरायण धोगी समाधि-अवन्यामें आत्मको जिस कवमें देखता है, उसी रूपमें उसके बाद भी देखता खता है। जैसे कोई मनुष्य मूजसे सींकको अलग करके दिला दे, वैसे ही योगी पुरुष आत्माको इस देहसे पृथक् करके देखता है। यहाँ इशीरको मूँज कहा गया है और आत्पाको सीक। योगयेताओंने देह और आत्पाके पार्थक्यको समझनेके लिये यह बहुत उत्तम दृष्टान्त दिया है। देखारी जीव जब योगके द्वारा आत्माका यथार्थरूपसे दर्शन यह बिना ईंधनकी आगके समान धीरे-धीरे शान्तिको प्राप्त | कर लेता है, उस समय उसके ऊपर त्रिमुवनके अधीश्वरका भी

आधिपत्य नहीं रहता । वह अपनी इच्छाके अनुसार विभिन्न प्रकारके शरीर धारण कर सकता है। बुवापा और मृत्यु उसके पास नहीं फटकने पाते, जोक और हर्व उसे नहीं वू सकते। अपनी इन्द्रियोंको वशमें रखनेवाला योगी पुरुष देवताओंका भी देवता हो सकता है। वह इस अनित्य शरीरका त्याग करके अविनाशी ब्रह्मको प्राप्त होता है। सम्पूर्ण प्राणियोका विनाश देलकर भी उसे भय नहीं होता। सबके हेवा उठानेपर भी उसको किसीसे हेवा नहीं पहुँचता । श्वान्तचित्त एवं निःत्पृह योगी आसत्ति और खेड्से प्राप्त होनेवाले पर्यकर दु:स, शोक तथा भयसे कभी विचलित नहीं होता । उसे शबा नहीं काट सकते, मृत्यु उसके पास नहीं बहुँच वाती, संसारमें उससे बढ़कर सुसी कहीं कोई भी नहीं दिलायी देश । यह मनको आत्मामें स्त्रीन करके आत्मनिष्ठ हो जाता है तथा खुदापाके दु:लोसे छुटकारा पाकर सुलसे सोता—अज्ञय आन्दका अनुभव करता है। अच्छी तरह धोगका अध्यास करके जब योगी अपनेमें हो आत्माका साक्षात्कार करने लगता 🐍 उस समय यह साक्षात् इताके पदको भी पानेकी इत्छा नहीं करता ।

्र एकान्तर्ये ध्यान करनेवाले पुलबको जिस प्रकार बोगको प्राप्ति होती है, वह सुनो—जो उपदेश पहले बुविमें देला गया है, उसका विन्तन करके शरीरके जिस भागमें जीवका निवास माना गया है, उसीमें यनको भी स्थापित करे। उसके बाहर कदापि न जाने दे। फिर निर्जन कनमें, जहाँ किसी प्रकारका शब्द न सुनायी वेता हो, इन्द्रिपसमुदायको वदाये करके एकाप्रजित्तसे अपने अन्तःकरणमें परमात्मतत्त्वका चित्तन करे। प्रमादको सर्वथा त्याग दे। इस प्रकार सदा ध्यानके लिये प्रयक्ष करनेवाले पुरुषका बिन डाँग ही प्रसन्न हो जाता और परवाड़ परमात्मको प्राप्त कर लेता है। परमात्मा इन चर्म-चक्षुओसे नहीं देखा जा सकता । सम्पूर्ण इन्द्रियाँ भी उसको अपना विषय नहीं बना सकती। केवल मनस्पी दीपककी सहायतासे ही तस महान् आल्याका दर्शन होता है। वह सब ओर हाच-पैरवाला, सब ओर नेत्र, सिर और मुखवाला तथा सब ओर कानवाला है; क्योंकि वह संसारमें सबको व्याप्त करके स्थित है। जो इस प्रकार परमात्याका दर्शन करता है, वह उसीका आश्रय लेकर मुक्त हो बाता है।

THE REST OF SHIPS BY A PARTY OF SHIPS AND ADDRESS OF THE REST.

man the college is part over the first over the fir

विप्रवर ! यह सारा रहसा मैंने तुम्हें बतला दिया। अब मैं जानेकी अनुमति चाहता हूँ। तुम भी आनन्दपूर्वक अपने स्वानको लौट वाओ।

श्रीकृष्ण ! (मैं ही वह सिद्ध ब्राह्मण हूँ।) मैंने उत्तमें ब्रतका आचरण करनेवाले महातपसी शिष्य काश्यपको जब इस प्रकार उपदेश दिया तो वह इच्छानुसार अपने अभीष्ट स्वानको चला गया।

अनुन्य करते हैं—अर्जुन ! मोक्ष-धर्मका आश्रय लेनेवाले वे ब्राह्मणब्रेष्ट सिद्ध मुनि मुझसे यह प्रसंग सुनाकर वहीं अन्तर्धान हो गये । पार्थ । क्या तुमने मेरे बताये हुए इस उपदेशको एकाप्रधितसे सुना है ? मेरा तो ऐसा विश्वास है कि किसका चित्र व्यप्र है तथा जिसे ज्ञानका उपदेश नहीं प्राप्त है, वह यनुष्य इस विषयको नहीं समझ सकता । जिसका अन्तः-करण शुद्ध है, वही इसे जान सकता है। यह मैंने देवताओंका परम गोपनीय ग्रास कराताचा है। इस जगत्में कभी किसी भी मनुष्यने इस रहस्यका अवण नहीं किया है। तुम्हारे सिवा दूसरा कोई मनुष्य इसको सुननेका अधिकारी भी नहीं है। जिसका चित्त दुविधेमें पड़ा हुआ है, वह इसे अच्छी तरह नहीं सम्बन्धः सकता । सनावन ब्रह्म ही जीवकी परम गति है । ज्ञानी मनुष्य देशको त्यागकर उस ब्रह्ममें ही अमृतत्वको प्राप्त होता और सदाके लिये सुस्ती हो जाता है। स्त्री, वैश्य, शुद्र तथा पापयोनि—बाज्हाल आदि भी इस धर्मका आध्य लेका प्तमगठिको प्राप्त हो जाते हैं: फिर जो अपने धर्ममें प्रेम रखते और सदा ब्राप्टलोककी प्राप्तिक साधनमें लगे रहते हैं, उन बहुसुन ब्राह्मणों और क्षत्रियोंकी तो बात ही क्या है ? इस प्रकार मैंने तुन्हें मोक्ष-धर्मका युक्ति-युक्त उपदेश किया है, अरके साधरके उपाध बतलाये हैं और सिद्धि, फल, मोक्ष तवा दुःसके जनस्यका भी निर्णय किया है। इससे बदकर ट्सरा कोई सुखदायक धर्म नहीं है। पाण्डुनन्दन । जो कोई बुद्धिमान्, बद्धानु और पराक्रमी मनुष्य लोकिक सुलको सारहीन समझकर उसका परित्याग कर देता है, यह इसी ट्यायके द्वारा बहुत शीघ्र परम गतिको आप्त हो जाता है। इतना ही मुझे कहना था। इससे बढ़का कुछ नहीं है। जो छ: महीनेतक निरत्तर योगका अध्यास करता है, उसे अवश्य उसमें सिद्धि प्राप्त होती है।

the same of more part and

#### ब्राह्मणका अपनी स्त्रीसे इन्द्रिय-यज्ञ तथा मन-इन्द्रिय-संवादका वर्णन

श्रीकृष्णने कहा—अर्जुन ! इसी विषयमें पति-पत्नीके संवादरूप एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक ब्राह्मण, जो ज्ञान-विज्ञानके पारगामी विद्वान् थे, एकान्त स्थानमें बैठे हुए थे, यह देशका उनकी पत्नी ब्राह्मणी उनके



पास जाकर बोली—'प्राणनाब! मैंने सुना है कि कियाँ पतिके कर्मानुसार प्राप्त हुए लोकोंमें जाती है; किन अप तो कर्म करना छोड़कर चुपचाप बैठे रहते हैं; और मेरे प्रति कठोरताका बर्ताव करते हैं; फिर आप-तैसे पतिको पाकर में किस गतिको प्राप्त होऊँगी?'

स्रीके ऐसा कहनेपर शान्तिकवाले हाइएल देकता मुसकराते हुए बोले—'सुन्दरी! तुमने वो वात कही है उसके लिये मैं बुरा नहीं पानता। संसारमें जो प्रहण करनेपोण्य टीका और व्रत आदि हैं तथा इन आँकोंसे दिलायी देनेवाले जो स्पूल कमें हैं, उन्होंकों कमें पाना जाता है। कर्मटलोग ऐसे ही कर्मको कमेंके नामसे पुकारते हैं, किंतु जिन्हें ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई है, वे लोग कर्मके द्वारा पोड़का ही नियन्त्रण करते हैं। यहाँ एक प्राचीन दृष्टाना दिया जाता है। दस होता मिलकर जिस प्रकार पज़का अनुद्वान करते हैं, वह सुनो—कान, त्वचा, नेत्र, जिह्ना (वाक् और रसना), नासिका, हाच, पर, उपस्थ और पुदा—ये दस होता है। शब्द, स्पर्श, क्य, रस, गय, वाणी, क्रिया, गति, मूत्र-त्याग और मरु-त्याग—ये दस हविष्य हैं। दिशा, वायु, सूर्य, चन्द्रमा, पृथ्वी, अति, विष्यु, इन्द्र, प्रजापति और मित्र—ये दस देवता अति हैं। सारांश यह कि दस इन्द्रियमाणी होता दस देवतामणी अतिमें दस विषयमाणी इविष्य एवं समिधाओंका हवन करते हैं। (इस प्रकार मेरे अन्तरमें निरनार यह हो रहा है, किर मैं अकर्मण्य कैसे हैं?) अब साठ होताओंके यहका जैसा विधान है, ठासको सुनो—नासिका, नेत्र, बिद्धा, त्युवा, कान, मन और युद्धि—ये साठ होता अरुग-अरुग रहते हैं। पद्यपि ये सभी सूक्ष्य शरीरमें ही निवास करते हैं, तो भी एक-दूसरेको नहीं देखते—नहीं पहचानों। कल्याणी! इन साठों होताओंको तुन खचावसे ही पहचानों।

बाइजोने पूरा—धगवन् । जब सभी सूक्ष्म शरीरमें ही रहते हैं तो एक-दूसरेको देश क्यों नहीं पाते ? और उनके जब्बाव कैसे हैं ? यह बतानेकी कृपा करें।

महायने कहा—प्रिये । यहाँ देखनेका अर्थ है जानना । गुणोंको जानना ही गुणवान्को जानना है और गुणोंको न जानना ही गुणवान्छ्ये न जानना बहाताता है। ये नासिका आदि सात होता एक-दूसोके गुणको कभी नहीं जान पते (इसोलिये कहा गया है कि ये एक-दूसरेको नहीं देखते)। जीय, ऑल, कान, लचा, यन और बुद्धि—ये गश्रको नहीं समझ पते, किंतु नासिका उसका अनुमव करती है। नासिका, कान, नेत्र, त्वचा, यन और बुद्धि—चे रसका आस्वादन नहीं कर सकते, केवल विद्वा ही उसका स्वाद ले सकती है। नासिका, जीभ, कान, खवा, मन और बुद्धि—थे रूपका ज्ञान नहीं प्राप्त कर सकते; किंतु नेत्र इसका अनुभव करते हैं। नासिका, जीध, आँख, कान, मुद्धि और मन—चे स्पर्दांका अनुषय नहीं कर सकते; किंतु खवाको उसका ज्ञान होता है। नासिका, जीभ, औरत, त्वज्ञा, यन और बुद्धि— इन्हें प्राध्यका ज्ञान नहीं होता, किंतु कानको होता है। नासिका, जीय, आँस, त्वचा, कान और बुद्धि—ये संशय (संकल्प-विकल्प) नहीं कर सकते। यह काम मनका है। इसी प्रकार नासिका, जीय, आँख, त्वचा, कान और मन—ये किसी बातका निश्चय नहीं कर सकते। निश्चयात्मक ज्ञान तो केवल बुद्धिको होता है। इस विषयमें इन्द्रियों और पनके संवादरूप एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक बार मनने इन्त्रियोसे कहा—'मेरी सहायताके बिना

नासिका सूँच नहीं सकती, जीभ रसका जाद नहीं ते सकती, आँख रूप नहीं देख सकती, त्वचा स्पर्शका अनुभव नहीं कर सकती और कानोंको शब्द नहीं सुनायी दे सकता। मैं सब भूतोंमें श्रेष्ठ और सनातन हूँ। मेरे बिना समस्त इन्द्रियों सुने घरकी माँति श्रीहोन जान पड़ती हैं। संसारके सभी बीव इन्द्रियोंके यत्र करते रहनेपर भी मेरे बिना विवयोंका अनुभव नहीं कर सकते।

यह सुनकर इन्द्रियोंने कहा— 'महोदय ! यदि आप भी हमारी सहायता लिये किना ही विषयोका अनुभव कर सकते तो हम आपकी इस बातको सब मान लेती । हमारा लय हो जानेपर भी आप तुप्त रह सके, जीवन धारण कर सके और सब प्रकारके भोग भोग सके तो आप बैसा कहते और मानते हैं, वह सब सत्य हो सकता है। अध्यया हम सब इन्द्रियों लीन हो जाये या विषयोंमें स्थित रहें, यदि आप अपने संकल्पमात्रसे विषयोंका यदार्थ अनुभव करनेको शक्ति रसते हैं और आपको ऐसा करनेमें सदा ही सफलता प्राप्त होती है तो जरा नाकके हारा कपका तो अनुभव करिवये, ऑक्सो साका तो खाद लॉजिये और कानके द्वारा गन्यको तो प्रहण कीजिये। इसी प्रकार अपनी शक्तिसे जिह्नाके हारा स्पर्शका, ज्वाके हारा शब्दका और बुद्धिके हारा स्पर्शका तो अनुभव कांजिये। आप-जैसे बलवान् लोग नियमोंके बन्धनमें नहीं रहते, निवम तो दुर्बलोंके लिये होते हैं। आप नये इंगरे नवीन घोगोका अनुधव कीजिये (लकीरके फकीर क्यों बनते हैं ?) । हमल्प्रेगीको बुठन साना आपको शोधा नहीं देता । जैसे शिष्य सुतिके आर्थको जाननेके लिये उपदेश करनेवाले गुरुके पास जाता है और उनसे श्रृतिके अर्थका कान आप करके किर खर्च उसका विचार करता है, बैसे ही आप सोते और जागते समय हमारे ही दिखाये हुए भूत और चविष्य विषयोका उपयोग करते हैं। मले ही हमलोगोंकी अपने-अपने गुणोंके प्रति आसित हो और पले ही हम परस्वर एक-वृसरेके गुणीको न जान सके; किंतु यह बात सत्त्व है कि आप हमारी सहापताके किया किसी भी विषयका अनुमव नहीं कर सकते। आपके बिना तो हमें केवल हर्षसे ही विश्वत होना पहला है।'

#### प्राण-अपान आदिका संवाद और ब्रह्माजीका सबकी श्रेष्ठता बतलाना

ताहाणने बजा—प्रिये ) अब यक्ष होताओं के यहका जैसा विधान है उसके विषयमें एक प्राचीन दृष्टाना बतलाया जाता है। प्राण, अपान, उदान, समान और व्यान—ये पाँचों प्राण पाँच होता है। विद्वान पुरुष इन्हें सबसे बेह मानते हैं।

अह्मणी बोली—पहले तो मैं ऐसा समझतो यो कि सात होता हैं; किंतु अब आपके मुँहसे पाँच होताओंकी बाट मालूम हुई। अतः ये पाँचो होता किस प्रकार है ? आप इनकी होस्ताका वर्णन कीजिये।

आहाणने कहा—प्रिये । बायु प्राणके हारा पुष्ट होकर अपानकप, अपानके हारा पुष्ट होकर ज्यानकप, ज्यानसे पुष्ट होकर उदानकप और उदानसे परिपुष्ट होकर समानकप होता है। एक बार इन पाँची वायुओंने पितायह ब्रह्माजीसे प्रश्न किया—'भगवन् ! हममें जो श्रेष्ट हो उसका नाम बता दीजिये, वही हमलोगोंने प्रधान होगा।'

बह्मजीने कहा—'वायुगण ! प्राणधारियोके झरीरमें स्थित हुए तुमलोगोमेंसे विसका लय हो बानेपर सभी प्राण लीन हो जायें और जिसके संबरित होनेपर सक-के-सब संबार करने लगें, यही श्रेष्ठ है। अब तुम्हारी नहीं इच्छा हो जाओ ।' यह सुनकर प्राणयायुने अपान आदिसे कहा—'मेरे लीन होनेपर प्राणियोंके झरीरमें स्थित सभी प्राण लीन हो जाते हैं तथा मेरे संचरित होनेपर सथ-के-सथ संचार करते रूगते हैं। इसर्रिय में ही सबसे ब्रेष्ट हैं। देखों, अब मैं सीन हो खा हैं (किर तुम्हारा भी रूप हो जायगा)।'

वह कहकर प्राणवायु खेड़ी देरके लिये लीन हो गया
और किर उसके बाद चलने लगा। तब समान और उदान
वायुने उससे कहा—'प्राण ! तुम हमारी तरह इस शरीरमें
व्याप्त होकर नहीं रहते, इसलिये तुम हमलेगोंमें भेष्ठ नहीं हो।
केवल अपान तुमारे कशमें हैं (अत: तुम्हारे लय होनेसे
हमारी कोई हानि नहीं हो सकती)।' उन दोनोंके वचन
सुनकर प्राण कोई उतर न दे सका, वह फिर पहलेहीकी मीति
वलने लगा। तब अपानने कहा—'मेरे लीन हो जानेगर
प्राणियोंके शरीरमें स्वित सभी प्राणीका लय हो जाता
है तथा मेरे चलनेपर पुन: सब-के-सब चलने लगते हैं,
इसलिये में ही सबसे लेष्ट हैं। देखों, अब में लीन हो
रहा है।'

तब व्यान और उदानने उत्तर दिया—'अपान ! केवल प्राण तुम्हारे अधीन है, इसलिये तुम हमसे श्रेष्ठ नहीं हो सकते।' यह सुनकर अपान भी चुपबाप अपना काम करने लगा। तब व्यानने कहा—'मैं सबमें श्रेष्ठ हूँ। मेरी श्रेष्ठताका कारण सनिये। मेरे लीन होनेपर प्राणियोंके देहमें स्थित समस्त प्राणींका लय हो जाता और मेरे चलनेपर फिर सब-के-सब चलने लगते हैं, अतएव में सबमें श्रेष्ठ हूँ। देखों, अब मैं लुप्त हो रहा हूँ।' तदनचर, ज्यान बोड़ी देखक लीन होंकर फिर चलने लगा। तब प्राण, अपान, उदान और समानने कहा—'ज्यान! केवल समान वायु तुम्हारे अधिकारमें हैं, इसलिये तुम हम सबमें श्रेष्ठ नहीं हो सकते।'

यह सुनकर ज्यान पुन: पहलेकी भाँति चलने लगा। तब समान बोला--'मैं सबसे क्षेष्ठ हूँ, इसके लिये युक्तियुक्त कारण भी है, उसकी सुनो। मेरे लय होनेपर प्रणयात्यिक शरीरमें स्थित सब प्राणीका लय हो जाता है और मेरे चलनेपर फिर सब-के-सब चलने लगते हैं, अतः मैं हा बेष्ट हूँ। देखों, अब मैं लीन होता हूँ।' यह कहकर समानवायु खोड़ी देखक लीन होनेके पहाल फिर चलने लगा।

अब उदान बोरत — 'में सबये क्षेत्र 🕻 । येरी बेहातका जो 🛮 किये रही ।'

कारण है, उसे सुनी—मेरे लीन होनेपर प्राणियोक शरीरमें
स्थित समस्त प्राणीका लग हो जाता है और मेरे चलनेपर
पुन: सब चलने लगते हैं, अतः मैं ही श्रेष्ठ हूँ। देखों, मैं
सौन हो रहा हूँ।' तदनत्तर, उदान बोड़ी देतक लुप्त रहकर
फिर चलने लगा। तब प्राण आदिने उससे कहा—'उदान!
केवल ब्यान ही तुम्हारे वहामें हैं, इसलिये तुम हमसे
श्रेष्ठ नहीं हो सकते।' तत्पक्षात् एकत्रित हुए उन सब
प्राणोसे प्रजापति ब्रह्मानीने कहा—'वायुगण! तुम सभी
त्येग बेह हो अथवा तुमनेसे कोई भी श्रेष्ठ नहीं है। तुम
सबका धारणस्य वर्म एक-दूसरेपर अवलम्बत है। अतः
तुम सभी अपने-अपने स्वानयर श्रेष्ठ हो। तुन्हारा कल्याण
हो। कुशलपूर्वक बाओ और एक-दूसरेक हितेषी रहकर
परस्याकी ब्रह्मतिमें सहायता पहुँकाते हुए एक-तूसरेको धारण
किये रहो।'

#### अन्तर्यामीकी प्रधानता और ब्रह्मरूपी वनका वर्णन

जलायने करा-प्रिये । जगत्का सासक एक ही है. दूसरा नहीं। जो इदयके धीतर विराजधान है, उस परमात्पाको ही मैं सकका शासक कतला रहा हूँ। जैसे पानी बालू स्थानसे नीचेकी और प्रवादित होता है, येसे ही उस परमात्पाकी प्रेरणासे मैं जिस तरहके कार्यमें नियुक्त होता है. उसीका पालन करता खता है। एक ही पुरु है दूसरा नहीं। जो हदधमें रिधन है, उस परमात्राको ही मैं गुरु बनात रहा है। एक ही बन्धु है, उससे भिन्न दूसरा कोई बन्धु नहीं है। जो हदयमें स्थित है, उस परमात्याको ही मैं बन्यु कहता है। उसीके उपदेशसे बान्धवगण बन्धुपान् होते हैं और सप्तर्वि लोग आकाशमे प्रकाशित होते हैं। एक ही ब्रोता है दूसरा नहीं। जो इदयमें स्थित परमात्मा है, उसीको में स्रोता कड़ता हूँ। इन्द्रने उसीको गुरु मानकर गुरुकुरुवासका नियम पूरा किया अर्थात् शिष्यभावसे वे उस अनार्यायीकी ही शरणमें गये। इससे उन्हें सन्पूर्ण लोकोका साम्राज्य और अमान प्राप्त हुआ। उसी पुरुकी प्रेरणासे जगत्के सारे सर्व सदा ब्रेयके पात्र माने गये हैं।

पूर्वकालमें सर्थों, देवताओं और ऋषियोंको प्रजायतिके साथ जो बातचीत हुई थी, उस प्राचीन प्रसंगको सुना रहा हूँ। एक बार देवता, ऋषि, नाग और असुरोने प्रजायतिके पास बैठकर पूछा—'भगवन् ! हमारे कल्याणका क्या वपाय है ?' यह बताइये। उनका प्रश्न सुनकर प्रजायति ब्रह्माजीने एकाक्षर ब्रह्म —ॐकारका उद्यारण किया। उनका प्रपाचनाद सुनकर सब लोग अपनी-अपनी दिशा (अपने-अपने स्थान) को चल दिये। फिर उन्होंने उस उपहेलके अर्थपर जब विचार किया तो सबसे पहले संपंकि पनमें दूसरीको डैसनेका चाव पैदा हुआ, असुरोमें नावाविक दम्बका आविर्याव हुआ नवा देवताओंने दानको और महर्षियोने दमको ही अपनानेका निक्षय किया। इस प्रकार सर्प, देवता, व्यपि और दानच—ये सब एक ही ज्यदेशक मुख्के पास गये थे और एक ही शब्दके उपदेशसे उनकी बुद्धिका संस्कार हुआ तो भी उनके मनमें भिन्न-भिन्न प्रकारके भाष उत्पन्न हो गये। स्रोता पुरुके कहे हुए उपदेशको सुनता है और उसको जैसे-तैसे (धिन्न-धिन्न क्यमें) प्रकृत करता है। अतः प्रश्न पूछनेवाले शिष्यके लिये अपने अन्तर्भागीसे बढ़कर दूसरा कोई गुरु नहीं है। पहले वह कर्मका अनुगोदन करता है, उसके बाद जीवकी उस कर्ममें प्रकृति होती है। इस प्रकार इदयमें प्रकट होनेवाला परमात्या ही गुरु, ज्ञानी, ओवा और देख है।

संसारमें जो पाप करते हुए विचरता है, वह पापालारी और जो शुभ कर्मोंका आकरण करता है, वह शुभावारी कहरणता है। इसी तरह कामनाओंके हारा इन्द्रियसुखमें पराचण मनुष्य कामचारी और इन्द्रियसंवममें प्रवृत्त रहनेवाला पुरुष ब्रह्मचारी कहरणता है। जो व्रत और कर्मोंका त्याग करके ब्रह्ममें स्थित है और ब्रह्मखरूप होकर संसारमें विचरता रहता है, वही मुख्य ब्रह्मचारी है। ब्रह्म ही उसकी समिधा है, ब्रह्म ही अबि है, ब्रह्मसे ही वह उत्पन्न हुआ है, ब्रह्म ही उसका जल और ब्रह्म ही गुरु है। उसकी चित्तवृत्तियों सदा ब्रह्ममें ही लीन रहती हैं। विद्वानोंने इसीको सूक्प ब्रह्मचर्य बर्तलाया है। आत्पनानी पुरुष इस ब्रह्मचर्यके स्वरूपको जानकर सदा उसका पालन करते रहते हैं।

जहाँ संकल्परूपी हाँस और मच्छरोकी अध्यकता होती है, शोक और हर्षरूपी सहीं-मर्मीका कह बना परता है, मोहरूपी अन्यकार फैला हुआ है, लोभ तथा व्याधिकपी सर्प विचरा करते हैं, जहाँ विषयोका ही मार्ग है, जिसे अकेले ही तथ करना पहता है तथा जहाँ काम और कोध्यूपी शतु हेरा हाले रहते हैं, उस संसारक्ष्यी दुर्गम पथका जल्ल्यून करके अब मैं ब्रह्मक्ष्यी महान् अनमें प्रवेश कर चुका है।

जाराणीने पूछा—महाप्राञ्च । वह वन कर्डा है ? उसमें कौन-कौन-से पूछ, पर्वत और नदियाँ हैं तथा वह कितनी दूरीपर है ?

ब्राह्मणने कहा-प्रिये ! उस व्यवमें न भेद है न अभेद-वह इन दोनोंसे अतीत है। वहाँ लोकिक सुल और दुःश—दोनोका अभाव है। उससे अधिक छोटी, उससे अधिक बड़ी और उससे अधिक सूक्ष्म भी दूसरी कोई वस्तु नहीं है। उसके समान सुशासय भी कोई नहीं है। उस कनमें प्रविष्ट हो जानेपर द्विजातियोंको न हर्ष होता है, न होक। न तो वे स्वयं किन्हीं प्राणियोसे हरते हैं और न उन्हींसे दूसरे कोई प्राणी भय मानते हैं। वहाँ (महत्तल्ब, अहंकार और पाँच तन्यात्रारूप) बड़े-बड़े वृक्ष है, (रूप, रस. रान्य, राज्य, स्पर्श, संदाय और निश्चय—ये) सात उन वृक्षोंके फल है तथा (महत्-अहंकार आदि पूर्वील क्लोके अधिष्ठाता देक्तारूप) सात ही उन फलोके भोता अतिथि हैं। (मन, सुद्धि और पाँच ज्ञानेन्द्रयां—ये) उन अतिथियोक सात आश्रम हैं, व्या सात प्रकारको समाधियाँ हैं और सान प्रकारको ही दोकाएँ हैं। यही उस वनका स्वस्य है। वहाँ मनस्यी वृक्ष शब्दादि विषयोंके अनुभवरूप पाँच प्रकारके दिव्य पुत्रों और उनसे उत्पन्न प्रीति आदिरूप पाँच प्रकारके फल्पेकी सृष्टि करते हुए सब ओर व्याप्त हो रहे हैं। बक्षुकप दक्ष उस बनमें श्वेत-पीतादि वर्णरूप पुष्प और उन्हें देलनेसे प्राप्त होनेवाले मुल-दु:खरूपी फल उत्पन्न करते हुए सब ओर फैल रहे हैं। यज्ञादिसपी वृक्ष पुण्य-पापरूपी पुत्र और स्वर्ग-सक आदिरूप फल प्रदान करते हैं। ध्यानादिरूपी वृक्ष केवल सुरतस्य फूल और फल देते हैं। मन और बुद्धिस्पी दो वृक्ष

मनाव्य और बोद्धव्यक्रय नाना प्रकारके फूलों और फलोकी सृष्टि करते हुए सब ओर फैले हैं। उस बनमें आत्मा ही अग्नि है, जीव ब्राह्मण है, मन और बुद्धि सुक् एवं सुवा हैं और पाँच इन्द्रियाँ समिधाएँ हैं। मन-बुद्धिसहित पाँचों इन्द्रियोंके आत्माप्रिये पृथक्-पृथक् हवन करनेपर जो मोक्ष प्राप्त होता है, वह अपादान-भेदसे मात प्रकारका है। इस पत्रकी बीक्षाका कल अवदय होता है; किंतु वह फल गोण माना गया है। इन्द्रियायिक्कता देवता ही उस फलकी आशा करते हैं (यज्ञकतां पुरुष नहीं, उसकी तो मुक्ति हो जाती है)। यहर्षिगण (इजियोके अधिदेवता) इस आत्मयज्ञमें आतिथ्य प्रहण करते हैं और पूजा स्वीकार करते ही उनका लय हो जाता है। तत्पक्षात् बर्ध प्रक्रासय विलक्षण बन प्रकाशित होता है। उसमें प्रकारपी वृक्ष शोधा याते हैं, मोक्षरपी पाल रुगते है और शानियदी छाया फैली रहती है। ज्ञान वहाँका आव्यस्थान और तुप्ति जल है। उस बनके भीतर आत्मारूपी सूर्यका प्रकाश छाषा रक्षण है। यो साधु पुरुष उस वनका आक्षय लेते हैं, उन्हें फिर कभी घय नहीं होता। यह वन क्रया-नीचे तथा इच्या-उधार सब और ब्याप्त है। उसका कही भी अन्त नहीं है। वहाँ जागादि वृतिसाम सात सियाँ निवास करती हैं, जो जीक्युक पुरुषको अपने वडामें न कर सकतेके कारण लजाके मारे अपना मुह नीचेकी ओर किये रहती हैं। वे विश्वयन्त्रोतिसे प्रकारित होती हैं और उस करमें रहनेवाली प्रजाको सब प्रकारके उत्तम रस-उत्कृष्ट आनन्द प्रदान करती हैं। जैसे सत्य और असन्तर्ये यहान् अन्तर होता है, उसी प्रकार बद्ध और मुक्तके आनन्दमें भी होता है। यहा, त्रभा, भग (ऐश्वर्ष), किञ्चप, सिद्धि, (ओज) और तेज—ये सात न्दोतियाँ उपर्युक्त आत्यासयी सूर्यका ही अनुसरण करती हैं। उस ब्रह्ममें ही गिरि, पर्वत, नवी और झरने आदि स्थित हैं। नदियोंका संगम भी उसीके अत्यन्त गृह दृदयाकादामें होता है। वहीं साक्षात् विवासहका स्वस्य है। आत्मज्ञानसे तुप्त पुरुष उसीको प्राप्त होते हैं। जिनकी आज्ञा क्षीण हो गयी है, जो क्तम जलके पालनकी इच्छा रखते हैं, तपस्थासे जिनके सारे पाप दग्ध हो गये हैं, वे ही पुरुष अपनी बुद्धिको आत्मनिष्ठ करके परब्रह्मको उपासना करते हैं। विद्या (ज्ञान) के ही प्रभावने ब्रह्मलयी वनका खरूप समझमें आता है—इस वातको जाननेवाले मनुष्य इस बनमें प्रवेश करनेके उद्देश्यसे शम (मनोनियह) की ही प्रशंसा करते हैं, जिससे बुद्धि स्थिर होती है।

### आत्माकी निर्लिप्तता, परशुरामजीके द्वारा क्षत्रिय-कुलका संहार और पितामहोंके समझानेसे परशुरामजीका तपस्थाके लिये जाना

बाह्यणने कहा — देखि ! मैं स्वयं न तो गन्य सूँचता हूँ, न रस्तोंका स्वाद लेता हूँ, न रूप देखता हूँ, न स्वर्ध करता हूँ, न नाना प्रकारके शब्दोंको सुनता हूँ और न किसी प्रकारका संकल्प ही करता हूँ। मेरे मनमें न तो कामनाओंके प्रति राग हैं और न दोषोंके प्रति हेष । जैसे कमलका पत्ता पानीको कूँद पड़नेपर उससे लिग्न नहीं होता, उसी प्रकार मुझपर यो राग-द्रेपका प्रभाव नहीं पड़ता । मेरे स्वधावका कभी भी लोप नहीं होता । जैसे आकाशमें सूर्यको किरने नहीं लिग्न होती, उसी प्रकार विद्वान पुरुष कमेंये प्रवृत रहे तो भी उसके मनपर इस दृश्य-जगतके भोगोंका कुछ असर नहीं होता।

भामिनि । यहाँ कार्तवीर्य और सपुत्रके संवादक्षय एक प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। पूर्वकालये कार्तवीर्य अर्जुनके नामसे प्रसिद्ध एक राजा था, किरको एक हजार भुजाएँ थीं। उसने केवल धनुव-वाजाकी सक्तप्रवासे समुद्रपर्यन्त पृथ्वीको अपने अधिकारये कर तिया था। सुना जाता है, एक दिन राजा कार्तवीर्य समुद्रके किनारे विकर रहा था। वहाँ उसने अपने बलके घनद्रमें आकर सैकड़ों बाणोकों वर्णीसे समुद्रकों आखादित कर दिया। तब समुद्रने प्रकट होकर उसके आगे महाक दुकाया और हाब जोड़कर



कहा — 'बीरवर ! मुझपर बाजोकी वर्षा न करो । बोस्ते, तुन्हारी किस आझाका पासन करों ? तुन्हारे होड़े हुए इन महान् बाजोसे मेरे अंदर रहनेवाले प्राणियोकी हस्या हो रही है। उन्हें अधय-दान करो ।'

कार्तवीर्य अर्जुन बोला—समुद्र ! यदि कही मेरे समान यनुर्वर वीर मौजूद हो, जो चुद्धमें मेरा मुकाबला कर सके तो उसका पता बता दो (फिर मैं तुन्हें होड़कर बला जाऊँगा)।

समुद्रने कड़---राजन् ! यदि तुमने महर्षि जमदिप्रका नाम सुना हो तो बन्हींके आसमपर बले जाओ । उनके पुत्र परशुरामकी तुन्द्रारा अच्छी तरह सस्कार कर सकते हैं।

तदनचर, राजा कार्तवीर्य बहे क्रोधमें भरकर महर्षि जमद्भिके आक्रमपर परशुरामजीके पास जा पहेंचा और अपने पाई-बन्धुओंके साथ उनके प्रतिकृत कर्ताव करने लगा । जल्ने अपने अपराचींसे महात्वा परशुरामजीको उद्विप्र कर दिया। फिर तो पातु-सेनाको यस करनेवाला अमित रेजम्बी परश्चरायका तेज प्रज्वातित हो उठा। उन्होंने अपना फरसा उठाया और हजार भुजाओंबाले उस राजाको अनेको चान्ताओंसे युक्त बृक्षकी चीति काट डाला। उसे परकर जयीनपर पहा देश उसके सभी बन्धु-बान्धव एकत्र हो गये उका हाबोमें शहकार और शक्तियाँ लेकर परशुरामजीपर चारों ओरसे टूट पहें । इधर परशुरामजी भी अनुव लेकर तुरेत रक्षपर सकार हो गये और बाणोंकी क्वां करते हुए राजाकी सेनाका संहार करने लगे । उस समय बहुत-से शत्रिय परशुरामश्रीके प्रकार पीवित हो सिंहके सताये हुए मुगोंकी भौति पहाड़ोंकी गुरुरओये युग्न गर्य । उन्होंने उनके इस्से अपने क्षत्रियोखित कर्योंका भी त्वाग कर दिया। बहुत दिनोतक ब्राह्मणोका दर्शन न कर सकतेके कारण वे धीरे-धीरे अपने कर्म घुरुकर शुद्ध हो गये। इस प्रकार हविड, आधीर, पुण्ड और शबरोंके सहवासमें रहका ने अनिय होते हुए भी बर्मत्वागके कारण शुक्रकी अवस्थामें पहुँच गये।

कत्पक्षान् क्षत्रिपवीरोके मारे जानेपर ब्राह्मणीने उनकी क्षियोसे नियोगकी विधिके अनुसार पुत्र उत्पन्न किये, किंतु उन्हें भी कड़े होनेपर परशुरामजीने मौतके घाट उतार दिया। इस प्रकार एक-एक करके जब इक्कीस बार क्षत्रियोका संद्यार हो गया तो परशुरामजीको यह आकाशवाणी सुनायी दी 'बेटा परशुराम! इस इत्याके कामसे निवृत्त हो जाओ। भ्रता वारवार इन बेचारे क्षत्रियोंके प्राण लेनेने तुन्हें कौन-ना नाम दिखायी देता है ?' इसी प्रकार उनके मितामह ऋषीक आदिने



भी समझाते हुए कहा—'केटा! यह काम क्रोड़ दो. शांत्रियोको न मारो। तुम ब्राह्मण हो, तुमारे हामसे राज्यकोका क्ष्म होना डर्फता नहीं है। इस विषयमें हम तुन्हें एक प्राचीन इतिहास सुना रहे हैं, उसे सुनकर तटनुकुल कर्ताव करो। पहलेकी बात है, अलर्क नामसे प्रसिद्ध एक राजर्वि से, जो बड़े ही तपाली, समंत्र, सत्यकादी, महानमा और दृहम्तिक थे। उन्होंने अपने धनुककी सहापतासे समुह्मपर्णल पृथ्वीको जीतकर अत्यन्त दुष्कर पराक्रम कर दिखाया छ। इसके पश्चात उनका मन सुक्ष्म तत्वको सोजर्मे लगा। अब से खड़े-बड़े कर्मीका आरम्म त्यागकर एक दुक्के नीचे जा बढ़े-बड़े कर्मीका आरम्म त्यागकर एक दुक्के नीचे जा बढ़े-बड़े कर्मीका आरम्म त्यागकर एक दुक्के नीचे जा बढ़े और सुक्ष्म तत्वकी सोजके लिये इस प्रकार विन्ता करने लगे।'

अलर्ज कहने लगे—मुझे मनसे ही बल प्राप्त हुआ है, अतः वही सबसे प्रवल है। पनको बाँत लेनेपर ही मुझे स्थापी विजय प्राप्त हो सकती हैं। मैं इन्त्रियक्त्यों प्रहुआंसे पिरा हुआ हैं, इसलिये बाहरके प्रहुआंपर हमला न करके इन मीतरी प्रहुआंको ही अपने वाणोंका निकाना बनाऊँगा। यह मन चक्कलताके कारण सभी मनुष्योंसे तरह-तरहके कर्म कराता रहता है, अतः अब मैं मनपर ही तीसे वाणोंका प्रहार करूँगा।

मन बोला—अलर्क ! तुम्हारे ये बाण मुझे किसी तरह

नहीं बींध सकते। यदि इन्हें बलाओये तो वे तुन्हारे ही मर्परकारोको बीर डालेंगे और उस अवस्थामें तुन्हारी ही मृत्यु होगी: अतः और किसी बाणका विचार करो, जिससे तुम मुद्रो पार सकोंगे।

यह सुनकर अलर्कने बोड़ी देतक विचार किया, इसके बाद वे नातिकाको लक्ष्य करके बोले—'मेरी यह नासिका अनेको प्रकारको सुनन्धियोका अनुमय करके भी फिर उन्होंको इच्छा करती है, इसलिये इसीको तीसे बाणोंसे मार झलूँमा।'

्रिका बोट्ये—अलके । ये बाज मेरा कुछ नहीं विगाइ सकते । इनसे तो तुन्हारे ही मर्म विदीर्ण होंगे और तुन्ही मरोगे, अतः मुझे मारनेके लिये और तरहके बाजोंकी रुजबीन करो ।

अब अलके कुछ देर विचार करनेके पक्षात् जिह्नाको लक्ष्य करके कहने लगे—'यह जीघ स्वादिष्ट रसोंका उपधोग करके किर उन्हें ही पाना चाहती है। इसलिये अब इसीके उत्तर अपने तीले साधकोका प्रहार करोगा।'

विद्धा बोली—अलर्क । ये बाज मुझे नहीं छेद सकते; ये खे तुन्हारे ही मर्थस्थानीको जीवकर तुन्हें ही मौतके चाट क्यारेंगे; अतः दूसरे प्रकारकं माणीका प्रकथ सोचो, जिसकी सहायतासे तुम मुझे भी मार सकोगे।

यह सुक्कर अलके कुछ देशक सोचर्त-विवासी रहे, किर त्वचापर कुपित होकर बोले—'यह त्वचा पाना प्रकारके स्वजीका अनुभव करके फिर उन्हींकी अधिलाया किया करती है, अतः नाना प्रकारके बाणीसे यारकर इसे विद्यीर्थ कर कार्नुना।'

त्यवा बोली—अलर्क । ये बाण मुझे अपना निशाना नहीं बना सकते । ये तो तुष्हारा ही मर्च विदीर्ण करेंगे और मर्च विदीर्ण होनेपर तुष्हीं मौतके मुखमें पहोंगे । मुझे मारनेके लिये तो दूसरी तरहके बाणोंकी व्यवस्था सोचो ।

त्वचाकी बात सुनकर अलकेने बोड़ी देखक विचार किया; फिर नेजको सुनाते हुए कहा— यह आँख भी अनेकों बार सुन्दर-सुन्दर क्योंका दर्शन करके पुनः उन्होंको देखना बाहती है, अत: इसे भी अपने तीले तीरोंका निशाना बनाऊँगा।

अर्ज बोली—अरुकं ! ये बाण पुझे नहीं छेद सकते, तुष्कारे ही मर्गस्थानोको बीच डालेंगे और मर्म विदीणं हो बानेपर तुष्हें ही जीवनसे हाथ धोना पड़ेगा; अतः दूसरे प्रकारके सावकोंका प्रवस्थ सोचो, जिनकी सहायतासे तुम पुझे थी मार सकोंगे। तब अलर्कने पुनः सोबकर कहा—'यह बुद्धि अपनी प्रज्ञा-प्राक्तिसे अनेको प्रकारका निश्चय करती है, अतः इस्तेके उपर अपने तीक्षण सायकोका प्रहार करूँगा।'

बुद्धिने कहा—अलर्क ! ये बापा मेरा स्पर्श भी नहीं कर सकते । इनसे तुष्हारा ही मर्म विद्यार्ण होगा और तुष्हीं मरोगे । जिनकी सहायतासे मुझे मार सकोगे, ये बाण वो कोई और ही हैं। उनके विवयमें विचार करो ।

तदनतार, अलकंने उसी पेड्क नीले बैठकर योर तपस्स की: किंतु उससे मन-बृद्धिसहित इन्द्रियोको सननेयोग्य किसी उत्तम वाणका पता न लगा। तब वे एकायबित होकर विचार करने लगे। बहुत दिनोतक निरंतर सोचने-विचानके बाद उन्हें योगसे बड़कर दूसरा कोई कल्याणकारी साधन नहीं प्रतीत हुआ। अब वे मनको एकाय करके त्यर अस्तनसे बैठ गये और ध्यानयोगका साधन करने लगे। इस एक ही बाणसे पारकर उन्होंने समस्त इन्द्रियोको सहस्त परास्त कर दिया—वे ध्यानचोगके द्वारा आत्मामें प्रवेश करके परा सिद्धि (मोक्ष) को प्राप्त हो गये। इस सफलतासे राजर्षि अलर्कको बड़ा आक्षर्य हुआ और उन्होंने इस गावाका गान किया— 'अहे ! बढ़े कहकी बात है कि अवतक मैं बाहरी कामोंने ही लगा रहा और भोगोंकी तृष्णासे आवत् होकर राज्यको ही ज्यासना करता रहा। 'ध्यानचोगसे बढ़कर दूसरा कोई ज्ञम सुखका साधन नहीं हैं' यह बात तो मुझे बहुत पीछे माल्म हुई है।'

वित्रमहोंने कहा—बेटा परशुराय ! इन सब बातोंको अच्छी तरह सम्पन्नकर तुम श्रविपीका नाझ न करो। चोर तपस्ताचे लग जाओ, उसीसे तुम्हारा करुवाल होगा।

अपने पितामहोके इस अकार कहनेपर महान् सौधान्यदाली अमर्राजन्यन परसुरामजीने घोर तपस्या की और इससे उन्हें परम दुर्लभ सिर्दिद प्राप्त हुई।

## राजा अम्बरीषकी गायी हुई गाबा और ब्राह्मण-जनक-संवादका वर्णन

माझणने कडा-देवि ! संसारमें सन्त, रज और तम-ये तीन मेरे शहु हैं। ये गुजोके श्रेदारे नी प्रकारके माने गमें हैं। हर्ष, प्रीति और आनन्द-में तीन सालिक गुज हैं: तृष्णा, क्रोध और अधिनिवेश—ये तीन राजस गुण 🛚 और क्षम, तन्त्र तथा पोड़-ये तीन तामग्र गुण है। प्राप्तकित, जितेन्त्रिय, आलम्बद्दीन और धैर्यवान् पुरुष ग्रम-दय आदि बाणसमुद्रोके द्वारा इन पूर्वोक्त गुणीका उच्छेद काके दूसरोको जीवनेका उलाह करते हैं। इस विषयमें पूर्वकातकी बातोंके जानकार लोग एक गांचा सुनाया करते हैं। यहले कभी शान्तिपरापण महाराज अष्यरीयने इस गायाका गान किया था । कहते ई-जब दोषोका बल बहा और अच्छे गुण दवने लगे. उस समय महायशसी महाराज अम्बरीयने बलपूर्वक राज्यकी बागहोर अपने हाबमें ली। उन्होंने अपने दोबोंको दबाया और उत्तम गुणोंका आदर किया। इससे उन्हें बात बड़ी सिद्धि प्राप्त हुई और उन्होंने यह गावा गायी—'पैने बहुत-से दोषोंपर विजय पायी और समस्त शत्रुओका नाश कर हाला; किंतु एक सबसे बड़ा दोष रह गया है। यहापि वह नष्ट कर देने योग्य है तो भी अबतक में उसका नाश कर न सका। उसीकी प्रेरणासे प्राणीको वैराग्य नहीं होता। उसके क्झमें पड़ा हुआ मनुष्य नीच कमींकी ओर देंड्या है और उसे

अपनी अवस्थाका भान नहीं होता। उससे प्रेरित होकर वह नहीं कानेचोच्य काम भी कर डालता है। उस दोक्का नाम है लोभ । उसे जानकर्यी मलबारसे काट डालो, काट डालो। लोभसे गुष्णा और गुष्णासे किन्ता पैदा होती है। लोभी मनुष्य पहले राजम गुणोको पाता है और उनकी प्राप्ति हो जानेपर उसमें नामसिक गुण भी अधिक माजामें आ जाते हैं। उन गुणोंके हारा देश-कथानमें जकहकर वह बारंबार जन्म लेता और तरह-तरहके कर्म कस्ता रहता है। फिर जीवनका अन्त समय आनेपर उसके देखके तक विलग-विलग होकर विलर जाते हैं और वह मृत्युको प्राप्त हो जाता है। इसके बाद फिर उत्प-मृत्युके कथानमें पड़ता है; इसलिये इस लोभके स्वस्थयने अच्छी तरह समझकर इसे धैर्यपूर्वक दवाने और आज्यराज्यपर अधिकार पानेकी इच्छा करनी चाहिये। यही वास्तविक राज्य है। यहाँ दूसरा कोई राज्य नहीं है। आल्याका यक्षार्य जाने हो जानेपर वही राजा है।

इस प्रकार बदाखी राजा अम्बरीयने आत्मराज्यको आगे रतकर एकमात्र प्रवत शत्रु लोभका उन्हेद करते हुए उपर्युक्त गावाका गान किया वा।

बहानने कहा—देखि ! इसी प्रसंगमें एक ब्राह्मण और राजा जनकके संवादकप प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। एक समय राजा जनकने किसी अपराधमें पकड़े हुए ब्राह्मणको दण्ड देते हुए कहा—'ब्रह्मन् ! आप मेरे राज्यसे बाहर चले जाइये।' यह सुनकर ब्राह्मणने उस ब्रेष्ट राजाको



उत्तर दिया— महाराज । बताइये, आपके अधिकारमें कितना राज्य है ? इस बातको जानकर में शासके अनुसार आपकी आशा पालन करनेकी—दूसरे राजाके राज्यमें निवास करनेकी चेष्टा कर्जना।

उस यहाली ब्राह्मणके ऐसा कहनेपर राजा जनक बार-बार गरम उज्ज्ञास लेने लगे, कुछ जजाब न दे सके। बोड़ी देर पुप खनेके बाद वे ब्राह्मणसे बोले—'ब्रह्मन् ! यहापि बाप-दादोंके समयसे ही पिथिला-प्रात्तके राज्यपर मेरा अधिकार है तथापि जब मैं विचार-दृष्टिसे देखता हूँ तो सारी पृथ्वीमें खोजनेपर भी कहीं मुझे अपना राज्य नहीं दिखाणी देता। जब पृथ्वीपर अपने राज्यका पता न पा सका तो मैंने पिथिलामें खोज की। जब वहांसे भी निराद्या हुई तो अपनी प्रजापर अपने अधिकारका पता लगाया; किंतु उनपर भी अपने अधिकारका निश्चय न हुआ। अन्ततोगला मैं इस नतीजेपर पहुँचा हूँ कि कहीं भी मेरा राज्य नहीं है अबवा सर्वत्र मेरा ही राज्य है। एक दृष्टिसे यह शरीर भी मेरा नहीं है और दूसरी दृष्टिसे सारी पृथ्वी ही येरी है। यह जिस तरह येरी है उसी तरह दूसरोकी भी है: इसलिये अब आपकी जहाँ इच्छा हो, रहिये।'

बहुनने कहा—राजन् ! जब बाप-दादोंके समयसे ही मिकिता-आनके राज्यपर आपका अधिकार है तो बताइये, किस विचारसे आपने इसके प्रति अपनी ममताको त्याग दिया है ? किस बुद्धिका आक्षय लेकर आप सर्वप्र अपना ही राज्य मानते है और किस तरह कहीं भी अपना राज्य नहीं समझते ?

बनको कहा-ब्रह्मन् । इस संसारमें कमेंकि अनुसार जाप्र होनेवाली सभी अवस्वाओंका एक-न-एक दिन अना हो जाता है, यह बात मुझे अच्छी तरह मालूम है। वेद भी कहता है—'यह किसकी करत है ? यह किसका धन है ?' (अर्थात् किसीका नहीं है)' इसलियें जब मैं अपनी मुद्धिसे विचार करता है तो कोई भी वस्तु ऐसी नहीं जान पड़ती, जिसे अपनी कड़ सके। इसी विचारसे मैंने मिखिलाके राज्यसे अपना प्रमाल हटा लिया है। अब जिस बुद्धिका आस्रय लेकर मैं सर्वत्र अपना ही राज्य समझता 🗜 उसको सुनो । मैं अपनी नासिकामें पहुँची हुई सुगन्धको भी अपने मुखके लिये नहीं बहुण करना चाहता । इसलिये मैंने पृथ्वीको जीत लिया 🛊 और वह सदा मेरे वक्तमें रहती है। मुखमें पढ़े हुए रसोंका भी में अपनी नृतिके लिये नहीं आस्वादन करना बाहता, इसलिये जल-तत्त्वपर भी में विजय या सुका हूं और वह सदा मेरे अधीन रहता है। इसी प्रकार नेत्रके विषयभूत रूप और ज्योठिका, लक्-इन्डिक्को प्राप्त हुए स्पर्शका, सवणगोसर शब्दोंका और मनमें आये हुए यत्तव्य विषयोंका भी में अपने मुखके किये अनुभाव करना नहीं बाहता । इसलिये मैंने तेज, बायु, आकारा और परको भी जीत लिया है तथा वे सभी सदा मेरे बडामें रहते हैं। मेरे प्रत्येक कार्यका आरम्भ देवता, पितर, भूत और अतिबियोंके निमित्त होता है।

जनककी ये बाते सुनकर वह ब्राह्मण ठहाका मारकर हैस पड़ा और कहने लगा— 'महाराज! आपको मालूम होना बाहिये कि ये धर्म हूँ और आपको परीक्षा लेनेके लिये ब्राह्मणका रूप धारण करके यहाँ आया हूँ। अब मुझे निश्चय हो गया कि संसारमें सन्तगुणरूप नेमिसे पिरे हुए और कभी पीछेकी और न लोटनेवाले ब्रह्म-प्राप्तिरूप दुनिवार-बक्रका सञ्चालन करनेवाले एकमात्र आप ही है।

### ब्राह्मणका अपने ज्ञाननिष्ठ स्वरूपका परिचय देना तथा श्रीकृष्णका अर्जुनसे मोक्ष-धर्मके विषयमें गुरु और शिष्यका संवाद सुनाना

ब्राह्मणने कहा—भीरु ! तूम अपनी बुद्धिने मुझे जैसा समझकर फटकार रही हो, मैं वैसा नहीं हैं। मैं इस त्येकमें देहाभिमानियोकी तरह आवरण नहीं करता। तुम मुझे पाप-पुण्यमें आसक्त देखती हो; किंतु वास्तवमें मैं ऐसा नहीं है। मैं ब्राह्मण, जीवन्युता महात्या, वानप्रस्य, गृहस्य और सहस्थारी सब कुछ 🖥। इस भूतलपर जो कुछ दिखायी देता है, वह सब मेरे हारा व्याप्त है। ज्ञान हो मेरा धन है, यही ब्रह्मवेताओंका एकमात्र मार्ग है। ब्रह्मतानी पुरुष ब्रह्मकर्य, गाइंक्य, वानप्रस्थ और संन्वास-इन चार आअमोमेसे किसीमें भी रहें, वे ज्ञानमार्गके हारा ब्रह्मको ब्राप्त होते हैं। भिन्न-भिन्न आध्योगे राते हुए भी जिनकी बुद्धि शासिके साधनमें लगी हुई है, वे अन्तमें एकमात्र सत्त्वका प्रक्राको प्राप्त होते हैं। यह मार्ग बुद्धिगम्य है, शरीनंके हारा इसे नहीं प्राप्त किया जा सकता । इसलिये देवि । तुन्ते परलोकके लिये त्रनिक भी घष नहीं करना चाहिये। तुन मेरे माथ अपने तादास्थका विनान करती हा अन्तमें मेरे ही सम्बद्धां प्राप्त हो जाओगी।

अपाली कोर्स—नाथ ! मेरी सुद्धि बोड़ी और अन्तःकरण असुद्ध है, अतः आपने मेक्षेपमे जिस महान् ज्ञानका उपवेदा किया है उसको समझाना मेरे नित्ये कठिन है। मैं तो उसे मुनकर भी भारण न कर सकी। अतः आप कोई ऐसा उपाय जलाइये, जिससे भुझे भी यह बुद्धि आस हो। मेरा विश्वास है कि वह उपाय आपहीसे ज्ञान हो सकता है।

आहाणने कहा—देखि ! तुम बुद्धिको नीचेकी अरणी और पुरुको ऊपरकी अरणी समझो। तपसा और घेद-वेदालके अवधा-पननद्वारा मन्धन करनेपर उन अरणियोंसे जानकप अधि प्रकट होती है।

आहाजीने पूछा—नाव । क्षेत्रज्ञ नामसे प्रसिद्ध सरीरानार्वर्ती जीवात्माको जो ब्रह्मका स्वरूप बताया जाता है, यह बात कैसे सम्मय है ? क्योंकि जीवात्मा ब्रह्मके नियन्त्रणमें रहता है और जो जिसके नियन्त्रणमें रहता है, वह ब्रसका स्वरूप हो, ऐसा कभी नहीं देखा गया।

श्राहरणने कहा—देवि । क्षेत्रज्ञ वास्तवमें देह-सम्बन्धसे रहित और निर्मुण है; क्योंकि उसके समुण और साकार होनेका कोई कारण नहीं दिखायी देता (ऐसी दशामें वह ब्रह्मसे भिन्न कैसे हो सकता है ?)।

भगवान् आंकृष्ण कहते हैं—अर्जुन ! ब्राह्मणके इस प्रकार उपदेश देनेपर उस ब्राह्मणीकी बुद्धिमें पहले क्षेत्रका इतन हुआ, फिन उससे भिन्न क्षेत्रकों क्रानहारा वह परव्रह्म परमात्माको प्राप्त हो गयी।

अर्जुन बोले—भगवन् ! इस समय आपकी कृपासे सुद्धा विषयके झवणमें मेरा मन लग रहा है, अतः जाननेचीन्य परव्यक्रके लक्षयको ज्याख्या कीजिये ।

परावान् अंकृताने कहा—अर्जुन ! इस विषयको लेकर पुरु और दिष्यमें जो मोक्षविषयक संवाद हुआ था, वह प्राचीन इतिहास बतलाया जा रहा है। एक दिन उत्तम प्रतका पालन करनेवाले एक ब्रह्मवेचा आचार्य अपने आसन्पर विराजनान थे। उस समय किसी बुद्धिमान् विष्यने उनके पास जाकर निवेदन किया— 'धगवन् ! मैं कल्याणमार्गमें प्रवृत्त



होकर आफ्की शरणमें आया है और आपके बरणोमें मस्तक खुकाकर बाबना करता है कि मैं जो कुछ पूढ़े, उसका उत्तर टीकिये। मैं जानना चलता है कि क्षेय क्या है? जगत्के बरावर जीव कहाँसे उत्पन्न हुए हैं? किससे जीवन धारण करते हैं? उनकी अधिक-से-अधिक आयु कितनी है? सत्य और तप क्या है? सत्युरुबोने किन गुणोकी प्रशंसा की है?

[ 511 ] सं० म० (खण्ड-दो ) ५०

कौन-कौन-से मार्ग कल्बाण करनेवाले हैं ? सर्वोतम सुक क्या है ? और पाप किसे कड़ते हैं ? यह सब जाननेके लिये मेरे मनमें बड़ी उत्कण्डा है, अतः आप इन प्रबोका उत्तर देनेकी कृपा करें। आपके सिवा दूसरा कोई ऐसा नहीं है, जो सब प्रकारकी शहूरओंका निवारण कर सके।

अर्जुन ! वह जिष्य सम् प्रकारसे गुरुकी शरणये आया था। यथोकित रीतिसे प्रश्न करता था। गुणवान् और ज्ञान्त था। खायाकी मॉति साथ रहकर गुरुकी सेवामें लगा रहता था तथा जितेन्द्रिय, संयमी और ब्रह्मचारी था। उसके पुछनेपर मेथायी एवं इतथारी गुरुने पूर्वोक्त सभी प्रश्लोका ठीक-ठीक उत्तर दिया।

गुरुने कहा—बेटा ! ब्रह्माजीने वेद-विद्याका आसप लेकर तुन्हारे पूछे हुए इन सभी प्रश्लोका उत्तर पहलेको ही दे रला है तथा प्रधान-प्रधान ऋषियोंने उसका सदा ही सेवन किया है। उन प्रश्नोंके उत्तरमें परमाधींक्यक कियार किया गया है। मैं ज्ञानको ही परजहा और संन्यासको उत्तय तप मानता 🐌 जो अवाधित ज्ञान-तत्त्वको निश्चपपूर्वक जानकर अपनेको सब प्राणियोके भीतर क्वित देखता है, वह सर्वतित (सर्वज्ञ अवना सर्वकापक) माना जाता है। जो किसी वस्तुकी कामना नहीं करता तथा जिसके मनमें किसी बातका अभिमान नहीं होता, का इस लोकचे रहता हुआ ही ब्रह्मधावको प्राप्त हो जाता है। जो माया और सत्त्वादि गुजीके तत्त्वको जानता है, जिसे सब भूतोके बदरणका ज्ञान है और जो ममता तथा अहंकारमे रहित हो गया है, उसकी मुक्तिमें तनिक भी संदेश नहीं हैं। यह देह एक वृक्षके समान है, अज्ञान इसका मूल अहुर (जड़) है, बुद्धि सत्य (तना) है, आईकार शासा है, इन्द्रियाँ सोसले हैं, पश्चमहाभूत इसके विदेव अवयव है और उन घुलोंके विशेष भेद उसकी टहनियाँ है। इसमें सदा ही संकल्पलयी पते उनते और कर्मलयी फूल खिलते रहते हैं। सुभाशुभ कर्मोंसे प्राप्त होनेवाले मुल-दुःसादि ही उसमें सदा लगे रहनेवाले फल है। इस प्रकार ब्रह्मस्पी बीजसे प्रकट होकर प्रवाहरूपसे सदा मौजूद रहनेवाला देहरूपी वृक्ष सपस्त प्राणियोके जीवनका आधार है। जो इसके तत्त्वको चलीभाँति जानकर ज्ञानकपी तलवारसे इसे काट डालता है, वह अमात्वको प्राप्त होकर जन्म-मृत्युके बन्धनसे छुटकारा पा जाता है।

महाप्राज ! जिसमें भूत, वर्तमान और भविष्य आदिके तथा धर्म, अर्ध और कामके स्वरूपका निश्चय किया गया है, जिसको सिद्धोंके समुदायने भलीभाँति जाना है, जिसका पूर्वकालमें निर्णय किया गया था और मनीबी पुरुष जिसे वानकर सिद्ध हो जाते हैं, उस परम उत्तम सनातन ज्ञानका अब मैं तुमसे वर्णन करता है। पहलेकी बात है, प्रजापति दक्ष, घरहान, गौतम, प्रमुक्दन शुक्र, वसिष्ठ, कश्यप, विद्यापित और अति आदि महाँगें अपने कमेंद्वारा समस मागोंमें घटकते-घटकते जब बहुत शक गये तो एकत्रित हो आपसमें जिज्ञासा करते हुए परम बृद्ध अङ्गिरा मुनिको आगे करके ब्रह्मलोकमें गये और वहाँ सुरसपूर्वक बैठे हुए ब्रह्मानीका दर्शन करके उन्होंने विनयपूर्वक बेठे हुए ब्रह्मानीका दर्शन करके उन्होंने विनयपूर्वक बेठे प्रणाम किया। फिर तुन्हारी ही तरह अपने परम कल्याणके विश्वसमें

(तब) बहार्जने कहा-ज्ञाप प्रतका पालन करनेवाले



महर्षियों ! कराकर जीव सत्य (परमाता) से उत्पन्न हुए हैं और तपस्य (कर्म) से जीवन धारण करते हैं। महा सत्य है, तप सत्य है और प्रजापति भी सत्य है। सत्यसे ही सम्पूर्ण भूगोंका जन्म हुआ है। यह भौतिक जगत सत्यस्य ही है। इसलिये सदा धोयमें लगे रहनेवाले, क्रोध और संसापसे दूर खनेवाले और नियमोंका पालन करनेवाले धर्मसेवी ब्राह्मण सत्यका आज्ञ्य लेते हैं। जो परस्पर एक-दूसरेको नियमके अंदर रखनेवाले, धर्म-धर्मादाके प्रवर्तक और विद्यान् हैं, उन ब्राह्मणोंके प्रति में लोककल्याणकारी सनातन धर्मोंका उपदेश करूँगा। प्रत्येक वर्ण और आज्ञमके लिये पृथक्-पृथक् चार विद्याओंका वर्णन करूँगा। मनीवी विद्यान् चार करणोवाले एक धर्मको नित्य बतलाते हैं। द्विज्वरों। पूर्वकालमें मनीबी पुरुष जिसका सङ्गरा ले खुके हैं और जो ब्रह्मभावकी प्राप्तिका सुनिश्चित साधन है, उस परम मङ्गलकारी कल्याणमय मार्गका उपदेश करता है, उसे ध्यान देकर सुनो । यह सारा-का-सारा उपदेश परम पदका साधन है। आश्रमीमें ब्रह्मचर्वको प्रवय आश्रम बतलाया गया है। गाईस्थ्य दूसरा और वानप्रस्व तीसरा आक्रम है, इसके बाद संन्यास-आश्रम है। इसमें आत्मज्ञानकी प्रधानता होती है, अतः इसे परम पदस्वरूप समझना वाहिये। जवतक अध्यात्मज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती तभीतक ज्योति, आकाश, बायु, सूर्य, इन्द्र और प्रजापति आदिके पृषक-पृथक् दर्शन होते हैं। आस्पन्नान होनेपर इनका नानाल नहीं दृष्टिगोचर होता, अतः प्रहले आत्पज्ञानका उपाय बतलाता 🔓 सब लोग सुनो । साह्यण, क्षत्रिय और वैदय-इन तीन विज्ञातियोंके लिये वानप्रस्थ-आसमका विद्यान है। करमें खुकर पुनिवृत्तिका सेवन करते हुए फल-यूल और वायुक्ते आहारपर जीधन-निर्वाह करनेसे वानप्रस्थ-धर्यका यालन होता है।

गृहत्व-आग्रमका विधान सभी वर्णोंके लिये है। विद्वान पुरुवीने अद्भाको ही धर्मका मुख्य लक्षण बतलाया है। धैर्यवान् संत-महात्या अपने कर्मोसे धर्म-मर्यादाका पालन करते हैं। वो यनुष्य उन्तम जनका आक्रय लेकर उपर्युक्त धर्मोमेशे किसीका भी वृक्तापूर्वक पालन करते हैं, वे कालक्रयसे सम्पूर्ण प्राणियोंके जन्म और मरणको प्रत्यक्ष देखते हैं। अब मैं यदार्व युक्तिके द्वारा विषयोगे रिवत सम्पूर्ण तत्त्वीका विभागपूर्वक वर्णन करता है। अध्यक्त प्रकृति, महत्त्व, अहंकार, न्यारह इन्हियाँ, पश्च महाभूत और उनके शब्द आदि विशेष गुण तथा जीवात्मा—इस प्रकार तत्त्वोंकी संख्या प्रजीस बतलायी गयी है। जो इन सब तत्त्वोंकी उत्पत्ति और रूपको डॉक-डॉक जानता है, वह समूर्ण प्राणियोंमें धीर है और कभी मोहमें नहीं पहता। जो सम्पूर्ण तत्त्वों, गुणो तबा समस्त देवताओंको पदार्थ समसे जानता है, उसके पाप युक्त जाते हैं और वह बन्यनसे युक्त होकर सम्पूर्ण दिव्यलोकोके मुलका अनुभव करता है।

# ब्रह्माजीके द्वारा तमोगुण, रजोगुण और सत्त्वगुणके कार्यीका वर्णन

बहारतीने कहा—सहवियो ! तब तीनो गुजोकी साम्यावस्था होती है, उस समय उनका नाम आव्यक प्रकृति होता है। अञ्चल समस्त प्राकृत कार्योमे व्यापक, अधिनाधी और स्थिर होता है। उपर्युक्त तीन गुणोमें जब विषयता आती है तो ये पश्चभूतका रूप धारण करते हैं और उनसे नी द्वारवाले नगर (इसीर) का निर्याण होता 🕯। इस पुरमें जीवतनाको विषयोंकी ओर प्रेरित करनेवाली न्यारह इन्द्रियाँ हैं। इसकी अधिकाकि मनके प्रश हुई है। बुद्धि इस नगरकी कामिनी है। इसमें जो तीन खोत (चित्रसमी नदीके प्रवाह) है, वे सदा धरे रहते हैं। इन्हें घरनेके लिये तीन गुणमयी नाड़ियों हैं। सत्त्व, रज और तम—बे तीन गुण कहलाते हैं। वे परस्पर एक-दूसरेके आक्षित और एक-दूसरेके सहारे टिकनेवाले हैं। जहाँ तमोगुणको रोका जाता है वहाँ रजोगुण बढ़ता है और जहाँ स्त्रोगुणको दबाया जाता है वहाँ सत्त्वगुणको वृद्धि होती है। तमको अन्यकारसय समझना चाहिये। उसका दूसरा नाम मोह है। वह अधर्मको लक्षित करानेवाला और पाप करनेवाले लोगोंमें निश्चितरूपसे विद्यमान खनेवाला है। तमोगुणका यह स्वरूप दूसरे गुणोंसे पिश्रित भी दिखायी देता है। रजोगुणको प्रकृतिसय बतलाया गया है, यह सृष्टिकी उत्पत्तिका कारण है । सम्पूर्ण भूतोमें इसकी अङ्क्ति देखी जाती है। इसीसे इस दुश्य-जगत्की उत्पत्ति हुई है। सब धूलोंचे

प्रकारा, लयुना (गर्वहानना) और श्रद्धा—यह सत्त्वगुणका क्य है। गर्वहीनताकी साधु पुरावोने प्रशंसा की है। अब मैं युक्तिपूर्वक संक्षेप और विस्तारके साथ इन तीनो गुणोके कार्योका सवार्थ कर्णन करता है, इन्हें ध्यान वेकर सुनो । भोत, अज्ञान, त्यागका अमाव, कर्मोंका निर्णय न कर सकता, निका, गर्व, भय, खोम, शोक, शुप कर्मीमें शेष देखना, स्परण-प्रक्रिका अभाव, परिणाप न सोचना, नासिकता, दुशिंगता, निविशेषता (अधो-बुरेके विवेकका अभाव), इन्हियाँको हिल्लिसता, हिंसा आदि निन्द्नीय दोषोंमें प्रवृत्त होना, अकार्यको कार्य और अज्ञानको ज्ञान समझना, प्राप्ता, काममें यन न लगाना, अबद्धा, पूर्वतापूर्ण विचार, कुटिलता, नासमझी, पाप करना, अज्ञान, आलस्य आदिके कारण देहका चारी होना, धाव-धतिका न होना, अकितेन्द्रियता और नीच कर्मोमें अनुराय—ये सभी दुर्गुण तयोगुणके कार्य बतलाये गये हैं। इनके सिवा और भी जो-जो बार्ने इस लोकमें निषिद्ध मानी गयी हैं, वे सब तयोगुणी ही है। देवता, ब्राह्मण और बेवकी निन्दा करना, दान न देना, अभिमान, मोह, क्रोध, असहनशीलता और मातार्य—ये सब तामस बतांव है। (विधि और श्रद्धासे रहित) ब्यर्च कार्योका आसम्ब करना, देश-काल-पात्रका विचार न काके अश्रद्धा और अवहेलनापूर्वक दान देना तथा

देवता और अतिथिको दिये निना भोजन करना भी तामसिक कार्य है। अतिवाद, अक्षमा, मत्सरता, अभिमान और अश्रद्धाको तमोगुणका फल माना गवा है। संस्तरमें ऐसे बर्ताववाले और धर्मकी मर्धादा भट्ट करनेवाले जो भी वादी मनुष्य हैं, वे सब तमोनुषी माने नये हैं। ऐसे पापी मनुष्योंके लिये दूसरे जन्ममें बिन योनियोंमें जाना अनिवार्य होता है, उनका परिचय दे रहा हूँ। उनमेंसे कुछ तो नीचे नरकोमें डकेले जाते हैं और कुछ तिर्यंग्योनियोंमें जन्म प्रहण करते हैं। स्थावर (बृक्ष-पर्वत आदि) जीव, पशु, बाइन, राक्ष्म, सर्प, कीड़े-मकोड़े, पक्षी, अवहज प्राणी, चौपाये, पागल, क्हरे, गूँगे तथा अन्य जितने पापमय रोगबाले (कोड़ी आदि) मनुष्य है, वे सब तमोगुणमें हुने हुए है। अधने कमोक अनुसार लक्षणोंबाले ये दुराचारी जीव सदा दु:सम्में निमन्न रहते हैं। उनकी चित्तवृत्तियोंका प्रवाह निम्न दिशाकी ओर होता है, इसलिये उन्हें अर्जाव्ह स्रोता कहते हैं। ये सक-के-सब तमोगुणी हैं। तम (अकिश), मोह (अस्पिता), महामोह (राग), क्रोध नामवाला ताबिल और मृत्युक्त्य अन्यतापिल—यह पाँच प्रकारकी तामसी प्रकृति क्तरहायी गयी है। विश्ववरो ! वर्ण, गुण, योनि और तपक्के अनुसार मैंने तमोगुणका पूरा-पूरा वर्णन किया। वो अतस्वमें तत्त्व-दृष्टि रसनेवास्य है ऐसा कीन-सा मनुष्य इस विषयको अच्छी तरह देश और समझ सकता है ? वह विपरीत दृष्टि हो तमोगुणको पहचान है। इस प्रकार तमोगुणके खकार और उसके कार्यभूत नाना प्रकारके गुणोका चवायत् वर्णन किया गया। जो मनुष्य इन गुणोको ठीक-ठीक जानता है, वह तामसिक गुणोंसे सदा मुक्त रहता है।

पहर्षियो ! अब ये तुमलोगोसे स्त्रोगुणके लक्ष्य और उसके कार्यभूत गुणोका पवार्थ तर्णन कर्कमा । ध्यान देकस सुनी—संताप, क्षय, आयास, सुक्त-दुःल, सर्द्य-गर्यो, ऐस्र्यं, विपष्ठ, संधि, हेतुवाद, पनका प्रसन्न न रहना, कत, सुरता, मद, रोष, व्यायाम, कलह, ईर्ष्या, इच्छा, चुगली लाना, युद्ध करना, मधता, कुटुष्यका पालन, वथ, बन्धन, हेवर, क्रय-विक्रय, छेदन, मेदन और विदारणका प्रयत्न, दूसरोके कव्यको कतर डालनेकी चेष्टा, उपता, निष्ठुस्ता, क्रिस्ताना, दूसरोके छिद्र बताना, लौकिक बातोंकी बिन्ता करना, पृक्षात्मप, असत्यभाषण, मिध्या दान, संद्रायपूर्ण विचार, तिरस्कारपूर्वक बोलना, निन्दा, स्तृति, प्रद्रासा, प्रताप, बलात्कार, स्वार्थके लिये सेवा, तृष्या, दूसरोके आधित रहना, व्यवहार-कुद्रालता, नीति, प्रमाद (अपव्यव), परिचाद और परिवह—ये सभी रजोगुणके कार्य हैं। संसारमें जो खी,

पुल्ब, पूत, इच्च और गृह आदिके पृथक्-पृथक् संस्कार होते हैं, वे भी स्जोनुणकी ही प्रेरणांके फल हैं। संताप, अविश्वास, सकामभावसे इत-नियमोका पालन, काम्यकर्म, नाना प्रकारके पूर्व (वापी, कूप-तड़ाग आदि पुण्य) कर्म, स्वाहाकार, नमस्कार, स्वधाकार, वषट्कार, याजन, अध्यापन, वजन, अध्यवन, दान, प्रतिप्रह, प्रावश्चित्त और मङ्गलजनक कर्म भी राजस माने गये हैं। 'मुझे यह वस्तु मिल बाब, वह मिल बाब' इस प्रकार जो विषयोंको पानेके लिये आसन्तिमृतक उक्तण्टा होती है, उसका कारण स्त्रोगुण ही है। डोण, याया, शठता, मान, बोरी, हिंसा, घृणा, परिताप, बागरण, दम्ब, दर्व, राग, विषयप्रेम, प्रमोद, धूतक्रीडा, लेगोके साब विवाद करना, क्रियोके लिये सम्बन्ध बढ़ाना, नाच-काजा और गानमें आसक्त होना—ये सब राजस गुण हैं। जो इस पृब्वीपर चूत, वर्तमान और भविष्य पदार्थीकी बिन्ता करते, चर्म, अर्ब और कामसप त्रिवर्गके सेवनमें लगे रहते, मनवाना कर्ताव करते और सब प्रकारके घोगोंकी समृद्धितं आनन्द मानते हैं, वे मनुष्य रजोगुणसे आवृत्त हैं, उन्हें अवक्तितेत कहते हैं। ऐसे लोग इस लोकमें बार-बार जन्म लेकर कियवजनित आनन्दमें मन्न रहते हैं और इहलोक तथा पालोकमें मुख पानेका यत्र किया करते हैं। मुनिवरी ! इस प्रकार मैंने तुमलोगोसे नाना प्रकारके राजस गुणों और ठरनुकूल बर्ताबोका यदायत् वर्णन किया। जो मनुष्य इन गुर्गोको जानता है, वह सदा इनके बन्धनीसे दूर रहता है।

महर्षियो । अब मैं तीसरे उत्तम गुण (सत्वगुण) का वर्णन कर्जेगा, जो जगत्में सम्पूर्ण प्राणियोंका वितकारी और साधु पुरुषोका प्रशंसनीय धर्म है। आनन्द, प्रसन्नता, वन्नति, प्रकास, सुस, कृपणताका अभाव, निर्मयता, संतोष, सद्धा, झन्त, धेर्च, अहिसा, समता, सत्य, सरलता, क्रोधका अभाव, किसीके दोष न देखना, पवित्रता, बतुरता और पराक्रम—वे सत्त्वगुणके कार्य है। जो इन धर्मीका आचरण करता है, वह परलोकमें अक्षय मुखका भागी होता है। यमता, अहंकार और आशाका परित्याग करके सर्वत्र समान दृष्टि रखना और सर्वधा निष्काम हो जाना ही साधु पुरुषोंका सनातन धर्म है। विश्वास, लजा, तितिक्षा, त्याग, पवित्रता, आरुत्परहित होना, कोमलता, मोहमें न पड़ना, प्राणियोपर इया करना, चुगली न जाना, हर्च, संतोष, विस्मय, विनय, सर्वतांव, शान्तिकर्ममें शुद्धभावसे प्रवृत्ति, उत्तम बुद्धि, आसक्तिसे सूटना, जगत्के भोगोसे ठदासीनता, ब्रह्मचर्च, सब प्रकारका त्याग, निर्मयता, फलको कामना न करना तथा धर्म-का निरन्तर पालन करते रहना—ये सब सत्त्वगुणके कार्य हैं। जो उपर्युक्त बर्ताबका पारून करते हुए इस जगर्मे सत्त्रका वैकारिक दे आश्रय रहेते हैं और वेदकी उप्रक्तिके स्वानमृत परवद्मा प्रमान्यमें निष्ठा रखते हैं, वे ही धीर और सामुदर्शी विकृत होता माने गये हैं। वे धीर पुरुष सब पापीका लाग करके वस्तुको पारे सोकसे रहित हो जाते हैं और लगर्लोकमें बाकर अनेकों परिशंकी सृष्टि करते हैं। स्त्वगुणसम्बन्ध महत्त्रमा करा जानता स्वर्गबासी देवताओंकी पाँति इंदित्स, वदित्स और रुप्यमा है बचा वह जानता आदि सिद्धियोंको प्राप्त करते हैं। वे कर्म्यकोता और नहीं पहला।

वैकारिक देवता माने गये हैं। (योगवलसे) स्वर्गको प्राप्त होनेपर उनका जिल भोगवनित संस्कारसे विकृत होता है। उस समय वे जो-जो जाते हैं, उस-उस वानुको पाते और बॉट्टे हैं। इस प्रकार मैंने तुमलोगोंसे सच्चगुणके कार्योका वर्णन किया। वो इस विषयको अन्त्री तरह जानता है, उसे पनोवाज्ञित वासुकी प्राप्ति होती है तथा वह गुजोंका सेवन करता हुआ भी उनके बन्धनमें नहीं पहला।

# सत्त्व आदि गुण, प्रकृतिके नाम तथा परमात्मतत्त्वके ज्ञानकी महिमा

ब्रह्माकीने कहा-पहर्षियो ! सत्त्व, रज और तम-इन गुणोका सर्वता पृथक् रूपसे वर्णन करना असन्तव है; क्योंकि ये तीनों गुण अविक्षित्र (मिले हुए) देशे जते हैं। ये सभी परस्पा रंगे हुए, एक-दूसनेसे अनुप्राणित, अत्योन्याक्षित तथा एक-दूसरेका अनुसरण करनेवाले हैं। इसमें तनिक भी संवेष्ठ नहीं कि इस जगत्में जकतक तमोगुण और सल्बगुण है तकतक रवोगुणको भी सता राजी ही है। ये गुण सदा साथ रहते, साथ-ही-साथ विकाते, समूह बनाकर वाला करते और संघात (दारीर) में मौजूद रहते हैं। ऐसा होनेपर भी कहीं इनमेंसे किसीको न्यूना। देखी जाती है और कहीं अधिकता । इस विश्वयका यवावत् प्रयोग किया जाता है। तिर्घण्योनियोचे जहाँ तयोगुणकी अधिकता होती है, वहाँ स्त्रोगुण और सत्वगुलकी कमी समझनी चाहिये। यध्यस्रोता अर्थात् यनुष्प-योनिये, व्हर् रजोगुणकी मात्रा अधिक होती है, वहाँ तमीगुण और सत्त्वगुणको मात्रा बहुत कम हो जाती है। इसी प्रकार कर्मकोता यानी देव-योनियोमें नहीं सन्वगुणकी वृद्धि होती है वहाँ तमोगुण और रजोगुणको कमो देली जाती है। सत्त्वगुण इन्द्रियोकी उत्पत्तिका कारण है, उसे वैकारिक हेत् मानते हैं। यह इन्द्रियों और उनके विषयोको प्रकाशित करनेवारम है। सत्वगुणसे बढ़कर दूसरा कोई बर्म नहीं है। सत्त्वगुणमें स्थित पुरुष स्वर्गादि वह लोकोंको जाते हैं, रजोगुणमें स्थित पुरुष मध्यमें अर्थात् मनुष्यत्मेकमें ही खले हैं और तमोनुजके कार्यरूप निज्ञ, प्रमाद एवं आरुख आदिमें स्थित हुए तामस मनुष्य अधोगतिको प्राप्त होते—नीच योनियो अववा नरकोंने पढ़ते हैं। सूहमें तमोगुणकी, क्षत्रियमें स्त्रोगुणकी और ब्राह्मणमें सत्त्वगुणकी प्रधानता होती है। इस प्रकार इन तीन वर्णीमे मुख्यतासे ये तीन गुण रहते हैं। तमोगुण, सत्त्वगुण और

रजोनुषा—चे सर्वता पृषक्-पृषक् हो, ऐसा कभी नहीं सुना गदा । सूर्यका प्रकारा सत्त्वपुण है, उनका ताप रजोगुण है और अमावास्त्राके दिन जो उनपर प्रहुण लगता है वह तमोगुणका कार्य है। इस प्रकार सभी ज्योतियोमें तीनों गुण क्रमशः प्रकट होते और जिलीन होते रहते हैं। गुणोंके भेदसे दिनको भी तीन प्रकारका सम्दरना चाहिये। रात भी तीन प्रकारकी होती है तका यास, पक्ष, कर्व, ऋतु और संख्याके भी तीन-तीन भेद होते हैं। तीन प्रकारसे दान दिवे जाते हैं। तीन प्रकारका यज्ञानुहान होता है। स्थेक, देव, किया और गति भी तीन-तीन प्रकारकी होती है। यूत, वर्तपान, पविष्य, धर्म, अर्थ, काम, प्राण, अपान और उदान—ये सन तिगुणात्मक ही है। इस जगत्मे को कोई थी वस्तु पिन्न-भिन्न स्वानोमें पिन्न-पिन्न प्रकारसे उपलब्ध होती है, यह सब विगुजमय है। सर्वत्र तीनों गुणोकी ही सत्ता है। ये तीनों अध्यक्त स्वस्थ हैं। सत्व, रज और तम इनकी सृष्टि सनातन है। प्रकृतिको तम, अस्यक्त, शिव, धाम, रज्ञ, योनि, सनावन, प्रकृति, विकार, प्रस्तय, प्रधान, प्रधन, अव्यय, अनुदिक्त, अन्यून, अकम्य, असल, ध्रुव, सल्, असल् और जिंगुणात्यक काले हैं। अध्यात्मतत्त्वका चित्तन करनेवाले होगोको इन नायोका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। जो मनुष्य प्रकृतिके इन नामों, सत्तादि गुणों और सम्पूर्ण गतियोंको ठोक-ठोक कानता है, वह गुज-विभागके तत्त्वका ज्ञाता है। उसके ऊपर सांस्तरिक दुःखोंका प्रधाव नहीं पहता। वह देव-त्यागके पश्चात् सम्पूर्ण गुणोके कन्धनसे सुटकारा पा जाता है।

महर्वियो ! परमात्मतस्त्रको जाननेवास्त्र विद्वान् झाझण कभी मोहमें नहीं पड़वा । परमात्मा सब ओर हाथ-पैरवास्त्र, सब ओर नेत्र, सिर और मुखवास्त्र तथा सब ओर कानवास्त्र है; क्योंकि वह संसारमें सबको व्याप्त करके स्थित है। सबके इट्यमे विराजमान पुरुष (परमात्मा) का प्रभाव बहुत बड़ा है। अणिमा, लियमा और प्राप्ति आदि सिद्धियाँ उसीके स्वरूप है। वह सबका शासन करनेवाला, ज्योतिर्मय और अविनाशी है। संसारमें जो मनुष्य मुद्धिमान, सद्मावपरावण, ध्यानी, योगी, सत्वप्रतिज्ञ, ज्ञितेन्द्रिय, ज्ञानवान, त्योपडीन, क्रोधको जीतनेवाले, प्रसन्न चित्त, धीर तथा यमना और अईकारसे रहित हैं, वे सब मुक होकर परमात्माको प्राप्त होते हैं। जो महान् आत्माकी महियाको जानता है उसे पुण्यदायक क्तम गाँत मिलती है। जब पक्तमहाभूतोंके विनाशके समय प्रत्यकाल व्यक्तित होता है, उस समय समस्त प्राणियोंको महत्त् भयका लायना करना पड़ता है; किंतु आव्यक्रानी धीर पुरुष उस समय भी मोहित नहीं होता। जो इस प्रकार बुद्धिक्यों गुहामें स्वित, विश्वक्य, पुराण-पुरुष, हिरच्मय देव और ज्ञानियोंकी परम यतिक्य परम प्रभुको जानता है, वह बुद्धियान् बुद्धिकों सीमाके पार पहुँच जाता है।

## अहंकारसे पञ्चमहाभूतों और इन्द्रियोंकी सृष्टि, अध्यात्म, अधिभूत और अधिदैवतका वर्णन तथा निवृत्तिमार्गका उपदेश

बहाजीने वहा-महर्षिनम ! अईकारसे पूर्जी, वायु, | आकाश, जल और तेज—ये पञ्चमहाभूत उत्पन्न हुए हैं। इन्हीं पश्चमहाभूतोमें अर्थात् इनके शब्द, स्पर्श, क्य, रस और गन्ध नामक विषयोंमें सफल प्राणी घोडित रहते हैं। महाभूतीका नाम होनेके समय जब प्रलयका अवसर आता है उस समय समस्त प्राणियोंको यहान् धयका साधना करना पहला है। जो भूत जिससे उत्पन्न होता है उसका उसीयें लय हो जाता है। ये भूत अनुसोपक्रमसे एकके बाद एक प्रकट होते हैं और जिलोमकससे इनका अपने-अपने कारणमें लय होता है। इस प्रकार सब्दर्ण कराचर प्रतोका लय हो जानेपर भी स्परण-वाकिसे सम्पन्न धौरहदय योगी पुरुत नहीं लीन होते । शब्द, स्पर्दा, रूप, रस और गन्य तथा इनको प्रहण करनेकी क्रियाएँ—ये करणसमसे (अर्थात् मूह्य मन:सकाप होनेके कारण), नित्य हैं, अतः इनका थी प्रशयकालमें लय नहीं होता । सहल पदार्ध अनित्य हैं और उनको मोहके नायसे पुकारा जाता है। शरीरके बाह्य अङ्ग रक्त-मांसके संघात आदि स्वूल एवं अनित्य हैं। इसीलिये ये दीन और कृपण पाने गये हैं। प्राण, अपान, उदान, समान और व्यान—ये पाँच वाय नियतकपसे शरीरके भीतर निवास करते हैं; अतः ये सुह्य हैं। मन, वाणी, और बुद्धिके साम गिननेसे इनकी संख्या आठ होती है। ये आठ इस जगतके ज्यादान कारण है। जिसकी त्वचा, नासिका, कान, आँख, रसना और वाक्—ये इन्द्रियाँ वरामें हों, मन सुद्ध हो और बुद्धि एक निश्चयपर स्थिर रहनेवाली हो; जिसके मनको उपर्यक्त इन्द्रियादिसप आठ अग्नियाँ संतप्त न करती हो, वह पुरुष कल्याणमय ब्रह्मको प्राप्त होता है। उससे बहकर दूसरा कोई नहीं होता।

ड्रिजवरो ! अईकारसे उत्पन्न हुई जो न्यारह इन्द्रियाँ बतलायी जाती है, उनका अब विशेषरूपसे वर्णन कराँगा, सुनो —कान, त्वचा, असि, रसना, नाक, हाथ, पैर, गुदा, उपस्य और वाक् —ये दस इन्द्रियों हैं। यन व्यारहवीं इन्द्रिय है। यनुष्यको पहले इन इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त करनी चाहिये। तत्पश्चात् उसे ब्रह्मका साक्षात्कार होता है। इन इन्द्रियोंमें पौथ क्रानेन्द्रिय केंद्रीर पौथ कर्मोन्द्रय। कान आदि पौथ इन्द्रियोंको क्रानेन्द्रिय कर्वते हैं और शेष पौथ इन्द्रियों कर्मेन्द्रिय क्युलाती है। यनका सम्बन्ध क्रानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय दोनोंसे हैं और युद्धि बारहवीं इन्द्रिय है। इस प्रकार क्रमशः व्यारह इन्द्रियोंका वर्णन किया गया। इनके तत्वको अद्यो तरह जाननेवाले विद्यान् अपनेको कृतार्थ सानते हैं।

अब समझ ज्ञानेन्त्रियोंके चूत, अधिमृत आदि विविध विषयोका वर्णन किया जाता है। आकाश पहला पूत है। कान उसका अध्यास (इन्हिप), शब्द उसका अधिभूत (विषय) और दिशाएँ काको अधिदेवत (अधिष्ठात देवता) हैं। वायु दूसरा पूर्त है, त्वका उसका अध्यात्म, स्पर्श उसका अधिपुत और विदात उसका अधिदैवत है। तीसरे धृतका नाम है तेज; नेज उसका अध्यात्म, तथ उसका अधिपूत और सूर्व उसका अधिदेवत है। जलको चौधा मृत समझना बाहिये; रसना उसका अध्यात्म, रस उसका अधिभृत और बन्द्रमा उसका ऑस्ट्रैवत है। युव्वी पौचर्वी पूत है; नासिका आका अध्यात्म, गन्ध उसका अधिभृत और वाय उसका अधिदेवत है। इन पाँच भूतोंमें जो अध्यात्म, अधिभूत और अधिदेव हैं, उनका वर्णन किया गया। अब कमेन्द्रियोसे सम्बन्ध रतनेवाले विविध विषयोका निरूपण किया जाता है। तत्त्वदर्शी ब्राह्मण दोनों पैरोको अध्यात्म कहते हैं और गन्तव्य स्थानको उनके अधिमृत तथा विष्णुको उनके अधिदेखत बतलाते हैं। गुदा अध्यात्य है और मलत्याग उसका अधिपूत तबा पित्र उसके अधिदेवता है। सम्पूर्ण प्राणियोंको उत्पन्न करनेवाला उपस्य अध्यात्म है और वीर्य उसका

अधिपूत तथा प्रनापति उसके अधिप्राता देवता है। दोनों हाब अध्यात्म बतलाये गये हैं; कमें उनके अधिमृत और इन्द्र उनके अधिदेवता है। वाणी अध्यात्म है और वक्तव्य इसका अधिभूत तथा अपि उसका अधिदैकत है। पश्चभूतोंका संचालन करनेवाला मन अध्यात्म कहा गया है: संकल्प उसका अधिपूत है और बन्द्रमा उसके अधिहाता देवता माने गर्थ है। सम्पूर्ण संसारको जन्म देनेवाला आंकार अध्यात्म है और अभिमान उसका अधिभूत तथा स्त्र उसके अधिक्रता देवता है। विचार करनेवाली बुद्धि अध्याल्य मानी गयी है: मनाव्य उसका अधिपुत और ब्रह्मा उसके अधिदेवता है। प्राणियोंके रहनेके तीन ही स्वान है—जल, बल और आकारा । बौधा स्थान सम्भव नहीं है। देहवारिवोंका जन्म बार प्रकारका होता है-अच्छन, उद्भित्र, खेदन और जरायुत्र । तपस्या और पुण्यकर्मका अनुग्रन-यही विद्वानीका कर्तव्य है। कर्मके अनेकों भेद हैं, उनमें यह और दान—ये प्रधान है। कृद पुत्रनोका कहना है कि दिलोके कुलमें उत्पन्न हुए पुरुषके लिये वेदोका अध्ययन अत्यन्त पुरुषका कार्य है। जो मनुषा इस विषयको विधिपूर्वक जानता है, वह योगी होता है तथा उसे सब पापीसे कुटकारा पिल जाता है। इस प्रकार मैंने तुमलोगोसे अध्यान्य-विकिका ववायत् वर्णन किया । ज्ञानी पुरुषोको इस विवयका सम्बद्ध ज्ञान होता है। इन्तियों, काके विषयों और प्रश्नमहामुहोस्री एकताका विचार करके उसे मनमें आची तत्त धारण कर लेना शाहिये। मनके शीण होनेके माथ ही सब वस्तुओंका क्षय हो जानेपर पनुष्यको जन्मके सुन्त (लौकिक सुन्त-भोग आदि) की प्रका नहीं होती। जिनका अन्तःकरण ज्ञानसे सम्पन्न होता है, उन विद्वानीको उसीपे सुसका अनुपन होता है।

महर्षियो । अब मैं मनकी मूक्ष्य पावनाको जाकर् करनेवाली नियुक्तिके विषयमें उपदेश देता है। वहाँ गुण होते हुए भी नहींके बराबर हैं, जो अधियानसे रहित और एकान्तवर्यासे युक्त है तथा जिसमें फेट-दृष्टिका सर्वया अधाव है, वही ब्रह्मस्य बर्ताव बरुतस्या गया है, वही समस्त

सुलोका एकमात्र आधार है। जैसे कछुआ अपने अङ्गोंको सब ओरसे समेट लेता है, उसी प्रकार जो मनुष्य अपनी सम्पूर्ण कामनाओंको संकृतित करके रजोगुणसे रहित हो जाता है, वह सब प्रकारके बखनोसे मुक्त एवं सुली होता है। जो कामनाओंको अपने भीतर तीन करके तुष्णासे रहित, एकायिक और समूर्ण प्राणियोंका मुद्द होता है, यह क्क्यांतिका पात्र हो जाता है। विषयोकी अभिलाबा रखनेवाली समस्त इन्द्रियोंको रोककर जनसमुद्रायके स्थानका परिचार करनेसे मुनिका अध्यात्मकानकारी तेज अधिक प्रकाशित होता है। जैसे ईंधन डालनेसे आग प्रन्तलित होकर अञ्चल उद्दीम दिलाची देती है; उसी प्रकार इन्द्रियोका निरोध करनेसे परमात्माके प्रकाशका जिलेष अनुभव होने लगता है। जिस प्रथम योगी प्रसन्नक्ति होकर समूर्ण प्राणियोको अपने अन्त:काजमें स्थित देखने त्याता है, उस समय वह सर्थ ज्येति:स्वरूप होकर सुरूपरे थी सुरूप परवात्सको प्राप्त होता है। जिसने इस लोकमें तीन गुणोवाले पाक्समीतिक वेहका अधियान त्याग दिया है उसे अपने हृदपाकाशमें परब्रहारूय उसम पदको उपलब्धि होती है-वह मोशको प्राप्त हो जारा है। किसमें पाँच इन्त्रिकस्पी बढ़े कगारे हैं, जो मनोवेगरूपी महान् जलराशिसे भरी हुई है और जिसके भीतर मोहमय कुव्ह हैं, उस देहरूपी नदीको लॉक्कर जो काम और कोध रोनोंको जीत सेता है वहीं सब दोवोसे मुक्त होकर परप्रहा परमात्माका साक्षात्कार करता है। जो मनको हृदयक्तपताने स्वाधित करके अपने पीतर हो ध्यानके द्वारा आक्ष्यतीनका प्रयत्न करता है, यह सम्पूर्ण चूनोमें सर्वत होता है और उसे अन्त:करणमें परमात्मतत्वका अनुभव होने लगता है। जैसे एक दीपसे सैकड़ों दीप जला लिये बाते हैं उसी प्रकार एक ही परमात्मा यत्र-तत्र अनेकों रूपोमें उपलब्ध होता है। ऐसा निक्रय करके ज्ञानी पुरुष सब संपीको एकसे ही उत्पन्न देखता है। बास्तवमें वही विश्यु, मित्र, वरुग, अप्रि. प्रजापति, धाता, विधाता, प्रभु, सर्वव्यापी, सम्पूर्ण प्राणियोका हृदय तथा यहान् आत्मा है। ब्राह्मणसमुदाय, देवता, असुर, यञ्ज, विज्ञाब, वितर, पश्ली, राक्षस, भूत और सम्पूर्ण महर्षि भी सदा उस महात्याकी स्तृति करते हैं।

### चराचर प्राणियोंके अधिपतियों, धर्म आदिके लक्षणों और विषयोंकी अनुभूतिके साधनोंका वर्णन तथा क्षेत्रज्ञकी विलक्षणता

ब्रह्मजीने कहा—पहाँचेंथो ! बरगद, बायुन, पाँपल, | इस लोकये वृक्षोंके राजा है। हिमवान, पारियात्र, सह्म, सेमल, ज्ञीज्ञम, मेक्युङ्क (मेड्रासिगी) और योले बाँस—ये विकय, विकृट, क्षेत्र, नील, पास, कोष्टवान् गुरुक्क्य,

महेन्न, माल्यवान्—ये पर्वतीके अधिपति है। सूर्व प्रहोके, चन्त्रमा नक्षत्रोंके, यमराज पितरोंके, समुद्र सरिताओंके, वरुण जलके और इन्द्र मस्द्रगणोंके खामी है। उचात्रपाके अधिपति सूर्य हैं, ताराओंके स्वामी चन्द्रना है और पूर्तोंके अबीबर अग्निदेव हैं। ग्राह्मणोके कामी बृहरुवि, ओषधियोंके सोम, बलवानोंके विष्णु, क्रारोंके त्वहा तथा पशुओंके अविपति भगवान् क्षिव है। दीशा बहुण करनेवालोंके यज्ञ और देवताओंके इन्द्र अधिपति है। दिशाओंकी स्वामिनी उत्तर दिशा है, ब्राह्मणोंके प्रतापी राजा सोम हैं, सब प्रकारके रज़ोंके खामी कुबेर और प्रवाओंके स्वामी प्रजापति है। मैं सम्पूर्ण प्राणियोका महान् अधीवार और ब्रह्ममय हैं। मुइस्से अथवा विष्णुसे बढ़कर दूसरा बोर्ड नहीं है। ब्रह्ममय महाविष्णु ही सबके राजधिराज है, उन्होंको ईबर समझना चाहिये । ते श्रीहरि सबके कर्ता हैं; किंतु उनका कोई कर्ता नहीं है। ये यनुष्य, किजर, यक्ष, गन्धर्व, हर्त्य, राक्षस, देव, दानव और नाग सबके अधीवर है।

राजा धर्म-पालनके इकुक होते हैं और ब्राह्मण धर्मके सेतु हैं; अतः राजाको बाहिये कि वह सदा ब्राह्मणोकी रक्षाका प्रथम करे। जिन राजाओंके राज्यये साधु-पुरुषोको कह होता है, वे अपने समस्त राजोचित गुणोसे होन हो जाते और मरनेके बाद नरकमें पहले हैं। जिनके राज्यये साधु-ब्राह्मणोंकी सब प्रकारने रक्षा की जाती है, वे इस त्येकमें आनन्दके भागी होते हैं और परलोकमें भी सुन्न भोगते हैं।

अश्र में सबके नियत धर्म और सदाणोंका वर्णन करता

है। अहिसा सबसे क्षेष्ठ धर्म है और हिसा अधर्मका सहका
(स्वस्रय) है। प्रकाश देवताओंका, यह आदि कर्म
मनुष्योंका, शब्द आकाशका, वायु स्पर्शका, रूप तेनका,
रस जरूका और गन्य सम्पूर्ण प्राणियोंको धारण करनेवाली
पृष्वीका सक्षण है। स्वर-व्यक्तनकी शुद्धिसे युक्त वालोंका
सक्षण शब्द है। सोच-विचार मनका और निश्चय बुद्धिका
सक्षण शब्द है। सोच-विचार मनका और निश्चय बुद्धिका
सक्षण है: क्योंकि मनुष्य इस जगत्में मनके इस सोची हुई
बातोंका बुद्धिसे ही निश्चय करते हैं। साधु-पुरुक्का सक्षण
बाहरसे व्यक्त नहीं होता (वह स्वसंबेध हुआ करता है)।
योगका रुश्चण प्रवृत्ति और संन्यासका रुश्चण हान है।
इसस्तिये बुद्धिमान् पुरुवको चाहिये कि वह हासका आक्रय
स्रेकर संन्यास प्रदृण करें। ज्ञानपुक्त संन्यासी मौत और
बुद्धायांको स्राध्यकर सब प्रकारके इन्होंसे परे हो

अज्ञानान्यकारके पार पहुँचकर परम गतिको प्राप्त होता है। महर्षियो ! यह मैंने तुमलोगोंसे सबके धर्म एवं राखणींका विधिवत् वर्णन किया, अब यह बता रहा है कि किस गुणको किस इन्द्रियसे प्रहण किया जाता है। पृथ्वीका जो गन्ध नामक गुण है उसका नासिकाके द्वारा प्रहण होता है और नासिकामें स्थित वायु उस गत्यका अनुमव करानेमें सहायक होती है। जसका गुण रस है जिसको जिहाके हारा प्रकृत किया जाता है और विद्वापे स्वत चन्द्रमा उस रसके आस्वादनमें सहायक होता है। तेजका गुण क्रम है और वह नेजमें स्थित सुर्यदेवताको सहायतासे नेजके द्वारा देखा जाता है। वायुका गुण सर्वा है, जिसका त्यवाके द्वारा ज्ञान होता है और त्यवामें स्थित वायुरेष उस स्पर्शका अनुमय करानेमें सहायक होते हैं। आकाशके गुण शब्दका कानोंके हारा घटना होता है और कानमें स्थित सम्पूर्ण दिशाएँ शब्दके अवलमें सहायक बतायी गयी है। मनका गुण विन्तन है जिसका युद्धिके द्वारा प्रज्ञण किया जाता है और हदयमें रिशत बेठन (आत्या) मनके चिन्तन-कार्यमें सहायता देता है। निक्षपके द्वारा मुखिका और विशुद्ध बृद्धिके द्वारा महलखका पहण होता है। इनके कार्योरे ही इनको सत्ताका निश्चव होता है और इसीसे इन्हें व्यक्त माना जाता है; किंतु वास्तवमें तो अतीन्द्रिय होनेके कारण ये बुद्धि आदि अव्यक्त ही है, इसमें तनिक मो संदेह नहीं है। क्षेत्रज आस्पाका कोई ज्ञापक लिड्ड नहीं है; क्योंकि वह (सब्यंप्रकास और) निर्गुण है। अतः क्षेत्रज्ञ अलिङ्ग (किसी विद्येष लक्षणसे रहित) है: केवल ज्ञान ही उसका लक्ष्य (स्तरूप) माना गया है। गुणोकी उत्पत्ति और लवके कारणपूर अध्यक्त प्रकृतिको क्षेत्र कहते हैं। आत्मा उसे कानता है, इसलिये वह क्षेत्रज्ञ कहाराता है। श्रेद्ध आदि, मध्य और अन्तसे युक्त समस्त अन्तेतन गुणोंको जानता है: किंतु वे उसे नहीं जान पाते । क्षेत्रज्ञको कोई नहीं जानता, परंतु वह सबको जानता है। इन्द्रियोंके धोगमें अनेवाले जो गुण हैं, उनसे परे विराजमान परवहा परमात्माको क्षेत्रज्ञके सिवा कोई नहीं जानता। अतः इस लोकमें जिनके दोबोंका क्षय हो गया है, वह गुणातीत पुरुष सन्त (बुद्धि) और गुणोंका परित्याग करके क्षेत्रज्ञके शुद्धस्वस्य परमान्यामें प्रवेश कर जाता है। क्षेत्रज्ञ मुल-दुःसादि इन्होंसे रहित, अचल और अनिकेत है। वही सर्वत्यापक परमात्रमा है।

### सब पदार्थिक आदि-अन्त, ज्ञानकी नित्यता; देहरूपी कालचक्र तथा गृहस्थके धर्मका वर्णन

ब्रह्माजीने कहा—महर्षिगण ! अब मैं पदाबोकि आदि, मध्य और अन्तका यबार्थ वर्णन करता हैं। पहले दिन है फिर रात्रि (अतः दिन राजिका आदि है। इसी प्रकार)। शहराक्ष महीनेका, अवण नखत्रोका और विवित ब्रह्मुओका आदि है। गन्योंका आदि कारण भूमि, रसोंका जल, क्योंका ज्योतिर्मय आदित्व, त्यशोंका वायु और शब्दका आदि कारण आकाश है। ये गन्य आदि पश्चभूतोंसे उत्पन्न गुण है। अब मै भूतोंके आदिका वर्णन करता है। सूर्य समस्त प्रहोका और जठरानल सम्पूर्ण प्राणियोका आदि बतलाया जाता है। साविजी सब विद्याओंकी और प्रजापति वेचताओंके आदि हैं। ॐकार सम्पूर्ण वेदोंका और प्राण वाणीका आदि है। इस संसारमें जो नियत उद्यारण है, वह सब गायबी कहलाता है। छन्दोंका आदि गापत्री और प्रजन्ता आदि सुक्तित प्रारम्पकाल है। गीएँ चौपायोकी, ब्राह्मण मनुष्योके, काज विद्वियोके, काम आहति यहाँकी, साँप रेंगकर चलनेवाले जीवीका और सत्वयुग सम्पूर्ण युगोका आदि है। रहोये सुवर्ण, अजीये जी और मध्य-भोज्य पदार्थीमें अन्न लेष्ठ है। बहनेवाले और पीने योग्य पदार्थोमें जल उत्तय है। समल स्थाबर भूतोमें सामान्यतः ब्रह्मजीका क्षेत्र-पाकर नामवाला वृक्ष ब्रेष्ट एवं पवित्र माना गया है। सम्पूर्ण प्रजापतियोका आदि मैं है और मेरे आदि अधिनवातमा धगवान् विष्णु है। उन्होंको स्वयम् कहते हैं। पर्वतीमें सबसे पहले मेरुगिरिकी रायसि हुई है। दिशा और विदिशाओं में पूर्वदिशा प्रधान मानी गयी है। सब नदियोंमें त्रिपक्षण गङ्का ज्येष्ट हैं। सरोवरोंमें सर्वप्रवय समुद्रका प्रातुर्भाव हुआ है। देव, दानव, भूत, पित्राच, सर्प, राज्ञस, मनुष्य, किन्नर और समस्त यक्षोंके लामी भगवान् इंकर हैं। सम्पूर्ण जगतके आदि कारण ब्रह्मसक्त्य महाविष्णु हैं। तीनों लोकोमें उनसे बढ़कार दूसरा कोई नहीं है। सब अख़ब्योमें गृहत्व-आश्रमको प्रधानता दी गची है। जगत्का आदि और अन्त अञ्चल प्रकृति ही है। दिनका अन्त है सूर्यान और रात्रिका अन्त है सूर्योदय । सुखका अन्त सदा दुःख है और दु:लका अन सदा सुल है। संप्रतका अन है विनाइ, ऊँचे चढ़नेका अन्त है नीचे गिरना, संयोगका अन्त है कियोग और जीवनका अस है पृत्यु । जिन-जिन वसुओंका निर्माण हुआ है उनका नाहा अवस्थानावी है। जो जन्म ले चुका है उसकी मृत्यु निश्चित है। इस जगत्में स्थावर या जड़म कोई भी

सदा खनेवात्वा नहीं है। यह, दान, तप, अध्ययन, व्रत और नियम—इन सबका अन्त होता है, केवल ज्ञानका अन्त नहीं होता। इसलिये विशुद्ध ज्ञानके हारा जिसका चित्त शान्त हो गया है, जिसकी इन्द्रियाँ वशमें हो चुकी हैं तथा जो ममता और अहंकारसे रहित हो गया है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है।

यहर्षियो ! यनके समान बेगबाला (देहरूपी) मनोरम कालबक्र निरम्तर बल रहा है। यह महतत्त्वसे लेकर स्थूल चूरोतक चौबीस तत्त्वोसे बना हुआ है। इसकी गति कही भी नहीं रुकती। यह संसार-बन्धनका अनिवार्य कारण है। बुहाया और शोक इसे घेरे हुए हैं। यह रोग और दुर्व्यसनोंकी स्पतिका स्थान है। देश और कालके अनुसार विचरण करता रहता है। बुद्धि इस काल्बक्रका सार, मन सम्मा और इजियाँ कवान हैं। यह पक्क्यहाजूतोंके समूत्रसे बना हुआ है। श्रम तथा व्यायाम इसके शब्द हैं। रात और दिन इस चक्रका संबालन करते हैं। सदीं और गर्मी इसका घेरा है। मुख और हु:ल इसकी संधियाँ (जोड़) हैं। जूस और प्यास इसके कोलक तवा ध्य और छाया इसकी रेखा है। ऑलोंके स्रोलने और पीचनेसे इसकी व्याकुलता (श्रञ्जलता) प्रकट होती है। योर मोहस्त्री जल (शोकस्त्रू) से यह स्वाप्त रहता है। यह सदा ही गतिशील और अबेतन है। मास और पक्ष आदिके द्वारा इसकी आयुक्ती गणना की जाती है। यह कभी भी एक-सी अवस्थामें नहीं खुता। ऊपर, नीचे और मध्यवर्ती सोकोमें सदा चक्कर लगाता रहता है। तबोगुणके वदामें होनेपर इसकी पाप-यङ्क्त्ये प्रवृत्ति होती है और रजोगुणका वेग इसे चिन्न-चित्र कर्योंमें लगाया करता है। यह महान् दर्पसे क्यांस रहता है। तीनों गुणोंके अनुसार इसकी प्रवृत्ति देखी जाती है। मानसिक विन्ता ही इस चक्रकी बन्धनपहिका है। यह सदा शोक और मृत्युके वशीभृत खुनेवाला तबा क्रिया और कारणसे युक्त है। आसक्ति ही उसका दीर्पविस्तार (संबाई-चौदाई) है। त्येभ और तृष्णा ही इस बक्कको कैंबे-नीचे स्थानोमें गिरानेके हेतु हैं। अद्भुत अज्ञान (माया) इसकी उत्पत्तिका कारण है। भय और मोह इसे सब ओरसे धेरे हुए हैं। यह प्राणियोंको मोहमें डालनेवाला, आनन्द और प्रीतिके लिये विकरनेवाला तथा काम और झोधका संप्रह करनेवाला है। यह राग-द्वेषादि इन्होंसे युक्त जड देहरूपी

कालबक्क ही देवताओंसहित सम्पूर्ण जगत्की सृष्टि और संहारका कारण है। तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिका भी यहाँ साधन है। जो मनुष्य इस देहमय कालबक्ककी प्रवृत्ति और निवृत्तिको अच्छी तरह जानता है, वह कभी मोहमें नहीं पड़ता तबा सम्पूर्ण वासनाओं, सब प्रकारके इन्हों और समस्त पापोसे मुक्त होकर परम गतिको प्राप्त होता है।

ब्रह्मचर्य, गाईस्थ, बानप्रस्थ और संन्यास-ये चार आश्रम शास्त्रोमें बताये गये हैं। गृहस्थ-आश्रम ही इन सबका मूल है। इस संसारमें जो कोई भी विधि-निवेचकय प्रान्त है. उसमें पारंगत विद्यान होना गृहस्थ द्विजोक्षे लिये उत्तम बात है। इसीसे सनातन पशकी जाति होती है। पहले सब प्रकारक संस्कारोंसे सम्पन्न होकर वेदोक्त विधिसे अध्ययन करते हुए ब्रह्मचर्य-व्रतका पालन करना चाडिये। समावर्तन-संस्कार करके उत्तम गुणोंसे युक्त कुलमें विवाह करना चाहिये। अपनी ही खीवर प्रेम रखना, सहा प्रापुक्षीके आचारका पालन करना और जिलेन्द्रिय होना गृहस्बके लिये परंग आवश्यक है। उसे अञ्चापूर्वक पञ्चमहायहोंके प्रश देवता आदिका यजन करना चाहिये। गृहस्वको उपित है कि यह देणता और अतिथिको भोजन करानेके बाद बचे हुए आस्ता स्वयं आहार करे। वेदोला कर्मीके अनुहानमें संलग खें। अपनी शक्तिके अनुसार प्रसन्नतायुर्वक यह करे और दान है। हाब, पैर, नेज, बाजी तथा प्रसिक्ते हारा होनेवाली चपलताका परित्याग करे अर्थात् इनके द्वारा कोई अनुचित कार्य न होने दे। यही सत्परुवोंका बर्ताव (शिष्टाचार) है। सदा बजोपबीत धारण किये रहे. स्वक वस पहने, उत्तम त्रतका पालन करे, शीच-संतोष आदि निषमी और सत्य-अहिंसा जादि यमोके पालनपूर्वक प्रवादाक्ति दान करता रहे तवा दिए पुरुषोंके साथ निवास करे। शिष्टाचारका पालन करते हुए जिह्ना और उपस्थको काब्र्मे रखे । सबके साब मित्रताका बर्ताव करे । बाँसकी छडी और जलसे घरा हुआ कमण्डल सदा साथ रखे । ब्राह्मणको अध्ययन-अध्यापन, यजन-याजन और दान तथा प्रतिप्रह-इन छः चलियोका आक्रय लेना चात्रिये। इनमेंसे तीन कर्म-पाजन (यह कराना), अध्यापन (पदाना) और क्षेष्ठ पुरुषोसे दान लेना—ये ब्राह्मणकी जीविकाके साधन है और शेष तीन कर्य-दान, अध्ययन तथा यज्ञानुहान करना—ये चर्नोपार्जनके किये हैं। धर्मज ब्राह्मणको इनके पालनमें कभी प्रयाद नहीं करना चाहिये। इन्त्रियसेयमी, विजयाको युक्त, क्षयावान, सब प्राणियोके प्रति सपान भाव रत्ननेवासा, मननदील, उत्तम व्रतका पास्त्र करनेवाला और पविज्ञतामे रहनेवाला गृहस्य ब्राह्मण सदा सामधान राकर अपनी शक्तिके अनुसार यदि उपर्यक्त निययोका पालन करता है तो वह खर्गलोकको जीत

### ब्रह्मचारी, वानप्रस्थी और संन्यासीके धर्मका वर्णन

महाजीने कहा—पहर्षियों । तहावर्य-जतका पालन करनेवाले पुरुषको साहिये कि वह अपने धर्ममें तत्वर रहे, विद्वान् बने, सम्पूर्ण इन्हिपोको अपने अधीन रहो, मुनिव्रतका पालन करे, गुरुका ग्रिय और हित करनेमें लगा रहे, सत्य बोले तथा धर्मपरामण एवं पवित्र रहे, गुरुकी आज्ञा लेकर पोजन करे। पोजनके समय अवकी निन्दा न करे। पिक्षाके अवको हविच्य मानकर प्रहण करे। एक स्थानपर रहे। एक आसनसे बैठे और निपत समयमें प्रमण करे। पवित्र और एकात्र जिल होकर दोनों समय अग्रिमें हवन करे। सदा बेल या पलाशका दण्ड लिये रहे। रेझमी अथवा सुती वस्त्र पा पुगवर्म धारण करे। अथवा ब्रह्मणके लिये सारा वस्त्र गेरुए रंगका होना चाहिये। ब्रह्मचारी पूजको मेसला पहने, जटा धारण करे, प्रतिदिन सान करे, यज्ञेपयीत पहने, वेदके स्वाध्यायमें लगा रहे तथा लोभाईन होकर नियमपूर्वक व्रतका पालन करे। जो ब्रह्मचारी

स्त्रा नियम-पराचण होका बदाके साथ शुद्ध जलसे सदा देवनाओंका नर्पण करता है, उसकी सर्वत्र प्रशंसा होती है।

इसी प्रकार आगे बतलाये जानेवाले जाम गुणोसे युक्त जिलेन्द्रिय वानप्रस्थी पुरुष भी उत्तम लोकोपर विजय पाता है। वह उतम स्वानको पाकर फिर इस संसारमें जन्म धारण नहीं करता। जानप्रस्थी मुनिको परको ममता त्यागकर गाँवसे बाहर निकलकर वनमें निवास करना चाहिये। वह मृगचर्म अचवा बल्कल-वस पहने। प्रातः और सार्यकालके समय खान करे। सदा बनमें ही रहे। गाँवमें कभी प्रवेश न करे। जीतविको आग्रय दे और समयपर उनका सल्कार करे। बंगली फल, मूल, पता अचवा सार्वी खाकर जीवन-निवाह करे। वनके सिवा अन्यत्रको जल-वायुवकका संवन न करे। अपने प्रतके अनुसार सदा सावधान खाकर कमशः उपनुक्त वस्तुओंका आहार करे। यदि कोई अतिथि आ जाय तो फल-यूलकी भिक्ता देकर उसका सल्कार करे। कभी आलस्य न करे। जो कुछ भोजन अपने पास उपस्थित हो, उसीमेंसे अतिथिको मिक्षा दे। मीन होकर पहले देवता और अतिथियोंको भोजन दे, उसके बाद क्रयं अन्न प्रहण करे। किसीके साथ लाग-डाँट न रखे, हरूका भोजन करे, देवताओंका सहारा ले, इन्द्रियोंका संपन करे, सबके साथ मिनताका वर्ताय करे, हमाशील बने और दाड़ी-मुँछ तथा सिरके बालोंको कभी न मुँहाबे। सम्बय्पर अधिहोत, बेटोंका स्वाध्याय और सत्य-धर्मका पालन करे। इतौरको सदा पवित्र रखे। धर्म-पालनमें कुतालता प्राप्त करे। इतौरको सदा पवित्र रखे। धर्म-पालनमें कुतालता प्राप्त करे। सदा वनमें स्वकर बित्तको एकान्न किये रहे। इस प्रकार क्रम बर्मोका पालन करनेवाला जितेन्द्रिय चानप्रस्थी स्वर्णयर कित्रय पाल है। ब्रह्मचारी, गृहस्य अथवा चानप्रस्थ कोई भी क्यों न हो, जे मोक्ष पाना चाहता हो जरे क्रम वृक्तिका आजय लेना चाहिये।

(वानप्रसक्ती अवधि पूरी करके) सम्पूर्ण धृतीको अभय-दान देकर कर्म-सागक्तम संन्यास-धर्मका पालन करे । सब प्राणियोंके सुलमें सुल माने । सबके साब मित्रता रही । समस्त इन्द्रियोंका संयम और मृति-वृत्तिका पालन करे । बिना पायना किये, बिना संकल्पके दैवात जो अन्न प्राप्त हो जाय, इस विकास ही जीवन-निर्वात करे। गृहक्योंके यहाँ रसोई-धरसे जब धुओं निकलना बंद हो जाय, घरके सब लोग ला-पी चुके और वर्तन बो-मॉडकर रस लिये गये हो. इस समय मोश-धर्मके ज्ञाता संन्यासीको पिक्षा तेनेकी इच्छा करनी चाहिये। थिहा मिल जानेपर हुई और न मिलनेपर विषाद न करे । (लोभवश) बहुत अधिक भिक्ताका संप्रह न करे । जितनेसे प्राण-यात्राका निर्वाह हो जतनी ही पिछा लेनी बाहिये। संन्यासी जीवन-निर्वाहके ही लिये भिक्षा माँगे। उचित समयतक उसके मिलनेकी बाट देखे । जिलको एकाप किये रहे । साधारण लाचको भी इच्छा न करे । जहाँ अधिक सम्मान होता हो, वहाँ भोजन न करे। मान-प्रतिष्ठाके लाभसे संन्यासीको पूणा करनी चाहिये। वह बुँठे, तिक, कसैले तचा कहबे असका खाद न ले। मध्य रसका भी आखादन न करे। केवल जीवन-निर्वाहके खेरवसे प्राण-धारणमात्रके लिये उपयोगी असका आहार करे। दूसरे प्राणियोंकी जीविकामें बाधा पहुँचाये बिना ही चरि पिछा मिल जाती हो. तभी उसे स्वीकार करे। भिक्षा भाँगते समय दिये जानेवाले अन्नके सिवा इसरा अन्न लेनेकी कदापि इच्छा न करे। उसे अपने धर्मका प्रदर्शन नहीं करना चाहिये। स्त्रोनुणसे रहित होकर निर्जन स्थानमें विचाते रहना वाहिये। रातको सोनेके लिये सने घर, जंगल, वहाकी बढ़, नदीके किनारे अथवा पर्वतकी गुफाका आश्रय लेना चाहिये। गाँवमें एक राहसे

अधिक नहीं रहना बाहिये; किंतु वर्षाके बार महीने किसी एक ही स्वान्पर रहकर व्यतीत करने चाहिये। जवतक सूर्यका प्रकाश रहे तचीतक संन्यासीके लिये रास्ता बलना उचित है। वह कीड़ेकी तरह धीरे-धीर समूची पृथ्वीपर विचाता रहे और पात्राके समय जीवीपर द्या करके पृथ्वीको अच्छी तरह देख-भातकर आगे पाँच रखे। किसी प्रकारका संग्रह न करे और किसीके सोह-बन्धनमें बैंधकर कहीं निवास न करे।

मोश-धर्मके ज्ञाता संन्यासीको उचित है कि सदा पवित्र जलसे काम ले। तुरंत निकाले हुए जलसे खान करे (बहुत पहारेके भरे हुएसे नहीं) । अहिसा, ब्रह्मचर्च, सत्य, सरसता, क्रोधका अधाव, दोष-वृष्टिका त्याग, इन्द्रियसंवय और चुनली न साना-इन आठ व्रतीका सावधानीके साथ पासन करे । इन्द्रियोको वसमें रसे । उसका बर्ताव सदा पाप, शठता और कृदिकतासे रक्षित होना चाहिये। जो अन्न अपने-आप प्राप्त हो जाय, उसको प्रहण करना चाहिये। किंतु उसके लिये थी यनमें इच्छा नहीं रसनी चातिये। प्राण-यात्राका निर्नाह करनेके लिये जितना अस आकरपक है उतना ही प्रहण करे। धर्मतः प्राप्त हर् अक्रका ही आहार करे। मनमाना धोजन न करे। सानेके लिये अत्र और प्रारीर इकनेके लिये वसके फिला और किसी बस्तुका संग्रह न करे। पिछा भी, जितनी एक समय चोजनके लिये आवश्यक हो उतनी ही प्रहण करे। जनसे अधिक नहीं। दूसरोके लिये थिया न योंगे। सर्थ भी किसीको न दे। विना प्रार्थनाके किसीकी कोई वस्तु खीकार न करे। किसी अच्छी बस्तुका उपयोग करके फिर उसके लिये लालाधित न रहे । मिट्टी, जल, अज, पत्र, पुष्प और फल-ये बलुएँ यदि किसीके अधिकारमें न हो तो आवश्यकता पहनेपर संन्यासी इन्हें काममें रहा सकता है। वह शिक्षकारी करके जीविका न चलावे, सूवर्गकी इच्छा न करे। न किसीसे देव करे और न किसीको उपदेश दे। सदा निर्विकार खे । ब्रद्धासे प्राप्त हुए पवित्र अन्नका आहार करे । मनमें कोई निवित्त न रखें। सबके साथ अमृतके समान मधुर बर्ठांव करे, कहीं भी आसक न हो और किसी भी प्राणीके साब परिचय न बढ़ावे । कामना और हिसासे युक्त कर्मका न स्वयं अनुकान करें और न दूसरोंसे करावे। सब प्रकारके पदार्थोंकी आसक्तिका उल्लब्ज करके घोडेमें संतुष्ट हो सब और विकास रहे । स्वावर और जड़म सभी प्राणियोंके प्रति समान भाव रखे, किसी दूसरे प्राणीको उद्देगमें न डाले और स्वयं भी किसीसे उद्विप्त न हो। जो सब प्राणियोका विद्यासपात्र बन जाता है, वह सबसे श्रेष्ठ और मोक्ष-धर्मका

ज्ञाता कहलाता है। संन्यासीको उचित है कि भविष्यके लिये विचार न करे, बीती बातकी किन्ता लोड़ दे और वर्तमानकी भी उपेक्षा कर दे। केवल कालकी प्रतीक्षा करता हुआ, चित्त-वृतियोंको रोकनेका प्रयत्न करे। नेजसे, मनसे और वाणीसे किसी बस्तुको दूषित न करे। सबके सामने वा दूसरोकी आँख बचाकर कोई बुराई न करे। जैसे क्याचा अपने अञ्चोंको सब ओरसे समेट लेला है, उसी प्रकार इन्द्रियोंको विषयोंकी ओरसे हटा ले। इन्द्रिय, मन और बुद्धिको दुर्बल करके निश्चेष्ट हो जाय । सम्पूर्ण तत्त्वींका ज्ञान प्राप्त करे । इन्होंसे प्रभावित न हो, किसीके साभने माळा न देके। स्वाहाकार (अग्रिहोत्र आदि) का परित्याग करे। ममता और अर्दकारसे रहित हो जाय, योगक्षेत्रकी किन्ता न करें । मनपर विजय प्राप्त करें । जो निब्बाम, निर्मुण, ज्ञान्त, अनासक, निरामय, आत्मपराचण और तत्कका ज्ञाता होता है, यह नि:संदेह मुक्त हो जाता है। जो मनुष्य हाथ, पैर, पीठ, मस्तक और उदर आदि अङ्गोसे रहित, गुण-कर्मासे होन, केवल, निर्मल, स्थिर, रूप-रस-गन्ध-स्पर्ध और एज्यसे रहित, ज्ञेथ, अनासक, मानसे हीन, निक्किल, अविनाही, दिव्य और सम्पूर्ण प्राणियोंचे स्थित आल्याको देखते हैं, उनकी

कभी मृत्यु नहीं होती। उस आत्मतत्त्वतक बुद्धि, इन्द्रिय और देक्ताओंकी भी पहुँच नहीं होती। वेद, यह, लोक, तप और व्रतका भी वहाँ प्रवेश नहीं होता। वहाँ केवल ज्ञानवान् महात्मा किसी प्रकारका बाह्य चिह्न धारण किये विना ही जा सकते हैं। इसलिये बाह्य चिट्ठोंसे रहित धर्मको जानकर उसका यबार्थरूपसे पालन करना बाहिये। विद्वान् पुरुषको डबित है कि वह विकानके अनुकार आचरण करे। सूड़ न होकर भी मूड़के समान बर्ताव करे; किंतु अपने किसी व्यवहारसे वर्गको कलड्डित न को । जिस कामके करनेसे समाजके दूसरे लोग अनादर करें, वैसा ही काम सदा करता छे: किंतु सत्पुरुषोके धर्मकी निन्दा न करे । जो इस प्रकारका कर्ताव करते हुए बर्गका पालन करता है, वह श्रेष्ट मुनि कदरसता है। जो मनुष्य इन्द्रिय, उनके विषय, पञ्चमहाभूत, यन, बुद्धि, अहंकार, प्रकृति और पुरुष—इन सबका विचार करके इनके तत्कका यथावत् निक्षय कर लेता है तथा एकान्तमें बैठकर परमात्माका ध्यान करता है, वह आकाशमें विकरनेवाले बायुकी भाँति सब प्रकारको आसक्तियोसे धुटकर पञ्चकोडोसे रहित, निर्धय तथा निराधय क्षेकर मुक्त एवं परमात्मको प्राप्त हो जाता है।

#### परमात्पाकी प्राप्तिके उपायोंका वर्णन

महाजीने कहा—महर्षियो । निश्चित बात कहनेवाले वृद्ध ब्राह्मण संन्यासको तप बहते हैं और ज्ञानको ही परब्रह्मका स्वक्रम मानते हैं। वह ब्रह्म अज्ञानियोसे अत्वन्त दूर, निईन्द्र, निर्गुण, नित्य, अखिन्य और श्रेष्ठ है। श्रीर पुरुष ज्ञान और तपस्याके द्वारा उसका साक्षात्कार करते हैं। जिनके मनकी मैल धुल गयी है, जो परम पवित्र हैं, जिन्होंने रजोनुजब्धे त्याग विया है, जिनका अन्तःकरण निर्मत है, जो संन्यासपरायण तथा ब्रह्मके ज्ञाता है, से तपस्याके द्वारा करुयाणमय पथका आक्रय लेते हैं—यरमेश्वरको प्राप्त होते हैं। ज्ञानी पुरुषोका कहना है कि तपस्था (परमात्पतत्त्वको प्रकाशित करनेवाला) दीयक है, आचार धर्मका साधक है, ज्ञान परब्रह्मका स्वस्त्य है और संन्यास ही उत्तम तप है। जो तत्त्वका पूर्ण निश्चय करके सन्पूर्ण प्राणियोंके भौतर रहनेवाले आत्पाको जान लेता है, वह सर्वत्र विचरनेवाला एवं सर्वत हो जाता है। जो किसी वस्तुकी कामना तथा किसीकी अबहेलना नहीं करता, वह इस लोकमें रहकर भी ब्रह्मस्क्रमको प्राप्त हो जाता है। जो सब भूतोमें प्रधान—प्रकृतिको तथा उसके गुण एवं तत्त्वको भलीभाँति

जानकर ममता और अहंकारसे रहित हो जाता है, उसके मुक्त होनेमें तनिक भी संदेह नहीं है। शुभ और अशुभ समसा त्रिगुरात्मक कर्मोका तथा सत्य और असत्यका भी त्याग करनेसे जीवको अवस्थ मोक्ष प्राप्त होता है। यह देह एक बृक्षके समान है। अज्ञान इसका मूल अङ्कर (जड़) है, सुद्धि स्कन्ध (क्ना), अहंकार शाला है, इन्त्रियाँ सोसले हैं और पञ्चमहाभूत इसके विद्याल अवयव हैं, जो वृक्षकी शोभा कहाते है। इसमें सदा ही संकल्पकपी पत्ते उगते और कर्पकपी फूल क्षितते उत्ते हैं। शुभाश्चम कर्मोंसे प्राप्त होनेवाले मुख-दुःसादि ही इसमें सदा तमें रहनेवाले फल हैं। इस प्रकार ब्रह्मरूपी कीवसे प्रकट होकर प्रवाहरूपसे सदा मौजूद रहनेवाला यह द्यक्यी वृक्ष समस्त प्राणियोंके जीवनका आधार है। बुद्धिमान् पुरुष तत्त्वज्ञानरूपी राष्ट्रसे इस वृक्षको काटकर जब जन्म-मृत्यु और जरावत्वाके च्यारमें इतनेवाले आसक्तिरूप बन्धनीको तोड़ डास्प्ता है तथा यमता और अहंकारसे रहित हो जाता है, उस समय उसे अवश्य मुक्ति प्राप्त होती है।

जो मनुष्य अन्तकालमें आत्मका ध्यान करके, साँस केनेमें बितनी देर लगती है जानी देर थी, समधावमें स्थित होता है। वो एक निमेच भी अपने मनको आध्यकारी हो जाता है। वो एक निमेच भी अपने मनको आध्यामें एकाप्र कर लेता है, यह अन्तःकरणकी प्रसम्रताको पाकर विद्यन्तेको प्राप्त होनेवाली अक्षय गतिको पा जाता है। प्राणावामके हारा पुतः-पुनः प्राणोका संयम करनेवाला पुरुष भी परमात्मको प्राप्त होता है। इस प्रकार जो पहले अपने अन्तःकरणको सुद कर लेता है, वह जो-जो बाहता है दसी-उसी वस्तुको पा जाता है। सस्य (चित्तसुद्धि) के महत्त्वको जाननेवाले विद्यान

इस जयत्में सन्तसे बढ़का और किसी वस्तुकी प्रशंसा नहीं करते। दिजवरों! इम अनुमान-प्रमाणके द्वारा इस बातको अच्छी उरह जानते हैं कि अनार्यामी परमात्मा सन्तमें ही स्थित हैं। सन्तके सिवा दूसरे किसी मार्गसे उनके पास पहुँचना असम्बद है। हमा, येर्ब, अहिंसा, समता, सत्त, सरलता, ज्ञान, त्याग (टान) तथा संन्यास—ये सान्तिक बर्तावके अन्तर्गत माने गये हैं (इनसे भी परमात्माकी प्राप्ति होती हैं)।

## सत्त्व और पुरुषकी भिन्नता, बुद्धिमान्की प्रशंसा, पञ्चभूतोंके गुण और आत्माकी श्रेष्ठताका वर्णन

महाजीने कहा—पहर्षियों ! जो लोग प्राणियोंकी हिसा करते हैं, नास्तिक-वृत्तिका आजय लेते हैं और लोभ तथा मोहमें फीसे हुए हैं, उन्हें नरकमें गिरना पड़ता है। जो विद्वान् आलस्य छोड़कर अञ्चले साथ वेदोल कर्मीका अनुहान करते हैं और उनके फलमें आस्तिक नहीं होते, वे धीर और जार दृष्टिवाले माने गये हैं।

अब मैं यह बता रहा है कि रत्य और क्षेत्राका परस्पर संदोश और विधोग कैसे होता है ? इस विकास पान देकर सुनो—इन दोनोंमें विषय-विषयिमान सम्बन्ध माना गया है। इनमें पुरुष तो विषयी है और सत्त्व विषय। मनीवी पुरुष सत्त्वको इन्द्रपुक्त बतलाते हैं और क्षेत्रफ निर्देश, निष्कल, नित्य और निर्मुण है। जैसे कमलके परेपर पड़ी हुई जलकी बद्धल बूँद उसे थियो नहीं पाती, उसी प्रकार विद्यान पुरुष समल गुणोसे सम्बन्ध रखते हुए थी किसीसे लिस नहीं होता। अतः क्षेत्रज्ञ पुरुष असङ्ग है, इसमें वनिक भी संदेह नहीं है।

विसकी बुद्धि अच्छी नहीं है उसे हजार उसाय करनेपर भी ज्ञान नहीं होता और जो बुद्धिमान् है वह बोधाई प्रमानमें भी ज्ञान पाकर सुलका अनुभव करता है। ऐसा विचारकर किसी उपायको जाननेवाला मेधावी पुरुष अत्यन्त सुलका भागी होता है। वैसे कोई पनुष्य यदि राहलाईका प्रबन्ध किये बिना ही यात्रा करता है तो उसे मार्गमें बहुत हैना उठरना पड़ता है और वह बीचहीमें पर भी जाता है। वही बात कर्मके सम्बन्धमें जाननी चाहिये (अर्बाद् शुभ कर्मक्यी पाधेयके बिना परलोकका मार्ग सुलपूर्वक नहीं है किया जा सकता)। वैसे बिना देले हुए दुक्के राहोपर पैदल चलनेवाला मनुष्य

गन्तव्य स्थानपर कन्दी नहीं पहुँच पाता, यही दशा तत्त्वज्ञानसे रहित अक्तनी पुरमको होती है। किंतु उसी मार्गपर घोड़े जुते हुए जीव्रगायी रचके ह्यरा यात्रा करनेवास्त्र पुरुष जिस प्रकार क्षीत ही अपने तक्य स्थानपर पहुँच जाता है, उसी प्रकार हानी पुरुषोकी गति होती है। बुद्धिमान् मनुष्य जहाँतक रव जानेका चार्य है वहतिक रक्से जाता है और जब रचका रास्ता समाप्त हो जाता है तब वह उसे छोड़कर पैदल यात्रा करता है; इसी प्रकार तत्व और योग-विधिको जाननेवाला बुद्धिमान् एवं गुवात पुरुष अच्छी तरह समझ-बुझकर उत्तरोत्तर आगे बढ़ता जाता है । जैसे कोई पुरुष यदि मोहकश विना नावके ही धर्यकर समुद्रये प्रवेश करता है और दोनों भुजाओंसे ही तैरकर उसके पार होनेका भरोसा रखता है तो निश्चय ही यह अपनी मीत बुलाना चाइता है (उसी प्रकार ज्ञान-नीकाका सहारा तिये बिना यनुष्य थवसागरसे पार नहीं हो सकता) । जिस तरह बुद्धिमान् पुरुष नाककी सहायतासे अनायास ही पानीचे प्रविष्ट हो जाता और झीप्र ही तेरकर फिर उससे बाहर निकल आता है तथा पार हो जानेपर नाबकी मयता छोड़कर बल देता है (उसी प्रकार संसार-सागरसे पार हो जानेपर बुद्धिमान् पुरुष पहलेके साधनीकी यमता छोड़ देता है); परंतु खेड्बरा मोह प्राप्त हुआ मनुष्य ममतासे आबद्ध होकर नाकपर सदा बैठे रहनेवाले मल्लाहकी माति वही बाहर काटता रहता है।

जो गन्ध, रस, रूप, स्पर्ध और शब्दसे रहित है तथा पुनिस्तेग बुद्धिके द्वारा जिसका मनन करते हैं, वह प्रधान कहरवता है; उसका दूसरा नाम अञ्चल है। अञ्चलका कार्य महत्त्वत और महत्त्वका कार्य अईकार है। अईकारसे पश्च-महापूर्तोको प्रकट करनेवाले गुणको उत्पत्ति हुई है। पश्च-

महाभूतोंके कार्य हैं रूप, रस आदि विक्य । वे पृथक्-पृथक् गुणोंके नामसे प्रसिद्ध हैं; अञ्चल प्रकृति कारणरूपा भी है और कार्यसपा भी। इसी प्रकार महत्तत्त्वके भी कारण और कार्य दोनों ही खरूप सुने गये हैं। अहंकार भी कारणस्थ ले है ही, कार्यरूपमें भी बारंबार परिणत होता खुना है। पञ्च-महाभूतोमें भी कारणत्व और कार्याल दोनों धर्म हैं। उन भूतोंके विशेष कार्य शब्द आदि विषय भी बीजधर्मी (कारण) कहलाते हैं, साथ ही वे कार्यरूपमें भी उपस्थित होते हैं। पञ्चमहासूतोमेंसे आकाशने एक ही गुण माना गया है। वासुके दो गुण बतलाये जाते हैं। तेज तीन गुणोंसे कुछ कहा गया है। जलके बार गुण है और पृथ्वीके पाँच गुण समझने चाहिये। वह स्थायर-जङ्गम प्राणियोसे घरी हुई, समस्त जीवीको जन्म देनेवाली तथा शुभ और अशुभका निर्वेश करनेवाली है। शब्द, स्पर्श, जम, रस और गन्ध—वे ही पृथ्वीके पाँच गुण हैं। इनमें भी गन्ध काका सास गुज है। गन्य अनेको प्रकारकी होती है, मैं उसके गुणोंका विस्तारके साब वर्णन करीगा । इह (सुगन्ध), अनिष्ट (तुर्गन्ध), मझुर, अम्ल, कर्डु, निहाँरी (बूरतक फैलनेबाली), विकित, किन्ध, कक्ष और विशय—ये पार्थिय गनाके आठ के। संस्कृते बाहिये। प्रान्त, स्पर्दा, रूप और रस—ये जलके चार गुज माने गये हैं (इनमें रस ही जलका मुख्य गुण है) । अब मैं रस-विज्ञानका वर्णन करता है। रसके बहुत-से भेद है—

मीठा, खड्डा, कडुआ, तीता, कसेला और गमकीन। इस प्रकार छः भेदोने जलमय स्सका विस्तार बताया गया है। इन्द्र, स्पर्श और रूप—ये तेजके तीन गुण हैं। इनमें रूप ही ठेजका मुख्य गुण है। रूपके भी कई भेद हैं—शुक्र, कृष्ण, रत्त, नील, पीत, अरुण, छोटा, बड़ा, मोटा, दुबला, चौकोना और गोल। इस तरह तैजस रूपका बारह प्रकारसे विश्वार देला जाता है। सब्द और स्पर्श—ये वायुके दो गुण है। इनमें भी स्पर्ध हो वायुका प्रधान गुण है। स्पर्ध भी कई प्रकारका माना गया है—कला, ठंडा, गरम, क्रिम्थ, विश्रद, कठिन, चिकना, रत्रक्ण (इतका), पिष्टिल, कटोर और कोमल। इन बारह प्रकारोसे वायुक्ते गुण स्पर्शका विस्तार बतलाया गया है। आकाशका एक ही गुण शब्द है। शब्दके बहुत-से गुण है। उनका विस्तारके साथ वर्णन करता है—बङ्ज, ऋषभ, गान्यार, मध्यम, पञ्चम, निवाद, धैवत, इष्ट (प्रिय), अन्दि (अप्रिय) और संहत (दिलह)—ये आकाराजनित राष्ट्रके दस भेद हैं। आकाश सब भूतीमें क्षेष्ठ है। उससे क्षेष्ठ अहंकार, अहंकारसे बेह्न बुद्धि, बुद्धिसे बेह्न आत्या (महत्तन्व), उससे क्षेत्र अञ्चल प्रकृति और प्रकृतिसे क्षेत्र पुरुष है। जो भनुष्य सम्पूर्ण पूर्तोंके भूत, पविष्यका ज्ञाता, समज कर्मोकी विधिका जानकार और सब प्राणियोकी आत्पभावसे देखनेवाला है, यह अधिनात्ती परभात्माको प्राप्त

### तपस्याका प्रभाव, आत्माका स्वरूप और उसके ज्ञानकी महिमा तथा अनुगीताका उपसंहार

बहाजीने क्ला—महर्षियो । जैसे सारथि अव्हे घोड्रोको अपने काबूमें रखता है, उसी प्रकार मन सम्पूर्ण इन्द्रियोपर शासन करता है। इन्तिय, यन और बुद्धि—ये सदा केव्हके साव संयुक्त रहते हैं। किसमें इन्द्रियकारी घोड़े जुते हुए हैं, जिसका बुद्धिलयी सारधिके द्वारा नियनज हो रहा है, जर देहरूपी रथपर सवार होकर यह भूतात्वा (क्षेत्रज्ञ) चारों ओर दोड़ रुगाता रहता है। ब्रह्ममय रच सदा खनेवाला और महान् है, इन्हियाँ उसके घोड़े, मन सारवि और बुद्धि चाबुक है। जो विद्वान् इस ब्रह्मपय रककी सदा जानकारी रखता है, वह समस्त प्राणियोमें धीर है और कभी मोहमें नहीं पड़ता । विश्वकी सृष्टि करनेवाले भरीचि आदि ब्राह्मण समुद्रकी लड्रोंके समान बारंबार पञ्चभूतीसे उत्पन्न होते और फिर समयानुसार उन्होंचे लीन हो जाते हैं। प्रजापतिने अपने तप:वाक्तिसम्पन्न मनके हो द्वारा सम्पूर्ण जगत्की सृष्टि की है तका ऋषि भी तपस्थासे देवता त्वर्गमें निवास करते हैं।

ही देवलको प्राप्त हुए हैं। फल-मूलका भोजन करनेवाले सिद्ध महात्मा तपस्याके प्रभावसे ही चित्तको एकाम करके तीनों लोकोकी बाते प्रत्यक्ष देखते हैं। आरोग्यकी साधनभूत ओषधियाँ और नाना प्रकारकी विद्यार्गे तपसे ही सिद्ध होती हैं । सारे साधनोंकी जड़ तपस्या ही है। जिसको पाना, जिसका अभ्यास करना, जिसे दकाना और जिसकी संगति लगाना नितान्त कठिन है, वह सब तपस्थाके द्वारा साध्य हो जाता है; क्योंकि तपका प्रभाव दुर्तक्वा है। शराबी, ब्रह्महत्वारा, चोर, गर्भ नष्ट करनेवाला और गुरुपत्रीकी शस्थापर सोनेवाला महापापी भी मलीभाँति तपसा करके ही उस महान् पापसे सूटकारा पा सकता है। यनुष्य, पितर, देवता, पशु, मृग, पक्षी तथा अन्य जितने चराचर प्राणी हैं, वे सब सदा तपसामें संलग्न होकर ही सिद्धि प्राप्त करते हैं। तपस्थाके बलसे ही महामाथावी

जो लोग आलस्य त्यानकर आईकारसे युक्त हो सकाम कर्मका अनुहान करते हैं, वे प्रजापतिके लोकमें जाते हैं। जो ब्यानयोगका आश्रय लेकर सदा प्रसन्नवित्त रहते हैं, वे आत्पवेताओंमें श्रेष्ठ पुरुष सुलकी राहिएन अञ्चक परमात्मामें प्रवेश करते हैं, किंतु जो ध्यानयोगसे पीछे लौटकर अर्थात् ध्यानमें असफल होकर ममता और अहंकारसे रहित जीवन व्यतीत करता है, वह अध्यक प्रकृतिमें लीन होता है। फिर स्वयं भी अञ्चल-संज्ञाको त्राप्त होकर अञ्चलसे ही प्रकट होता है और केवल सत्त्वका आक्रय लेकर तमीगुण एवं रजोगुणके बन्धनसे कुटकारा पा जाता है। जो सब पापोसे मुक्त रहकर संबक्ती सृष्टि करता है, उसे अलग्द ब्रह्म एवं क्षेत्रज्ञ समझना चाहिये । जो मनुष्य उसका हान प्राप्त कर लेटा है, मही ग्रेदवेसा है। मुनिको उचित है कि चिन्तनके हारा श्रेतना (सम्यग्ज्ञान) पाकर सन और इन्द्रियोको एकाप्र करके परपात्माके व्यानमें स्थित हो जाय; क्योंकि जिसका जिल जिसमें लगा होता है, वह निश्चय ही उसका खरूप हो जाता है—यह सनातन गोपनीय रहस्य है।

दो अक्षरका पद 'गम' (यह मेरा है—ऐसा भाग) मृत्यु-रूप है और तीन अक्षरका पद 'न मम' (यह मेरा नहीं 🕯 — ऐसा पाव) सनातन ब्रह्मकी प्राप्ति करानेवाला है। कुछ मन्दबुद्धि मनुष्य (सर्गादि फल प्रदान करनेवाले) काम्य कर्मोंकी प्रशंसा करते हैं, किंतु वृद्ध पहाल्याजन उन्हें उत्तम नहीं बतलाते; वयोकि सकाम कमके अनुहानसे जीवको सोलह विकारोसे निर्मित स्थूल द्वारीर धारण करके जन्म लेना पड़ता है और वह सदा अविद्याका प्रास बना खुटा है। हुटना ही नहीं, कर्मठ पुरुष देवताओंके भी उपभोगका विकय होता है। इसलिये पारदर्शी विद्वान् कर्मीये आसक्त नहीं होते; क्योंकि यह पुस्त्व (आत्या) ज्ञानमय है, कर्ममय नहीं। जो इस प्रकार आत्पाको अमृतस्वरूप, नित्य, इन्द्रिपातीत, सनातन, अक्षर, जितात्मा एवं असङ्ग समझता है, वह कभी मृत्युके बन्धनमें नहीं पढ़ता । जिसकी दृष्टिमें आत्मा अपूर्व (अनादि), अकृत (अजन्मा), नित्य, कृटस्य, अप्राद्धा और अमृताशी है, वह इन गुणोंका चित्तन करनेसे लयं भी अन्नाद्ध (इन्द्रियातीत) एवं अमृतस्वरूप हो जाता है। जो चित्रको शुद्ध करनेवाले

(यैत्री-करूमा आदि) सम्पूर्ण संस्कारोंका सम्पादन करके मनको आत्याके ध्यानमें लगा देता है, वही उस कल्पाणमय ब्रह्मको प्राप्त करता है, जिससे बड़ा कोई नहीं है। ज्ञानितष्ठ बोक्न्युक्त महात्याओंको यही परम गति है, यही विरक्त पुरुषोकी गति है, यही सनातन धर्म है और यही ज्ञानियोंका प्राप्तव्य स्वान है। जो सम्पूर्ण भूतोंमें समान भाव रखता है, लोभ और कामनासे रहित है तथा जिसकी सर्वत्र समान दृष्टि खती है, यह ज्ञानी पुरुष भी इस गतिको प्राप्त कर सकता है। ब्रह्मविंगो ! यह सब विषय मैंने विस्तारके साब तुमलोगोंको बता दिया, इसीके अनुसार आवश्य करो, इससे तुम्हें गींघ्र हो सिद्ध प्राप्त होगी।

गुपने कहा—केटा ! ब्रह्माजीके इस प्रकार उपदेश देनेपर उन महाल्या मुनियोंने इसीके अनुसार आवरण किया । इससे उन्हें उत्तम खोककी प्राप्ति हुईं । महामाग ! तुन्हारा चित्त शुद्ध है, इसकिये तुम भी मेरे बताये हुए ब्रह्माजीके उत्तम उपदेशका पालन करो । इससे तुन्हें भी सिद्धि प्राप्त होगी ।

श्रीकृत्यने बजा—अर्जुन । गुरुदेवके ऐसा कहनेपर उस जिल्बने समक्ष उत्तम धर्मोका पालन किया। इससे वह संसार-बन्धनसे मुक्त एवं कृतार्व हो गया। उसने वह पद प्राप्त किया जहाँ जाकर शोक नहीं करना पड़ता।

अर्जुनने पूछा—जनार्दन ! वे ब्रह्मनिष्ठ गुरु और शिष्य कौन वे ? वदि मेरे सुनने योग्य हो तो ठीक-ठीक बतानेकी कृषा कीजिये।

अंकृत्यने कहा—महाबाहो । मैं ही गुरु हूँ और मेरे सनको ही किया समझो । तुष्हारे केहबस मैंने इस गोपनीय रहस्तका वर्णन किया है। यदि मुझपर तुष्हारा प्रेम हो तो इस अध्यात्यहानको सुनकर इसका यबावत् पालन करो । अखा, अब मैं पिताजीका दर्शन करना चाहता हूँ। उन्हें देखे बहुत दिन हो गये । यदि तुष्हारी राय हो तो मैं उनके दर्शनके लिये हासका जाऊँ।

वैश्वम्यायनवां कहते हैं—राजन् ! भगवान् श्रीकृष्णकी बात सुरकर अर्जुनने कहा—'अब हमलोग यहाँसे हस्तिनापुरको बलें। वहाँ धर्मात्मा राजा युधिष्ठिरसे मिलकर और उनको आज्ञा लेकर आप अपनी पुरीको पधारें।'

### श्रीकृष्णका अर्जुनके साथ हस्तिनापुर जाना और वहाँ सबसे मिलकर युधिष्ठिरकी आज्ञा ले सुभद्राके साथ द्वारकाको प्रस्थान करना

वैशम्यायनवी कहते हैं—राजन् ! तदनसर, मगवान् । श्रीकृष्णने वारकको रच जोतनेकी आहा दी । दारुकने बोड़ी ही देरमें लौटकर मूचना दी कि रच जोतकर तैयार है। इसी प्रकार अर्जुनने भी अपने अनुवरोंको आदेश दिया, 'सब लोग तैयार हो जाओ, हतित्रनापुरकी पाता करनी है।' आज़ा पाते ही सम्पूर्ण सैनिक तैयार हो गये और महान् तेजली अर्जुनके पास जाकर बोले—'याजका सारा प्रवन्ध हो गया है (अब बलना चाहिये)।'

तत्पश्चात् भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुन रवपर सवार हुए और प्रसन्नताके साथ तरह-तरहकी बाते करते हुए इस्तिनापुराकी ओर चल दिये । उस समय अर्जुनने रक्यर कैंडे श्रीकृष्णसे पुनः इस प्रकार कहना आरम्प किया—'मधुसूदन । महाराज मुधिश्चिरने आपहीकी कृपासे विजय पायी, पातुओंका क्य किया और अकण्टक राज्य प्राप्त किया है। हम सभी पाण्डव आपसे सनाव है। आपको ही नौकारूपमें पाकर हमलोग कौरव-सेनारूपी समुद्रके पार पहुँचे हैं। विश्वकर्मन् । आप ही इस जगत्के आत्मा और संसारमें सबसे बेह हैं। मैं आपको उसी तरह जानता है जिस तरह आप मुझे जानते हैं। भगवन् ! आपके ही तेजले सदा सम्पूर्ण भूतोकी अपति होती है। नाना प्रकारकी लीलाएँ आपकी रति (मनोविनोद) हैं। आकाश और पृथ्वी आपकी माथा है। आपहीमें यह समस्त बराबर जगत प्रतिहित है। (अपहन, पिण्डन, स्वेदन और उद्भिन—इन) चार प्रकारके प्राणियों तथा पृथ्वी और आकाशको आप हो क्यम करते 🖁 । निर्मल ब्रॉदनीमें आपके ही हास्पकी स्टाका दर्शन होता है। ऋतुएँ आपकी इन्द्रियाँ और सदा प्रवाहित होनेवलनी वायु आपके प्राण हैं। आपका क्रोध ही सनातन मृत्युके रूपमें प्रकट है। आपकी प्रसन्नतामें चगवती तक्यी निवास करती हैं। महामते ! आयमें रति, तुष्टि, घृति, हान्ति, यति और कान्ति आदि गुणोंका तथा चराचर प्राणियोंका नित्य निवास माना गया है। प्रलयकालमें आप ही मृत्युके नामसे पुकारे जाते हैं। मैं सुदीर्घ कालतक आपके गुणोंका वर्णन करता रहें तो भी उनका पार नहीं पा सकता। कमलन्यन ! आप हो आत्मा और परमात्मा है। आपको मेरा नमस्कार है। अजेच परमेश्वर ! मैंने देवर्षि नारत, देवल, श्रीकृष्ण-द्वैपायन तवा पितामह भीष्यके मुखसे आपके माहात्यका ज्ञान प्राप्त किया है। सारा जगत् आपमें ही ओतप्रोत है। आप ही यनुष्योंके एकमात्र अधीवार हैं। जनार्दन ! आपने मुद्रापर कृपा करके जो यह उपदेश दिया है, उसका मैं यबावत् पालन करूँगा। इमलेगोंका प्रिय करनेके लिये आपने यह बड़ा अजुत कार्य किया कि धृतराहके पुत्र महापापी दुर्योधनको युद्धमें मार हाला । कौरवीकी सेनाको आपने ही अपने तेजसे भस्य कर विवा का, तभी में युद्धमें विजय प्राप्त कर सका 🕻। आपहीने ऐसे-ऐसे डपाय किये हैं, जिनसे मेरे लिये विजय सुलभ हो गवी है। दुवींबनके साव जब संग्राम क्रिका था, उस समय आपहीकी बुद्धि और आपहीके विवे हुए पराक्रमसे इसलोगोकी जीत हुई थी। कर्ण, पापी जयद्रव और भूरिक्रवाके बचका ठीक-ठीक उपाय आपहीने वतलाया था; अतः देवकीन्दर ! आपने प्रेमक्श मुझे ओ-ओ उपदेश दिया 🗜 यह सब मैं आचापामें लाउँगा । इसमें मुझे कुछ तिचार करनेकी आवश्यकताः नहीं है । आप द्वारका जाना चाहते हैं तो जाइये, इसमें मेरी भी सम्मति है। धर्मात्मा राजा युधिष्ठिरके पास चलकर मैं भी उनसे आपको जानेकी आज्ञा दिखानेका प्रयक्ष करोगा । अब प्रीप्त हो आप मामाजीका दर्शन करेंगे और अजेब बीर बाराधाजी तथा अन्य वृष्णिवंत्री बीरोसे पिता सकेंगे।'

इस प्रकार बातजीत करते हुए श्रीकृष्ण और अर्जुन दोनों हस्तिनापुरमें जा पहुँखे । इनके नगरमें प्रवेश करते ही सहाँक नर-नारी निहाल हो गर्व। फिर इन्द्रभवनके समान शोधाशाली राजमहलमें जाकर वे दोनों मित्र क्रमशः महाराज धृतराष्ट्र, अत्यन्त बुद्धिमान् विदुरजी, राजा पुधिशिर, दुर्धर्ष शीर धीयसेन, महीनन्दन नकुल-सहदेव, धृतराष्ट्रकी सेवामें लगे खनेवाले अपराजित बीर युवुत्सु, बुद्धिपती गान्धारी, कुन्ती, ह्रीपदी तथा सुभद्रा आदि भरतवेशकी सभी कियोंसे मिले। सबसे प्लाले राजा बृतराहुके पास प्रदेशकर महातमा श्रीकृष्ण और अर्जुनने अपने नाम बताते हुए उनके दोनों घरणोंका स्पर्श किया। उसके बाद गान्धारी, कुन्ती, युविष्ठिर और भीयसेनके पैर हुए। फिर विदुरजीसे मिलकर कुशल-महूल पूछा। फिर उन सकके साथ कुछ देखक वे वृद्ध राजा धृतराष्ट्रको सेवामें बैठे रहे। तदनन्तर, रातके समय बुद्धिमान् राजा धृतराष्ट्रने कोरवाँ और भगवान् श्रीकृष्णको अपने-अपने स्थानपर जानेकी आज्ञा दी। राजाकी आज्ञा पाकर सब अपने-अपने महलमें लीट आवे। महापराक्रमी भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनके साथ उन्होंके महलमें गये। वहाँ उनका

विश्ववत् आदर-सत्कार हुआ और वे इच्छानुसार घोकन आदिसे निवृत्त होकर अर्जुनके साथ सो रहे। क्य राज बीत गयी तो प्रात:काल पूर्वाहुकी क्रिया—संध्याकद्वन आदि करके वे दोनों धर्मराज युधिहिस्के पहलमें गये, जहाँ वे अपने पिलयोके साथ रहते थे। उस सुन्दर भवनमें प्रवेश करके उन दोनों महात्माओंने धर्मराजका दर्शन क्यिए। उनके आगणनसे पहाराज युधिहिस्को बड़ी प्रसन्ता हुई। किर उनके आग देनेपर वे दोनों पित्र उत्तम आसनोपर विराजमान हुए। राजा मुधिहिस्की बुद्धि बड़ी सूक्ष्म थी। उन्होंने देखते ही ताड़ किया कि ये दोनों मुझसे कुछ कहना चाहते हैं। अतः वे इस प्रकार केल—'वीरवरो । मालूम होता है तुमल्येन मुझने कुछ कहना बाहते हो। जो भी कहना हो बड़ो। मैं यह सन्ह शीता ही पूर्ण करना। तुम मलमें कुछ अन्यवा क्यार न करो।'

यह सुनकर बात-बीत करनेये परम जतुर अर्जुनने धर्मराजके पास जाकर बड़े किनीतमायसे कहा — 'राजन् ! महाप्रतापी धगवान् श्रीकृष्णको पाई रहते जहुत दिन हो गये । शब ये आपको आज्ञा लेकर अपने पिताजीका दर्शन करना बाहते हैं। यदि आप स्रीकार करें और हर्षपूर्वक आज्ञा दे है, तथी ये हारकापुरीको जायेंगे । अतः मेरी प्रार्थना है कि आप हन्तें जानेकी आज्ञा दे हैं।'

मुधिक्षते कहा—'मयुसूद्दर । आपका कल्पाण हो। आप शुरुवदन वसुदेवजीका दर्शन करनेके किये आज ही हारकाको जावये। महाबाहो । आपकी इस बाजामें मेरी पूरी सम्मति है। आपने मेरे मामाजी और देवकी देवीको बहुत दिनोसे नहीं देका है; अतः वहाँ जाकर उन सकसे मिनिन्ये तथा मेरी ओरसे मामाजीको प्रणाम कहकर भैया कल्दाकका भी यहायोग्य सरकार काँजिये। मत्त्रोंको मान देनेजाले

श्रीकृत्य ! हारका जानेपर आप भीमसेन, अर्जुन, नकुरु और सहदेवके साथ मेरी भी याद सदा बनाये रहियेगा । महाबाहो ! आनर्जेदराकी प्रजा, अपने माता-पिता तथा वृष्णिर्वशी वजु-बाखवोसे मिलकर पुनः मेरे असमेथ-पदामें प्रधारियेगा । ये तरह-तरहके रह, धन और दूसरी-दूसरी कार्युरं, जो आपको पसंद हो, लेकर यात्रा कीजिये । केशव ! आपहोकों कृपासे हमारे शबु मारे गये और सम्पूर्ण पृथ्णीका राज्य हमलोगोंके हायमें आया है (अतः यह सब कुछ आपहोका है) ।'

धर्मतात पुधिष्ठिरके यों कहनेपा पुरुवक्षेष्ठ भगवान् क्रीकृष्यने कड़ा—'महाबाहो । ये रह, धन और समूची पृथ्वी केवल आयकी है। वहीं नहीं, मेरे घामें भी जो कुछ बन-वेचन है, उसको थी आप अपना ही समझिये।' उनके ऐसा कड़नेपर युधिष्ठिरने 'जो आज्ञा' कड़कर उनके यसनीका आदर किया । तत्पकात् ब्रीकृष्णने अपनी बुआ कुनीके पास जाकर बात-बीत की और उनसे वर्वाचित सतकार पाकर उनके जरजोर्ने प्रजाम किया तथा उनकी प्रदक्षिणा करके विदुरजी आदि सक त्येत्योसे सत्कारपूर्वक विदा होकर युचिहिर और कुलीकी आज़ासे सुमदाको भी साथ ले लिया और अपने दिव्य रसपर सवार हो वे इस्तिनापुरसे बाहर निकले । उस समय नगरके निवासी मनुष्य उन्हें सब ओरसे द्येरे हुए थे। कापिथ्यज अर्जुन, सात्यकि, नकुल, सहदेव, अगाथ बुद्धिवाले किंदुरवी और गजराजके समान पराक्रमी घोषरोन—ये सब स्रोग घगवान् श्रीकृष्णके पीछे-पीछे उन्हें पहुँचानेके लिये कुछ दूरतक गये। तदनन्तर, श्रीकृष्णने समस्त कौरवों और विदुरजीको लीटाकर दास्क तथा सात्यकिसे कहा—'अन घोड़ोंको तेजीके साथ हाँको।'

## मार्गमें श्रीकृष्णसे कौरवोंके विनाशकी बात सुनकर उत्तङ्क मुनिका कुपित होना और श्रीकृष्णका उन्हें शान्त करके अपने अध्यात्मज्ञानका वर्णन करना

वैशाण्यको कहते हैं—राजन् । इस प्रकार ग्रास्त जाते हुए श्रीकृष्णको गले लगाकर सब पान्डव अपने सेक्कोस्स्टिंग पीग्ने लीटे। अर्जुनने बार-बार कहें ग्रातीसे लगावा और सबतक वे आँखोसे ओड़क नहीं हुए तबवक उन्होंकी ओर दृष्टि लगावे लाई से। श्रीकृष्णका भी यही हात था। का स्व दूर चला गया तो अर्जुनने बड़े कहसे श्रीकृष्णकी और तनी हुई दृष्टि पीग्नेको लौटायी। इसी प्रकार श्रीकृष्णने भी बढ़ी कठिनतासे अर्जुनकी ओरसे दृष्टि हटायी। भगवान्त्री पान्यके

समय अनेकों अजुत शकुन होने लगे। हवा बड़े बेगसे आती और उनके रक्के आगेसे यूल, कंकड़ और कटि उड़ाकर अलग कर देती थी। इन्द्र पवित्र एवं सुगन्धित जल तथा दिव्य पूर्योकी वर्षा करते थे। इस प्रकार समतल भूमियर यात्रा करते हुए महाबाहु श्रीकृष्ण मारबाइ देशमें ना पहुँचे। वहाँ उन्होंने अमिततेज्ञाबी उनक्क मुनिका दर्शन एवं पूजन किया। उत्पक्षात् मुनिने भी उनका स्वागत-सत्कार किया। फिर दोनोंने दोनोंको कुसल पूर्ण। इसके बाद विप्रवर उनक्क मुनिने



भगवान्से प्रस किया—'श्रीकृष्ण । क्या तुम करेरवो और पाण्डवोके पर जाकर उनमें मेल करा आये ? क्या अब उनमें अविकल प्रातृ-धाव स्वाधित हो गया है ? वे तुम्हारे सम्बन्धी और परम प्रिय हैं; उन वीरोमें संधि कराकर ही तो और रहे हो न ? क्या अब पाण्डु और पृतराङ्गके पुत्र तुन्हारे साथ संसारमें सुलपूर्वक विका सम्बन्धे ? क्येरवोके प्रान्त हो जानेसे तुम्हारे हारा सुरक्षित पाण्डवोको अब अपने राज्यमें सुल मिलेगा न ?' तात ! मैं सदा इस बातकी सम्बन्धना करता वा कि तुम्हारे प्रयत्न करनेसे कौरव-पाण्डवोंने मेल हो जापगा। मेरी वह आशा अस्पत्नल तो नहीं हुई ?'

भगवान् अंकृष्यने कहा—सहये ! यैने कौरवोंके पास जाकर उनों सान्त करनेके रिच्ये बड़ी कोशिश की; कितु वे किसी तरह संधिके लिये तैयार न हुए। इस कारण सब-के-सब अपने पुत्र और बान्यवॉसर्वित बुद्धमें मारे गये। प्रास्थ्यके विधानकों कोई बुद्धि और बलसे नहीं मिटा सकता; आपकों तो ये सब बातें पालूप ही होगी। कौरवोंने मेते, भीष्मजीको तथा विदुरजीको भी सम्पतिको दुकरा दिया। इसीरिज्ये वे आपसमें लड़कर नष्ट हो गये। पाण्डय-पञ्जमें भी पुधिष्ठिर आदि पाँच भाई ही बसे हैं। उनके सभी पुत्र बुद्धमें काम आ सुके हैं। युत्रराष्ट्रके पुत्रोमेंसे (युपुत्तुके सिवा) बोई नहीं बचा है। सभी अपने पुत्र बान्यवोस्त्वित मारे गये हैं।

श्रीकृष्णकी बात सुनकर उत्तङ्क पुनि बड़े क्रोधमें घरकर बोले—'मधुसूदन ! कीरव तुन्हारे सम्बन्धी और प्रेमी बे, तकारि शक्ति खते हुए भी तुमने उनकी रहा नहीं की है; अत: आज मैं तुम्हें अवश्य शाय हुँगा। तुम उन्हें जबर्दस्ती पकड़कर रोक सकते थे, पर ऐसा नहीं किया; इसलिये में क्रोधमें भरकर तुन्हें शाय दिये बिना नहीं ख सकता। ओह! कुन्हवंशके बेह चीर नष्ट हो गये और तुमने सामध्यं रहते हुए भी उनकी उपेहा की।

श्रृंद्रज्ञनं वडा—धृगुरुद्द ! पहले मेरी जात तो सुनिये । आप कपली हैं, इस्तिल्ये मेरी एक प्रार्थना स्वीकार क्षीतिये । मैं आपको अध्यात्मतत्त्वकी बात सुना रहा हैं । उसे सुननेके पड़ान् आपको इच्छा हो तो मुझे साप दे दीजियेगा । इतरा बाद रस्तिये कि कोई भी पुस्य बोड़ी-सी तपस्थाके बलपर मेश विस्त्वार नहीं कर सकता । आप तपस्थियोंमें श्रेष्ठ हैं, आपकी तपस्थाका तेज बहुत बड़ा हुआ है, आपने गुरुव्यनोंको भी अपनी सेवासे संतुष्ट किया है तथा बल्याकायांसे ही आप झहत्त्वर्षका पालन करते हैं—इन सब बातोको मैं अच्छी तरह कानता हैं; इस्तित्ये अत्यन्त कष्ट सहकर संचित किये हुए आपके तपका मैं नाश कराना नहीं बाहता ।

उत्कूने का किशव । तुम अपने कथनानुसार उत्तय अध्यात्मनत्त्वका वर्णन करो । उसे सुनकर में तुन्हारे कल्यानके रिप्ये आजीर्बाद हुँगा अथवा ज्ञाप ही दे हूँगा ।

बीकुळाने कहा—महार्थे । आपको मालूम होना चाहिये कि तमोगुज, रजोगुज और सत्त्वगुज—ये सभी चाव मेरे ही आजित हैं। रेस और वसु भी मुझसे ही उत्पन्न हुए हैं। इस बातको निक्षित समझिये कि सम्पूर्ण भूत मुझमें हैं और मैं सन्पूर्ण भूतोमें निवत हैं। सन्पूर्ण देख, यक्ष, गनार्थ, राक्षस, नाग और अप्सराओका मुझसे ही प्रादुर्घांव हुआ है। विद्यान्त्येग जिसे सन्-असन्, व्यक्त-अव्यक्त और क्षर-अक्षर कहते हैं, यह सब मेरा ही स्वस्थ है। मुने ! बारों आश्रमीके जो चार धर्म प्रसिद्ध हैं तका केंद्रोक्त जितने कर्म है, वे कोई मुक्रासे भित्र नहीं है। असत्, सदसत् तथा उससे परे जो अव्यक्त जगत् है, वह भी मुझ सनातन देवासिदेवसे पृथक नहीं है। ॐकारमें आरम्भ होनेवाले चारों वेद मुझे ही सम्बद्धिये। यज्ञमें यूप, सोम, चह, देवताओंको तूप्त करनेवाला होम, होता और हवन-सामग्री भी मैं ही [। अष्टर्यु, कल्पक और संस्कार किया हुआ हविष्य—ये सब मेरे ही समान स्वरूप है। यड़े-बड़े यज़ोंमें उद्याता उद्य स्वरमें साम-गान करके मेरी ही स्तुवि करते हैं। प्राथक्ति-कर्पमें ज्ञान्ति-चाठ तथा मङ्गल-पाठ करनेवाले ब्राह्मण मुझ विश्वकर्यांका ही सदा स्तवन करते हैं। सब प्राणियोपर दया

करनारूप जो धर्म है उसको मेरा ज्येष्ठ पुत्र समझिये, वह मेरे मनसे प्रकट हुआ है। मैं धर्मकी रक्षा तथा स्थापनाके लिये अनेको योनियोमे अवतार धारण करता हूँ और भिन्न-भिन्न रूप तथा वेष बनाकर तीनों त्येकोमें विचरता रहता हूँ। मैं ही विच्यु, ब्रह्मा, इन्द्र तथा सबकी उत्पत्ति और प्रलयका कारण हूँ। सम्पूर्ण प्राणियोकी सृष्टि और संहार मुक्कले ही होते हैं। जब-जब युगका परिवर्तन होता है तब-तल में प्रजाकी धलाईके लिये भिन्न-भिन्न योनियोंमे प्रविष्ट होकर धर्म-पर्यादाकी स्थापना करता हूँ। जब देव-योनिमें अवतार लेता है, उस समय देवताओंकी ही मॉति सारे आचार-विचारका पालन करता हैं। गन्धर्व-योनिये अवतार हेनेपर मेरा सारा आचार-व्यवहार गन्धवीके ही सनान होता है। इसी प्रकार नागयोनिमें नागोंकी तरह और यह-राष्ट्रसकी बोनिवोमें उन्हींकी भाँति यदावत् आबरण काता हैं। इस समय मैंने मनुष्य-अवतार धारण किया है, इसलिये कारबॉपर अपनी चल्किका प्रयोग न करके पहले र्शनतापूर्वक ही उनसे प्रार्थना की बी; किंतु मोहप्रस्त होनेके कारण उन्होंने येरी वात नहीं मानी। इसके बाद कोधमें धरकर मैंने बड़े-बड़े थय दिलाये और उन्हें बहुत इराया-बयकाया, यांतु वे अधर्मसे युक्त एवं कालप्रस्त होनेके कारण मेरी बात माननेको राजी न हुए। अतः युद्धमें प्राण देकर इस समय स्वर्गमें पहुँचे हुए हैं। विप्रवर ! आपने जो कुछ पूछा है उसके अनुसार मैंने यह सारा प्रसंग सुना दिया।

### श्रीकृष्णका उत्तङ्क मुनिको विश्वरूपका दर्शन कराना और मरु-देशमें जल प्राप्त होनेका वरदान देना

उत्कृते कहा—जनाईन । मैं जानता है आप सम्पूर्ण | हो देखना प्राहता है।' जगत्के कर्ता 🖁 । आपने जो यह हानका उपदेश किया, इसे निश्चय ही मैं आपकी कृपा समझता है। अब मेरा जित प्रसन्न होकर आपकी भक्तिसे परिपूर्ण हो गया है, अतः शाप देनेका विचार न रहा । जनार्दन ! यदि मैं आपको बोड़ी-सी भी कृया प्राप्त करनेका अधिकारी होके तो आप मुझे अपना ईन्डरीय स्वरूप दिला दीनियं, मुझे उसे देखनेकी बड़ी इच्छा है।

वैशायाचनवी कहते है—राजन् ! युनिके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर भगवान् श्रीकृत्याने प्रसत्त होकर उन्हें अपने क्सी सनातन वैचाल सामयका दर्शन कराया, जिसे युद्धके प्रारम्भमें अर्जुनने देखा था। उत्तक्षु मुनिने उस विराद विश्वसम्पका दर्शन किया, जिसकी बड़ी-बड़ी भुजाएँ थीं। वह हजारों सूर्योंके समान देदीव्यमान, अग्निके समान तेजली और सम्पूर्ण आकाराको पेरकर सदा वा। उसके सब ओर पुँड दिखायी देते थे। उस व्यापक परमात्याके अञ्चत कैयाव रूपको देखकर उत्तक्षु मुनिको बड़ा विस्पय हुआ और वे इस प्रकार स्तुति करने लगे—'विश्वकर्मन् ! आपको नमस्कार है। विद्यालयन् ! आपहीसे सम्पूर्ण जगत्की उत्पत्ति होती है। पृच्वी आपके दोनों चरणोसे और आकाश आपके मस्तकसे व्याप्त है। पृथ्वी और आकाराके बीचका भाग आपके उदासे विरा हुआ है। सम्पूर्ण दिशाएँ आपकी भुजाओं में समाची हुई हैं। अन्युत ! यह सारा दृश्य-प्रपञ्च आपहीका स्वस्थ है। देवेश्वर ! अब आप अपने इस उत्तम एवं अविनादी स्वरूपको समेट लीजिये। मैं फिर आपको अपने पूर्व ऋपये

वैश्रान्ययनम्यं करते हैं--जनमेजप ! मुनिकी बात सुरकार सदा प्रसम्भवित रहनेवाले श्रीकृष्णने सहा—'महर्षे । आप मुझसे कोई वर मॉपिये।' तब उत्तद्भने कहा-पुल्लोसम । आपके इस सक्तपको देख रहा है, यही मेरे लिये आज सक्से बड़ा वरदान है।' यह सुनकर श्रीकृष्णने कहा—'मुने । आप इसमें कुछ अन्यबा विचार न बरीनिये । येठ दर्शन अयोध होता है; अत: आपको मुझसे वर माँगना हीं काहियें।'

उत्तर्ज करा-प्रभी । यदि वर लेना मेरे लिये आवश्यक समझते हैं तो यही वर दीजिये कि मुझे यहाँ यशेष्ट जल प्राप्त हो सके; क्योंकि इस यर-धूमिये जल सङ्गा दुर्मम है।

तदनना, घरावान्ते अपने तेजको समेटकर उत्तङ्क मुनिसे कहा—'महर्षे ! जब जलकी आवश्यकता हो तो मेरा स्मरण कॉवियेगा।' यह कड़कर ये द्वारकाको चले गये। तत्पक्षात् एक दिन उलङ्क युनिको बड़ी प्यास लगी। वे पानीके लिये यर-धृमिमे बारों ओर धूमने लगे। धूमते-धूमते उन्होंने भगवान् श्रीकृष्णका स्मरण किया। इतनेहीमें उन्हें एक नंग-धड़ंग चाण्डाल दिलाची पड़ा, जिसके शरीरमें मैल और कीवड़ जमी हुई थी। वह कुलोंके झुंडसे घिरा हुआ था। कमरमें तलवार बाँधे और हाबोंमें धनुष-वाण लिये वह अत्यन्त भवंकर जान पड़ता था। उसकी मुत्रेन्द्रियसे जलकी धारा गिरती दिखायी देती बी। महर्षिको प्यासा जानकर चाण्डालने हैंसते हुए कहा—'उत्तहु ! आओ, मुझसे पानी लेकर पी लो। तुम्हें प्याससे कट पाते देश मुझे बड़ी दया आ रही है।'

वाण्डालके इस प्रकार कड़नेपर उत्तहु मुनिने उस जलको लेना स्वीकार नहीं किया तथा वर देनेवाले बीकृष्णकी कठोर बचनीसे सबर ली। उन्होंने क्रोबमें भरकर उस उलको उद्दान नहीं किया और अपने निक्षचप अटल खुक्त उस साम्बालको भी डॉट बताया। उनके इन्कार करनेपर बाज्डाल कुत्तोंके साथ वहीं अन्तर्थान हो गया। यह देख उत्तहु मुनि मन-ही-मन बहुत लजित हुए और भीतर-ही-भीतर ऐसा समझने लगे कि श्रीकृष्णने मेरे साथ खोसा किया है। इतनेहीमें उसी मार्गसे शहू-चक्क और गढ़ा धारण किये हुए



महायुद्धिमान् भगवान् श्रीकृष्ण प्रकट होकर यहाँ आये। तब ब्लड्डने उनसे कहा- 'पुरुवोत्तम । ब्राह्मणके लिये बाण्डालके पेशावका कल देना आपको उचित नहीं था।' उनकी बात सुनकर धगवान् जनार्दन उत्तक्तु मुनिको मधुर वचनोसे सान्त्वना देते हुए बोले — 'महर्चे ! वहाँ जैसा रूप धारण करके वह जल आपको देना उचित था, उसी सबसे दिया गया, किंतु आप उसे समझ न सके। मैंने आपके लिये बन्नवारी इन्हरो बाकर कहा वा कि 'तुम लाड्ड मुनिको जलके सपमें अपृत प्रदान करो।' मेरी बात सुनकर इन्द्र वारंबार यह कहने लगे—'मनुष्य अमर नहीं हो सकता। इसलिये आप उन्हें अमृत न देकर और कोई वर टीजिये।' किंतु मैंने जोर देकर कहा कि 'जसकू युनिको तो अपन ही देना है।' तब देवराज इन्द्र मुझे प्रसन्न करके बोले—'महापते ! वदि भुगुनन्दन जाङ्क युनिको अपृत देना आसश्यक है तो मैं चाण्डालका कर बारण करके उन्हें अपूत प्रदान करीना । यदि इस प्रकार वे लेना लोकार करेंगे हो उन्हें देनेके लिये अभी जा रहा है और यदि वे अव्वांकार कर देंगे तो मैं किसी तरह उन्हें अपूत देनेको राजी न होकैया।' इस तरहकी दार्त करके साक्षात् इन्द्र चाच्हारके ज्यमें उपस्थित हुए से और आपको अमृत दे रहे ये; मिन् आपने डॉट बताकर उन्हें किमुख कर दिया, यह आपके द्वारा बढ़ा चारी अपराब हुआ। अच्छा, बह बात तो र्कत गयी । अब मैं आपकी तीत्र विवासको ज्ञान्त करने और जलकी इच्छाको पूर्ण करनेके लिये दूसरा वरदान देता है। ब्हान् । जब-जब आपको पानी पीनेकी इच्छा होगी तब-तब पर-मुमिके आकाशमें जलसे भरे हुए मेघोब्ही घटा धिर आयेगी । वे मेथ आपको सरस कल अर्पण करेंगे और 'जाङ्क मेच' के नामसे इस पृथ्वीपर प्रसिद्ध होंगे ।'

जनमंत्रय ! भगवान् श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर विप्रवर तत्त्व मुनि कहे प्रसन्न हुए। इस समय भी मस-मूमिमें तत्तक्क नामवाले मेथ वर्षा करते रहते हैं।

## उत्तङ्ककी गुरु-भक्तिका वर्णन—गुरुपत्नीकी आज्ञासे उत्तङ्कका सौदासके पास जाकर उनकी रानीके कुण्डल माँगना

जनमेजयने पूळा— ब्रह्मन् ! महामना उत्तङ्क मुनिने ऐसी कौन-सी तपस्या की थी, जिसके बलपर वे मगवान् विष्णुतकको ज्ञाप देनेको तैयार हो गये थे ?

वैज्ञान्यमञ्जीने कहा—जनमेजय ! उत्तद्ध मुनि बड़े भारी तपत्त्वी, तेजली और गुरु-भक्त थे । (वे जब गुरुके यहाँ रहते थे, उस समय उन्हें देखकर) समस्त ऋषि-कुमारोंके मनमें यह

अधिलाण होती थी कि हमें भी उत्तडुके समान गुरू-भक्ति प्राप्त हो । महर्षि गौतमके बहुत-से शिष्य थे; किंतु उनका सबसे अधिक स्रेह उत्तङ्कपर ही था। उनका इन्द्रियसंगम, शीब, पुरुवार्थका कार्य तथा उत्तम सेवायरायणता देसकर गीवम उनके ऊपर बहुत प्रसन्न रहते थे। गौतमके पास हजारों किन्य आये और (गुरुकुलवासकी अवधि पूरी करके) उनकी आज्ञा लेकर अपने-अपने घर बले गर्वे; किंतु उत्तद्भूपर अधिक प्रेम होनेके कारण महर्षि गीतमने उन्हें अपने घर लौटनेकी अवहा नहीं दी। घोरे-धीरे उन महामुनि उतङ्को बुड़ापाने आ घेरा; किंतु गुरु-भक्तिमें मन्न रहनेके कारण उन्हें इसका पता ही न लगा ! एक दिनकी बात है, वे जंगलकी लकड़ी लानेके लिये गये और बड़ॉसे लकड़ियोंका बहुत बड़ा बोझ सिरपर लादकर ले आये। बोझ भारी होनेके कारण वे बहुत थक गये। जब आश्रमपर आकर वे उस बोहाको जमीनपर गिराने लगे, उस समय चौदीके तारको चाँत सपेद रंगकी उनकी जटा लकड़ीमें लिएक गयी थी; अत: उन लकवियोंके साथ ही वह भी जमीनपर गिरी। उत्तक्क मुनि एक तो उस भारी बोड़ासे पिस गये थे, दूसरे उन्हें भूक सता रही थी । उसी अवस्थामें उस सफेद जटाको देख अपने बुहापाका निश्चय करके वे फूट-फूटकर रोने लगे । तब महर्षि गीतसने वहाँ आकर पूछा—'वेटा ! आज तुम्हात मन क्लेकसे व्याकुल क्यों हो रहा है ? मैं इसका यथार्थ कारण सुनना **पाइता है। तुम निःसंकोथ होकर सब बातें बताओ।**'

उराङ्कनं कहा—गुरुदेव । मेरा मन आपहीमें लगा खता था। आपहीका प्रिय करनेकी इक्कासे में सहा आपको सेवामें संलग्न रहता, आपहीमें श्रद्धा रखता और आन्दर्शकी थिक किया करता था। इसलिये अवतक मुझे पता ही न चला कि कब मैं बुझ हो गया। मैंने कभी कोई सुख नहीं उठाया, मुझे यहाँ रहते सी वर्ष बीत गये तो भी आपने मुझे घर लौटनेकी आजा नहीं दी। मेरे बाद सैकड़ों और इनारों किया यहाँ आये और आपकी आज़ा लेकर चले गये (केवल मैं ही यहाँ पड़ा हुआ है)।

गौतमने कहा—भूगुरुद्दन ! तुम्हारी गुरु-सुखूबा देखकर तुमपर मेरा बहुत प्रेम हो गया था; इसीलिये इतना अधिक समय बीत गया तो भी मेरे ध्यानमें यह बात नहीं आयी। अच्छा, अबसे यदि तुम जाना चाहो तो मैं तुम्हें सहर्ष आहा देता हैं। शीघ अपने घरको जाओ, विलम्ब न करो।

उत्तङ्कने कहा—भगवन् ! मैं आपको गुरु-दक्षिणामें क्या हूँ ? यह बतानेकी कृपा कीजिये। उसे आपकी सेवामें अपँण करनेके बाद आज़ा लेकर घरको जाउँगा। गौजमने कहा—केटा ! सत्पुत्तवोके मतमें गुरुवनोको संतुष्ट करना ही उनके लिये सबसे बड़ी दक्षिणा है। तुमने जो सेवा को है उससे मैं बहुत संतुष्ट हूँ इसमें तनिक भी संदेह न मानो।

क्ट्रन्तर, उत्तक्ष्मने युवावस्थाको प्राप्त होकर गुरुकी आज्ञासे गुरुवजीके पास जाकर पूछा—'माताजी ! मुझे आज्ञा दीजिये। गुरु-दक्षिणामें आपको क्या दूँ ? मैं धन



और प्राण देकर भी आपका प्रिय और हित करना चाहता हूँ। इस खेकमें जो अत्यन्त दुर्लभ, अञ्चल और खहुमूल्य रक्ष होगा, उसे भी मैं अपनी तपस्यासे ता सकता हूँ; इसमें तनिक भी संशय नहीं है।

अहरूज बोली—बेटा ! मैं तुन्हारी घक्तिसे बहुत संतुष्ट हूँ और बड़ी मेरे किये पर्याप्त दक्षिणा है। तुन्हारा कल्याण हो। अब तुम नहीं जाना चाहो जा सकते हो।

यह सुनकर उत्तहूने किर कहा—'माताजी ! मुझे आपका कोई-न-कोई प्रिय कार्य करना ही है; इसलिये आझा टीकिये मैं क्या कर्क ?'

अहत्त्व बोर्ड — केटा ! राजा सौदासकी रानीने अपने कानोंमें पणियोंके बने हुए दो दिव्य कुण्डल पहन रसे हैं। उन्हें मेरे लिये ला दो । उनसे गुरु-दक्षिणा पूरी हो जायगी। जाओ, तुन्हारा कल्याम हो ।

कनमेक्य ! 'बहुत अच्छा' कहकर ज्यङ्कने गुरु-पत्नीकी आज्ञा खीकार कर तो और उनका प्रिय करनेकी इच्छासे उन कुण्डलोंको लानेके लिये इधितापूर्वक बल दिवे । जाते-जाते | ऐसा सनीपी पुरुषोंका वचन है । मनुष्य-पक्षी राजा सौदासके पास पहुँच गये।

इधर उत्तङ्क मुनिको आग्रममे न देखकर गीतमने अपनी पत्नीसे पूछा-'आज उत्तक्क क्यों नहीं दिलाणी देते ?' अहल्या बोली—'वे मेरे लिये कुण्डल लाने गये है।' वह सुनकर महर्षिने कहा—'यह तूमने अच्छा नहीं किया। गुजा सौदास बाह्यजोंके शायसे यनुष्य-भक्षी शक्षस हो गये है; इसलिये वे उस ब्राह्मणको अवस्य गार इस्लेगे ।'

अहल्या बोली-भगवन् ! मैं इस बातको नहीं जानती थी; इसीलिये उन्हें ऐसा काम सीप दिया । मुझे विश्वास है कि आपकी कृपासे उनपर कोई औब नहीं आने पायेगी।

पत्नीके ऐसा कहनेपर महर्षि गीतम बोले-'अच्छा. ऐसा ही हो।' उधर उत्तक्ष्मने निर्जन करमें जाकर राजा सीदासको देखा-बड़ी भयानक आकृति श्री। लंबी-लंबी वादी और मुंछ । सारा शरीर मनुष्यके रक्तसे रैंगा हुआ । बन्ने देलकर उत्पुक्तो तनिक भी प्रवराहट नहीं हुई। इन्हें देखते ही यमराजके समान भवंकर राजा सीदास डटकर कडे हो नये और पास आकर बोले- 'विप्रवा । अहो बाग्य । जो दिनके छडे भागमें आप खर्च ही मेरे वास बले आये । मैं इस समय आहारकी ही खोजमें था।



उत्तक्षने कहा-राजन् ! में गुरु-दक्षिणाके लिये घूमता-फिरता आपके पास आचा हूँ। जो गुरु-दक्षिणा देनेके लिये उद्योग कर रहा हो, उसकी हिंसा नहीं करनी चाहिये-

राजने बज्ज-विप्रवर ! मैंने दिनके छठे भागमें आहार करनेका नियम ले रखा है और यह वही समय है, अब मैं भूससे पीड़ित हो रहा है; इसलिये आपको छोड़ नहीं सकता ।

उत्तक्षुने कहा-महाराज ! यही सही; किंतु मेरी एक इस्ते मान हरिकिये। मैं गुरु-दक्षिणा देकर फिर आपके अधीन हो जार्जना । मैंने अपने गुरुको जो वस्तु देनेकी प्रतिज्ञा की है, वह आपके ही अधीन है; अत: आपसे उसकी भिक्षा माँगता है। आप प्रतिदिन श्रेष्ठ ब्राह्मणीको बहुत-से एक दान करते हैं। इस पृथ्वीपर आप एक ब्रेष्ट दानीके रूपमें प्रसिद्ध है और मुझे भी दान लेनेका उत्तम पात्र समक्रिये। मैं पुरुको जो बजु देना चाहता है, उसका मिलना आपके ही हाबमें है: अतः मेरी अभीह वस्तु मुझे दे दीजिये । महाराज ! में आपसे सची प्रतिज्ञा करता है कि वह वस्तु गुरुको देकर फिर अपनी की हुई शहेंके अनुसार आपके पास आ जाऊँगा। मेरी यह बात मिच्या नहीं हो सकती। मैं कभी हैती-सेलमें भी झूठ नहीं बोला है, फिर ऐसे अवसरपर तो बोल ही कैसे सकता है।

सीटसरे क्या-प्रहार् ! यदि आपकी गुरु-दक्षिणा घेरे अधीन है तो उसे मिली हुई ही समझिये। अगर आए मेरी कोई बलु लेनेके योग्य संबद्धाते हैं तो पॉनिये, इस समय में आपको क्या है?

उत्पूर्ण कहा—पुरुषकेष्ठ ! आपका दिया हुआ दान में सदा ही प्रहण करनेके योग्य मानता है। इस समय आपकी रानीके होनों मणियय कुण्डल मौगनेके लिये यहाँ आपा है।

सीदसने का जहारों । वे मणियय कुण्कृत तो मेरी रानीके ही योग्य हैं। आप और कोई वस्तु मॉगिये, उसे में अवस्य दे द्वा।

अतुन् कहा—राजन् ! यदि आपका मुख्नपर विश्वास हो और आप मुझे उत्तम पात्र समझते हों तो बहाना न कांजिये: वे दोनों कुम्बल मुझे देकर सत्यका पालन कीजिये।

कार्यके ऐसा कहनेपर राजाने कहा—'विप्रवर ! आप रानीके पास जाइये और उनसे मेरी आज़ा सुनाकर वे कुण्डल माँग लीनिये। ये उत्तम इतका पालन करनेवाली है। आपके द्वारा मेरा संदेश सुनकर निःसंदेह दोनों कुण्डल दे देगी।'

उत्तक्ष्में कहा-महाराज ! मैं कहाँ आपकी प्रश्लोको हुंबता फिल्स्मों ? मुझे क्योंकर उनका दर्शन हो सकता है ? आप खर्च ही उनके पास क्यों नहीं चले चलते ?

सौदासने कहा—ब्रह्मन् ! वे आपको जंगलमें किसी झरनेके किनारे मिल सकती हैं। यह दिनका छठा धाग है (मैं आहारकी लोजमें हैं)। इस समय मैं उनसे नहीं मिल सकता।

राजाकी बात सुनकर उत्तङ्क मुनि उनकी रानी मदयनीके पास गये और उनसे अपने आनेका प्रयोजन करालाया। राजाका संदेश सुनकर विशासत्येखना रानीने महामुद्धिमान् उत्तङ्क मुनिको इस प्रकार उत्तर दिया—'प्रहान्। महाराजने जो आपको कुण्डल देनेकी बात कही है, सो ठीक है। आप असत्य नहीं कहते तो भी आपको मेरे विश्वासके लिये उनका कोई चिद्ध ले आना बाहिये। मेरे ये दोनों मिणमय कुण्डल दिव्य है। देवता, यहा और महर्षिलेग नाना प्रकारके उपायोद्धारा इन्हें चुना ले जानेकी इन्हासे सदा किंद्र हैंडूने खते है। यदि इन्हें पृक्षीपर रख दिया जाय तो नाग हड़्य लेगे, अपनित्र अवस्थाने भागा करनेपर यहा उद्या ते जायेंगे और

इन्हें पहनकर वदि कोई नींद लेने लग जाय तो देवता लोग सबर्दली डॉन लेगे। इन डिजोमें सदा ही इन कुण्डलोंके खो जानेका चय खुला है। देवता, राक्षस और नागोसे सावधान इनेवाला मनुष्य ही इनको धारण कर सकता है। इनसे रात-दिन लोना टपकता खुला है। रातमें नक्ष्मों और ताराओंके समान इनकी चमक होती है। इनको पहन लेनेपर विकसे, अग्निसे तथा अन्य घयदायक जन्तुओंसे भी कभी भय नहीं होता, फिर भूख-प्यासका भय तो हो ही कैसे सकता है? छोटे कदका पनुष्य इन कुण्डलोंको पहने तो ये छोटे हो जाते हैं और बड़ी डील-डीलवाले मनुष्यके पहननेपर उसीके अनुष्य में बड़े हो जाते हैं। ऐसे गुणोंसे युक्त होनेके बारण ये मेरे दोनों कुण्डल सककी प्रचंसाके पात्र हैं। इनकी तीनों लोकोमें श्रीसद्धि है। अतः आप यदि पहाराजकी आहासे इन्हें लेने आये हैं तो इसकी कोई पहचान लाइये।

## कुण्डल लेकर उत्तङ्कका लौटना, मार्गमें उन कुण्डलॉका अपहरण होना और अग्निदेवकी कृपासे फिर उन्हें पाकर गुरुपत्नीको देना

वैशम्पथनवी कहते हैं—कनमेजय ! राजी मद्यन्तीकी बात सुनकर उत्तक्ष मुनिने महाराज मिजसह (सीटास) के पास आकर उनसे कोई पहचान माँगी । तब इक्षाकुर्वदिश्योमें केष्ट उन नरेशने पहचानके कथमें राजीको सुनानके तिन्ये निश्चाक्कित स्वेश दिया ।

सीदास बोले—प्रिये ! में जिस हुगॉलपें पड़ा हूँ, यह मेरे लिये कल्पाण करनेवाली नहीं है तवा इसके सिवा अब दूसरी कोई भी गति नहीं है। मेरे इस विकारको जानकर तुम अपने दोनों मणिमय कुण्डल इन ब्राइडण-देवनाको दे डालो।

यह सुनकर महर्षि उत्तक्ष्म रानीके पास गये और उन्होंने राजाकी कही हुई बात यहाँ न्यों-की-न्यों दुहरा दो। महारानी मदयनीने सामीका कवन सुनकर उसी समय अपने मणिनय कुण्डल उत्तक्ष्म मुनिकों दे दिये। कुण्डल याकर उत्तक्ष्म मुनि पुनः राजाके पास आकर बोले—'महाराज! आवके पुढ़ स्वनका अभिग्राय क्या है, उसे मैं सुनना बाहता है।'

सीटासने कहा - ब्रह्मन् ! श्रविषक्षेण सृष्टिके प्रारम्भ कारुसे ही ब्राह्मणोंकी पूजा करते बले आ रहे हैं तबापि कभी-कभी ब्राह्मणोंकी ओरसे भी क्षत्रियोंके लिये बहुत-से दोष प्रकट हो जाया करते हैं। मैं सदा ही ब्राह्मणोंको



प्रयाम किया करता या; कितु एक ब्राइएक्के ही शापसे मुझे यह दोष—यह दुर्गीत प्राप्त हुई है। मैं मदयन्तीके साथ यहाँ रहता है। मुझे इस दुर्गीतसे सुटकारा पानेका कोई उपाय नहीं दिसायी देता। अब इस लोकमें खकर सुत पाने अववा परलोकमें स्वर्गीय सुख भोगनेके लिये दूसरों कोई गति नहीं दीस पड़ती। कोई भी राजा ब्रह्मणोंके साथ विरोध करके न तो इसी लोकमें चैनसे रह सकता है और न परलोकमें हो सुसा पा सकता है (यही मेरे गृह संदेशका तल्पयं है)। अखा, अब आपकी इच्छाके अनुसार में मणियम कुण्डल मैंने आपको दे दिये। अब आपने जो प्रतिज्ञा की है, उसको सफल क्रीजिये।

उठडूने कडा—राजन् ! मैं अपनी प्रतिज्ञाका पालन करोंगा, पुन: आपके अधीन हो जाऊँगा; किंतु इस समय एक प्रश्न पूछनेके लिये आपके पास खेटकर आया है।

सीदासने कडा—विप्रवर ! आप इच्छानुसार प्रश्न कीविये, मैं आपकी बातका उत्तर हुँगा । आयके मनमें जो घी संदेह होगा, उसका निवारण करूँगा । इसमें मुझे कुछ विचार करनेकी आवश्यकता नहीं पड़ेगी ।

उत्कूर्ण कहा—राजन् ! धर्मीन्पुण विद्वानीने उसीको प्राह्मण कहा है जो अपनी वाणीका संयम करता हो—सरपवादी हो । जो मिलोके साम विकासका बतांव करता है, उसे चोर याना गया है । आज आपके साथ मेरी मिलता हो गयी है, इसलिये आप मुझे अच्छी सलाह दीजिये । बताइये, आप-जैसे पुरुषके पास मुझे फिर लॉटकर आना चाहिये या नहीं ?

सौदासनं कहा—विप्रवर । यदि आप मुझसे द्वित बात कहरूमना चाहते हैं तो मेरा कहना यही है कि आप किसी तरह मेरे पास न आवे, इसीमें आपका करूबाज दिलावी देता है। यदि आयेंगे तो निःसन्देह आपको मृत्यु हो जावगी।

वैशामायनमें काते हैं—जनपेताय ! इस प्रकार बुद्धियान् राजा सीदासके मुलसे डिक्त और हितकी बात सुनकर डनकी आग्ना ले उनडू मुनि अक्रापाके पास बल दिये । गुरुप्तांका प्रिय करनेके लिये दोनों दिव्य कुप्पाल इस्तगत करके वे बढ़े वेगसे गीतमके आक्षमकी ओर जा रहे थे । रानी मदफ्तांके कथनानुसार उन्हें उन कुप्पालोंकी रक्षाका भी ध्यान था, इसलिये वे उनको काले मुगवालेमें बाँधकर ले जा रहे थे । रास्तेमें एक स्थानपर उन्हें बढ़े जोरकी भूल लगी । वहाँ पास ही फलोंके भारसे झुका हुआ एक बेलका वृश्च दिखायी दिया । महर्षि उनडू उस वृक्षपर कड़ गये और मृगवालाको उन्होंने उसकी एक ग्रावामें बाँध दिया । किर बेल नीचे गिराने लगे । उस समय उनकी दृष्टि बेलोपर ही लगी हुई थी (वे कहाँ गिरते हैं इसकी ओर उनका ध्यान नहीं बा) । उनके तोड़े हुए प्राय: सभी बेल मृगवालाया ही, जिसमें दोनों कुण्डल बैधे हुए थे, गिरे। उनकी चोटसे बन्धन खुल गया और वह मृगकाला सहसा कुण्डलसहित वृक्षके नीचे वा गिरा। वहाँ ऐरावत-कुलमें उत्पन्न एक नाग पहलेसे यौजूद वा। मृगकालाके अंदर रखे हुए उन मणिमय कुण्डलीयर का उसकी दृष्टि पड़ी तो उसने झपटकर उन्हें मुँहमें द्वा तिया और एक कल्पीकमें मुसकर कुण्डलसहित गायब हो गया।

सीयके द्वारा कुण्डलोकी चोरी होती देख उत्तक्ष्म मृति उद्दिम हो उठे और अत्यन्त कोधमें भरकर पृक्षसे कूद पड़े। नीचे आकर एक लकड़ीसे वे घल्मीकके अंदरकी किल कोदने लगे। उनके मनये तिनक भी घवड़ाइट नहीं हुई। लगातार पैतीस दिनोतक वे किल सोदनेके कार्यमें जुटे हो। उनके असहा चेगको पृथ्वी भी न सह सकी। यह उनके दण्डकी चोटमे घायल एवं अत्यन्त व्याकुल होकर हममगाने लगी। ब्रह्मीवें उत्तक्क्ष नागलोकमें बानेका मार्ग बनानेके लिये निक्षम करके धरती खोदते हो वा रहे थे, यह देलकर महातेजली इन्द्र घोड़े जुते हुए रचपर बेठकर हायमें वज लिये हुए उस स्थानपर आये और विजयर उत्तक्षसे मिले। इन्द्र उत्तक्षको दुःसमें दुःसी थे, अतः ब्राह्मणका वेष बनाकर वे उनसे चोले—



'ब्रह्मन् ! यह काम तुम्हारे वशका नहीं है। नागलेक यहाँसे हजारों योजन दूर है। इस काठके डेडेसे वहाँका रास्ता नहीं बनाया जा सकता। मेरी समझमें यह काम तुम्हारे रिज्ये असाव्य है।'

उत्तक्ष्मने कहा—ऋहान् । यदि नागलोकमें जाकर उन कुण्डलोंको प्राप्त करना मेरे लिये असम्भव है तो मैं आपके सामने ही अभी अपने प्राण त्यांगे देता हैं।

वज्रधारी इन्द्र जब किसी तरह उत्तक्कुको अपने निद्धयसे हटा न सके तो उनके इंडेके अग्रधागर्मे अपने क्यानको जोड़ दिया। उस बज़के प्रहारसे पृथ्वी विदीर्ण हो गयी और नागलोकका रास्ता वन गया। उसके द्वारा नागलोकमें प्रवेश करके उन्होंने देखा कि वह स्पेक हजारों योजन विस्तृत है। उसके चारों ओर दिव्य मणि-मुक्ताओसे अलंकृत अनेको प्राकार है। वहाँ रफटिक मणिकी बनी हुई सीवियोसे सुशोधित वावड़ियाँ, निर्मल जलवाली अनेकों नदिवाँ और विहग-कृद्मे शोधायमान बहुतेरे सुन्दर-सुन्दर वृक्ष हैं। नागलोकका बाहरी दरवाजा सौ योजन क्रेंबा और पाँच योजन चोड़ा है। नागलोककी यह विशालता देखकर उत्तङ्क मुनि दीन (इतोत्साइ) हो गये। अब उन्हें फिर कुण्डल पानेकी आशा न रही । इसी समय उनके पास एक घोड़ा आया, जिसकी पूँचके बाल सफेद और काले तथा ऑस और पुढ़ लाल से। यह अपने तेजसे प्रन्यलित हो खा था। उसने उत्तक्रुसे कहा—'बेटा ! मेरे अपान-मार्ग (गुडा) में फूँक मारो । इससे तुन्हें कुब्बल पिल जायेंगे । ऐरावतका पुत्र तुन्हारे कुण्डल सुराकर ले आया है । मेरी गुदामें फुँक मारनेसे तुम पृणा न करो; क्योंकि गीतमके आश्रममें रहते समय तुमने अनेकों बार ऐसा किया है।'

उत्प्राने पूछा—गुरुदेवके आअपपर मैंने कभी आपका वर्शन किया है, इस बातका ज्ञान मुझे कैसे हो ? और आपके कथनानुसार वहाँ एहते समय पहले में जो काम अनेको बार कर चुका है वह क्या है ? यह सुनना चाहता है।

भोड़ेने कहा—ब्रह्मन् ! मैं तुन्तारे गुरुका भी गुरु बातवेदा अग्नि हूँ। तुमने अपने गुरुके लिये सदा पवित्र खुकर विशिवत् मेरी पूजा की है, इसलिये मैं तुन्तारा कल्याण करूंगा। अब तुम मेरे बतामें अनुसार कार्य करो। विरूच्य न करो।

अप्रिदेवके ऐसा कहनेपर उन्हाने उनकी आज्ञका पालन किया। इससे प्रसन्न होकर वे नागलोकको भस्म करनेके लिये प्रन्यलित हो उठे। जिस समय ब्राह्मणने कुँक मारी, उसी समय उस अञ्चलपधारी अप्रिके रोम-रोमसे बोर-जोरसे घुआँ उठने लगा, जो नागलोकको भयभीत करनेवाला था। यह घुआँ इतना बढ़ा कि वहाँ कुछ सुझ नहीं पड़ता था। ऐरावठके घरमें हाहाकार मच गया। वासुकि आदि पुरुष-पुरुष नागोंके धर धूमसे आच्छांदित हो गये। उनमें अधेरा छा गया। वे ऐसे जान पड़ते थे, मानो कुहासासे ढके हुए पर्वत और वन हों।



बुँआ लगनेसे नागोंकी आँखें लाल हो गयीं और वे अप्रिके तेजसे संतप्त होने लगे, अतः महामुनि उत्तह्नुका विचार जाननेके तिये सची एककित होकर उनके पास आवे। उस समय उन अत्यन्त तेजली महर्षिका दृढ़ निक्षय सुनकर उनकी आँखें भवसे कातर हो गयीं तथा सबने उनका विधिवत् पूजन किया । अन्तर्ने सची नाग बुढ़े और बालकोंको आगे करके हाथ जोड़ मलक शुकाकर प्रणाम करते हुए बोले—'भगवन् ! हमपर प्रसन्न हो जाड़चे (इम आपके कुच्डल लौटाये देते हैं)।' इस प्रकार ब्राह्मण देवताको प्रसन्न करके नागीने उन्हें पाद्य और अर्थ्य निवेदन किया और वे दिव्य कुयहरू भी बापस कर दिये। तदनका नागोंसे सम्मानित होका उत्तङ्क मुनि अग्निदेवकी प्रदक्षिणा करके गुरुके आत्रमकी ओर चल दिये। वहाँ पहुँचकर उन्होंने गुरुपलांको वे दिव्य कुण्डल दे दिये और वासुकि आदि नागोंके वहाँ जो घटना घटी थी, वह सारा समाचार अपने गुरु महर्षि गौतमसे कह सुनाया । जनमेजय ! इस प्रकार तीनों लोकोंमें घूमकर महात्मा उत्तह्नने वे मणिमय दिव्य कुण्डल प्राप्त किये थे । वे ऐसे ही प्रभावशाली और महान् तपस्वी थे।

## भगवान् श्रीकृष्णका द्वारकामें जाकर सबसे मिलना और वसुदेवजीके पूछनेपर महाभारत-युद्धका वृत्तान्त सुनाना

अस्पेतवने कडा—विप्रवर ! उत्तक्कुको बनदान देकर | महान् परास्त्री भगवान् श्रीकृष्णने क्या किया ?

वैशम्पयनबीने कहा—राजन् ! उत्तक्को वस्तान देकर अपने वीजगामी घोड़ोंके हारा वे सात्यकिके साथ फिर अपनी पुरीकी और ही चल दिये और पार्गमें अनेकों सरोवर, नदियाँ, बन तथा पर्वत लॉपकर परम रम्प द्वारका नगरीमें पहुँच गये। उस समय वहाँ रिवतक पर्वतपर कोई बड़ा भारी उत्सव पनाया जा रहा वा। सात्यकिको साम्र तिये भगवान् श्रीकृष्ण भी उस महोत्सवमें प्रचारे। उस समय रैवतक वर्वत नाना प्रकारके अञ्चत रहाँ, उनकी निधियों, सुन्दर सुवर्णकी मालाओं, धाँति-धाँतिके पुष्यों, क्यां और कल्पवृक्षीसे अलेकृत किया गया था । यूक्क आकारमें समाये हुए सोनेके दीप उस स्थानको शोभाको और भी उदीप्त कर रहे थे। वहाँकी गुफाओं और झरनोंके स्थानोंमें दिस्का-सा प्रकाश हो रहा था। वहाँ दीनों, अंधों और अनाधोको निरन्तर दान दिया जाता था। इससे दस पर्वतका वह परम कल्याणमय उसल बड़ी शोधा पा रहा दा। उस पर्वतपर पुण्यानुष्टानके लिये अनेकों घर बने हुए हो, जिनमें पुण्यात्मा पुरुष निवास करते थे। उन पुण्य गृहोंके कारण रेवतक गिरिकी देवत्येकके समान प्रोचा हो रही थी। घगजान् ब्रीकृष्णके आ जानेसे तो वह इन्द्रभवनको भी मात करने लगा।

तदनन्तर, सबसे मिलकर और सबके द्वारा सम्मानित हो भगवान् श्रीकृष्ण और सात्यिक अपने-अपने प्रवस्को गये। भगवान् बहुत दिनोतक परदेशमें रहनेके बाद घर लौटे थे, इसलिये उनका चित्त बहुत प्रसन्न था। उस समय उनके पास भोज, वृष्टि और अन्यकतंत्री और मिलनेके लिये गये। उन्होंने सबका आदर-सत्कार काके उनकी कुशल पूढ़ी और प्रसन्नतापूर्वक अपने पिता-माताके चरणोमें प्रणाय किया। उन दोनोंने उन्हें अपनी खातीसे लगा लिया और मीटे बचनोंसे सान्यना दी। इसके बाद सभी वृष्णियंशी उनको घेरकर बैठ गये। महातेजली श्रीकृष्ण जब हाच-पर घोकर विआप ले सुके तो पिताके पूछनेपर उन्होंने महाभारतको सारी घटना उनसे कह सुनायी।

वसुरेवजीने पूछा—बेटा ! मैं प्रतिदिन बात-बीठके प्रसंगमें लोगोंके पुहसे सुनता रहा हूँ कि महामास्त-युद्ध बड़ा अञ्चत हुआ बा; परंतु तुम तो उसे अपनी आँखों देख



आये हो और उसके सक्त्यसे भी मलीमॉित परिवित हो, इसलिये युझसे उसका यवार्थ वर्णन करो। महास्मा पाण्यावेका भीष्य, कर्ण, कृतावार्थ, होणावार्थ और इस्त्य आदिके साथ किस प्रकार युद्ध हुआ था? तथा दूसरे-दूसरे देशोंके खनेवाले जो अक्सविद्यामें निपुण क्षत्रिपवीर थे, उन्होंने किस तथा युद्ध किया था?

पिताके इस प्रकार पूछनेपर भगवान् श्रीकृष्य अपनी माताके सामने ही कौरच-वीरोकी पृत्युसे सम्बन्ध रखनेवाली कवा सुनाने लगे।

अनुसाने कहा—पिताजी ! महाभारत-युद्धमें काम आनेताले अप्रिय महामाओं के कर्म बड़े अद्भुत हैं। यदि विकारके साथ वर्णन किया जाय तो सौ वर्षोमें भी उनकी समाहि नहीं हो सकती । इसलिये में बोड़में मुख्य-मुख्य बातें कता रहा हूँ, उन्हें सुनिये । जैसे इन्द्र देवताओं की सेनाके अधिनायक हैं, उसी प्रकार भीष्मजी कौरव-वीरोंके सेनापति बनाये गये थे । उनके अधीन म्यास्त्र अक्षीहिणी सेना थी । पाण्डव-पक्षकी सात अक्षीहिणी सेनाके अधिनायक हिसाबड़ी थे । सञ्जसाधी अर्जुन उनकी रक्षामें रहा करते थे । कौरव और पाण्डवोमें दस दिनोंतक बड़ा रोमाझकारी युद्ध हुआ । दसर्वे दिन शिख़ण्डीने अर्जुनकी सहायतासे भीष्मशिको अपने बहुत-से बाणोंका निज्ञाना बनाया। उनसे पायल होकर भीव्यजी बाण-शस्यापर एड् गये । जबतक दक्षिणायन रहा है, वे मुनि-ब्रतका पालन करते हुए शर-शब्यापर स्रोते रहे हैं। उत्तरायण आनेपर ही उन्होंने मृत्यु स्वीकार की है।

भीष्मजीके यायल हो जानेके याद अन्त्रवेताओंने बेह आचार्य द्रोण कौरव-पञ्चके सेनापति बनाये गये । उस समय मरनेसे बबी हुई नी अक्षीतिणी सेना उन्हें सब ओरसे घेरकर सदी थी। वे स्वयं तो युद्धका होसला रकते ही थे, कृपाकार्य और कर्ण भी उनकी रक्षाके लिये सावधान रहते थे। इयर महान् असबेता धृष्टग्रुप्र पाण्डव-सेनाके अधिनायक हुए और भीमसेन उनकी रक्षा करने लगे। पाण्डब-सेनासे धिरे हुए महामनस्वी वीर भृष्ट्युप्रने डोजके द्वारा अपने पिताके अपमानका स्मरण करके उन्हें मार दालनेके लिये युद्धमें बड़ा भारी पराक्रम दिखाया। यृष्ट्युप्र और द्रोणके उस भीवण संधाममें नाना दिशाओंसे आये हुए तौर राजा अधिक संख्यामें मारे गये । उन दोनोंका वह दावण पुद्ध पाँच दिनोतक चलता रहा । अन्तमें द्रोणाचार्य बहुत कक गये और युहसूमके हाबसे उनकी मृत्यु हो गयी।

होणके मारे जानेपर दुवाँधनकी शेनाका नेतृत्व कर्णके हाथमें आया । वह मरनेसे बची हुई पाँच अश्लीविणी सेनाओंसे चिरकर युद्धके मैदानमें लड़ा हुआ। उस समय पाण्डवीके पास तीन अक्षीडिणी सेना दोष थी, जिसकी रक्षा अर्जुन कर रहे थे। कर्ण हो दिनतक युद्ध करता रहा और दूसरे दिन आगर्थे कूब्कर जलनेवाले पतंगीको तरह अर्जुनसे पिड़कर मारा गया । कर्णकी मृत्युसे कौरवोका उत्साद नष्ट हो गया । वे अपनी शक्ति को बैठे और तीन अज़ौड़िणी सेनाओसे पिरे हुए महराज शरूचको सेनापति बनाकर मैदानमें आये। पाण्डवोंके भी बहुत-से सैनिक और वाहन नष्ट हो गये थे। उनमें भी अब उत्साह नहीं रह गया वा तो भी वे शेव बची हुई एक अक्षीहिणी सेनासे चिरे हुए युधिष्टिरको आगे करके इल्यका सामना करनेके लिये बड़े। कुरुराज युधिज्ञिरने

दोपहर होते-होते अत्यन्त दुष्कर पराक्रम दिखाकर महराज इल्पको मार गिराया ।

इक्ष्यके मारे जानेपर अमितपराक्रमी महामना सहदेवने कल्हको नीव डालनेवाले शकुनिको यमलोकका अतिथि बनावा । उसकी मृत्यु हो जानेपर राजा दुर्योधन बहुत दुःसी हो गवा। उसके बहुत-से सैनिक युद्धपें काम आ सुके में; इसलिये वह अकेला ही हाचमें यदा लेकर रणभूमिसे भाग निकला । इधर महाप्रतापी भीमसेन क्रोधमें भरकर उसका पीठा कर रहे थे। उन्होंने प्रैयायन नामक हृदमें पानीके भीतर क्रिये हुए दुर्वोधनका पता रूगा रूपा और मरनेसे बची हुई सेनके क्या उसपर कारों ओरसे घेरा झल दिया। फिर पाँचों पाण्डव बड़ी प्रसन्नताके साथ तालावमें बैटे हुए दुर्वोधनके पास जा पहुँचे। उस समय शीयसेनने उसे अपने वाम्बाणींक द्वारा खुब पीड़ित किया । उनके कटु वचनोंसे व्यक्षित होकर वह पानीके बाहर निकल आया और हाबमें गदा ले युद्धके लिये तैयार हो गया। तब महाबली भीमसेनने सब राजाओंके देखते-देखते पराक्रम करके उसे मार बाला । तदनन्तर, जब पाण्यकोंकी सेना अपनी ग्रावनीये निश्चिन्त सो रही थी, उसी समय डोजपुत्र अञ्चलामाने अपने पिताके वसको न सह सकनेके कारण आक्रमण किया और सबको सोतेमें ही मार द्याला । इस प्रयासानमें पाञ्चवाके पुत्र, सैनिक और मित्र सब कालके प्राप्त कर गये। मेरे और सात्यक्रिके साथ केवल पाँच परव्यव क्ले हुए 🖁 । कौरबोक्ते पक्षमें कृपानार्य, कृतवर्मा और अञ्चलामा जीवित हैं। पाण्डलोंका आवय लेनेके कारण धृतराष्ट्र-पुत्र युद्धसुकी भी जान क्य रावी है। बन्धु-बान्धवीसहित कौरवराज दुवीधनके मारे जानेपर किट्टर और सञ्जय धर्मराज युधिष्टिरके आसयमें आ गये हैं। इस प्रकार वह युद्ध अठारह दिनोतक जारी रहा है। इसमें जो राजा यारे गये हैं, उन्हें स्वर्गका निवास प्राप्त हुआ है।

वैहल्यायनवी कहते हैं—महाराज ! रोगटे खड़े कर देनेवाली उस कथाको सुनकर वृष्णिवंशीलोग दुःस-शोकसे व्याकुत हो गये।

## श्रीकृष्णका वसुदेवजीको अधिमन्यु-वधका हाल सुनाना और व्यासजीका उत्तरा तथा अर्जुनको समझाकर युधिष्ठिरको अश्वमेधयज्ञ करनेकी आज्ञा देना

महाभारत-युद्धका वृतान्त सुनाते समय महाबुद्धिमान् अमङ्गलजनक समाचार सुनकर कही दुःख-शोकमें डूब न श्रीकृष्णने अधिमन्यु-वधके प्रसंगको जान-बुझकर छोड़ | जार्च, इनका अनिष्ट न हो जाय, इसीसे वह प्रसंग नहीं

वैदामायनवी कहते हैं-जनमेजय ! पिताके सामने दिया। उन्होंने सोचा, पिताजी अपने नातीकी मृत्युका महान्

सुनाया; किंतु सुभद्राने कब देखा कि मेरे पुत्रके निधनका समाचार इन्होंने नहीं बताया तो उसने याद दिलाते हुए कहा—'भैया ! मेरे अभिमन्युके वधकी बात भी तो बता दो ।' इतना कहकर यह मूर्खित हो जमीनपर गिर पड़ी । अपने नाती अभिमन्युके मरनेका समाचार जानकर वसुदेवजी भी दुःस और शोकसे व्याकुल हो ठठे । उन्होंने श्रीकृष्णसे कहा— 'बेटा ! तुम मेरे दौड़िजके मरनेका हाल क्यों नहीं बताते ? उसकी ओलें तुष्कारेही-जैसी सुन्दर थीं। हाथ ! तुष्कारे खते हुए वह शतुओंके हाथसे कैसे मारा गया ? जान पड़ता है समय पूरा होनेके पहले मनुष्यके लिये मरना बहुत ही कठिन होता है। तथी तो यह दारुण संयाचार सुनकर भी दुःसारे मेरे इदयके सैकड़ों टुकड़े नहीं हो जाते । कहीं युद्धने पीठ दिखाकर तो वह नहीं पारा गया ? मस्ते समय उसका मुख शबसे विकृत तो नहीं हो गया वा ? कृष्या ! तह महान् तेजन्वी बालक अपने बाल-संधावके अनुसार मेरे सामने विनीतभावसे अपनी वीरताकी प्रशंसा किया करता था। डोपा, भीव्य और महत्वती कर्णके साथ लोहा लेनेका होसला रसता बा। कड़ी ऐसा तो नहीं हुआ कि द्रोण, कर्ण और कृपाचार्य आदिने मिलकर उस बालकको कपटपूर्वक मार हाला हो ?'

जनमेजम । इस प्रकार अल्पना दुःश्वित होकर जब बसुदेवजी नाना प्रकारसे विलाप करने लगे तो उनकी अवस्था देखकर श्रीकृत्यको बद्धा दुःस हुआ। वे सान्वना देते हुए कहने लगे—'पितानी ! अधिमन्युने संवासये आगे रहका लोहा लिया और कभी भी अपना मुख विकृत नहीं किया। उस दुसर युद्धपे उसने कभी पीठ नहीं दिलायी। लासो राजाओंके समूहको मौतके पाट उतारकर वह ब्रोण और कर्णका सामना करने लगा। उन दोनोंसे लड़ते-लड़ते जब वहुत बक गया, तब दुःशासनके पुत्रने उसके ऊपर विजय पायी। वह अकेला ही व्यूहर्मे तद रहा बा। यदि निरन्तर उसे एक-एक वीरके ही साथ लोहा लेना पड़ता तो बज्रधारी इन्द्र भी उसको मार नहीं सकते थे, किंतु वहाँ तो बात ही दूसरी हो गयी। अर्जुन संदातकोंके साथ युद्ध करते हुए रवाभूमिसे बहुत दूर हट गये थे। इस अवसरसे लाभ उठाकर उस क्रोधमें भरे हुए बालकको द्रोणाबार्य आदि कई वीरोंने मिलकर बारों ओरसे घेर लिया। तकापि वह शतुओंका बड़ा भारी संहार करके दुःशासनकुमारके हाथसे मारा गया । महापते ! अभिमन्युको निश्चय ही स्वर्गलोककी प्राप्ति हुई है, अतः आप उसके लिये शोक न कीविये। पवित्र बुद्धिवाले साधुपुरुष संकटमें पड़नेपर भी श्लोकसे अधीर नहीं होते। जिसने इन्द्रके समान पराक्रमी द्रोण, कर्ण आदि

बीरोका युद्धमें इटकर मुकाबला किया, उसे खर्गकी प्राप्ति क्यों नहीं होगी ? इसलिये आप शोक त्याग दीनिये। शत्रुओंक नगरीयर विजय पानेवास्त्र बीरबर अभिमन्यु शसाधातसे पवित्र हुई उत्तम गतिको प्राप्त हुआ है। उसके मरनेपर यह मेरी बहिन सुच्छा जब दुःलसे व्याकुल होकर कुररीकी भाँति विलाप करने लगी तो कुन्तीने शर्नः-शर्नः इसे समझाते हुए कहा-'सुचड्रे ! श्रीकृष्ण, सात्यकि और अर्जुनका लाइला अधिमन्यु कालकी प्रेरणासे ही युद्धमें मारा गया है। मृत्युलोकमें जन्म लेनेवाले मनुष्योका धर्म ही ऐसा है—उन्हें एक-न-एक दिन मृत्युके बक्तमें होना ही पहला है, इसलिये शोक न करो। वदुनन्दिन ! तुन्हारा दुर्जय पुत्र परम उत्तम गतिको प्राप्त हुआ है। बेटी ! तुम महात्मा क्षत्रियोंके उत्तम कुरुमें उत्पन्न हुई हो, अतः रहेक त्याग दो । तुन्हारी पुत्रवस् उत्तरा गर्भवती है । इसकी ओर देखकर चिन्ता छोड़ दो । यह शीध्र ही अभियन्युके पुत्रको जन्म देनेवराती है।" इस प्रकार इसे समझा-बुझाकर कुन्तीने अध्ययन्युके ब्राद्धको तैयारी करायी । इन्होंने धर्मराज युधिष्ठिर, घीपसेन और नकुल-सहदेवको आज्ञा देकर नाना प्रकारके दान करवाये, तत्पक्षान् प्राह्मणोंको बहुत-सी गीएँ दान देकर विराटकुमारी उत्तरासे कहा—'बेटी ! अब तुम अपने पतिके लिये अधिक होक न करो।' अपने गर्भके बालककी रक्षापर ध्यान दो ।' यो कड़कर कुन्तीदेवी जुप हो गर्यी । इस समय उनकी आज्ञासे ही मैं सुभद्राको अपने साथ से आया है। पिताओं । इस प्रकार आपके नातीकी मृत्यु हुई है। अब आप उसके लिये यनमें शोक-संताप न क्रीजिये।'

अपने पुत्र झीकुष्णकी बात सुनकर धर्मात्मा वसुदेवजीने होक छोड़कर उत्तम विधिके अनुसार उसका भाद किया। इसी प्रकार धगवान् श्रीकृष्णने भी अपने भाननेकी झाद-क्रिया पूरी की। उन्होंने साट स्थास तेजसी बाह्मणोंको विधिपूर्वक उत्तम अन्न भोजन कराया और उन्हें वस्त पहनाकर इतना धन दिया, जिससे उनकी धनविषयक तृष्णा दूर हो गयी। उस समय ब्राह्मणोंको हुएँसे ग्रेमाञ्च हो आया। वे सुवर्ण, गी, इत्या और वसका दान भाकर अध्युद्ध होनेका आशीर्वाद देने रूगे। श्रीकृष्णके साथ ही बलभद्द, सात्यिक और सत्यकने भी अभिमन्त्युका झाद्द किया।

उधर, हस्तिनापुरमें विराटकुमारी उत्तराने पति-वियोगके दुःखसे पीड़ित होकर बहुत दिनोतक खाना-पीना छोड़ दिया, इससे सब लोगोंको बड़ा कष्ट हुआ। उसके गर्मका वालक उद्दर्भ पड़ा-पड़ा क्षीण होने लगा। उसकी इस अवस्थाको दिव्य-दृष्टिसे जानकर महर्षि ब्यास वहाँ आये और कुत्ती तथा उत्तरासे मिलकर बोले—'बेटी उत्तरा! यह होक छोड़ो, तुम्हारा पुत्र महान् तेजस्वी क्षेगा। भगवान् श्रीकृष्णके प्रभाव तथा मेरे आशीर्वादसे वह पाण्डवीके बाद सन्पूर्ण



पृथ्वीका पालन करेगा। तत्पश्चात् ! व्यासबीने धर्मराज पृथ्विष्टरको सुनाते हुए अर्जुनकी ओर देखकर कहा— 'धनस्य ! तुन्हारे शोध्र ही पात्र होनेवाला है, वह बड़ा सीधान्यदाली और महामनस्ती होगा। समुद्रपर्यन्त समूबी पृथ्वीका वह धर्मके अनुसार पालन करेगा, इसलिये तुम अधियन्युका शोक छोड़ दो। इस विषयमें कुछ विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। मेरा यह कबन सत्य होगा। वृष्णियंशके वीर पुल्व भगवान् श्रीकृष्णने पहले जो कुछ कहा है, वह सब वैसा ही होगा। अधियन्यु अपने पराक्रमसे उपार्थित किये हुए देवताओंके अक्षय लोकोमें गया है। तुन्हें या अन्य कुळवंति। योको उस बीरके लिये शोक नहीं करना वाहिये।'

अपने चिकामा व्यासजीके द्वारा इस प्रकार समझाये जानेपर धर्मात्मा अर्जुनने द्योक त्याग दिया। जनमेजप ! अस समय तुन्हारे चिता परीक्षित् उत्तराके गर्भमे शुक्रपक्षके व्यञ्जाकी भाँति वृद्धि पाने रूगे। तदननार, व्यासजीने धर्मराज पुधिहिरको अञ्चयेषयञ्च करनेको आज्ञा द्ये और स्वयं व्यक्ति अन्तर्धान हो गये। व्यासजीकी धात सुनकर परम वृद्धिमान् राजा युधिहिरने भी हिमारुयसे धन रहे आनेका विकार किया।

# भाइयोंके साथ युधिष्ठिरका हिमालयपर जाना और वहाँसे सुवर्णराशि लेकर लौटना

जनमंज्यने पूज — जहान् ! महात्मा म्यासकीकी कही हुई बात सुनकर राजा युधिहिरने अध्येषयकके सम्बन्धने क्या किया ? राजा महत्तने जो सुवर्णमय रज्ञ-राज्ञि पृथ्वी-तलपर छोड़ रखी थी, उसे उन्होंने किस प्रकार प्राप्त किया ?

वैशामायनजीने कहा—राजव् ! महार्ष व्यासजीको बाले सुनकर धर्मराज पुधिष्ठिरने भीमसेन, अर्जुन, रकुल और सहदेव—इन सभी भाइपोको बुलाकर कहा—'क्युओ ! महात्पा व्यासजी, अद्भुत पराक्रमी भीष्य तथा परम बुद्धिमान् श्रीकृष्णने सीहार्द्वश जो बाले बतायी है, वे सब तुमलोगोने सुन ही ली हैं। अब मैं उनके अनुसार कार्य आरम्भ करना वसहता हूँ। ऐसा करनेसे वर्तमान और मिक्क्यकालमें भी हम सब लोगोंका हित होगा। व्यासजी ब्रह्मवादी महात्मा हैं, अतः उनकी बात परिणाममें हमारा कल्पाण करनेवाली है। इस समय यह सारी पृथ्वी रख और धनसे होन हो गयी है। अतः हमारी आर्थिक कठिनाई दूर करनेके लिये व्यासजीने हमें मस्तके धनका पता बताया है। यदि तुमलोग उस धनको पर्याप्त समझो और उसे ले आनेकी अपनेमें सामव्यं देखो तो ज्यासजीकी आज़ा मानकर धर्मतः उसे प्राप्त करनेका घल करो अधवा घीयसेन ! तुम बोलो, तुन्द्रारा इस सम्बन्धमें क्या विकार है ?'

राजाके ऐसा कहनेपर घाँपसेन हाथ जोड़कर बोले— 'महाबाहो ! आपने क्यासजीके बताये हुए घनको लानेके विषयमें जो कुछ कहा है, वह पुन्ने बहुत पसंद है। महाराज ! यदि हमें मस्तका घन प्राप्त हो जाय तो हमारा सारा काम ही कन जाय। हमलोग घणवान् शंकरको प्रणाम करके उस धनको ले आवेगे। देवाधिदेव महादेव तथा उनके अनुकरोंकी पूजा करके मन, वाणी और क्रियाके हारा उन्हें प्रसन्न करेंगे। फिर हमें निक्षय ही उस घनकों प्राप्ति होगी। विकट आकार धारण करनेवाले जो किपर उसकी रक्षामें नियुक्त हैं, वे भी घगवान् शंकरके प्रसन्न होनेपर हमारे अधीन हो जायेगे।'

भीमका कथन सुनकर धर्मपुत्र राजा पुचिष्ठिरको बढ़ी प्रसन्नता हुई। अर्जुन, नकुल और सहदेवने भी उनकी बातका समर्थन किया। तदनचर, सभी पाष्प्रवीने रत्न लानेका निश्चय करके शुभ दिन एवं शुक्तसंत्रक नक्षत्रमें सेनाको यात्राके लिये तैयार होनेकी आज्ञा दी। फिर ब्राह्मणोंसे स्वस्तिवाचन कराकर देवश्रेष्ठ महेश्वरकी पूजा करके वे सार्व भी प्रसन्नताके साथ चलनेको उद्यत हुए। उनको यात्राके समय नगरनिवासी श्रेष्ठ ब्राह्मणीने प्रसन्नजितसे मङ्गल-पाठ किया। इसके बाद पाण्डवाने अग्रिसहित ब्राह्मणोको प्रणाम करके उनकी प्रदक्षिणा की, गान्यारीसहित सबा धृतराष्ट्र और कुन्तीसे आज्ञा ली तथा प्तराष्ट्-पुत्र युषुत्तुको राजधानीकी रहाके लिये छोड़कर स्वयं बाहर प्रस्वान किया। मार्गमे बहुत-से मनुष्य प्रसन्न होकर राजा युधिष्ठिरको विजयसूचक आशीर्वाद देते और वे उन्हें वधोचितरूपसे खीकार करते थे। राजाके पीक्षे-पीक्षे बहुत-से सैनिक चल रहे थे। उनके कोलाइससे सारा आकाश गूँज बठता था। अनेको सरोवरो, नदियो, बनो और उपवनोको लॉफकर महाराज वृधिष्ठिर उस पर्वतके पास जा पहुँचे, जहाँ राजा मसलका रखा हुआ उत्तम हव्य संचित था । वहाँ समतरा एवं सुगाद स्थान देशकर राजाने तप, विद्या और इन्द्रिय-संचमसे युक्त ब्राह्मणों एवं वेद-केट्यूके पारगायी विद्वान् राजपुरोहित धीय्य मुनिको आगे रक्तकर सैनिकोके साथ पद्मव द्वाला। तत्पक्षात् ब्राह्मणो और पुरोहितसदित समस्त श्राप्तियोने विधिपूर्वक शान्तिपाठ किया और राजा तथा उनके मन्त्रियोंको बीचमें रखकर सार्य चारों ओरसे उने धेरकर निवास किया । ब्राह्मणीने छः मार्ग और नौ चौकवाली **प्राथनी बनवायी वी तबा उन्होंने (फावनीसे अलग) मलवाले** गजराजोंके खनके लिये भी स्थानका विधिवार प्रवन्ध किया था। यह सब व्यवस्था करा लेनेके बाद राजा युधिहिस्ने ब्राह्मणोंसे कहा — 'डिकेन्ट्रगण ! इस कार्यके लिये कोई जुभ दिन और भुभ नक्षत्र देखकर आपलोग जैसा उचित समझे वैसा करें।' राजाकी बात सुनका उनका दिय करनेकी इच्छावाले पुरोहित और ब्राह्मण बोले—'राजन् । आज ही परय पवित्र नक्षत्र और खुभ दिन हैं; अत: आजसे ही हमें शुभ कार्यकी सिद्धिका प्रयत्न करना चाहिये । हमलोग तो आज केवल जल पीकर रहेंगे और आपको भी अपने पाउचोंसहित आज उपवास करना चार्तिये।' ब्राह्मणोका वचन सुनकर सभी पाण्डवोने रातमें स्पवास किया और कुडाके आसनोपर बैठकर श्रद्धांके साथ ब्राह्मणोंकी बातें सुनते हुए राजि व्यतीत की । तत्पश्चात् जब निर्मल प्रभातका उदय हुआ तो उन केन्न ब्राह्मणोने धर्मनन्दन राजा युधिहिरसे कहा—'राजन् ! अब आप भगवान् इंकरको पूजा चढाइपे, उन्हें नैवेश अर्पण करके हमें अपने कार्यके लिये उद्योग करना बाहिये।'

ब्राह्मणोंकी आज्ञा पाकर राजा युधिष्ठिरने पहले शास्त्रीय विधिके अनुसार भगवान् शिवको नैवेद्य अर्पण किया। तत्पश्चात् उनके पुरोहित शिषके पार्वदोंको, यक्षराज कुथेरको, मांणपद्मको तथा अन्यान्य यक्षों एवं भूतोके अधिपतियोंको सिख्यी, तिलमिक्षित जल और भात घड़ोंमें भरकर मेंट किये। तदनन्तर, राजाने ब्राह्मणोंको हुआरों गोएँ दान की। देवाधिदेव महम्देक्जीका वह स्थान धूपोंकी सुगन्धसे परिपूर्ण और फूलोंसे अलंकृत होकर बड़ा ही मनोरम जान पड़ता था। इस प्रकार भगवान् शिष और उनके पार्वदोंकी पूजा करके महार्व व्यासको आगे तिये राजा युधिहर उस स्थानको गये, जहाँ वह सुवर्णराहि। संखित थी। वहाँ उन्होंने भाति-मांतिक पूल, मालपूआ तथा लिखड़ी आदिके द्वारा धनपति कुकेरको पूजा करके उन्हें प्रणाम किया। तत्पश्चात् उन्हों सामग्रियोंसे एक्ष आदि निधियों और समसा निधियालोका पूजन करके श्रेष्ठ ब्राह्मणोंके द्वारा खनित्रवाचन कराया।

ब्राह्मणोके पुरुषाह-घोषसे महान् तेजको प्राप्त होकर राजा युधिहिर वह प्रसन्न हुए और उन्होंने उस धनको सुद्धाना आरम्भ किया। बोड़ी ही देखें सोनेके बने हुए अनेको प्रकारके मुन्दर-सुन्दर कठौते, सुराही, गहुआ, कड़ाह, कल्का, कटोर तथा और भी विकित-विकित्र इंगके हजारों वर्तन निकल आये। उनको रखनेके किये बड़ी-बड़ी संदूके लागी गयी थीं। एक-एक संदूकनें बंद किये हुए बर्तनोंका बोड़ा आधा-आधा भार होता था। उन सबको डोनेके किये राजाके साथ बहुत-सी सवारियों भी आयी थीं। साठ हजार



कैंट, एक करोड़ बीस लाख घोड़े, एक लाख हाची, एक लाल रब, एक लाल छकड़े और उतनी ही हविनियाँ वीं। गर्यों और मनुष्योंकी तो गिनती ही नहीं श्री । युषिष्ठिस्ने वहीं जितना धन खुदवाया बा, उसका अनुपान इस प्रकार लगाया जा सकता है। उन्होंने प्रत्येक डेंटपर आठ हजार, प्रत्येक छकड़ेपर सोलह हजार और प्रत्येक हाथीया चौर्वास हजार सुवर्णका भार लादा था। (इसी प्रकार धोड़ों, गदहो और | हर्ष बढ़ाती हुई बड़ी कठिनाईसे नगरकी ओर बढ़ रही थी।

मनुष्योपः यद्यासम्पत् घार रहावाया द्या ।) इन सब वाहर्नोपर बन लदवाकर पाणुनन्दन युधिष्ठिरने पुनः महादेकत्रीका पूजन किया और व्यासनीकी आज़ा लेकर पुरोहित धीम्य मुनिको आने करके इस्तिनापुरको प्रस्थान किया। वे (बाहनीपर बोझ अधिक होनेके कारण) ये-ये कोसपर मुकाम देते जाते बे । इत्यके भारसे कष्ट पाती हुई वह विशाल सेना पाण्डवींका

# श्रीकृष्णका हस्तिनापुरमें आना और उत्तराके मृत बालकको जिलानेके लिये कुत्ती आदिकी उनसे प्रार्थना

वैशासायनकी कवते हैं—जनमेलय ! इसी बीखर्प भगवान् श्रीकृष्ण भी वृष्णियंशियोको तात लेकर इतिनापुर आ गये । उनके हारका जाते समय धर्मपुत्र पुश्चिष्ठरने जैसी बात कही बी, उसके अनुसार अखनेथ-प्याका समय निकट जानकर वे पहलेसे ही उपस्थित हो गये। घगवान्के साथ रुक्षिमणीनन्दन प्रसुप्त, सात्यकि, वारदेवा, साव्य, गद् कृतवर्मा, सारण, निकट, अन्युक, बलदेवजी तथा जिनके पति युद्धपै मारे गये थे, उन अनाच जनाणियोंको बाइस बैंधानेके रिप्ते आये थे । इनके आनेका समाचार पाकर राजा प्तराष्ट्र तथा पहामना विदुश्जीने आगे बढ़कर विशिवत् खागत किया। यहान् तेजस्ती पुरुषोत्तय श्रीकृत्य अपने बन्धु-बान्धवीसहित वहाँ युवुत्सु और विदुरजीके साथ रहने लगे । जनमेजय । वृष्णिवंदि।योके हस्तिनापुरमें रहते समय ही तुन्हारे पिता राजा परीक्षित्का जन्म हुआ। वे ब्रह्माकसे पीकित होनेके कारण चेहाहीन मुद्देके कमर्गे उत्पन्न हुए थे। यहले तो पुत्र-जन्मके समाचारसे सकको अधार हर्ष हुआ, किंतु उसमें जीवनका कोई विद्वा न देशका तत्काल फोकका संयुक्त उमङ् पदा ।

अक्रियाने जब यह हारू सुना तो वे सात्यकिको साब लिये तुरंत अन्तःपुरमें जा पहुँचे। यहाँ उन्होंने अपनी बुआ कुत्तीको बढ़े बेगसे आती देखा, जो वारंबार उन्होंका नाम लेकर 'रोड़ो, दोड़ो' की पुकार मना रही वीं। उनके पीछे प्रेपरी, सुभग्न तथा अन्य कमु-बान्यवॉको खिर्चा मी बी, बो बढ़े करण स्वरसे विलग्न-विलन्नकर से रही थीं। बीकृष्णके निकट पहुँचते ही कुन्तीकी आँखोंसे आँसुओंकी झड़ी लग गयी। वे गर्गद वाणीमें बोर्ली—'वासुदेव ! तुमको पाकर ही तुम्हारी माता देवकी उत्तम पुत्रवाली मानी जाती हैं। तुम्हीं

इस कुलको रक्षाका चार तुष्हारे ही ऊपर है। देखों, यह सुष्हारे भारते अभियन्युका बालक है, जो अश्वत्वामाळे प्रयवसे मरा हुआ ही उत्पन्न हुआ है। केशव । इसको जीवन-दान दो। अञ्चलामाने जब सीकके बाणका प्रयोग किया था, उस समय तुमने यह प्रतिका की भी कि मैं जलराके घरे हुए बालकको भी जीवित कर हुँगा। बेटा ! यही तह बालक है, जो मरा हुआ ही पैदा हुआ है; इसके ऊपर दृष्टि बाले । इसे बीकित करके उत्तरा, सुच्छा और ग्रीपदीसहित पेरी रक्षा करो । पुधिष्ठिर, भीमसेन, नकुल और सहदेवके भी प्राण क्याओं । मेरे और पाण्डवीके प्राण इस बालकके ही अधीन हैं। मेरे पति तवा स्रशुरके विष्क्रका भी यही सहारा है। इसे जीवन देकर परलोकवासी अभिमन्युका भी प्रिय करो। श्रीकृष्ण । येरी बहुरानी उत्तरा अधियन्युकी पहलेकी कही ह्यां एक बात, आत्यना प्रिय होनेके कारण, बार-बार दुहराया काती 🕽। अभिमन्युने कभी उत्तरासे सोहवश कहा था— 'कल्कर्जी ! तुन्हारा पुत्र मेरे मामाके वहाँ—वृष्णि एवं अन्यकोके कुलमें जाकर बनुबंद, नाना प्रकारके अख-शक्ष तथा सन्पूर्ण नीतिद्वासकी विक्षा प्राप्त करेगा। सुन्दाकुनारीकी कड़ी हुई यह बात निःसंदेह सत्य होनी चाहिये। पसुसूदन ! इस कुलकी चलाईके लिये हम सब तुष्तारे पैरों पड़कर भीख माँगती हैं; इस बालकको जिलाकर कुल्बंशका कल्याण करे।'

यों कड़कर कुन्तीदेवी दुःखसे व्याकुल हो जमीनपर गिर पड़ी। तब श्रीकृष्णने उन्हें सहारा वेकर बिठाया और सान्वनापूर्ण क्वनोंसे धैर्ष बैधाने लगे । कुन्तीके बैठ जानेपर सुमदा अपने भाई श्रीकृष्णकी ओर देख फूट-फूटकर रोने लगी और दु:ससे आर्त होकर बोली—'भैया ! अपने सखा हमारे अवलम्बन और तुम्ही हमलोगोंके आधार हो। हमारे | पार्यके इस पौत्रको दशा तो देखो। अभियन्युका बेटा जन्म

लेनेके साथ ही भर गया—इस बातको सुनकर बर्मात्मा राजा युधिष्ठिर क्या कहेंगे ? भीमसेन, अर्जुन और नकुल-सहदेव भी क्या सोचेंगे ? आज द्रोणपुत्रने पाष्ट्रवॉका सर्वस सूट लिया । श्रीकृष्ण ! इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि अभिमन्दु पन्ति भाइयोका प्यारा द्या । उसके पुत्रको यह हालत सुनकर अञ्चलामाके अससे पराजित हुए पाष्यव क्या कर्नेगे ? अभिमन्युका पुत्र मरा हुआ उत्पन्न हो, इससे बक्कर दुःखकी बात और क्या हो सकती है ? भैया । मैं तुम्हारे चरणोंमें पड़कर तुन्हें प्रसन्न करना चाहती हूँ। कुन्ती और प्रोपदी थी तुम्हारे पैरोपर पड़ी हुई है। इन सबकी ओर देखो। जब ग्रेणपुत्र अस्तवामा पाण्डवोके गर्मकी हत्वाका प्रयत्न कर रहा वा, उस समय तुषने क्रोधमें मरकर उससे कहा वा-'ब्राह्मणाधम ! तेरी इच्छा पूर्ण नहीं होने पायेगी । मैं अर्जुनके पौप्रको अपने प्रभावसे जीवित कर तूँगा'—यह बात मैं सुन चुकी हूँ और तुन्हारे बलको भी मैं अच्छी तरह जानती हूँ। इसलिये जाइती हूँ कि तुम प्रसन्न हो जाओ, जिससे अकला है, मेरे उपर दया करो ।'

अभिगन्युके पुत्रको जीवन मिले । यदि प्रतिज्ञा करके भी तुम अपना क्चन पूरा नहीं करोगे तो निक्कय जानो मैं प्राण दे दूँगी। यदि तुन्हारे जीते-जी अधियन्युके बालकको जीवन-दान न मिला तो तुम मेरे किस काम आओगे ? जैसे बादल पानी बरसाकर सूखी खेतीको भी हरी-भरी कर देशा है, उसी प्रकार तुम अधिमन्युके मरे हुए बालकको जीवित कर दो । केशव ! तुन बर्नाता, सत्ववादी और सत्वपराक्रमी हो, अतः तुन्हें अपनी कही हुई वह वात अवश्य पूरी करनी चाहिये। श्रीकृष्ण ! तुम बाह्रो तो मृत्युके मुलमें पड़े हुए शीनों लोकोंको जिला सकते हो। फिर अपने भानजेके इस प्यारे पुत्रको जीवित करना तुन्हारे लिये कौन बड़ी बात है ? मैं तुन्हारे प्रधानको जानती 👰। इसीरिज्ये प्रार्थना करती हूँ कि पाञ्चबोपर अनुमह करो । भेवा ! तुन्हारी बड़ी बाँह है । तुम यह समझकर कि यह मेरी यहन है अववा जिसका बेटा मारा गया है वह दुःशिया माँ है या शरणमें आबी हुई एक असहाय

# उत्तराकी विलापपूर्ण प्रार्थना और श्रीकृष्णका परीक्षित्को जीवित कर देना

*वैदान्पायनवी बतते हैं—राजन्* । सुच्छाके ऐसा कडनेपर भगवान्ने उसे प्रसन्न करते हुए कहा—'अच्चा, ऐसा ही सामिया।' जैसे धूपसे तथे हुए पनुष्यको जलसे नहा लेनेपर शानि मिल जाती है उसी प्रकार भगवान् कृष्णका यह अमृतमय वचन सुनकर अन्तःपुरकी विष्योको बढी प्रसद्यता हुई। तदननार श्रीकृष्य तुरंत ही तुन्हारे विठाके जन्मस्थान-सृतिकागारमें गये। वहाँ जाकर उन्होंने देखा कि वह घर सफेद फूलोंकी मालाओंसे विविपूर्वक सवाया गया है। उसके बारों ओर जलसे भरे हुए कत्या रखे गये हैं। तिन्तुक नामक कामुकी आग जल रही है, जिसमें चौकी आहुति की गयी है। यत्र-तत्र सरसों विश्लेरे हुए हैं। वयकते हुए तेज हथियार रखे हुए हैं और सब ओर आग प्रज्वलित की गयी है। सेबाके लिये बूढ़ी और युवती खियाँ मौजूद हैं तवा अपने-अपने कार्यमें कुशल चतुर विकिताकरण मी विराजमान हैं। इन सबके अतिरिक्त राक्षसीके भणका निवारण करनेवाले इत्योंका भी वहीं संप्रह किया गया था। इस प्रकार सुतिकागृहको आवश्यक सामग्रियोंसे सम्पन्न देख भगवान् श्रीकृष्ण बहुत प्रसन्न हुए और साधुवाद देते हुए उस प्रबन्धकी प्रशंसा करने लगे ।

इसी समय द्रौपदी बड़ी तेजीके साथ उतराके पास जाकर बोली—'कल्पाणी! यह देखो, तुन्हारे श्रशुरतुल्य

अविन्तात्वा, अपराजित एवं पुरातन ऋषि धगवान् अधुसूदन तुष्पारे पास आ रहे हैं।' यह सुनकर ज्लराने अपने अस्तुओंको रोककर सारा शरीर वस्त्रोसे वक लिया। श्रीकृष्णके प्रति उसकी मगळ्य्-बुद्धि जी, इसलिये उन्हें आते देश यह तपस्तिनी बाला व्यक्ति हृदयसे करूण विलाप करती हुई गद्गद कण्डसे बोली—'जनार्दन ! देशियो, आत्र में और मेरे पति दोनों ही संतानहीन हो गये। अधियन्यु तो पहलेसे ही मृत्युको प्राप्त हो चुके हैं, अब मुझे भी पुत्रशोकसे मरी हुई ही सम्बद्धिये । मयुसूद्धन ! आपके बरणोंचे मस्तक रसकर में प्रार्थना करती है कि मुझपर प्रसन्न हो जाहचे और अन्रत्यामाके ब्रह्माससे दन्ध हुए मेरे बेटेको जिला दीजिये। हाय ! इस गर्भके बालकको ब्रह्मालसे मार डालनेका कुरतापूर्ण कर्म करके न जाने दुर्बृद्धि अश्वत्वामाने क्या लाभ ढठाया है ? यगवन् ! मैं आयके पैरों पड़कर इस वालकके प्राणोंकी भीख माँगती हूँ। यदि यह जीवित नहीं हुआ तो मैं भी अपने प्राण त्याग दूँगी। इसको लेकर मैंने बड़ी-बड़ी आज्ञाएँ बाँध रखीं थीं; किंतु द्रोणपुत्र अश्वत्वामाने उन सबपर पानी फेर दिया। अब मेरे जीनेका क्या प्रयोजन है ? मेरी बड़ी साथ बी कि अपने बद्देको गोदमें लेकर आपके चरणोंमें प्रणाम करूँ, किंतु अब वह व्यर्थ हो गयी। मधुसूदन, वञ्चल नेत्रोंबाले अधियन्तुपर आपका बड़ा प्रेम था, उन्हींका

केटा आज ब्रह्मासकी मारसे मरा पड़ा है; इसे घर आँख देख स्त्रीजिये। मैंने अपने पतिके सामने यह प्रतिज्ञा की वो कि 'बीरवर! संप्रामभूमिने यदि आप मारे जावेंगे तो मैं भी झीज ही शरीर स्वागकर आपका अनुसरण कर्मेगो।' परंतु मैं इतने कटोरहदया और जीवनका मोह करनेवाली निकली कि अपनी को हुई प्रतिज्ञा पूर्ण न कर सकी। इस समय क्व मैं देह स्वागकर उनके पास जाकेंगी तो वे मुझे क्या क्वोंगे?'

इस प्रकार तपस्विनी जारा पुत्र-सोकसे उप्यादिनी-सी होकर करूम स्वरसे विलाप करती हुई मुम्पिर गिर पड़ी और मेहोदा हो गयी। मोड़ी देर बाद जब होदामें आयी तो उस मरे हुए जारकको गोदमें लेकर कड़ने लगी—'बेटा! तू तो मर्पद्र पिताका पुत्र है, फिर वृष्णिबंदाके बेह बीर मगवान् श्रीकृष्णको सामने देखकर भी तू प्रणाम क्यों नहीं करता? अठकर लड़ा हो जा और कमलके समान नेत्रोवाले जगदीकर श्रीकृष्णके मुखकी सोमा निहार। दीक उसी तरह, बैसे पहले मैं चहल नेत्रोवाले तेरे पिताका मुद्र निहास करती थी।' इस प्रकार विलाप करती हुई मत्रवसावकुमारी जनतमे हाथ बोड़कर भगवान् श्रीकृष्णको प्रणाम किया। उसका महान् विलय सुनकर श्रीकृष्णने आचमन किया और अञ्चलामाके कलावे हुए ब्रह्माकको शाना कर दिया। तत्पश्चात् बारुकको किलानेकी प्रतिज्ञा करके वे सम्पूर्ण वण्न्को सुनाते हुए जारासे केले — केटी! मैं झूठ नहीं बोलता, मैंने वो प्रतिज्ञा की है, यह अवस्य सत्य होगी, देखो, में सबके देखते-देखते अभी इस बालकको जिलाये देता हूँ। मैंने खेल-कूदमें भी कभी पिम्या-भावण नहीं किया है और युद्धमें पाँठ नहीं दिखायी है। इस सत्यके प्रभावसे अभियन्युका यह बालक जीवित हो जाय। यदि धर्म और ब्राह्मण मुहे विशेष क्रिय हो तो अभियन्युका यह पुत्र, वो पैदा होते ही यर गया वा, पुन: जीवन-लगम करे। यदि मुक्तने सत्य और बर्मकी निरन्तर खिती बनी रहती हो तो अभियन्युका यह मग्र हुआ बालक जी ठठे। यदि क्रंस और क्रेसीका मैंने धर्मक अनुसार क्रम्न क्रिया हो तो इस सत्यके प्रभावसे इस बालकके द्वारीरमें पुन: प्राण आ जाये।

भगवान् ब्रीकृष्णके ऐसा फहनेपर उस बालकमें चेतना आ गयी और यह धीरे-बीरे साँस लेने लगा।

#### श्रीकृष्णद्वारा परीक्षित्का नामकरण, पाण्डवॉका हस्तिनापुरमें पहुँचना तथा व्यास और श्रीकृष्णका युधिष्ठिरको यज्ञ आरम्प करनेकी आज्ञा देना

वैशमायनवी कहते हैं--जनमेजय ! चगवान् बीकृष्यने जब ब्रह्माताको पीछे लौटा दिया, उस समय सुतिका-गृह तुष्हारे पिताके तेजसे वेदीध्यमान होने लगा । फिर तो विद्रा बालनेवाले राक्षस उस परको छोड़कर गायब हो गये। इसी समय आकाशवाणी हा—'केशव ! तुम धन्य हो !' साथ ही वह प्रत्वतित अस ब्रह्मलोकको बला गया। इस प्रकार तुन्तारे पिताको पुनर्जीवन मिला । उत्तराका वह बालक अपने उत्साह और बलके अनुसार हाच-पैर विलाने लगा। यह देलकर भरतवंशकी सभी क्षियोंको बढ़ी प्रसन्नता हुई । उन्होंने श्रीकृष्णकी आज्ञासे प्राह्मणोको बुलाकर स्वस्थिवाचन कराया । यिर वे सब आनन्त्रमा होकर श्रीकृत्राका गुण-गान करने लगीं। जैसे नदीके पार जानेवाले प्रनुष्पोको नाव पाकर बड़ी खुरी होती है, उसी प्रकार कुन्ती, डोफ्टी, सुभझ, उत्तरा तथा कुरुकुलको अन्य खियोंको बालकके जीवित होनेसे मन-ही-मन अपार हर्ष हुआ। तदननार, सूत और मायचीने भगवान् श्रीकृष्णका स्तवन किया। उस समय उत्तरा बहुत प्रसन्न थी। उसने पुत्रके साथ आकर श्रीकृष्णको प्रणाम

किया और ब्रोक्स्पने भी प्रसन्न होकर उस बालकको बहुत-से रत उपहारचे दिये। फिर अन्य यतुर्वदिग्योंने भी नाना प्रकारको वस्तुएँ भेट कीं। इसके बाद सत्त्यप्रतिज्ञ श्रीकृष्णने दुन्हारे निताका इस प्रकार नामकरण किया—'कुरुकुरुके परिश्लीण हो जानेपर वह अभिमन्युका वालक उत्पन्न हुआ है, इसलिये इसका नाम 'परीक्षित्' होना बाहिये।'

कन्येजय ! इस प्रकार नायकरण हो जानेके बाद तुष्हारे रिवा परीक्षिद् कालक्रमसे बढ़े होने लगे । जो ही उनकी ओर देखता, उसका मन प्रसक हो जाता था । तुष्हारे पिताकी आयु क्ष्य एक पहिनेकी हो गयी, उस समय पाष्ट्रकलोग बहुत-सी स्क-राकि लेकर हरितनापुरको लोटे । पदुर्वविधोने जब सुना कि पाष्ट्रब नगरके समीप आ गये हैं तो वे उनकी अगवानीके लिये बहुर निकले । पुरवासियोने फूलोकी बन्दनवारो, पाँति-पाँतिको ब्यजाओं और विवित्र-विवित्र पताकाओंसे हरितनापुरको सजाया । उन्होंने अपने घरोकों भी सजावट की । विदुरजीने देवमन्दिरोमें विविध प्रकारसे पूजा करनेकी आजा दी । राजमार्ग नाना प्रकारके फूलोसे अलंकृत किये गये। उस समय हवाके इज्ञारेसे हस्तिनापुरमें चारों और

पाण्डवोंके समीय आनेकी बात सुनकर भगवान् श्रीकृष्ण अपने पित्रों और मन्त्रियोंके साथ उनसे मिलनेके लिये चले । उन सब लोगोंने आगे बढ़कर अगवानी की और सब एक-दूसरेके साथ धर्मानुसार मिले। तत्पश्चात् पाण्डव और व्युवंदी बीरोंने एक साथ होकर इक्तिनापुरमें प्रवेश किया। उस समग्र धनका क्षत्राना उनके आगे-आगे स्रुल स्ता था। पाण्डव अपने पित्रों और व्यक्तियोसीत बहुत प्रसन्न थे। वे एकजित होकर सबसे पहले राजा धृतराष्ट्रके पास गर्चे तथा सबने अपने-अपने नाम कालाकर उनके बरप्रोमें प्रणाय किया। यहराइसे मिलनेके बाद वे गान्यारी, कुन्ती और विदुरशीका सम्पान करते हुए युद्धसूसे पिले। इसके बाद उन्होंने तुन्हारे पिताके जन्म-कालका अत्यन्त अव्यूप्त एवं आञ्चर्यजनक समावार सुना और भगवान् श्रीकृष्णके उस अलोकिक कर्मकी बात सुनकर उनकी बड़ी प्रशंसा की।

इसके बोड़े दिनों बाद महातेजन्त्री साववर्तीनन्दर व्यासमी हस्तिनापुर्धे पधारे। पान्कवॉन उनका वर्वाका पूजन किया और वृष्णि एवं अश्वकवंशी वीरोंके साथ उनकी सेवामें बैठ गयें। फिर नाना प्रकारको बातबीतके बाद धर्मनन्द्रन युधिष्ठिरने महर्षि व्यासक्षे ऋहा — 'भगवन् । आयाची कृपासे जो यह रख लाया गया है, उसका अश्वमेय-यज्ञमें उपयोग करना जाइता 🗐 इसके लिये आपकी आप्राकी प्रतीक्षा है। हम सब लोग आप और भगवान ब्रोक्ट्यके

कहा—सकत् ! में तुम्बे यहाके लिये

आज़ा देता है। अब इसके बाद जो भी आवश्यक कार्य हो, उसे आरम्भ करो । विधिपूर्वक दक्षिणा देकर अश्वमेध-सज्जका दिलानेवाला है। उसका अनुहान करके तुम निःसंदेह पापसे

व्यासळीके ऐसा कहनेपर धर्मात्मा राजा सुविधिरने अक्रमेथ-वज्ञ आरम्म करनेका विचार किया । महर्षि व्यासकी आज्ञा लेकर उन्होंने धगवान् श्रीकृष्णके पास जाकर कहा-'पुरुषोत्तम ! इन आपके ही प्रभावसे अपने अधिकारमें किये हुए उत्तम भोगोका उपभोग कर रहे हैं। आपने ही अपने पराक्रम और सुद्धिके बलसे इस सम्पूर्ण पृथ्वीको कीता है, अतः आप ही यहकी दीक्षा रेकर इसका आरम्य क्रीजिये; क्योंकि आप इमारे घरम गुरु है। वर्षि आप यहाका अनुहान कोंगे तो निश्चय ही हमारे सब पाप नष्ट हो जायेंगे। आप ही यह, अक्षर, सर्वहाय, धर्म, प्रजायति और सम्पूर्ण धुलोकी गति हैं— ऐसी थेरी निश्चित बारणा है।'

क्षेत्रकाने कहा—महाराज ! यह कावन आपके ही घोल्य है। मेरा तो ऐसा विश्वास है कि आप ही सम्पूर्ण प्राणियोंको सहारा देनेवाले हैं; क्योंकि आप वर्षसे सुशोधित हैं। हमलोग आपके अङ्ग असवा सहायक है तथा आपको अपना राजा एवं गुरु मानते हैं। इसलिये आप हमारी अनुमतिसे लयं ही इस यहाका अनुहान कीजिये तथा हमलोगोगेसे जिसको जिस कामपर लगाना चाहते हों, उसे उस काममें लगनेकी आज्ञा द्विविषे । मैं आयके सामने सबी प्रतिज्ञा करता है कि आप मो कुछ करोगे, वह सब कर्मगा। आपके द्वारा यह होनेपर भीपसेन, अर्जुन, नकुल और सहदेवको भी यज्ञानुहानका

# व्यासजीकी आज्ञासे अश्वमेध-यज्ञके लिये छोड़े हुए अश्वकी रक्षाके लिये अर्जुनकी नियुक्ति और घोड़ेके पीछे उनका सेनासहित जाना

ऐसा कहनेपर धर्मपुत्र युधिष्टिरने व्यासजीको सम्बोधित करके कहा—'भगवन् ! जब आपको यज्ञ आरम्भ करनेका ठाँक समय जान पड़े तभी आकर मुझे उसकी दीक्षा दे; क्योंकि मेरा यज्ञ आपके ही अधीन है।'

व्यासनीने कहा—राजन् ! जब यज्ञका समय आयेगा, उस समय में, पैल और पाजकाच्य-ये सब आकर विधिपूर्वक तुन्हारा यज्ञ सम्पन्न करेंगे । बैजकी पूर्णिमाको

वैराग्ययनको बहते हैं -जनपेत्रय । भगवान बौक्तकाके जिल्ले यजकी टीक्षा दी जायगी, तबतक तुम उसके लिये सामग्री एकजित करो । अश्वविद्याके ज्ञाता सूत और ब्राह्मण यक्तके लिये पवित्र अध्यक्ती परीक्षा करें। जो अध्य निश्चित हो, उसे शास्त्रीय विधिके अनुसार छोड़ा जाय और वह तुम्हारे देशीयमान बशको फैलाता हुआ समुद्रपर्यंत्त सपस्त पृथीपर record talk by Mark 199-19-19

यह सुनकर राज बुधिहिरने 'बहुत अच्छा' कहकर व्यासनीके कवनानुसार सारा कार्य किया। उन्होंने पनमें जिन-जिन सामानोको एकजित करनेका संकल्प किया था, उन सबको जुटा लेनेके बाद महर्षि व्यासको सूचना दी। तब व्यासजीने कहा—'राजन्! हमलोग यदासमय उत्तम योग आनेपर तुम्हें दीवा देनेको तैवार है। इस बीचमें तुम सोनेके 'स्म्य' और 'कूखें बनवा लो तथा और भी जो सुवर्णमय सामान आयह्यक हो, उन्हें तैयार करा डालो। आज शास्त्रीय विधिके अनुसार यज्ञासम्बन्धी अश्वको क्रमशः पृथ्वीपर पूमनेके लिये छोड्ना चाहिये तथा ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये, जिससे वह सुरक्षितकपसे सब और विचर सके।'

जुभिष्ठितं कहा—युने ! यह घोड़ा ट्यस्थित है, इसको किस तरह छोड़ा जाय जिससे यह समूची पृथ्वीने इच्छानुसार धूम आये । इसको व्यवस्था आप ही कीजिये तथा यह भी सताइये कि पृथ्वीपर सेच्छानुसार विवरनेवाले इस घोड़को रहाये किसको नियुक्त किया जाय ?

जनमंजय ! युधिहिरके यो पूछनेयन महर्षि व्यास मोले—'राजन्! अर्जुन सब मनुष्णारियोमें लेष्ठ हैं। ये जिजयमें उत्साह रखनेवाले, सहन्यतित और वैश्वेयन् हैं। अतः में ही इस मोड़ेकी रक्षा कर सकेंगे। उन्होंने निवालकव्यक्ति नाम किया है, ये सम्पूर्ण भूषण्यक्तको जीतनेको प्रांति एकते हैं तथा उनके पास दिख्य अस्त, दिख्य कव्यक्त, दिख्य धनुष और दिख्य तरकस है, अतः उन्हें ही इस पोड़ेके पीछे-पीछे काना व्यक्तिये। ये वर्ष और अर्थमे कुद्राल तथा सम्पूर्ण विद्याओंमें प्रवीण है, इस्तित्ये द्वाकीय विधिके अनुसार पोड़ेका संवालन करेंगे। अञ्चन तेजसी और परम पराजनी भीमसेन तथा सकुतः—ये दोनो बीर राज्यको रक्षा करनेमें पूर्ण समर्थ है, अतः ये राज्य-कार्य देशे और परम सुद्धिमान् सहदेव कुदुव्य-पालन-सन्वन्धी समक्त कार्योकी देश-भाल करें।

व्यासनीके इस प्रकार कालानेपर पुणिहिएने सन काम तैसा ही किया और अर्जुनको बुलाकर घोड़ेके विजयमें यो संदेश दिया—'वीर अर्जुन ! यहाँ आओ । तुष्कार काम इस घोड़ेकी रहाका भार दिया जाता है। इसका विधिवत पालन करो । तुष्की इसकी रक्षा कानेमें समर्थ हो । दूसरे किसी मनुष्यके द्वारा यह कार्य होना असम्बन है। महत्वाहो ! एक बातका खयाल रखना । असकी रक्षाके समय वो राजा तुष्कारा सामना करने आवें, उनके साथ परसक युद्ध न करना पड़े, ऐसा प्रयत्न करना तथा मेरे पत्रका सम्यवार सब राजाओंको बतलाकर कहना कि 'आपलोग प्रवासमय यहमें प्रधारें।' अपने भाई सञ्चलां अर्जुनको इस प्रकार समझा-बुझाकर धर्माता राजा युधिष्ठिरने भीमसेन और नकुरुको नगरको रक्षाका भार सींप दिया और महाराज यूतराष्ट्रकी सम्मति लेकर सहदेवको कुटुब्ब-पालनके काममें नियुक्त किया। तदनत्तर, जब वीक्षा देनेका समय हुआ तो ज्यास आदि महान् ऋतिकानेने राजाको विधिपूर्वक पक्षकी दीक्षा दी और यज्ञके लिये नियत किये हुए असको सार्य ब्रह्मवादी व्यासनीने शास्त्रीय विधियके अनुसार छोड़ा। फिर धर्मराजकी अस्त्राने अर्जुनने उस घोड़ेका अनुसारण किया। ब्रमका रंग कृष्णसार यूगके समान इयाम था। अश्वके पीछे ब्राह्मते समय अर्जुन गायदीक-धनुकको टेकारते जाते थे।



उन्होंने अपने हाबोंने गोबाके बमड़ेसे बने हुए दस्ताने पहन रखें वे तथा ये बड़ी प्रसम्भवके साथ अधका अनुसरण कर रखें थे। अर्जुनकी याजाके समय बखेसे लेकर बूढ़ोतक सारा हम्तिनापुर उनके दर्शनके लिये उमड़ आया। यज्ञके घोड़े और उसके पंछे जानेवाले बनझयको देखनेकी इच्छासे लोगोंकी इतनी भीड़ इकट्ठी हुई कि आपसकी धका-मुक्रोंसे सबके बदनमें पसीने निकल आये। उस समय मनुष्योंके कोलाइलसे आकाश और दिशाएँ गूँज उठी। उदारबुद्धि अर्जुनने सुना, बहुत-से लोग कह रहे थे—'भारत! तुम्हारा कल्याण हो, तुम सुखसे जाओ और पुन: कुशलपूर्वक यहाँ लीट आओ।' दूसरे कहते थे—'अर्जुनकी याजा सुखमय हो, इन्हें मार्गमें कोई कह न हो, किसी प्रकारका भय न हो। ये निश्चय ही

THE RESERVE THE PERSON NAMED IN

THE RESERVE AND PERSONS ASSESSED.

कुञ्चलपूर्वक लोटेंगे और उस समय फिर हम इनका दर्शन करेंगे :' इस प्रकार पुरुषों और खियोंकी कही हुई मीठी-मीठी बातें बारबार अर्जुनके कानोमें पड़ती थी। यदावरूव मुनिके एक विद्वान् शिष्य, जो यज्ञ-कर्ममें वतुर तका वेदीये पारंपत थे, विद्य-ज्ञान्तिके लिये अर्जुनके साव-साथ गये। उनके सिवा और भी बहुत-से बेदबेला ब्राह्मणों तबा क्षत्रियोंने धर्मराजकी आज्ञासे पार्चका अनुसरण किया। वह अद पाण्डवीके द्वारा अल-बलसे जीती हुई पृथ्वीके सब देशोंमें

रहा हूँ। व्यक्ता थोड़ा पृथ्वीकी प्रदक्षिणा करता हुआ सबसे पहले उत्तर दिशाको ओर गया । फिर अनेको राज्योमे धूमता-घामता पूर्व दिसाकी ओर मुद्द यथा । महारबी अर्जुन भी धीरे-धीरे असके पीछे-पीछे चले जा छे थे। उस समय जिनके बन्धु-बान्यव मारे नये थे ऐसे जिन-जिन राजाओं के साथ अर्जुनको युद्ध करना पड़ा, उनकी गणना असम्मव है। तलबार और सनुष धारण करनेवाले बहुत-से किरात, यथन और म्लेक्ड, जो पाले महाभारत-युद्धमें पाणावाँद्वारा परास्त किये गये से, इच्छानुसार विचरने लगा । उन देशोंमें अर्जुनको शबुओंके अर्जुनका सामना करनेके लिये आये । इस तरह विभिन्न देशोंके साथ जो बड़े-बड़े अर्भुत युद्ध करने पड़े, उनकी कथा सुना | राजाओंके साथ अर्जुनको कई बार युद्ध करना पड़ा া 👚

#### अर्जुनके द्वारा त्रिगताँकी पराजय

वैशम्ययनवी बहते हैं—जनमेजय ! कुरुक्षेत्रके युद्धमें | जो ब्रिगर्स वीर मारे गये थे, उनके महानबी पुत्रो और पाँबोने अर्जुनके साथ केर बॉब लिया था। त्रिगर्त देशमें जानेपर अर्शुनका उनके साथ घोर संघान हुआ। 'पाण्डवीका यह-सम्बन्धी अब हमारे राज्यकी सीमामें आ पहुँचा है' वह जानकर जिगते बीर काव्य आदिले सुसन्तित हो पीठपर तरकस बाँधे अच्छे घोड़ोसे जुते हुए रचपर बैठकर निकल और उस अञ्चलो चारों ओरसे घेरकर पकड़नेका उद्योग करने लगे। अर्जुन उनके मनका भाव समझ गये और उन्हें शान्तिपूर्वक समझा-बुझाकर रोकने लगे, किंतु जिग्लॉने उनके वचनीकी अवहेलना करके उनके करर बाग बरसाना आरम्भ कर दिया। अर्जुनने बारंकार पना किया और हैसते-हैंसते कहा—'पापियो ! लीट जाओ ! जीवनकी रक्षामें ही तुप्तारा कल्याण है।' उन्होंने ऐसा इसलिये कहा कि चलते समय धर्मराज युधिष्ठिरने यह कहकर मना कर दिया था कि 'जिन राजाओंके भाई-बन्धु कुरुक्षेत्रकी लड़ाईमें मारे गये हैं, उनका वध नहीं करना चाहिये।' धर्मराज्ञकी इस आज्ञाको मान करके ही अर्जुनने विगरोंको लौट जानेकी आज़ा दी, तथापि वे लौटनेको तैयार न हुए। तब विगर्तराव सूर्यवर्माको बाणसमूहोसे वींघकर अर्जुन ईसने लगे। यह देखकर त्रिगर्तदेशीय जीर रचकी प्ररचराहट और पश्चिमोंकी आवाजसे सारी दिशाओंको गुझायमान करते हुए धनञ्जकरा ट्ट पड़े। सूर्यवपनि अपना हस्तत्वयव दिखाते हुए अर्जुनको एक सो बाणोंका निशाना बनाया तथा उसके अनुपायियोंने जो महान् धनुर्धर बीर थे, ये भी अर्जुनको पार डालनेकी इच्छासे उनपर बाणोंकी वर्षा करने लगे; किंतु पाण्डुनन्दन अर्जुनने अपनी प्रत्यञ्चासे छोड़े हुए बागोंके द्वारा शत्रुओंके

समस्य बायोंको काट डाला । मे कटे हुए बाया टुकड़े-टुकड़े होकर जयीनपर गिर पड़े।

(सूर्यकर्पाक परास्त होनेपर) उसका छोटा भाई बेतुवर्षा, जो एक ठेजली नवयुवक था, अपने भाईक लिये यशन्त्री अर्जुनके साथ युद्ध करने लगा। केनुवर्माको धावा काता देश वीरवर अर्जुनने उसे शीखे तीरोंसे भार डाला। उसके मारे जानेपर महारबी युक्तवर्मा रक्षपर सवार हो हीत्र ही आ ययका और अर्जुनपर बाजोकी झड़ी लगाने लगा। धृतवर्षा अभी बातक या तो भी उसकी ऐसी फुर्ती देख महातेजली अर्जुनको बढ़ी प्रसन्नता तुई। यह कब बाग हाथमें रोता है और कब उसे धनुष्यर चढ़ाता है—इसको अर्जुन भी नहीं देख पाते थे। केवल उसकी बाणवर्षा ही उनकी दृष्टिमें पड़ती थी। उन्होंने संप्राम-धूपिमें बोड़ी देरतक मन-ही-मन कृतवर्गाको ज्ञष्टांसा की और युद्धमें उसका होसला बहाने लगे । यद्यपि धृतवर्मा साँपके समान क्रोधमें घरा हुआ वा तवारि कोरव-वीर अर्जुन प्रेमके साथ हैंसकर बचा जाते थे। उन्होंने उसके प्राण नहीं लिये। इस प्रकार अधित तेजस्वी अर्जुनके द्वारा जान-बुझकर छोड़ दिये जानेपर धृतवपनि उनके अपर एक अत्यन प्रन्वलित जाण चलाया। अससे अर्जुनके द्वार्थ बड़ी कोट आयी, उसमें गहरा घाव हो गया। अर्जुनको चक्कर आ गया और उनका गाण्डीव धनुत हाशसे क्टकर जमीनपर जा पड़ा। यह देखकर धृतवर्गा ठहाका मास्कर हैंसने लगा। अर्दुनने अपने हावका रक्त पीछ डाला और क्रोधमें भरकर पुनः उस चनुषको हाबमें लेकर बाणीकी वर्षा आरम्भ की। तब त्रिगतदेशीय योद्धाओंने चारो ओरसे आकर अर्जुनको धेर लिया। यह देशकर अर्जुनने वज़के समान त्येहमय बाणोंकी वर्षा करके उनके अठारह

योद्धाओंको मौतके घाट उतार दिया। फिन तो त्रिगर्त योद्धाओंमें भगदड़ पड़ गयी। इधर अर्जुनने जोर-जोरसे हैसकर उन्हें सर्पाकार वाण्येसे मारना आरम्भ किया। उनके बाणोंसे पीड़ित होकर जिगर्त महारक्षियोंकी हिन्मत टूट गया और वे चारों दिशाओंको भाग चले। कितनोहीने भवभीत होकर अर्जुनसे कहा—'पार्च ! इप सब तुन्हारे आज्ञाकारी |

सेवक हैं और सदा तुष्हारे अधीन रहेंगे। कौरवनन्दन ! हम विनीत दासकी भौति तुन्हारे सामने राहे हैं। आज्ञा दो, कीन-स्त कार्य करें ? इस तुन्हारे समस्त प्रिय कार्य करनेको तैयार हैं।' उनकी ये बातें सुनका अर्जुनने कहा— 'राजाओं । यदि जीवनको रक्षा बाहते हो तो हमारा शासन संस्कार करो।'

# प्राग्ज्योतिषपुरमें वज्रदत्तके साथ अर्जुनका युद्ध और वज्रदत्तकी पराजय

वैदाम्पायनमें काते हैं—जनमेजय ! इसके बाद बहका घोड्य प्रारम्बोतिषपुरके पास आकर किवरने लगा। यहाँ भगदत्तका पुत्र कड़दत्त रान्य करता था। उसने जब सुना कि पाण्डवोका चोड़ा मेरे राज्यकी सीमामें आ गया है तो नगरसे बाहर निकलकर उस पोड़ेको पकड़ लिया और उसे साव लेकर नगरकी ओर लॉटने लगा । यह देश महाबाबु अर्जुनने गाध्यीय-धनुषकी टंकार देते हुए सहसा उसपर धावा किया। गाण्डीवसे पूर्व हुए बाणोंके प्रहारसे ब्वाकुल होकर राजा व्यवस्तने घोड़ेको तो छोड़ दिया और व्यर्थ नगरमें प्रधेश करके कर्तक आदिसे सुसन्तित हो विचाल गजराजपर सवार होकर सह मुद्धके लिये बाहर निकला। यहारबी अर्जुनके पास आकर उसने बालबायल्य और पूर्वताके कारण उन्हें युद्धके क्रिये ललकारा । कतदलका हाथी पर्वतके समान ऊँवा छा । तसके गण्डस्थलोसे मदकी धारा कह रही थी। उसे शाकीय विधिके अनुसार पुद्धकी शिक्षा दी गयी वो । यह स्वामीके क्षधीन रहकर भी युद्धमें मतवारक हो उठता का। वजवतने कुपित होकर उस हाथीको अर्जुनको ओर बढ़ाया । राजाके अंकुशकी बोट साकर वह यहाबाचे पत्रका जब आगेकी ओर झपटा तो ऐसा जान पड़ा, मानो वह आकाशमें उड़ जाना चाहता है। यज्ञदत्तको इस प्रकार आक्रमण करता देख अर्जुन क्रोधमें भर गये और पैदल होनेपर भी हाबीपर बैठे हुए वक्रवत्तसे युद्ध करने लगे। वक्रवतने रोवमें भरकर अर्जुनके कपर अग्रिके समान तेजली तोघर चलाये। वे तोघर बेगसे उड़नेवाले पतंगोंकी तरह अर्जुनकी ओर चले; किंतु अर्था पास भी नहीं आने पाये थे कि अर्जुनने गाण्डीक-धनुषद्वारा बहुत-से बाण छोड़कर आकाशमें हो एक-एक तोमरके दो-दो, तीन-तीन दुकड़े कर छले। यह देख कड़दत अर्डुनके क्रमर लगातार बाणोंकी वर्षा करने लगा । तब अर्जुनने भी कुपित होकर बड़ी फुर्तीके साथ पगदकके पुत्रको सीधे जानेवाले बाणोंका निहाना बनाया। इन बाणोंकी चोट लाकर वह महान् तेजस्वी राजा बहुत घायल हो गया और

हाबीकी पीठमें जमीनपर जा पड़ा; जितु इतनेपर भी वह बेहेश नहीं हुआ। ठदनन्तर, कन्नदत पुनः हाधीपर सवार हो धैर्यके साथ युद्धमें इट गया और अर्जुनको परासा करनेके विचारमे किर हाबीको उनको ओर बढ़ाया, यह देख अर्जुन कोचले आगक्क्यूल हो उठे और उन्होंने हाथीके ऊपर प्रजातिन अधिके सन्तन तेजसी बालोंका प्रहार किया। उनकी चोटसे उस महान् गजराजके ऋरीरमें भाव हो गया और खुनको बारा बहने लगी। उस समय वह रोक मिले हुए जलकी पारा बहानेवाले अनेको हारनीसे युक्त पहाइके समान जान पहल हो ।

इस प्रकार अर्जुनका राजा कवदलके साथ ग्रीन दिनीतक निरन्तर युद्ध होता रहा । शोधे दिन महावली कन्नदत्तने अप्टहास करके कहा—'अर्जुन ! सड़ा तो रह। आज मैं तुझे जीवित नहीं छोड़िंगा । तुझे मारकर अपने पिताका विधिवत तर्पण करूँया। मेरे पिता भगदत तेरे पिताके मित्र थे तो भी तूने उसकी हत्या की। ये खूड़े थे, इसलिये तू उन्हें मारनेमें सफार हो सका है। आज उनका बालक मैं तेरे सामने उपस्थित है। मी साथ युद्ध कर।' यो कहकर कोधमें घरे हुए कड़दलने पुत्रः अर्जुनकी ओर अपना हाची बढ़ाया। खामीका इशारा पाकर वह गजराव नृत्य-सा करता हुआ तुरंत महारधी अर्जुनके पास जा पहुँचा । यह देखकर भी वे भयभीत नहीं हुए बल्कि वहलेके वैरका स्मरण करके अत्यन्त क्रोधमें घर गर्थ । फिर वाणोंकी वर्षा करके उन्होंने वज्रदत्तके हाथीको इस तरह रोक दिया, जैसे किनारेकी भूमि समुद्रके वेगको रोक देती है। अपने हाबीको रुका हुआ देख भगदत्तकुमार क्रोधसे मुर्चित हो डठा और उसने अर्जुनपर तीसे बाणोकी वर्षा आरम्भ कर दी। साथ ही अपने पर्वताकार गरूराजको बलपूर्वक आगे बड़ाया । यह देख अर्जुनने उस हाथीके ऊपर अग्निके समान तेवाची नाराचका प्रहार किया। उससे हाधीके मर्मस्वानमें बड़ी भारी चोट पहुँची और वह वज़के मारे हुए पर्वतकी भाँति सहसा जमीनपर इह पड़ा। उसके साब ही बद्धदत्त भी नीचे आ गया। उसे भूभियर यहा देख पाळुनन्दन अर्जुनने कहा—'राजन् ! तुम इरो मत । आते समय मुझसे महातेजस्वी राजा युधिहिस्ने कह दिया या कि 'धनकुव ! तुम किसी भी राजाका वय न करना और युद्ध टानकर योद्धाओंके प्राण न लेना । मार्गमें जो राजा पिलें उन्हें नियनका देते हुए कड़ना—'आपलोग अपने इष्ट-मिजोंके साध युधिष्ठिरके अञ्चमेवयत्तमे प्रधारकर बहुकि उसको भाग | कहदनने कहा—'कहून अच्छा, ऐसा ही करूँगा ।'

ते।' भाईकी यह आज्ञा स्वीकार करके मैं तुमारा वध नहीं कर्मगा । अब तुन्हें कोई भय नहीं है । उठो और कुशलपूर्वक अपने घरको जाओ । आगामी चैत्रकी पूर्णिमाको धर्मराजका अश्वमेध-यत्र आरम्य होगा। उस समय तुम उसमें अवदय पथास्ना।'

अर्जुनके ऐसा कहनेपर उनके हारा परास्त हुए भगदत्तकुमार

OTTOM TO STATE OF STREET STATE OF STREET

# अर्जुनका सैन्यव वीरोंके साथ युद्ध और दु:शलाके प्रयत्नसे उसकी समाप्ति

वैशापायनमा कहते हैं—राबन्! तदनचर, महाभारत-युद्धमें भरनेसे क्वे हुए सिन्युदेशीय वीरोंके साब अर्जुनका युद्ध हुआ। यहाके घोड़ेको अपने राज्यको सीमाके भीतर पाकर सिन्धुदेशके विचेले क्षत्रिय अर्जुनसे तनिक धी भयभीत नहीं हुए। वे पहले संप्राममें अर्जुनसे पराक्त हो चुके थे और अब उन्हें जीतना चाहते थे, इसकिये उन महापराक्रमी बीरोने पार्चको चारों ओरसे घेर लिया और उन्हें अपने बाणोंकी वर्षासे आचानदित कर दिया । वे एक इतार रब और वस हजार घोड़ोसे सनक्रयको घेरकर यन-ही-यन बहुत प्रसन्न हो रहे थे। कुरुक्षेत्रके मैदानमें अर्जुनके प्राप्त को जयप्रकार वध हुआ वा, उसकी याद उन्हें कभी मूलती नहीं थी। अब में पेंघके सधान बाणीकी वर्षा करने लगे । उनके बाजीसे आखादित होकर कुन्तीनन्दन अर्जुन बादलोमें डिपे हुए सूर्यकी भौति शोभा या रहे थे। उन्हें सायकोसे पीड़ित देख तीनों लोकोमें हाहाकार मध्य गया । उस समय प्रवराहरके कारण अर्जुनके हाथसे धनुष और दस्ताने गिर पड़े। उन्हें अवेत अवस्वामें पाकर सैन्यव योद्धा बड़ी वेजीके नाब बाण-वर्षा करने लगे। अर्जुनकी संकटापत्र विविका अनुभव करके देवताओंके मनमें भय समा गया और वे उनके लिये शान्तिका स्थाय करने लगे। तदननार, देवताओंके प्रयत्नसे अर्जुनका तेन पुनः व्हीप्त हो उठा और ज्यम अखविद्याके जाननेवाले परम बुद्धिमान् धनक्षय संप्राप-धूमिमे पर्वतके समान अचलभावसे सब् हो गये। फिर उन्होंने अपने दिव्य चनुषपर टेक्पर दी। उस समय उससे मशीनकी तरह बड़े जोर-जोरसे आकान होने रूगी। इसके बाद जैसे इन्द्र पानीकी वर्षा करते हैं उसी तरह अर्जुनने शतुओंके कपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। फिर तो पार्यक बाणोंसे आच्छादित हो सैन्यव बोद्धा टीडियोंसे बके हुए वृक्षांकी माति अपने राजासहित अदृत्य हो गये। किठने ही गाण्डीवकी आवाज सुनकर वर्रा उठे, बहुतेरे घवसे व्याकुल

ग्रेकर माग गये और अनेकों योद्धा शोकसे आतुर होकर आँम् बहाने तथा संतप्त होने लगे। उस समय अर्जुन अत्यातकात्की धाँति यूम-यूमकर साथकोकी वर्षा कर रहे वे। उन्होंने सम्पूर्ण दिशाओंमें इन्ह्रजातको समान बार्णीका जारु-सा केला दिया। ठदनन्तर, सिन्धुदेशीय बीर फिरसे संगठित होकर लड़े हो गये और क्रोबर्मे घरकर बाणोंकी बृष्टि करने लगे। तब वर्ग्य अर्जुनने रणोष्यत सैन्यवीसे कहा—'बोद्धाओ ! मैं तुन्हारे कल्पाणकी बात बता रहा है। तुममेंसे जो कोई अपनी पराजय खीकार करते हुए यह कहेगा कि 'वें आपका हैं आपने पुत्रो चुद्रमें जीत तिया है,' वह सामने लड़ा रहे तो भी मैं उसका वच नहीं कर्तगा। मेरी यह बात सुनकर तुन्हें जिसमें अपना हित दिसावी पहे, वह करो ।' ऐसा ब्याकर कुरब्बेष्ट अर्जुन अत्यन्त कुपित हो क्रोबंबें घरे हुए सैन्यव बीरोसे युद्ध करने लगे। तब सैन्यबोने अर्जुनपर लालो वाणोका प्रहार किया; किंतु उन्होंने अपने तीले सापकोसे उन सभी बाणोको बीचसे ही काट हाला और प्रत्येक योद्धको तेन किये हुए तीरोंसे बींच दिया। यह देश बच्छव-वयका स्वरण करके संख्योंने अर्जुनको मारनेके तिचे पुनः उनके क्या शक्ति और प्राप्त चलाचे, परंतु उनके संकल्प कर्व हो गये । महाकारी धनक्रयने उनकी प्रतित और प्रासीको बीक्से ही काटकर बढ़े जोरसे गर्जना की और विजयाधितावा लेकर आक्रमण करनेवाले सैन्थवीके महाकको वे भल्लोसे काट-काटकर गिराने लगे।

समस्त सैन्यवोको कष्ट पाते जान वृतराष्ट्रकी पुत्री टु:शला अपने बेटे सुरखके बालकको साथ ले रकपर सवार हो रजपूजिये उपस्थित हुई । उसके आनेका उद्देश्य यह बा कि सब योद्धा युद्ध छोड़कर सान्त हो बावै । अर्जुनके पास आकर वड आर्तकासे रोने रूगी। उसे सामने देख घनक्रयने भी धनुष नीचे डास दिया । फिर बहिनका विशिवत् सत्कार करते हुए बोले—'कल्याणी ! बताओ, में तुन्हारा कोन-सा कार्य



क्सै ?' दुःशलाने कहा—'भरतकेष्ठ । यह तुन्हारे भानजेका पुत्र तुन्ते प्रणाम करता है। इसकी ओर देखो।' यह सुनकर अर्जुनने पूछा—'बहिन ! इस बातकके पिता कहाँ हैं ?' बु:शला बोली--'भैया । येरे पुत्र मुख्यने पहलेसे सुन रखा था कि अर्जुनके हाथसे ही मेरे फिताकी मृत्यु हुई है। इसके बाद जब उसके कानोंने यह समाबार यहा है कि अर्जुन घोड़ेके पीछे-पीछे यहतिक आ पहुँचे हैं, तो वह प्रथके मारे संतापसे पीड़ित होकर पृथ्वीपर गिर पड़ा 🖁 और उसी दम उसके प्राण-पत्तेल उद गये हैं। उसे इस अवस्थायें देख उसके पुत्रको साथ लेकर इस्ण लोकती हुई अब मैं तुन्हारे पास लगी। उसकी दीन-दशा देश अर्जुनने भी दीन भाषसे अपना । राज्यमें जा पहुँखा।

सिर नीचा कर लिया। तदनन्तर दुःशला फिर कहने लनी— 'मैदा ! तुम कुरुकुलमें श्रेष्ठ और धर्मको बाननेवाले हो । मुझ दुःशिया बहिन और अपने भानमेके पुत्रकी ओर देखो। मन्दबुद्धि दुर्घोधन और जयद्रशको मूल जाओ। जैसे अधियन्युसे परीक्षित्का जन्म हुआ है, उसी प्रकार सुरवसे मेरे इस पौत्रकी उत्पत्ति हुई है। इसीको गोदमें लेकर आज में तुन्हारी शरणमें आयी हूं। मैं बाहती हूँ सब योद्धा चान्त हो जाये और तुम इस निरीत किसूपर कृता करो। यह तुष्हारे चरणोपर मस्तक रककर कान्तिको भीस माँगता है; अतः शान्त हो जाओ। यह निरा अबोध है—कुछ नहीं जानता, इसके भाई-बन्धु नष्ट हो चुके हैं, अतः अब इसके ऊपर दया करो । स्रोध त्वाग दो।

कुशलाके ये करुवायुक्त जबन सुनकर अर्जुनको दुःस और फोकसे पीड़ित राजा धृतराष्ट्र और गान्धारी देवीका स्परण हो आया और वे क्षत्रिय-धर्मका तिरस्कार करते हुए बोले—'राज्यके लोधी और अधिमानके पुराले उस नीच दुर्योधनको विकार है, जिसके कारण हमने अपने सभी बन्धु-बान्धवोको यमलेक भेज दिया।' यो कहकर अर्जुनने दुःशालाको बहुत सान्त्वना दी और प्रसम्रतापूर्वक पिलकर उसे धरकी ओर विदा किया। बु:शरहार्ड भी उस महान् युद्धारे अपने योद्धाओंको पीछे लोटाया और अर्जुनकी प्रशंसा करती हुई प्रसप्तवदन होकर वह बरको लौट गयी। इस प्रकार सैन्यव वीरोंको परास्त करके धनक्रय नेजीके साथ आगे बढ़नेवाले और खेळानुसार विकरनेवाले उस घोड़ेके पीछे-पीछे तीज गतिसे चतने लगे। घोड़ा क्रमज्ञः एकके बाद दूसरे देशमें व्यता और अर्जुनके पराक्रमको बद्दाता हुआ इच्छानुसार आसी हैं।' यह कहकर वह अत्यन्त आते होकर विलाय करने | विचरने लगा । घूमता-घामता वह अर्जुनसहित मणिपुरनरेशके

# अर्जुन और बध्रुवाहनका युद्ध तथा अर्जुनकी मृत्यु

बधुवाहनको जब अपने पिता अर्जुनके आनेका समाचार मिला तो वह ब्राह्मणोंको आगे करके बहुत-सा धन साधर्म रोकर बड़ी विनयके साथ दर्शनके लिये रगरसे बाहर निकला। मणिपुरनरेशको इस कथमें आते देख परम बुद्धिमान् धनक्षयने क्षत्रिय-धर्मका स्परण करके उसका आदर नहीं किया। बल्कि कुपित होकर कहा—'बेटा ! तेरा यह दंग ठीक नहीं है। मैं महाराज युधिष्ठिरके वजसम्बन्धी

मैराप्ययनवी कहते हैं—सकन् ! मिशपुरके राजा | चोड़ेकी रक्षा करता हुआ तेरे राज्यके घीतर आया है फिर भी न् मुझमे युद्ध क्यों नहीं करता। हुमते ! तृ क्षत्रिय-धर्मसे वहिन्तृत हो सुका है, इसलिये तुझे विकार है। संसारमें नीवित खकर तुने कोई पुरुषार्थ नहीं किया । तभी तो मुझे युद्धके लिये आये हुए जानकर भी तू शान्तिपूर्वक साथ ले जानेको आया है। यदि मैं हथियार रखकर खाली हाब तेरे पास आता तो पेरा इस ढंगसे पिलना टीक हो सकता था।

अर्जुन जब बधुबाइनसे उपर्युक्त बातें कह रहे थे, उसी

समय यह हाल जानकर नागकन्या उलूपी बरती चीरकर वहाँ | आ पहुँची । उसे अपने स्वामीकी कठोर बात नहीं सदी गयी । इसलिये उसने बश्चवाहनसे धर्मयुक्त वचन कहा—'बेटा ! मैं तुष्हारी विमाता नागकन्वा उलूपी हूँ। मेरी बात मानो, इससे तुन्हें परम धर्मकी प्राप्ति होगी। तुन्हारे पिता कुरुवंहाके बेह पुरुष और युद्धके मदसे उत्पत्त खनेवाले वीर हैं, अत: इनके साथ अवस्य युद्ध करो (यही इनके लिये समुखित सतकार होगा) और ऐसा करनेसे ही ये तुन्हारे क्यर विहोच प्रसन्न होंगे। माताकी यह बात सुनकर महाठेजस्वी बच्चवाहनने मन-ही-मन युद्ध करनेका निश्चय किया। उसने सुवर्णयय कवन पहनकर मस्तकपर तेजसी शिरकाण धारण किया तवा सैकड़ों तरकसोंसे भरे हुए, सब प्रकारकी युद्ध-सामदीसे सुसजित, मनके समान वेगवान् घोड़ोसे युक्त, बक्र और आवश्यक वस्तुओंसे पूर्ण, सोनेके चाप्योंसे विचूचित, सिंहके बिह्नवाले ध्वजासे सुरतेभित और मोनेके बने हुए परम उत्तम रथपर सतार हो अर्जुनपर धाता किया । निकट आनेपर उस बीरने पार्थक संरक्षणमें क्वितनवाले यज्ञसम्बन्धी घोड़ेको अध-शिक्षाचे प्रवीण पुरुषोद्धरा पक्कवा लिया। घोडेको पकड़ा गया देख धनक्षयका जिल बहुत प्रसन्न हुआ और वे रवपर बैठे हुए अपने पुत्रको युद्धके मैदानमें आगे बक्नेसे रोकने लगे। राजा बभुवाहनने वीरवर अर्जुनको विवेले सपिके समान बहरीले और तेज किये हुए सेकड़ो बाजीसे बीयकर अनेको बार पीडित किया। पिता और पुत्र दोनी प्रसंघ होकर लड़ रहे थे। उनके उस युद्धकी कहीं तुलना नहीं भी । वह संवाय देवता और असुरोंके संवासको भी पात कर रहा था। बधुवाहनने हैंसते-हैंसते अर्जुनके गलेकी हैसलीमें एक बाण मारा । जैसे साँप अपने विलमें घुस जाता है, उसी प्रकार वह बाग अर्जुनके शरीरमें पङ्कसदित प्रवेश कर गया और उसे छेदकर पृथ्वीमें समा गया । उसकी चोटसे अर्जुनको बड़ी बेदना हुई । वे अपने धनुषका सहारा लेकर मुद्देके समान | करने लगी ।

निश्चेष्ट हो गये। बोड़ी देर बाद जब उन्हें होस हुआ तो अपने पुत्र बच्चवाहनको प्रशंसा करते हुए बोले—'बेटा ! तुम धन्य हो ! वित्राह्मदानन्दन ! आज तुमने अपने योग्य पराक्रम दिखलाया है। इसे देखकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है। अच्छा, अब मैं बाज नारता है। तुन सावधान एवं नियर हो जाओ।'

ऐसा कहकर अर्जुनने नाराचोंकी वर्षा आरम्प कर दी। गाण्डीय-धनुषसे छूटे हुए वे नाराच इन्द्रके वज्रके समान जान पहते थे; पांतु राजा बधुवाहनने मल्ल मारकर उन सभी नाराचोंके दो-दो, तीन-तीन टुकड़े कर दिये। तब अर्जुनने मुसकराकर श्रुराकार दिव्य बागोंके प्रहारसे बधुवाहनके रचकी सुनहते तालवृक्षके समान जैसी सुवर्णमधी ध्वजा काट शिराची और उसके वेंगवान् घोड़ोंको भी मार डाला। घोड़ोंके मरनेपर बच्चवाहन रचसे वतर पक्न और क्रोधमें भरकर पेदल ही अपने पितासे युद्ध करने लगा। पुत्रका पराक्रम देखकर अर्जुन बड़े प्रसन्न हुए और उन्होंने उसे अधिक पीड़ा नहीं पहुँचायी। तब बच्चवाहनने पिताको पुद्धसे विमुख होते जानकर पुनः सर्पके समान जहरीले बाणांसे उन्हें पीड़ा देनी आरम्ब की । उसने बालस्वभावके कारण परिणामपर विचार किये किना ही पिताकी झातीमें एक तीखे बाणका जोखार प्रहार किया । वह बाण अर्जुनके मर्पस्वानको छेदकर पुस गया और अत्यन्त कष्ट देने लगा। उसकी बांटसे अत्यन्त प्रायल हो जानेके कारण मुर्जित होकर जमीनपर गिर पड़े। बचुकहन भी अर्जुनके बाजोद्धरा पहलेसे ही बहुत प्रायल हो चुका था, इसल्ये वह भी बेहोता होकर पृथ्वीका आलिङ्गन करने लगा। बच्चवाहनकी माना चित्राङ्गदाने जब देखा कि पति और पुत्र दोनों बराशायी हो गये हैं तो उसने शिह्नुत इट्यमे राजपूर्विमें प्रवेश किया। वहाँ जानेपर उसे पठिदेव अर्जुन मरे हुए दिसाधी दिये; उनकी अवस्था देसकर वह क्रीप उठी और शोकसे संतप्न होकर अत्यन विलाप

## चित्राङ्गदाका विलाप, बश्चवाहनका शोक, उलूपीके प्रयत्नसे अर्जुनका पुनः जीवित होना तथा उन सबकी बातचीत

वैज्ञाणायनजी बहते हैं—जनमेक्य ! चिजादूदा पति-विधोगके दुःससे संतप्त होकर बहुत विस्तप करती हुई मुख्डित हो गयी और पृथ्वीपर गिर पड़ी। कुछ देर बाद का उसे होश हुआ तो उसने देसा, नागकन्या उस्तृपी दिव्य कप धारण किये सामने सड़ी है। उसे देसकर चित्राकृदा कहने

लगी—'उल्पी! देखों, तुन्हारे ही कहनेसे मेरे पुत्रने बाण मारकर समरविजयी अर्जुनकी हत्या की है। रणभूमिमें मरकर पड़े हुए अपने स्वामीको आज तुम भी जी-भरकर देख लो। तुम तो श्रेष्ठ धर्मको जाननेवाली और बड़ी परिव्रता हो न ? इसीसे तुन्हारे परिदेव आज तुन्हारे ही प्रथनसे मारे नाकर रणभूमिये सो रहे हैं। बहिन ! मैं तुमसे अर्जुनके प्राणोंकी भीख माँगती हैं। तुम इन्हें जीवित कर दो। कल्पाणी ! तुन्हें सब धर्मोंका ज्ञान है और तीनों लोकोये तुन्हारी ख्याति फैली हुई है (अत: तुम लामोंको जिल्प सकती हो)। आर्थे ! मैं अपने बेटेके लिये जाना चोक नहीं करती। मुझे तो इन पतिदेशके ही लिये आयन चोक हो रहा है, जिनका मेरे यहाँ इस प्रकार अतिथि-सन्कार किया गया !!



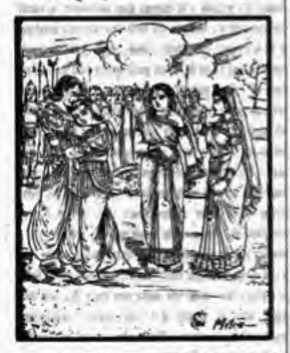
नागकन्या अपूर्णासे इस प्रकार कहकर परम यहारिकनी विज्ञाह्न्या अपने लामी अर्जुनके पास जाकर बोली— 'प्रियतम ! उठो, मैंने तुषारा घोड़ा हुड़वा दिवा है। तुष्टें तो महाराज युधिष्टिरके यह-साध्यश्री अष्टके पीछे-पीछे जाना है: फिर यहाँ कैसे सो रहे हो ? समक्त कौरवोंके प्राण तुष्टारे ही अधीन है। तुम तो दूसरोंके प्राणदाता हो, तुमने खर्च कैसे प्राण त्याग दिवा ?' (इसके बाद वह अपूर्णासे फिर कहने लगी—) 'उल्लूपी ! पतिदेव पृष्टीपर मरे पड़े हैं, इन्हें अच्छी तरह देख लो। तुमने बेटको उकसाकर लामीकी हत्या करायी है, क्या इसके लिये तुष्टें शोक नहीं होता। मृत्युके वक्षणे पड़ा हुआ मेरा बालक बाहे सदाके लिये पूर्णियर सोता रह जाय, किंतु निहापर विजय पानेवाले अर्जुनके बोकनको रहा हो जानी बाहिये। विधाताने पति और पत्नीकी फिजता सदा रहनेवाली एवं अट्ट बनाची है। तुष्टारा भी इनके साथ वही सम्बन्ध है। इस सल्यभावके महत्तको समझो और ऐसा

ज्ञाय करो, जिससे तुन्हारी इनके साथ की हुई मैत्री सत्य एवं सार्थक हो। तुन्हींने बेटेको लड़ाकर मेरे पतिकी जान ली है। यदि आज पुनः इन्हें जीवित करके नहीं दिखा दोगी तो मैं भी प्राण त्याप ट्रेगी। मेरे पति और पुत्र केनो नष्ट हो गये; उनके बिना मैं अगाध होकमें इब रही हैं और तुन्हारे सामने यहाँ ही प्राचेपचेहन (आयरण उपवास) के लिये बैठती हैं।

अनुपीसे ऐसा कड़कर चित्राङ्गदा अनदान-व्रत धारण करके चुपवाप बैठ गयी। तदनत्तर राजा बश्चयाहनको होश हुआ । वह अपनी माताको रणभूमिमें बैठी देख दुःशी होकर कहने लगा— हाय । जो अबतक सुखोमें पती थी, वही मेरी माता चित्राष्ट्रदा आज मृत्युके अधीन होकर पृथ्वीपर पढ़े हुए अपने वीर पतिके साथ मरनेका निश्चय करके बैठी हुई है । इससे बढ़कर दुःसकी बात और क्या हो सकती है? संघाममें जिनका वस करना दूसरेके लिये निताश कठिन है, **उन्हों** मेरे पिता अर्जुनको आज यह मेरे ही हावों मौतके मुखमें यहे देल रही है। जान पहला है अन्तकाल आये बिना किसी भी जीवका मरना बड़ा कठिन है; तभी तो इस संकटके समय भी भेरे और भेरी माताके प्राण नहीं निकलते ( द्वाप ! युद्धे विकार 🕯 । ब्राह्मको । मैं विताकी हत्या करनेवाला, कुरकर्मी एवं पहाणापी हूँ। बताइये, मेरे किये अब जीन-सा प्राथक्षित है ? नागराजकी पुत्री उन्हों ! देखों, आज युद्धों मैंने तुमारे स्वामीका क्य किया है, झायद इससे तुन्हारा व्रिय हुआ होगा; किंतु माँ । मैं तो सत्वकी सीगन्य जाकर कहता है, अब इस शरीरको नहीं धारण कर्मगा। जहाँ मेरे पिता गमे हैं वहीं में भी बार्डिगा ।' ऐसा कड़कर राजा बधुवाहनने दुःख-शोकसे पीड़ित हो आचपन किया और बड़े खेरके साथ इस प्रकार कड़ा—'संसारके चराचर प्राणियों तथा माता उत्यों ! आप सक लोग सुनें, मैं सकी बात बता रहा हूँ। यदि मेरे पिता माओड अर्जुन आज जीवित होकर नहीं उठे तो मैं इस रणभूमिर्वे ही उपकास करके अपने शरीरको सुला डालूँगा। पिताकी हत्या करके अब मेरे लिये दूसरा कोई प्राचश्चित नहीं है। ये पाणुपुत्र धनक्षय पहान् तेजस्वी, धर्मात्मा तथा मेरे पिता थे। इनका क्य करके मैंने महान् पाप किया है। अब मेरा उद्धार कैसे हो सकता है?' यो कहकर अर्जुनकुमार षञ्ज्ञकतने पुनः आत्वयन किया और आमरण उपवासका व्रत लेकर चुपचाप बैठ गया।

त्व उत्तृतीने संबीदन-पणिका स्परण किया। नागोंके जीवनकी आधारपूत वह पणि उसके स्परण करते ही वहाँ आ गर्या। उसे हाबमें लेकर नागराजकुमारीने बधुवाहनसे वहा—'केटा! उटो, होक न करो। अर्जुन तुन्हारे हारा देवता भी इन्हें नहीं जीत सकते। यह तो भैंने तुम्हारे यहानी पिताका प्रिय करनेके लिये मोहिनी माया दिखलावी है। तुम अपने द्वारा कोई पाप होनेकी रत्तीचर भी श्रृष्टा न करो । ये महात्या नर पुरातन ऋषि, सनातन एवं अविनात्ती हैं। युद्धमें इन्द्र भी इनको नहीं हुस सकते। लो, मैं यह दिव्य मणि ले आयी हैं। यह अपने स्पर्शसे सदा मरे हुए सपाँको जीवित किया करती है। इसे अपनी पिताकी छातीपर रख दो। इसका स्पर्श होते ही ये तुन्हें जीवित दिलायी देंगे।"

उल्पीके ऐसा कहनेपर अमित तेक्स्वी बच्चवातने बड़े प्रेमके साथ पिताकी छातीपर यह मणि रहा दी। उसके रखते ही वीरवर अर्जुन देरतक सोनेके बाद जमे हुए पनुष्पकी पाँति जीवित हो उठे। अपने मनस्वी पिताको सकेत और खरध देखकर बधुवाहनने उनके करणोमें प्रणाम किया । उस समय इन्द्रने अर्जुनके ऊपर दिव्य फूलोकी वर्षा की। देवताओंकी दुनुधियाँ बिना बजाये ही मेथ-गर्जनाके समान गर्जार खरमें बज उठीं। आकादामें 'साधुवाद' की ध्वनि गुँउने लगी। महाबाहु अर्जुन भागीभाति स्वस्थ होकर उठे और



बधुवाहनको छातीसे लगाका उसका मस्तक सूचने लगे। इतनेहीमें उलूपीके साथ कुछ दूरपर लड़ी हुई बच्चाइनकी मातापर उनकी दृष्टि पढ़ी, जो शोकसे दुर्जर हो रही बी। उसे देसकर अर्जुनने उलूपीसे पूछा—'कल्पाणी ! इस रणपूनिमें तुष्हारे और बधुवाहनकी माताके आनेका क्या कारण है ?

परास्त नहीं हुए हैं। ये मनुष्यमात्रके लिये अजेच हैं। इन्द्र आदि | मुझसे या बच्चवाहनसे अनजानमें तुम्हारा कोई अनिष्ट तो नहीं हो गया अवधा राजकुमारी वित्राद्वदाने तो तुन्हारा कुछ। अपराध नहीं किया !' यह प्रह्न सुनकर राजूपी हैंस पड़ी और बोली—''प्राणनाव ! आपने या बधुवाहनने मेरा कोई। अपराध नहीं किया है तथा बचुवाहनकी माताने भी मेरा कुछ। नहीं बिगाइन है। यह तो सदा दासीकी भाँति मेरी आज्ञाके अधीन रहती है। यहाँ अञ्कर मैंने जिस प्रकार जो-जो काम किया है वह सब बतलाती हैं, सुनिये । पहले आपके करणोंपर मलक शुक्राकर में प्रार्थना काली है कि मेरेक्का जो कुछ अवराच हुआ है, वह सब आपकी घलाईके उदेश्यसे हुआ है, इस्ततिये आप मुझपर क्रोच न कीजियेगा। महाभारतके युद्धमें जिल्लाकी आइ लेकर जो आपने भीव्यजीका वध किया था, उस पायकी शालिके लिये बसुओंने एक क्याय बतलाया । पहलेकी बात है, ये गङ्गाजीके तटपर गयी थी । वहाँ श्रीव्यजीकी मृत्युके बाद देवता और वसु एकप्रित होकर ळान करने आये। उन सबने पहुल्लीसे मिलकर यह भयेकर बात कही — देवि । शाननुनन्दन भीव्य तूसरेके साथ युद्ध कर रहे वे तो थी सन्यसाची अर्जुनने उनका वय किया है। इस अपराधके कारण हम उन्हें द्वाप देना चाहते हैं (इसके लिये आप आज्ञा दीनिये)। यह सुनकर गङ्गातीने कहा—'हाँ, ऐसा ही होना चाहिये ।' उनकी बातें सुनकर मुझे बड़ा दुःस हुआ और पातालचे प्रवेश करके मैंने अपने पितासे यह सारा समाकार कह सुनाया । यह सुनकर पितानीको भी बड़ा लेट हुआ और वे वसुओंके पास जाकर आपके लिये क्षया-याचना करने लगे। उनके बारंबार प्रार्थना करनेपर वसुओंने प्रसन्न होकर कहा—'महाचान ! मणिपुरका तरण गांवा बञ्चवाहन अर्जुनका पुत्र है। वह संप्राममें सहा होकर जब अपने बाजोसे उन्हें मार गिरायेगा, उस समय उनको इस पापसे बुटकारा मिल जायगा। अब तुम अपने स्वानको जाओ ।' क्युओंके ऐसा कड़नेपर मेरे पिताने घर आकर मुझसे वह बात बतायी। इसे सुनकर मैंने इसीके अनुसार चेष्टा की है और आपको उस पापसे छुटकारा दिलाया है। युद्धमें तो देवराज इन्द्र भी आपको नहीं जीत सकते। पुत्र तो अपना आत्मा ही है, इसीलिये इसके हाथसे यहाँ आपकी पराजय हुई है।" ...... .... ..... ..... ..... .....

जन्मीको बात सुनकर अर्जुनका चित्त प्रसन्न हो गया। वे कहने लगे—'देवि ! तुमने जो कुछ किया है, उससे मेरा अत्यन प्रिय कार्य हुआ है।' उल्पीसे ऐसा कहकर चित्राङ्गदाको सुनाते हुए वे बभुवाहनसे बोले—'बेटा ! आगामी चैत्रकी पूर्णिमाको महाराज युधिष्ठिरका अश्वमेच-यज्ञ

होनेवाला है। तुम अपनी दोनों माताओंको साथ लेकर मित्रयोसिहत उस यहामें आना।' पिताके खेडपूर्ण वचन सुनकर बधुवाइनकी औसोये प्रेमके औम् इतक आये। वह बोला—'धर्मत ! आपकी आजारे में अवस्य अध्येय-यहामें सिमालित होजेगा और उसमें हाद्यणोको भोजन पर्वसनेका काम करूँगा। इस समय आपसे एक प्रार्थना है। आज मुझपर कृषा करनेके लिये अपनी दोनों धर्मयालयोके साथ इस नगरये प्रवेश कीजिये। यह भी आपका घर है। इसमें एक रात सुलपूर्वक निवास करके कल सबेरे खोड़ेके पीछे-पीछे जाइयेगा।' यह सुनकर अर्जुनने विकाद वाकुमारसे

कहा—'महाबाहो । यह तो तुम जानते ही हो कि मैं दीक्षा प्रहण काके विद्योग नियमोंके पालनपूर्वक विचर रहा हूँ। इसलिये जबतक यह दीक्षा पूर्ण नहीं हो जाती तबतक मैं हुन्हारे नगरमें नहीं प्रवेश कर सकता। यह बज़का बोझ अपनी इन्हाके अनुसार चलता है (इसे कहीं भी रोकनेका नियम नहीं है), अतः तुन्हारा कल्याण हो, मैं अब बार्जना। मेरे ठहरनेके लिये कोई स्थान नहीं है।'

एक रात सुरापूर्वक निवास करके कल सर्वरे बोड़ेके पीछे-पीछे जाड़बेगा।' यह सुनकर अर्जुनने विजाङ्गवकुमारसे वे अपनी दोनों मार्थाओंकी अनुमति लेकर वहाँसे बल दिये।

# अर्जुनका मगध, चेदि, काशी, कोसल आदि देशोंके राजाओंको परास्त करते हुए गान्धार देशमें पहुँचना

वैद्यान्यस्थली कहते हैं—राजन् ! इसके बाद वह प्रोड़ा समुद्रपर्यना समुली पृथ्वीकी परिक्रमा करके पीछेकी और राजपृह्यामका नगर भिला । सक्ष्रेयका पुत्र मेचलीय व्हांका राजा था । उसने जब सुना कि अर्जुन मेरे नगरके निकट आये है तो शिवय-धर्ममें स्थित होका उन्हें युद्धके दिन्ये आमन्तित किया । तत्पद्धात् सर्व भी धनुष-बाजसे सुस्तितत हो स्वयन्त्र बेदकर नगरसे बाहर निकला । उसने फेटल आते हुए अर्जुन्यम् धावा करके कहा—'मारत ! वर्षो इस घोड़के पीछे-पीछे फिर खे हो ? में इसे अभी पकड़का दिन्ये बाता है । हिम्मत हो तो इसे खुड़ानेका यहां करो । यदि मेरे पूर्वजोने कभी पुद्धमें तुष्हारा खागत न किया हो तो में बह कभी पूरी कर्ममा—मेरे हारा आज तुष्हारा सरकार होता । पहले तुम मुझ्यर प्रहार करो, फिर में भी तुमयर प्रहार करोगा ।

मेधसंधिक ऐसा कहनेया पाण्डुन-दन अर्जुन हैसकर बोले—'राजन् । येरा जल तो यह है कि जो मेरे कार्यमें किए डाले उसीको में रोक्ट्रे, अतः तुम अपनी पूरी प्रक्ति लगाकर मेरे कपर प्रहार करो ।' यह सुनकर पहले मगधराज मेधसंधिने ही प्रहार किया । उसने अर्जुनपर इजारों बाणोंकी वर्षा की; किंतु गाण्डीवधारी धन्खपने उन सभी बाणोंको अपने सायकोंसे काटकर व्यर्थ कर दिया । साथ ही मेघसंधिके धन्न, पताकादण्ड, रस, बन्न, मोडे तजा रजके अन्य अङ्गोपर उन्होंने बहुत-से प्रन्यलित बाण छोड़े; किंतु राजाके शरीर और सारक्षिपर एक भी बाण नहीं मारा । मगबराज मेधसंधि इसको अपना पराक्रम समझने लगा और अर्जुनपर लगातार बाणोंकी वर्षा करता रहा । उसके प्रहारसे जब अर्जुन

केतरह चायात हो गये तो बन्होंने क्रोंबर्ग भरकर अपने चनुषपर जोरसे टंकार दी और सेचसीयके योग्रोको मारकर उसके सारविका भी सिर उद्दा दिया। फिर शुराकार वाणसे उसके महान् चनुषको काट हाला और इसतराण नष्ट करके उसकी चारा और पताकाको भी काट गिराया। उस समय मेचसीयको बड़ी पीड़ा हुई और यह गदा तेकर अर्जुनपर दूर पड़ा, परंतु सामने आते ही धनक्रवने अनेको बाण मारकर उसकी सार्णमण्डल नदाके हुकड़े-दुकड़े कर हाले। इस प्रकार जब मेचसीय रच, धनुष और गदासे बहित हो गया तो अर्जुनने उसे साम्हात हुए कहा—'केटा । तुमने क्षत्रिय-धर्मके अनुसार पूरा पराक्रम दिलाया, अब अपने घर जाओ। तुम अभी बात्रक हो। इस युद्धमे तुमने जो शोर्च प्रकट किया है वही तुन्हारे तिस्ये बहुत है। महाराज पुधिश्वरका यह आदेश है कि युद्धमें राजाओंका वघ न करना; इसीतिस्ये मेरा अपराध करनेपर भी तुम अभीतक जीवित हो।'

अर्जुनकी बात सुनकर मेघसीधको यह विश्वास हो गया कि अब इन्होंने मेरी जान बोड़ दी है। तब वह अर्जुनके पास गया और हाथ जोड़कर उनका आदर करते हुए कहने रूपा— बीरवर! में परास्त हो गया। आपका करूपाण हो। मुझसे जो-को सेवा रुनी हो, उसे बताइये। मैं उसे अवस्य पूर्ण करूपा। वब अर्जुनने उसे धेर्ष देते हुए कहा— 'राजन्! तुम आगामी चंत्र पूर्णिमाको महाराज युधिहिरके अध्मेथ-यहमे पधारना।' उनके ऐसा कहनेपर सहदेवपुत्रने 'बहुत अच्छा' कहकार उनकी आजा खीकार की और अर्जुनका विधित्रत् पूजन किया। तदनक्तर, वह धोड़ा पुनः अपनी इच्छाके अनुसार समुद्रके किनारे होता हुआ बहु, पुण्डू और कोसल आदि देशोंमें गया तथा अर्जुनने भी उन-उन स्थानोंमें जाकर गाण्डीव धनुषको सहायतासे म्लेखोंकी अनेकों सेनाओंको परास्त किया।

तत्पश्चात् अर्जुन योड्नेका अनुसरण करते हुए दक्षिण दिशाकी ओर गये। कुछ दिनों काद उधरसे लौटकर वह स्वेत्काचारी अग्र चेदिदेशकी राजधानीमें पहुँवा। वहाँ शिशुपालका पुत्र शरभ राज्य करता था। उसने पहले तो अर्जुनके साथ युद्ध किया और उसमें परास्त होनेपर शासीय विधिक्षे अनुसार उनकी पूजा की । चेदिराजकी पूजा खीकार करके वह उत्तम अध काशी, अङ्ग, कोसल, किरात और तङ्गण आदि देशोमें गवा। उन सभी राज्योमें अर्जुनकी विधिवत् पूजा हुई। वहाँसे लौटकर वे दशार्ण देशमें पहुँचे। उस समय वहाँ महाबली विज्ञाह्नदका राज्य था। उसके साव अर्जुनका बढ़ा भर्षकर युद्ध हुआ और अन्तमें उसे परात करके वे निवादराज एकलव्यके राज्यमें गये। तहीं एकलब्बके पुत्रने युद्धके द्वारा उन्हें रोका । फिर तो निवादोंके साम उन्होंने बड़ा रोमाचकारी युद्ध किया और अन्तमें निषादराजपर किजय पाची । उसके द्वारा युजित होकर वे पुन: दक्षिण समुद्रकी ओर बढ़े। उधर भी इविद्, आंध्र, रोड, पाहिषक और कोलावलके प्रान्तीये रहनेवाले मेरीके साथ अर्जुनका युद्ध हुआ। उन सबको सहजर्ने ही जीतकर बे घोड़ेके साध-साथ सुराष्ट्र, गोकर्ण और प्रभासक्षेत्रमें गये। यहाँसे वह यज्ञका धोड़ा वृष्णिकीरोके द्वारा सुरक्षित परम रमणीय द्वारका नगरीमें जा पहुँचा। वहाँ जाते ही यहक्सी बालक उस घोड़ेको बॉबकर ले चले। इसी समय राजा

उपसेन वसुदेवजीके साथ पुरीसे बाहर निकले। उन्होंने बासकोको खोड़ा ले जाते देख उन्हें पना कर दिया। तदनन्तर, वे दोनों बड़े प्रेमके साथ अर्जुनसे मिले और शाबोक्त विधिके अनुसार उनका पूजन किया। तत्पक्षात् उन दोनोंकी आज्ञा



लेकर वे घोड़ेके साथ-साथ पश्चिम समुद्रके तटवर्ती देखींमें होते हुए पञ्चनद देशमें गये। वहाँ उनका घोड़ा इकानुसार विचरता हुआ गान्धार देशमें चला गया। वहाँ गान्धारराज शकुनिके पुत्रसे अर्जुनका बड़ा भयंकर युद्ध हुआ।

# गान्धारराजको परास्त करके अर्जुनका लौटना, यज्ञभूमिकी तैयारी और नाना देशोंसे आये हुए राजाओंका यज्ञकी सजावट देखना

वैशम्पायनजी कहते है—जनमेतव ! शकुनिका पुत्र | गान्धारोंमें सबसे बड़ा बीर और महारबी था। वह बहुत बड़ी सेना साथ लेकर अर्जुनका सापना करनेके लिये बढ़ा । उसके सैनिक शकुनिके वधका स्मरण करके अमर्थमें भरे हुए थे। सबने धनुष-बाण हाधमें लेकर पार्थपर आक्रमण किया। परम धर्मात्मा और किसीसे भी पराजित न होनेवाले वीरवर अर्जुनने उन्हें शान्तिपूर्वक समझाकर लड़नेसे रोका तथा युधिष्ठिरका हितकारी वचन भी सुनाया; किंतु वे अमर्वसे भरे होनेके कारण उनकी बात माननेको तैयार न हुए। अनेको | ज्ञकुनिके पुत्रने आगे बढ़कर पाणुनन्दन अर्जुनको रोका।

बोद्धा घोड़ेको चारों ओरसे घेरकर उसे पकड़नेके रिप्ये आगे बढ़े। यह देख पाण्डुनन्दन अर्जुन गाण्डीव धनुषसे छूटें हुए तेज धारवाले क्षुरोसे बिना परिश्रमके ही उनके मस्तक काटने लगे । इस प्रकार मार पड़नेपर बाणोंसे पीड़ित होनेके कारण वे सब सैनिक घोड़ा छोड़कर बड़े बेगसे अर्जुनकी ओर लौट पड़े। उन सची गान्धारोंके द्वारा रोके जानेपर भी तेजस्वी बीर अर्जुन नाम ले-लेकर उनके सिर काटने और गिराने लगे। जब बारों ओर गान्धारोंका संहार आरम्ब हो गया तो तब अर्जुनने बिस प्रकार क्यत्रवका सिर उद्यादा था, उसी प्रकार शकुनि-पुत्रके शिरखाणको अर्थवन्त्रकार बाणसे काट गिराया। यह देखकर गान्यारोको बद्धा विस्तय हुआ और वे सब-के-सब यह समझ गये कि अर्जुनने जान बुद्धाकर गान्यारराजको जीवित छोड़ दिया है। इस समय गान्यारराज शकुनिका पुत्र अपने घागते हुए सैनिकोके साख खर्च घी धाम खड़ा हुआ। सम्पूर्ण सेनाके मनुष्य, हाथों और घोड़े इधर-उघर घटकने लगे। सारी फीज गिरती-पहली मागने लगी, उसके अधिकांस सिपाही युद्धमें चारे गये और वह बारेबार युद्धभूमिमें ही चक्कर काटने लगी।

तदनन्तर, गान्यारराजकी माता अत्यन्त भयभीत होकर बूढ़े मन्त्रियोंको आगे करके नगरसे निकली और उत्तय अर्घ्य लेकर रणभूमिमें उपस्थित हुई । आते ही उसने अपने रणोन्मत पुत्रको पुद्ध करनेसे रोका और अर्जुनको पूजा करके उन्हे प्रसन्न किया । अर्जुनने भी उसका सत्कार करके उसके उसर अनुपह किया और राकुनिके पुत्रको सानवना देते हुए कहा—'महाबाहो ! तुमने जो मुझसे युद्ध करनेका विकार किया, यह मुझे पसंद नहीं आया; क्योंकि हुम तो मेरे धाई ही हो। मैंने माता गान्धारी और पिता धृतराहुको याद करके पुद्धमें तुम्हारी उपेक्षा की है, इसीसे अवतक जीवित हो। केवल तुम्हारे अनुगामी सैनिक ही मारे नवे हैं। अब हमलोगोमे ऐसी बात नहीं होनी बाहिये। आयसका वैर प्रान्त कर देना उच्चित है। अब तुम कभी इस प्रकार हमलोगोंके विरुद्ध युद्ध ठाननेका विवार न करना। आगामी वेजकी पूर्णिमाको महाराज पुचित्रिका अध्ययेथ-यत होनेवाला है। उसमें तुम अवइय प्रधारना ।'

गान्धारराजसे यो कहका अर्जुन हवानुसार विचानवाले प्रोप्नेक पीछे चल दिये। अब वह प्रोड्ड हम्लिनपुरको राह पकड़का लॉट पड़ा। इसी समय महाराज पुविद्वितको जासुसोको जवानी अर्जुनके लौटनेका समाचार पिला। 'वे सकुशल आ रहे हैं और गान्धार तथा दूसरे देशोमें उन्होंने अर्पुत पराक्रम दिलाया है' इत्यादि वाते सुनकर उनको खुशीका ठिकाना न रहा। उस दिन पाय महोनेके सुक्रपहको हादशी तिथि थी और उसपे उत्तम नक्षणका योग था, यह जानकर महातेजस्वी धर्मराज पुधिहिरने अपने माई भीच, नकुल और सहदेवको बुलाया और भीमको सम्बोधित करके कहा—'भीमसेन! तुन्हारे होटे भाई अर्जुन घोड़के साथ-साथ आ रहे हैं। इधर यह आरब्ध करनेका समय भी निकट आ गया है। मायकी पुर्णिमा आ हो गयी। अब बीचमें केवल फाल्गुनका महोना वाकी है। अतः बेदके प्रशंगत विद्वान् ब्राह्मणोको भेजना चाहिये कि वे अश्वमेध-यज्ञकी सिद्धिके लिये उपयुक्त स्थान देखें।' यह सुनकर भीमसेनने तत्काल राजदााका पारत्न किया। अर्जुनके स्पैटनेका समाचार सुनकर उनका चित्त बहुत प्रसन्न हुआ था। तत्पश्चात् भीमसेन यत्र-कर्ममें कुञ्चल ब्राह्मणोको आगे करके होशियार कारीगरोके साथ नगरसे बाहर गये और शालवृक्षसे भरे हुए सुन्दर स्थान पसंद करके उसे खारों ओरसे नाप लिया। तत्पक्षात् वहाँ उत्तम मार्गोसे सुशोधित पञ्चभूमि तैयार करायी। उस भूमिने संकड़ों महत्व बनवाये गये, जिनके फर्वार्वे अच्छे-अच्चे छा बड़े हुए थे। यहशाला सोने और राजोंसे सजायी गयी थी। वहाँ सुवर्णमय विधित्र खम्भे और बड़े-बड़े तोरण समें हुए थे। धर्मात्मा चीमने यज्ञमण्डपके सन्ती स्थानीमें शुद्ध सुवर्णका उपयोग किया था। उन्होंने अन्त:पुरको कियों और जिन्न-मिन्न देशोंसे आये हुए राजाओं तका ब्रह्मणोके खनेके लिये अनेको उत्तय भवन वनसाये। डन सकका निर्माण चारकीय निधिक अनुसार हुआ **था**।

यह सब काम हो जानेपर भीमसेनने महाराज युधिहिरकी आज़ारे विधिज राजाओंको निमन्त्रण देनेके रित्ये तुत भेजे । निमन्त्रण पाकर ये समी राजा अनेको प्रकारके राज, विद्यां, योड़े और नाना भौतिक अस-शक रिकर यहाँ उपस्थित हुए । इन नव्यागत अतिकियोंका सरकार करनेके रित्ये राजा युधिहिरने अझ, पान और अत्योकिक सम्याओंका प्रकथ किया । भावत, सक्तर और गो-रससे भरे हुए भाँति-भाँतिके भावन और अनेको सर्वारियों ही । वर्षराजके उस महान् यज्ञये क्यून-से ब्रह्मकारी मुनि भी प्रधारे । अख्ये-अख्ये ब्राह्मण अपने दिष्योंको साथ लेकर आये । महातेजस्वी पुधिहिर द्वाम कोड़कर स्वयं ही इन सबका विधिवत् सरकार करते और ज्वातक उनके किये योग्य स्थानका प्रबन्ध न हो जाता तबतक उनके साथ-साथ खते थे । तत्प्रधात् कारीगरोंने आकर राजा पुधिहिरको यह सूकना दी कि यज्ञपण्डपका सारा कार्य पूरा हो गया । यह सुनकर वे अपने भाइयोसहित खहुत प्रसन्न हुए ।

वदनचर, यज्ञपं साँम्मालत होनेके लिये आये हुए राजात्मेग यूम-यूमकर भौमसेनके द्वारा तैयार कराये हुए यज्ञम्यव्यकी जन्म सजावट देखने लगे। उन्होंने सुवर्णके बने हुए वोरण, प्राच्या, आसन, विहार, रखोंके डेर, घड़े, वर्तन, कड़ाड़े, कलका और बहुव-से कटोरे देखे। वहाँ कोई भी ऐसा सामान नहीं दिखायी दिया, जो सोनेका बना हुआ न हो। ज्ञान्त्रोक विधिके अनुसार जो लकड़ीके यूप बने हुए थे, उनमें भी सोना जड़ा हुआ वा। इस प्रकार यह यज्ञाला पशु, गी, धन और धान्य सभी दृष्टियोंसे सम्पन्न एवं आनन्द कवानेवाली थी। उसे देखकर राजाओंको बड़ा विसम्य हुआ। ब्राह्मणों और | तालाब भरे हुए थे। उस महान् व्हामें अनेकों देशोंके लोग जुटे वैश्योंके लिये वहाँ परम सादिष्ट अजका भण्डार भरा हुआ | हुए थे। सारा बन्दुईंग्य ही वहाँ एकडित दिसावी देता था। था। प्रतिदिन एक लाख ब्राह्मणोंके भोजन कर लेनेपर | हजारों प्रकारकी जातियाँ बहुत-से पात्र लेकर वहाँ उपस्थित बार-बार डंका पीटा जाता था। धर्मराजका यज्ञ रोज-रोज | होती थीं। सैकड़ों और हजारों पुरुष झाझणोंको तरह-तरहके इसी रूपमें बालू रहा । अन्नके बहुत-से पर्वतके समान हेर | जाने-पीनेके पदार्थ परोसते रहते थे । वहाँ ब्राह्मणॉको

दिलापी देते थे । दानिकी नहरें बनी हुई थीं और पीके अनेकों । राजेकित भोजन दिया जाता था ।

# श्रीकृष्णका युधिष्ठिरसे अर्जुनका संदेश कहना, अर्जुनका हस्तिनापुरमें आना तथा उलूपी और चित्राङ्गदांके साथ बधुवाहनका आगमन

वैद्याप्यायनवी कहते हैं—राजन् ! युधिद्वितने अपने वहाँ | बहुत-से बेदार राजाओंको उपस्थित देलकर श्रीमसेनसे कहा—'भाई ! यहाँ जो-जो राजा पधारे हुए हैं, सभी अत्यन श्रेष्ठ एवं पूजाके योग्य है; अतः तुम उनका वजीतित स्तकार करो ।' राजाकी आद्वा पाकर महातेकावी भीमसेन नकुल और सहदेवको साथ लेकर पत्रमें आये हुए छजाओंके आतिध्य-सत्कारमें लग गर्थ । इसके बाद धगवान् श्रीकृष्ण बलतेवर्जीको आगे करके सात्यकि, प्रयुष्ठ, गट, निरुत, साम्ब तथा कृतवर्गा आदि वृष्णिवंशियोंके साथ युविहिएके पास आये। भीमसेवने इव लोगोंका भी विभिन्नत् सत्कार किया। फिर में स्थोसे भरे हुए घरोपें जाकर रहने हन्ने। भीकृष्ण युधिष्ठिरके पास बैठकर बोड़ी देताक बात करते रहे। अन्तर्ये बोले—'राजन् । पेरे पास इरकाका खनेवाला एक विश्वासपात्र मनुष्य आया था। उतने अर्जुनको अपनी आँसो देसा था। वे अनेको त्यानीपर युद्ध करनेके कारण बहुत दुर्बल हो गये हैं। उसने यह भी जताया कि महाबाह् अर्जुन अब निकट आ प्रश्ने हैं, इसलिये अब आप अश्वपेध-यज्ञकी सफलताके लिये आवस्यक कार्य प्रारम्भ कर दीजियें।'

यह सुनकर धर्मराज युधिहिर कहते हागे—'माध्य ! बढ़े सीधान्यकी बात है कि अर्जुन कुशलपूर्वक लीट रहे हैं। उन्होंने जो कुछ संदेशा दिया हो, उसे मैं आपके पुँहसे सुनना बाहता है।' भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'महाराज ! मेरे पास जो मनुष्य आया था, उसने अर्जुनकी बात चाद करके मुझसे इस प्रकार कहा—'श्रीकृषत ! आप समय देखकर मेरा यह कथन महाराज युधिष्ठिरको भी सुना दीजियेगा। अञ्चमेष-यज्ञमें प्राय: सभी राजा आयेंगे। जो त्येन आ जार्य, उन सकका पूर्ण सत्कार होना बाहिये, वही हमारे योग्य काम है। राजसूय-यज्ञमें अर्ध्य देनेके समय जो दुर्घटना हो गयी थी

बैसी इस बार नहीं होनी चाहिये। राजा युधिष्ठिर और आप देनोंको सलाह करके ऐसा ज्यास करना चाहिये, जिससे राजाओंके पारस्परिक हेपाता पुनः इन प्रजाओका संहार न हो ।' राजन् ! इस यनुष्यने अर्जुनकी कही हुई एक बात और कताची बी. उसे भी सुन स्त्रेजिये—'इस यज्ञये मणिपुरका राजा बधुवाइन भी आनेवाला है यो महान् तेजसी और मेरा प्रिय पुत्र है। मेरे प्रति इसकी बड़ी प्रति। और अनुरक्ति है, ज्ञाके आनेपर आप मेरी अपेक्षा उसका विशेष सत्कार करें।'

अर्जुनका संदेश सुनकर धर्मराज पुधिष्ठिरने उसका इट्पसे अधिनन्दन करते हुए कहा—'भगवन् ! आपने जो यह जिय सन्तवार सुनाया है उसे मैंने अवही तरह सुन लिया। आपका अमृतमय कवन मेरे मनको आनन्दमप्र किये देता है। मेरे सुननेमें आणा है कि चिन्न-चिन्न देशोंमें वहकि एजाओंके साथ अर्जुनको कई बार युद्ध करने पड़े हैं। इसका क्या कारण है ? मैं एकानामें बैठकर अर्जुनके बारेमें जियार करता है तो यही जान पहला है कि में सबसे अधिक दुःसके भागी हैं। उनका शरीर तो सभी शुध तक्षणोसे सम्पन्न है, फिर उसमें अञ्चय तक्षण कोन-सा है, जिसके कारण अधिक कष्ट क्ठाना पड़ता 🖁 ।

युधिष्ठिरके इस प्रकार पूछनेपर भगवान् श्रीकृष्णने बहुत सोसकर इतर दिया—'राजन्! अर्जुनकी फिलिस्प औसतसे कुछ अधिक योटी है। इसके सिवा और कोई अशुभ लक्षण उनके शरीरमें मुझे भी नहीं दिखाची देता। फिल्लियोंके योटे होनेसे ही उन्हें सदा रास्ता कलना पड़ता है। और कोई कारण नहीं मालूम होता, जिससे उन्हें दु:स भोगना पड़े।' अर्जुनके सम्बन्धमें विचित्र बाते सुन-सुनकर भीमसेन आदि पाण्डय तथा यह करानेवाले ब्राह्मण विशेष प्रसन्न हो खे वे। इन स्पेगोमें अभी अर्जुनविषयक बातचीत हो ही रही वी कि अर्बुनका भेजा हुआ तूत वहाँ आ पहुँचा। वह बड़ा

मुद्धिमान् था। उसने युधिहिरके पास जाकर उन्हें प्रणाम किया और अर्जुनके आनेका समाचार सुनाया। उसकी बात सुनकर राजा युधिष्ठिरकी औसोमें आन्दके औसू एलक आये और पह प्रिय वृत्तान निवेदन करनेके कारण उस दूतको पुरस्काररूपमें उन्होंने बहुत-सा धन दिया। दूसरे दिन सम्बेरे ही अर्जुन आये । चारों ओर इसकी चर्चा होनेसे नगरमें कोलाहल-सा मच गया। यज्ञसम्बन्धा घोडेको टापसे युक उड़ने लगी और उसके बीचमें चलता हुआ वह अन्न उद्ये:अवाके समान द्रांचा पाने लगा। उस समय लोगोके मुससे निकली हुई आनन्द्राधिनी बाते अर्जुनको सुनाची देने लगीं। लोग कह रहे थे—'पार्थ'। बड़े सौमान्यकी बात है कि तुम घोड़ेसहित कुशलपूर्वक लीट आवे । तुन्ते पाकर राजा युषिष्ठिर धन्य है। तुष्हार सिवा दूसरा कौन है जो सारी पृथ्वीपर प्रोहेको पुनाकर पूनव्यतक समल राजाओपर विजय पा जाय और कुशलपूर्वक लॉट आवे। अतीत युगर्वे

वो सगर आदि महात्या राजा हो चुके हैं, उन्होंने भी कभी ऐसा पुरुवार्थ किया था, वह हमारे सुननेमें नहीं आया है।'

लोगोकी ये बातें सुनते हुए बर्पात्वा अर्जुन यज्ञशालाकी और बले। इस समय मन्त्रियोंसहित राजा युधिष्ठिर और यदुनन्दन भगवान् श्रीकृष्याने यृतराष्ट्रको आगे करके उनकी अगवानी की। निकट आनेपर अर्जुनने पहले पितातूल्य धृतराष्ट्र और धर्मराज युधिष्ठिरके चरणोर्मे प्रणाम किया। फिर भीमसेन आदिका विशेष सत्कार करके वे श्रीकृष्णको गलेसे लगाकर मिले। उन सबने एकतित होकर अर्जुनका सत्कार किया और अर्जुननें भी उन सबका विधिवत् पूजन किया। तत्पक्षात् वे विज्ञाम करने लगे। इसी समय अपनी दोनों माताओंके साद राजा बधुवाइन भी आ पर्शुचा । वह कुरुकुलके वृद्ध पुरुषों तथा अन्य राजाओंको विधियत् प्रणाम करके डनके द्वारा सत्कार पाकर बहुत प्रसन्न हुआ। इसके बाद अपनी दादी कुन्तीके सुन्दर यहलाने बाला गवा।

#### वश्वाहन आदिका सत्कार तथा अश्वमेध-यज्ञका आरम्प

वैदान्यायनती कातो है—जनमेजय । महातमे प्रचेत्र करके बच्चबहनने मीठे बचन बोलका अपनी टाटीके



चरणीमे प्रणाम किया। इसके बाद देवी चित्राङ्गदा और

किर सुच्छा तथा कुरुकुलको अन्य क्षियोगे भी वे प्रवाधीन्य मिलों। उस समय कुनीने उन दोनोंको नाना प्रकारके रह भेट दिये । प्रोपक्ष, सुच्छा तथा अन्य सिब्योने भी अपनी ओरसे माना प्रकारके उपहार दिये । तत्प्रकात् वे दोनो देवियाँ बहुपूल्यः इच्याओपर विराजधान हुई । कुन्तीने इन दोनोंका बदा सत्कार किया। महातेजली बधुवाहन भी कुन्तीसे सल्कार पाकर महाराज धृतराङ्को यास उपस्थित हुआ और विशिक्षे अनुसार उसने उनका चरणस्वर्श किया। इसके बाद राजा युधिहिर और भीमसेन आदि सभी पाण्डवोंके पास जाकर बच्चवाहनने विनयपूर्वक उनका अधिवादन किया। उन सब लोगीने प्रेमका उसे हातीसे तया लिया और उसका वश्रीचित सत्कार किया। इसी प्रकार यह प्रशुप्रकी भाँति विनीतभावसे सङ्ग-वक-गदाबारी भगवान् श्रीकृष्णको संवामे उपस्थित हुआ। श्रीकृषाने उसे एक बहुमूल्य रच प्रदान किया, जो सुन्वरी साजोसे सकाया हुआ, सबके द्वारा प्रशंसित और अत्यन ज्वम वा। उसमें दिव्य घोड़े जुते हुए थे। तत्पक्षात् धर्मराज युधिष्ठिर, भीमसेन, अर्जुन, नकुल और सहदेवने अलग-अलग बधुवाहनका सत्कार करके उसे व्यक्त-सा धन दिया है। तकता कुछ वह है तहा से हर क

इसके तीसरे दिन सत्वकतीनन्दन महर्षि व्यासवी अलुपीने भी विनीत भावसे कुन्ती और डीपदोके चरण छूचे। | युधिष्ठिरके पास आकर बोले—'कुन्तीनन्दन ! तुम आजसे

यज्ञ आरम्य कर हो। उसका समय आ गया है। यज्ञका शुध पुहूर्त उपस्थित है। याजकगण तुन्तें बुत्स रहे हैं। तुन्हारे इस यज्ञमें किसी बातको कमी नहीं रहेणे, यह किसी भी अङ्गमं हीन नहीं होगा, इसलिये 'अहीन' (सर्वाङ्गपूर्ण) कहतायेना। इसमें सुवर्णनामक इत्यक्ती अधिकता है; अतः यह 'बहुसुवर्णक' नामसे विस्थात होगा। महाराज! यज्ञके प्रधान कारण डाह्मण ही हैं, इसलिये तुम उन्हें तिगुनी दक्षिणा देना; ऐसा करनेसे तुन्हें तीन अश्वमेथ-प्रज्ञोंका पत्न मिलेगा और तुम झातिवश्यके पापसे भी मुक्त हो जाओगे। इस यज्ञके अन्तमें जो तुन्हें अवध्य-कान करनेका अवस्तर मिलेगा, यह परम प्रवित्र और पावन बनानेवाला है।'

सहिषे व्यासके ऐसा कहनेयर धर्मांचा राजा युविक्तिने तैयार करावे अग्रमंध-यहकी सिद्धिके लिये इसी दिन दीक्षा प्रहान की और तथार हुई व्यास करावे अन्तर दिक्षणासे युक्त तथा सम्पूर्ण कामना और प्रांचा पाने यह दिखा। उसमें वार स्थान वेदीके हाता और सम्पूर्ण विधियोंके जाननेवाले याजकीने ही साम और सम्पूर्ण विधियोंके जाननेवाले याजकीने ही साम और सम्पूर्ण विधियोंके जाननेवाले याजकीने ही सोमेंक पंता विधिका उपदेश दिया काले थे। उन्होंने वहमें कहीं भी भूल में। उन्होंने वहमें कहीं भी भूल से । उन्होंने वहमें कहीं भी भूल से । उन्होंने वहमें अनुसार और उक्ति रीठिसे पूरा किया। सोमयान सम्पूर्ण हाकों सोमलताका रस निकालकार कमा प्रांची किया। सोमयान सम्पूर्ण हाकों सोमलताका रस निकालकार कमा प्रांची की मन्या वा। नकने और सम्पूर्ण हाकों और सम्पूर्ण होनेके सोमला युधिहरकों आजासे महान् तेवली भीमसेन सम्पूर्ण होनेके भोजनाविधीकों मोजन देनेक कामपर सदा हुटे रहते थे। काले थे।

बहुको बेटी बनानेमें निपुण बाबकरण प्रतिदित साखोक विधिके अनुसार सब कार्य सम्पन्न किया करते थे, उस बहुके सदस्वीये कोई भी ऐसा नहीं था, जो छही अङ्गोका विद्वान, बहुक्य-बहुका पालन करनेवाला, अध्यापनकार्यमें कुशल तवा बाद-विवादमें प्रजीण न हो।

तत्पद्यात् अव यूपको स्थापनाका समय आया तो याक्कोने वत-भूमिये बेलके छः, लैंग्से छः, मलाशके छः, देवदासके दो और लसोड़ेका एक—इस प्रकार इकीस पूप साई किये। इनके सिवा पर्यराजकी आज्ञासे भीमसेतने यहकी शोधांके लिये और भी बहुत-से सुवर्णमय यूप सब्दे कराये। प्रक्रकी येदी बनानेके सिव्ये सोनेकी ईंटे तेवार करायी गयी थीं। उनके हारा जब बेदी बनकर तेयार हुई तो वह दक्ष-प्रजापतिकी यात्रवेदीके समान क्षोभा पाने लगी। उस पज़मण्यपर्वे अग्निसवनके लिये बार स्थान कने थें। उन सककी लंबाई अठारह-अठारह हाकको थी। उनका आकार गरहके समान द्या, जिसमें सोनेके पंत्र लगे हुए थे । उन वेदियोपर त्रिकोण कुण्ड बने हुए श्रे । उन्होंने अफ्रियापनका कार्य हुआ । किम्पुरूप और किसरगण यहाराताकी शोधा बढ़ा रहे थे। उसके घारों ओर सिद्धों और बाह्यपाँका निवास था। व्यासनीके शिष्प, जो सन्पूर्ण फ़ान्होंके प्रणेता और यहकर्यमें कुदाल शे, वस प्रहारें सदस्य थे। देवर्षि नारद, गुम्बुरू, विश्वावसु, वित्रसेन तका गानकितार्थे प्रकीण दूसरे-दूसरे गन्धर्य भी वर्ती मौजूद थे। नाचने और गानेमें कुड़ाल गन्धवंशोग प्रतिदिन बहुत्सार्य सम्पन्न होनेके बाद अपनी कलाके हारा ब्राह्मणीका सनोरखन

# युधिष्ठिरका ब्राह्मणोंको दक्षिणा देना और राजाओंको भेंट देकर विदा करना

वैशम्मायनजी बहते हैं—राजन्! इस प्रकार इन्नके
समान तेजस्थी राजा पुधिष्ठिरका यज्ञ पूर्ण हुआ। तत्यक्षान्
शिष्योंसहित भगवान् व्यासने उनके अध्युद्ध होनेका
आशीर्वाद दिया। फिर युधिष्ठिरने ब्राह्मणोको विधिपूर्वक एक
हजार करोड़ (एक लगब) स्वर्णपुडाएँ दक्षिणामे देकर
व्यासनीको सम्पूर्ण पृथ्वी रान कर ही। सत्यवतीनन्दन व्यासने
उस दानको स्वीकार करके धर्मराज पुधिष्ठिरसे कहा—
'राजन्! तुष्हारी दी हुई इस पृथ्वीको पुनः तुष्हारे ही
अधिकारमें छोड़ता हूँ, तुम मुझे इसकी कीमत दे दो; क्वोंकि
ब्राह्मण धनके ही इच्चक होते हैं (राज्यके नहीं)।' तत्यक्षात्
महामना पुधिष्ठिरने उन ब्राह्मणोसे कहा—'अश्वमेध-यहमें

पृथ्वीकी दक्षिणा देनेका विधान है। अतः अर्जुनके द्वारा जीती हुई यह सारी पृथ्वी मैंने ऋत्विजोको दे दी है, अब मैं चनमें बला जाऊँगा। आफ्लोग कानुहॉडको विधिक अनुसार इसे बार भागोमें बॉट लीजिये। मैं ब्राह्मणकी सम्पत्ति नहीं लेना बाह्या। मेरे भाइयोका विचार भी ऐसा ही रहता है।'

उनके ऐसा कहनेपर घोमसेन आदि घाइयों और हैपदीने एक खरसे कहा—'हाँ, पहाराजका कहना बिलकुल ठीक है।' इस महान लागकी बात सुनकर सबके रोगटे खड़े हो गये। इसी समय आकाशवाणी हुई—'पाण्डवों! तुम धन्य हो।' समस्त बाह्मण उनके सत्साहसकी प्रशंसा करने लगे। तब भगवान् व्यासने ब्राह्मणोंके बीचमें युधिष्ठिरकी प्रशंसा करते हुए कहा—'राजन् । तुमने तो या पृथ्वी मुझे दे ही दी है। अब मैं अपनी ओरसे इसे वापस करता हूँ। इसके बदलेमें ब्राह्मणोंको सुवर्ण दे दो और पृथ्वीको अपने ही पास खते हो।' इसके बाद भगवान् श्रीकृष्ण खेले—'धर्मराज ! भगवान् व्यास जो आजा दे रहे हैं उसीके अनुसार आपको कार्य करना चाहिये।' यह सुनका कुरुकेष्ठ युधिष्ठिर भक्षपोसतित बहुत प्रसन्न हुए और प्रत्येक जन्नारको उन्होंने एक-एक करोड़की तिगुनी दक्षिणा दी। महाराज मस्तके मार्गका अनुसरण करनेवाले राजा युचिष्ठिरने उस समय जैसा महान् त्याग किया था, बैसा इस संसारमें दूसरा कोई नहीं कर सकता । महर्षि व्यासने वह सुवर्णराद्या लेकर ब्राह्मणीको दे दी और उन्होंने बार भाग काके उसे आधसमें बॉट रिप्या, इस प्रकार पृथ्वीके मूल्यके रूपमे सुवर्ण देकर राजा पृथ्विहर अपने भाइयोगहित बहुत प्रसन्न हुए । उनके सारे पाप भुल गर्गे और उन्होंने सर्गपर अधिकार प्राप्त कर लिया। व्यक्तियोंने अपनेको मिली हुई अनन्त सुत्तर्गकी बेरीको बढ़े आनन्द और जसाहके साथ दूसरे-दूसरे ब्राह्मणोंको बाँट विया । व्यवसारमध् थी जो कुछ सुवर्ण या सोनेक आसूत्रण, तोरण, यूप, पई, वर्तन और हरें थीं, उनको भी युधिहरकी आज़ा लेकर ब्राह्मणोने बाँट लिया । ब्राह्मणोके लेनेके बाद जो यन यहाँ पड़ा रह गया, उसे शक्षिय, वैत्रय, शुर् तथा स्लेख जातिके स्क्षेप उठा ले मधे । धर्मराज युधिष्टिरने जाहायोंको सनसे पूर्ण तुप्त कर दिया था। वे बहुत प्रसन्न होकर अपने-अपने घर गये। उस महती सुवर्णराशिमेंसे भगवान् व्यासको जो अपना भाग मिला बा, उसे उन्होंने बढ़े आदरके साल कुन्तीको

चेंट कर दिया। ब्राह्मरके द्वारा खेहपूर्वक मिले हुए उस धनको पाकर कुन्तीदेवी बहुत प्रसन्न हुई और उन्होंने उससे बड़े-बड़े पुण्यकार्य किये। यहके अन्तमे अवभूध-स्नान करके पापतहित हुए राजा बुधिष्टिर अपने भाइयोंके साथ इस प्रकार शोभा पाने लगे, जैसे देवताओंके साथ इन्द्र सुशोभित होते है। ठदनचर, पाण्डवीने यज्ञमें आये हुए राजाओंको भी तत्त्व-तत्त्वके रत्न, हाबी, घोड़े, आपूचण, खियाँ, वस और सुवर्ण भेट किये । फिर राजा बच्चवाहनको पास बुलाया और उसे बहुत-सा धन देकर विदा किया। इसके बाद अपनी वहिन दुःशलाकी प्रसन्नताके लिये उन्होंने उसके पोतेको सिन्द्रदेशके राज्यपर अधिपक्त किया। इस प्रकार कुरुराज युचिष्ठिरने सब राजाओंको असी तरह यन दिया और उनका विशेष सत्कार करके विदा कर दिया। इसके बाद उन्होंने धनवान् ओकृष्ण, महाबाली बलराम तथा प्रयुद्ध आदि हजारी वृष्णियोरोको विधिवन् पूजा करके इन्हें द्वारका जानेके रिप्नी लोकृति हो। धर्मराज युधिहिरका वह यह इस प्रकार पूर्ण हुआ । उसमें अब, घन और रहोकी देरी लगी हुई थी । कई ऐसे तालाब बने थे, जिनमें भीकी ही कीसड़ जमी हुई थी। अक्रके तो पहाड़ ही रहते थे और रसोकी नदियाँ बहती भी। जिसको जैसी इच्छा हो, उसको वही कस्तु दी जाय और सकको इन्द्रस्तुसार भोजन कराया जाय—यह घोषणा दिन-रात जारी रहती थी। धर्मराजने उस यज्ञमें धनको पानीके समान बहाया । सब प्रकारकी कामनाओं, रहाँ और रसीकी क्यां को तथा इस प्रकार पापरहित एवं कृतार्थ होकर उन्होंने अपने नगरमे प्रवेश किया।

# युधिष्ठिरके यज्ञमें एक नेवलेका उच्छवृत्तिधारी ब्राह्मणके सेरभर सत्तू-दानकी महिमा बतलाना

जनमेजयने पूरा जहान् । मेरे प्रपितामा धर्मराज पुषिष्ठिरके यहाने यदि कोई अध्ययंत्रनक घटना हुई हो तो आप उसे बतानेकी कृषा करें ?

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

वैशासायनवीने करा—राजन् । युधिष्ठिएका यह महान् अग्रमेथ-पान जब पूरा हुआ, उसी समय एक बड़ी उत्तम किंतु महान् आश्चर्यमें डालनेवाली बटना घटित हुई, उसे बतलाता हूं, सुनो—उस यजमें श्रेष्ठ ब्राह्मणों, जातिवालों, सम्बन्धियों, वन्यु-बान्धवों, अंधों तथा दीन-टरिडोंके तुस हो जानेपर युधिष्ठिरके महान् दानका चारों ओर शोर हो गया। उनके उसर पूलनेकी वर्षा होने लगी। उसी समय वहाँ एक नेवला आया । उसकी आँखें नीत्में कीं और उसके शरीरके एक तरफका माग सोनेका हा । उसने आते ही एक बार वसके समान भवकर आवाब देकर समस्त मुगों और पश्चियोंको भयभीत कर दिया और फिर पनुष्यकी भाषामें कहा— 'राजाओं । तुष्तारा यह यह कुरुक्षेत्रनिवासी एक उच्चवृत्तियारी उदार ब्राह्मणके सेरमार सन्दु-दान करनेके बराबर भी नहीं हुआ है ।'

नेवलेकी बात सुनकर समस्त हाह्मणोको बड़ा आश्चर्य हुआ और वे उसे बारों ओरसे घेरकर पूछने रूगे—'नकुल ! इस यज्ञने तो साधु पुरुषोका ही समागम हुआ है, तुम कहाँसे



आ गर्चे ? तुममें कौन-सा कर और कितना झाराजान है ? तुम किसके सहारे रहते हो ? हमें किस तरह तुन्हारा परिवाप प्राप्त होगा 7 तुम किस आधारपर हमारे इस व्हकी निन्दा करते हो ? हमने नाना प्रकारकी यह-साध्यी एकप्रित करके शास्त्रीय विधिकी अवहेलना न करते हुए इस व्याच्ये पूर्व किया है। शास्त्र और न्यायके अनुसार प्रत्येक कर्तव्य-कर्यका पालन किया गया है। पूजनीय पुरुवीकी विधिवत् पूजा की गयी है, अधिमें मन्त्र पढ़कर आहृति ही गर्वा है और देनेकेच्य वस्तुओंका ईंग्वारहित होकर दान किया गया है। यहाँ नाना प्रकारके दानोंसे ब्राह्मणोंको, उत्तम युद्धके द्वारा क्षत्रियोंको, भारतके हारा पितामहोको, रक्षाके हारा वैदयोको, सन्पूर्ण कामनाओकी पूर्ति करके उत्तम क्रिपोको, दवासे शूटोको, दानसे बची हुई वस्तुएँ देकर अन्य मनुष्योंको तथा राजाके शुद्ध बतावसे ज्ञाति एवं सम्बन्धियोको संतुष्ट किया गया है। इसी प्रकार पवित्र हथिष्यके द्वारा देवनाओंको और रक्षाका भार लेकर शरणागतीको प्रसन्त्र किया गया है। यह सब होनेपर भी तुमने क्या देखा या सुना है, जिससे इस व्यापर आक्षेप करते हो। इन ब्राह्मणोके निकट तुम सच-सच बताओ; क्योंकि तुम्हारी बातें विश्वासके योग्य जान पड़ती हैं। तुम स्वयं भी बुद्धिमान् दिसायी देते और दिव्यक्रय धारण किये हुए हो। इस समय तुनारा ब्राह्मणोके साथ समागम हुआ है, इसलिये तुम्हें हमारे प्रश्नका उत्तर अवद्य देना चाहिये।'

ब्राह्मणोके इस प्रकार पूछनेपर नेवलेने हैंसकर कड़—'व्यक्ट ! मैंने आपलोगोसे मिध्या अववा वर्षडमें आकर कोई बात नहीं कही है। मैने जो कहा है कि 'आपलोगोका यह यज्ञ उञ्चयुक्तिवाले ब्राह्मणके द्वारा किये हुए सेरघर सन्-दानके बराबर भी यही है' इसका कारण अवस्य आप खोगोंको बतानेयोग्य है। अब मैं जो कुछ कहता है, उसे आपलोग झान्तवित होकर सुने। कुरक्षेत्रनिवासी उष्प्रवृत्तियारी वानी ब्राह्मणके सम्बन्धमें पैने जो कुछ देखा अगैर अनुभव किया है, यह बड़ा ही उत्तम एवं अत्भुत है। उस बाग्रणके द्वारा न्यायतः प्राप्त हुए बोड़े-से अप्रका दान भी अत्यन्त ज्ञाम फलका साधक हुआ। यही प्रसंग आपरचेगोको बता रहा 🐌 कुछ दिनो पहलेकी बात है, धर्मक्षेत्र कुनक्षेत्रमें जहाँ बहुत-से धर्मत महात्मा रहा करते हैं, कोई ब्राह्मण रहते वे । वे उञ्चवृत्तिमे ही अपना जीवन-निवाह करते थे। कबूतरके समान अञ्चला दाना चुनकर लाते और क्सीसे कुटुम्बका पासन करते थे। ये अपनी स्ती, पुत्र और पुत्र-वर्ष्के साम रहका तपस्यामें संख्या थे। ब्राह्मण देवता शुद्ध आचार-विकास सनेवाले, धर्मात्मा और जितेन्द्रिय थे। वं प्रतिदिन दिनके छठे पागमें स्त्री-पुत्र आदिके साथ घोजन किया करते थे। यदि किसी दिन उस समय भोजन न मिला तो दूसरे दिन फिर असी चेत्रसमें अन्न यहण करते थे । एक बार वहीं बड़ा भवंकर अकाल पढ़ा । उस समय झाहावांके पास अञ्चल संग्रह तो या नहीं और ग़ेंतीका अन्न भी सूल गया षा; अतः उनके पास इत्यका किलकुल अधाव हो गया। प्रतिदिन दिनका छटा भाग आकर बीठ जाता; किंतु उन्हें समयपर भोजन नहीं मिलता था। बेचारे सब-के-सब पूर्व ही रह जाते वे । एक दिन ज्येष्ठके शुक्रपक्षमें दोपहरीके समय वे तपसी ब्राह्मण भूसा और गर्मीका कह सहते हुए अन्नकी कोजमें निकले । यूमते-धूमते भूक और परिश्रमसे व्याकुल हो **ड**ठे तो भी उन्हें अलका एक दाना भी नसीब नहीं हुआ। और दिनोकी भारत उस दिन भी उन्होंने अपने कुटुम्बके साथ इस्वास करके ही दिन काटा। धीर-धीरे उनकी प्राण-शक्ति क्षीण होने लगी । इसी बीचमें एक दिन दिनके छठे भागमें उन्हें सरका जो फिल गया। उस ब्राह्मण-परिवारके सब स्प्रेग तपस्त्री से। उन्होंने जोका सन् तैयार कर लिया और नैरियक नियम एवं जपका अनुष्ठान करके अधिमें विधिपूर्वक आहति देनेके पहात् वे बोड़ा-बोड़ा सत् बॉटकर भोजनके लिये बेंट । इतनेहामें कोई अतिथि ब्राह्मण वहाँ आ पहुँचा। अतिथिका दर्शन करके उन सबका इदय हवंसे खिल उठा। उसे प्रणाय करके उन्होंने कुछल-समाचार पूछा । ब्राह्मणपरिवारके सब

लोग विश्व वित्त वितेन्द्रिय, श्रद्धालु, दोष्कृष्टिसे स्वित, कोधको जीतनेवाले, सज्जन, इंग्यांभावसे रहित और वर्मह थे, उन्होंने अभिमान, मद और क्रोधको सर्ववा लाग दिया था। शुधासे कष्ट पाते हुए अतिथ ब्राह्मणको अपने ब्रह्मचर्य और गोजका परिचय देकर वे कुटीमें ले गये। वहाँ उज्यवित्ताले ब्राह्मणने कहा—'भगवन् । आपके लिये यह अर्घ्य, पाद्य और आसन मौगूद है तथा न्यायपूर्वक ड्यार्कित किये हुए ये परम पवित्र सन् आपको सेव्यमें उपनिवत हैं। मैंने प्रसन्ततापूर्वक इन्हें आपको अर्थण किया है, आप खीकार करें।'

्र उनके इस प्रकार कड़नेपर अतिबिने एक भाग सन् सेकर का रिया, किंतु कानेसे उसकी पूल भान न हुई। ब्राह्मधाने देखा कि अतिथि देवता अब भी भूले ही रह गये हैं तो ने यह सोधते हुए कि 'इनको किस प्रकार संतुष्ट किया बाय ?' उनके लिये आहारकी बिन्ता करने लगे। तब प्राप्त्रणकी समीने कहा—'नाथ । अस्य अतिथिको मेरा धान दे दीजिये, उसे साकर पूर्ण तूम होनेके बाद इनकी वहाँ इका होगी, चले जायेंगे।' अपनी पतित्रता पत्रीकी यह बात सुनकर प्राह्मणने उसकी अवस्थापर विवार किया । वे सार्थ जो भूराका कष्ट उठा रहे से, उनके द्वारा यह अनुसान करते देर न लगी कि 'यह बेबारी तो जुद ही बूखासे दुःस या जी है।' इसके सिवा, वह तपरिवनी बूढ़ी, बकी हुई और अत्यन दुर्बल भी भी। उसके दारीएमें चयदेशे बकी हुई हिंदुयोंका बीचामात्र रह गया था और वह सदा कॉपती खठी बी; अतः उसे अधिक शुधातुर जानकर ज्ञाद्रागको उसके विश्लेका राजू लेना उचित नहीं जान पड़ा, इसलिये उन्होंने अपनी भागसि कहा—'कल्याणी । अपनी सीकी रक्षा और पालन-पोषण करना कीट, यतंग और पशुओंका भी कर्तव्य है। पुरुष होकर भी जो सीके द्वारा अपना पालन-पोषण और संरक्षण करता है, यह मनुष्प दयाका पात्र है। यह उल्लब्स कीर्तिसे प्रष्ट हो जाता है और उसे उत्तम त्येकोंकों प्राप्ति नहीं होती। धर्म, काय और अर्थसम्बन्धी कार्य, सेवा-सुक्ता, वंश-परम्पराकी रक्षा, पितु-कार्य और स्वसर्पका अनुहान—ये सब सांके ही अधीन हैं। जो पुरुष खीकी रक्षा करनेमें असमर्व है, जा संसारमें महान् अपयशका धारी होता है और परलोकमें जानेपर उसे नरकमें गिरना पड़ता है।'

पतिके ऐसा कहनेपर ब्राह्मणी बोली— 'प्राणनाच । हम दोनोंके धर्म और अर्थ एक ही है, अत: आप मुझपर उसक हों और येरे हिस्सेका यह पावभर सन् लेकर अतिकिको दे हैं। विश्वोंका सत्य, धर्म, रति, अपने गुणोसे मिला हुआ कर्म

तका उनकी सारी अधिस्ताना पतिके ही अधीन है। माताका रज और फिताका वीर्य—इन दोनोंके मिलनेसे ही वंश-परम्परा जलती है। जीके रिश्ये पति ही सबसे बड़ा देवता है। कीको जो रित और पुत्रकप परसकी प्राप्ति होती है, वह पतिका ही प्रसाद है। आप पातन करनेके कारण मेरे पति, परण-पोषण करनेसे मर्ता और पुत्र प्रदान करनेके कारण कादाता है, इसलिये मेरे हिस्सेका सन् अतिविद्येवताको अर्पण कीजिये। आप भी तो जरा-वीर्ण वृद्ध, खुधातुर, अत्यन्त दुवंल, उपवाससे बके हुए और क्षीणकाय हो रहे हैं (फिर आप जिस तरह पूर्वका हैए। सहन करते हैं उसी प्रकार मैं भी सह हैंगी)।

पात्तीके ऐसा कहनेपर ब्राह्मणने सन् लेकर अतिथिसे कहा—'द्दिक्वर । यह सन् भी घटण कीजिये ।' अतिथि यह सन् भी लेकर का गया; किंतु उसे संतोष न हुआ। यह देखकर उक्कवृत्तिवाले ब्राह्मणको बड़ी बिन्ता हुई। तब उनके पुत्रने कहा—'पिताजी । मेरा सन् लेकर आप ब्राह्मणको दे ब्राह्मिये। मैं इसीमें पुष्प समझता है, इसलिये ऐसा कर रहा



है। मुद्रो सदा बह्मपूर्वक आपका पालन करना चाहिये; क्योंकि साधु पुरुष बृद्दे पिताके पारन-पोषणकी सदा ही अधिताबा किया करते हैं। पुत्र होनेका यही फल है कि वह बृद्धावस्थापे पिताकी रक्षा करें। श्रुतिकी यह सनातन आज़ा तीनों लोकोंचे प्रसिद्ध है (अत: आप यह सत् देनेमें कुछ अन्यथा विचार न करें)। पिताने कहा—बेटा ! तुम हजार वर्षके हो जाओ तो भी
मेरे लिये वालक ही हो । पिता पुत्रको जन्म देकर हो उससे
अपनेको कृतकृत्य समझता है । मैं जानता है, जहांकी भूस
प्रवल होती है; मैं तो बूबा है, भूसे खकर भी प्राण वारण कर
सकता है । जीर्ण अवस्था हो जानेके कारण मुझे भूससे
अधिक कह नहीं होता । इसके सिवा, मैं दीर्घ कालतक
तपस्था कर चुका है, अतः अब मुझे मरनेका भय नहीं है । तुम
अभी बालक हो, इसलिये बेटा ! तुन्हीं यह सन् साकर अपने
प्राणीकी रक्षा करो ।

पुत्र बोला—पिताजी ! मैं आपका पुत्र हूँ । पुरुषका जाण करनेके कारण ही संतानको 'पुत्र' कहा गया है । इसके सिथा पुत्र पिताका अपना ही आलग माना गया है, अत: आप अपने आत्मधूत पुत्रके हारा अपनी रक्षा कीजिये ।

रिकने कहा चेटा ! तुम सप, सदाचार और इन्द्रियर्सयमंगे मेरे ही समान हो । तुन्हारे इन मुणोकी मैने अनेको बार परीक्षा कर ली है । अब मैं तुन्हारा सन् लेका अतिकिको देता है।

यह कहकर ब्राह्मणने वसवापूर्वक वह सन् ले लिया और हैंसते-हैंसते अतिबिको परोस दिया। उसे का लेनेपर भी अतिबि देवताका पेट न भरा। यह देखकर उन्क्रवृत्तिवारी धर्मात्मा ब्राह्मण बढ़े संकोलमें पड़ गये। उनकी पुत्र-वयू पी बढ़ी सुर्वीत्म बी। वह अपने ब्राह्मकी त्वितिको समझ गयी और उनका प्रिय करनेके लिये सन् लेकर उनके पास वा बड़ी प्रसन्ताके साथ धोली—'पिताजी! आप मेरे हिस्सेका यह सन् लेकर अतिबि देवताको दे वीजिये।'

अगुरने कहा—बेटी । तुम प्रतिव्रता हो और सदा ऐसे ही
गरीर सूल रहा है। तुम्हारी काणि फॉकी पड़ गयी है। उत्तम कर और आचारका पालन करते-करते तुम अत्यन्त दुर्वत हो
गयी हो। पूलके कष्टसे तुम्हारा चित्त व्याकुल है, तुम्हें ऐसी
अवस्थामें देलकर भी तुम्हारे हिस्सेका सत्तु कैसे ले हैं ? ऐसा
करनेसे मेरे धर्ममें बाधा आवेगी। तुम प्रतिद्दिन शीन,
सदाचार और तपस्थामें संलग्न खकर दिनके छठे भागमें
आहार करती हो। आज अन्न न मिलनेके कारण तुन्दें उपवास
करती कैसे देल सकुँगा ? तुम पूलसे व्याकुल हुई बालिका
एवं अवला हो, उपवासके कारण बहुत बक गयी हो और
सेवा-शृज्याके द्वारा बन्धु-बान्यकोंको सुल पहुँचाती हो,
इसलिये तुम्हारी तो मुझे सदा ही रक्षा करनी चाहिये।

पुत्र-वधू बोली—धगवन् ! आप मेरे पुरुके भी पुरु और देवताके भी देवता है, अतः मेरा दिवा हुआ सन् अवस्य स्वीकार कीजिये । मेरा यह शरीर, प्राण और धर्म सब कुछ

शिताने कहा—बेटा ! तुम हजार वर्षके हो जाओ तो भी बहुनेकों सेवाके लिये ही है। आपकी प्रसन्नतासे ही मुझे उत्तम लिये बालक ही हो। पिता पुत्रको जन्म देकर हो उससे लोकोको प्राप्ति हो सकती है, अतः आप मुझे अपनी दुइ को कृतकृत्य समझता है। मैं जानता है, जहांकी पूल भक्त, रहणीय अववा कृपापात्र समझकर अतिथिको देनेके होती है; मैं तो बूबा है, भूसे रहकर भी प्राण बारण कर लिये येरा यह सन् खीकार कीनिये।

बजुरने कडा—बेटी ! तुम पतिज्ञता हो और सदा ऐसे ही जनम जीत एवं सदाबारका पालन करनेमें तुम्हारी शोभा है। तुम बर्म तबा जनके आबरणमें संलग्न होकर हमेशा गुरुजनोकी सेवापर दृष्टि रखती हो, इसलिये तुम्हें पुण्यसे व्यक्ति न होने दूँगा और श्रेष्ठ धर्मात्याओंमें तुम्हारी गिनती करके तुम्हारा दिया हुआ सन् अवस्य स्वीकार करीया।

यह कहकर ब्राह्मणने उसके हिस्सेका भी सत् लेकर अतिविको दे दिया। उन्छवृत्तिवारी महात्वा प्राष्ट्रणका यह अर्जुत त्याग देखकर अतिथि बहुत प्रसम्न हुआ। वास्तवमें पुरव प्रारीर धारण करके साक्षात् धर्म ही अतिथिके रूपमें ज्यस्थित हुए थे, उन्होंने ब्राह्मकासे कहा—'विप्रवर ! तुमने अपनी शक्तिके अनुसार धर्मपर दृष्टि रखते हुए न्याधोपार्नित असका शुद्ध हृदयसे दान किया है, इससे मैं तुम्हारे ऊपर बहुत प्रसन्न 🕻। अही ! स्वर्गमें रहनेवाले देवता भी तुष्हारे दानकी घोषणा करते रहते हैं। यह देखों, आकाससे फूलोकी वर्षा हो रही है। देवता, ऋषि, गन्धर्य और देवदूत भी तुम्हारे दानसे विस्थित होकर आकाश्ये वहहे-वहहे तुन्हारी स्तुति करते हैं। ब्रह्माचेकमें विकानेवाले ब्रह्मार्थ विमानवर बैठकर तुष्हारे दर्शनको प्रतीक्षा कर रहे हैं। अब तुम दिव्यलोकको जाओ। चितृत्त्रेकमें तुष्हारे जितने चितर थे, उन सबको तुमने तार दिया तथा अनेको युगीतक मविष्यमें होनेवाली यो संताने हैं, वे भी तुन्हारे ब्रह्मकर्य, दान, तपस्ता और शुद्ध धर्मके अनुहानसे तर जायेंगी। तुमने बड़ी संद्धाके साथ तप किया है, उसके प्रभावमें और दानसे सब देवता तुम्हारे कपर प्रसन्न हुए हैं। संकटके समय भी तुमने शुद्ध हृदयसे यह सारा-का-सारा सत् दान किया है। पूल मनुष्यकी बुद्धिको चौपट कर देती है, उसके धार्मिक विचारोंका लोप हो जाता है; किंतू ऐसे समयमें भी जिसकी दानमें रूचि होती है, उसके धर्मका हास नहीं होता । तुमने स्त्री और पुत्रके खेहकी उपेक्षा करके धर्मको ही बेह माना है और उसके सामने चूस-प्यासको भी कुछ नहीं गिना है। पनुष्पके लिये सबसे पहले न्यायपूर्वक धनकी प्राप्तिका उपाय जानना ही सुक्ष्म विषय है। उस धनको सत्यात्रकी सेवामे अर्पण करना उससे भी श्रेष्ठ है। साधारण समयमें दान देनेकी अपेक्षा उत्तम समयपर दान देना और भी अच्छा है, किंतु अद्भाका महत्त्व कालसे भी बड़कर है। श्रद्धापूर्वक दान देनेबाले मनुष्योपे यदि एक हजार देनेकी

शक्ति हो तो वह सीका दान करे, सी देनेकी शक्तिवासा दसका दान करे तथा जिसके पास कुछ न हो, वह यदि अपनी शक्तिके अनुसार बोड़ा-सा जल ही दान कर दे तो इन सकका फरू बराबर ही माना गया है। कहते हैं, राजा रन्तिदेवके पास जब कुछ नहीं रह गया था तो उन्होंने सुद्ध इदयसे केवल जलका दान किया था। अन्यामपूर्वक प्राप्त हुए हान्यके हारा महान् फल देनेवाले बड़े-बड़े दान करनेसे धर्मको प्रसकता मही होती। धर्म देवता तो न्यायोपार्जित बोड्रे-से अन्नका भी इस्ह्रापूर्वक दान करनेसे ही संतुष्ट होते हैं। राजा नृगने साह्यणींको हुआरों गीएँ दान की थीं; किंतु एक ही गी उन्होंने दूसरेकी दान कर ही, जिससे अन्यायतः प्राप्त हत्यका दान करनेके कारण उन्हें परकार्ये जाना पड़ा । डार्शनरके पुत्र राजा शिक्षि अद्यापूर्वक अपने प्रारीरका मांस देकर पी पुण्यात्माओके लोकमें आनन्द भोगते हैं। न्यायपूर्वक एकतिल किये हुए धनका दान करनेसे जो लाभ होता है, वह बहुत-सी दक्षिणावाले अनेको राजसूथ-दल्लोका अनुष्ठान करनेसे पी नहीं होता। तुमने संरघर सनुका दान करके अञ्चय ब्रह्मरशेकपर जिजय पायी है, बहुत-से अश्वमेध-यत भी तुन्हारे इस दानके फलकी समानता नहीं कर सकते । अतः द्विज-बोह्र । तुम स्त्रोगुणसे रहित ब्रह्मधामको सुलपूर्वक प्रधारे । तुम सब लोगोंके लिये दिव्य किमान उपस्थित है। इसपर सवार हो जाओ। मेरी ओर दृष्टि डालो, मैं साक्षात् धर्म है। तुमने अपने शरीरका ड्यार कर दिया। संसारमें नुम्हारा यश सदा ही कायम खोगा।' NAME OF STREET STREET, STREET,

नेवलेने कडा—धर्मके ऐसा कहनेपा वे ब्रह्मणदेवना अपनी भी, पुत्र और पुत्र-वसूके साथ विधानमें बैठकर ब्रह्मलोकको चले गये। उनके जानेके बाद में अपने विलयसे बाहर निकास और जहाँ अतिथिने धोजन किया था, उस स्वानपर खोटने लगा। उस समय सत्की गन्ध सूचने, वहाँ गिरे हुए अलको कीचसे सम्पर्क होने, दिव्य पुष्पोको रौदने और उन महात्या ब्राह्मणके दान करते समय गिरे हुए अश्रके कर्जोंने मुँह लगानेसे तबा ब्राह्मणकी तपत्याके प्रभावसे मेरा मसक और आवा दारीर सीनेका हो गया। उनके तपका यह पहान् प्रचाव आपलोग अपनी आँखों देख लीजिये। ब्राह्मण्डे ! जब मेरा आबा झरीर सोनेका हो गया तो मैं इस विक्रमें पड़ा कि 'बाकी शरीर भी किस उपायसे ऐसा ही हो सकता है ?' इसी उद्देश्यसे मैं बारंबार अनेकी तपीवनी और यहस्थानोने प्रसन्नतापूर्वक भ्रमण करता रहता है। महाराज चुचिद्विरके इस वहका भारी शोर सुनकर मैं बड़ी आशा लगाये यहाँ आवा था; किंतु मेरा झरीर सोनेका न हो सका। इसीसे मैंने इंसकर कहा का कि 'यह यह बाह्मणके दिये हुए सेरचर सनुके बरावर भी नहीं हुआ है।' क्योंकि उस समय सेरधर सनुमेसे गिरे हुए कुछ कजीके प्रभावसे पेरा आचा दारीर मुख्यांयय हो गया वा। परंतु यह महान् यज्ञ थी युझे वैसा न बना सका; अतः उसके साथ इसकी कोई तुलमा यहीं है।

वैज्ञायनको बजते हैं—जनमंत्रय । ब्राह्मणोसे यह बहुकर नेवला खहाँसे गायब हो गया और ब्राह्मण भी अपने-अपने घर चले गये। यह सारा प्रसंग मैंने तुन्हें सुना दिया। उस महान् अश्वमंत्र-यहमें यही एक आश्चमंत्री घटना हुई थी। उस महान् अश्वमंत्र-यहमें यही एक आश्चमंत्री घटना ब्राह्म विश्वय नहीं करना चाहिये। हजारों श्वाम यह न करके केवल वयन्त्रके ही बलसे दिव्यालोकको प्राप्त हो चुके हैं। किसी भी प्राणीसे होह न करना, संतोष, झील, सरलना, तप, इन्द्रियसंवय, सत्य और वान—इनमेंसे एक-एक गुण बढ़े-बढ़े पहाँकी समानता करनेवाला है।

THE REST OF THE PARTY OF

## महर्षि अगस्यके यज्ञकी कथा

जपमेजयने पूज — ब्रह्मन् ! उज्जवित बारण कानेवाले ब्राह्मणको न्यायतः प्राप्त हुए सत्तुका दान करनेसे जिस मछन् फलकी प्राप्ति हुई, उसका आपने वर्णन किया । निःसंदेह बह बात ठीक है; परंतु हर एक ब्यामें इस उत्तम निश्चयको किस प्रकार काममें लाया जा सकता है ? (क्योंकि न्यायतः प्राप्त धन तो बहुत बोड़ा होता है, उससे बड़े-बड़े ब्यांका अनुष्टान कैसे हो सकता है ?)

वैद्यान्यपरकोरं कटा—एकर् ! (अधिक धनका संग्रह किये बिना ही महान् यहाँका अनुद्वान हो सकता है) इस विषयमें पहले अगस्य मुनिके महान् यहाँगे जो घटना घटित हुई बी, उस प्राचीन इतिहासका क्टाइरण दिया जाता है। सम्पूर्ण प्राणियोंके हिनमें संलग्न रहनेवाले महान् तेजस्वी महर्षि अगस्यने एक समय बारह क्योंमें समाग्न होनेवाले यहांकी दीहा ली बी। उन महात्मांके यहांमें अप्रिके समान तेजस्वी होता थे, जिनमें फल-मूलका आहार कानेवाले अदमकुड़, मरीविष, रे परिपृष्टिकरे, वैषसिक अरेर प्रसंस्थान आदि अनेकों प्रकारके यति एवं भिक्षु थे। वे सभी प्रत्यक्ष धर्मका पालन करनेवाले, क्रोधको जीतनेवाले, मनोनिप्रहपरायण, हिंसा और दम्बसे दूर और सदा सुद आचारमें स्थित रहनेवाले थे। ऐसे-ऐसे महर्वि उस दक्तो व्यस्तित हुए थे। इनके सिवा और भी बहुत-से ऋषि-मुनियोने उस महान् यहका अनुहान पूरा किया वा। यहर्षि अगस्य जब इस प्रकार यह कर रहे थे, उस समय इन्द्रने संसारमें पानी बरसाना बन्द कर दिया। तब या-कर्मक बीज-बीचमें मुनिलोग अगस्त्वजीके सम्बद्धमें पतस्वर इस प्रकार बर्चा करने लगे—'ब्राह्मणो ! ये अगस्त्रजी यक्तकर्ममे प्रकृत होकर प्रतिदिन हेक्क्यूय हृदयसे अञ्चन्द्रान करते हैं। इधर बादल पानी नहीं बरसते; ऐसी दशामें अग्रकी उपन कैसे श्रोगी ? यह महान् यह बारह वर्षोतक बलता रहेगा और जाने समयतक इन्द्र वर्षा नहीं करेंगे। इस बातपर मार्ती-भाँति विश्वार करके आपलोग इन तपाबी महात्राके अपर अनुप्रह करें।"

अधियोकी यह बात सुनकर महाप्रतायी अगस्य युनिने सिर शुकाकर उन्हें प्रणाम करते हुए कहा—'चदि इन्द्र कारा वर्षतिक वर्षा नहीं करेंगे तो मैं किया-यह करींगा अर्घात् संकल्पमानसे ही मेरे पत्रका अनुहान बालू खेगा अववा स्पर्शयत्र कर्मगा—संचितद्रव्यका व्यय किये विना ही उसके स्पर्धमानमे देवताओंको तुप्त करूँगा । यह भी यहकी एक सनातन विधि है अथवा पदि बारह वर्षीतक इन्द्र पानी नहीं बरसावेंगे तो में ब्रत-नियमोंका पालन करता हुआ ध्यानद्वारा ध्येयरूपसे रिवत होकर इन यहाँका अनुहान कराँगा। यह बीजयज्ञ मेरे द्वारा बहुत वर्षीटक चालु रह सकता है। बीजोसे ही अपना यज्ञ पूर्ण कर हिगा। उसमें कोई विश्व-बाधा नहीं आ सकती। इन्द्र वर्षा करें या न करें; किंतु मेरा यह यज्ञ कभी बंद नहीं हो सकता। मैं क्वर्च ही इन्द्र होकर समक्त प्रवाकी जीवनरक्षा करूँगा । जिस प्राणीका जो आहार है उसको वही मिलेगा अथवा मैं आवश्यकतानुसार विशेष आहारका प्रकश भी प्रसुरमात्रामें कर सकता हैं। इस समय तीनों लोकोमें जितना सोना और धन है, वह सबयं यहाँ उपस्थित हो जाय। दिख्य अप्सराएँ, गन्धर्व, किन्नर, विश्वावसु तथा दूसरे सर्गवामी भी यहाँ आकर मेरे यक्तकी उपासना करें। उत्तर कुरुदेशमें कितना धन हो, वह सब यहाँ आ जाय। स्वर्ग,



स्वर्गमें रहनेवाले देवता और धर्म भी स्वर्थ ही इस यज्ञमें आकर उपस्थित हो जाये।'

महर्षि अगस्यके इतना कहते ही उनके तपके प्रधावसे सब कुछ कैसा हो हो गया। उर ठेजरवी महर्षिकी तपस्माका यह महान् कर देखकर मुनियोंको बहा हर्ष हुआ। वे विस्तित होकर कहने लगे— 'महर्षे! आपकी बातोंसे हमें कही प्रसन्तता हुई हैं। हम आपके महोसे ही संतुष्ट हैं। न्यायसे उपार्थित किया हुआ अज ही हमारा घोजन है। हम सदा अपने कर्णिय लगे खाते हैं। अब इस यहकी समाप्ति होनेतक हम यहाँ उपास्तत खेने और अन्तमें आपकी अद्या लेकर यहाँसे जायेंगे। वे इस प्रकार बात कर रहे थे, इतनेहीसे महर्षिका तपोबल देखकर देवराज इन्द्रने पानी बरसाना आरम्प किया। जबतक उनका यह समाप्त नहीं हुआ तबकक वहाँ इच्छानुसार वृष्टि होती रही। देवराजने वृहस्यतिजीको आगे करके सब्दे ही मुनिके पास उपास्तत होकर उन्हें प्रसन्न किया। तदनन्तर, यह पूर्ण होनेपर अगस्यती बड़े प्रसन्न हुए और वहाँ आये हुए महर्षियोंकी विध्यतत पूजा करके उन्होंने सबको विद्य कर दिया।

<sup>्</sup>र. साच पदार्थको पत्थरपर फोड़कर खनेवाले । २. सूर्यको किरणोचा पान करनेवाले । ३. पूछकर दिये हुए असको ही लेनेवाले । ४. यहरिष्ट असको ही पोजन करनेवाले । ५. एक समयके लिये ही अत बहुण करनेवाले अथवा तत्त्वका विचार करनेवाले ।

# युधिष्ठिरका वैष्णव-धर्मविषयक प्रश्न और भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा धर्म तथा अपनी महिमाका वर्णन

जनमेजयने पूछा—ब्रह्मन् ! पूर्वकालमें जब मेरे प्राप्तामक महाराज सुधिष्ठिरका अश्वमेश-यत्र पूर्ण हो गया तो उन्होंने धर्मके विकथमें संदेह होनेपर पंगवान् श्रीकृष्णसे कौन-सा प्रश्न किया ?

वैशम्पायनवीने कहा—राजन् ! अश्वमेश-यहाके बाद जब धर्मराज युधिष्ठिरने अवभूब-स्नान कर लिया तो मगवान् श्रीकृष्णको प्रधाम करके इस प्रकार पूछना आरम्भ किया-'भगवन् । वैद्याव-धर्मकि अनुप्तानसे किस फलको प्राप्ति होती है ? ब्रह्महत्यारा, गो-घाती, माताकी हत्या करनेवाला, गुसम्बोकी संजपर मोनेवाला, मोजन परोसनेमें पङ्कि-धेर करनेवाला, कृतप्र, शराबी, बेद-विकयी, मिजसे विश्वासधात करनेवाला, किसी चीरको कपटपूर्वक मारनेवाला, गर्भहत्वारा, तप और दानका फल बेचनेवाला, अपने प्रारीरका विक्रय करनेवाला, मूर्ल, पाप-कर्मने जीविका चलानेवाला, पापी, झठ, कपटी, दम्भी, दूसरोपर दोषारोपण करनेवाला, पारा आदि रसोंको पारनेवाला, ब्राह्मणका वध कानेवाला. शुक्की सेवामें सुनेवाला, बोर और पुरोहिती करनेवाला ब्राह्मण, वूसरोंकी घरोड़र हड़पनेवाला, खीकी हत्या करनेवाला, परस्थी-लम्पट तचा और भी जितने पापी हैं, वे सब जिन भगीका अषण करके अपने पापीसे चुटकारा पा जाते हैं. उनका वर्णन कीजिये। चक्तवताल । मैं सर्व चक्तिभावले आपके चरणोंकी शरणमें आवा हूँ । यदि आप मुझे अपना प्रेमी या मक्त समझते हैं और यदि में आपके अनुष्टका असिकारी होकै तो मुझसे वैष्णव-धर्मीका वर्णन कीनिये। मैं उनके सम्पूर्ण ख्रस्थोंका यशार्थरूपसे जानना बाहता 🚦। मैंने यनु, बसिष्ठ, करुयप, गीतम, पराचार, मेत्रेय, बमा, महेखर, बद्धा, कार्तिकेव, मार्गव, याजवल्क्य, मार्कप्रदेश, भरद्वात, बृहस्पति, विश्वापित्र, जैमिनि, पुरुष्ट्य, पुरुष्ट्र, अत्रि, अगस्य, पुद्गल, क्राण्डल्य, शलभ, बालक्रिल्यगण, सप्तर्वि आयन्त्रन्य, शहू, लिखित, प्रजापति, यम, महेन्न, व्यास, विभाग्ड, नारट, कपोत, विदुर, पृगु, अद्विरा, सूर्व, हारीत, उदालक, शुक्राचार्य, वैशम्यायन तथा दूसरे-दूसरे महत्व्याओंके बताये हुए समेंकित अराण किया है; परंतु मुझे विश्वास है कि आपके मुहसे जो धर्म प्रकट होंगे; वे अत्वन्त पवित्र होनेके कारण उपर्युक्त सभी धर्मोंसे क्षेष्ठ होंगे। इसलिये केवाव ! आपकी शरणमें आये हुए मुझ भक्तमे आप अपने पव्चित्र सर्मोका वर्णन कीजिये।'

धर्मपुत्र युधिष्टिरके इस प्रकार प्रश्न करनेपर सम्पूर्ण धर्मोको जाननेवाले भगवान् बीकृष्ण अस्यन्त प्रसन्न होकर उनसे धर्मके मूह्प विषयोंका वर्णन करने लगे । वे बोले— कुलीनन्दन ! तुम धर्मके लिये इतना उद्योग करते हो, इसलिये तुन्हें संसारमें कोई वस्तु दुर्लभ नहीं रहेगी। धर्म ही बीवका पिता-माता, टबक, सुब्रद, भारा, सप्ता और त्यामी है। अर्थ, काम, भोग, सुख, उत्तम ऐक्कर्य और सर्वोत्तम व्यर्गकी प्राप्ति भी प्रमंसे ही होती है। यदि विशुद्ध धर्मका सेवन किया जाय तो वह महान् भवसे रक्षा करता है। धर्मसे ही इप्रायम्ब और देवत्वकी प्राप्ति होती है। वर्ष ही मनुष्यको पावन बनाता है। युधिद्विर ! जब कारकस्मसे मनुष्यका पाप नष्ट हो जाता है तभी वसकी बुद्धि सर्माबरणमें छगती है। इजरों पोनियोमें घटकनेके बाद भी मनुष्य-योनिका मिलना कदिन होता है। ऐसे दुर्लभ मनुष्य-जन्मको पाकर भी जो धर्मका अनुद्रान नहीं करता, वह महान् रशभसे वश्चित हो जाता 🕯। आज जो लोग निन्दित, दरिङ, कुम्मप, रोगी, दूसरीके हेक्यात्र और मूर्त देखे जाते हैं, उन्होंने पूर्व-जनामें बर्मका अनुकार नहीं किया है। किंतु जो दीर्घजीवी, शुरवीर, पण्डित, भोग-सामग्रीसे सम्पन्न, नीरोग और सपकान् 🖁, उनके द्वारा पूर्वजन्यमें निक्षण ही धर्मका सम्पादन हुआ है। इस प्रकार चुन्ह भावसे किया हुआ धर्मका अनुक्कन उत्तम पतिकी प्राप्ति कराता है, पांतु जो अधर्मका सेवन करते हैं, उन्हें पशु-पक्षी आदि तीर्पण्यानियोपे गिरना पढ़ता है।

"पाष्ट्रान्यन ! अब मैं तुले एक रहायकी बात बताता है, सुनो — तुमसे परम धर्मका वर्णन अवश्य कहैंगा। तुम मेरे पक हो, आवन प्रिय हो और सदा मेरी शरणमें स्थित खते हो। तुमारे पुष्टनेपर मैं परम गोपनीय आतातत्त्वका भी वर्णन कर सकता है, किर धर्मसंहिताके लिये तो कहना ही क्या है? इस समय धर्मकी स्थापना और युहोंका विनाश करनेके लिये मैंने अपनी मासासे मानव-शरीरमें अवतार धारण किया है। जो लोग पुष्टे केवल मनुष्य-शरीरमें सीमित समझकर मेरी अवदेलना करते हैं, वे मूर्स हैं और संसारके धांतर बास्वार तिर्यंश्वीनियोमें भटकते रहते हैं। इसके विपरीत जो शान दृष्टिसे मुझे सम्पूर्ण भूतोमें स्थित देखते हैं, वे सदा मुझमें मन लगावे खनेवाले मेरे भक्त हैं, ऐसे भक्तोंको मेरे धारमधाममें अपने पास बुला लेता है। मेरे भक्तोंका नाश नहीं होता, वे निष्पाप होते हैं। मनुष्योमे अहींका जन्म सफल है,

जो मेरे पक्त है। हजारों जन्मोतक तपस्या करनेसे जब | मनुष्योंका अन्त:करण शुद्ध हो जाता है तब उसमें भक्तिका उदय होता है। मेरा जो अत्यन्त गोपनीय, कृटस्व, अचल और अविनाशी परस्वरूप है उसका मेरे फ्लॉको जैसा अनुमव होता है वैसा देवताओंको भी नहीं होता और जो मेत अपरस्वसम्य है वह अवतार लेनेपर दृष्टिगोचर होता है। संसारके समस्त जीव सब प्रकारके पदावाँसे मेरे खक्त्यकी पूजा करते हैं। जो पनुष्य मुझे जगत्की उत्पत्ति, स्विति और संहारका कारण समझकर पेरी चरण लेता है, आके बपर क्रमा करके में उसे संसार-बन्धनसे मुक्त कर देता है। मैं ही देवताओंका आदि हैं। ब्रह्मा आदि देवताओंकी मैंने ही सुष्टि की है। में ही अपनी प्रकृतिका आवय लेकर सम्पूर्ण संसारको सृष्टि करता है। अधारों लेकर छोटे-से कोइंतक सबमें मैं ब्याप्त हो रहा है। यूरवेकको मेरा मसक सन्दारो । सूर्य और चन्द्रमा मेरी अस्ति है। गी, अप्ति और ब्राह्मण मेरे मुख हैं और वायु मेरी साँश है। आठ दिशाएँ मेरी बहि, नक्षत्र भेरे आधूनण और सम्पूर्ण चुतोको अवकाश देनेवाला अन्तरिक्ष मेरा बद्धाःस्थल है। बादलो और हवाके बलनेका जो मार्ग है, उसे भेरा अविनाशी उदर समझो । द्वीप, समुद्र और र्जगलोसे भरा हुआ यह भूमण्डल मेरे दोनों पैरोके स्थानने हैं। मेरे हजारों मलक, इजारों मुख, हजारों नेत्र, हजारों भुजाएँ, हजारों उदर, हजारों कर और हजारों पैर हैं। मैं पृथ्वीको सब ओरसे बारण करके समस्त ब्रह्माण्डसे इस अंगुल ऊँचे अर्थात्

सबसे परे विराजनान है। सन्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा है, इसकिये सर्वव्यापी कहलाता हैं। मैं अविनय, अनन्त, अजर, अजन्या, अनादि, अवध्य, अप्रमेव, अव्यय, निर्गुण, गुडावरूप, निर्देख, निर्मय, निष्कल, निर्विकार और मोक्षका आदि कारण हैं। सुधा, खधा और खाहा भी मैं हो हैं। मैं वारों आजमीका धर्म, बार प्रकारके होताओंसे सम्पन्न होनेवास्त्र यत्र, बतुर्व्यह, बतुर्वज्ञ और बारों आक्रमोंको प्रकट करनेवाला है। प्रलबकालमें समस्त जगत्का संहार करके उसे अपने उद्दरमें स्थापित कर दिव्य योगका आश्रय ले मैं एकार्णवके जलमें शयन करता है। एक हजार युगोंतक रहनेवाली ब्रह्माकी रात पूर्ण होनेतक महार्णवर्षे शयन करनेके पञ्चात् स्वावर-जडुम प्राणियोकी सृष्टि करता है। प्रत्येक कल्पमें पेरे द्वारा जीवीकी सृष्टि और संहारका कार्य होता है: किंतु मेरी मायासे मोहित होनेके कारण वे जीव मुझे नहीं जान पाते। राजन् । कहीं कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है, जिसमें मेरा निजास व हो तथा कोई ऐसा जीव नहीं है, जो मुझमें ज़िता न हो। अधिक कहनेसे क्या लाभ, मैं तुपसे सबी बात बता रहा है, धूत और घविष्य जो कुछ है, वह सब मैं हो है। सम्पूर्ण भूत मुझसे ही उत्पन्न होते हैं और मेरे ही स्वकृष हैं। फिर भी घेरी मामासे मोहित रहते हैं, इसलिये मुझे नहीं जान पाते । इस प्रकार देवता, असुर और यनुष्योसहित समस्त संसारका युक्तमे ही जन्म और मुझमें ही रूप होता है।"

## चारों वर्णोंके कर्म और उनके फलोंका वर्णन तथा धर्मकी वृद्धि और पापके क्षय होनेका उपाय

वैशाणायाची कहते हैं—जनमेत्रय । इस प्रकार मणवान् श्रीकृष्णने सम्पूर्ण जगत्को अपनेसे उत्पन्न बतलाकर धर्मनन्द्रन युधिष्ठिरसे पाँचत्र धर्मोका इस प्रकार वर्णन आरम्भ किया—'पाणुनन्दन ! जो मनुष्य पाँचत्र और एकाप्रधित्त होकर तपस्थामें संलग्न हो स्वर्ग, यहा और आयु प्रदान करनेवाले जाननेयांग्य धर्मका अवण करता है, उस सद्धालु पुरुषके—विशेषतः मेरे भक्तके पूर्वसंचित जितने पाप होते हैं, ये सब तत्काल नष्ट हो जाते हैं।'

श्रीकृष्णका यह परम पवित्र और सत्य क्वन सुनकर मन-ही-मन प्रसन्न हो धर्मके अद्भुत रहत्त्वका विन्तन करते हुए सम्पूर्ण देवर्षि, ब्रह्मर्षि, गन्धर्थ, अप्सनाएँ, भूत, यह, ब्रह, गुह्मक, सर्प, महात्मा बालांसल्य, तत्त्वज्ञी योगी तथा भगवद्भक्त पुरुष उत्तम वैष्यव-धर्मका उपदेश सुनने तथा भगवान्की बात हुद्यमें धारण करनेके लिये अञ्चन इत्कांकत होकर वहाँ आये। आनेके बाद उन सकने मस्तक झुकाकर भगवान्को प्रणाय किया। भगवान्की दिक्य दृष्टि पड़नेसे वे सब निष्पाप हो गये। उन्हें उपस्थित देशकर महाप्रतापी धर्मपुत्र युधिष्ठिएने भगवान्को प्रणाम करके इस प्रकार क्रब किया— 'जगदीकर । ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय और सुद्रको पृथक-पृथक कैसी गति होती है ? इन सबके कमेंकि प्रस्का वर्णन कीकिये।'

भगवानुने कहा—धर्मराज ! ब्राह्मणादि वर्णोंके क्रमसे धर्मका वर्णन सुनो । जो ब्राह्मण शिखा और ब्रह्मोपबीत धारण करते, संब्योपासना करते, पूर्णाहृति देते, विधिवत् अप्रिक्षेत्र करते, विविद्यदेव और अतिविध्योका पूजन करते, नित्य खाव्यावमें लगे रहते तथा जप-बज्ञका अनुष्ठान किया करते हैं; जो स्मर्थकाल और प्रातःकाल होम करनेके बाद ही अन्न प्रहण करते, शुक्रका अन्न नहीं खाते, दम्म और मिथ्या भाषणसे दूर रहते, अपनी ही खीसे प्रेम रखते तथा पञ्चयज्ञ और अग्निहोत्र करते रहते हैं, वे ब्राह्मण पापरहित होकर ब्रह्मलोकको प्राप्त होते हैं।

क्षत्रियोमें भी जो राज्यसिंहास्तपर आसीन होनेके काद अपने धर्मका पालन और प्रजाकी भलिभाँति रखा करता है, लगानके सपमें प्रजाकी आमदनीका छठा भाग लेकर सदा उतनेसे ही संसोष करता है, यह और दान करता रहता है, धैर्य रखता है, अपनी स्त्रीसे संतुष्ट रहता है, शास्त्रके अनुसार चलता, तत्त्वको जानता और प्रजाको मत्त्रकृकि कार्यमें संत्रह्म रहता है तथा ब्राह्मणोकी इच्छा पूर्ण करता, पोञ्चलकि पालनमें तत्पर रहता, प्रतिज्ञाको सत्य करके दिखाता, सदा पवित्र रहता एवं लोभ और दम्भको त्याग देता है, उसे भी देवताओं द्वारा सेवित जाम गतिकी प्राप्ति होती है।

जो वैदय कृषि और गो-पालनमें लगा रहता है, वर्षका अनुसंधान किया करता है; दान, धर्म और ब्रह्मणोकी सेवाये संलग्न रहता है तथा घत्यप्रतिज्ञ, नित्य पवित्र, रहेच और दम्मसे रहित, सरल, अपनी ही बीसे प्रेम रक्षनेवाला और हिसाओहसे दूर रहनेवाला है, जो कभी भी वैदयधर्मका लगा नहीं करता और देवता तथा ब्राह्मणोकी पूजायें लगा रहता है, वह अध्यस्त्रओंसे सम्मानित होकर लगेंखेंकमें गमन करता है।

शुप्रोमेसे जो सदा तीनी वर्णोंकों सेवा करता और विशेषतः ब्राह्मणोंकी सेवामें दासकी भाँति सड़ा रहता है. जो बिना माँगे ही दान देता, सत्य और शौचका पालन करता, पुरु और देवताओंकी पूजामें प्रेम रखता, परस्रीके संसर्गसे दूर रहता, दूसरोंको कष्ट न पहुँवाकर अपने कुटुब्बका पालन-पोषण करता और सब जीवोको अभय-दान कर देता है, उसको भी स्वर्गकी प्राप्ति होती है।

इस प्रकार धर्मसे बढ़कर दूसरा कोई साधन नहीं है। वही निकामभावमें आवरण करनेपर संसार-कचनसे मुक्ति दिलाता है। धर्मसे बढ़कर पाप-नाशका और कोई उपाय नहीं है: इसलिये इस दुर्लभ मनुष्य-बीवनको पाकर सदा धर्मका पालन करते खना वाहिये। धर्मानुराणी पुन्होंके लिये संसारमें कोई बलु दुर्लथ नहीं है। ब्रह्माजीन इस जगत्में जिस वर्णके लिये जैसे धर्मका विधान किया है, वह वैसे ही धर्मका पत्रीमाति आवाज करके अपने पापोंको नष्ट कर सकता है। मनुष्यका जो जातिगत कर्म हो, उसका किसीको त्याण नहीं करना वाहिये। वहीं उसके लिये धर्म होता है और उसीका निकायभावसे आवरण करनेपर मनुष्यको सिद्धि (मुक्ति) प्राप्त हो जाती है। अपना धर्म गुणरहित होनेपर भी पापको नष्ट करता है। इसी प्रकार धाँद मनुष्यके पापकी वृद्धि होती है तो वह उसके धर्मको क्षीण कर डालता है।

कृष्टित्ने पूरा—धरावन् ! सूच और अञ्चयकी वृद्धि और द्वास किस प्रकार होते हैं, इसे सुननेकी मेरी बड़ी करूपड़ा है।

पायको दूसरीसे कहने और उसके लिये पद्धाताप करनेसे प्रायः उसका नाज हो जाता है। इसी प्रकार धर्म भी अपने मुंहसे दूसरीयर प्रकट करनेयर नह होता है। क्रियानेयर ये दोनों ही बढ़ते हैं। इसलिये समझवार मनुष्यको खाहिये कि सर्वश उद्योग करके अपने पायको प्रकट कर दे। उसे क्रियानेकी कोशिए न करे। पायको बौर्तन उसके नाजका कारण होता है, इसलिये हयेशा पायको प्रकट करना और धर्मको गुप्त रहाना चाहिये।

## निरर्थक जन्म, दान और जीवनका वर्णन, सात्त्विक आदि दानोंका लक्षण, दानका योग्य पात्र और ब्राह्मणकी महिमा

वैश्रामायनवी कहते हैं—जनमेजय ! तदनलर, धर्मराज युचिष्ठिरने भगवान्से पुनः धर्मके विषयमें प्रश्न किया—'पुरुषोत्तम ! कितने जन्म व्यर्थ समझे जाते हैं? कितने प्रकारके दान निकाल होते हैं? और किन-किन मनुष्योंका जीवन निरशंक माना गया है? साल्कि, एउस और तामस दान कैसे होते हैं? उनसे किसकी तृप्ति होती है? उत्तम दानका खरूप क्या है? और उससे किस फरक्को प्राप्ति होती है? यह बतानेको कृपा कोजिये। मैं इस विषयको

वैद्यामायनवी कहते हैं—जनमेजय ! तदनन्तर, वर्मराज | जानना चाहता हूँ और इसे सुननेके सिये मेरे मनमें बड़ी हिरने भगवान्से पुनः धर्मके विषयमें प्रश्न उन्हण्या है।'

> परकन्ने कहा—राजन् ! मैं तुम्हें न्यायके अनुसार प्रवार्थ एवं उत्तम उपदेश सुनाता है, ध्यान देकर सुनो । यह विकय परम पवित्र और सम्पूर्ण पापोंको नष्ट करनेवाला है। बौदह जम व्यर्थ समझे जाते हैं। पचपन प्रकारके दान निम्मल होते हैं और जिन-जिन मनुष्योंका जीवन निर्धक होता है, उनकी संख्या छः करालायी गयी है। इन सबका मैं

क्रमञ्जः वर्णन करूँगा । धर्मका नाषा करनेवाले, लोभी, पापी, बरिस्वैद्धदेव किये बिना घोजन करनेवाले, परबाँगायी, घोजनमें भेद करनेवाले, असत्यभाषी, बन्धु-बान्यवीको हेश देकर अकेले ही मिठाई उड़ानेवाले, माता-पिता, अध्यापक-गुरु और मामा-मामीको मारने या गाली देनेवाले, ब्राह्मण होकर भी संख्या न करनेवाले, अप्रिहेत्रका लाग करनेवाले, आद-तर्पणसे दूर रहनेवाले, ब्राह्मण होकर सूत्रका अत्र लानेवाले तथा मेरी, इंकरबीकी, ब्रह्माजीकी अवका ब्राह्मणोकी भक्ति न करनेवाले—ये चाँदह प्रकारके मनुष्य अधम होते हैं। इन्हीं पाषियोंके जन्मको व्यर्थ समझाना बाहिये।

जो दान अबद्धा या अपमानके साथ दिया जाता है, जिसे दिखावेके शिये दिवा जाता है, जो पालप्योंको प्राप्त हुआ है, जिसे चुड़के समान आजरणवाले पुरुषने प्रकृष किया है, जिसे देकर अपने ही पुँहसे बारंबार बसान किया गया है, जिसे रोषपूर्वक दिया गया है तथा किसको देकर पीछेसे उसके लिये शोक प्रकट किया गया है; जो दम्मसे उपार्थित अन्नका, सूठ बोलकर लाबे हुए अज़का, ब्राह्मणके धनका, चोरी करके रुपये हुए प्रव्यका तथा करनेकी पुरुषके घरसे लाये हुए धनका दान किया गया है; जो पतित ब्राह्मणको दिया गया है; जिस दानकी वस्तुको वेदविद्वीन पुरुषोने, सबके यहाँ पाळना करनेवालोंने, संस्करहीन पवितोंने तथा एक बार संन्यास लेकर फिर गृहस्थ-आश्रपमें प्रवेश करनेवाले पुस्तोंने प्रकृत किया है: जो दान बेश्यागामीको और ससुरातमें रहकर गुजारा करनेवाले ब्राह्मणको दिया गया है; समूखे गाँवसे याचना करनेवाले, कृता, उपपातकी, वंद बंचनेवाले, राजसेवक, जोतिथी, तान्त्रिक, शुद्ध जातिकी क्षीके साथ सन्बन्ध रशनेवाले, अख-इक्से जीविका चलानेवाले, नीकरी करनेवाले, साँप पकड़नेवाले, पुरोहिती करनेवाले, जैड, बनियेका काम करनेवाले, शुद्र मन्त्र जयकर जीविका चलानेवाले, शूड्के यहाँ मुजारा करनेवाले, वेतन लेकर मन्दिरमें पूजा करनेवाले, देवोत्तर सम्पत्तिको सा जानेवाले, तस्वीर बनानेका काम करनेवाले, रंग-भूमिमें नाव-कूदकर जीविका चलानेवाले, मांस बेचकर जीवन-निर्वाह करनेवाले, सेवाका काम करनेवाले, ब्राह्मणोचित आचारसे हीन होकर भी अपनेको ब्राह्मण बतानेवाले, उपदेश देनेकी शक्तिसे रहित, ब्याजस्तोर, अनाचारी, अग्रिहोत्र न करनेवाले, संध्योपासनासे अलग रहनेवाले, शुद्रके गाँवमें निवास करनेवाले, झूटे ही महात्माओंके-से बेव धारण करनेवाले, सबके साथ और सब

तकर्ष-झगड़ा करानेवाले आद्यणको जो दान दिया जाता है, वह सब निष्फल होता है। उपर्युक्त ब्राह्मणोको दिये हुए दान बहुत हों तो भी राखमें इतरी हुई पीकी आहुतिकी भौति व्यर्थ हो जाते हैं। उन्हें दिये गये दानका जो कुछ फल झेनेवाला होता है, उसे राक्स और पिताब प्रसन्नताके साथ लूट ले जाते हैं।

युधिष्ठिर ! अब जिन-जिन मनुष्योका जीवन व्यर्थ है, उनका परिचय दे रहा है, सुनो । जो लोग मेरी, भगवान् शंकरको अच्छा भूमण्डलके देवता ब्राह्मणोकी शरण नहीं लेते, उनका जीवन व्यर्थ है। जिनकी कोरे तर्कशासामें ही आसर्ति है, जो नाश्चिक-पद्मका अवलम्बन करते हैं, जिन्होंने आचार त्याम दिया है तथा जो देवताओंकी निन्हा करते हैं, उनका जीवन भी व्यर्थ हो है। जो नराधम नास्तिकोंके प्रास्त पड़कर ब्राह्मण और यहाँकी निन्दा करते हैं, वे व्यर्थ ही जीवन धारण करते हैं। जो पूर, हुगां, सामी कार्तिकेय, वायु, अप्रि, कल, सूर्यं, माता-पिता, गुरु, इन्द्र तथा बन्द्रमाकी निन्दा करते और आचारका पालन नहीं करते, ये भी निरर्धक ही जीवन व्यक्तित करते हैं, जो धन होनेपर भी दान और धर्म नहीं करता तथा दूसरोको न देकर अकेले ही मिठाई उदाया करता है, आबा जीवन भी निरखंक ही है। इस प्रकार व्यर्ध जीवनकी बात करायी गयी।

अब दानका समय कतलाता हूँ। जो मनुष्य स्नान करके पवित्र हो यन और इन्द्रियोंको प्रसन्न रशकर श्रद्धाके साथ दान करता है, उसके फलको यह योकनावस्थामें भोगता है। जो स्वयं देनेयोग्य वस्तु ले जाकर भक्तिपूर्वक सत्यानको दान करता है, उसको मरणपर्वना हर समय उस दानका फल प्राप्त होता है। दान और उसका फल सात्त्विक, राजस और तामस-भेदसे रीन-तीन प्रकारका होवा है तथा उसकी गति भी तीन प्रकारकी होती है। इस विषयका वर्णन करता है, सुनो-सान देना कर्तव्य है—ऐसा समझकर अपना उपकार न करनेवाले ब्राह्मणको जो दान दिया जाता है, यह सात्त्रिक है। जिसका कुटुमा बहुत बड़ा हो तथा जो दरित और बेटका विद्वान् हो, ऐसे ब्राह्मणको प्रसन्नतापूर्वक जो कुछ दिवा जाता है, वह भी मालिक दानके ही अन्तर्गत है। परंतु जो वेदका एक अक्षर भी नहीं जानता, जिसके घरमें काफी सम्पत्ति मौजूद है तथा ओ पहले कभी अपना उपकार कर चुका है, ऐसे ब्राह्मणको दिया हुआ दान राजस माना गया है। अपने सम्बन्धी और प्रमादीको दिवा हुआ, कलकी इच्छा रखनेवाले मनुष्योंके द्वारा दिया हुआ तथा अपात्रको दिया हुआ दान भी राजस ही है। जो ब्राह्मण कुछ सानेवाले, नास्तिक, धर्मीवकेता, नीच वृत्तिवाले, झूटो | बत्तिकैश्वदेव नहीं करता, केदका ज्ञान नहीं रसता तथा चोरी गवाही देनेवाले तथा कुटनीतिका आश्रय लेका गाँवके लोगोंचे | किया करता है, उसको दिया हुआ दान तामस है। क्रोध,

तिरस्कार, क्रेश और अवहेलनापूर्वक तथा सेवकको दिवा हुआ दान भी तामस ही बतलाया गया है। साल्विक दानको देवता, पितर, मुनि और अग्नि महण करते हैं तथा उससे इन्हें बड़ा संतोष होता है। राजस दान दानव, दैत्य, बह, यक्ष और राक्षसोंके उपभोगमें आता है तथा तामस दान याची और महिन कर्य करने-वाले प्रेत एवं विशाबोंको प्राप्त होता है। अब विविध गतिका वर्णन सुनो । सान्त्रिक दानका फल ज्ञाम, राजस दानका पादान और तामस दानका फल अधम होता है। दानके उत्तय पात्र अग्रिहोत्री ब्राह्मणोंको जो दान दिया जाता है, वह अक्षय बतलाया गया है। अतः जो केदके विद्वान होते हुए दरिए हो, उनके भरण-योषणका तुम सर्व प्रक्रम करो और सम्पतिशाली हिजोकी रक्षा करते रहे । धनहीन दरित ब्राह्मणोंको दान देकर उनकी भारतिभाति पूजा करे । दाताका पाप दानके साब ही दान लेनेबालेके पास चला जाता है और उसका पुष्य दाताको प्राप्त हो जाता है, अतः परलोकमें अपना हित बाइनेवाले पुरुषको सहा दान करते रहना चाहिये। जो वेद-विद्या पड़कर आवन्त सुद्ध आखार-विचारते रहते हो और मुहोका अन्न कची नहीं प्राप्त करते हों, ऐसे विद्वानीको प्रयालपूर्वक बड़े-बड़े दानीका धाण्डार बनाना चाहिये।

पाणुनन्दन ! जिनकी क्रियाँ अपने पतिके घोजनसे क्ये हुए अञ्चलो हजारोपुना लाभ समझकर उसके विकलेकी प्रतीका क्रिया करती है, ऐसे प्राक्षणोको तुम भोजनके क्षिये निमन्त्रित करना । दरिष्ठ कुलके ब्राह्मफोको नियन्तित करके उन्हें निराहा न लौदाना, अन्यवा उनकी आशा मारी जायगी। जो मेरे पक्त हो. मेरी दारणमें हों, मेरा पूजन करते हो और निचमपूर्वक मुझमें हो लगे रहते हो, उनका यलपूर्वक पूजन करना चाहिये। युधिद्विर र अपने उन धक्तोंको पवित्र करनेके लिये मैं प्रतिदिन दोनों समयकी संध्यामें ज्याप्त रहता हूँ। येरा यह निचम कभी ऋष्टित नहीं होता, इसलिये मेरे निकाप चक्तवनीको वाहिये कि वे आत्मशुद्धिके लिये संध्याके समय निरन्तर अहाहा पना (ॐ नमें नरायणाय) का जय करते रहें। संच्या और अञ्चाहर यनकार जप करनेसे दूसरे ब्राह्मणोंके भी पाप नष्ट हो ताते हैं. अतः जित-शुद्धिके लिये प्रत्येक ब्राह्मणको दोनो कालकी संबद्धा करनी चाहिये। जो ब्राह्मण इस प्रकार संध्योकसन और जब करता हो, उसे देवकार्य और श्राद्धपे नियुक्त करना चाहिये। उसकी निन्दा कदापि नहीं करनी खाडिये; क्योंकि निन्दा करनेपर ब्राह्मण उस श्राद्धको उसी प्रकार नष्ट कर देता है, जैसे जाग ईंधनको जला डालती है। धर्मके बाननेवाले पुरुषको एउमे ब्राह्मणोंकी परीक्षा नहीं करनी चाहिये; क्योंकि ऐसा करनेसे यजमानकी बड़ी निन्दा होती है। ब्राह्मणोकी निन्दा करनेवासा

यनुष्य कुलेकी योनिये जन्म लेता है, उसपर दोवारोपण करनेसे गव्हा होता है और उसका तिरस्कार तथा उसके साथ हेव करनेसे व्या कोईकी योनिये जन्म पाता है। बुद्धिमान पुरुषको बाहिये कि हाजिप, सीप और विद्यान ब्राह्मण यदि कमजोर हो तो भी कभी उनका अपनान न करे; क्योंकि ये तीनों अपमानित होनेपर पनुष्यको भाग कर कारते हैं। ब्राह्मण जन्मसे ही धर्मकी सनातन मूर्ति है। वह धर्मके ही लिये उत्पन्न हुआ है और मुक्तिपर उसका बन्धसिद्ध अधिकार है। ब्राह्मण अपना ही कारत और अपना ही पहनता है। दूसरे यनुष्य ब्राह्मणको दमासे ही भोजन पाते हैं, अत: ब्राह्मणोका कभी अपनान नहीं करना चाहिये; क्योंकि वे सदा ही मुझमें धर्मक रक्षनेवाले होते हैं।

को ब्राह्मण बृहदारण्यक उपनिषद्में वर्णित मेरे गृह और निकात समापका ज्ञान रखते हैं, उसका चलपूर्वक पूजन करना । घरपर रही या विदेशमें, मेरे घरू ब्राह्मणोंकी निरन्तर श्रद्धाके साम पूजा करते रहना । ब्राह्मणके समान कोई देवता, ब्राह्मणके समान गुरु, ब्राह्मणसे बढ़कार कन्यू और ब्राह्मणसे बढ़कर कोई निधि नहीं है। कोई तीर्थ और पुण्य भी ब्राह्मणसे ब्रेष्ठ नहीं है। ब्राह्मणसे बढ़कर पवित्र और पावन कोई नहीं है। ब्राह्मणसे श्रेष्ठ धर्म और ब्राह्मणसे उतन कोई गति नहीं है। पाय-कार्यके कारण नरकमें गिरते हुए मनुष्यका एक सुपात्र ब्राह्मण भी उद्धार कर सकता है। जो बाल्यकालसे ही अग्रिहोत्र करनेवाले, शान्त, गुहका अन्न त्याग देनेवाले और मेरे चक्त है तथा सदा मेरी पूजा किया करते हैं, उनको दिया हुआ दान अक्षय होता है। मेरे पक्त ब्राह्मणको दान देकर उसकी पूजा करने, शीधा शुकाने, सरकार करने, बातजीत करने अववा दर्शन करनेसे वह मनुष्यको विव्य-लोकमें प्रश्निवा देता है। जो लोग मेरे गुण और लीलाओंका पाठ तका भेरा नयस्कार और ध्यान करते हैं, उनका दर्शन और स्पर्श करनेवाला मनुष्य सब बायोसे पुक्त हो जाता है। जो मेरे भक्त है, जिनके प्राप्त मुझमें ही लगे हुए हैं, जो मेरी महिमाका गान करते और येरी शरणमें यहे रहते हैं, जिनकी अपत्ति शुद्ध रंज और वीर्वसे हुई है, जो बेडके बिहान, जितेन्द्रिय तथा शुद्राप्रसे असे रहनेवाले हैं, वे दर्शनमाजसे परित्र कर देते हैं-ऐसे लोगोंक धायर क्वां उपस्थित होकर भक्तिपूर्वक विशेषकापसे दान देना बाहिये । वह साधारण दानकी अपेक्षा करोडगुना फल देनेवाला माना गया है। जागते अखवा स्तेते समय, परदेशमें या घर राते समय जिस ब्राह्मणके हृदयसे उसकी भक्ति-पावनाके कारण में कथी दूर नहीं होता, यह पूजन, दर्शन, स्पर्ध अवदा सम्भाषण करनेमाजसे पनुष्यको पवित्र कर देता है। इस प्रकार सब अवस्वाओंने मेरे भरावेको दिवे हुए सब प्रकारके दान सर्गमार्ग प्रदान करनेवाले होते हैं।

# बीज और योनिकी शुद्धि तथा गायत्री-जप और ब्राह्मणोंकी महिमाका वर्णन

वैशम्यायनवी कहते हैं—एजन् ! इस प्रकार सात्तिक, राजस और तामस दान, उसकी भिन्न-भिन्न गति और पृथक्-पृथक् फलका वर्णन सुनकर धर्मपराचण पुणिहिस्का बित्त बहुत प्रसन्न हुआ । इस परमपद्भित धर्मकर्यो अपृतका पान करनेसे उन्हें तृप्ति नहीं हुई, अतः वे पुनः घणवान् श्रीकृष्णसे खोले—'जगदोश्वर ! युक्ते बीन और धोनि (वीर्ष और रज) से शुद्ध पुरुषोके तक्षण बताव्ये । बीज-दोषसे कैसे मनुष्य उत्पन्न होते हैं ? इसे बतानेके साथ ही ब्राह्मणोके उत्तम, सध्यम आदि विशेष घेद और उनके गुण-दोषोका धी विश्वेषन क्रीजिये । मैं आपका धला है, इसलिये घेरी पूछी हुई सारी बातें बतलानेकी कृपा क्रीजिये ।'

भगवान्ने कहा—राजन्। बीज और योनिकी शुद्धि-अशुद्धिका यथावत् वर्णन सुनो । उनकी शुद्धिसे ही यह संसार टिकता है और अशुद्धिसे उसका नाग हो जाता है। जो ब्राह्मण ब्रह्मचर्यका विधिवत् पालन करता है, जिसका ब्रत कभी खण्डित नहीं होता, उसको शुद्ध बीज समझना चाहिये, असीका बीज शुभ होता है। हारी प्रकार जो कन्या पिता और माताकी दृष्टिसे उत्तम कुलमें उत्पन्न हो, जिसकी योनि दृषित न हुई हो तथा प्राप्त आदि उत्तम विवाहोकी विधिसे ब्याही गयी हो, वह उतम मानी गयी है। ब्लोकी योनि श्रेष्ठ है। जो स्त्री मन, बाणी और क्रियासे परपुरुक साब समागम करती है, उसकी योनि गर्भाधानके योग्य नहीं होती। जो पापाल्या पुरुष संतानकी इच्छासे व्यक्तिवारियों खोको त्वीकार करता है, वह अपनी दस पीड़ी पहलेके पूर्वमों और दस पीड़ी बादकी संतानोंको नरकमें झलता है। जो मूर्स मोहनक दुविन प्रोनिमें वीर्यकी स्थापना करता है, उसके वीर्यसे उत्पन्न हुआ ब्राह्मण छही अङ्गोका विद्वान ही क्यों न हो जाप, साथु पुरुषोको रुचित है कि उसका वाण्यालके समान बहिष्कार करें। जो स्त्री भन, वाणी और क्रियासे व्यपिचार करती है, उसको कुलधातिनी समझना चाहिये। उसके पेटसे पैदा हुआ बालक बापदालके समान होता है। दूषित योनिसे उत्पन्न हुए मनुष्य यज्ञ, दान, भोजन, वार्तालाप, शयन तवा सम्बन्ध आदिये सम्मिलित करने योग्य नहीं होते । विना व्याही कन्यासे उत्पन्न, ब्याहके समय गर्भवती कन्वासे उत्पन्न, पतिकी जीवितावस्थामें व्यभिवारसे उत्पन्न, पतिके मर बानेपर परपुरुवसे उत्पन्न, संन्यासीके वीर्यसे उत्पन्न तथा पतित मनुष्यसे उत्पन्न—वे छः प्रकारके ब्राह्मण बाण्डाल होते हैं।

इनको खाण्डालोसे भी नीच समझना चाहिये। जो जहाँ-तहाँ जिस किसी खीसे अथवा शुद्र जातिको स्त्रीसे भी समागम कर लेता है, वह पापात्म खेळाचारी कहलाता है। उसका बीज असुम होता है। उतका अशुद्ध बीर्य किसी शुद्ध योनिवाली क्षीके योग्य नहीं होता। उसके सम्पर्कसं कुत्तेके चाटे हुए हकिष्यकी तरह हुद्ध घोनि भी दूषित हो जाती है। ब्राह्मणका वीर्य कब शुद्ध ब्लीके योनिमें पड़ता है तो हाहाकार कर उठता है और दुःसी होकर कहता है—'हाय ! में विश्वाके गड्हेमें पढ़ गया। पुत्रे इस प्रकार अधारातिमें डालनेवासा यह काम-पोहित पापाल्या स्वये भी इतित्र ही अधीयतिको प्राप्त हो ।' इस तरह ज्ञाप देकर वह बीर्च गिरता है। बीर्चको आत्मा बतामा गया है। वह सबसे ब्रेड देवता है, इसलिये सब प्रकारका प्रयत करके अपने वीचेकी रक्षा करनी बाहिये। यनुष्य प्रक्रावर्यके पारतनसे आयु, तेज, बल, बीर्य, बुद्धि, लक्ष्मी, महान् यश, पुण्य और मेरे प्रेमको प्राप्त करता है। जो गृहत्व-आध्यमने स्थित होकर असण्ड इद्रावर्षका पालन करते हुए पश्चप्रतोके अनुष्ठानमें तत्पर रहते हैं, वे पृथ्वीतरूपर बर्मकी खापना करते हैं। जो प्रतिदिन समेरे और शासको विधिवत् संध्योपासन करते 🖁, चे घेदपयी नौकाका सकारा लेकर इस संसार-समुद्रसे रूपे भी तर जाते 🖁 और दूसरोंको भी तार देते हैं। वो ब्राह्मण सबको पवित्र बनानेवासी वेदमाता गायत्रीका जप करता है, यह समुद्रपर्यना पृथ्वीका दान केनेपर भी प्रतिप्रकृषे दोषसे दु:सी नहीं होता तथा सूर्य आदि प्रहोगेसे जो उसके स्थि अञ्चन स्वानमें रहकर अनिष्टकारक होते है, वे भी गायजी-जपके प्रधावसे शाना, शुभ और कल्यालकारी हो जाते हैं। जहाँ कहीं कूर कर्म करनेवाले भयंकर विज्ञाच रहते हैं वहाँ जानेपर भी वे उस ब्राह्मणका अनिष्ट नहीं कर सकते। वैदिक क्राांका आचरण करनेवाले पुरुष पृथ्वीपर दूसरोंको पव्चित्र करनेवाले होते हैं। प्रजापति मनुका कहना है कि 'हीत, त्वाध्याय, दान, दाीच, कोमतता और सरस्ता—ये सद्गुण ब्राह्मणके लिये वेदसे भी बढ़कर हैं।' जो ब्राह्मण 'भूप्रेक लः' इन ब्याइतियोक्ते साथ गायतीका जप करता, वेदके लाध्यायमें संसप्न रहता और अपनी ही खीसे प्रेम करता है, वही कितेन्द्रिय, वही विद्वान् और वही इस भूमण्डलका देवता है।

वो श्रेष्ठ ब्राह्मण प्रतिदिन संध्योपासन करते हैं, वे नि:संदेह ब्रह्मलोकको ब्राप्त होते हैं। केवल गायत्रीमात्र बाननेकला ब्राह्मण भी यदि नियमसे रहता हो तो वह श्रेष्ठ हैं; किंतु वो बारों देदोंका विद्यान होनेपर भी सबका अन्न स्थाता, सब कुछ बेचता और नियमोंका पालन नहीं करता, वह उतन | महीं माना जाता। पूर्वकालमें देवता और ऋषियोंने ऋहाजीके सामने गायत्रीमन्त्र और चारों वेदोंको तराजूपर रहकर तीला था । उस समय गायत्रीका पलका ही बारों वेदोसे भारी साबित हुआ। जैसे भ्रमर सिले हुए फूलोंसे उनके सारभूत मधुको प्रहण करते हैं, उसी प्रकार सम्पूर्ण बेटोंसे उनकी सारभूत गायत्रीका प्रहुष किया गया है। इसलिये गायत्री सम्पूर्ण वेदोंका प्राण कहलाती है। गायत्रीके बिना सभी वेद निजीव हैं। निषम और सदाबारसे भ्रष्ट ब्राह्मण बारों वेदोंका विद्यान् हो तो भी वह निन्दाका ही पात्र है; किंतु शील और सदावारसे पुक ब्राह्मण यदि केवल गायत्रीका जप करता हो से भी वह बेह माना जाता है। प्रतिदिन एक हजार गायत्री-मजका क्य करना लाम है, सी मन्त्रका जय करना मध्यम और दस मनका जय करना कनिष्ठ माना गया है। कुलीनन्दन । गायबी सब पार्योको नष्ट करनेवाली है, इसलिये तुम सदा असका जप करते रहे ।

🔞 वृधिष्ठरने पूछा—जिलोकीनाम । आप सन्पूर्ण भूलोके

आला है। बताइये, किस कर्यंसे आप संतुष्ट होते हैं ? · भगकर्न करा—धारत । कोई एक हवार भार गृथ्युक आदि सुराधित पदार्थीको जलाकर मुझे धूप है, निरन्तर नमस्कार करें। सूत्र भेट पूजा बढ़ावें तथा ऋग्वेट, यजुर्वेट और मामबेदकी सुविधोगे गदा मेरा स्वयन करता रहे; किंतु चदि वह ब्राह्मणको संतुष्ट न कर सके तो ये उतपर प्रस्ता नहीं होता । इसमें संदेह नहीं कि ब्राह्मणकी पूजाने सदा मेरी भी पूजा हो जाती है और ब्राह्मणको चटुक्चन सुनानेशे मैं ही उस कटुकचनका लक्ष्य बनता है। जो ब्राह्मणकी पूजा करते हैं, उनकी परम गति पुडामें ही होती है; क्योंकि पृथ्वीपर ब्राह्मणोके रूपमें में ही निजास करता हूँ। जो बुद्धियान् युद्धमें मन लगाकर ब्रह्मणोंकी पूजा करता है, उसको मैं अपना स्वस्य ही सम्बाता हूँ। ब्राह्मण यदि कुन्बड़े, काने, बीने, टरिड और रोगी भी हों तो विद्यन् पुरुषोंको कभी उनका अपगत-नहीं करना चाहिये; क्योंकि वे सब मेरे हो स्वस्प है। समुद्रपर्यन्त पृथ्वीके उत्पर जितने भी श्रेष्ठ प्रात्राण है, ये सब मेरे सक्य है। उनके पूजन करनेसे मेरा भी पूजन हो जाता है।

बहुत-से अज्ञानी पुरुष इस बातको नहीं जानते कि मैं इस पृत्वीपर ब्राह्मणोंके रूपमें निवास करता है। जो ब्राह्मणोंका अपगान करते, उन्हें स्वधर्मसे प्रष्ट कर देते, दूत बनाकर भेजते और उनसे अपनी सेवा कराते हैं, उन पापियोंको यमराजके महाबली दून इन्द्रानुसार काटते हैं। यो ब्राह्मणीको गाली देकर और उनकी निन्दा करके प्रसन्न होते हैं, वे जब यमलोकमें जाते हैं तो लाल-लाल ऑसोवाले कूर यमराज उन्हें पृथ्वीपर पटककर छातीपर सवार हो जाते हैं और आगमें त्याये हुए सैड्सोसे उनकी जीभ उसाइ लेते हैं। जो पापी ब्राह्मणोंकी और पापपूर्ण दृष्टिसे देखते हैं, ब्राह्मणोंके प्रति भक्ति नहीं करते, वैदिक नयोदाका जलकुन करते और सदा हाक्राणोंके हेरी बने रहते हैं, वे जब यसलोकमें पहुँचते हैं तो वहाँ बमराज्की आज्ञासे देही श्रीबबाले बड़े-बड़े बलवान् पक्षी आकर क्षणभरमें उन पापियोकी आँसे निकाल लेते हैं। जो मनुष्य ब्राह्मणको पीटता, उसके शरीरसे खून निकाल देता, उसकी हड्डी तोड़ डालता अबवा उसके प्राण ले लेता है, वह क्रमशः क्रजीस नरकोंमें अपने पापका फल घोगता है। पहले का शुरूपर बड़ाया जाता है। फिर मसक नीचे करके उसे आगमें रूटका दिया जाता है और वह हजारों वर्षीतक आमें क्कता रहता है। वह युष्टपुद्धिवाला पुरुष उस दासग पातनासे तकतक पुरकारा नहीं पाता, जनतक कि उसके पापका च्येग समाप्त नहीं हो जाता । इसलिये ब्राह्मणीके प्रति कथी अमङ्गलसूचक क्यन न कहे, उनसे सन्ती और कठोर बात न बोले तथा कथी उनकी आज़का उल्ल्ब्बन न करे। जो ब्राह्मणीको फटकारते और गारित्याँ सुनाते हैं, वे मुझे ही गाली देते और युक्ते ही डॉट बताते हैं। जो चन्दन, धूप और दीप आदिके द्वारा मेरी काष्ट्रपंची प्रतिमाका पूजन करता है, उसके द्वारा मेरी चलीचाँति पूजा नहीं होती; किंतु ब्राह्मणके पुरुवसे येरी यबावत् युका हो जाती है। ब्राह्मणीकी कृपासे ही मैं इस पृथ्वीको धारण करता हूँ। ब्राह्मणोके अनुप्रहसे ही असुरोपर विजय पाता है। ब्राह्मणोंके प्रसादसे ही मुझमें दाक्षिण्य आदि गुण मोकूद हैं तथा ब्राह्मणोंकी दपासे ही मुझे कोई परास नहीं का पता।

#### यमलोकके मार्गका कष्ट और उससे बचनेके उपाय

बताइये, मनुष्यलोक और यमलोकके बीचकी दूरी कितनी है ? यमलोक कैसा है ? कितना बड़ा है ? और कहाँ है ? मनुष्य किस उपायसे यमलोकके दुःखोसे छुटकारा पाते हैं ?

Acres Age

्युधिष्ठिरने पूछा—केदाव ! आप सर्वज्ञ हैं, इसलिये | जब जीव पाश्चचीतिक दारीरसे अलग होकर त्यवा; हड्डी और योससे रहित हो जाता है, उस समय उसे सुख-दु:खका अनुभव किस प्रकार होता है ? देवता और ब्राह्मणोंकी पूजा कार्नवाले धर्मपगवण मनुष्य स्वर्गकी यात्रा किस प्रकार

करते हैं ? तथा पापी पुरुष प्रेतत्येकमें कैसे जाते हैं ? यमलोकमें जाते समय जीवका संप-रंग कैसा होता है ? और उसका द्वारीर कितना बड़ा होता है ? ये सब बातें बताइये।

मगवान्ने कहा—राजन् ! हुम मेरे मन्त हो, इसालिये जो कुछ पूछते हो यह सब बात बचार्च अपसे बता रहा है। मनुष्यक्षेक और यमक्षेकमें क्रियासी हजार योजनका अन्तर है। इस बीचके मार्गमें न वृक्षकी छाया है, न ठालाव है, न योजरा है, न बाबड़ी है और न कुँआ ही है। कोई मप्बप, बैठक, प्याऊ, चर, पर्वत, नदी, गुफा, गाँव, आश्रम, बगीचा, वन अववा दहानेका दूसरा कोई स्थान भी नहीं है। जब जीवका मृत्युकाल उपस्थित होता है और वह वेदनासे छटपदाने सनता है, उस समय कारण-तत्त्व दारीरका त्वाग कर देते हैं, प्राण कण्डतक आ जाते हैं और वायुके बन्नमें पड़े हुए जीवको बन्कस इस इरीरसे निकल जाना पड़ता है। छ: कोबॉवाले छरोरसे निकलकर वायुक्तपथारी जीव एक-दूसरे अदृश्य दारीरमें प्रवेदा करता है । उस दारीरके राम, रंग और पाप भी पहले हारीरके ही समान होते हैं। उसमें प्रक्रिष्ट होनेपर भी जीवको कोई देश नहीं पाता। देशपारियोका अन्तरात्मा जीव आठ अङ्गोसे युक्त होकर वज्लोककी वाज करता है। यह काटने, टुकड़े-टुकड़े करने, जलाने अथवा मारनेसे नष्ट नहीं होता। यपरानको आयासे नाना प्रकारके भवेकर रूप धारण कर अत्यन्त कोबी और दुर्वर्ष यमहून प्रबच्च हथियार रिच्ये आते हैं और जीवयते जबर्दशी पकड़कर के जाते हैं। उस समय जीव सी-पुत्रादिके लेह-बन्धनमें आबदा होकर विकान-सा हो जाता है, जब वह जाने लगता है तो उसके किये हुए पाप-पुण्य उसके पीछे-पीछे जाते हैं और उसके क्यु-काव्यय दुःससे पीड़ित होकर करुणाजनक स्वरमें जिलाप करने लगते हैं। उस समय जीव सबकी ओरसे निरपेक्ष हो सपसा क्यु-वान्यवीको छोड़कर वल देता है। याता-पिता, घाई-वाया, सी-पुत्र और फित्र रोते रह जाते हैं, उनका साथ दूट जाता है, उनके नेत्र और मुख आँसुओसे भीने होते हैं, उनकी दशा खड़ी दयनीय हो जाती है, फिर भी वह जीव उन्हें दिखायी नहीं पहला। वह अपना शरीर छोड़कर वायुक्यमें उस मार्गकी ओर बल देता है, जो अन्धकारसे भरा होता है और जिसका कहीं पर नहीं दिसायी देता । वह पद्य बड़ा भयंकर होता है । उसपर चलनेवाले पापियोंको अन्तरक दु:ल-ही-दु:ल उठाना पहता है। पापाचारियोंके लिये वह बड़ा ही दुलर और दुर्गम मार्ग है। वहाँ किसी सहायकका मिलना बड़ा कठिन होता है, जिसका कार आ जाता है, उस पनुष्पको बन्धु-बान्यव, घोग-सामग्री और धन-वैषय सब कुछ छोड़कर अवश्य ही उस मार्गपर जाना पड़ता है। स्थावर और जड़ूम सभी प्राणी एक दिन वमलोकके पश्चिक होते हैं। यमराजके अधीन रहनेवाले देवता, असुर और मनुष्य आदि जो भी जीव हैं, वे स्त्री-पुरुष अवदा नपुंसक हो, जाल, युद्ध, तरुण या जवान हो, तुरंतके पैदा हुए हो अधवा गर्भमें स्थित हो, उन सबको एक दिन उस महान् पश्चको बात्रा करनी ही पड़ती है। पूर्वाह्न हो या पराह, संध्याका समय हो या राजिका, आधी रात हो वा सबेरा, व्यक्रिकी यात्रा सदा सुन्ती ही रहती है। कोई परदेशमें हों, जंगलमें हो या पर्वतपर खते हो, जल, बल, आकाश या घरके थीतर मोकूद हो, खाते या पानी पीते हो, बैठे हो, खड़े हो या विक्रोनेपर यह हो, जागते हो अथवा सो गये हो, हर जगड और हर अवस्थामें उस महामार्गकी और प्रस्थान करना ही यहता है। यमलोकके पश्चपर कही हरकर, कही पागल होकर, कहीं ठोकर लाकर और कहीं वेदनासे आर्त होकर रेते-जिल्लाते हुए चलना पड़ता है। यसटूरोकी डॉट सुनकर जीव डड्रिज हो जाते हैं और घयसे विद्वाल हो बर-बर कॉपने रूपते हैं। क्योंको सार स्ताकर दारीरमें बेतरह पीड़ा होती है तो भी उनकी कटकार सुनते हुए आगे बढ़ना पड़ता है। जिन यनुष्योंने दान नहीं किया है उन्हें कटि किछाये हुए और तपी हुई बालू तक सूलसे भरे हुए मार्गपर जातते परिवर्त घटना पड़ता है। वर्पहीन पुरुवीको काठ, पत्थर, क्रिला, बेंडे, जलती लकड़ी, चानुक और अंकुशकी मार खाते हुए बमपुरीको जाना यहता है। जो दूसरे जीवोंकी हत्या करते हैं, उन्हें इतनी पीड़ा दो जाती है कि वे छरपटाने, कराहने तथा ओर-ओरसे बिलक्षने लगते हैं और उसी स्थितियें उन्हें गिरते-यड़ते चलना पड़ता है। उनमेंसे किसीके हाथ-पर और जंघे तोड़ दिये जाते 🕯, किसीका गला मरोड़ दिया जाता है और किसीके कान, बाक और ओठ काट लिये जाते हैं। उनके ऊपर शक्ति, बिन्दिपाल, शहू, क्रेमर, बाण और त्रिञ्चलकी मार पड़ती त्तृती है। कुले, बाय, भेड़िये और काँचे उन्हें चारों ओरसे बोजने खते 🕯 । यांस काटनेवाले राक्षस भी उन्हें पीड़ा पहुँचाते हैं। जो होग यांस लाते हैं, उन्हें उस यागी घैसे, मृग, सुअर और जितकबरे हरिण खेट पहुँचाते और उनके मांस काटकर साया करते हैं। जो पापी बालकोंकी हत्या करते हैं, उन्हें सुक्री समान तीले इंकवाली मक्लियाँ चारों ओरसे काटती रहती हैं। जो लोग अपने ऊपर विश्वास करनेवाले स्वामी, मित्र अथवा खोंकी हत्या करते हैं, उन्हें यमपुरके मार्गपर यमदूत हविचारोंसे हेटते रहते हैं। जो दूसरे जीवोंको भक्षण करते या उन्हें दु:स पहुँचाते हैं, उनको कुत्ते और राक्षस काट साते हैं। जो दूसरोके कपड़े, परंग और बिछीने चुराते हैं, उन्हें यमदूत विज्ञाबोंकी तरह नेगे करके भगाते हुए ले जाते हैं। जो दूरात्मा

और पापावारी मनुष्य वलपूर्वक दूसरोकी गी, अनाज, स्रोना, खेत और गृह आदिको हदय लेले हैं, वे यसलोकमें उरते समय यमदूरोंके हाथसे पत्कर, जलती हुई लकड़ी, डेंडे, काठ और काँटेदार शखोंकी मार लाते हैं। तबा उनके समस्त अङ्गोर्न वाव हो जाता है। जो पनुष्य नरकका मय न मानकर ब्राह्मणोंका धन छीन लेते, उन्हें गालियाँ सुनाते और सदा पार बैठते हैं, वे जब यमपुरके मार्गमें जाते हैं, उस समय यनदूर इस तरह जफड़कर बाँधते हैं कि उनका गता सुख जाता है; उनकी जीभ, ऑल और नक काट ली जाती है; उनके प्रारीरपर दुर्गीश्वत पीव और रक्त बाता जाता है; गीदह उनके प्रांस नोच-नोचकर साठे हैं और क्रोधर्म भरे हुए भयानक बाज्जात उन्हें चारों ओरसे पीड़ा पहुँचाते रहते हैं ! यमल्बेकरें पहुंबनेपर भी उन पापियोंको जीते-जी विद्यके कुएँने इत्त दिया जाता है और वहाँ वे करोड़ों वर्षोतक मीड़ा सकते हुए कष्ट भोगते रहते 🖁 । तदननार, समयानुसार नाकयाननासे कुटकारा पानेपर वे इस लोकमें स्वे करोड़ जन्मोतक विज्ञाके कवि प्रोते हैं। जिन लोगोने लोग, दम्म और असतक यशीपूत होकर धन रहते हुए भी ओजिय प्राप्तणीको दान नहीं दिया है, उनके गलेचें फंटा डालकर राक्षम उन्हें पीटते हैं और के पूक्त-प्यास तथा परिजयसे पीड़ित होका चयपुरिकी पात्र करते हैं। दान न करनेवाले जीवोंके कण्ड, मुंह और तालु भूश-प्यासके मारे मुखे रहते हैं तथा वे यपहुलीसे वार्रवार अज और जल मीगा करते हैं। वे कहते हैं—'मालिक । हम पूरा और प्याससे बहुत कष्ट पा रहे हैं, अब चला नहीं जाता; कृत्या करके मुद्रीभर अन्न और बोड़ा-सा पानी दे दीनिये । इस प्रकार सावना करते ही रह जाते हैं, किंतु कुछ भी रही भिलता। यसदूत उन्हें तसी अधस्तामें चमराजके घर पहुँका देते हैं।

वैज्ञानायनमां करते हैं — जनमंत्रय । भगवान् झोकुणाके
मुख्यों भयंकर यम-पातनाका वर्णन सुनकर महाराज
पुधिष्ठिर मयसे वर्श उठे और बेहोज होकर पृथ्वीपर गिर पहे।
मुख्यनि इनपर पूरा अधिकार जमा लिया। तरपश्चान् जब वे
धीरे-धीरे होज्ञमें आये तो भगवान्ते उन्हें आकामन दिवा।
इसके बाद वे जलसे अपने नेत्र धोकर पुरः भगवान्से
बोले— 'देवेश्वर । यमस्येकके मार्गका विस्तृत वर्णन सुनकर
मुझे बड़ा घय हो गया है। अब यह बतानेकी कृपा कीजिये
कि मनुष्य किस उपायसे उस विकट पार्गको सुलपूर्वक तथ
कर सकते हैं ?'

भगवान्ने कहा—पाण्डुनन्दन ! इस संसारमें को लोग धार्मिक जीवन व्यतीत करते हैं, बोवहिंसामे अलग सकर गुरुवनोंकी सेवामें लगे रहते हैं, देवता तथा ब्राह्मणोंकी

यूजा करते हैं और ब्राह्मणोंको नाना प्रकारकी वस्तुएँ दान देते हैं, वे वयत्येकमें मुखपूर्वक जाते हैं। जो लोग ब्राह्मणोंको, उनमें र्था विशेषतः श्रोतियोंको अत्यन्त प्रसन्नताके साथ अच्छी प्रकाससे बनाये हुए ज्लम अजना भोजन कराते हैं, वे महात्मा पुरुष विचित्र विमानीया बैठकर चमलोककी यात्रा करते हैं। वो प्रतिदिन निकायटमावसे सत्यभाषण करते है तथा जो इत्युक्तेको और उनमें भी विजेवतः श्रीतियोको कपिता आदि गौओका पवित्र दान देते रहते हैं, वे निर्मल कास्तिवाले बेल सुते हुए विनानोमें बैठकर वयलोकको नाते हैं। जो ब्राह्मणोको कता, जूता, अव्या, आसन, वस और आधूषण दान करते हैं, वे होनेके छत्र लगाये ज्ञाम गहनोंसे सन-धनकर घोड़े, बैस अक्रवा द्वाबीकी सवारीसे धर्मराजके सुन्दर नगरमें प्रवेश करते हैं। जो सार आदिसे शुद्ध होका ब्राह्मणोंको प्रयातपूर्वक शुद्ध कूप, वही, घी, गुड़ और प्रसदका अद्यक्ते साथ दान करते हैं, से चळकाकोसे जुते हुए सुवर्णनय विमानीपर बैठकर यमलोककी यात्रा करते हैं। उस समय यन्धर्वनम उनके साथ रहकर भारि-भारिके करे करते हुए उनका मनोरखन करते हैं। जो सुराञ्चित फूल और फलका दान करते हैं, ये इंसपुक्त विमानीके द्वारा धर्मराजके नगरमें जाते हैं। जो बाह्मणोको धीमें तैयार किये हुए घाँति-घाँतिक पकवान दान करते हैं, ये वायुके समान केनवारे संबेद वियानीपर बैठकर समयुरकी याता करते 🖁 । जो समन्त प्राणियोको जीवन देनेवाले बलका दान करते हैं, वे अलग नूप्र होकर इंस जुते हुए विमानोद्वारा सुरूप्यंक वर्षराजके नगरमें जाते हैं। को त्येष शानामानसे युक्त होकर ब्रोकिय ब्राह्मणको तिल अच्छा तिलकी गी या प्तकी गीका दान करते हैं, से सूर्वमण्डलके समान तेजस्वी विमानीद्वारा गन्धवीके गीत सुनते हुए यमराजके नगरमे जाते हैं। जिन्होंने इस होक्यें बावड़ी, कुएँ, ठालब, पोसरे, पोसरियाँ और जलमे भरे हुए जलाहाय बनवाये हैं, वे चन्द्रमाके समान उत्प्वल और दित्व घण्टानादमे निनादित विमानीपर बैठकर यमलोकमें जाते हैं; उस समय वे महात्मा नित्यतूप्त और महान् कान्तिमान् दिखायी देते हैं तदा दिव्यत्येकके पुरुष उनों ताइके पंत्रे और चैवर हुरशया करते हैं। जिन्होंने यहाँ अत्यन्त विचित्र, विकृत, मनोहर, सुन्दर और दर्शनीय देवमन्दिर बनवाये हैं, वे सफेद बादलोंके समान कान्तिपान् एवं हवाके समान वेगवाले विधानोद्वारा पपलोककी पात्रा करते हैं और वहाँ जानेकर वे वमराज्यको सुखी एवं प्रसन्न देखते हैं तथा उनके द्वारा सम्पानित होकर देवलोकके निवासी होते हैं। जो लोग देवताओंके उदेश्यमे प्याठ बनवाकर वहाँ गुड्रुएके हारा प्यासे मनुष्योको ठंडे जल पिलाया करते हैं, चे उस पहान् गार्गपर

अत्यन्त तुप्त होकर सुराके साथ यात्रा करते हैं। राड़ाऊँ और | जल-दान करनेवाले मनुष्योको उस मार्गमे सुख मिलता है, वे उत्तम रखपर बैठकर सोनेके पीढ़ेपर पैर रखे हुए पात्रा करते हैं। जो खोग बड़े-बड़े बनीचे बनवाते और उसमें वृक्षोंके पीचे रोपते हैं तथा श्रान्तिपूर्वक जलसे सींचकर उन्हें कल-कूलोसे सुशोधित करके बढ़ाया करते हैं, वे दिच्य बाहनीयर सवार हो आभूषणीसे सज-धनकर वृक्षीकी अत्यन रमणीय एवं शीतल कायामें होकर दिव्य पुरुषोद्वार समान पाते हुए यमलोकमें जाते हैं। वो ब्राह्मणोंको पोड़े, बेल अबदा हाथीको सवारी दान करते हैं तथा वो लोग उन्हें सोना, चाँदी, मूँगा और मोती प्रदान करते हैं, वे सोनेके विमानीयर बैठकर धर्मराजके नगरमें जाते हैं। पूषिदान करनेवाले लोग सपस्त कामनाओंसे तूस होकर बेल जुते हुए सूर्यके समान तेजली विमानोंके द्वारा उस रक्षेककी यात्रा करते हैं। जो ब्रेष्ठ ब्राह्मणोको अत्यन्त भक्तिपूर्वक सुगन्धित पदार्च तथा पुन्य प्रदान करते हैं, वे सुगन्धपूर्ण सुन्दर वेष धारण कर जनम कानिस्से देदीध्यमान हो सुन्दर हार यहने हुए विश्वित्र विमानीयर बैठकर धर्मराजके नगरमें जाते हैं। दीय-दान करनेवाले पुस्य सूर्वके समान तेजस्ती विमानोसे दसो दिशाओको देशियमान करते हुए साक्षात् अग्निके समान कान्तिमान् सक्त्यसे वाता करते हैं। जो घर एवं आअव-स्वानका वन करनेवाले हैं, वे सोनेक प्रयूतरोसे पुक्त और प्रात:कालीन सूर्यक समान काश्विताले गृहीके साथ धर्मराजके नगरमें प्रवेश करते हैं। जो ब्राह्मणोंको पैरोमें लगानेके लिये उवटन, सिरपर मलनेके लिये तेल, पर धोनेके लिये जल और पीनेके लिये गर्वत हेते हैं, से घोड़ेपर सतार होकर यमलोककी पात्रा करते हैं। जो रालेके बके-मदि दुर्बल ब्राह्मणोंको तहरनेकी जगह देकर उन्हें आराम पहुँचाते हैं, वे बळवाकसे जुते हुए विमानपर बैठकर यात्रा करते हैं। जो घरपर आये हुए ब्राह्मणोंको स्वागतपूर्वक आसन देकर उनकी विधियत् पूजा करते हैं, वे उस मार्गपर बड़ आनन्दक साथ जात है। वो मनुबा मेरा दर्शन करके | वहीं धर्मराव सर्थ सुन्दर फुरलेंकी मालाएँ पहनाकर उनकी 'नमी बहाण्यदेखाय' कहकर मुझे प्रणाम करते हैं और सदा | पूजा करते हैं।

ब्रतकारी पुरुषके समान अपने मन और इन्द्रियॉपर संयम रखते है, वे सुक्रके साथ धर्मराजके स्थानको जाते हैं। जो प्रतिदिन 'तमः सर्वसहान्दर्श ऐसा कहकर गोको नमस्कार करता है, वह यथपुरके मार्गयर सुलपूर्वक यात्रा करता है। निस्य प्रातःकाल बिक्रोनेसे उठकर जो 'नमेंऽस् विश्रदक्तये' बहते हुए पृथ्वीपर पैर रसता है, व्य सब कामनाओंसे तूप्त और सब प्रकारके आपूरणोसे विश्वापत होकर दिव्य विमानके हारा सुरापूर्वक यमलोकाको जाता है। जो देवता और अतिवियोको भोजन करानेके बाद स्वयं अन्न प्रहण करते हैं (अबवा जो सबेरे और राज्यको घोळन करनेके सिवा बीचमें कुछ नहीं खाते) तथा दम्भ और असत्यसे बचे रहते हैं, वे भी सारसपुक्त विपानके हारा मुलपूर्वक याता करते हैं। जो दिन-रातमें केवल एक जार भोजन करते और दम्भ तथा असत्यमें दूर खते हैं, वे हंसपुक्त विमानोके द्वरा बड़े आरामके साथ यमलोकको जाते हैं। जो जितेन्द्रिय होकर केवल बीचे यक्त अब प्रहण करते हैं अर्धात् एक दिन उपकास करके दूसरे दिन शामको भोजन करते हैं, वे मकुरकुत विमानोके द्वारा वर्षराजके नगरमें जाते हैं। जो भेरे मक होकर इन्डिपीको बहार्य करके तीसीपे भ्रमण करते हैं, वे महात्या भी बड़े आनन्त्रके साथ विभागोंके प्रता उस मार्गको तय करते हैं। जो ब्रेष्ठ द्विज अधिक दक्षिणावारे यहाँका अनुहान काते हैं, में इंस और सारसीसे युक्त विमानोंके प्रश जर मार्गपर जाते हैं। जो दूसरोको कह पहुँचाये बिना ही अपने कुटुम्बका पालन करते हैं, वे सुवर्णमय विभानोंके द्वारा यात्रा करते हैं। जो सम्पूर्ण प्राणियोपर समान दृष्टि रतते, जीवोंको अभवदान देते, क्रोध और लोमसे रहित होते तथा इन्द्रियोको अपने बदावें किये रहते हैं, वे महान् कान्तिमान् तथा देवता और गरूबोंसे सेवित होकर पूर्ण चन्द्रमाके समान उपवस विमानोद्वारा ययराजके लोकमें जाते हैं। जो प्रतिदिन घगवान्की पूजा, लुलि और नमस्कार करते हैं, वे सूर्यक समान तेजली जिमानोंके द्वारा धर्मराजके नगरमें जाते हैं।

# जल-दान, अन्न-दान और अतिथि-सत्कारका माहात्व

वर्णन तथा वहाँ जीवोंके (सुखपूर्वक) जानेका उपाय सुनकर राजा युधिहिर मन-ही-मन बहुत प्रसन्न हुए और मगवान् श्रीकृष्णसे फिर बोले—'देक्देकेन्नर ! आप सन्पूर्ण दैलाँका | प्रवर्तक हैं। प्रान्तलकप अब्बुत ! मुझे सब प्रकारके दानोंका वध करनेवाले हैं, ऋषियोंका समुदाय सदा आपको हो ग्तुति | फल बठलाइये । दान किस प्रकार और कैसे ब्राह्मणको देना

वैराग्यायनजी कहते हैं—जनमेक्य ! यमपुरके मार्गका | कस्ते हैं। आप चडेंचर्यसे युक्त, भव-बन्धनसे मुक्ति देनेवाले, क्रीसम्पन्न और हजारों सूर्यके समान तेजस्वी हैं। आपहींसे सबकी उत्पत्ति हुई है। आप वर्मके ज्ञाता और सम्पूर्ण धर्मीके

AND AS REST TAXABLE TAX MAD

चाहिये ? तथा किस तरहके तपका अनुष्ठान करके कहाँ । असका फरू भोगा जाता है ?'

श्रीकृष्णने कहा—राजन् ! ध्यान देकर सुनो—सध प्रकारके दानोंका फल परम पवित्र, उत्तम और पायोका नाहा करनेवाला है। यदि एक दिन भी गायकी प्यास बुझानेभरका जल, जो स्वयं ही जमीन खुदवाकर पैदा किया गया हो, दान क्षिया जाय तो उससे सात पीड़ीतकके पूर्वजोका उद्धार हो जाता है। संसारमें जलको प्राणियोका जीवन माना गया है, उसके दानसे जीवोंकी तृति होती है। बलके गुज दिव्य हैं और वे पारत्येकमें भी लाभ पहुँचानेवाले हैं। यमखेकमें पुन्योदकी नामवाली परम पवित्र नदी है । यह जलदान करनेवाले पुरुषोकी सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण करती है । उसका बल देहा होता है और वह दंडे जलका दान करनेवाले लोगोंको सदा सुख पहुँचाना है। प्यासे पनुष्पकी प्यास अन्नसे नहीं बुज़ली, इसलिये समझदार मनुष्यको चाहिये कि वह प्यासेको सदा पानी पिछाण करे । सब प्राणी जलसे पैदा होते और जलसे हाँ जीवन बारण काते हैं, इसलिसे जलदान सब वानोंसे बहुकर माना गया है। सब प्रकारके तान, तप और यहाने जो उत्तम फल प्राप्त होता है, वह सब केवल जलके दानमें थिल जाता है—इसमें तनिक भी संदेहकी बात नहीं है। जो लोग ब्राह्मणोंको सुपक्त अग्र-दान बरते हैं, वे मानो प्राण-दान करते हैं; तेज, कल, कप, सब, वीर्य, धृति, सृति, ज्ञान, मेधा और आयु—इन सकका आधार अन्न ही है। प्राण, अपान, व्यान, उदान और समान—ये पाँजों प्राण अश्रके ही आधारपर राज्य देश्व्यस्थिको ध्यरण करते 🖁 । समस्त विद्यालय और पवित्र बनानेवाले सम्पूर्ण यह अन्नसे ही बलते हैं । इसलिये अब सबसे बेह माना गया है । रह आदि सध्यूर्ण देवता, पितर और अप्रि अन्नमें ही संबुष्ट होते हैं। प्रजापतिने प्रत्येक कल्पमें अप्रसे ही सारी प्रकाकी सृष्टि की है: इसलिये अससे बढ़कर न कोई दान हुआ है और न होगा। धर्म, अर्थ और ऋामका निर्वाह अन्नसे ही होता है; अतः इस लोक पा परलोकमें अन्नसे बढ़कर कोई दान नहीं है। यक्ष, राक्षस, न्नह, नाग, भूत और दानव भी अन्नसे ही संतुष्ट होते हैं; इसलिये अग्रका महत्त्व सबसे बढ़कर है। दूसरेका अत्र जानेवाला मनुष्य जो भी शुभ कर्म करता है, उसका एक भाग तो करनेवालेको मिलता है और तीन भाग अञ्चलका हो जाता है, इसलिये ब्राह्मणोंको जिल्लेषसम्पर्स अन्न देना स्राहिये। जो मनुष्य द्रव्य और असत्त्वका परित्याग करके मुझमें परम भक्ति रखकर रसोईमें भेद न करते हुए दरिड एवं ब्रोजिय ब्राह्मणको एक वर्षतक अन्न-दान करता है, वह एक लाल वर्षतक बड़े सम्पानके साथ देवलोकमें निवास करता है तथा

वहाँ इच्छानुसार कम धारण करके यसेष्ट विश्वरता रहता है; फिर समयानुसार पुण्य क्षीण हो जानेपर जब वह स्वर्गसे नीचे उतरता है तो यनुष्यलोकमें ब्राह्मण होता है। जो छ: महीने या वार्षिक ब्राद्धपर्यन प्रतिदिनकी पहली भिक्षा दरिह ब्राह्मणको देता है, उसे एक हजार गो-दानका पुण्यफल प्राप्त होता है। जो एक वर्षतक प्रतिदिनकी अप्रियक्षको वससे वककर याचना न करनेवाले ब्राह्मणके यहाँ सार्थ पहुँचा आता है; वह हजारों कविला गौओंके दानसे मिलनेवाले पुण्यफलको पाकर इनलोकमें प्रतिशित होता है। पाण्डुनन्दन ! देश-कालके अनुसार प्राप्त एवं राला चलकर वके-मदि आये हुए भूखे और अन्न जाहनेवाले प्राह्मणको अन्नदान करना चाहिये । जो धनकी आव होते हुए भी वाचकको अन्न नहीं देता, वह लोभी मनुष्य कीड़ोंसे भरे हुए कालसूत्र नामक नरकमें गिरता है। लोभ और मोहके कारण विवेकको सो बैठनेवाला वह पापी पुरुष उस कोर नरकमें दस हजार वर्षोतक बेदनासे कराहता हुआ क्रेस भोगता रहता है। फिर दीर्घकालके पक्षात् उस नरकारे घुटकारा पानेवर वह मार्वलोकमें व्याप्हालोंके वहाँ जन्म लेता और अत्यन्त दरिष्ठ होता है।

जो हरका रास्ता तय करनेके कारण तुर्वल तथा भूल-प्यास और परिश्रमसे बका-मौद्य हो, जिसके पर बड़ी कठिनतासे आगे कहते हो तथा जो बहुत पीड़ित हो रहा हो, ऐसा ब्राह्मण अन्नदाताका पता पूछता हुआ धूलपरे पैरोसे यदि घरपर आकर अञ्चली याचना करे तो चलपूर्वक उसकी पूजा करनी चातिये; क्योंकि वह अतिथि स्वर्गका सोपान होता है। उसके संतुष्ट होनेपर सम्पूर्ण वेषता संतुष्ट हो जाते हैं। अविधिकी पूजा करनेसे अभिदेखको जितनी प्रसम्रता होती है, कानी हविष्यमें होम करने और फूल तथा चन्द्रन सद्दानेसे भी नहीं होती। श्रेष्ठ पुष्करतीर्थमें विधिपूर्वक कपिला गौका दान करनेसे भी उस फलकी प्राप्ति नहीं होती, जो ब्राह्मणको भोजन करानेसे मिलता है। ब्राह्मणके चरणोदकसे भीगी हुई यह पृथ्वी कवतक कायम रहती है, तवतक असदाताके पितर क्रमारके पत्तेसे जल पीते हैं। देवताके क्रपर चढ़ी हुई पत्र-पुष्प आदि पूरुन-सामग्रीको इटाकर उस स्थानको साफ करना, ब्राह्मणके जुठे किये हुए बर्तन और स्वानको मॉज-धो देना, वके हुए ब्राह्मणका पैर दवाना, उसके वरण धोना, उसे रहनेके लिये घर, सोनेके लिये शब्दा और बैठनेके लिये आसन देना—इनमेसे एक-एक कार्यका महत्त्व गो-दानसे बढ़कर है। जो मनुष्य ब्राह्मणोंको पर धोनेके लिये जल, पैरमें लगानेक लिये घाँ, दांपक, अन्न और रहनेके लिये घर देते हैं, वे कभी यमलोकमें नहीं जाते । राजन् ! ब्राह्मणका आतिध्य- सतकार तथा भक्तिपूर्वक उसकी सेवा कानेसे वैतीसों देवताओंकी सेवा हो जाती है। एड्लेका परिचित मनुष्य पदि परपर आवे तो उसे अभ्यागत कहते हैं और अपिरिचत पूरुष अतिथि कहलाता है। दिलोंको इन दोनोंकी ही पूजा करनी चाहिये। यह पद्धम वेद—पुराणकी सृति है। जो अतिथिके चरणोंमें तेल मलता, उसे भोजन कराता और पानी फिल्म्या है, उसके हारा मेरी भी पूजा हो जाती है—इसमें विनक भी संदेह नहीं है। जह मनुष्य तुरंत सब पायोंसे हुटखारा पा जाता है और मेरी कृपासे चन्नमाके समान उज्जल विधान-पर आकड़ होकर मेरे परम धामको प्रधारता है। बका हुआ



अध्यागत जब घरपर आता है तो उसके पीछे-पीछे समस्त देखता, पितर और आप्ति भी पदार्पण करते है। यदि उस अध्यागत द्विजकी पूजा हुई तो उसके साथ उन देखता आदिकी भी पूजा हो जाती है और उसके निराश लौटनेपर वे देखता, पितर आदि भी हताश होकर लौट जाते हैं। जिसके घरसे अतिथिको निराश होकर लौटना पड़ता है, उसके पितर पंडह वर्षातक भोजन नहीं करते। यह लोभी मनुष्य देखताओं, पितरों और अप्रियोंसे परित्यक्त होकर पंडह वर्षातक रौरव नरकमें पड़ा रहता है और वहाँसे सुटनेपर संसारमें क्य लेकर उच्छिष्टभोगी होता है। जो बलिजैक्ट्रेस कर्मके समय चरपर आवे हुए अतिबिकी पूजा नहीं करता, वह तुरंत चापहाल हो जाता है। जो देश-कालके अनुसार परपर आवे हुए ब्राह्मणको वहाँसे बाहर कर देता है, वह तत्काल पतित हो जाता है और मरनेके बाद एक करोड़ वर्षोंतक चोर रोरव नरकमें पकाया जाता है; फिर समयानुसार जब उससे चुटकारा पाता है तो इस संसारमें बार्च जन्मीतक भूल-प्यासका कष्ट भोगनेवाला कुता होता है। यदि देश-कालके अनुसार अप्रकी इच्छासे चाण्याल भी अतिथिके रूपमें आ जाय तो गृहस्य पुरुषको सदा उसका सत्कार करना चाहिये। जो लोध और मोहबस विचारशृत्य होकर उसका सकार किये बिना ही धोजन कर लेता है, यह दस जन्योतक खाण्डास होता है। जो अतिथिको निराश लौटाकर सब्बं भोजन करते समय अत्यन्त हर्षका अनुभव करता है, उसे इस बातका पता नहीं रहता कि मैं विद्वांके कुएँमें पड़नेवाल 👰 जो अतिबिका सत्कार नहीं करता, उसका उनी वस ओड़ना, अपने लिये रसोई बनवाना और मोजन काना — सब कुछ व्यर्ज है। जो प्रतिदिन साङ्गीपाङ्ग वेदोका स्वाध्याय करता है किंतु अतिथिको पूजा नहीं करता, उस द्विजका जीवन व्यर्थ है। जो रवेग परक-पड़ा, पञ्चपहायज्ञ तथा सोनवाग आदिके द्वारा चडन करते हैं पांतु घरपर आये हुए अतिबिका सत्कार नहीं करते, वे यहाकी इच्छासे जो कुछ दान या यह करते हैं वह सब न्यर्थ हो जाता है। अतिथिकी मारी गर्धा आहा बनुष्यके समल शुभकर्मोका नाग्न कर देती है। इसलिये अञ्चलु होकर देश, काल, पात्र और अपनी शक्तिका विचार करके बोद्य-बहुत आंतबि-सत्कार अवश्य करना वाडिये । जब अतिबि अपने द्वारपर आवे तो बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि वह जसप्रवित्त होका हैंसते हुए मुखसे अतिविका न्यागत करे तथा बैठनेको आसन और बरण धोनेके लिये जल टेकर अन्न-यान आदिके द्वारा उसकी पूजा करे । अपना हितेषी, प्रेक्पल, देवी, मूर्ख अधवा पण्डित—जो कोई भी बलिकेंड्डेवके बाद आ जाय, यह स्वर्गतक पहुँचानेवाला अतिथि है। जो यहका फल पाना चाहता हो, यह भूल-प्यास और परिजयमें दुःली तवा देश-कालके अनुसार प्राप्त हुए अतिथिको सन्कारपूर्वक अन्न प्रदान करे। यज्ञ और श्राद्धपे अपनेसे श्रेष्ठ पुरुषको विधियत् भोजन कराना चाहिये । अन्न मनुष्योका प्राण है, अन्न देनेवाला प्राणदाता होता है; इसलिये कल्याणकी इच्छा रखनेवाले पुरुषको अग्र-दानकी विशेष चेष्टा रखनी चाहिये। जो मनुष्य धर्मपूर्वक धनका उपार्जन करके धोडनमें भेद न रखते हुए एक वर्षतक सबका अतिथि-सतकार करता है, उसके समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं।

#### भूमि-दान, तिल-दान और उत्तम ब्राह्मणकी महिमा

भगवान्ने कडा-अब मैं सबसे उत्तम भूमि-दानका वर्णन करता है। मूमि-दानसे बढ़कर दूसरा कोई दान नहीं है और भूमि छीन लेनेसे बढ़कर कोई पाप नहीं है। दूसरे दानोंक पुण्य समय पाकर क्षीया हो जाते हैं; किंतु भूमि-दानके पुण्यका कभी भी क्षय नहीं होता । जो लोग प्रजुर दक्षिणासे पुक्त अग्रिष्टोम आदि यज्ञोंके द्वारा देवताओंका यजन करते हैं. वे भी भूमि-दानके समान उत्तम फलको नहीं पार्त । जो मनुष्य क्षोत्रिय ब्राह्मणको धृमि दान करके फिर उसे अपने अधिकारमें नहीं लेता, उसके दानको चारों ओर कवी होती है और जवतक इस संसारकी स्थिति बनी रहती हैं, तबतक यह स्वर्गलोकमें रहकर अपने पुण्यका फल घोगता है। जो प्रनुष्ध भौतिय ब्राह्मणको नोतीसे भरी हुई भूमि दान करता है, उसके पितर महाप्ररूपकारतक दूप रहते हैं। ब्राह्मणको भूमि-दान करनेसे सब देवता, सूर्च, शंकर और मैं—ये सची प्रसन्न होते हैं। भूमि-दानके पुण्यसे पवित्रवित हुआ दाता निःस्टेड मेरे परमधाममें निवास करता है। यनुष्य जीविकाके अभावमें जो कुछ पाप करता है, उससे गोकर्णपात्र भूमि दान करनेपर भी पुरकारा पा जाता है। एक यहीनेतक उपनास, कृष्ण और बान्द्रायण-त्रतका अनुप्तान तका सम्पूर्ण तीचीन स्नान करनेसे जो पुष्प होता है, वह सारा पुष्प गोकर्णमञ्ज भूषि दार करनेसे प्राप्त हो जाता है।

सुधिविरने कहा—'देवेचर । आपको नगस्त्रपर है। मुझे गोकर्णमात्र भूमिका ठीक-ठीक गाय करानानेकी कृषा क्रीकिये।

प्रश्नान् जोते—राजन् ! प्रश्नसे पश्चिम तथा उत्तरसे दिक्तन वारों ओर तीस-तीस द्रव्य नापनेसे किंदनी धूपि होती हैं, उसको गोकणंगात्र धूपि करते हैं। किंदनी धूपिमें खुली हुई सी गीए वैली और वहाड़ोंके साथ मुक्तपूर्वक रह सके, उतनी धूपिको गोकणं करते हैं। धूपिका दान करनेवाले पुरुषके पास यमराजके दूत नहीं फटकने पाने; मृत्युके दृष्ट, दारुण कुम्भीपाक, भयानक वरणपादा, गैरज आदि नरक, वैतरणी नदी और कठोर यम-मातनाएँ भी वसे नहीं मतानी। वित्रगुप्त, कलि, काल, कृताना, मृत्यु और साझाद मगवान् यम भी धूपिदान करनेवालेकी पूजा करते हैं। रह, प्रजापति, इन्ह, देवता, ऋषि और स्वयं मैं— ये सभी प्रसन्न होका धूपिदातका पूजन करते हैं। विसक्ते कुटुबके लोग गीविकाके अभावसे दुर्बल हो गये हों, किसकी गीएँ और घोड़े भी दुबले-पतले दिखायी देते हो तथा जो सदा

अतिबि-सत्कार करनेवाला हो, ऐसे ब्राह्मणको भूमि-दान देना बाहिये; क्योंकि वह परलोकके लिये राजाना है। जिसके कुटुम्बोजन कष्ट या रहे हो—ऐसे ओजिय, अग्रिहोत्री, क्रवधारी एवं दरित्र ब्राह्मणको भूमि देनी चाहिये। जैसे धाय अपना दूध विलाका पुत्रका पालन-पोषण करती है, उसी प्रकार दानमें दी हुई भूमि दातापर अनुवह करती है। जैसे गौ अपना दूध पिलाकर बडाईका पालन करती है, वैसे ही सर्वगुणसम्बन्न भूमि अपने दाताका कल्याण करती है। जिस प्रकार जलसे सीचे हुए बीज अङ्कृतित होते हैं, वैसे ही भूमि-दाताके ननोरच प्रतिदिन पूर्ण होते रहते हैं। जैसे सूर्यका तेज समस्त अन्यकारको दूर का देता है, उसी प्रकार पूषि-दान मनुष्यके सम्पूर्ण पापीका नाश कर हालता है। जो पनुष्य पूर्विका दान करता है, यह दस पीड़ी पहलेतकके पूर्वजोका और दस पीढ़ी बादतक होनेवाली संतानोका उद्धार कर देता है; किंतु जो किसीकी चूमि छीन ऐता है, वह दस पूर्वजो और दस वंशाधरीको भी नरकमें हुवो देता है। जो पूमि-इन्की प्रतिहा करके नहीं देता अवसा देकर फिर फीन केता है, उसे वरूपके पाहासे बॉधकर पाँच और रक्तसे भरे हुए नरक-कुण्डमें डाला जाता है। जो अपने या दूसरेकी दी हुई पूर्णिका अपहरण करता है, उसके लिये गरकसे उद्धार पानेका कोई ज्याय नहीं है। जो ब्राह्मणका खेत छीन लेता है, वह बारह पोड़ीतकके पूर्वजोंको नरकमें डाल देता है और सार्थ करिकी योनिमें जन्म लेता है तथा उससे कभी कुरकारा नहीं पाता। जो प्राह्मणको पुमि-दान देकर फिर उसीसे नीविका सर्वाता है, उसे एक लाग गो-हत्वाका फल मिलता है। वह पापात्पा नीचे सिर करके कुम्पीपाक नरक्षमें लटका दिया जाता है और एक हजार दिव्य वर्षोतक उसमें पकता खता है। तत्पक्षात् उस नरकसे छूटनेपर उसे सी क्योंतक इस त्लेकमें कुता होना पड़ता है। जिसमें हस्स्से बोतकर बीज के दिये गये हो तथा जहाँ हरी-भरी खेती लहरा रही हो, ऐसी भूमि दरित ब्राह्मणको देनी चाहिये। अवका वहाँ जलका सुधीता हो, वह धूमि दानमें देनी चाहिये। राजन् ! इस प्रकार प्रसम्नचित्र होकर मनुष्य यदि पूर्वाका दान करे तो वह सम्पूर्ण मनोवाञ्चित कामनाओंको प्राप्त करता है। बहुत-से राजाओंने इस पृथ्वीको दानमें दिया है और बहुत-से अभी दे रहे हैं। यह धूमि जब जिसके अधिकारमें रहती है, उस समय वहीं उसे दानमें देता और उसके फलका भागी होता है।

जिसकी जीविका श्रीण और गाँए दुर्बल हो गयी है, ऐसे
दरिंद्र ब्राह्मणको जो बाँदी दान करता है, वह अपने इच्छानुसार
स्वर्गलेकमें सम्मानित होता है। फिर पुण्यका ह्या होनेपर
वहाँसे उतरकर इस लोकमें महापराक्रमी एजा होता है। को
श्रोत्रिय ब्राह्मणको—विशेषतः दरिंडको किलका पर्वत दान
सरता है, वह दस हजार वृषोत्मर्गक पुण्यको प्राप्त करके
तत्काल निष्पाप हो जाता है। तिलका दान करनेवाला मनुष्य
महान् यदा और इच्छानुसार रूप घारण करनेकी प्रति पाकर
सात हजार वर्षोतक पितृलोकमें सुख और आक्नद भोगता है।
जो दरिंद्र एवं श्रोतिय ब्राह्मणको किलको यो प्रदान करता है,
उसे एक हजार गो-दानका फल मिलता है। जो जितने
कुड़ वोमें तिल भरकर उससे बनायी हुई किलको गोका दान
करता है, वह जाने ही करोड़ वर्षोतक सर्गलोकमें प्रविद्यत होता है। तिल, गी, सोना, अब और पुण्यी—इतने पदार्थ पदि ब्राह्मणोको दिये जायै तो ये दाताका उद्धार कर देते हैं।
सदावारसम्पन्न, अग्निहोत्री तथा अखोल्य ब्राह्मणकी विधियत्
पूजा करनी चाहिये; क्योंकि यह परलोकमें काम देनेवाला
सजाना है। को ब्राह्मण बेदका विद्वान, अग्निहोत्रपरायण,
जितेन्त्रिय, शूक्षके अन्नसे दूर खनेवाला और दृदिद्र
हो, उसकी पत्रपूर्वक पूजा करनी चाहिये। जो प्रतिदिन
तर्यण करनेवाला, सदा यजोपबीत धारण किये खनेवाला,
नित्त्रप्रति स्वाध्यायपरायण, वृष्णका अन्न न सानेवाला,
ब्राह्मलमें हो अपनी बीसे समागम करनेवाला और
विधिमूर्वक अग्निहोत्र करनेवाला हो, यह ब्राह्मण दूसरोको
तारनेये समर्थ होता है। जो मेरा भक्त, मुहामें अनुराग
रखनेवाला, मेरे सञ्जनमें परायण और मुहा ही कर्मफलोको
अर्थण करनेवाला है। वह ब्राह्मण अवस्य संसार-समुप्रसे तार
सकता है।

#### विविध प्रकारके दानोंकी महिमा

पुषितिरने कहा—सायव ! आपके पुँहसे इस धर्ममय अमृतका अषण करते हुए मुझे तृति नहीं होती । अब दूसरे प्रकारके दानोंका, जिन्हें अधीतक आपने नहीं बललाया है, वर्णन कीजिये और क्रमप्तः उनका फल भी बतानेकी कृता कीजिये ।

भगवान्ने वहा—राजन् । गाडी स्वीवनेवाता एक बेल भी दस गौओंक समान है। जो पनुष्य श्लोजिय, सदाबारी एवं दरित्र ब्राह्मणको चारी बोझ डोनेमें समर्ज एक जोड़ा बेल दान करता है, उसको एक इजार गीओंक दानका फल पिलता है। पाणुनन्दन ! दरिक्रको ही दान देना चाहिये, धनवान्को नहीं। वर्षाका फल तालावमें ही देला जाता है, समुद्रमें नहीं। जो पुरुष वेदके जाननेवाले धनहीन ब्राह्मणको दीपकके प्रकाशसे युक्त, शय्या और आसनोसे विभूषित, भारत-भारतके बर्तनी और अन्य सामग्रियोसे युक्त, धन-धान्यसे अलेकृत दासी, गाँ और भूमिसे सम्पन्न तथा सब प्रकारके साधनोसे परिपूर्ण गृह प्रदान करता है, उसको देवता, पितर, अग्नि और ऋषिगण प्रसन्न होकर सूर्यके समान तेजस्त्री विमान देते हैं। तथा उसीमें बैठकर वह अनुपम शोभासे सम्पन्न हो परम उत्तम ब्रह्मालोकमें पदार्पण करता है और वहाँ महाप्रलयपर्यन्त बढ़े आरन्दसे समय व्यतीत करता है। जो मनुष्य भक्तिके साथ वक्त, माला और चन्द्रन चड़ाकर ब्राह्मणकी पूजा करता तथा उसे

विक्रीनीसहित पाच्या दान करता है, यह बेदमनोंक बलसे बलनेवालं सुन्दर विधानपर आस्ट्रह हो सप्तर्षियोक्षे लोकमें जाता और वहाँ ब्रह्मबादी यहाँपैयोसे पुजित होता है। उस लोकमें तीस वतुर्युगीतक देवनाओंकी भौति फ्रीडा करके यह मनुष्यलोकमें बेवबेता ब्राह्मण होता है। जो रास्तेक शके-मदि हुर्बल ब्राह्मपाको विज्ञाम देता है, उसका एक वर्षका किया हुआ पाप तत्काल नष्ट हो जाता है। तदननार जब यह मनिपूर्वक उस अतिथिके दोनों चरणोंको पसारता है, उस समय उसके दस वर्षके किये हुए पाप नष्ट हो जाते हैं तथा यदि यह उसके दोनों पैरोमें भी या तेल मलकर उसकी पूजा करता है तो उसके बारह क्वेंकि पाप तुरंत नष्ट हो जाते हैं। जो चरपर आये हुए झाहाणका स्वागत करके, उसे आसन और अन्युत्वान देका पूजन करता है, यह देवताओंका प्रिस होता है। अतिथिके स्वाग्तसे अप्ति, उसे आसन देनेसे इन्द्र और अध्युत्वान देने (अगवानी करने) से अतिश्रियोपर प्रेम रसनेवाले पितर प्रसन्न होते हैं। इस प्रकार अग्नि, इन्द्र और पितरोके प्रसन्न होनेपर मनुष्पका एक वर्षका पाप तत्काल नष्ट हो जाता है। जो मनुष्य ब्राह्मणको सवारी दान करता है, वह स्त्रोसे चित्रित विमानपर बैठकर स्वर्गलोकको जाता है। जो पुरुष पत्ते, फूल और फलोंसे भरे हुए वृक्षको बखों और आमूनजोसे विमृत्रित करके चन्दन और फूलोसे उसकी पूजा

१. लोहे या लकड़ीका बना हुआ अन नामनेका एक पुरान मान, जो चल अंगुल चौड़ा और उठना ही गारा होता था । —हिन्दीदास्ट्सागर

करता तथा सेदयेता ब्राह्मणको भोजन कराकर दक्षिणाके साब वह वृक्ष दान कर देता है, वह सुवर्णजटित सुन्दर विमानवर बैठकर जय-जयकारके शब्द सुनता हुआ इन्द्रलोकमें जाता है और वहाँ उसके मनमें जो-जो इच्छाएँ होती हैं, उन सककी कल्पवृक्ष पूर्ण करता है। जो युख्य भक्तिपूर्वक मन्दिर बनवाकर उसमें मेरी प्रतिमाकी स्वापना करता और दूसरेसे उसकी पूजा करवाता या स्वयं भक्तिके साथ पूजा करता है, वह एक हजार अश्वमेध-वज्ञका फल पाकर मेरे परमधामको पधारता तथा बहाँसे कभी लीटकर इस लोकमें नहीं आता। जो मनुष्य देसमन्दरमें, ब्राह्मणके चरमें, गोझालामें और जीराहेपर दीपक जलाता है, यह सुवर्णमध विमानपर बैटकर सम्पूर्ण दिशाओंको देदीध्यमान करता हुआ सूर्यलोकको जाता है; उस समय ब्रेष्ठ देवता उसकी सेवामें उपस्थित रहते हैं। वह महातपन्ती पुरुष करोड़ी वर्षातक सूर्यलोकमें पश्चेष्ट विद्वार करनेके पश्चात् मत्वलोकमें आकर बंद-बंदाड्डॉमें पारंगत ब्राह्मण होता है। जो मनुष्य ब्राह्मणको करका (कमध्वलु), कर्णिका (गिलास) अंधवा पहान् जलपात्र दान करता है, वह सदा तुत्र रहता है: उसे सब प्रकारके सुगन्धित पदार्थ सुलभ होते हैं तथा उसकी इन्ह्रियाँ और मन सदा प्रसन्न रहते हैं। इतना हो नहीं, वह इंस और सारसीसे जुने हुए सुन्दर विमानपर बैठकर विच्य गन्धवीसे संकित करवालोकमें जाता है। जो गर्मीक तीन पहीनोमें जीवोंके जीवनभूत जलका दान करता है, उसे एक करोड़ कपिला-दानका पुण्यपाल प्राप्त होता है तथा वह पूर्ण बन्द्रमाके समान प्रकाशमान विमानपर आरूद् होकर इन्द्रभवनकी यात्रा करता है। वहाँ देवता और गन्धवींसे सेवित होकर तीस करोड़ पुगीतक यथेष्ट सुख भोगनेक पक्षात् इस लोकमें आकर चारो वेदोका जाता ब्राव्हण होता है। सिरमें लगानेके लिये तेल दान करनेसे पनुष्य तेवस्ती, दर्शनीय, सुन्दर, रूपवान्, जूरवीर और पण्डित होता है। वसा-दान करनेवाला पुरुष भी तेजस्वी, दर्शनीय, सुन्दर, श्रीसम्पन्न और मनोरम होता है। जो पुस्त जूता और हाता दान करता है, वह महान् तेजसे सम्पन्न हो सोनेके वर्ने हुए सुन्दर रचपर बैटकर इन्द्रलोकमें जाता है। जो काठकी खड़ाऊँ दान करते हैं, वे काष्ट्रनिर्मित विमानोपर आरूड़ होकर श्रेष्ठ देवताओंसे सेवित हो धर्मराजके रमणीय नगरमें प्रवेश करते हैं। श्रीतनका दान करनेसे मनुष्य मधुरभाषी होता है, उसके मुहसे सुगन्ध निकलती रहती है तथा वह त्वस्योधान् एवं बुद्धि और सीभाग्यसे सम्पन्न होता है। जो पुरुष वैशासके महीनेमें विज्ञासा नक्षत्रके दिन अत्यन्त भक्तिपूर्वक सूर्यनारायणको

प्रसन्नताके खेरपसे ब्राह्मणोकी विधिवत् पूजा करके उन्हें तिल और गुड़के लड्डू दान करते हैं, उन्हें विधिवत् गो-दान करनेका फल मिलता है तथा वे मेरे खेकमें प्रतिष्ठित होते हैं।

बो मनुष्य अतिथि और कुटुम्बीजनोंको घोजन करा लेनेके पश्चात् स्वयं घोजन करता, सदा व्रतका पालन करता, सत्य बोलता, क्रोंबसे दूर खुता तबा स्नान आदिके द्वारा सर्वदा पवित्र खता है, वह दिव्य विमानके हारा इन्द्रलोककी यात्रा करता है। जो एक वर्षतक प्रतिदिन एक वक्त भोजन करता, ब्रह्मचारी रहता, क्रोधको काबूमें रखता तथा सत्य और शोधका पालन करता है, यह भी दिव्य विमानमें बैठकर इन्द्रत्येकमें पदार्पण करता है। जो एक वर्षतक बीधे वक अर्थात् प्रति दूसरे दिन घोजन करता, ब्रह्मवर्षका पालन करता और इन्हियोंको काबूचे रकता है, वह विधित पंसवाले मोरोसे को हुए अद्भुत ध्वजासे शोभायमान दिव्य विमानपर आस्व हो म्हेन्द्रत्येकमे गयन करता है और वहाँ बारह करोड़ वर्षातक आन्द्रका अनुभव करता है। जो मुझपे बित्त लगाकर एक महीनेतक उपवास करता तथा प्रतिदिन स्तान करते हुए इन्द्रिय, क्रोच और बुद्धिकों क्यांमें रसता है, इस प्रकार नियम समाप्त होनेपर श्रेष्ट ब्राह्मणोको भोजन कराकर उन्हें प्रसन्नशितसे दक्षिणा देता है, वह यहान् तेजस्ती होकर सर्वश्रेष्ठ ब्रह्मलोकमें जाता है और वहाँ दिव्य ऋषियोंसे सेवित होकर सी करोड़ वर्षातक इकानुसार आनन्दका उपयोग करता है।

जो सनुष्य पवित्र और येरी सेवामे पराचण होकर मेरे ऑवियहमें मन लगाता (मेरा ध्वान करता) तथा चतुर्दशीके दिन रह अथवा दक्षिणामृतिमें चित एकाप्र करता है, यह महान् तपन्त्री पुरुष सिद्धी, ब्रह्मर्षियों और देवताओंसे पुजित होकर गन्धर्वों और धूतोंका गान सुनता हुआ मुझमें था शंकरमें प्रवेश का जाता है तथा उसका इस संसारमें फिर जन्म नहीं होता। जो मनुष्य गाँ, सी, गुरू और ब्राह्मणकी रक्षाके लिये प्राण दे डालते हैं. वे इन्द्रस्थेकमें जाते और वहाँ इच्छानुसार विचरनेवाले सुवर्णके बने हुए विमानपर सक्तर एक मन्यन्तरतक दिव्य आनन्दका अनुभव करते हैं। देनेकी प्रतिज्ञा की हुई वस्तुको न देनेसे अववा टी हुई वस्तुको छीन हेनेसे जन्मभरका किया हुआ सारा दान-पुण्य नष्ट हो जाता है। जो दान ओजिय ब्राह्मणको नहीं दिया जाता, उसका कुछ फल नहीं मिलता तथा जहाँ ब्रोजिय ब्राह्मण भोजन नहीं करते, वहाँ देवता भी आहार नहीं प्रहण करते । बेदयेना ब्राह्मणीसे बढ़कर दूसरा कोई देवता नहीं है तथा उन्हें भोजन करानेसे बढ़कर परलोकके लिये दूसरी कोई निधि नहीं है।

#### पञ्चमहायज्ञ, विधिवत् स्नान और उसके अङ्गभूत कर्म, भगवान्के प्रिय पुष्प तथा भगवद्भक्तोंका वर्णन

वृधिष्ठरने पूळ-भगवन् ! क्रिवातियोंको पञ्चमद्यायत्रोंका अनुद्वान किस प्रकार करना चाहिये ? उन यहाँके नाम भी बतानेको कृपा कीनिये ।

भगवान्ने वहा-पुधिष्ठिर । जिनके अनुष्ठानसे गृहस्य पुरुषोको ब्रह्मानोकको प्राप्ति होती है, उन पश्चमहावज्ञोका वर्णन करता है: सुनो । ऋभूयत्र, त्रद्धायत्र, भूतयत्र, यनुष्ययत्र और पितृयज्ञ—ये पञ्चयज्ञ कड़ताते हैं। इनमें 'ऋमुयज्ञ' तर्पणको कहते हैं, 'ब्रह्मयज्ञ' साध्यायका नाम है, समस्त प्राणियोके लिये अञ्चली बति देना 'चूनवज्ञ' है। अतिसियोकी पूजाको 'मनुष्यया' कहते हैं और यितरोके खेरपसे जो आद्ध आदि कर्म किये जाते हैं, उनकी 'पितृपक्र' संज्ञा है। हुत, अहुत, प्रहृत, प्राक्षित और बलिकन—ये पाकचन्न कहलाते हैं। वैश्वदेव आदि कमीमें जो देवताओंक निमित्त हवन किया जाता है, उसे बिद्धान् पुरुष 'हुत' कहते हैं। दान दी हुई वस्तुको 'अहुत' कहते हैं। ब्राह्मणोको मोजन करानेका नाम 'प्रहुत' है। प्रत्याप्रिहोत्रको विधिमे जो प्राणीको पाँच प्रास अर्पण किये जाते हैं, उनकी 'प्राणित' संज्ञा है तथा यो आदि प्राणियोकी तृक्षिके किये को अन्नकी वरिर दी जाती है, अभीका नाम वरिन्दान है। इन याँच कर्योंको पाकपत्र कहते हैं। कितने ही विद्यान् इन पाकपत्रोंको ही पद्ममहायत्र कहते हैं: किंतु दूसरे लोग, जो पहायत्रके स्वस्थाको जाननेवाले हैं, ब्रह्मयज्ञ आदिको ही पञ्चमहत्यज्ञ मानते हैं। ये सभी सब प्रकारमे महायज्ञ बनताये गये हैं। घरपर आये हुए भूसे ब्रह्मणीको यबाशकि निराज्ञ नहीं लौद्यना वाहिये। जो मनुष्य प्रतिदिन इन पाँच वज्ञोका अनुहान किये विना ही भोजन कर लेते हैं, वे केवल मल भोजन करते हैं। इसलिये विद्वान् द्विजको चाहिये कि वह प्रतिदिन स्नान करके इन यज्ञोंका अनुग्रान करें। इन्हें किये बिना भोजन करनेवाला द्वित प्रावश्चितका भागी होता है।

युधिष्ठिरने कडा—देवदेवेचर ! अपने इस मक्तको सान करनेकी विधि जतवधे ।

भगवान् कोले—पाण्युनन्दन । जिस विधिके अनुसार स्थान करनेसे द्विजयण समझ पाणींसे छूट जाते हैं, उस परम पवित्र पापनाशक विधिका पूर्णक्रमसे श्रवण करो । मिट्टी, गोबर, तिल, कुशा और फूल आदि शाखोक सामग्री लेकर जलके समीप जाय । बोह द्विजको उचित है कि वह नदीमें स्थान करनेके पश्चात् और किसी जलमें न नहाय । आधिक

जलवाला जलाहाय ड्यलब्य हो तो थोड़े-से जलमें कभी खान न करे। जलके निकट जाकर शुद्ध और साफ जगहपर मिड्डी और गोवन आदि सामग्री रता दे और पानीसे बाहर ही अपने देनों पर धोकर दो बार आचमन करे। फिर जलाशयकी प्रदक्षिणा करके उसके जलको नमस्कार करे। जलाशयक जलपर अपने हाथ-पेर न पटके; क्योंकि जल सम्पूर्ण देवताओंका तथा मेरा भी सक्तप है। अतः उतपर प्रहार नहीं करना चाहिये। जाराशयके जातमे उसके किनारेकी धूमिको धोकर साफ करे, फिर पानीमें प्रवेश करके एक बार सिर्फ हुककी लगावे, अङ्ग्रेकी मैल न छुड़ाने लगे । इसके बाद पुन: आवयन करे-हायका आकार गायके कानकी तरह बना-कर उससे तीन बार जल पीये। फिर अपने पैरोपर जल विक्काकर दो बार मुलमें जलका स्पर्श करे। तदनकर गलेके क्यरी भागमें निवन अस्ति, कान और नाक आदि समज इन्द्रियोंका एक-एक बार जलसे स्पर्ध करे। फिर दोनों मुजाओंका स्पर्ध करनेके पक्षात् हृदय और नाधिका भी स्पर्ध करे । इस प्रकार प्रत्येक अञ्चमें नतका स्पर्श कराकर किर मसकपर जल किक्के। इसके बाद 'आप: पुरानु' मस पहकर फिर आचमन करे अथवा आसमनके समय ओङ्कार और व्याहतियोसहित 'सदसमातम्' इस ऋवाका पाठ करे। आवन्त्रके बाद मिट्टी लेकर बसके तीन भाग करे और 'इट विन्यु ' इस मनको पहकर उसे क्रमशः ऊपरके, मध्यभागके तवा नीचेके अङ्गामें रूपाते। तत्पश्चात् वारूमा सुक्तीसे जलको नमस्तार करके खान करे। यदि नदी हो तो जिस ऑरसे उसकी धारा आती हो, उसी ओर मुँह करके तथा दूसरे बलाइपोपे सूर्यकी ओर पुरु करके सान करना चाहिये। ओङ्कारका उचारण करते हुए धीरेसे गोता लगावे, जलमें इराजार न पैदा करें। इसके बाद गोकरको हाबमें जलसे गाँख करके उसके तीन भाग करे और उसे भी पूर्ववर् अपने ऋगरके ठार्वभाग, मध्यभाग तथा अधोभागमे लगावे। उस समय प्रणय और व्याहतिचोंसहित गायत्रीयन्त्रकी पुनराकृति करता रहे। फिर मुझमें चित्त लगाकर आक्रयन करनेके पश्चात् 'आपो हिंहा मयो' इत्यादि तीन ऋबाओंसे, 'तरत्सप्रन्दीपिः' इत्यादि चार ऋबाओंसे और गोसूक, अश्वसूक्त, वैष्णवसूक्त, वारुणसूक्त, साव्यापुक्त, ऐन्द्रसुक्त, वापदेव्यसुक्त तथा मुझसे सम्बन्ध रखनेवाले अन्य साममन्त्रोंके द्वारा शुद्ध जलसे अपने ऊपर

मार्जन करें। फिर जलके भीतर स्थित होकर अध्मर्यण-सूक्तका जप करे अथवा प्रणय एवं व्याहतियोस्डित गामत्रीमन्त्र जये या जबतक साँस ठकी छे तबतक मेरा स्मरण करते हुए केवल प्रणयका ही जप करता खे।

इस प्रकार स्नान करके जलाशयके किनारे आकर धोये हुए गुद्धवस्र—धोती और चादर धारण करे। वादरको करियमें रस्तीकी भाँति लयेटकर बाँधे नहीं। जो यकको काँखमें रस्तीकी भाँति लयेट करके वैदिक कमाँका अनुष्टान करता 🖁 उसके कर्मको राक्षस, दानव और दैन वड़े हर्वचे भरकर नष्ट कर डालते हैं; इसलिये काँखको वखसे बाँधना नहीं चाहिये और इस बातका सदा च्यान रखना चाहिये। वस-भारणके पक्षात् धीरे-धीरे द्वाय और पैरोको पिट्टीसे मलकर थो डाले, फिर गायत्री-मन पढ़कर आलमन करे और पूर्व या उत्तरकी ओर पुर करके एकाप्रक्लिसे वेदोका खाध्याय करे । जलमें लड़ा हुआ दिव जलमें ही आखमन करके शुद्ध हो जाता है और स्वलमें स्थित पुरुष स्वलमें ही आचमनके द्वारा शुद्ध होता है, अत: जल और स्वलमेंसे कहीं भी रिवत होनेवाले दिनको आत्मशुद्धिक लिये आचमन सरना वाहिये। इसके बाद संध्योपासन करडेके रिप्ये हाथोमें कुश लेकर पूर्वाधिमुख हो कुआसनपर बैठे और मुझमें मन लगाकर एकाप्रमावसे प्राणायाय करे। फिर एकाप्रवित होकर एक हजार या एक भी गायशी-मनाका जप करे। मन्देह नामक राक्षसोका नाज करनेके उद्देश्यसे नायती-मन्द्रप्ररा अभिमन्तित जल लेकर सूर्यको अर्ध्य प्रदान करे । उसके धाद आबसन करके 'उद्गोऽसि' इस मन्त्रसे प्रावश्चिकके लिये जल छोड़े। फिर अञ्चलिमें सुगन्धित पुष्प और जल लेकर सूर्यको अर्घ्य दे और आकाशमुद्राका प्रदर्शन करे । तदनत्तर, सूर्यक एकाक्षर मन्त्रका बारह बार जप करे और उनके बढ़क्षर आदि मन्त्रोंकी छः बार पुनरावृत्ति करे। आकाशमुद्राको दक्षिनी ओरसे घुमाकर अपने मुलमें किलीन को । इसके बाद दोनों भुजाएँ अपर उठाकर एकामचित्तसे सूर्यकी और देखते हुए उनके मण्डलमें स्थित मुझ बार भुजाधारी वेजोस्ति नारायणका एकाप्रवित्तसे ध्यान करे। उस समय उद्गयम् 'चित्रं देवानाम्' 'तद्यक्षुः'—इन मन्त्रोका, गायत्री-मन्त्रका तथा मुझसे सम्बन्ध रखनेवाले सूक्तांका जप करके मेरे सायमबा और पुरुषसूक्तका भी पाठ करे। तत्पक्षात् 'हंसः शुचिवद्'इस मन्त्रको पढ़कर सूर्यकी ओर देखे और प्रदक्षिणापूर्वक उन्हें नमस्कार करे।

इस प्रकार संध्योपासन समाप्त होनेपर क्रमणः ब्रह्म बौका, मेरा, शंकरजीका, प्रजापतिका, देवताओं और देववियोका,

अङ्गोसहित वेदों, इतिहासों, यज्ञों और समस्त पुराणोंका, अपराओका, ऋतु-कारा-काहारूय संवत्सर तथा भूत-समुदायोंका, भूतोंका, नदियों और समुद्रोका तथा पर्वतों, उनपर रहनेवाले देवताओं, ओषधियों और वनस्पतियोंका जलसे तर्पण करे । तर्पणके समय जनेकको बापे कंग्रेपर रखे तथा दायें और बावें हाकवी अञ्चलिसे जल देते हुए उपर्युक्त देवताओंमेंसे प्रत्येकका नाम लेकर 'तृष्यवाम्' पदका उश्वारण करे (यदि दो या अधिक देवताओंको एक साथ जल दिया जाप तो क्रपशः क्षित्रकन और बहुबबन — 'तृप्येत्रम्' और 'तृप्यन्त्रम्' इन प्रदोका ज्वारण करना चाहिये) । विद्वान् पुरुषको चाहिये कि मनसङ्ख मरीचि आदि तया नाद आदि ऋषियोको निवीती होकर अर्थात् जनेऊको गलेमें मालाकी भारत पहुन करके एकाप्रचित्तसे तर्पण को । इसके बाद जनेकको दाहिने कंधेपर करके आगे बताये वानेवाले चितृसम्बन्धी देवताओं एवं पितरोका तर्पण करे। कळाबाट् अप्रि, स्तेम, वेवस्वत, अर्थमा, अग्निश्वल और स्प्रेमपा—ये पितृसञ्जन्धी देवता हैं। इनका तिरुसहित जरुसे कुशाओपर तर्पण करे और 'तृष्यकम्' पदका उद्यारण करे। तदननार वितरीका तर्पण आरम्भ करे; उनका क्रम इस प्रकार है—पिता, पिताबह और प्रचितायह तथा माता, पिताबही और प्रविचानक्षी। इनके सिवा युक्, आवार्य, वितृष्ठसा (युआ), मातृङ्का (मोसी), मातामही, ह्याच्याय, मित्र, बन्धु, श्रिष्य, ऋत्विज् और जाठि-धाई आदिमेसे भी जो मर गये हों, उनपर द्या करके ईम्बा-द्वेष त्यागकर उनका भी तर्पण करना चाहिये।

तर्पणके पहाल् आलमन करके खानके समय पहने हुए बसको निकेड़ हाले। उस बसका जल भी कुलके मरे हुए संवानहोन पुरुषोक्त माग है। वह उनके खान करने और पीनेके काम आता है। अत: उस जलसे उनका तर्पण करना चाहिये, ऐसा विद्वानीका कवन है। पूर्वोक्त देवताओं तथा पितरोंका तर्पण किये किना जानका कहा नहीं धोना चाहिये। जो मोहबस तर्पमके पहले ही धीत वसको थे लेता है, वह अवियों और देवताओंको कष्ट पहुँचाता 🕯 । उस अवस्थाये उसके पिता उसे शाय देकर निराश त्येंट जाते हैं, इस्रतिये तर्पणके पक्षात् आचमन करके ही स्नान-वस निवोड़ना चाहिये। तर्पणकी क्रिया पूर्ण होनेपर दोनों पैरोमें मिट्टी लगाकर उन्हें वो हाले और किर आचमन करके पवित्र हो कुशासनपर बैठ जाय और हाबोमें कुशा लेकर खाव्याय आरम्भ करे। पहले वेदका पाठ करके फिर उसके अन्य अङ्गोंका अध्ययन करे । अपनी शक्तिके अनुसार प्रतिदिन जो अध्ययन किया जाता है, उसको स्वाध्याय कहते हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदका खाध्याय करे। इतिहास और पुराणोंके अध्ययनको भी यथाशक्ति न छोड़े।

स्वाध्याय पूर्ण करके खड़ा होकर दिशाओ, उनके देवताओं ब्रह्माजी, पृथ्वी, ओषिय, वाणी, वाकस्पति और संस्ताओंको तथा मुझे भी प्रणाम करे। किर बल लेकर प्रणवपुरू 'नमोऽद्द्यः' यह मन्त्र पड़कर पूर्ववत् जल-देवताको नमल्कार करे। इसके बाद पृणि, सूर्ण तथा आदित्य आदि नामोका उचारण करके अपने मसाकपर होनों हाथ ओड़कर सुपदिवको प्रणाम करे और प्रणावका जप करते हुए एकाप्रवित्तसे उनका दर्शन करे। उसके बाद मुझे प्रिय लगनेवाले पुष्पोसे नित्वप्रति मेरी पृजा करे।

गुधिहरने कहा—माधव । जो पुष्प आपको आयन प्रिय हो तथा जिनमे आपका निवास हो, उन सकता युवसे वर्णन कीजिये।

भगवान्ने कहा—राजन् । जो पूरू मुझे बहुत जिए हैं, बनके नाम बताता हूँ; सावधान होकर सुनो । कुमुद, करवीर, चपक, चम्पा, मालती, जाति-पुच, चन्द्रावर्त, चन्द्रिक, परताराके फूल और पत्ते, दुर्वा, मुक्क और वनमाला — वे फूल मुझे विशेष त्रिय हैं। सब प्रकारके पूरवीने हजारपुना अच्छा उत्पल माना गया है। उत्पलसे बढ़कर पद्य, पद्यसे पातदल, पातदलसे सहस्रदल, सहस्रदातसे पुष्परीक और हजार पुण्डरीकसे बढ़कर पुलसीका गुज माना गया है। तुल्लीसे बेह्र है वकपुष्प और उससे भी उत्तम है सीवर्ण; सीवर्णके फूलसे बढ़कर दूसरा कोई भी फूल मुझे जिब नहीं है। फूल न बिलनेपर तुल्लाके पत्तीसे, पत्तीके न मिलनेपर इसकी धारकाओंसे और शासाओंके न मिलनेपर तुलसीकी जड़के टुकड़ोसे मेरी पूजा करे । यदि वह भी न मिल सके तो जहाँ तुलसीका कुछ रहा हो, वहाँकी मिट्टीसे ही भक्तिपूर्वक मेरा पूजन करे। अब त्यागनेथोग्य फूलोके नाम बता रहा 🕻, ब्यान देकर सुनो। किक्किणी, मुनि पुष्प, धुर्धूर, पाटल, अतिमुक्तक, पुण्लग, नक्तमालिक, योधिक, श्रीरिकायुवा, निर्मृच्ही, लाङ्कृती, जपा. अशोक, सेमलका फूल, ककुभ, कोविदार, वैभीतक, पुरण्डक, कल्पक, कालक, अंकोल, गिरिकशी, नीले रंगके फूल तथा एक पंतर्होगाले फूल—इन सबका त्याग का देना बाहिये। आक (मदार) के फूल तथा आकके परेपर रखे हुए फूल भी वर्जित हैं। नीमके फूलोंका भी परिताग कर देना चाहिये। इनके अतिरिक्त जिनका निषेध नहीं किया यया है, ऐसे सफेद पंसड़ियोंवाले सुगन्धित पुष्प वितने मिल सकें, उनके द्वारा भक्त पुरुषको मेरी पूजा करनी चाहिये।

वृधिष्ठरने पूळ—धगवन् ! आपके भक्त कैसे होते हैं, तथा उनके नियम कीन-कीन-से हैं—यह क्तानेकी कृपा कीजिये; क्योंकि मैं भी आपके चरणोमें परित रखता हूँ।

भगवान्ते का-राजन् ! जो दूसरे किसी देवताके चक्त न होकर केवल मेरी ही झरण ले चुके हो तथा मेरे मक्तजनीके साथ प्रेम रखते हों, वे ही मेरे यक्त कहे गये हैं। सार्य और वश देनेवाले होनके साथ ही जो युद्धी विशेष प्रिय हों, ऐसे व्रतीका ही मेरे भक्त पालन करते हैं। मक्त पुरुवको जलमें तैरते समय एक वसके सिवा दूसरा नहीं धारण करना चाहिये। खस्य रहते हुए दिनमें कभी नहीं सोना बाहिये। मधु और मांसको त्याग देना चाहिये तवा मार्गमे ब्राह्मण, गौ, पीपल और अग्रिके मिलनेपर उनकी ञ्दक्षिणा करके जाना चाहिये । पानी बरसते समय दौड़ना नहीं चाहिये, काली नमक नहीं न्हाना चाहिये तथा सीधाग्रन और करञ्जनका चकुण नहीं करना चाहिये। योको प्रतिदिन प्रास अर्पण करे और अन्नमें लटाई मिलाकर न लाय; दूसरेके घरसे ब्दाकर आणी हुई रसोई, बासी अन्न तथा भगवान्को धोग न लगाचे हुए पदार्थका भी प्रयतपूर्वक त्याग करे। वहेड़े और करकृकी छायाने दूर रहे. कष्टमें पहनेपर भी ब्राह्मणी और देवताओंकी निन्दा न करें । करों वेदोंके विद्वान्,क्रियापरायण और बुद्धिमान् ब्राह्मणके प्रारीरमें भी छः कुवल निवास करते हैं। क्षत्रियोंके एरीएमें सात, बैहवोंके देहमें आठ और शुद्धेमें इक्षीस वृदलीका निवास माना गया है। काम, क्रोध, लोभ, यद, मोह और महामोह—वे छः कुबल ब्राह्मणके दारीरमें स्थित बताये गये हैं। गर्व, स्तम्ब (कहता), अहंकार, ईच्चां, ब्रेह, पाराम्य (कठोर बोलना) और कुरता—वे सात क्षत्रिय-प्रारीरमें रहनेवाले कुपल 🖁 । तीक्ष्णता, कपट, पाचा, शहता, दम्म, संस्थताका अभाव, चुगली और असत्वभाषण—ये आठ वैश्य-शरीरके युक्त है। तृष्णा, सानेको इका, निद्या, आलस्य, निर्देषता, कुरता, मानसिक चिन्ता, विषाद, प्रभाद, अधीरता, भय, धवराहट, बढ़ता, पाय, क्रोध, आशा, अधदा, अनवस्वा, निर्द्धशता, अपविजता और मिलनता—वे क्रिकीस वृषल शुरुके शरीरमें ग्हनेकाले बताचे गये हैं। ये सभी वृषल जिसके भीतर न दिखावी दें, वही बासक्यें ब्राह्मण कहत्ताता है। अतः ब्राह्मण यदि येरा त्रिय होना बखे तो सात्त्विक, पवित्र और क्रोबहीन होकर सदा मेरी पूक करता रहे। जिसकी जिह्ना चखरू नहीं है, जो धेर्प बारण किये रहता है और बार हाब आगेतक दृष्टि रसते हुए चलता है, किसने अपने चन्नल पन और वाणीको वशमें करके भवमें कुटकारा पा लिया है, वह मेरा भक्त कहलाता है। ऐसे अध्यात्पतानसे पुक्त जितेन्द्रिय ब्राह्मण जिनके यहाँ आद्धपे वृक्तिपूर्वक भोजन करते हैं, उनके पितर उस मोजनसे पूर्ण तुप्त होते हैं। धर्मकी जय होती है, अधर्मकी नहीं; सत्यकी विजय होती है, असत्यको नहीं तबा क्षमाकी जीत होती है, कोधकी नहीं। इसलिये ब्राह्मणको क्षमाशील होना चाहिये ।

#### कपिला गौका माहात्य और उसके दस भेद

वैशायायनजी कहते हैं—राजन् ! दान और तपस्ताके पुण्य-फलोको सुनकर पुणिष्ठिर बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने भगवान् श्लीकृष्णसे पूछा—'भगवन् ! जिसे ब्रह्मानीने अग्निहोत्रकी सिद्धिके लिये पूर्वकालमें उपन्न किया वा तथा जो सदा ही पवित्र मानी गयी है, उस कविता गौका ब्राह्मणोंको किस प्रकार दान करना चाहिये ? वह पवित्र लक्ष्मणोंवाली गौ किस दिन और कैसे ब्राह्मणको देनी चाहिये ? ब्रह्मजीने कपिला गौके कितने भेद बतलाये हैं ? इन सब बातोंको में यथार्थक्यमें सुनना चाहता है।

भगवान् श्रीकृष्णने कता—पाष्युकन्दन ! यह विषय बड़ा ही पवित्र और पावन है, इसका सबण करनेसे पायी पुरुष भी पायसे मुक्त हो जाता है; अतः ब्यान देकर सुनो —पूर्वकालयें रक्ष्यम् प्रहारतीने अप्रिक्षेत्र तथा ब्राह्मणोके लिये सन्पूर्ण तेजोका संबद्ध करके कपिता गौको उत्पन्न किया जा। कपिरता गी पवित्र वस्तुओंने सबसे बदकर पवित्र, मङ्गरूजनक पदार्थीमें सबसे अधिक मङ्गरूकारिणी तथा पुष्पांचे परवपुष्पस्तक्षया है। वह लपकाओं क्षेत्र लपका, व्रतीमें उत्तम व्रत, दानोंमें ब्रेष्ट दान और सबका अक्षय कारण है। पृथ्वीपर जितने पवित्र तीर्थ और मन्दिर है तथा संसारमें जो कुछ पवित्र और रमणीय बस्तुएँ हैं, इन सकका तेन निकालकर विश्वविधाता ब्रह्माजीने जगत्को तारनेके लिये कपिला गोकी सृष्टि की है। कपिला सम्पूर्ण तेजोका पुत्र है; वह अमृतस्वरूप, मेध्य, शुद्ध, पवित्र करनेवाली और जाय है। द्विमतियोंको चाहिये कि वे सार्थकाल और प्रात:कालमें कपिला गीके दूध, दही अवचा घीसे अस्तिहेब करें। जो ब्राह्मण कपिला गाँके थीं, रही अथवा रूपसे विधिवन् अप्रिहोत्र करते, धक्तिपूर्वक अतिथियोकी पूजा करते, शुद्रके अन्नसे दूर गाते तथा दम्भ और असत्यका सदा त्याग करते है, वे सूर्यके समान तेजावी विमानोद्वारा सूर्यमण्डलके बीचसे होकर परम उत्तम ब्रह्मलोकमें जाते हैं। वहाँ ब्रह्माके दिव्यधाममें इच्छानुसार रूप धारण कर वर्धप्र स्थानीयर विचरते हुए एक कल्पतक आनन्दका उपधोग करते हैं और ब्रह्माजीसे सदा सप्पानित होते रहते हैं। इस प्रकार कपित्प्र गी परमपवित्र और अमृतमय दुग्धको प्रकट करनेवाली अरणी है। पूर्वकालमें ब्रह्माजीने उसे अधिके भीतर उत्पन्न किया वा।

पुधिष्टिर ! ब्रह्मानीकी आज्ञासे कपिलाके सींगके अञ्चनागर्ने सदा सम्पूर्ण तीर्च निवास करते हैं। जो मनुष्य सर्वरे उठकर कपिला गाँके सींग और मस्तकसे गिरती हुई जल-बाराको अपने सिरपर बारण करता है, यह उस पुण्यके प्रभावसे सहसा पापरतित हो जाता है। जैसे आग तिनकेको जला हालती है, उसी प्रकार वह जल मनुष्यके तीन जन्मीके पापोको भस्य कर शलता है। जो कपिलाका मूत्र लेकर अपनी नेत्र आदि इन्हियोमें लगाता तथा उससे स्नान करता है, वह उस कानके पुण्यमे निव्याप हो जाता है; उसके तीस जन्मोंके पाप नष्ट हो जाते हैं। जो प्रात:काल उठकर भक्तिके साथ कपिला योको धासकी मुद्दी अर्पण करता है, उसके एक महीनेके पापीका नाज हो जाता है। जो सबेरे शयनसे उठकर भक्तिपूर्वक कपिला गोकी परिक्रमा करता है, उसके हारा समूची पृथ्वीकी परिक्रमा हो जाती है तथा एक-एक परिक्रमासे दस-दस रातके पाप नष्ट होते हैं। जो पुरुष कपिला गाँके पश्चगञ्चररे नहाकर शुद्ध होता है, वह मानो गङ्गा आदि समल तीवाँने स्नान कर लेता है। ब्रद्धालु पुरुषके उस स्वानसे दस रातके पाप तत्काल नष्ट हो जाते हैं। चित्तपूर्वक कपिला गौका दर्शन करके तथा उसके रिपानेकी आधाज सुनकर पनुष्प एक दिन-रातके पापको नष्ट कर झालता है। जो सान आदिसे पवित्र होकर कपिला गौके किसों भी अञ्चला स्पर्ध करता है, उसका एक वर्षका पाप दूर हो जाता है। एक पनुष्य एक हजार गीओका दान करें और दूसरा एक ही कपिला गौको दानमें दें तो स्प्रेकपितामह ब्रह्माजीने उन दोनोंका फल बराबर बतलाया है। इसी प्रकार कोई मनुष्य प्रमाववश यदि एक ही कपिला गाँकी हत्या कर हाले तो उसे एक हजार गौओंके बधका पाप

लगता है।

ब्रह्माओने कपिला गोके दस भेद बतलाये हैं; उनका वर्णन करता हूँ, सुनो। पहली सर्णकपिला, दूसरी गौरपिङ्गला, तीसरी आरक्तपिङ्गाक्षी, सौधी गलपिङ्गला, पाँचवीं बच्चवर्णामा, छठी छेतपिङ्गला, सातवीं रक्तपिङ्गाक्षी, आठवीं खुरपिङ्गला, नवीं पाटला, और दसवीं पुक्तपिङ्गला, —ये दस प्रकारको कपिला गौएं बतलायी गयी है जो सदा मनुष्योका उद्धार करती हैं। ये मङ्गलमधी, पवित्र और सब पाणोको नष्ट करनेवाली हैं। गाड़ी सीचनेवाले बैलोंके

१. सुवर्णके समान पीले रंगवाली । २. पीर तथा पीले रंगवाली । ३. कुछ त्यांतमा लिये हुए पीले नेत्रोवाली । ४. जिसके गरदनके बाल कुछ पीले हो । ५. जिसका साथ तरीर पीले रंगका हो । ६. कुछ सफेटी लिये हुए पीले रोमवाली । ७. सुर्स और पीली ऑसोवाली । ८. जिसके सुर पीले रंगके हो । ९. जिसका हलका लाल रंग हो । १०. जिसकी पूंछके बाल पीले रंगके हो ।

भी ऐसे ही दस भेद बताये गये हैं । उन बेलोको ब्राह्मण ही अपनी सवारीमें जोते । दूसरे वर्णका मनुष्य उनसे सवारीका काम न ले । गाड़ीमें जुते रहनेपर उन बैलोंको हुङ्गारकी आवाज टेकर अववा पत्तेवाली टहनीसे हॉके । इंग्रेसे, खड़ीसे और रस्तीसे मारकर न हाँके। जब बैल भूल-प्यास और परिजयमे बके हुए हो तथा उनकी इन्द्रियाँ घवरायी हुई हों तो उन्हें गाड़ीमें न जोते । जवनक बैलोंको सिलाकर तूप न कर ले तबतक स्वयं भी भोजन न करे । उन्हें पानी पिलाका ही स्वयं जल-पान करे । सेवा करनेवाले पुरुषको कपिला गीएँ माता और बैल पिता है। दिनके पहले भागमें ही भार बोनेवाले बैलोंको सवारीमें बोतना उचित माना गया है। मध्य भागमें — दोपहरीके समय उन्हें किसान देना चारिये, किंतु दिनके अलिम भागमें अपनी रुक्कि अनुसार बर्तात करना चाहिये अर्चात् आवस्यकता हो तो उनसे काम ले और न हो तो न ले । जहाँ जल्दीका काम हो अचवा जहाँ मार्गम किसी प्रकारका भय आनेवारत हो, वहाँ विकासके समय भी यदि बैलोंको सवारीयें जोते तो पाप नहीं लगता । परंतु जो विशेष अस्यरयकता न होनेपर भी ऐसे समयमें बैल्पेक्ये गाड़ीमें जोजता है, उसे भूग-हत्याके समान पाप लगता है और वह रोशा नरकमें पड़ता है। जो मोहचड़ा बैलोंके शरीरमें रक निकाल देता है, वह पापात्पा उस पापके प्रभावसे नि:संदेह नरकमें गिरता है और सभी नरकोमें सौ-सौ वर्ष ग्राकर इस प्रनुष्पलोकमें बैलका जन्म पाता है। अतः जो संसारसे मुक होना बाहता हो, उसे कपिता गौका दान करना चाहिये । जो शुद्र मनुष्य लोचसे मोहित होकर कपिला गौको सवारीमें जोतता है, वह मानो तैतीस देवताओं और पितरोपर भी सकारी करता है। उस दुष्ट बुद्धिवारे पुरुषको देवता और पितर सदा सताया करते हैं और वह महाप्राचयतक एक नरकसे छूटकर दूसरे घोर नरकमें पहला रहता है।

निस समय कपिल जातिक बेल बककर लंबी साँस लेते.
हैं, उस समय वे अपनेको कह देनेवाले पनुष्यके कुलका संग्रार कर ग्रालवे हैं। उनके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, उतने सी करता है, बैसे । अत्यन्त शोम देकिया देनेके लिये कपिला गाँकी मृष्टि हुए अन्यकारको हुँ है, इसलिये द्विमातियोंको यहमें उनकी दक्षिणा अवस्य देनी गाँका दान करते चाहिये। जो मनुष्य अभिहोत्रके होमके लिये अपिततेज्ञली एवं फेकता है। अग्रवे अमुविन श्रोतिय ब्राह्मणको प्रयक्षपूर्वक कपिला में दानमें देता है, उतने करोड़ युगो करता है। यो प्रवह्म अमरिता स्वार्थिक स्वर्थित होता है। यो प्रवह्म अमरिता स्वर्थित स्वर्थित होता है। यो प्रवृक्ष अपने कपिलाक स्वर्थित स्वर्थित स्वर्थित होता है। यो प्रवह्म अमरिता स्वर्थित स्वर्थित स्वर्थित स्वर्थित होता है। यो प्रवह्म अमरिता स्वर्थित स्वर

उनरायण-दक्षिणायनके आरम्पमें दान करता है, उसे अश्वमेथ-यज्ञका फल मिलता है तबा उस पुण्यके प्रभावसे वह मेरे लोकमें जाता है। जिसके सीगोंमें सोना और खुरोंमें चाँदी मड़ी हो, जो वसोसे सुसन्तित, पुष्ट और चन्द्रन तथा फूल-मालाओंसे शोपायमान हो—ऐसी गोको काँसेके बने हुए दुम्बपात्र तथा बाइडेस्परित दानमें देना खाड़िये । मेरे विचारसे पवित्र वस्तुओंमें मुवर्ण सबसे अधिक पवित्र है, इसलिये गौको सोनेके आभूषणीसे सजाकर दान करना चाहिये। इस प्रकार दान करनेसे दाता अपनी सात पीढ़ियाँतकके पूर्वजीको और सात पाँड़ी आगे होनेकाली संतानीको निक्षम ही तार देता है। एक हजार अफ्रिक्टोमके समान एक वाजपेश यज्ञ होता है। एक हजार काजपेसके समान एक अखमेध होता है और एक हजार अश्वमेचके समान एक राजसूय-यह होता है। जो मनुष्य शाबोक विधिने एक हवार कपिला गोओंका दान करता है, यह राजसूच-वज्ञका फल पाकर मेरे परमधाममें प्रतिष्ठित होता है: उसे पुनः इस खोकमें नहीं खीटना पहता । जो पुरुष कपिला गीके लुरों और सींगोंमें सोना मककर उसे सब प्रकारके अलेकारोसे सुत्रोधित करके काँसेकी दोहनी और वछक्रेसहित दान करता है, असके पास वह गो उन-इन गुणोसे युक्त कामधेनुके रूपमें उपनिकत होती है। दानमें दी हुई गी अपने कमोंसे बैधकर धोर अन्यकारपूर्व नरकमे गिरते हुए पनुष्यका उसी प्रकार उद्धार कर देती है, जैसे वायुक्त सहारेसे बलती हुई नाव मनुष्यको महासागरमें कूक्नेसे बचाती है। पुत्र, योत्र आदि सात पीड़ियोतकके समस्य कुलको वह गौ तार देती है। जबतक पृथ्वी पनुष्योको धारण करती है, तबतक दानमें दी हुई मी परलोकमें दाताको धारण किये रहती है। जैसे मनके साथ दी हुई ओपधि प्रयोग काते ही यनुष्यके रोगोंका नाग कर देती है, उसी प्रकार सुपातको दी हुई कपिला गाँ मनुष्यके सब पापोको ततकाल नष्ट कर डालती है। जैसे साँप केंचुल छोड़कर नये स्वरूपको धारण करता है, बैसे ही पुस्य कपिता गोके दानसे पाप-मुक्त होकर अत्यन्त शोष्यको प्राप्त होता है। जैसे प्रस्वत्वित दीपक घरमें फैले हुए अन्यकारको दूर कर देता है, उसी प्रकार मनुष्य कपिला गाँका दान करके अपने भीतर क्रिये हुए पापको भी निकाल फेकता है। काउँसहित कपिला गीके शरीरमें जितने रोम होते हैं, उतने करोड़ युगोतक दाता मनुष्य ब्रह्मलोकमें आनन्दका अनुभव करना है। जो प्रतिदिन अधिहोत्र करनेवाला, अतिथिका प्रेमी, शूरके अन्नसे दूर रहनेवाला, जितेन्द्रिय, सत्यवादी तथा स्वाध्यायपरायण हो, उसे दी हुई गी परलोकमें दाताका अवश्य

### कपिला गौका माहात्म्य, अयोग्य ब्राह्मण तथा नरक और स्वर्गमें ले जानेवाले पाप और पुण्योंका वर्णन

वैशामायनमां कहते हैं—जनमेजय ! इस प्रकार परम पुण्यमय कपिला गाँके उत्तम दानका वर्णन सुनकर धर्मपुत्र युधिष्ठिरका मन बहुत प्रसन्न हुआ और उन्होंने धगवान् श्रीकृष्णसे पुनः इस प्रकार प्रश्न किया—'देवदेकेकर ! कब कपिला गाँ बाह्मणको दानमें दी जाती है तो अन्के सन्पूर्ण अङ्गोमें देवता किस प्रकार रहते हैं ? आपने जो दस प्रकारको कपिला गाँएँ बतलायी हैं, उनमेसे कितनी कपिलाएँ पुण्यमयी मानी जाती हैं ? देवताओं और पितरोने उनके ऊपर किस प्रकार अनुमह किया है ? और उन गाँओंका रंग कैसा होता है ?—चे सब बाते सुननेके किये मेरे मनमे बड़ी उतकपदा है।'

धगवान्ते कहा—राजन् । परम प्रवित्र, गोपनीय एवं उत्तम धर्मका वर्णन करता 🕻 सुनो । जिस समय गौ प्रसव कर रही हो और वाधनेके हो पैर सिरसहित योनिसे बाहर दिखायी दे रहे हों, मुनियोद्वात वही उसके दानका उत्तम समय बतलाया गया है। जञ्जतक यकड़ा आकाशमें ही लटक रहा हो, पृथ्वीपर नहीं पिरने पाया हो, तबतक वह गौ पृथ्वीका खरूप मानी जाती है, इसलिये उसी अवस्थाये गोका दान करना चाहिये। युधिष्ठिर । प्रसव-कालमें कडवेसवित गोके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं तबा उसके गर्भके जलसे धुलिके जितने क्रण भीग जाते हैं, उतने हजार वर्षीतक दाता स्वर्गलोकमें प्रतिद्वित होता है। ब्लाइेसहित कपिता गाँको सोनेके आधूषणों तथा सब प्रकारके राजीसे अलेकृत करके तिलोंके साथ दानमें देना चाहिये। जो इस प्रकार दान करता है, उसके द्वारा नदी, समुद्र, पर्वत, वन और काननोंसवित चारों ओरकी पृथ्वीका दान हो जाता है। इस प्रकारका दान पृथ्वीदानके समान ही माना जाता है। उसके द्वारा मनुष्य संसार-सागरसे पार होकर प्रजापतिके लोकमें जाता है। ब्रह्महत्या, भूणहत्या, गोहत्या तथा गुरुखीयमन आदि महान् पातकोसे पुक्त मनुष्य भी उपर्युक्त इस प्रकारसे कविला गोका दान करनेसे शुद्ध हो जाता है। जो प्रनुष्य सबेरे उठकर मुझमें भक्ति रसते हुए इस परम पुण्यमय उत्तम कविता-दानके माहात्म्यका पाठ करता है, उसके पुण्यका फल सुनो । इस अध्यायका पाठ करनेवाला मनुष्य रात्रिमे मन-वाणी अववा कियाद्वारा किये हुए सब पापोसे पुक्त हो जाता है। जो श्राद्धकालमें इस अध्यायका पाठ करते हुए ब्राह्मणीको भोजन आदिसे तुप्त करता है, उसके पितर अन्यन्त प्रसन्न

वैरामायनवी कहते हैं—जनमेजय ! इस प्रकार परम | होकर अमृत भोजन करते हैं। जो मुझमें चित्त लगाकर इस मय कपिला गौके उत्तम दानका वर्णन सुनकर धर्मपुत्र | प्रसंगको भक्तिपूर्वक सुनता है, उसके एक रातके सारे पाप हिरका मन बहुत प्रसन्न हुआ और उन्होंने भगवान् | ततकाल नह हो जाते हैं।

अब मैं कपिला गाँके सम्बन्धमें विशेष बातें बतला रहा हैं। यहरूं जो मैंने तुन्हें दस प्रकारकी कपिला गीएँ बतलायी 🗜 उनमें चार कपिलाएँ अत्यन्त ब्रेष्ट, पुण्य प्रदान करनेवाली तका पाप नष्ट करनेवाली हैं। सुवर्णकपिला, रत्ताक्षपिङ्गला, पिङ्गलाक्षी और पिङ्गलपिङ्गला—ये चार प्रकारकी कपिलाएँ ब्रेष्ठ, पवित्र और पाप दूर करनेवाली हैं। इनके दर्शन और नवस्थारारे भी वनुष्यके याच नष्ट हो जाते हैं। ये पापनाहिती कपिला गौर् जिसके घरमें मौजूद रहती हैं, वहाँ भी, विजय और कीर्तिका नित्य निवास होता है। इनके तूधसे भगवान् र्चकर, व्हीसे सम्पूर्ण देवता और घोसे अभिदेव तुप्त होते हैं। पिता, पितायह और प्रपितायह तो एक बार भी कपिता गीके तूच आदि देनेपर करोड़ों वर्षोतक तुप्त रहते हैं। कपिला गौके यो, वृष, वही अञ्चल खोरका एक बार भी शोतिय ब्राह्मणोको दान काके मनुष्य प्रथ पापीसे पुरकारा पा जाता है। जो जितेन्द्रिय रहकर एक दिन-रात उपचास करके कपिला गौका पञ्चगस्य पान करता है, उसे बान्द्राधगसे बढ़कर उत्तम फलकी प्राप्ति होती है। जो क्रोच और असरपका त्याग करके मुझमें जिन लगाकर शुभ मुहुर्तमें कपिता गीके प्रशासका आवधन करता है, असका अन्त:करण शुद्ध हो जाता है। जो विषुवयोगमें पृथक्-पृत्रक् मन्त्र पड़कर कपिलाके पञ्चगत्यसे मेरी या इंकरकी प्रतिमाको खान कराता है, इसे अबमेच-पत्रका फल मिलता है। का निष्पाप एवं शुद्धकित होकर आकाशकी छोभा बढ़ानेवाले विमानके हारा मेरे अववा सबके लोकमें गमन करता है। पूर्वकालमें ब्रह्माजीने उत्तम बेदमन्त्रीके द्वारा अग्रिकुण्डसे सुवर्णके समान कान्तिमती कपिता गाँको उत्पन्न किया। उस होम-धेनुकी प्रभा दूसक फैली हुई थी। उसके उत्पन्न होते ही रुद्र आदिक देवता, सि.इ. प्रहार्षि, बेर, बेवाडू, यज्ञ, सपुर, नदियाँ, पर्वत, मेथ, गन्धर्व, अप्सराएँ, यक्ष और नाग वहाँ उपस्थित हुए। उसे देखकर सबको बड़ा विस्पय हुआ और सभी अनेको प्रकारके मन पड़कर बारम्बार उसकी सुनि करने लगे। उस गाँके सौंग व्हुत बड़े नहीं थे, उसकी तीन अस्ति वी, उसका ब्लाइा उसके साथ ही था तथा वह दुग्धरूप अमृतको प्रकट करनेके लिये अरणीके समान थी। समस्त देवता आदिने हाथ जोड़कर उस गौको प्रणाप किया और चतुर्मुल ब्रह्माजीसे कहा—'धगवन् ! बताइये हम आपकी किस आज्ञाका किस प्रकार पालन करें ?'

देवताओंक इस प्रकार प्रश्न करनेपर प्रद्वाजीने कहा—'आपलोग पी इस दूध देने-वाली गौपर अनुष्ठह कीविये। यह होमकी सिद्धिके लिये प्रकट हुई है और अपने इक्किसे लीनों अप्रियोंको तूप्त करेगी। जब अग्निदेव त्वर्थ तुप्त हो नायेंगे से आपलोगोंको भी तुप्त करेने। इसके दूधरूपी अमृतसे आपलोगोंके बल और पराक्रमकी मृद्धि होगी और आप इच्छा करते हो

पानमंपर विजय पा जायेंगे।' जहाजोंके ऐसा कहनेपर देवताओंके मुखपर प्रसन्नता का गयी और वे कविला गाँको हार प्रकार बरदान देने लगे—'देवि । ब्रह्माचीन सम्पूर्ण जगलका कि करनेके लिये तुम्हें उत्पन्न किया है; इसलिये तुम परम परिवन, सुद्ध और पापका नावा करनेवाली होओ । जो मनुष्य तुम्हें देखकर नमस्कार करेंगे अववा जो अपने हाबोसे तुम्हारे वरतेस्का स्पर्ध करेंगे, तुममें भक्ति रखनेवाले वन मनुष्योंका एक वर्षका किया हुआ पाप ताक्षण नष्ट हो जायगा । जो तुम्हारा दर्शन करके तुम्हें प्रणाम करेंगे, उनके अनिकास किये हुए, अनजानमें किये हुए तथा दृष्टि न पहनेके कारण स्काः हो जानेवाले पानक इसी प्रकार नष्ट हो जायेंगे जैसे सुपोदय होनेपर अन्यकार मिट जाता है।'

इस प्रकार कपिला गोको वस्त्रान देकर देवता आदि जैसे आपे थे, बैसे लीट गये और वह गी लोगोंका उद्धार करनेके लिये सम्पूर्ण लोकोमें विचरने लगी । उसीके इसीरसे नी कपिलाएँ और कपप्र हुई। ये सब-की-सब जगत्पर अनुम्ब करनेके लिये इस पृथ्वीपर विषयती राजी हैं, इसलिये परलोकमें ज़ित बाहनेवाले पुरुषको कपिला गौका दान अवश्य करना चाहिये । जिस समय अफ़िहोंत्री ब्राह्मणको कपिला गी दानमें दी जाती है, उस सगय उसके सींगोंके ऊपरी धागमें विष्णु और इन्द्र निवास करते हैं। सींगोकी जड़में चन्द्रमा और वज़बारी इन्द्र रहते हैं । सींगोंके बीचमें ब्रह्मा तथा ललाटमें भगवान् शंकरका निवास होता है। देनों कानोमें अश्विनीकुमार, नेत्रोमें चन्द्रपा और सूर्य, दौतोंमें यहद्गज, विद्वामें सरस्वती, रोमकूपोंचे मुनि, कमढ़ेमें प्रतापति, शासोंचे षडङ्ग, पद और क्रमसहित चारों वेद, नासिकाडिडोंमें गन्ध और सुगन्धित पुष्प, नीचेके ओठपें वसुगण, पुख्तमें अप्रि, कक्षपे साध्य-देवता, गरदनमे पार्वती, पीठपर नक्षत्र, ककुट्के स्वानमें आकाश, अपानमें सब तीर्थ, मूत्रमें साक्षात् गङ्गाबी, गोबरमें लक्ष्मीजी, नासिकामें ज्येष्ठादेवी, नितन्त्रोमें पितर, पूँछमें धगवती



रचा, दोनों पसलिपोमें विश्वेदेव, छातीमें चक्तिथारी कार्तिकेय, घुटनो, जंघी और करओंमें पाँच चापु, सुरोके मध्यमें गन्धर्व और खुरोंके अग्रभागमें सर्व निवास करते हैं। बारों समुद्र उसके बारों कान हैं। रति, मेचा, क्षमा, स्लहा, क्षद्धा, दशन्ति, सृति, स्पृति, कोर्ति, टीप्ति, क्रिया, कान्ति, तुष्टि, पुष्टि, संतर्ति, दिशा और प्रदिशा आदि देखियाँ सदा कपिता गौका सेवन किया करती हैं। देवता, वितर, गन्वर्ष, अपसराएँ, त्येक, होप, समुद्र, गङ्गा आदि नदियाँ तथा अङ्गो और यज्ञोसहित सध्यूर्ण वेद, नाना प्रकारक मन्त्रोसे कविता गोकी प्रसन्नतापूर्वक सुति किया करते हैं। ये करते हैं—'सम्पूर्ण देवताओंसे बन्दित पुण्यमयी कपितादेवी ! तुर्चे नमनकार है। ब्रह्मजीने तुर्चे अग्निकुण्डसे उत्पन्न किया है। तुन्हारी प्रभा किस्तृत और शक्ति महान् 🖣 । समल तीर्थ तुन्हारे ही सक्तय हैं और तुम सबका शुभ करनेवाली हो। समस्त देवता आकारामें तहें होकर बारप्वार कहा करते हैं—'अहो ! यह कपिला पौरामी रात कितना पवित्र और कितना उत्तम है । यह सब दुः लोको दूर करनेवाला है। अहा । यह धर्मसे ज्यार्जित, शुद्ध, श्रेष्ठ और यहान् धन है।' कपिला गौ यदि बाहे तो भूलोकवासी सम्पूर्ण यनुष्योको ब्रह्मलोकमें ले जा सकती है। पृथ्वी, घोड़ा, सोना, गो, चाँदी, तिल और जौ —ये पदार्च प्रतिदिन ब्राह्मणको दान करनेसे दाताको महान् आनन्दकी प्राप्ति होती है।

वृधिहित्ते पूळा—चेवदेवेश्वर ! हत्य (यज्ञ) और कव्य (आद्ध) का उत्तय समय कौन-सा है ? उसमें किन ब्राह्मणोंकी पूजा करनी चाहिये और किनका परित्यार ?

भगकर्ने कहा—पुधिष्ठिर ! देव-कर्म (यज्ञ) पूर्वाह्रकारुमें करना चाहिये और पितृ-कर्म (आद्ध) अपराह्मकारुमें ( अयोग्य समयमें किया हुआ दान राजस माना गया है। विसके लिये लोगोमें दिखोरा पीटा गया हो, विसमेंसे किसी असत्यवादी मनुष्यने घोजन कर लिया हो

तथा जो कुतेसे छू गया हो, उस अन्नको राक्षमोंका भाग समझना चाहिये। पतित, जड और उन्पत्त ब्राह्मण जितने भी मिले, उनका देव-यज्ञ और पितृ-यज्ञमें सत्कार नहीं करना चाहिये। नर्पुसक, अङ्गृहीन, कोड़ी और राजयस्था तथा मृगीका रोगी भी ब्राद्धमें आदरके बोग्य नहीं माना गया है। बेद्य, पुजारी, झूठे नियम धारण करनेवाले (पालच्छी) तया सोमस्स बेचनेवाले ब्राह्मण साञ्चमें सत्कार पानेके अधिकारी नहीं हैं। गबैये, नाचने-कुद्दनेवाले, वाजा बजानेवाले, बकवादी, पहलवान, अप्रिहोत्र न करनेवाले, मुर्दा होनेवाले, चौरी करनेवाले, शास्त्रविरुद्ध कर्यमें संलग्न स्वनेवाले और अपरिधित ब्राह्मण भी ब्राद्धमें सत्कार पानेयोग्य नहीं माने जाते। जो किसी समुदायके पुत्र हो अर्थात् जिनके पिताका निश्चित पता न हो तथा जो पुत्रिका-धर्मक अनुसार नानाके धरमें रहते हो, वे बाह्मण भी बाद्धके अधिकारी नहीं है। मुद्धमें लक्ष्मेवास्त्र, रोकगार करनेवाला तचा पद्म-पद्मियोंकी बिक्रीसे जीविका सलानेवाला प्राव्हण भी श्रद्धमें सल्कार पानेका अधिकारी नहीं है।

परंतु जो जाहाण व्याचा आचरण करनेवाले, गुणवान, सदा स्वाच्यापदाल, गायशी-मन्त्रके हाता और कियानिष्ठ हों, वे जाद्धमें सत्कारके योग्य माने गये हैं। जाद्धका सबसे उत्तम काल है सुपात ब्राह्मणका मिलना। जिस समय भी ब्राह्मण, दहीं, भी, कुवा, फुल और उत्तम होत प्राप्त हो जाये, उसी समय ब्राद्धका दान आरम्भ कर देना वाडिये। जो ब्राह्मण संदाचारी, थोड़ी-सी आर्जीविकायन गुजारा करनेवाले, दुवंल, तपस्ती और भिक्षासे निर्वाह करनेवाले हों, वे यदि याकक होकर कुछ माँगने आर्थे तो उन्हें दिये हुए दानका महान् पत्न होता है। युधिहिर ! इन सब बातोंको पूर्णक्यसे जानकर भन्दीन और उपकार न करनेवाले बेदवंता ब्राह्मणको दान करो। यदि तुम अपने दानको अक्षय बनाना बाहते हो तो जो दान तुम्हें प्रिय रूपता हो तथा जिसे बेदवंता ब्राह्मण पसंद करते हो वहीं दान करो।

युधिष्ठिर । अब नरकमें जानेवाले पुरुवांका वर्णन सुनी । जो ब्राह्मण गुरुकी रहा अबवा अपनेको धयमे बचानेके अवसरीको छोड़कर अन्य समयमें भी झूठ बोलते हैं, वे नरकमें जाते हैं। जो पराधी खीका अयहरण करते, परखीके साथ व्यभिवार करते और दूसरोकी खियोंको दूसरे पुरुवांसे मिलाया करते हैं, वे घी नरकमें पड़ते हैं। बुगुलखोर, परमें सेंघ सोदनेवाले (अबवा सुलक्षकी झर्त लोड़नेवाले), पराचे धनसे जीविका चलानेवाले, वर्ण और आजमसे विरुद्ध आचरण करनेवाले, पासंडी, पापाबारी, वेद बेचनेवाले, वेदोकी निन्दा करनेवाले, वेदोके लिखनेवाले तथा रस, विष और दूधकी किक्री करनेवाले मनुष्य भी नरकगामी होते हैं। जो नराध्य धनके लोधसे अख्वा आसक्तिवश चाण्डालोंको भी दूध देते हैं, पशुओका दमन करते, उन्हें नावते और विध्या करते हैं, वे नरकमें पड़ते हैं। जो सामर्थ्य होते हुए भी धनके लोधसे दान नहीं करते, दीनों और अंधोपर कृपादृष्टि नहीं रखते तथा बिरकारतक अपने साथ रहे हुए सहनशील, जितेन्त्रिय, दुवंल एवं बुद्धिमान यनुष्योंको भी काम निकल जानेपर त्याण देते हैं, वे नरकगामी होते हैं। जो बच्चो, बूढ़ों तथा बके हुए मनुष्योंको कुछ न देकर अकेले ही मिटाई उड़ाते हैं, उन्हें भी नरकमें निरना पड़ता है। प्राचीनकारक ऋषियोंने इस प्रकार नरकगामी मनुष्योंका वर्णन किया है।

अब स्वर्गमें जानेवालोंका वर्णन सुनो । जो दान, तपस्या, सन्त्रभाषण और इन्द्रिय-संयमके द्वारा निरन्तर धर्माधरणमें लगे रहते हैं, जो उपाध्यायकी सेवा करके उनसे वेद पढ़ते तथा प्रतिपद्दमें आसक्ति नहीं रखते, वे मनुष्य खर्गगामी होते हैं। जो मधु, सीस, महिरासे निवृत्त होका उत्तम प्रतका पालन करते, परक्षीके संसर्गसे क्वे रहते, माता-पिताकी सेवा करते, भाइयोंके प्रति केंद्र रखते, भोजनके समय घरसे बाहर निकरूकर अतिथि-सेवा करते, अतिथियोसे प्रेम रखते और डनके लिये कभी अपना दरवाता बंद नहीं करते, **वे स्वर्ग**पामी होते हैं। जो दरिद्र पनुष्पीकी कन्याओंका धनियोंसे व्याह करा देते अवना त्यपं धनी होते हुए भी दरिहकी कन्यासे ब्याह करते हैं तथा जो बद्धापूर्वक रस, बीज और ओववियोंका क्षन करते हैं, वे स्वर्गगामी होते हैं। जो मार्गमें जिज्ञासा करनेवाले पविकोको अन्छे-बुरे, मुखदायक और दुःखदापक मार्गका ठीक-ठीक परिचय दे देते 🖁, तवा जो अमाकस्म, पूर्णिया, जनुदेशी, अष्ट्रयी—इन तिवियोंमे, दोनों संब्याओंके समय, आहां नक्षत्रमें, जना-नक्षत्रमें, विषुक्योगमें और अक्रम नक्षत्रमें की-समागमसे बचे रहते हैं, वे मनुष्य भी स्वर्गमें जाते हैं। राजन् ! इस प्रकार हव्य-कव्यके विचानका समय बताया गया और सार्ग तथा नरकमें ले जानेवाले धर्म-अधर्मीका वर्णन किया गया। अब और बया सुनना चाइते हो ?

कुधिहरने पूछा—पगवन् ! मनुष्य ब्राह्मणकी हिसा किये किना ही ब्रह्महत्वाके पापसे कैसे लिप्न हो जाता है, इस विषयको ठीफ-ठीक कतानेकी कृपा कीजिये।

भगवन्ते कहा—राजन् ! जो जीविकारहित ब्राह्मणको स्वयं ही भिक्षा देनेके लिये बुरशकर पीछे इनकार कर जाता है, उसे ब्रह्महत्यारा कहते हैं। जो दुष्ट बुद्धिवाला पुरुष

वेदवेता ब्राह्मणकी जीविका छीन लेता है, वह भी ब्रह्मणती ही है। जो क्रोसमें भरकर किसी आक्रम, चर, गाँव अखवा नगरमें आग लगा देता है, प्याससे तक्ष्मती हुई गौओंको पानीके निकट पहुँचनेमें वाधा डालता है तथा वैदिक श्रुतियों और ऋषिप्रणीत शास्त्रॉपर विना समझे-सूत्रो दोषारोपना करता है, वह भी ब्रह्महत्याके पापका भागी होता है। जो अंधे, पङ्गु और गूँगे मनुष्पका सर्वस्य हरण कर लेता है, वो मूर्खतायश गुरुको 'तू' करकर पुकारता, ह्यारके द्वारा उनका तिरस्कार करता तथा बनकी आज्ञाका उल्लब्हन करके मननाना बर्ताव करता है, उसे भी ब्रह्मचाती ही कहते हैं। जो मनुष्य क्रोब या देवके कारण आवया कटुणबन या फटकार सुनकर ऋतुकालमें खोके पास नहीं जाता तथा जो दरिए मनुष्यका सर्वत्व क्षेत्र लेता है, यह धी ब्राह्मणकी हत्या करनेवाला ही माना गया है।

माना गया हो, उसको जतलाइये तथा जिन प्राह्मणोका अप्र सानेकंग्य न हो, उनका परिवय दीजिये।

भगवान्ते कता—राजन्। ब्रह्मा आदि सभी देवता अञ्चली ही प्रशंसा करते हैं, अतः अञ्चल समान दान न कोई हुआ है न होगा; क्योंकि अत्र ही इस जगत्में बल देनेवाला है तथा असके ही आधारपर प्राया दिके रहते हैं। अब मैं इन लोगोंका परिचय दे रहा 👢 जिनका अन्न प्रहण करने योग्य नहीं माना गमा है; ध्यान देखन सुनो । प्यापें दीक्षित, कदर्प, कोधी, बाट, शायमत, नपुंसक, मोजनमें भेद करनेवाले. वेद्य, तून, उत्किञ्चमोञी, वर्णसंकर तथा अशोक्षमें पड़े हुए मनुष्यका अत्र, शुरुको जूठन तथा शतुका अत्र नहीं काना चाहिये। इसी प्रकार पतित, चुगुलसोर, पत्रका फल बेबनेवारे, नट, कपड़ा कुननेवाले— तुल्वडे, कृतप्र, अन्बड, निषाद, रङ्गभूमिमें नाटक खेलनेवाले, सुनार, बीणा कनकर बीनेवाले, हथियार बेचनेवाले, सूत, प्राप्तव बेचनेवाले, घोबी, स्रीके वशमें रहनेवाले, कुर और भैंस धरानेवालेका अन्न भी अम्राह्म माना गया है। जिनके वहाँ मरणात्मीचके दस दिन न बीते हो, उनका तथा वेश्याओंका अन्न नहीं खाना बाहिये। कैदी, जुआरी, ब्यूतविद्या जाननेवाले, परिवित्त (विवाहित छोटे भाईके अविवाहित बढ़े भाई) और परिवेला (अविवाहित बहे भाइके विवाहित छोटे भाई) का अन्न भी साने योग्य नहीं है। जिसकी बड़ी बहिन अविवाहित हो, उस कन्याके साथ विवाह करनेवाले ब्राह्मण तवा भाईके पर जानेपर उसकी स्त्रीका उपभोग करनेवाले पुरुष और राजाके असका भी त्याग कर देना चाहिये। राजका अत्र तेसका, सूहका अत्र ब्राह्मणत्वका, सुनारका अत्र आयुका और | इरीनको लक्ष्य करके मुसकराता रहता है; इसलिये धर्मको ही

चनारका अत्र सुपशका नाज्ञ करता है । किसी समूहका और वेश्याका अन्न भी निन्दित माना गया है। वैद्यका अन्न पीक तथा व्यभिकारिणीके पतिका अन्न वीर्यके समान माना गया है, इसकिये उसका त्याग कर देश चाहिये । जो उनका अन्न खाता हैं यह उनके समहे, रोएँ और हड्डीका ही मोजन करता है। परि अनजानमें इनका अब यहण कर रिया गया हो तो तीन दिनतक उपवास करना बाहिये; किंतु जान-बुझकर एक बार भी इनका अन का लेनेपर द्विनको प्रामापत्य-व्रतका आवरण करना जाहिये।

पाणुनदन ! अब मै दानोका सदार्थ पार बतला रहा है, सुनो । जल-दान करनेवालेको दृष्टि होती है, अप्र देनेवालेको अक्षय सुरा निलाता है, तिलाका दान करनेपाला मनुष्य मनक अनुसाम सेनान और दीप-दान करनेवाला पुस्त्व उत्तम नेत्र पाता 🕽। भूमि देनेवालेको भूमि, सुवर्ण-दान करनेवालेको दीर्घ आपु, गृह देनेवालेको सुन्दर भवन और सौदी दान करनेवालेको उत्तम कपकी प्राप्ति होती है। कल देनेवाला जन्मक्रमें और अस-दान करनेवाला असिनीकुमारोके लोकमें जाता है। गाड़ी बोनेवाले बैलका दान करनेवाला लक्ष्मीको पाता है और गो-कन करनेवाला पुरुत गोलोकके सुलका अनुष्मव करता है। सवारी और प्राच्याद्यन करनेवाले पुरुवको काँकी तथा अभय-दान देनेकारेको ऐसर्वकी प्राप्ति होती है। धान्द-दान करनेकाला मनुष्य झावत सुख पाता है और चेद प्रदान करनेवाला पुरुष परक्रकका स्वरूप हो जाता है । जो सोना, पृथ्वी, गी, अब, ककरा, कस्त, शच्या और आसन आदि बसुओंको सम्पानपूर्वक प्रहण करता तथा जो दाता न्याबानुसार आदरपूर्वक दान करता है, वे दोनों ही स्वर्गमें जाते हैं: परंतु जो इसके विपतित अनुवितसमसे देते और लेते हैं, कर दोनोंको नरकमें गिरना पहला है। विद्यान् पुरुष कभी झूठ न बोले, तपस्या करके उसपर गर्व न करे, कड़में यह जानेपर भी ब्रह्मणीका अनादर न करे तथा दान देकर उसका ब्रह्मान न करे । झूठ बोलनेसे पतका, गर्व करनेसे वपस्याका, ब्राह्मणके अपनानसे आयुका और अपने पुँहसे बलान करनेपर दानका नार हो जाता है।

जीव अकेले जब लेता, अकेले परता तथा अकेले ही पुण्य और पापका फल भोगता है। बन्धु-बान्धव भनुष्यके मरे हुए प्रारीरको कात और मिट्टीके डेलेके समान पृथ्वीपर डालकर मुँह फरकर चल देते हैं। उस समय केवल धर्म ही जीवके पीछे-पीछे जाता है। यनुष्यका यन भविष्यके कर्योंका हिसाब लगाया करता है, किंतु काल उसके नासवान्

सहायक मानकर सदा उसीके संत्रहमें लगे रहना चाहिये; | धर्मशालाएँ, कुएँ और सुन्दर पीसले बनवाये हैं तथा जो सदा क्योंकि धर्मकी सहायतासे मनुष्य दुस्तर नरकके पार हो जाता है। जिन्होंने अधिक जलमें परे हुए अनेकों सरोवर, यमराजका जोर नहीं चलता।

अज्ञका द्रान करते और मौठी वाणी बोलते हैं, उनपर

#### धर्म और शौचके लक्षण, संन्यासी और अतिश्विके सत्कारका उपदेश, शिष्टाचार, दानपात्र ब्राह्मण तथा अन्न-दानकी प्रशंसा

युविष्ठरने पूछा---जनार्दन । धनीयी पुरुष धर्मको अनेको प्रकारका और बहुत-से द्वारवाला बतलाते हैं। वास्तवमें उसका रह्मण क्या है, यह बतानेकी कृपा करें।

भगकन्ते कहा—राजन्! तुम धर्म और शीधकी विधिका क्रम संक्षेपसे सुनो । अहिंसा, शौरा, कोचका अभाव, कुरताका अभाव, दम, प्राय और सराज्या—वे धर्मके निश्चित लक्षण है। ब्रह्मचर्य, तपत्वा, क्षमा, मचु-मांसका त्याग, धर्ममर्वादाके भीतर रहना और मनको ब्रह्ममें रखना—ये सब शीच (परिचता) के लक्षण हैं। मनुष्यको बाह्रिये कि वह बलपनमें विद्याध्ययन करे, पुषावस्ता होनेपर स्त्रीके साथ विवाह करे और बुझपेमें पुनिवृत्तिका आक्रय ले; किंतु धर्मका आचरण सदा ही सब अवरवाओंमें करता रहे। ब्राह्मणका अपमान न करे, गुरुजनीकी निन्दा न को और संन्यासी-म्याल्पाओंके अनुकृत बर्ताव करे —यह सनातनधर्य है। संन्यासी ब्राह्मकोका युरु है, ब्राह्मण सारों क्योंकित गुरु है, पति अपनी खोका गुरु है और राजा सबका गुरु है। यदि संन्यासी गृहकाके घर एक रात मी ठत्तर नाय तो वह बसके द्वरा जान-बुहक्कर या अनजानमें किये हुए समस्त पापोंको मस्म का डालता है। संन्यासी एक दण्ड बारण करनेवाला हो या तीन दण्ड, बड़ी-बड़ी कटाएँ रसता हो या माचा मुँहाये खना हो अववा गेरुआ वस पहननेवाला हो, उसकी पूजा ही करनी चाडिये। यदि गृहस्थ पुरुष संन्यासी और अतिथिकी पूजा नहीं करते अथवा उनका अपमान करते हैं तो वे उन गृहस्बोको नरकमें डालते हैं। इसलिये जो परलोकमें अपना कल्याण चाहते हो, उन पुरुषोंको उचित है कि वे मुझमें समल कर्मोंको अर्पण करनेवाले मेरे शरणागत भक्तोंकी यत्रपूर्वक पूजा करें। ब्राह्मणीयर हाथ न छोड़े, गायको कभी न मारे; जो इन दोनोंपर प्रहार करता है, उसे भूणहत्याके समान पाप लगता है। अग्निको मुहसे न फूँके, पैरोंको आगपर न तपार्व और आगको पैरसे न कुचले तथा पीठकी ओरसे अधिका सेवन न करे । दो जगह आग जलती हो तो उसके बीचसे न निकले ।

अप्रिमें कोई अपवित्र यातु न शारे । उद्यष्ट अवस्थामें तथा सुनकमें भी कभी अधिका स्पर्श न करे। अग्नि सर्वदेवतासप है, अतः शुद्ध होकर उसका स्पर्श करना चाहिये। मल या गूलको हाजत होनेपर बुद्धिमान् पुरुषको अग्निका स्पर्ध नहीं करना वाहिये; क्योंकि जबतक वह मल-मूत्रका वेग धारण करता है तकतक अञ्चद्ध रहता है। भोजन बनानेके रिप्ये दूसरेके घरसे कभी आग नहीं लानी बाहिये; क्योंकि उस आगसे तैयार हुए अलके हारा बनुष्य जो कुछ भी शुभकर्म करता है, उसके पुण्यका आधा धाग उस आग देनेवालेको ही मिलता है। इसलिये अपने घरकी आग कची बुझने नहीं देनी वाहिये । यदि असावधानीसे अथवा अनजानमें प्ररक्षी आग हान्त हो जाय तो पुनः अरणी काष्ट्रका मन्यन करके आँप्र प्रकट करनी चाहिये। अचवा किसी स्रोतिय ब्राह्मणके घरसे माँग लानी बाहिये।

कुचिक्रितं पूळा-जनाईन ! जिनको दान देनेसे महान् फलको प्राप्ति होती है, वे साधु ब्राह्मण बेसे होते हैं ?

मनकर्न कड़-एकर्! जो क्रोध न करनेवाले, सत्यबादी, सदा धर्ममें लगे रहनेवाले और वितेत्रिय हों, वे ही साधु ब्राह्मण है तथा उन्होंको दान देनेसे महान् फलकी प्राप्ति होती है। जो अधियानशृत्व, सब कुछ सहनेवाले, शासीय अर्थके ज्ञाता, इन्द्रियजयी, सम्पूर्ण प्राधियोक्षे हितकारी, सबके साथ पैजीका भाव रखनेवाले, निलॉभ, पवित्र, विद्वान, संकोची, सत्यवादी और स्वधर्पपरायण हो, उनको दिया हुआ दान यहान् फलकी प्राप्ति करनेवाला होता है। जो प्रतिदिन अङ्गोसवित चारों वेदोंका स्थाध्याय करता हो और जिसके उदायें शुक्रका अन्न न पढ़ा हो, उसको ऋषियोंने दानका उत्तम पात्र माना है। युधिष्ठिर ! यदि शुद्ध बुद्धि, शासीय ज्ञान, सदाचार और उत्तम शीलसे युक्त एक ब्राह्मण भी दान प्रहण कर से तो वह दाताके समस्त कुलका उद्धार कर देता है। ऐसे ब्राह्मणको गाय, घोड़ा, अन्न और धन देना चाहिये । सत्पुरुबोद्धरा सम्मानित किसी गुणवान् ब्राह्मणका नाम सुनकर उसे दूरसे भी बुलाना और प्रयत्नपूर्वक उसका

सत्कार तथा पूजन करना चाहिये।

युधिष्ठरने कहा-देवेश्वर ! धर्म और अधर्मको इस विधिका भीष्मजीने विस्तारके साथ वर्णन किया वा । आप उनके वचनोंमेंसे सारचूत धर्म छाँटकर बतलाइये।

भगवान्ने कहा-राजन् ! समस्त बराका जगत् अन्नके ही आधारपर टिका हुआ है। अन्नसे प्राणकी उत्पत्ति होती है, यह बात प्रत्यक्ष है; अत: अपना कल्याण जाहनेवाले पुरुवको देश और कालका विचार करके भिक्षकको अवस्य अन-दान करना चाहिये। ब्राह्मण बालक हो अथवा बुढा, यदि वह रासोका बका-माँदा घरपर आ जाय तो गृहस्य पुरुवको बढ़ी प्रसन्नताके साथ गुरुकी भौति उसकी पूजा करनी चाहिये। परलोकमें कल्याणकी प्राप्तिके लिये अपने प्रकट हुए क्रोधको भी रोककर, मत्सरताका त्वाग करके सुशीलता और प्रसन्नतापूर्वक अतिथिकी पूजा करनी चाहिये। गृहत्व पुरुष कभी अतिषिका अनादर न करे, उससे झुटी बात न कहे तथा उसके गोत्र, जाखा और अध्ययनके विषयमें भी कभी प्रश्न न करे। भोजनके समयपर वाय्वाल या प्रपाक (महाबाण्डाल) भी घर आ जाच तो परलोकमें दित चाहनेवाले गृहस्थको अन्नके द्वारा उसका सत्कार करना चाहिये। जो (किसी पिशुकके घयसे) अपने परका दरवाजा बंद करके लुझी-लुझी भोजन करता है, उसने मानो अपने रित्र्ये स्वर्गका दरवाजा बंद कर दिया है। जो देवताओं, पितरों, ऋषियों, ब्राह्मणों, अतिबिधों और निराजय मनुष्योंको अन्नसे तुप्त करता है उसको महान् पुण्यपत्त्रकी प्राप्ति होती है। जिसने अपने जीवनमें बहुत-से पाप किये हों, वह भी यदि याजक ब्राह्मणको विशेषरूपसे अन्न-दान करता है तो सब पापोंसे खुटकारा पा जाता है। संसारमें अन्न देनेवाला पुरुष प्राणदाता माना जाता है और जो प्राणदाता है, वहीं सब कुछ देनेबाला है। अतः कल्याण चाहनेवाले पुरुषको अन्नका दान विशेषरूपसे करना चाहिये। अन्नको अमृत चहते हैं और अन्न ही प्रजाको जन्म देनेवाला माना गया है। अन्नके नाग्न होनेपर शरीरके पाँचों बातुओंका नाश हो जाता है। बरुवान् पुरुष अन्न-दान करते रहना चाहिये।



भी यदि अन्नका त्याय कर दे तो उसका बल नष्ट हो जाता है। इसलिये ब्रद्धासे हो या अब्रद्धासे, अधिक चेष्टा करके अब्र-दान देना चाहिये । सूर्य अपनी किरणोसे पृथ्वीका सारा रस खींबते हैं और हवा उसे लेकर बादलोमें स्वापित कर देती है। बादलोमें पहे हुए उस रसको इन्द्र पुनः इस पृथ्वीपर बरसाते हैं, उससे आप्राचित होकर पृथ्वी तुप्त होती है और उसमेंसे अन्नके पीधे उनते हैं, जिनसे सम्पूर्ण प्रजाका जीवन-निर्वाह होता है। इस प्रकार सूर्य, वायु, येष और इन्द्र—ये एक ही समुदायके अन्तर्गत हैं, जिनसे सम्पूर्ण पूर्तोका प्रादुर्गाव हुआ है। आकाशमें इन महात्माओंके अनेकों दिव्य भवन हैं, जो भिन्न-भिन्न प्रकारसे बने हुए और पृथक्-पृथक चूमियर स्थित हैं। उनमेंसे किसीका चन्द्रपण्डलके समान चेत रंग है और किसीका उदयकालीन सुर्यके समान लाल। उन खोकोपे स्वावर और बङ्गम सभी तरहके प्राणी निवास करते हैं। अन्र-दानाओंको वे ही खोक प्राप्त होते हैं, इसलिये सदा

#### भोजनकी विधि, गौऑको घास डालनेका विधान और माहात्म्य तथा ब्राह्मणके लिये तिल और गन्ना पेरनेका निषेध

मुद्रीविदर्भ कहा—मधुसूदन ! अग्रन्दानका फल सुनकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है, अब आप मोजनकी विधि बतानेकी कृपा कीजिये ।

जो विधान है, उसे सुनो । श्रेष्ठ द्विजको तकित है कि वह स्नान बारके पवित्र हो शुद्ध और एकान स्थानमें बैठकर अग्निमें होम करे। फिर ब्राह्मण हो तो चौकोना, कविय हो तो गोलाकार और वैश्य हो तो अर्थबन्द्राकार मण्डल बनावे। उसके बाद पैर बोकर उसी मध्यलमें क्रिके हुए शुद्ध आसनके ऊपर पूर्वाभिमुख होकर बैठ जाब और दोनों पैरोसे अचका एक पैरके द्वारा पृथ्वीका स्पर्श किये रहे । एक वक पहनकर तचा सारे चरीरको कपडेसे डककर थी धोजन न करे । इसी प्रकार फूटे हुए बर्तनमें तथा उन्दी पत्तलमें भी भोजन करना निषिद्ध है। भोजन करनेवाले पुरुषको प्रसन्नवित होकर पहले अभ्रको नमस्कार करना चाहिये। अन्नके सिवा वृक्षरी ओर दृष्टि नहीं डालनी चाडिये तथा चोजन करते समय परोसे हुए अन्नकी निन्दा नहीं करनी चाहिये। घोजन आराम करवेशे पहले हाचमें जल लेकर उसके हारा अनकी उद्धिया करे. फिर मन्त्र पहकर पृथक-पृथक पाँची प्राचीको अन्नकी आहुति वे । अन्न, अन्नाद और पाँचों प्राणीके तत्कको जानकर जो प्राणापिक्षेत्र करता है, उसके द्वारा पञ्चवापुओंका पजन हो जाता है। प्राणोको आहुति देनेके पक्षात् अपने मुखर्म पहनेलायक एक-एक प्राप्त अब उठाकर घोजन करे। यदि एक प्रासका अन्न मुखमें जानेके बाद कब रहे तो वह अपना जूठा कहलाता है। प्राससे बच्चे हुए तथा मुँहसे निकले हुए असको असाध समझे और उसे जा लेनेपर बान्ययण-इतका आवरण करे । जो अपना जुड़ा लाता है तथा एक बार साकर छोड़े हुए भोजनको फिर प्रहण करता है उसको बान्त्रायण, कृत्कु अधवा प्राजापत्य-व्रतका आवरण करना चाहिये। जो खीके धोजन किये हुए यात्रये धोजन करता है, स्त्रीका जुठा साता है तथा स्त्रीक साथ एक वर्तनमें मोजन करता है, वह मानो मदिरा पान करता है। तत्त्वदर्शी मुनिवॉर्न उस पापसे कुटनेका कोई प्राथक्कित ही नहीं देखा है। यदि पानी पीते-पीते उसकी बुँद मुँहसे निकलकर भोजनमें पिर पड़े तो वह सानेयोग्य नहीं रह जाता। जो उसे ला लेता है, उस पुरुषको चान्त्रायण-व्रतका आचरण करना चाहिये। इसी

प्रकार पीनेसे बचा हुआ पानी भी पुन: पीनेके योग्य नहीं रहता। यदि कोई ब्राह्मण मोहबदा उसको पी ले तो उसे चान्द्रायणक्रतका अरवरण करना चाहिये। ब्राह्मणको उचित है कि वह मौन होकर पृथ्वी या दिशाओंकी ओर न देखते हुए विधिवत् योजन करें, किसीको अपना जुटा न दे, कथी थी बहुत अधिक अथवा बहुत कम फोजन न करे। प्रतिदिन जना ही अप्र काय, जिससे अपनेको कष्ट न हो। भोजन करते समय यदि रजकता श्री, बाण्डाल, कुशा अथवा सुअर र्देश बाय तो अन्नको त्याग देना चाहिये। जो मोत्रवश उस अजका त्याप नहीं करता, यह द्वित्र बान्यायण-व्रतका अधिकारी है। जिस पोजनमें बाल या कोई कीड़ा पड़ा हो, निसे पुँहसे पुँजनार टंडा किया गया हो, उसको अलाहा समझना चाहिये; ऐसे अन्नको भोजन कर लेनेपर चान्रायण-प्रतका आकरण आवदयक हो जाता है। भोजनके हवानसे डंड जानेके बाद जिसे फिर छु दिया गया हो, जो पैरसे छ गया या लॉब दिया गया हो, वह राक्षमके जाने योग्य अब 🕯 — ऐसा समझकर उसका त्याग कर देना चाहिये। राक्षसके उक्किष्ट भागको प्रहण करनेवाला ब्राह्मण अपनी सात पीढी पहलेके पितरों और सात पीढ़ीतक आनेवाली संतातीको घोर करव नरकमें निराता है। मोजन समाप्त होनेपर, जिसमें भोजन किया हो इस पावने आचमन करना चाहिये। यदि आखमन किये किना ही घोतन करनेवाला द्विज घोजनके आसनसे इंड जाय हो उसे तुरंत सान करना चाहिये. अन्यधा वह अपन्तित्र ही रहता है।

कृषिडिरने पूळा—धगवन् ! गौओके आगे सासकी मुद्दी इत्तरनेका विधान और माहातय क्या है तथा गत्तेसे चन्द्रमाओ उत्पत्ति किस प्रकार हुई है—यह बतानेकी कृपा कीजिये।

मगळ्ये वक-राजन् । बैलोको जगल्का पिता समझना चाहिये और गीएँ संसारकी माताएँ हैं; उनकी पूजा करनेसे सम्पूर्ण पितरों और देवताओंकी पूजा हो जाती है। जिनके गोबरसे लीपनेपर सधा-घवन, पौसले, घर और देवपन्दिर भी शुद्ध हो जाते हैं, उनसे बढ़कर और कौन प्राची हो सकता है? जो मनुष्य एक सालतक स्वयं भोजन करनेके पहले प्रतिदिन दूसरेकी गायको मुद्रीधर पास लिलाया करता है, उसको प्रत्येक समय गौकी सेवा करनेका फल प्राप्त होता है। (गौके आगे पासकी मटठी

डारुनेका विधान इस प्रकार है—) गोमाताके सामने घास रसकर इस प्रकार कहना चात्रिये—'संसारकी समक्त ग्वेएँ मेरी माताएँ और सम्पूर्ण वृषभ मेरे पिता है। गोमाताओ ! मैंने तुम्हारी सेवामें यह घासकी मुट्टी अर्पण की है, इसे त्यीकार करो ।' " यह मन्त्र पड़कर अचता गावतीका उद्यारण करके एकाश्रचित्तसे धासको अधियन्त्रित करके गौको जिला दे; ऐसा करनेसे जिस पुण्यफलकी प्राप्ति होती है, उसे सुनो : उस पुरुषने जान-बुझकर या अनजानमें जो-जो पाप किये होते हैं, वह सब नष्ट हो जाते हैं तथा उसको कभी बुरे स्टार नहीं दिखायी देते। तिल बड़े यवित्र और यायनाज्ञक होते हैं। भगवान् नारायणसे उनको उत्पति हुई है; इसलिये आञ्चमें तिरूकी बड़ी प्रशंसा की गयी है और तिरूका दान अञ्चन | गता नहीं पेरना काहिये। यदि ब्राह्मण गन्ना पेरता है तो उसे

और सबेरे तिलका उबटन लगाकर सान करे तथा सदा ही अपने मुँहसे 'तिल-तिल'का उद्यारण किया करे; क्योंकि तिल सब पापाँको नष्ट करनेवाले होते हैं। द्विजातियोंको तिल लग्रेटकर या द्यनमें लेकर बेचना नहीं चाहिये। जो तिलोंका मोजन करने, उबटन लगाने और दान देनेके अतिरिक्त और किसी काममें उपयोग करता है, वह कीड़ा होकर अपने पितरोंके साथ कुलेकी विद्वामें हुमता है। ब्राह्मणको स्वयं तिल पेरनेकी मशीनमें तिल हालकर तेल नहीं पेरना चाहिये। जो मोहबदा सबसे ही तिल पेरता है, वह रौरव नरकमें पड़ता है। चन्द्रमा इक्षु (गने) के वंशमें उत्पन्न हुआ है और ब्राह्मण वन्द्रमाके वंशमें जवज हुए हैं, इसलिये प्राह्मणको कोल्हुमें काम दान बताया गया है। तिल दान करें, तिल पक्षण करे | एक-एक गत्रेके लिये एक-एक ब्रह्महत्याका दोष लगता है।

## आपद्धर्म, श्रेष्ठ और निन्हा ब्राह्मण, श्राद्धका उत्तम काल और मानव-धर्म-सारका वर्णन

मुधिष्ठिरने करा—भगवन्। आपकी कृतासे पैने सब धर्मोंका संग्रह सुन लिया तथा यह भी मालून हो नया कि कौन-सा अत्र भोजनके योग्य है और कौन नहीं है। अब कृया करके आपञ्चमंका वर्णन कीजिये।

भगवान्ते कटा—राजन् । जब देशमे अकाल पहा हो, राष्ट्रके ऊपर कोई आपति आयी हो, जन्म या पृत्युका सुरक्त हो सबा कड़ी धूपमें रास्ता वरतना पड़ा हो और इन सब कारणोंसे नियमका निर्माह न हो सके तथा दूरका मार्ग तै करनेके कारण विशेष बकावट आ गयी हो, उस अवस्थामें ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके न मिलनेपर शुक्रमे भी जीवन-निर्वाहके लिये थोड़ा-सा कथा अत्र (सीधा) लिया जा सकता है। रोगी, दुःसी, पीड़ित और भूसा ब्राह्मण यदि घोजन-सम्बन्धी नियमका पालन न कर सके वो भी उसे प्रायक्तित नहीं लगता। जरु, मूल, घी, दूध, हवि, ब्राह्मणकी इच्छा पूर्ण करना, गुरुको आज्ञाका पालन और ओवधि—इन आठोंके सेवनसे प्रतका र्थग नहीं होता। जो मनुष्य विधिपूर्वक प्रत्यक्कित करनेमें असमर्थ हो, यह विद्वानोंके वचनसे तथा दानके द्वारा भी शुद्ध हो सकता है। परदेशमें खनेवाला पुरुष यदि कुछ कालके लिये घर आवे तो वह ऋतुकालमें तथा उससे फिल्न समयमें भी, राजपें तथा दिनमें भी अपनी स्त्रीके साथ समागय करनेपर प्रायश्चितका भागी नहीं होता।

पुष्पितरने पूर्व — देवेखर । केसे ब्राह्मण प्रशेसाके पोस्प होते हैं और कैसे निन्हाके बोग्य तथा अष्टका-ब्राद्धका कीन-सा समय 🕯 —यह मुझे बताइये ।

परकर्ने बल- एकर्। जाम कुलमें उत्पन्न, शास्त्रोक बर्मीका अनुहान करनेवाले, विद्वान, दपालु, श्रीसम्पन्न, सरल और सन्यवादी—वे सभी ब्राह्मण सुपात्र (प्रशंसाके योग्य) माने जाते हैं। ये आगेके आसनपर बैठकर सबसे पहारे भोजन करनेके अधिकारी हैं तथा उस पंक्तिमें जितने लोग बैठे होते हैं, उन सबको ये अपने दर्शनमात्रसे पतित्र कर देते हैं। जो ब्रेष्ट ब्राह्मण मेरे ज्ञरणागत पक्त हो, वन्हें यहक्तियावन समझो । वे विशेषसम्बसे पूजा करनेके योज्य हैं। अब निन्हाके योग्य ब्राह्मणोका वर्णन सुनो । जो प्राह्मण संसारमें कपटपूर्ण बर्ताव करते हैं, वे वेदोंके पारगामी विद्वान् होनेपर भी पापाचारी ही माने जाते हैं। जो अप्रिहोत्र और खाध्याय न करता हो, सदा दान लेनेकी ही रुखि रखता हो और नहीं कहीं भी भोजन कर लेता हो, उसको ब्राह्मण वातिका कलंक समझना चाहिये । जिसका द्वरीर मरणाशीचका अत्र लाकर मोटा हुआ हो, जो चूहका अन्न मोजन करता हो और चूको ही अजने राससे पुष्ट हुआ हो, यह ब्राह्मण प्रतिदिन खाध्याय, जप और होम करनेपर भी उत्तम गतिको नहीं प्राप्त होता । जो ब्राह्मण प्रतिदिन अग्निहोत्र करनेपर भी शुरुके अन्नसे क्वा न रहता हो, उसके आत्या, बेटाध्ययन और तीनों अग्नि—इन

<sup>ै</sup> गावो में मातरः सर्वाः पितस्त्रीय गोवृष्यः । जसमुद्धि मचा दर्त प्रतिगृह्योत सातरः ॥

प्रीवीका नाश हो जाता है। शुद्रकी सेवा करनेवाले डाइउनको सानेके लिये जमीनपर ही अन्न डाल देना चाहिये; क्योंकि वह कुत्ते और गोंदहके ही समान होता है। वो जाइउन मूर्सतावया मरे हुए शुद्रके शवके पीछे-पीछे इमकानभूमिमें जाता है, उसको तीन रातका अवाँच रुगता है। तीन रात पूर्ण होनेपर पदि किसी समुद्रमें मिलनेवाली नदीके भीतर खान करके सो बार प्राणायाम करे और यी पीखे तो वह शुद्ध होता है। वो क्षेष्ठ द्विज किसी अनाय प्राह्मणके शक्को स्मकानमें ले जाते हैं, उन्हें परा-पर्गपर अञ्चयेषयक्षका कर्क मिलता है तथा ये जारमें खान करनेमाक्से सकाल शुद्ध हो जाते हैं। निवृत्तिमार्गपरायण जाह्मणको शुद्धके परमें दूध या दही भी नहीं साना चाहिये। उसे भी शुप्रज हो समझना चाहिये। अत्यन्त पूले होनेके कारण अजकी इच्छावाले ब्रह्मण्योके भोजनमें वो मनुष्य विश्व शालता है, असमे बङ्कर पापी दूसरा बर्गई नहीं है।

🦛 राजन् । यदि ब्राह्मण शील और सदाबास्ते रहित श्रे जाम तो बही अङ्गोसहित सम्पूर्ण बेद, सांख्य, पुराण और ज्ञाम कुलका जन्म—ये सब विलबत भी उसे सन्तरित नहीं दे सकते। प्रहणके समय, विषुष योगमे, अवन समाप्त होनेपर, पितृ-कर्म (शाद्ध आहि) में, प्रचा-पक्षवर्म, अपने पर्ही पुत्रका जन्म होनेपर तथा गयापे पित्रकान करते समय जो धोड़ा-सा भी दान दिया जाता है, 🚾 एक हजार सर्गमुद्राके दान देनेके समान होता है। वैद्याल मासकी शुक्रा वृतीया, कार्तिक शुक्रपक्षको नवयी, भाइपद मासकी कृष्णा त्रयोदशी, माधकी अमातातवा, चन्नमा और सूर्यका यहण तथा उत्तरायण और दक्षिणायनके प्रारम्बिक दिन—ये भारतके जतम काल 🖁। इन दिनोमें यनुष्य पवित्रक्ति होकर यदि पितरोके लिये तिरुमितित जलका भी दान कर दे तो उसके द्वारा एक हजार वर्षतक बाद्ध करनेकी आवश्यकता पूर्ण हो जाती है। यह राह्म रूप्ये पितरोका बतलाया हुआ है। नो मनुष्य सेंह वा भवके कारण अववा बन पानेकी इच्छासे एक पहलिमें बैठे हुए लोगोंको मोजन-परोसनेमें भेद करता है उसे विद्वान् पुरुष कूर, दुराचारी, अजिताल्या और ब्रह्महत्याचा क्तलाते हैं। जिनके पास धनका पंछार भग हुआ है और जो परलोकके विषयमें कुछ भी न जाननेके कारण सदा भोग-विलासमें ही रम रहे हैं, वे केवल देखिक सुलमें ही आसक्त हैं। उनके तिये इस लोकका ही सुख सुलभ है। पारलेकिक सुरू तो उन्हें कभी नसीब नहीं होता। जो विषयोंकी आसक्तिसे मुक्त होकर तपस्यामें संलग्न रहते, नित्य खाध्याय करते, इन्द्रियोंको वदामें रखते और समज प्राणियोंके दित-साधनमें रूपे खते हों, उनके लिये इस लोकका भी मुख सुलम है और परखेकका भी। परंतु जो मूर्ल न विद्या पढ़ते हैं, न तप करते हैं, न दान देते और न अन्य सुक्तम्बेगोंका ही अनुभव कर पाते हैं, उनके रिज्ये न इस लोकमें मुख है न परखेकमें।

कुष्पिक्षरने कहा—चगवन् । आप साकात् नारापण, पुरातन इंडर और सन्पूर्ण जगत्के निवासत्त्वान है। आपको नमकार है। अब मैं सम्पूर्ण धर्मोका सार अवण करना चाहता है।

मगवान्ने कडा-महाप्राज्ञ ! मनुजीने जो धर्मके स्वरतायका वर्णन किया है, यह पुराणोंके अनुकूल और वेदके हारा समर्पित है। उत्तीका में बर्णन करता है, सुनो । अग्रिहोत्री द्विज, कपिला, गी, यज्ञ करनेवाला पुरुष, राजा, संन्यासी और महासागर—ये दर्शनमात्रसे मनुष्यको प्रवित्र कर देते हैं, इसलिये सदा इनका दर्शन करना शाहिये। एक गी एकको श्री दानमें देनी चाहिये. बहुतोंको नहीं (बहुतोंको देनेपर ने उस गीको बेजकर आपसमें उसकी बरीपत बाँट लेते हैं) यदि वह गी बेब दी गयी तो वह कृताकी सात पीकिसोंको ग्रस्थ कर देती है। एक गी, एक वस, एक शब्दा और एक सीका कभी अनेक मनुष्योके अधिकारमें नहीं देना शाहिये; क्योंकि वैसा करनेपर इस इनका फल दाताको नहीं मिलता। यहि ब्राह्मण और गो अनार्य पतुष्पीके सरमें इनमें जाकर आहार महण करें तो उन अनायाँको राजसूक्यक्रसे भी बङ्का पुरुष होता है। जो ब्राह्मणको और गौको आहार देते समय किसीको 'मत दो' कड़कर मना करता है, वह सी बार पशु-पक्षियोंकी योनिमें जन्म लेकर अन्तमें बाज्याल होता है। प्राह्मणका, देवताका, दरिप्रका और गुरुका घन यदि सुरा लिया जाय तो वह लर्गवासियोंको भी नीचे गिरा देता है। जो धर्मका तत्त्व जानना ब्राहते हैं, उनके तिये केंद्र मुख्य प्रमाण है, धर्मशाना दूसरा प्रमाण है और स्रोकाचार तीसरा जपान है। पूर्वसमुद्रसे लेकर पश्चिम समुद्रतक और हिमालय तथा विन्याचलके बीचका जो देश है, उसे आर्यांकर्त कहते हैं। सरस्वती और दुवहती—इन दोनों देवनदिवाँके बीचका जो देवताओंद्वारा रचा हुआ देश है, उसे ब्रह्मावर्त कहते हैं। जिस देशमें चारों वर्णों तथा उनके अवान्तर मेदोंका जो आबार पूर्वपरम्परासे बला आता है, वही उनके लिये सदाचार कहलाता है। कुरुक्षेत्र, मलय, पश्चाल और सुरसेन—ये ब्रह्मवियोके देश हैं और ब्रह्मावर्तके समीप हैं। इस देशमें उत्पन्न हुए ब्राह्मणोंके पास जाकर भूमण्डलके सम्पूर्ण मनुष्योको अपने-अपने आचारकी शिक्षा रहेनी चाहिये। हिमालय और विन्याचलके बीचमें कुरुक्षेत्रसे पूर्व और प्रयागसे पश्चिमका जो देश है, वह मध्यदेश कहलाता है।

जिस देशमें कृष्णसार नामक मृगं स्वभावतः विचरा करता है, वही यक्रके लिये उपयोगी देश है; उससे पित्र म्लेकॉका देश है। इन देशोंका परिचय प्राप्त करके द्विजातियोंको इन्होंने निवास करना चाहिये; किंतु शूद्र जीविका न मिलनेपर निर्वाहके लिये किसी भी देशमें निवास कर सकता है। सदाबार, अहिंसा, सत्य, शक्तिके अनुसार दान तका यम और नियमोंका पालन—थे मुख्य बर्म हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्योंका गर्भाधानसे लेकर अन्वेष्ट्रिपर्यन्त सब संस्कार केंद्रोक्त विधियों और मन्त्रोंके अनुसार कराना चाहिये; क्योंकि संस्कार इहलोक और परलोकमें भी पवित्र करनेवाला है। गर्माधान-संस्कारमें किये जानेवाले हवनके द्वारा और जातकर्म, नामकरण, बूब्रकरण, घत्रेपबीत, वेदाध्ययन, वंदोक्त व्रतीके पालन, स्नातकके पालनेपोग्य व्रत, विवाह, पश्चमहायहोंके अनुष्ठान तथा अन्यान्य यहाँके द्वारा इस शरीरको परत्रहाकी प्राप्तिक योग्य बनाया जाता है। जिससे न धर्मका लाम होता हो न अर्थका तथा विद्या-प्राप्तिक अनुकूल जो सेवा भी नहीं करता हो, उस शिष्यको विद्या नहीं पद्मनी चाष्ट्रिये, ठीक उसी तरह जैसे उसर एतमें उत्तम बीज नहीं बोपा जाता। जिस पुरुषमे लोकिक, वेदिक तवा आध्यात्मिक शान प्राप्त हुआ हो, उस गुरुको पहले प्रणाम करना चाहिये। अपने दाहिने हाचसे गुरुका दाविना चरण और बार्ये हायसे उनका वार्यो चरण पकड़कर प्रणाम करना | कटोरता—इनका परिताम कर देना बाहिये।

चाहिये। गुरुको एक हायसे कभी प्रणाम नहीं करना चाहिये। जो गर्याधान आदि सब संस्कार विधिवत् कराता और बेद पढ़ाता है, वह ब्राह्मण गुरु कहरताता है। जो उपनयन-संस्कार करके कल्प और रहस्वोसहित वेदोंका नित्य अध्ययन कराता है, उसे ट्याध्याय कहते हैं। जो पद्मृत्युक्त वेदोको पढ़ाकर वैदिक ब्रतोकी शिक्षा देता और मन्त्राचौँकी व्यास्था करता है, वह आचार्य कहाराता है। गौरवमें दस कराज्याचीसे बढ़कर एक आचार्य, सी आचार्यासे बढ़कर पिता और सौ पितासे भी बढ़कर नाता है; किंतु जो ज्ञान देनेवाले गुरु है, वे इन सबकी अपेक्षा अत्यन्त क्षेष्ठ हैं। गुरुमें बढ़कर न कोई हुआ, न होगा; इसलिये मनुष्यको उपपुक्त गुरुजनीके अधीन गाकर उनकी सेवा-सुधूपामें लगे छना चाहिये। इसमें तनिक भी संदेह नहीं कि गुरुजनोंके अपमानसे नरकमें गिरना पहता है। जो लोग किसी अङ्गसे हीन हों, किनका कोई अङ्ग अधिक हो, जो विद्यासे हीन, अवन्याके बूढ़े, रूप और धनसे रहित तथा जातिसे भी नीच हों, उनपर आक्षेप नहीं करना चाहिये; क्योंकि आक्षेप करनेवाले सनुष्यका पुण्य, जिसका आश्चेप किया जाता है, असके पास बला जाता है और उसका पाप आक्षेप करनेवालेके पास करम आता है। नासिकता, बेद और विकाशीकी निन्दा, हेप, दम्भ, अभिमान, क्रोध तथा

## अग्निके खरूप, अग्निहोत्रकी विधि तथा उसके माहात्म्यका वर्णन

युधिवरने पूछ-देवदेवसर ! ब्राह्मण, समिय और वैद्योंको किस प्रकार हचन करना चाल्रिये ? अग्रिके कितने भेद हैं ? उनके पुश्रक-पृथक लक्तम क्या है ? किस अप्रिका कहाँ स्थान है 7 अप्रिक्षेत्री पुरुष किस अप्रिसे हवन करके किस लोकको प्राप्त होता है? पूर्वकालमें अग्रिहोत्रका निमित्त क्या था। देवताओके तिये किस प्रकार इयन किया जाता है और कैसे उनकी तुप्ति होती है ? अभिनोत्रीको किस गतिकी प्राप्ति होती है ? यदि तीनो अग्नियोंके सक्तपको न जानकर उनमें अविधिपूर्वक हवन किया जाय अववा उनकी उपासनामें तुटि रह जाय तो वं त्रिविध अप्रि अप्रिहोत्रीका क्या अनिष्ट करते हैं ? तथा जिसने अफ्रिका परित्याग कर दिया हो, वह पापात्मा किस योनिमें जन्म लेता है ? वे सारी बातें संक्षेपमें मुझे सुनाइये; क्योंकि में भक्ति-भावसे आपकी शरणमें आवा है। धगवन् ! आप सर्वज्ञ हैं, सबसे यहान् हैं; अतः आपको मैं

नमस्त्रार करता है।

भगवन्ते क्या-राजन् ! इस महान् पुरवदायक और परम धर्मकारी अमृतका वर्णन सुनी—यह धर्मपरायण अभिन्हेंजी ब्राह्मणोंको भवसागरसे पार कर देता है। मैंने सृष्टिके प्रारम्पमें ब्रह्मासपसे सम्पूर्ण लोकोकी सृष्टि की और लोगोंकी परप्रकृति लिये अपने मुलसे सर्वप्रथम अग्निको प्रकट किया। इस प्रकार अधितन्त्र मेरे द्वारा सब चूतोंके आगे उत्पन्न हुआ है, इसलिये पुराणोके ज्ञाता मनीची विद्वान् उसे अग्नि कहते हैं। समल कार्योमें सबसे आगे प्रज्वलित आगमें ही आहुति दी कर्ती है, इसलिये इसका नाम अप्रि है। यह मलीभाति पुणित होनेपर ब्राह्मणोंको अन्नच गति (परमपद) की प्राप्ति कराता है, इसलिये भी देवताओं में अफ्रिके नामसे विख्यात है। चदि इसमें विधिका उल्लाबन करके हवन किया जाय तो यह एक क्षणमें ही वजपानको ज्ञा जानेकी शक्ति रखता है, इसलिये अग्निको कञ्चाद कहा गवा है। यह अग्नि सम्पूर्ण मृतोका स्वरूप और

देवताओंका मुल है। अज्ञ पचानेके कारण इसे पचन बढ़ते हैं। इसकी उपासना होती है, इसलिये यह औपासन कहा गवा है। 'आहुति' शब्दसे सबका बोध होता है; उस सर्वतस्य आहुतिमें अविका आवसब—निवास है, अतः ह्रध्यादी पुरुषोंने उसे 'आवसच्य' बतलावा है। जिस क्रकुणके वहाँ धर्मके अनुसार पश्चमहायज्ञोंका अनुष्ठान होता है, वह चन्द्रमण्डलके मध्यमें होकर कर्ष्यगतिको प्राप्त होता है। इन्द्रियों और मन-बुद्धिपर संवम रखनेकारे सिद्ध सप्तर्विगण अप्रिकी आराधनामें तत्पर रहनेके कारण ही देवताओंके सक्यको प्राप्त हुए हैं। दूसरे विद्वान् आवसच्य आविको हो पवनाप्रि कहते हैं; क्योंकि उसीमें यक्कमहाच्यानेकी न्यिति है। स्वालीपाक तवा गुझकर्म सब इसीये प्रतिहित है। मुहाकर्मका आधार होनेके कारण इसे गुहपति भी कहते 🛭 । कुछ ब्रह्मवेताओंके मतमें औपासन, आवसका, सन्य और पवन नामक अति भी यही है। ऐसा ही मेरा भी मत है। ानन् ! अब एकापनित होकर अधिक्षेत्रका प्रकार

सुनो । गुणके अनुसार नाम धारण करनेवाले जो विविध अप्रि हैं, उनके सम्बन्धमें यहाँ कुछ बातें बतायी जाती है। मृहीका आधिपत्व ही गृहपत्य माना गया है । यह गृहपत्व जिल्ल अग्रिमें प्रतिष्ठित है, यही गाईपत्य अतिके नामसे प्रसिद्ध है। जो अग्नि सजमानको दक्षिण मार्गसे सर्गये ले जाता है, उसे ब्राह्मपरनेग दक्षिणाति करते हैं। 'आहुति' राज्य सर्वका जानक है और हवन नाम है हवाका । सब प्रकारके हवाको स्वीकार करनेवारण वृद्धि आहवनीय अग्नि कव्हताता है। जिस आवसस्य नामक मूल अफ़िये प्राकृत विविधूर्वक हवन करता है, उसीको पचनाप्रि भी कड़ते हैं। इन अधियोकी सभामें स्थित रहनेवाला एक और अब्रि है, जो सन्य कहलता है। आवसस्य नामवास्त्र जो प्रवम अप्ति है, यह प्रजापतिका सक्तम है। गाईपत्य अपि ब्रह्मका सक्तम है; क्योंकि ब्रह्मानीसे ही उसका प्रातुर्घात हुआ है और यह दक्षिणाप्ति ख्यसम्बर्ध है। होमके आरम्पसे लेकर अन्तरक जिसके पुरूपे आहुति हाली जाती है, यह आहकनीय अग्नि ऋषे मैं है, सच्य नामक यो पश्च अप्रि है, यह स्वायी कार्तिकेयका स्वरूप है। पृथ्वी गाईपत्याप्ति, अन्तरिष्ठ दक्षिणाप्ति और स्वर्ग आहबनीयाप्ति है। इस प्रकारके अग्रिके तीन भेद गाने गर्य हैं। गाईपत्य अप्रि गोलस्कार है; क्योंकि उसकी सक्त्यभूता पृथ्वी गोल है। अन्तरिक्षका आकार अर्थवनाके समान है, इसलिये दक्षिणाप्ति भी वैसा ही माना गया है। स्वर्गलोक निर्मल, निरामय और चौकोना है, इसलिये आहवनीय अग्नि भी खेकोना ही बतलाया गया है। जो गाईपत्य-अप्रिमें इकन

करता है, यह पृथ्वीपर विजय पाता है। दक्षिणाप्तिमें हवन करनेवाला पुरुष अन्तरिक्षको जात लेता है, किंतु जो मनुष्य मक्तियुक्त वित्तसे प्रतिदिन आहवनीय अग्निमें हवन करता है यह पृथ्वी, अन्तरिक्ष और ऋषियोसहित स्वर्गलोकपर भी अधिकार प्राप्त कर लेता है।

व्यूनोमें सब ओरसे अधिक मुखमें हवन किया जाता है, इसलिये वह अत्यन्त कान्तिमान् अप्ति 'आहवनीय' संज्ञाको प्राप्त होता है। अधिहोत्र अथवा अन्यान्य यशोपे होमके आरम्पसे ही अग्निके भीतर आतुर्ति हाली जाती है, इसलिये भी उसे आहवनीय कहते हैं। जो द्विज आवसच्य नामक मूल अप्रिमें विधिवत् इवन करता है, वह अपनी पत्नीके साथ सप्तक्तिकेके काकर आरूद फोगता है तथा वह समस्त अन्नियोंका प्रिय हो जाता है। आवसध्य अग्निमें जो होम किया जाता है, उसको अग्रिहोत्र कहते हैं। यह 'हो' अर्थात् कुलसे वनमानका जाय करता है, इसलिये अभिहोत्र कहा गया है। आत्मवेता विद्वानीने आव्यात्मिक, आधिदेविक और आधिष्टेतिक — ये तीन प्रकारके दुःश बतत्वये हैं। विधिवत् होम कानेचा आहि इन तीनो प्रकासके कुःखोसे यजधानका बाज करता है, इसकिये इस कर्मको वेदमें अधिहोत्र नाम विधा गया है। विश्वविधाता ब्रह्माजीने ही सबसे पहले अधिहोत्रको प्रकट किया । केद और अधिहोत्र स्वतः अपत्र हुए है—इनका दूसरा कोई कर्ता नहीं है। बेदाध्ययनका फल अधिहोत्र है (अर्थात् बेद पशुक्तर निसने अभिहोत्र नहीं किया, उसका वह अध्यवन निष्कल है) । शास्त्रहानका फल शील और सदाबार है, खीका फल रति और पुत्र है तथा धनकी सफलता दान और उपभाग करनेये हैं। तीनों जेदोंके मन्त्रोंके संचोगसे अधिहोत्रकी प्रवृत्ति होती है। ऋक्, यजुः और सामकेदके पवित्र मन्त्रों तथा मीमांसा-सूत्रोंके द्वारा अफ्रिहोबकर्मका प्रतिपादन किया जाता है।

वसन्त ज्ञाको ब्राह्मणका स्वस्थ्य समझना चाहिये तथा वह केदकी योनिस्थ्य है, इसलिये ब्राह्मणको वसन्त ज्ञातुमें अफ्रिकी स्थापना करनी चाहिये। जो वसन्त ज्ञातुमें अप्न्याधान करता है, उस ब्राह्मणकी ब्रोद्यद्ध होती है तथा उसका वैदिक ज्ञान भी बढ़ता है। इसियके लिये प्रीव्य प्रस्तुमें अग्नि-स्थापना करना ब्रेष्ट माना गया है। जो क्षत्रिय प्रीव्य प्रतुमें अग्नि-स्थापना करना है, उसकी सन्यति, प्रजा, पशु, धन, तेज, बल और यक्तकी अभिवृद्धि होती है। इसकालकी रात्र साक्षात् वैद्यका स्वस्थ्य है, इसलिये वैद्यको शस्त्र प्रतुमें अग्निका आधान करना चाहिये। जो वैद्य शस्त्र ज्ञानुमें अग्निस्थापना करता है उसकी सम्यति, प्रजा, आधु, पशु और धनकी वृद्धि होती है। सब प्रकारके रस, यी आदि खिन्य पदार्थ, सुगन्यत झब, रख, प्रणि, सुवर्ण और लोहा—इन सबको उत्पत्ति अग्निहोत्रके ही लिये हुई है। अधिहोत्रको ही वाननेके लिये आयुर्वेट, धनुर्वेट, भीमांसा, विस्तृत न्यायशास और धर्मशासका निर्माण किया गया है। छन्द, सिक्षा, करूप, व्याकरण, ज्योतिकासक और निरुक्त भी अधिहोत्रके ही लिये रचे गये हैं। इतिहास, पुराण, गावा; उपनिषद् और अच्चेजेट्के कर्म भी अधिहोक्के ही लिये हैं। तिथि, नक्षत्र, योग, मुहूर्त और करणक्य कारका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये पूर्वकालयें न्योतिषद्माकका निर्माण हुआ है। ऋग्वेद, प्रमुवेंद और सामवेदके मन्त्रोके छन्दका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये तथा संप्रय और विकल्पके निराकरणपूर्वक क्तका तारिक्क अर्थ समज्ञानेक रिव्ये छन्द:वारक्की रकना औ गारी है। वर्षा, अक्षर और प्रदोके अर्थका, संवि और रिज्नका तथा नाम और पातुका विवेक होनेके लिये पूर्वकालमें व्याकरण-पासका प्रणयन हुआ है। यूप, केरी और यहका स्वरूप जाननेके लिये, प्रोक्षण और सपण (चरु पकाना) आदिकी इतिकर्तव्यताको समझनेक रिप्ये तथा पत्र और देवताके सम्बन्धका हान प्राप्त करनेके लिये शिक्षा नावक बेराह्नकी रकना हुई है। वहके पात्रेकी शुद्धि, व्यवसम्बन्धी सामप्रिमोक्ते मंत्रह तथा समस्य यहाँके वैकलियक विधानीका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये करपका निर्माण हुआ है। सम्पूर्ण वेदोमें प्रयुक्त नाम, वातु और विकल्पोंके तालिक अर्चका निक्षय करनेके लिये ऋषियोंने निरुक्तकी रकता की है। यज्ञकी वेदी बनाने तथा अन्य प्रायधियोंको बारण करनेके किये प्रह्मानीने पृथ्वीकी सृष्टि की है। समिया और पूप बनानेके लिये जनस्पतियोंकी रचना की है। जो ब्राह्मण मजोका विनियोग, यहिस पदार्थीका प्रोक्तग, चन्न पकाना, दर्श और पीर्णमासके अङ्गभूत अनुसात और प्रयात, वायुदेवताका सत्तन, सामवेदके ज्यातला कर्म, प्रवित्रस्थाताका कर्म, दक्षिणा, अवभूषसान, विकालपूजन, उपित स्थानपर देवताओंको नैवेच अर्पण करना, देवताओंका आवाहर, विसर्जन और इविष्य तैयार करने आदि कर्योंको नहीं जानते, वे अन्यकारसे भरे हुए घोर चैरव नरकमें बढ़ते हैं।

सुवर्ण और बाँदी—ये पहके पत्र और कटका बनाने-का काम लेनेके लिये पैदा हुए हैं। कुशोंकी उपवि हवनकुष्प्रके बारों ओर फैलाने और एक्सोंसे यहकी रक्षा करनेके लिये हुई है। यह तथा पुजाका कार्य करनेके लिये ब्राह्मणोंका प्रादुर्भाव हुआ है। सक्की रक्षाके लिये सफिय-बातिकी सृष्टि की गयी है। कृषि, मो-रक्षा और

वाणिन्य आदि बोविकाका साधन जुटानेके लिये वैदयोंकी क्यांत हुई है और तीनों क्योंकी संवाके लिये ब्रह्मागीने शुहोको उत्पन्न किया है। इस जकार सम्पूर्ण जगत् अधिहोत्रके ही रिप्से रका गया है। जो मनुष्य अज्ञानान्यकारसे आकादित होनेके कारण इस बाठको नहीं जानते, वे रीरच नामसे प्रसिद्ध भणानक नरकमें पड़ते हैं तथा जासे सूटनेपर उनका कृमि (कीड़े) की योनिये जन्म होता है। जो द्विज विधिपूर्वक अग्रिहोजका सेवन करते हैं उनके हुरा दान, होय, व्या और अध्वापन—ये समस कर्म पूर्ण हो जाते हैं। इसी प्रकार ब्राह्मणीक द्वारा जो यह करने, बगीचे लगाने और कुएँ सुदावाने आदिके कार्य होते हैं, उन सबके पुरुवको लेकर में सूर्यमञ्जलमें स्थापित कर देता है। मेरे द्वारा स्थापित किये हुए संसारके पुज्य और अधिक्रेत्रियोंके सुकृतको सूर्यदेव धारण किये रहते हैं। अधिक्षेत्री पुरुष स्वर्पी जाकर अधिक्रेजके पुण्य-फलका उपमोग करते हैं और सम्पूर्ण धूरोंके ज्ञाच होनेतक वे देवताओंके समान रूप धारण करके वहाँ निवास करते हैं। कारटपूर्वक बीरोकी क्राया करनेवाले दुराचारी प्रमुख दर्शि, अञ्चर्धन और रोगी होकर शुरू-घोनिमें जन्म रेले हैं (यही गति अधिहोत्रका त्याग करनेवालोंकी भी होती है।) इस्तरिको जो द्विज पस्देशमें न रहते हो और कर्जगतिको प्राप्त करना कहते हो, उन्हें प्रतिदिन विधिपूर्वक अधिहोत्र करना व्यक्ति । अञ्चित्रेत्रको अपने आत्माके समान समझकर कभी भी इसका अपनान या एक क्षणके लिये भी त्याग नहीं करना बाहिये। यो बाल्यकालमे ही अधिहोत्रका मेयन करते और शुक्तक अक्रमें सहा दूर रहते हैं, जिनपर क्रोथ और लोभका प्रभाव नहीं पहला, जो प्रतिदिन प्रातःकारः कान करके जिलेखभावसे विधिवन् अमिहोजका अनुहान काते, अतिथिकी सेवाये लगे खते तबा प्रान्तभावसे सहकर दोनों समय मेरा ध्यान करते हैं, वे सूर्वमञ्चलको धेरकर मेरे परम बायको प्राप्त होते हैं, जहाँसे पुनः इस संसारमें नहीं स्पेटना पहला । वे वदवकालीन सूर्यके समान कान्तिमान् विमानीयर बैठका अपनी सीमहित मेरे लोकमें जाते 🕯 और बारुसूर्वके समान तेवस्त्री होकर इच्छानुसार रूप धारण करते तथा जहाँ बाहते, वहाँ विचरते रहते हैं। इतना ही नहीं, इंडरीय गुणोसे सन्पन्न होकर वे वहाँ अपनी मौजके अनुसार स्रीकृएँ करते रहते हैं। पाण्डुनन्दन । अग्रिहोत्रियोंकी ऐसी ही विभृति होती है। इस संस्तारने कुछ मूर्स मनुष्य श्रुतिपर दोषारोपण करते हुए उसकी निन्दा करते हैं तथा उसे प्रमाणभूत नहीं मानते; ऐसे लोगोंकी बड़ी दुर्गति होती है । परंतु जो दिज आस्तिक्यबुद्धिसे युक्त होका वेदी और झतहासीको प्रामाणिक पानते हैं, वे देवताओंका सायुन्य प्राप्त करते हैं।

#### चान्द्रायण-व्रतकी विधि, उसके करनेके निमित्त तथा महिमाका वर्णन

जुषितिरने कहा—गरुक्षान्त ! अन्य आप मुक्रासे बान्त्रायणकी परम पावन विधिका वर्णन कोजिये ।

भगवानने कहा-पाणुजन्दन ! समस्त पापाँका नाहा करनेवाले चान्द्रायण-जनका यद्यार्थ वर्णन सनो। इसके आचरणसे पांपी मनुष्य शुद्ध हो जाते हैं। उत्तम इतका पालन करनेवाले ब्राह्मण, क्षत्रिय अथवा बैहय-जो कोई भी चान्द्रावण-व्रतका विधिवत अनुवान करना बाहते हो, उनके लिये पहला काम यह है कि वे नियमके अंदर रहका पञ्चगव्यके द्वारा समसा शरीरका शोधन करे। किर कृष्णपश्चके अन्तमें मस्तकसहित दादी-मैठ आदिका पण्डन कराबें । तत्पशात् सान करके शुद्ध हो बेन वस धारण करें, कपरमें मूंजकी बनी हुई मेसला बाँधे और पताशका द्राव हाथमें रेकर ब्रह्मचारीके व्रतका पालन करते रहे। द्विजको चाहिये कि वह पहले दिन उपवास करके शुरू पश्चारी प्रतिपदाको नदियोंके संगमपर, किसी पवित्र स्थानमें अववा घरपर ही व्रत आरम्भ करे । पहले निव्य-निवयसे निवत होकर एक बेटीपर अधिकी स्थापना करें और उसमें क्रमण आधार, आञ्चभाग, प्रणव, यहाच्याहति और पञ्चवाराम होम करके सत्य, विच्या, ब्रह्मविंगण, ब्रह्मा, क्रिकेट्स तथा प्रजापति—इन छः देवताओंके निमित्त हुवन करे। अन्तर्ये प्राथक्षितहोम करके हयनका कार्य समाप्त करे। फिर शान्ति और पीक्षिक कर्मका अनुहान करके अप्रि तथा सोयदेखताको प्रणाम करे और विधिएवंक दारीएमें भाग लगाकर नदीके तटपर जा विद्युद्धवित होकर सोम, वन्ना तया आदितको प्रणाम करके एकाप्रभावसे जलमें स्नान करें। इसके बाद बाहर निकलकर आचमन करनेके पशाद पूर्वीभिपूरा होकर बैठे और प्राणायाम करके कुशकी पविज्ञीने अपने इसीरका मार्जन करे। फिर आचमन करके दोनों भुजाएँ जपर उठाकर सूर्यका दर्शन करे और हाच जोड़कर लड़ा हो सूर्यकी प्रदक्षिणा करें। उस समय नारायण, स्ट. प्रद्रा था वरुणसम्बन्धी सुकका पाठ करे अच्छा खीरहा, ऋषभ, अध्ययंण, गायत्री या मुझसे सम्बन्ध रक्तनेवाले वैकाव मन्त्रका जप करे। यह जप सौ बार या एक सौ आठ बार अथवा एक हजार बार करना चाहिये । तटनन्तर, पवित्र एवं एकापवित्त होकर मध्याहकालमें यत्रपूर्वक खीर या जौकी लब्दी बनाकर तैयार करे अख्या सोने, बांदी, ताँबे, मिट्टी या गृहरकों रुकड़ीका पत्र अख्या यत्रके लिये उपयोगी वृक्षीके हो पलोका दोना बनाकर हाथ्ये है से और उसको उपरासे बक से। फिर सावधानतापूर्वक सात ज्ञाह्यणोंके परपर जाकर पिछा माँगे, सातसे अधिक घरोपर न जाय। मी दुहनेमें बितनी देर लगती है जाने ही समयतक एक द्वारपर खड़ा होकर पिछाके लिये प्रतीक्षा करें, मीन रहे और इन्द्रियोपर काबू रखे। मिछा माँगनेवाला पुरुष न तो हैसे, न इधर-उधर दृष्टि डाले और न किसी कोसे बातजीत करें। यदि मल, मूत्र, बाज्यान, रजनका की, परित मनुष्य तथा कुनेपर दृष्टि पह बाय तो सर्वका वर्तन करें।

डदनन्तर, अपने घर आकर धिक्षापात्रको जमीनपर रख वे और पैरोको पुटनोतक तथा हाबोको होनो कोहनियाँतक यो इत्तरे। इसके कद जलमें आध्यान करके अग्नि और ब्राह्मणोंकी पूजा करे । फिर उस पिक्षाके पाँच या सात भाग करके जाने ही विषय जना ले। उनमेरी एका-एक पिण्ड क्रमतः सूर्यं, ब्रह्मा, अधि, सोम, वरुण तथा विश्रेदेवीको निवेदन करें और अन्तमें जो एक विष्य क्य जाय उसको ऐसा बना ले, किससे यह सुगमतापूर्वक पृष्टमें आ सके। फिर पवित्र पायमे पूर्वाभियुक होकर उस पिण्डको राहिने हाशकी अङ्गलियोके अप्रचागपर रशकार गायत्री-मन्त्रसे अधिमन्त्रित करे और तीन अङ्गलियोंसे ही उसे पुहुमें झलकर सा नाय। जैसे बन्द्रमा शुक्रपक्षमे प्रतिदिन बक्ता और कृष्णपक्षमे प्रतिदिन घटता रहता है, उसी प्रकार पिण्डॉकी पाता भी शुक्रपक्षमें बकती और कृष्णपक्षमें घटती रहती है। " चान्य्यच्छत कानेवालेके लिये प्रतिदिन तीन समय, वे समय अथवा एक समय भी सान करनेका विधान मिलता है। उसे सदा ब्रह्मचारी रहना चाहिये। दिनमें एक जगह खडा न रहे. रातको जीरासनसे बैठे अबचा बेटीपर या दक्षकी जहपर सो रहे। वल्कल, रेशम, सन अधवा कपासका वल धारण करे । इस प्रकार एक महीने बाद बान्द्रायणझ्त पूर्ण होनेपर उद्योग करके पत्तिपूर्वक ब्राह्मणोंको भोजन करावे और उने दक्षिणा दे। चान्द्रायणकाके आचरणसे मनध्यके

<sup>े</sup> अर्थात् शुक्रपश्चकी प्रतिपदाको एक पिन्छ और द्वितीयको दो किन्छ घोटन करना चाहिये। इसी तरह पूर्णिमाको पेट्रह ग्रास भोजन करके कृष्णपश्चकी प्रतिपदासे चतुर्देशीतक प्रतिदिन एक-एक ग्रास कम करना चाहिये। अमाधारपाको उपवास करनेपर इस ब्रतकी समाप्ति होती है। यह एक प्रकारका चान्द्रावण है। स्मृतिचीने इसके और भी अनेको प्रकार उपलब्ध होते हैं।

समल पाप सूखे काठकी भौति हुरंत जलकर काक हे जाते हैं। ब्रह्महत्वा, गो-हत्या, सुवर्णको सोरी, भूण-हत्या, मदिरायान और गुरु-स्त्री-गमन आदि जितने भी पाप या पातक होते हैं, वे चान्हायणजनसे उसी प्रकार नष्ट हो जाते हैं जैसे हवाके बेगसे धूल उढ़ जाती है। जिस गौको ब्याये हुए दस दिन भी न हुए हों, उसका दूध तथा डैंटनी एवं भेड़का दूध पी जानेपर और मरणाशीय तथा जननाशीयका अन्न, उपपातकी तथा पतितका अन्न और शूद्रका जूटा अन्न खा लेनेपर चान्त्रायणत्रतका आचरण करना चाहिये। आकाशमें लटकते हुए वृक्ष आदिके फलोको, हाबपर रसे हुए, नीमें गिरे हुए तथा दूसरेके हाबपर पड़े हुए अन्नको सा लेनेपर भी चान्प्रथणजनका आचरण आवस्थक हे जाता है। यह पाईके अविवाहित रहते विवाह करनेवाले छोटे भाईका और अविवाहित बढ़े भाईका अत्र, पुजारीका अत्र तवा पुरोहितका अन्न भोजन कर लेनेपर भी बान्डायणात करना चाहिये। मदिरा, आसव, विष, ची, त्यल, नमक और

तेलकी किसी करनेवाले ब्राह्मणको भी चान्प्रयणवर करना आवश्यक है। वो द्विज अधिक मनुष्योंकी भीड़में भोजन करता तथा फुटे वर्तनोमें खाता है, वो उपनयन-संस्कारसे रहित बातक, कन्या और खीके साथ (एक पात्रमें) भोजन करता है तबा जो मोहबस अपना जूटा दूसरेक भोजनमें मिला देता अथवा दूसरेको देता है, उस ब्राह्मणको भी चान्द्रायणव्रतका आवरण करना चाहिये। यदि द्वित प्यान, गाजर, छत्राक (कुकुरनुते), त्वसुन, बासी अज्ञ, दूसरेके घरसे बठाकर आयी हुई रसोई, मांस तथा रजस्वाग खी, कुने अथवा बाज्यालके प्रारा देखा हुआ अत्र त्या ते तो उसके लिये चान्त्रायणाइतका आचरण अनिवार्य हो जाता है। पूर्वकालमें ऋषियोंने आत्मशुद्धिके लिये इस ब्रह्मा आवरण किया था, यह सब प्राणियोको पवित्र करनेवाला और पुण्यकप है। जो द्वित इस परम गोपनीय, पवित्र एवं पापनाशक व्रतका अनुद्वान करता है वह पवित्रामा तबा निर्मल सूर्यके समान तेजली होकर स्वर्गलोकको प्राप्त होता है।

#### सर्वेहितकारी धर्मका वर्णन, द्वादशी-व्रतका माहात्म्य तथा युधिष्ठिरके द्वारा धगवान्की स्तुति

बुधिहितने कहा—धरावन् ! अस आप युद्धाने समस्त प्राणियोके लिये हितकारी धर्मका वर्णन कीविये ।

भगवान्ने करा—युधिष्ठिर ! जो धर्म दरिष्ठ मनुष्योंको भी स्तर्ग और सुस्र प्रदान करनेवाला तथा समस्त पापीका नाश करनेवाला है, उसका वर्णन करता है, सूनों । जो मनुष्य एक वर्षतक प्रतिदिन एक समय भोजन करता, ब्रद्धचारी खटा, क्रोधको काबूमें रखता, नीचे होता और इत्तिपाँको क्यमें रखता है; जो सान करके पवित्र रहता, ब्यप्र नहीं होता. सत्य बोलता, किसीके होष नहीं देशता और मुझमें बिन लगाकर सदा मेरी पूजामें ही संखप्र रहता है; जो दोनों संध्याओंके समय एकाप्रसित्त होकर मुझसे सम्बन्ध रखनेवाली गायतीका जप करता, 'नमं जग्रण्यदेवाय' कहकर सदा मुझे प्रणाम किया करता, पहले ब्राह्मणको भोजनके आसनपर विठाकर भोजन करानेके पश्चात् स्वयं मीन होकर जौकी लप्सी अथवा भिक्षात्रका भोजन करता तथा 'नगोऽन्तु वासुदेवाय' कहकर ब्राह्मणके चरणोमें प्रणाम करता है; जो प्रत्येक मास समाप्त होनेपर पवित्र ब्राह्मणोंको भोजन कराता और एक सासतक इस नियमका पालन करके ब्राह्मणको इसकी दक्षिणाके क्यमें मालन अथवा तिलकी गौ दान करता है तथा ब्राह्मणके हावसे सुवर्णयुक्त जरू लेकर अपने शरीरपर छिड़कता है, उसके जान-

बुइकर या अनजानमें किये हुए दस जन्मीतकके पाप तत्कार नष्ट हो जाते हैं—इसमें तनिक भी अन्यमा विचार करनेकी आवस्यकता नहीं है।

वृधिहरने कक-धगवन् । सब प्रकारके उपवासीये जो सबसे क्षेप्त, महान् फल देनेवाला और कल्याणका सर्वोत्तम साधन हो, उसका वर्णन करनेकी कृपा कीजिये ।

पण्डान्ते कहा—राजन् ! जो प्रत पुढ़ो भी अत्यन्त प्रिय है, इसका वर्णन करता हैं। सुने । वो पुस्त सान आदिसे पवित्र होकर मेरी पद्धमीके दिन भक्तिपूर्वक उपवास करता तथा तीनों समय मेरी पूजाने संराप्त रहता है, वह सम्पूर्ण यज्ञोंका फल पाकर मेरे परम धाममें प्रतिष्ठित होता है। अमावस्था और पूर्णिमा—ये दोनों पर्व, दोनों पक्षकी हादशी और अवणनक्षत्रपुक्त हादशी—ये पाँच तिषियों मेरी पद्धमी कहताती हैं। वे मुझे विशेष प्रिय हैं, अतः श्रेष्ठ ब्राह्मणोंको उजित है कि वे मेरा विशेष प्रिय करनेके लिये मुझमें चित्त लगाकर इन विधियों मे उपवास करें। वो सबमें उपवास न कर सके, वह केवल हादशीको ही उपवास करें; इससे मुझे बड़ी प्रसन्तता होती है। वो मार्गशीवंकी हादशीको दिन-रात उपवास करके 'केशव' नामसे मेरी पूजा करता है, उसे अश्वमेष-यज्ञका फल मिलता है। जो पाँप मासकी हादशी विधिको उपवास करके

'नारायण' नामसे मेरा पूजन करता है, वह वाजिमेध-यज्ञका फल पाता है। जो माधकी इंद्रशीको उपवास काके 'माधव' नामसे मेरी पूजा करता है, उसे राजसूय-बज्जका फल प्राप्त होता है। फाल्गुनके महीनेमें हादशीको उपवास करके जो 'गोविन्द' के नामसे मेरा अर्चन करता है, उसे अहिरात यागका फल मिलता है। क्रेप्र महीनेकी हादसी तिकिको जत धारण करके जो 'विष्णु' नामसे मेरी एवा करता है, वह पुण्डरीक-यज्ञके फलका भागी होता है। वैद्यालको ह्यदशीको उपवास करके 'मबुसूदन' नामसे मेरी पूजा करनेवालेको अग्निष्टीम-यज्ञका फल मिलता है। जो मनुष्य ज्येष्ठ मासकी हादवी तिथिको उपवास करके 'त्रिविक्रम' नामसे मेरी पूजा करता है, वह गोमेचके फलका भागी होता है। आषाद मासकी हादशीको त्रत रहकर 'वामन' नामसे मेरी पूजा करनेवाले पुरुषको नरमेथ-यज्ञका फल प्राप्त होता है। भाषणके महीनेमें ग्रद्शी तिथिको उपचास करके जो 'श्रीधर' नामसे मेरा पूजन करता है, वह पश्च-यज्ञोंका फल पाता है। भाइपद मासकी द्वादशी तिविको ज्यवास करके 'ह्यीकेस' नामसे मेरा अर्जन करनेवालेको सौत्रायणि-यतका पत्र मिलता है। आधिनकी प्रदर्शको उपवास करके जो 'परानाभ' नामसे मेरा अर्धन करता है, उसे एक हजार गो-दानका फल प्राप्त होता है। कार्तिक महीनेकी हादशी तिथिको व्रत खकर जो 'दामोदर' नामसे मेरी पूजा करता है, उसको सम्पूर्ण पञ्जोका फल मिलता है। जो हादशीको केवल उपवास ही करता है, उसे पूर्वोक्त फलका आधा धाग ही प्राप्त होता है। इसी प्रकार बावणमें भी यदि पन्ष्य भक्तिपुक बित्तसे मेरी पूजा करता है तो वह मेरी सालोक्य मुक्तिको प्राप्त होता है, इसमें तनिक भी अन्यवा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। उपयुक्त सपसे प्रतिमास आलम्ब छोड़कर मेरी पूजा करते-करते जब एक साल पूरा हो जाय तो पुनः दूसरे साल भी मासिक पूजन प्रारम्थ कर दे। इस प्रकार मेरी आराधनामें तत्पर होकर जो मक्त बारह वर्षतक दिना किसी विच्न-बाधाके मेरी पूजा करता रहता है, वह मेरे स्वरूपको प्राप्त हो जाता है। जो मनुष्य हादशी विचिक्ये प्रेमपूर्वक मेरी और वेदसंहिताकी पूजा करता है, उसे निःसंदेह पूर्वोक्त फलोकी प्राप्ति होती है। यो ह्यदती

तिथिको मेरे लिये कदन, पुष्प, फल, जल, पत्र अखवा मूल अपँज करता है उसके समान मेरा प्रिय भक्त कोई नहीं है। युधिहिर! इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवता उपर्युक्त विधिसे मेरा मजन करनेके कारण ही आज स्वर्गीय सुसका उपभोग कर रहे हैं।

वैशन्यवनवी कहते हैं—जनपेजय ! घगवान् श्रीकृष्णके इस प्रकार उपदेश देनेपर राजा युधिष्ठिर द्वाब जोड़कर भक्तिपूर्वक उनकी इस प्रकार सुति करने लगे-'हवीकेश ! आप सम्पूर्ण लोकोंके लामी और देवताओंके भी ईग्रर हैं, आपको नमस्कार है। इजारों नेत्र धारण करनेवाले परमेश्वर । आपके सहस्रों मस्तक हैं,आपको मेरा प्रणाम है। वेदप्रयी आपका समार है, तीनों वेदोंके आप अधीक्षर हैं, वेदाापीके हुरा आपको ही सुति की गयी है; आपको बारंबार नमस्कार है। आप चार पुजाबारी, विश्वरूप, जगत्के अधीश्वर तथा सन्पूर्ण लोकोके आवासस्यान है, आपको मेरा प्रणाम है। नरसिंह ! आप ही इस जगतकी सृष्टि और संहार करनेवाले है. आपको नमस्कार है। फ्लोके प्रियतम श्रीकृष्ण । आपको बारंबार प्रणाय है। धक्तवत्मल ! आप सम्पूर्ण लोकों और योगियोके प्रिय है, योगियोके खामी है। आपने ही हवधीव अवतार धारण किया या। बक्रपाणे ! आपको बार्गबार नमस्कार है।

धर्मराज पुणिष्टिर जब भक्तिगद्गद वाणीसे इस प्रकार धगवान्की सुनि करने लगे तो उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक धर्मराजका हाथ पकड़कर उन्हें रोका और इस प्रकार कहा—'राजन्! यह क्या ? तुम मेरी स्तृति क्यों करने लगे ? इसे बंद करके पहलेके ही समान प्रश्न करो।'

वृधिक्षेत्वे पूक्त-धगवन् । कृष्णपक्षपे द्वादशीको आपको पूजा किस प्रकार करनी चाहिये ? इस धर्मयुक्त विषयका वर्णन कौजिये ।

भगवान्ने कहा—राजन् ! मैं पूर्ववत् तुम्हारे सभी
प्रश्नोंका उत्तर देता हूँ, सुनो । कृष्णपक्षकी झदशीको मेरी पूजा
करनेका बहुत बड़ा फल है । एकादशीको उपवास करके
झदशीको मेरा पूजन करना चाहिये । उस दिन भक्तियुक्त
चिक्तमे ब्राह्मणोंका भी पूजन करना उचित है । ऐसा करनेसे
मनुष्य दक्षिणामूर्तिको अथवा मुझे प्राप्त होता है ।

#### विषुव योग और ग्रहण आदिमें दानकी महिमा, पीपलका महत्त्व, तीर्थभूत गुणोंकी प्रशंसा और उत्तम प्रायश्चित्त

वैराम्यायनवी करते हैं—चगवान् श्रीकृष्णके इस प्रकार उपदेश देनेपर राजा युधिष्ठिरने पुनः दानके समय और उसकी विशेष विधिके विषयमें प्रश्न किया—'भगवन् । विषुव योगमें तथा सूर्यप्रहण और चन्द्रप्रहणके समय दान देनेसे किस फलकी प्राप्ति बतायों गयी है, यह बनलानेकी कृपा करें।'

 भगक्षन्ने कहा—राजन् ! विषुव योगमें, मुर्वप्रकृत और चन्द्रपहणके समय तथा व्यतीपात योगमें जो दान दिया जाता है, वह अक्षय फल देनेवाला होता है; इस विषयका वर्णन करता है, सुनो । उत्तरायण और दक्षिणायनके मध्यधानमें जब कि रात और दिन वरावर होते हैं, वह समय 'विषुद्ध द्येप' के नामसे पुकारा जाता है। उस दिन संख्याके समय यें, ऋहा और महादेक्त्री क्रिया, करण और कार्योंकी एकलापर किचार करनेके लिये एक बार एकजित होते हैं। जिस मुहर्तये हमलोगोंका समागम होता है, वह परम पवित्र और विषुवपर्वके नामसे प्रसिद्ध है; उसे अक्षरतहा और परत्रहा भी कहते हैं। उस मुहर्तमें सब लोग परम पटका किनान करते हैं। देवता, वसु, रुड, पितर, अश्विनीकुमार, साध्यनक, विश्वेदेक, गन्धर्व, सिद्ध, ब्रह्मर्थि, सोम आदि प्रष्ठ, नर्दियाँ, समूत्र, यस्त्, अध्यस, नाग, वक्ष, राक्षस और गुहुक्त —ये तथा दूसरे वेवता भी वियुवपर्वमें इन्द्रियसंघमपूर्वक उपवास करते और प्रवत्नपूर्वक परमात्माके ब्यानमें संलग्न होते है। इसलिये युधिष्ठिर ! तुम अन्न, गौ, तिल, भूषि, कन्या, धर, विभागस्थान, धन, बाहुन, ग्राच्या तथा और जो वस्तुई टानके योग्य कतलायी गयी हैं, उन सकका विषुवपर्वमें दान करें। उस समय विशेषतः ओजिय ब्राह्मणीको दिवे हुए दानका कची माश नहीं होता, यह प्रतिदिन बढ़ते-बढ़ते करोड़गुना हो जाता है।

आकाशमें जब सन्द्रप्रहण अववा सूर्यप्रहण लगा हो, उस समय जो मेरी अववा पगवान् शंकरको गायत्रीका जप करता तथा भक्तिके साथ शङ्क, तूर्य, झाँझ और घण्टा बजाता है, उसके पुण्यफलका वर्णन सुने । मेरे सामने गीत गाने, होम और जप करने तथा मेरे उत्तम नामोका कीर्तन करनेसे राहु दुर्बल और सन्द्रमा बलवान् होते हैं। सूर्य और चन्द्रमाके प्रहण-कालमें श्रोतिय ब्राह्मणोंको जो दान दिया जाता है, वह हवारगुना होकर दश्ताको फ्लिता है। महान्

पातकी मनुष्य भी उस दानसे तत्काल पापरहित हो जाता है और सुन्दर विभानपर बैठकर चन्नलोकमें गमन करता है तथा ज्यतक आकाशमें चन्नमाके साथ तारे मौजूद रहते हैं, त्रवतक चन्नलोकमें जह सम्मानके साथ निवास करता है। फिर समयानुसार बढ़ोंसे लौटनेपर इस संसारमें वह बेट-चेटाड्रोंका विद्यन् ब्राह्मण होता है।

वृधिहरी पूरा—धगवन् ! आपकी गायतीका जप किस तरह किया जाता है तथा उसका क्या फल होता है—यह बतानेको कृमा कोजिये।

भगवान्ते कार—राजन् ! हादशी तिथिको, विजुवपर्वमें, बन्दमहण और सूर्यमहणके समय, उत्तरावण तवा दक्षिणायनके आरम्पके दिन, जवण नक्षत्रमें तथा व्यतीयल योगमें पीयलका तथा मेरा दर्शन होनेपर मेरी गायबीका अवाण अहाक्षर पन्न (३५ तमे नगपणाय) का जय करना वाहिये। ऐसा करनेसे पनुष्यके पूर्वोपार्जित पायका निःस्टेड नाश हो जाता है।

वृधिहरते पूळा—देव ! अस यह सतलाइये कि पीपलका दर्शन आपके दर्शनके समान क्यों माना जाता है; इसे सुननेके लिये मेरे मनमें बड़ी अकन्छा है।

भगजन्ते कहा-राजन् ! ये ही पीपलके बृक्षके रूपमें खुकर तीनों लोकोका पालन करता हूँ। जडी पीपलका युक्ष नहीं है, वहाँ मेरा कास नहीं है। जहाँ मैं रहता है, वहाँ पीपल थी रहत है। जो पनुष्य प्रक्तिभावसे पीपल वृक्षकी पूजा करता है, उसके द्वारा येरी ही पूजा होती है और जो स्होध करके पीपलपर प्रकार करता है, यह बास्तवये मुझको ही अपने प्रहारका लक्ष्य बनाता है: इसलिये पीपलकी सदा प्रदक्षिणा करनी चाहिये, उसको काटना नहीं चाहिये। व्रतका पारण, सरलता, देवताओकी सेवा, गुरु-शुभूषा, पिता-माताकी सेवा, अपनी खोको संतुष्ट रखना, गृहस्थ-धर्मका पालन करना, अतिथि-सेवाये लगे खना, वेदका अध्ययन, ब्रह्मचर्यका पालन, आहवनीयादि तीन प्रकारकी अप्रियाँ-ये सब परम पावन सनातन तीर्य कहे जाते हैं। इन सबका युक्त बर्प है-ऐसा जानकर इनमें मन लगाओ तथा तीथोंमें जाओ; क्योंकि धर्म करनेसे धर्मकी वृद्धि होती है। दो प्रकारके तीर्थ होते हैं—स्थावर और जड़्य । स्थावर तीर्थसे इस लोकमें पुण्यकर्मके अनुष्ठानसे विशुद्ध हुए पुरुषके हृद्यमें सब तीर्थ वास करते हैं,इसलिये वह तीर्थस्वरूप कहलाता है। गुरुरूपी तीर्थसे परमात्माका ज्ञान प्राप्त होता है, इसलिये उससे बढ़कर कोई तीर्थ नहीं है। ज्ञानतीर्थ सर्वश्रेष्ठ तीर्थ है और बढ़कर कोई तीर्थ नहीं है। ज्ञानतीर्थ सर्वश्रेष्ठ तीर्थ है और

पाण्डुनन्दन ! समस्त तीर्थीये भी क्षमा सबसे बड़ा तीर्थ है। क्षमाशील मनुष्योंको इस लोक और परलोकमें भी सुन भिलता है। कोई मान करे या अपमान, पूजा करे या तिरस्कार अथवा गाली दे या डॉट बतावे । इन सभी परिख्वितयोमें जो क्षमासील बना रहता है, वह तीर्थ कहत्यता है। क्षमा ही यहा, दान, यज्ञ और मनोनियह है।अहिंसा, धर्म, इन्त्रियोका संयय और देशा भी क्षमाके ही स्वसूध हैं। क्षमासे ही सारा जगह टिका हुआ है; अतः जो ब्राह्मण क्षमावान् है वह देवता कहराता है, यह सबसे श्रेष्ठ है। क्षमाशील पनुष्यको स्वर्ग, यश और मोक्षकी प्राप्ति होती है: इसलिये क्षमावान् पुरूष साधु कहरूरता है। राजन् ! आत्पारूय नदी परम पाजन तीर्ब है, बहु सब तीर्धीमें प्रधान है। आत्माको सदा यशस्य माना गया है। स्वर्ग, मोक्ष—सब आत्माके ही अधीन हैं। जो सदाचारके पालनसे अत्यन्त निर्मल हो गया है तबा सत्य और क्षमाके द्वारा जिसमें अतुलनीय शीतलता आ गयी है—ऐसे ज्ञानसधी जलमें निरन्तर स्नान करनेवाले पुरुषको केवल पानीसे भरे हुए तीर्थकी क्या आवश्यकता है।

पुधिहरने कहा—भगवन् । अब मुझे कोई ऐसा प्रायक्षित बतावये, जो करनेमें सुगम और समझ पायोका नाम करनेवाला हो।

भगवान्ने कहा—राजन् ! मैं तुम्हें अत्यक्त मोपनीय अपनी केंबुहरसे पृद्धक् हें प्राथिति बता रहा हूँ । यह अधर्ममें रुचि रहानेबाले पापाचारी बैठकर अध्या सूर्यके । सनुष्योंको सुनाने पोग्य नहीं है । किसी पवित्र ब्राह्मणको स्वाके एक बरणका । समने देखनेपर सहसा मेरा स्मरण करे और नमें उसके सब पाप नष्ट हो ब्राह्मण्यदेवाय' कहकर भगवद्-बुद्धिसे उन्हें प्रणाम करे । प्रतिदिन मेरे सुक्त (पुर इसके बाद अष्टाक्षर-मन्त्रका जप करते हुए ब्राह्मण्यदेवताकी वालसे निर्दित रहनेबाले परिक्रमा करे, ऐसा करनेसे ब्राह्मण संतुष्ट होते हैं और पापसे लिए नहीं होता ।

the degree are sent to confidentially trace country and in common and

NO TOUR TOUR TO MAKE THE PARTY OF THE PARTY

में उस प्रणाम करनेवाले मनुष्यके सम्पूर्ण पापीका नाश कर देता है। जो मनुष्य सूर्यप्रहणके समय पूर्ववाहिनी नदीके तटपर जाका मेरे मन्दिरके निकट दक्षिणावर्त सङ्घके जलसे अबवा कपिला गायके सींगका स्पर्श कराये हुए जलसे एक बार भी स्नान कर लेता है, उसके समस्त संवित पाप एक ही क्ष्णमें नष्ट हो जाते हैं। जो पूर्णिमाको उपवास करके पञ्चगव्यका यान करता है, उसके भी पूर्वसंवित पाप नष्ट हो जाते हैं। इसी प्रकार जो प्रतियास अलग-अलग मन्त्र पड़कर संबह किये हुए ब्रह्मकुर्चका पान करता है, उसके सब पाप नष्ट हो जाते हैं। अब में ब्रह्मकुर्च और उसके पात्रका वर्णन करता 🕻, सुनो । पलाश या कमलके पतेमें अववा तींबे या सोनेके बने हुए वर्तनमें ब्रह्मकूर्व रखकर पीना वाहिये। ये ही उसके वरयुक्त पात्र हैं। (ब्रह्मकुर्वकी विधि इस प्रकार है—) गायती-सन्न पहकर गौका यूत्र, 'गन्यहार्थः' इत्यादि मनासे गौका गोबर, 'अध्यायस्थः' इस मन्त्रसे गायका वृध, 'दर्धकारणः' इस मन्त्रसे दही, 'तेओऽसि शुरुन्' इस मन्त्रमे थी, 'देवस क्व' आदि मनके द्वारा कुशका जल तथा 'आपे हि हा मयो-' इस ऋबाके हारा बोका आटा लेकर सबको एकमें मिला वे और प्रज्यसित अप्रिमे प्रह्माके खेरमसे विधिपूर्वक हवन करके प्रणवका ज्यारण करते हुए उपर्युक्त वस्तुओका आलोहन और पन्थन करे । फिर प्रणवका वद्यारण करके उसे पात्रमेंसे निकालकर हाबमें ले और प्रणवका पाठ करते हुए ही उसे मी जाय। इस प्रकार ब्रह्मकृषिका पान करनेसे मनुष्य बड़े-से-बड़े पापसे भी उसी प्रकार बुटकारा पा जाता है, जैसे साँप अपनी केंबुलमे पुबक् हो जाता है। जो मनुष्य जलके भीतर बैठकर अच्छा सूर्यक सामने दृष्टि रखकर 'भूद्रं नः' इस ऋवाके एक चरणका या ऋक्सीहताका पाठ करता है, उसके सब पाप नष्ट हो जाते हैं। जो मुझमें चित लगाकर प्रतिदिन मेरे सुक्त (पुरुषसूक्त) का पाठ करता है, वह बलसे निर्लिप्त रहनेवाले कमलके पत्तेकी तरह कभी भी

#### उत्तम और अधम ब्राह्मणोंके लक्षण, भक्त, गौ, ब्राह्मण और पीपलकी महिमा तथा ब्राह्मणत्वसे गिरानेवाले कर्म

युधिष्ठरने पूछ-देवेचर ! जिनके भाव शुद्ध हों, वे पुण्यातमा ब्राह्मण कैसे होते हैं तथा ब्राह्मणको अपने कर्नये सफलता न मिलनेका क्या कारण है—यह बतानेकी कृपा कीजिये।

भगवान्ने कहा—पाण्डुनन्दन ! ब्राह्मणीका कर्म क्या सफल होता है और क्यों निष्कल—इन वालोकों में क्रमण: बताता हैं, सुनो । यदि इदयका भाव शुद्ध न हो तो जिदण्ड बारण करना, मोन रहना, जटा रलाना, माथा मुँझना, यत्कल या मृगवर्म पहनना, जल और अभिवेक करना, अग्निमें आहुति देना, गृहस्थ-धर्मका पालन करना, स्वाच्यायमें संलग्न रहना और अपनी बॉक्डा सत्कार करना—ये सारे कर्य व्यर्थ हो जाते हैं। जो क्षमाशील, दमका पालन करनेवाला, क्रीधरहित तथा मन और इन्द्रियोंको जीतनेवाल हो, उसीको में श्रेष्ठ ब्राह्मण मानता है। उसके अतिरिक्त को ब्राह्मण कहलानेवाले लोग हैं, वे साब शुद्ध माने गये हैं। जो आजिहेल, ज़त और स्वाध्यायमें लगे रहनेवाले, पवित्र, उपवास करनेवाले और जिलेन्द्रिय 🖁 उन्हीं पुरुवीको देवजालोग ब्राह्मण मानते हैं। केवल जातिसे किसीकी पूजा नहीं होती, ब्लय गुज ही कल्याण करनेवाले होते हैं। मन:शुद्धिः क्रियाशुद्धिः कुलसुद्धि, शरीरशुद्धि और वाक्-शुद्धि—इस तरह पाँच प्रकारकी शुद्धि बताबी गयी है। इन पाँचों शुद्धियोंने इट्डकी शुद्धि सबसे बढ़कर है। हदथकी ही शुद्धिसे पनुष्य स्वर्गर्वे जाते हैं। जो ब्राह्मण अधिक्षेत्रका त्याग करके खरीद-विक्रीमें लग गया है, वह वर्णसंकरताका प्रचार करनेवाला और गुप्तके समान माना गया है। जिसने वैदिक श्रुतियोंको भूला दिया है तमा जो संतमें इत जोतता है, अपने वर्णके विरुद्ध काम करनेवाला वह ब्राह्मण वृषल माना गया है। वृष शब्दका अर्थ है घर्म; उसका जो लय करता है, उसको देवतास्त्रेग वृषल मानते हैं। वह बाण्डालसे भी नीव होता है। तो पापातमा मनुष्य ब्रह्मगीता आदिके द्वारा मेरी स्तृति न करके किसी शुक्रका सत्वन करता है, वह साण्डालके समान है। जैसे कुत्तेकी लालमें रता हुआ दूध और कुलेका चाटा हुआ हविष्य अञ्चद्ध होता है, उसी प्रकार वृषल मनुष्यकी बुद्धिमें स्थित केद भी दूषित हो जाता है। बार वेद, छ: अङ्ग, मीमांस्त, न्याय, धर्मशास्त्र और पुराण—ये चौदश्च विद्याएँ हैं। तीनों लोकोंके कल्पाणके लिये इनका आविर्माव हुआ है, अतः शूद्रको इनका स्पर्श नहीं करना साहिये। शुद्रके

सन्पर्कमें आनेवाली सभी वस्तुएँ अपवित्र हो जाती हैं। इस संसारमें तीन अपवित्र और पाँच अमेध्य हैं। कुला, शुद्र और डपाक (चाण्डाल)—ये तीन अपवित्र होते हैं तथा अइलील गावक, मुर्गा, जिसमें वय करनेके लिये पशुओंको बाँधा जाय वह संभा, रजस्वला सी और वृषल जातिकी सीसे ब्याह करनेवाला द्विज—ये पाँच अमेच्य माने गये हैं, इनका कथी भी त्यर्ज नहीं करना चाहिये। यदि ब्राह्मण इन आडोमेसे किसीका स्पर्ध कर हे तो वक्कसहित जलमें प्रवेश करके बान करे। जो मनुष्य मेरे भक्तोंका शुद्र-जातिमें जन्म होनेके कारण अपयान करते हैं, वे करोड़ों वर्षतक नरकोंमें निवास करते हैं; अत: बाण्डाल भी यदि मेरा भक्त हो तो बुद्धिमान् पुरुषको उसका अपमान नहीं करना चाहिये। अपमान करनेसे मनुष्यको रोख नरकमे गिरना पड़ता है। जो यनुष्य मेरे भक्तीके चका होते हैं, इनपर मेरा विद्रीय प्रेम होता है। इसलिये मेरे भक्तके भक्तोका विदोष सतकार करना चाविये। युवापे चित्त रूपानेपर कीई, पक्षी और पशु भी कर्ष्यातिको ही प्राप्त होते हैं, फिर ज्ञानी मनुष्योंकी तो बात ही क्या है। मेरा धक्त सुद्र भी चरि पत्र, पुष्प, फल अबवा जल ही अर्पण करे तो मैं उसे सिरपर धारण करता 🕻। जो ब्रह्मण सम्पूर्ण धूतोंके इदयमें किएनमान मुझ परमेहरका वेदोक्त रीतिसे पूक्त करते हैं, वे मेरे सायुज्यको प्राप्त होते हैं। युधिष्ठिर । मैं अपने भक्तीका हित करनेके लिये ही अवतार धारण करता है, अतः मेरे प्रत्येक अकतार-विप्रहका पूजन करना खाहिये। जो मनुष्य मेरे अञ्जार-विज्ञोमेसे किसी एककी भी पति-भावसे आराचना करता है, उसके ऊपर मैं निःसंदेह प्रसन्न होता है। मिट्टी, ताँबा, चाँटी, स्वर्ण अंखवा मणि एवं रक्षोंकी मेरी प्रतिया बनवाकर उसकी पूजा करनी चाहिये । इनमें उत्तरोत्तर मृतियोकी पूजासे दसगुना अधिक पुण्य समझना चाहिये। यदि ब्राह्मणको विद्याकी, क्षत्रिपको पुद्धमे विजयकी, वेश्यको धनकी, जुड़को सुस्रकार फलकी तथा स्नियोंको सब प्रकारको कामना हो तो ये सब मेरी आराधनासे अपने सधी मनोरबॉको प्राप्त कर सकते हैं।

कुचिडिते पूळ—देवेचर ! आप किस तरहके शुहोंकी पूजा नहीं स्वीकार करते ?

मगवान्ते कहा—राजन् ! जो व्रतका पालन करनेवाला और मेरा भक्त नहीं है, उस शुद्रकी की हुई पूजाको मैं कुता पकानेवाले बाण्डालकी की हुई समझकर त्याग देता हूँ। गी, ब्राह्मण और पीपलका वृक्ष—ये तीनों देवलम हैं, इन्हें मेरा और भगवान् शंकरका स्वस्थ समझना व्यक्षिये। मेरे भक्त पुरुवको उचित है कि वह इन वीनोंका कभी अपमान न करे; क्योंकि अपमानित होनेपर ये मनुष्यकी सात पीड़ियोंको भस्म कर डाल्जे हैं। युधिष्ठिर! मेरे खलप होनेके कारण ये मनुष्यका उद्धार करनेवाले हैं, इसलिये तुप यलपूर्वक इनकी पूजा किया करो।

कुशिष्ठिरने पूडा—धगवन् । मनुष्य जाह्मण-शरीराते ही सुद्र कैसे हो जाता है, उसका ब्राह्मणत्व किस प्रकार नष्ट हो जाता है—यह बतानेकी कृपा करें।

भगवान्ने कहा-राजन् । यो बारत वर्षोतक केवल ।

कुएँके जलसे सान करता है तथा जो जतने ही वर्षोतक राजांके आस्थाये खकर जीविका जलाता है, ऐसा झाहाण केंद्रका पारंगत विद्वान् होनेवर भी उसी शरीरसे सुद्रभावको प्राप्त हो जाता है। जो किसी बड़े करने अथवा नगरमें लगातार बारह क्योंतक रह जाता है, वह झाहाण भी निःसंदेह शुद्र हो जाता है। जो हाह्यण कामसे मोहित होकर शुद्रजातिकी खीसे संतान उत्पन्न करता है, उसके शरीरका झाह्यणत्वको पाकर भी जाता है। युधिहिर ! जो तथेन दुर्लभ झाह्यणत्वको पाकर भी अस कताचे हुए हो मार्गोसे चलकर उसका नागा कर डालते हैं, उनके लिये मुझे बड़ा शोक होता है; इसलिये जो झाह्यण मुझमें प्रेम रसाता हो, उसे सब प्रकारके प्रयक्तहारा ऐसा कोई कमें नहीं करना चाहिये जो उसे झाह्यणवासे भ्रष्ट करनेवाला हो।

#### भगवान्के उपदेशका उपसंहार और उनका द्वारकागमन

मुभिष्ठिरने पूक्त—भगवन् । यदि कोई ब्राह्मण परदेश गया हो और वर्षी कालकी जेरणासे बसका शरीर छूट जाय तो आकी प्रेत-क्रिया (अन्त्येष्ट-संस्कार) किस प्रकार सम्बद्ध है ?

भगवासी कहा—राजन्। यदि किसी अधिकोरी ब्राह्मणकी इस प्रकार मृत्यु हो जाय हो प्रेतकायमें बताये अनुसार उसकी काष्ठमयी प्रतिया कनकानी व्यक्तिये। वह कहा प्रकाशका ही होना उचित है। यनुष्यके प्रशेरमें होन सौ साठ हड़ियाँ बतायी गयी हैं। उन सककी प्राक्षोक रीजिसे कायना करके उस प्रतियाका दाह करना बाहिये।

युणिडिरने पूज — भगवन् । जो भक्त तीर्थ-पात्रा करनेमें असमर्थ हो, उन सबको तारनेके लिये कृपणा किसी विद्योध तीर्थका धर्मानुसार वर्णन कीजिये ।

भगवान्ने कहा—रामन् ! सामबंदका गामन करनेवाले विद्यान् कहते हैं कि मत्य सब तीवाँको पवित्र कल्नेवाला है। सत्य बोलना और किसी जीवकी हिसा न करना—ये तीर्च कहलाते हैं। तप, दथा, शील, बोड्रेमें संतोष करना—ये सद्गुण भी तीर्चकप ही हैं। पतिव्रता नारी, संवोषी ब्राह्मण और ज्ञानको भी तीर्च कहते हैं। मेरे और शंकरके मक, संन्यासी, विद्यान् और दूसरोंको शरण देनेवाले पुस्त भी तीर्च हैं। जीवोंको अभय-दान देना भी तीर्च हो कहलाता है। मैं तीनों लोकोंमें उद्देगशून्य हैं। दिन हो या राठ, मुझे कभी किसीसे भी भय नहीं होता। देवता, दैत्य और राक्सोंसे भी

में नहीं डरता । परंतु सूतके मुलसे को बेदका उद्यारण होता है, जसरे मुझे सदा ही भय जना रहता है। इसलिये शुक्रको मेरे नामका भी प्रणवके साथ नहीं उचारण करना चाहिये; क्वोंकि वेदवेता विद्वान् इस संसारने प्रणवको सर्वोत्कृष्ट केंद्र यानते हैं। श्रुष्ट मुहाये चिक रसते हुए ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैद्योंकी सेवा करें—यही उनका परम वर्ष है। द्विजीकी सेवासे ही वे परम कल्याणके मानी होते हैं। इसके सिया वनके बद्धारका दूसरा कोई ज्याच नहीं है। राग, देव, मोह, कठोरता, कुस्ता, प्राठता, अधिक कास्ततक वैर रखना, अधिक अधिनान, सरलताका अधाव, झूठ बोलना, निन्हा करना, चुगली लाना, अञ्चल कोच करना, द्विसा, चोरी, झूठ-पूठ अपवाद लगाना, धोला देना, स्रोध, लालब, मुर्खेता, नास्तिकता, भय, आलस्य, अपवित्रता, कृतप्रता, दम्भ, बहता, कपट और अज्ञान—ये समस्त दुर्गुण शुक्रके पैदा होते ही उसमें प्रवेश कर जाते हैं। ब्रह्माजीने शुद्रोंको कराज करके उनके लिये द्विजीकी सेवासम धर्मका उपदेश किया। दिजोंकी भक्तिसे शुरुके तामस भाव नष्ट हो जाते हैं। सूत्र भी यदि भक्तिपूर्वक मुझे एत, पुत्प, फल अबवा जल अर्पण करता है तो मैं वसके भक्तिपूर्वक दिये हुए उपहारको सादर जीज बढ़ाता है। सम्पूर्ण पापोसे युक्त होनेपर भी यदि कोई ब्राह्मण सदा मेरा ध्यान करता रहता है, तो वह अपने सम्पूर्ण पापोसे बुटकारा पा जाता है। विद्या और विनवसे सन्पन्न तथा वेदोंके पारंगत विद्वान् होनेपर भी जो

ब्राह्मण मुझमें मक्ति नहीं करते, वे बाज्डालके समान हैं। जो द्विज मेरा भक्त नहीं है उसके दान, तप, यज्ञ, होम और अतिथि-सत्कार—ये सब ज्यर्ज हैं।

पाणुनन्दन ! जब मनुष्य समल स्थावा-बङ्गम प्राणियोमें एवं मित्र अवना चतुमें समान दृष्टि कर लेता है, उस समय वह मेरा सखा घक होता है। कुरताका अभाव, अहिसा, सत्य, सरलता तथा किसी भी प्राणीने होह न करना—यह मेरे भलोंका व्रत है। जो मनुष्य मेरे भक्तको झदापूर्वक नमस्कार करता है, वह बाव्हाल ही क्यों न हो, उसे अक्षय लोकोंकी प्राप्ति होती है। फिर जो साक्षात् मेरे भक्त हैं, जिनके जाण मुक्रमें ही लगे रहते हैं तथा जो सदा मेरे ही नाम और गुलोका कीर्तन करते रहते हैं, ये यदि लक्ष्मीसहित मेरी विधिवन पूजा करते हैं तो जनकी सद्गतिके विषयमें क्या कहना है। अनेको हजार वर्षोतक तपस्या करनेवाला सनुष्य भी उस पदको नहीं प्राप्त होता, जो मेरे फलोको अनायास ही यिल जाता है। इसलिये राजेन्द्र । तुम सदा सजग रहकर निरन्तर मेरा ही ध्यान करते रहो; इससे तुन्हें सिद्धि आप होगी और तुन परम पदका साक्षातकार कर सकोगे। जो व्यर्थकी बातें जकते रहते हैं वे मेरे पक नहीं, शुद्र हैं; किंदु जो बास्तवमें मेरे पक हैं. वे जन्मसे शुद्र होनेपर भी वालवमें शुद्र नहीं हैं। भगवज्रक ब्राह्मणके ही समान पाने गर्थ है। जो ह्यदशाक्षर-मनके तत्त्वका ज्ञाता और निरन्तर प्रश्नपाय संवाजिधिको जाननेवाला है, वह उत्तम भक्त है। जो होता बनकर ऋष्वेदके हारा, अध्वर्ष होकर पत्रुपेंद्रके हारा, ज्याता बनका परम पवित्र सामवेदके द्वारा तथा अचलेक्ट्रीय द्विजोके रूपमे जो अधर्ववेदके द्वारा हमेशा मेरी स्तुति किया करते हैं, वे भगवदास्त माने गये हैं। यज्ञ वेदोंके अधीन हैं और देवता यज्ञ तथा ब्राह्मणोंके अधीन होते हैं, इसलिये ब्राह्मण देवता हैं।

किसीका सहारा िक्ये बिना कोई ठेवे नहीं वह सकता, अतः सबको किसी प्रधान आक्रयका सहारा लेना वाहिये। देवतालोग भगवान् सबके आक्रयमें रहते हैं, रह क्र्याजीके आक्रित हैं और ब्रह्माओं मेरे आक्रयमें रहते हैं, किनू में किसीके आश्रित नहीं हूँ। मेरा आक्रय कोई नहीं है। मैं ही सबका आक्रय हूँ। राजन् । इस प्रकार ये उत्तम रहताकी बाते मैंने तुन्हें बतायी हैं; क्योंकि तुम धर्मक प्रेमी हो। अब तुम इस उपदेशके ही अनुसार आकरण करो। यह परित्र आख्यान पुण्यदायक एवं बेदके समान मान्य है। जो मेरे बताये हुए इस वैकाव-धर्मका प्रतिदिन पाठ करेगा, उसके वर्षको वृद्धि होगी और बुद्धि निर्मेल । साथ ही उसके समस्त पापोका नाहा होकर परम कल्पाणका विस्तार होगा। यह प्रसंग परम पवित्र, पुण्यदायक, पापनाहाक और अत्यन उन्हर्ष्ट है। सभी मनुष्योको, विशेषतः स्रोतिय विद्वानोको ब्रह्मके साथ इसका अवण करना कहिये। यो मनुष्य पित्रपूर्वक इसे सुनाता और पवित्रवित्त होकर सुनता है, वह निर्म्चय ही मेरे सायुज्यको प्राप्त होता है। मेरी मित्रमें तहार रहनेवाला वो भक्त पुरुष ब्राह्ममें इस धर्मका अवण करता है, उसके जितर इस ब्रह्माण्डके प्रस्त्य होनेतक सदा तुम बने रहते हैं।

वैशान्यसानी बतने हैं जनमेजय । साक्षात् विन्युक्तस्य, जगवुनुत धगवान् श्रीकृष्णके मुलसे मानवत-वर्मीका प्रवण करके इस अञ्चत प्रसंगपर विचार करते हुए ऋषि और पाण्डमत्येग बहुत प्रसन्न हुए और सबने भगवान्को प्रणाम किया । धर्मनन्दन युधिष्ठिरने तो बारेबार गोविन्दका पूजन किया । देवता, त्रहार्वि, सिद्ध, गनार्थ, अपनराएँ, ऋषि, महात्मा, गुह्मक, सर्प, महातमा बालखिल्य, तन्त्रदर्शी योगी तथा प्रश्नयाथ उपासना करनेवाले भगाउनक पुरव, जो अञ्चल जन्मण्यित होकर उपदेश सुननेके लिये प्रचारे थे, इस परम पाँचत्र वेष्णव-धर्मका उपदेश सुनकर तत्वाण निष्पाप एवं पवित्र हो गये । सम्बर्धे भगवद्यक्ति उमह आवी । किर उन सबने घगतान्के चरणोमें मसक हुकाकर प्रणाय किया और उनके उपदेशकी प्रशंसा करके कहा-'भगवन् ! अष्ट हम हारकामें पुनः आप जगरपुरुका दर्शन करेंगे।' यो कहकर सब ऋषि प्रसन्नधित हो देवताओंके साच अपने-अपने खानको क्ले गर्व । उनके सरे जानेपर भगवान् श्रीकृष्याने सात्वकिसहित दारवाको याद किया। सार्राण दरस्क पास ही बैठा था, उसने निषेदन किया— 'त्रगवन् ! रच तैकार है, प्रधारिये ।' यह सुनकर पाण्डवीका पुर बदास हो गया। वे हाव जोड़कर ऑसूमरे नेत्रोसे पुरुषोत्तम श्रीकृष्णको ओर एकटक देखने लगे, किंतु अत्यन्त दुःसी होनेके कारण कुछ बोरू न सके। भगवान् कृष्ण भी उनको दशा देखकर दुःसी-से हो गये तथा उन्होंने कुसी, ष्ट्रास्ट्र, गान्वारी, विदुर, डोपदी, महर्षि व्यास और अन्यान्य ऋषिणे एवं यन्त्रियोसे बिदा लेकर सुधद्रा तथा पुत्रसहित जलराकी पीठपर हाथ फेरा और आइरीबॉद दे वे उस राजभवनसे बाहर निकल आये। फिर शैब्य, सुप्रीय, मेपपुर्व और बलाइक नामवाले चार घोड़ोंसे जुते हुए अपने रकपर सवार हो गये। उस समय कुरु देशके राजा युधिष्ठिर भी प्रेमक्स भगवान्के पीछे-पीछे स्वयं भी रखपर जा बैठे

और दारुकको सार्राधके स्थानसे हटाकर उन्होंने घोड़ोकी | खड़े हो गये। वह छत्र सौ कमानियोंसे युक्त तथा दिव्य बागडोर अपने हाथमें ले ली। फिर अर्जुन भी रचपर आरूड़ हो स्वर्गदण्डयुक्त विशाल चैवर हाथमें लेकर दाहिनी ओरसे हुआ था तथा सोनेकी झालने उसकी शोभा बढ़ा रही थीं।



भगवान्के मसकपर हवा करने लगे । इसी प्रकार महाबली भीमसेन भी रहपर जा चढ़े और भगवान्के ऊपर छत्र लगाये

WHEN CONTRACT OF THE REAL PROPERTY AND

मालाओंसे सुशोषित था। उसका डंडा वैदूर्वमणिका बना हुआ था तथा सोनेकी झालरें उसकी शोभा बढ़ा रही थीं। नकुल और सहदेव भी अपने हाथोंमें सफेद चैंवर लिये रथपर सवार हो गये और भगवान्के ऊपर डुलाने लगे। इस प्रकार युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेवने श्रीकृष्णका अनुसरण किया। तीन योजन (अर्थात् चौबीस मील) तक चले आनेके बाद भगवान् श्रीकृष्णने अपने चरणीमें पड़े हुए पाण्डवोंको गलेसे लगाकर बिदा किया और खर्य द्वारकाको चले गर्व । इस प्रकार भगवानुको प्रणाम करके जब पाणाब घर लौटे तो सदा बर्ममें तत्पर खकर कपिला आदि गौओंका दान करने लगे । भगवान् श्रीकृष्णके वचनोंको बारम्बार याद करके वे मन-ही-मन इनकी सराहना करते थे। धर्मात्मा वृधिष्ठिर ध्वानद्वारा भगवान्को अपने हृदयमें विराजमान करके उन्होंके घडनमें लग गये, उन्होंका स्वरण करने लगे और योगयुक्त होकर भगवान्का यजन करते हुए उन्हींके परायण हो गये। जनमेजय ! इस प्रकार प्राचीन वैष्णवर्धाका यह उपदेश मैंने तुन्हें सुना दिया। यह परम पवित्र और पापोंका नाम करनेवाला है। भगवान् विष्णुके बतलाये हुए इस बमंका निरन्तर अवण करते रहा । इसीसे तुम विष्णुके परम बामको जा सकते हो। उनकी प्राप्तिके लिये दूसरा कोई उपाय नहीं

DESCRIPTION OF THE PARTY OF

# संक्षिप्त महाभारत

#### आश्रमवासिकपर्व

## कुन्ती आदि स्त्रियोंका तथा भाइयोंसहित राजा युधिष्ठिरका धृतराष्ट्र और गान्धारीके अनुकूल बर्ताव

नायणं नमस्कृत्य सं चैत्र नगेतनम्। देवी सरस्रती व्यासं तत्ते जयमुदीरकेत्॥

अन्तर्यांमी नारायणस्वक्रय भगवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्यसंस्ता नरस्वक्रय नरस्व अर्जुन, उनकी लोला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वतों और उसके वक्ता महर्षि वेद्व्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पत्तियोपर विजय-प्राप्तिपूर्वक अन्त:करणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रन्यका पाठ करना चाडिये।

अनमेजयने पूछा—ब्रह्मन् । मेरे प्रपितामह महात्मा प्राण्डव अपने राज्यपर अधिकार प्राप्त कर लेनेके बाद महाराज धृतराष्ट्रके साथ कैसा बर्ताव करते थे ? राजा धृतराष्ट्र अपने मन्त्री और पुत्रोंके मरनेसे निराजय हो गये थे, उनका ऐश्वर्य किन गया था; ऐसी अवत्थामें थे और पदास्थिनी गान्धारी देवी किस प्रकार जीवन व्यतीत करते थे ? तथा मेरे प्रपितामहोंने कितने समयतक राज्यका उपयोग किया था ? ये सब बातें बतानेकी कृपा कीजिये।

वैशामायनजीने कहा—राजन् ! महात्मा पाच्छक राज्य पानेके अनन्तर राजा धृतराष्ट्रको ही आगे रखकर पुष्टीका पालन करने लगे । विदुर, सङ्गय तथा युद्धुत्सु—ये लोग सद्य धृतराष्ट्रकी सेवामें उपस्थित रहते से और पाण्डव भी प्रत्येक कार्यमें उनकी सलाह पूछा करते थे । उन्होंने पंड्य वर्षोंकक राजा धृतराष्ट्रकी आज्ञाके ही अनुसार सब काम किये । वीर पाण्डव प्रतिदिन राजा धृतराष्ट्रके पास जा उनके चरणोंमें प्रणाम करते और कुछ कालतक उनकी सेवामें बैठे रहते थे । धृतराष्ट्र भी स्रोहबद्दा पाण्डवांका मस्तक सुँचकर जब उन्हें

जानेकी आज़ा देते, तब वे आकर और सब काम देखा करते थे। कुन्ती भी सदा गान्यारीकी सेवामें लगी रहती थीं। होपदो, सुप्रहा तथा पाण्यतोको अन्य स्थियों कुन्ती और गान्यारी-दोनों सासोकी समान भावसे सेवा किया करती बी। राजा पुषिष्ठिर बहुपूल्य प्रथ्या, यक्ष, आधूषण तक्षा राजाके उपभोगमें आनेवोग्य सब प्रकारके उत्तम पदार्थ और अनेको प्रकारके घश्यमीच्य धृतराहुको अर्पण किया करते थे । इसी प्रकार कुप्ती देवी अपनी सासकी भाँति गन्यारीकी परिचर्चा कातो जी। महान् धनुर्धर कृपाबार्य उस समय राजा धृतराष्ट्रके ही पास रहते थे । भगवान् व्यास भी प्रतिदिन उनके पास जाकर बैठते और उन्हें प्राचीन ऋषि, देवर्षि, पितर और राक्षप्रोकी कवाएँ सुनाया करते थे। युतराष्ट्रकी आज्ञासे धर्म और व्यवहारके समस्त कार्य विदरजी ही देखते थे। उनकी अच्छी नीतिके प्रभावसे राजाके बहुतेरे प्रिय कार्य धोड़े खर्चमें ही सामनों (सीमाके राजाओं) से सिद्ध हो जाया करते थे। वे कैदियोंको कैदसे पुरकारा दे देते और वधके योग्य मनुष्योंको भी प्राण-दान देकर छोड़ देते थे; किंतु राजा गुधिष्ठिर इसके लिये उनसे कची कुछ नहीं **क**ज़ते थे । राजा धृतराष्ट्रकी सेवामें पहलेकी भौति ही रसोईके कायमें निपुण आरालिक रे, सूचकार<sup>ने</sup> और रागसाण्डविक<sup>ा</sup> मीजूद रहते थे। पाण्डल उन्हें बहुमूल्य वस्त्र और नाना प्रकारके हार भेंट करते थे। पीनेके लिये मीठे-मीठे शर्बत और खानेके लिये भौति-भौतिके घोजन देते थे। पित्र-पित्र देशोंसे जो-जो राजा वहाँ एकत्रित होते बे, वे सब पहलेकी ही भाँति राजा धृतराष्ट्रकी सेवामें ड्यस्थित होते थे। कुन्ती, डोपदी, सुभड़ा, नागकन्या उल्रुपी, देवी व्याङ्गदा, धृष्टकेतुकी बहिन तथा जरासन्यकी पुत्री—ये

१, 'अरा' नामक शबसे काटकर बनावे वानेके कारण साग-भागी आदिको 'अरालु' कहते हैं; उसको सुन्दर रितिसे तैयार करनेवाले रसोइये 'आरालिक' कहलाते हैं। २. दाल आदि बनानेवाले सामान्यतः सभी रसोइयेको 'सुन्कार' कहते हैं। ३. पीपल, सोठ और शकर मिलाकर मुँगका रसा तैयार करनेवाले रसोइये 'रागलान्यविक' कहलाते हैं।

सब तथा यूसरी बहुत-सी कियाँ गान्धारीको सेखाँ द्यसीकी । पाँति लगी रहती थाँ। राजा युधिष्ठिर प्रतिदिन अपने पाइयोको शिक्षा देते राते से कि 'सृतराष्ट्रका अपने पुत्रोसे विपोग हुआ है। तुपलोग कभी ऐसा बर्ताल न करना, जिससे इनके यनमें तनिक भी दुःख हो।' धर्मराजके ये अर्थपुक वधन सुनकर भीमसेनको छोड़ अन्य सभी पाण्डल उनकी अपाका विदेवक्यसे पालन करते थे। बीरवर भीमसेनके हदयसे कभी भी यह कात दूर नहीं होती थी कि जुएके समय जो कुछ भी अनर्थ हुआ था, वह प्तराष्ट्रकी ही खोटी युद्धिका परिणाम था।

इस प्रकार पाण्डवोंसे धलीघाँता सम्मानित होकर अन्विकानन्तन राजा पृतराष्ट्र पूर्वकत् ऋषियोके साथ गोडी करते हुए सुरतपूर्वक समय व्यतीत करने लगे । वे ऋद्राजीको देनेचीन्य क्षेत्र वस्तुओंका दान करते और कुन्तीनन्दन पुणिप्रिर उनके सब कार्योमें सहयोग हेते थे । युधिद्विरमें क्रुरताका नाम भी नहीं था। ये सदा प्रसन्त रहते तथा अवने मानुयों और पन्तियोसे वदा करते ये कि 'राजा शृतराष्ट्र मेरे और आपलोगोके माननीय हैं। जो इनकी आक्रामें रहेगा, वह मेरा सुहत् है और जो इनके किपील आखरण करेगा, यह येर द्ण्यका भागी होगा।' पिता-पितामत आदिकी मृत्यु-तिथि आनेपर तथा पुत्रों और हितैषियोंके शाद्धकर्पर्ये यहायना राजा युत्तराष्ट्र जितना धन सर्च करना बाहते थे, उतना ही करते थे। वे पूजनीय ब्राह्मणोंको उनकी योग्यताके अनुसार व्यूत-सा धन देते थे और घुष्पिष्ठिर, भीम, अर्जुन तवा नकुल-सहदेव उनका प्रिय करनेकी इच्छासे सब कागोमें उनका साथ हेते थे। उन्हें सदा इस कातकी किला बनी खाली जी कि पुत्र-पीत्रोके वधसे पीड़ित हुए बूढ़े राजा पूतराहू हचारी ओरसे कोई शोकका कारण पाकर कहीं अपने प्रत्य न त्यान है। अपने पुत्रोंकी जीवितावस्थामें उन्हें जितने सुता और धोग प्राप्त थे, वे अब भी उन्हें मिरतते खें—इस बातका पाण्डवॉने पूरा प्रवन्ध किया था। इस प्रकारके शील और बर्तांक्से कुक होकर युधिश्चर आदि पाँचों माई पुतराष्ट्रकी अञ्चाक अधीन रहते थे। शूनराष्ट्र भी उन्हें परम विनीत, अपनी आक्रके अनुसार चलनेवाले और शिष्यधावसे सेवामें संरुप्र देशका विकाको ही चाँति उनसे स्नेह रखते थे। गान्यारी देवीने भी अपने पुत्रोंके निमित्त नाना प्रकारके ब्राह्मकर्मीका अनुष्ठान करके ब्राह्मणोंको उनकी इच्छाके अनुसार धन दान किया और ऐसा करके वे पुत्रोंके ऋणसे मुक्त हो गयी।

धर्मात्याओं में बेह युचिहिर इस प्रकार अपने चाइयोसतित राजा धृतराष्ट्रके आदर-सत्कारमें समे रहे । धृतराष्ट्रने पाणुनन्दन युधिडिएका कोई भी ऐसा बर्ताव नहीं देशा, जो उनके मनको अधिय लगनेवाता हो। पाष्ट्रयोका सद्वर्ताव देखकर अन्विकानन्दन भृतराष्ट्र उनके उपर बहुत प्रसन्न रहते थे तथा गज सुबलको पुत्री गान्वारी देवी भी उनपर अपने सगे पुणे-जेसा खेह करती थी। राजा धृतराष्ट्र अथवा तपरिवनी गुन्यारी देवी छोटा-बड़ा जो भी काम करनेके लिये कहती, इनकी अञ्चलको शिरोधार्य करके पुविद्विर वह सारा कार्च पूर्ण करते थे । इससे राजा धृतराष्ट्र उनके ऊपर बहुत प्रसन्न रहते और अपने मन्दर्श्वक्र युत्र युर्वीयनको याद करके पक्ताचा करते थे । प्रतिद्नि सबेरे उठकर गान, संध्या एवं गायती-जपसे नियुत्त होकर वे पाण्डलोको समर-विजयी होनेका आशीर्वाद दिया करते थे। प्राह्मणोसे स्वस्तियायन कराकर अग्निये हसन करनेके प्रशास्त्रका यह भूभ कामना करते से कि 'पाणुके पुष दीवंजीबी हो।' राजा मृतराष्ट्रको पाळाबोके वर्तावसे जितनी प्रसन्नता होती थी, उतनी उन्हें कभी अपने पुत्रोसे भी नहीं प्राप्त हुई थी। युधिष्ठिर अपने सद्वर्तायके कारण जाहाण, शक्तित, वैद्य और शुद्ध—सभीके प्रिय हो गमे थे। बृतराष्ट्रके पुत्रोने उनके साथ जो कुछ बुराई की थी, उसको भुलाकर वे उनकी सेवामें संस्त्र रहते थे। पुचिद्धिरके घयसे कोई भी पनुष्य कभी गरा प्तराष्ट्र और दुर्वोधनके अनुवित कार्योको बर्चा नहीं करता बा । राजा धुतराष्ट्र, गान्धारी और विदुरजी अजातदाञ्च युधिहिरके वैये और शुद्ध व्यवहारसे विशेष प्रसन्न थे; किंतु भीमसेनके क्लांक्से उन्हें संतोष नहीं था। यद्यपि भीमसेन भी युधिहरकी आज़के अनुसार ही चलते थे, तशापि घृतराष्ट्रको देखकर उनके मनमें सदा ही दुर्भावना हो जाया करती थी। राजा पुषिक्षिरको धृतराष्ट्रके अनुकूल बर्ताव करते देश वे स्वयं भी क्यासे उनके अनुकूल ही अलते थे, तथापि उनका हृदय धृतराष्ट्रसे विमुख ही रहता वा।

but in the Print of the last

and the contract of the contract of

#### गान्धारीसहित धृतराष्ट्रकी वनमें जानेके लिये तैयारी और युधिष्टिरका शोक

वैज्ञान्यायनजी कहते हैं-जनमेजय ! राजा वृधिष्ठिर और बतराष्ट्रमें जो पारस्परिक प्रेम बा, उसमें राज्यके लोगोंने कभी कोई अन्तर आता नहीं देखा; परंतु भीपसेन गुप्रशिविसे धृतराष्ट्रको अप्रिय लगनेवाले काम किया करते थे। वे अपने द्वारा नियुक्त किये हुए पुरुषोसे उनकी आज्ञा भी भट्ट करा दिया करते थे । एक दिनकी बात है, भीनसेन अमर्बने भरकर धृतराष्ट्र और गान्धारीको सुनाते हुए अपने पिजोके बोजमें इस प्रकार कठोर वचन कहने लगे—'बाइयो ! मेरी घुजाएँ परिचके समान सुद्ध हैं। मैंने ही उस अंधे राजाके समक पुत्रोंको पमलोकका अतिथि बनावा है। देखे, ये हैं मेरे होनों भुजदण्ड, जो परिचको भी यात करनेजाले और दुईर्ष है। इन्हीके बीचने पड़कर चृतराहके पुत्रोका संहार हुआ है।' भीमसेनकी यह काँटोंके समान करक पैदा करनेवाली बाट सुनकर राजा धृतराष्ट्रको बढ़ा खेर हुआ। समयके उलट-फेरको समझने और समस्त धर्मीको जाननेवाली बुद्धिमती गान्यारी देवीने भी इन कठोर क्वनोंको सुना बा। उस समयतक उन्हें राजा पुचित्रिरके आव्यवमें रहते पेड्स वर्ष व्यतीत हो सुके थे। उस दिन भीगसेनके क्वनहधी बाजीसे व्यक्तित होकर धृतराष्ट्रको बढ़ा दुःस हुआ; किंतु युचिहिस्को इस जातको जानकारी न हो सकी। अर्जुन, कुन्ती, यहालिनी प्रीपदी और धर्मको जाननेवाले नकुल-सङ्देव — ये सबलोग धृतराष्ट्रके मनोऽनुकुल ही बर्ताव करते थे, कथी कोई अजिय बात नहीं कहते थे।

तदनन्तर धृतराष्ट्रने अपने सुद्धदोको बुताकर उनका पूर्ण सम्मान किया और आँखोंमें आँसू घरकर गन्नद्ध वाणीयें कहा—'पित्रों! आपलोगोंको यह मालूय ही है कि कौरवोंका नाश किस प्रकार हुआ है। यह सब मेरे ही अपराधका फल है। दुर्वोधनकी बुद्धियें दुहुता घरी थी, वह अपने जाति-भाइयोंका घय बढ़ानेंबाला था; तो घी में इतना मूलं है कि मैंने उसे कौरवोंके राजपद्धर अधिविक्त कर दिया। घगवान् श्रीकृष्णकी अर्थधरी वातें अनसुनी कर दीं। पुत्रके खेहसे मेरी बुद्धि मारी गयी थी। उस अवस्थायें मनीबी पुरुषोंने मुझे यह हितकास्क बात सुझायी थी कि दुह्बुद्धि पापी दुर्वोधनको उसके मन्त्रियोसहित मार बालना चाहिये; किंतु मैंने ऐसा नहीं किया। विदुर, भीष्य, झेण, कृपाबार्थ और घगवान् व्यासने तो सुझे पद-यदपर नेक सलाइ दी। सझय और गान्धारीने भी बहुत समझाया। परंतु मैंने किसीकी बातपर ध्यान नहीं दिया। इससे मुझे बड़ा पद्याताप

हो रहा है। यहात्मा पाण्डम गुणवान् से, तथापि उनके बाय-दादोकी सम्पत्ति भी उन्हें लौटाकर न दे सका। इस तरह मेरी की हुई हजारों धूले मेरे इत्यमें संचित हैं, जो इस समय कटिके समान कसक रही हैं। विशेषतः आज पंत्रह वर्षीके बाद मेरी आँखें खुली हैं। मैं अपने किये हुए पापकी शुद्धिके लिये निवयपूर्वक रहकर कभी चौथे और कभी आठवें समय केवल भूख मिटानेको इच्छासे अन्न महण करता है, इस वातको केवल गान्धारी ही जानती है। अन्य सब लोगोंको यही मालुम है कि मैं प्रतिदिन पूरा भोजन करता है। पुचित्रिरके चयमे ही लोग मेरे पास आया करते हैं। मै नियम-पालनके बहाने पुगकाला पहनकर कुदासनपर आसीन हो जबमें लगा खता हैं और चूबियर शयन करता हैं। यहालियी नान्यारी देवीका भी वही हाल है। हम दोनोंके सी पुत्र मारे गये हैं, किन् उनके रिध्ये मुझे दु:सा नहीं है: क्योंकि वे अजिय-धर्मको जानते थे और उसके अनुसार ही उन्होंने युद्धये प्राण-स्थाग किया है।

अपने मुझडोसे ऐसा काकर धुतराष्ट्र राजा युधिष्ठिरसे बोले-'क्रुकीनद्दर ! तुन्हारा कल्याण हो, मेरी यह बात सुनो । तुन्हारे द्वारा पालित होकर पैने वहाँ बढ़े सुलसे दिन बिताये हैं, बड़े-बड़े दान दिये हैं और अनेकों बार श्राञ्च-कर्पका अनुहान किया है। ब्रीपरीके साथ अत्याचार करके तुन्हारे ऐसर्वको सीन लेनेवाले मेरे कुरकर्मी पुत्र इक्रिय-धर्मके अनुसार युद्धमें मारे गये हैं। अब उनके लिये कुछ करनेकी आवस्यकता नहीं दिखायी देती; क्योंकि वे शक्तवारियोको मिलनेवाले उत्तम लोकोको प्राप्त हुए हैं। अब हो मुझे और गान्यारीको अपने हितके लिये पुण्यकर्मका अनुहान करना है, अतः इसके लिये तुप हमें अनुपति दो। तुष्टारी अनुपति पिल जानेपर मैं बनमें बला जाऊँगा और वहाँ गान्धारीके साथ चीर एवं चल्कल वक्त धारण करके तुन्हें आज्ञीर्बाद देता हुआ निवास करूँगा। वनमें वायु पीकर अववा उपवास करके रहुँगा तथा अपनी पत्नीके साथ कठोर तपस्या कर्तन्या। बेटा ! तुम भी उस तपस्याके उत्तम फलके भागी बनोगे; क्योंकि तुम राजा हो और राजा अपने गुन्छके भीतर होनेवाले मले-बुरे सभी कमेंकि फलमागी होते हैं।'

कुष्टिरने कहा—महाराज ! आप यहाँ रहकर इस प्रकार दुःश उठा रहे थे—यह जानकर अब इस राज्यसे मुझे तनिक भी प्रसन्नता नहीं होती। मुझ दुर्बुद्धिको धिकार है। मैं इतना

प्रमादी और राज्यमें आसक्त हैं कि आजाक मुझे और मेरे भक्त्योंको यह पता ही न लगा कि आप दुःक्से पीड़ित और उपवास करनेके कारण अत्यन्त दुर्जल होकर पृथ्वीपर शयन कर रहे हैं। ओह ! आपने अपने विचारोंको क्रियाकर मुझ मूर्सको अवतक धोरतेमें ही डाल रखा बा; क्योंकि पहले मुझे यह विश्वास दिलाकर कि मैं मुली हैं, आप आजनक यह दुःस भोगते रहे। इस राज्यसे, इत भोगीसे, नाना प्रकारके यहाँसे अथवा इस सुल-सामग्रीसे मुझे क्या लाभ हुआ, जब कि मेरे ही पास रहकर आपको इतने दुःस उठाने पड़े । आप ही मेरे पिता, माता और परम गुरु हैं। आपसे किलग होकर हप कहाँ रहेंगे। थे युवृत्यु आपके औरस पुत्र है। इनको या और किसीको, जिसे आप उचित समझते हो, राज्य बना दीजिये अथवा स्वयं इस राज्यका शासन कांजिये; में ही वनको चला जाउँगा । पिताजी ! मैं पहलेसे ही अपयक्तको आगमें कल चुका 🐉 अब पुनः आप भी पुद्धे न जलाइये। राजा मैं नहीं, आप हैं। मैं तो आपकी अञ्चलके अधीन रहनेवाला सेवक हैं। फिर मैं क्या अनुमति दे सकता है। दुर्योधनके अपराधोके कारण हमलोगोके हदयमें तनिक भी क्रोध नहीं है। जो कुछ हुआ है, वैसी ही होनहार थी। जैसे दुर्योचन आदि आपके पुत्र थे, उसी प्रकार हुए भी है। मेरे विवारसे गान्धारी और कुन्तीमें कोई अन्तर नहीं है। यदि आप मुझे छोड़कर करे जायेंगे तो में अपनी सीगन्य खाकर सत्य कहता हूँ—मैं भी आपके पीछे-पीछे चल दूँगा। आपके न रहनेपर यह धन-धान्यसे परिपूर्ण समुद्रपर्यना पृथ्वीका राज्य भी मुझे प्रसन्न नहीं रस सकता। यहाराज ! यह सब कुछ आपका ही है। मैं आपके चरणीयर मलक रतकर प्रार्वना करता है, आप प्रसन्न हो जाड़बे; हम सब लोग आपके अधीन है। यदि सौभाग्ववदा मुझे आपकी सेवाका अवसर मिलता रहा तो मेरी मानसिक विना दूर हो बावगी।

पुतराष्ट्र बोले—बेटा । अब मेरा मन तपायामें ही लग रहा है तथा जीवनकी अन्तिम अवस्वामें वनको जाना हमारे कुरुके लिये उनित भी है। मैं दीर्चकालतक तुन्हारे पास रह चुका और तुमने भी बहुत दिनोतक मेरी सेवा-शुक्रूवा की। अब मेरी वृद्धावस्वा आ गयी। अब तो मुझे बनमें जानेकी अनुमति देनी ही चाहिये।

धृतराष्ट्रकी यह बात सुनकर धर्मराज युधिश्वर काँप उठे और हाथ जोड़े चुपचाप बैठे रह गये। राष अम्बिकानन्दर राजा धृतराष्ट्रने महात्या सक्षय और महत्त्वी कृपाचार्यसे कहा—'मैं आपलोगोंके द्वारा राजा युधिष्ठिरको समझाना बाहता हूँ। एक तो मेरी अधिक अवस्था और दूसरे बोलेनेका | मेरे द्वारा कोई चेहा नहीं हो पाती। तुससे अनुरोध करनेके

परिक्रम, इन कारणोंसे मेरा जी चबरा रहा है और मुँह सुसा

इतना कहते-कहते ये सहसा गान्यारीका सहारा लेकर



निर्जीयको भाँति सो गर्थ। यह देखकर राजा युधिष्ठिरको बड़ा दुःस हुआ। वे कहने सगे—'ओह ! जिनमें हजारो हावियोंके समान कल का, वे ही राजा धृतराष्ट्र आज प्राणहीन-से होका खीका सहारा लिये सो से हैं। जिन्होंने पहले भीमसेनको लोहमयी प्रतिमाको चूर्ण कर हाला या, वे ही महाबली राजा आज अबलाके सहारे पढ़े हैं। पुझ पापीको विकार है। मेरी कुद्धि और विद्याको भी विकार है। जिसके कारण ये महाराज इस समय अपने लिये अचोन्य अवस्थामें सो रहे हैं। यदि राजा धृतराष्ट्र और वक्तस्विनी गान्धारी देवी श्रोजन नहीं करते तो मैं भी इन्हींकी घोल उपवास **करा**गा।'

यह कड़कर धर्मके ज्ञाता बुधिष्ठिएने हाथमें ठंडा जल लेकर धृतराष्ट्रको छाती और मुखको धीरे-धीरे घोषा । उनके हायके स्पर्धने राजा धृतराष्ट्रकी मूर्खा दूर हो गयी और वे होशर्ये आकर बोले—पाजुनन्दन ! तुम फिरसे मेरे शरीरपर अपना हाब फेरो और मुझे छातीसे लगा लो। तुम्हारे मुख्यक स्पर्क्स मेरे इसीरमें मानो प्राण आ जाते हैं। हुन्हारे दोनों हाबोंका स्पर्श मेरी वृक्षिका महान् साधन हो रहा है। इबर चार दिनोंसे मैंने अन्न नहीं ग्रहण किया है, इसीसे रिष्ये योत्स्ते समय मुद्दो बढ़ा परिश्रम करना पड़ा है, अत: मैं अर्चत-सा हो गया था। तुम्हारे हावके स्वर्जने मानो मुझपर अमृत-स्स छिड़क दिया है, इससे मुझमें नया जीवन-सा आ गया है।'

पृतराहुके ऐसा कहनेपर कुलीक्ट्न वृधिक्तिने कड़े लेहके साथ उनके समस्त अङ्गोपर मॉर-मंदि हात्र करा। उनके स्पर्जासे पृतराष्ट्रके प्रारीरमें नृतन प्राण-सा आ गया और उन्होंने अपनी दोनों पृजाओसे पुधिष्ठिएको प्रातीसे लगाकर उनका मस्तक सूँचा। यह करूण दृश्य देलकर अत्यन्त दुःखपत्र हो विदुर आदि सब स्थेण रो पहे। कुन्तीके साथ कुरुकुलकी अन्य कियाँ भी प्रोक्तमस्त हो नेजीसे आसू बहाती हुई उन्हें घेरकर कड़ी हो गयी। ठदनन्तर धृतराहुने पुचिष्ठिरसे किर कड़ा—'बेटा! बार-बार बोलनेसे मेरा जी प्रकारता है। अतः अब अधिक कहुमें न शाले। मुझे तपस्या करनेकी अनुमति

दे दे ।' उन्हें इस प्रकार बात करते देख वहाँ उपस्थित हुए समका योद्धा आर्तमावसे हाहाकार करने लगे। धृतराहुको इस प्रकार व्यवास करनेके कारण बके हुए और दुर्वल देखकर युधिष्ठरने उन्हें गलेसे लगा लिया और अपने योकानुओंको गेककर कहा—'नरबेष्ठ ! मुझे इस राज्य तथा जीवनकी इका नहीं है; किस तथा भी आपका प्रिय हो; वही में करना बाहता है। यदि आप मुझे अपनी कृपाका पत्न समझते हो और यदि में आपका प्रिय होठे तो मेरी प्रार्थनासे इस समय घोजन कौजिये। इसके बाद आगेकी बात सोग्रेगा।' यह सुनकर मृतराष्ट्रने वहा—'बेटा ! तुम मुझे बनमें जानेकी अनुमति दे दो तो घोजन करी, यहा मेरी इच्छा है।' राजा धृतराष्ट्र इस प्रकार कह ही रहे थे कि सम्बन्धतेन्द्रन महर्षि व्यासकी वहाँ आ पहुँचे और इस प्रकार बहने लगे।

## व्यासजीका युधिष्ठिरको समझाना और धृतराष्ट्रका उन्हें राजनीतिकी शिक्षा देना

व्यास्त्रीने वटा - युधिष्ठित ! महातेजन्सी पृतराष्ट्र जी कुछ कह रहे हैं, वैसा ही करो; इसके लिये कुछ विधार न



करों। अब ये बूढ़े हो गये हैं। विशेष्तः इनके सभी पुत्र नष्ट हो सुके हैं। मेरा ऐसा विकास है कि अब ये इस कहको अधिक कालतक नहीं सह सकेने । सीधान्यवती पानारी परम कियु है, इसीतिये यह महान् पुत-अंकको धैर्पपूर्वक सहती कही आ नहीं है। इस समय में भी तुन्हें यही सलाह देता है। मेरी महा मानो और ताज धृतराष्ट्रको वनमें जानेकी अनुभाव दे थे, नहीं को यहाँ सनेसे इनकी व्यर्थ पृत्यु होता। पुम इन्हें मौका थे, जिससे ये आपीन राजर्वियोंक प्रकार अनुसरण कर सके। सम्पूर्ण राजर्वियां प्रीयनके अनिय मानमें बनका ही साक्ष्य केने साथे हैं।

अञ्चलकार्य महामृति व्यासके ऐसा कहनेपर महारेजाली राजा पृथिहिरने उन्हें इस प्रकार उत्तर दिया—'भगवन् ! काप ही हमारे याननीय और आप ही हमलोगोंके पुर है। इस राज्य और कुलके परम आबार भी आप ही है। मैं सायका पुत्र है और आप मेरे पिता है। इसी प्रकार राजा पृत्रपष्ट्र भी येरे पुरु हैं (मैं इन्हें कैसे किसी वातके लिये अव्हा दे सकता है)। धर्म तो यही है कि पुत्र ही पिताकी अव्हाका पालन करे।' युधिहिरके ऐसा कहनेपर महातेज्ञली व्यासकीने पुनः उनसे कहा—'महाबाहरे! तुम्हारा कहना सत्य है। तबापि राजा धृतराष्ट्र बुद्धे हो गये और अन्तिम अवस्थाको पहुँच चुके हैं; इसलिये अब मेरी और तुम्हारी अनुमति लेकर ये तपस्थाके हारा अपना मनोरश्च सिद्ध करें। तुम इनके शुमकार्यमें विद्यं न डालों। युधिहिर! रामियोका परम धर्म पही है कि युद्ध अथवा बनमें उनकी विधिपूर्वक मृत्यु हो। तुम्हारे पिता राजा पाणुने भी धृतराङ्गको पुरुके समान मानकर विष्यभावारे इनकी सेवा की है। इन्होंने रामम पर्वतीसे सुनोधित और प्रमुद दक्षिणासे सम्पन्न अनेको बड़े-बड़े वल किये, पृत्यीका राज्य भोगा, प्रज्ञाका मालीभाँति पालन किया और नाना प्रकारके बनका दान किया है। अपने सेवकोसाहित तुमने भी गुष्टान् सुनूष्णके हाए इनकी और गान्यारीदेशीकी आग्रयना की है। अब इनके तम बारनेका समय है, अतः तुम अपने विताको कनमें जानेकी अनुमति दे हो। तुम्हारे उपर इनके मनमें तानिक भी कोण मही है।

यों कहकर महार्षे व्यासने राज्य पुरिवहितको राजी कर किया और 'कहुत अका' कहकर जाव पुरिवहितने उनको आहा स्वीकार कर शी हो ये कनमें अपने आक्रमपर करे गर्म । भगवान् त्यासके करे जानेपर राजा पुरिवहितने अपने गृद्ध गिता मृत्ताहुने नामापूर्णक धीर-वीर कहा— फिताजी । महर्षि व्यासने जो आहा ही है और असने जो कुछ करनेका निश्चम किया है तथा पहान् धनुवंत कृष्णवार्थ, बिहुर, पुषुत्व और सञ्चय वैसा कहेंगे, निरस्तेश में बात हो कर्तनाः हिन् इस समय आपके चरणोंने मात्रक शुकाकर प्रार्थना करता है कि पहले धोजन कर लोनियो । किर आहमको जाइयेगा।'

तदनन्तर, राजा युधिष्ठिरको अनुमति प्राक्षत बृहराष्ट्र गान्धारीके साथ अपने महलमें पचारे । उनकी चलनेकी इतिह भीण हो गयी थी। ये बाह्रे कठिनाईसे कहन उठाते से । उस समय उनके पीछे-पीछे विद्रा, शक्क्य और कृताकार्य भी गये। महरूमें पहुँचकर उन्होंने पूर्वाह्वकालको धार्मिक क्रिया पूरी की। फिर श्रेष्ठ झाडामोंको अन्न-पान आदिसे गुरा करके सर्च भी भोजन किया। इसी प्रकार मनतिक्ती पात्रारहियीने भी कुन्ती तबा पुत्रचसुओंके द्वारा पूजित होका अत्र यहण किया। उनके भीजन करनेके पश्चात् किंदुर आदि तथा पान्हतीने भी भोजन किया और किर सब होग धृतराहुकी सेवामें उपस्थित हुए। उस समय कुन्तीनन्दन वृधिहिनको एकान्तमे बैठे देख बृतराष्ट्रने उनकी पीठपर हाथ केरते हुए कड़ा—'कुरुनन्दन ! इस आठ अड्रोबाले राज्यमें तुम सदा धर्मको ही आगे रताना और बड़ी सावधानीके साव इसका मंबासन करना । राज्यकी रक्षा धर्मसे ही हो सकती है—इस बातको तुम स्वयं जानते हो, तथापि मुझसे थी सुनो । सह विद्यामें बढ़े-बढ़े विद्वानोंका सङ्ग किया करो । ये जो कुछ कहें, उसे ध्यानपूर्वक सुनो और किना विचारे उसका पासन करो । सब्देर उठकर उन विद्वानोंका पर्वाचित सन्मान करो



और आकायकताके समय उनसे अपने कर्तका पूछो । अपना हित कानेकी इच्छाने तुन्हें अध्यय उनका सम्मान करना वाहिये। सम्मानित होनेपर वे सर्वधा तुन्हारे हितकी बात कताबेरी । जैसे सार्राच चोद्रोको कानूमें रसता है, उसी प्रकार तुम सम्पूर्ण इन्द्रियोको अथने अधीन रसकार उनकी रहा करो, ऐसा करनेसे थे संबित धनको याँति भविष्यमें तुष्हारे लिये विरुक्तर होगी। जो जॉर्च-बुझे हुए और निष्कपट-धावसे काम कानेकते हो, जो निता-नितामहोके समयसे काम देखते आ खें हों तका जो जहर-भीतरसे शुद्ध, संवधी, पुश्यकर्य करनेवाले तथा पाप पवित्र हो, उन यक्तियोको सब तरहके कार्योपे नियुक्त करना । जिनकी अवसरपर परीक्षा ले ली गवी हो, जो अपने ही राज्यके भीतर निवास कानेवाले हो तथा किन्हें राजु पहचानते न हों, ऐसे अनेकों जासुसीको धेजकर उनके इत राजुओंका गुप्त घेद लेते खना । तुम्हाने नगरकी रक्षाका पूर्ण प्रकथ रहना वाहिये—उसके बारों ओरकी दीवारे और लटर दरवाजा लूब गजकूत हों। धोखमें सब ओर कैयी-कैसी अङ्गतिकाएँ गहें। नगरके सभी दरवाने विद्याल हो तथा उनपर बोकी-प्हरेका पूरा प्रकश रहे । हारोका विधाग ठीक स्थानपर होना बाहिये तथा चारों ओरसे उनकी रहाके दिये वज (नवीन अक्ना तीय) लगे रहने चाहिये। जिन मनुष्मोका कुल और प्रीत अन्त्री तसा मातुम हो, उन्हींसे काम लेना चाहिये। आहार और विहार करने, माला पहनने, प्रस्यापर सोने तथा आसन्पर बेठनेक समय सदा सावधानीके साथ अपनी रक्षा करनी चाहिये। कुलीन, शीलवान, विद्वान, विश्वासपत्र एवं वृद्ध पुरुषोके द्वारा रनिवासकी रक्षाका पूर्ण प्रकथ करना चाहिये।

'युधिष्ठिर ! तुम उन्हीं ब्राह्मणोंको मन्त्री बनाना, जो विद्यामें प्रवीण, विनयशील, कुलीन, धर्म और अर्थमें कुझल तवा सरह सन्भाववाले हो; उन्होंके साथ तुम गृह विवयपर परामर्श करना । किंतु अधिक लोगोंको साथ लेकर देरतक मन्त्रणा नहीं करनी चाहिये । सम्पूर्ण पन्तियोको अचवा उनमेसे दो-एकको किसी कामके बदाने चारों ओरसे सुरक्षित वंद कमरेमें या सुले मैदानमें ले जाकर उनके साथ पराण्या करना । जिसमें अधिक चास-फूस वा झाड़-झेशाड़ न हो, ऐसे जेगलमें भी पन्त्रणा की जा सकती है; किंतु राजिके समय तो इन स्थानोमें किसी तरह गुप्त सराह नहीं करनी चाहिये। बंदर, पक्षी, मनुष्योंके पीछे चलनेवाले प्राणी, मूर्स तथा पंगु प्रमुख—इन संबोको मन्त्रणा-गृहमें नहीं आने देना चाहिये; क्योंकि गुप्त सन्त्रणाके दूसरोपर प्रकट हो जानेसे राजाओंको जिन संकटोंका सामना करना पड़ता है, उनका किसी तरह निवारण नहीं किया जा सकता—ऐसा मेरा विद्यास है। मनाया सुरा जानेसे जो रोष पैदा होते हैं, उनको तुम अपने मन्त्रिमण्डलके समझ सदा काताते रहना । नगर और प्रान्तमे रहनेवाले लोगोंका हार्दिक भाव तुष्परे प्रति शुद्ध है या अशुद्ध, इस बातको जाननेकी पूरी ब्रोहा रखना । न्याय करनेके कायपर तुम सदा ऐसे ही पुरुवोंको नियुक्त करना, जो विकासपात, संतोषी और हितेषी हो तबा गुप्तबरोंके हारा हमेशा उनके कार्योपर दृष्टि रताना । तुन्ते ऐसा विधान बनाना चाहिये, जिससे तुम्हारे नियुक्त किये हुए न्यायाधिकारी पुत्रव अपराधियोके अपराधीको भारीभाँति समझकर जो दण्डनीय हो, उन्हें ही उचित दण्ड दे। जिनकी दूसरोंसे रिग्नत लेनेकी आद्या हो, जो पराची खियाँका अपहरण करते हों, जिनमें कटोर एव्ह देनेकी प्रवृत्ति हो, जो झूटा फैसला देनेवाले, कटुवादी, लोची, दूसरोंका धन हरनेवाले, दुःसाइसका काम करनेवाले, सभाभवन और विद्वारकलोंको मह करनेवाले और वर्णसंकर-दोषके प्रचारक हों, उन यनुष्योंको देवा-कालका ध्यान रसते हुए आधिकदण्ड अखवा प्राणदण्ड देना चाहिये । प्रात:काल ठठकर (नित्य-नियमसे निवृत्त होनेके बाद) पहले तुम्हें उन लोगोंसे मिलना चाहिये, जो तुम्हारे लिये लर्च-क्वीक कामपर नियुक्त हो; इसके बाद आयूचण और घोजनपर ध्यान देना चाहिये। तत्पक्षात् सैनिकोंका हर्व और उत्साह बढ़ाते हुए उनसे मिलना चाहिये। वूर्तो और जासूसोसे मिलनेका उत्तम

दिनके कर्तव्यका निर्णय कर हेना चाहिये। आधी रात और दोपहरके समय तुष्ट्रें स्वयं घूम-फिरकर प्रजाकी अवस्वाका निरीक्षण करना बन्ति है। सदा न्यायका अनुसरण करते हुए ही तुम राजाना बढ़ानेका यत्र करना । न्यायके विपरीत उपायका अवलम्बन न करना। पहले काम देखकर फिर किसीको नौकरी देना। जो अपने आक्रवमें रहते हों, वे किसी स्थायी कामपर नियुक्त हो या न हो, उनसे काम वरावर लेने रहना चाहिये। सेनापति उसको बनाना बाहिये जो दुवप्रतिज्ञ, शुरवीर, क्रेश सक सकनेवाला, हितेथी, पुरुवार्थी और लामिपक्त हो । तुन्हारे राज्यके अंदर रहनेवाले कारीगर चंदि तुन्हारा काम करें तो तुन्हें उनके भरण-पोषणका प्रबन्ध करना चाहिये। अपनी और शबुओकी कमजोरीपर सदा दृष्टि रखनी चाहिये । अपने देशमें उत्पन्न होनेवाले पुरुवोमेरे जो स्क्षेण अपने कार्यने विशेष कुपाल और तिवैषी हो, उन्हें उनके योग्य आनौषिका देकर अपनाना बाहिये । बुद्धिमान् राजाको उत्तित है कि यह गुरावीं भनुष्योंके गुरा बहानेका प्रयत्न करता रहे ।

'भारत ! हुन अपने चहुओंके, उदासीन राजाओंके तथा मध्यस्य पुरुषोके समुदाययर दृष्टि रखो। बार प्रकारके शत्रुसमुदाय, छः प्रकारके आततायी, अपने मित्र तथा शत्रुके पित-इन बारह प्रकारके मनुष्योंकी तुल्ते सदा जानकारी रखनी चाहिये। मनी, देश, तुर्ग और सेना—इन्हींपर चलुओंका लक्ष्य खता है; अतः इनकी रक्षामें सावधान होना बादिये । उपयुक्त बारह प्रकारके मनुष्य राजाओंके ही मुख्य विकय है। मन्त्रीके अधीन सहनेवाले कृषि आदि सात गुण और पूर्वोक बारह सनुष्य—इन सबको नीतिज्ञ आबार्योन 'मण्डल' नाम दिया है। राजाको इनकी जानकारी होनी आवश्यक है; क्योंकि राज्य-रङ्गके छः उपायोका उचित उपयोग इन्हीके अधीन है। राजाको चाहिये कि वह अपनी वृद्धि, क्षय तथा स्वितिका हमेला ज्ञान रसे और जब अपना पक्ष बलवान् और प्रजुका पक्ष निर्वल जान पहे, उस समय शत्रुके साथ सङ्गई हेड़कर उसे जीतनेका उद्योग करे; किंतु जिस समय शत्रु-पक्ष प्रबल और अपना ही पक्ष दुर्बल हो, उस समय शहुओंके साथ संवि कर ले। राजाको हमेद्रा। इव्योका महान् संग्रह रखना बाहिये। अब बढ़ शहुपर शीध ही चढ़ाई करनेमें समर्थ न हो सके तो जस समय जो उसका उचित कर्तव्य हो, उसका भरपीमॉर्ति विचार कर ले। शतुको कम उपजवाली जमीन, बोड़ा-सा सोना और अधिक मात्रामें जस्ता-पीतल आदि बातुएँ तबा दुर्बल पित्र देकर उसके साथ संधि करे; किंतु शत्रु-पक्षकी ओरसे जब संधिका प्रस्ताव किया जाय तो संधिकुश्तर समय संध्याकाल है। पहरभर रात बाकी खते ही ठठकर अगले | राजाको अससे विपरीत वस्तुएँ—उपजाऊँ भूमि, सोना-बाँदी

आदि धातुएँ तथा बलवान् मित्रोंको लेकर संधि करनी बाहिये अववा प्रतिद्वारी राजाके राजकुमारको हो अपने यहाँ जमानतके तौरपर रखनेकी बेहा करनी वाहिये, इससे विपरीत बर्ताव करना अच्छा नहीं है। यदि कोई आपत्ति आ जाय तो उजित उपाय और मन्त्रपाके ज्ञाता राकाको उससे कुटनेका वर्धोग करना चाहिये। प्रजाजनोके भीतर जो दीन-दरित्र मनुष्य हों, उत्त्या कृपादृष्टि रखनी चालिये । अपनी वृद्धि बाहनेवाले राजाको उधित है कि वह अपने सजीप आचे हुए सामन्त राजाका कथ न करे। जो सपूजी पृथ्वीपर विजय पाना बाहता हो, वह तो कदापि असकी हिंसा न करें। अच्छे पुरुषोसे मेल-जोल बढ़ावे, दुष्टोको कैट काके उन्हें दण्ड दे। बलवान् पुरुषको वुर्वलोके विनादाकी बेहा कमी नहीं करनी बाहिये। युधिप्रिर ! तुन्हें जेंतकी-सी वृत्ति (नप्रता) का आवय रोना चाहिये। यदि किसी दुर्वल राजापर बलकान् राना आक्रमण करे तो अपनेमें युद्धको शक्ति न देशकर मनियोंके साथ उसकी शरणमें जाप और कोब, पुरवासी मनुष्य, दण्डशक्ति तथा अन्व प्रिय वस्तुऐ अर्थण करके साम आदि उपायोके हारा प्रतिहृतीको लौटानेकी चेहा करे। यदि किसी भी उपायसे संचि न हो सके तो चुद्धके लिये टूट पड़े । उस दशामें मृत्यु भी हो जाय तो बीर पुरुषकी पुक्ति हो जाती है।

'युधिष्ठिर । तुम्हें संधि और विषयुपर भी दृष्टि रहानी पातिये । प्रतु प्रचल हो तो तसके साथ संधि करना और पुर्वल हो तो उसके साथ युद्ध छेवूना—ये सीच और विश्वके हो आधार है। इनके प्रयोगके नाना त्याय है तथा इनके प्रकार भी बहुत हैं। अपनी द्विविध अवस्था—बराज्यसका अच्छी तरह विकार करके शपुसे युद्ध या मेल करना उचित है। यदि प्राप्तु मनस्वी है और उसके सैनिक हष्ट-पुष्ट एवं संतुष्ट हैं हो असपर सहसा बाबा न करके उसे पराल करनेका दूसरा कोई वपाय सोथे। आक्रमण करना तो तथी उचित 🛊 जब शर् विपरीत अवस्थामें हो अर्थात् उसके सैनिक निर्मल और असंतुष्ट हों । सदि ऋतुसे अपना मान-महंन होनेकी सञ्चाकरा हो तो वहाँसे भागकर किसी मित्र राजाकी झरण लेनी जाहिये और सेष्टा करनी चाहिये कि शत्रुओंने परस्पर फूट हो जाय।

उन्हें भय देने और संप्रामणे उनके सैनिकोंको नष्ट करनेका भी यत्र करते रहना चाहिये। शहुपर चढ़ाई करनेवाले राआको अपनी और विपक्षीकी जिविब इक्तियोपर भारीभौति विचार कर लेना उचित है। शतुकी अपेक्षा उत्साह-शक्ति, प्रभु-शक्ति और पन्त-शक्तियें बड़ा-बड़ा राजा ही सफल आक्रमण कर सकता है। यदि इसके विपरीत स्थिति हो तो आक्रमणका क्बिर त्याग देना व्यक्तिये। राजाको अपने पास सेनाबल, धनवल, निजवल, आरण्यवल, भृत्यवल और श्रेणीवलका संबद्ध करना वाहिये। इनये विजयत और धनवल सबसे व्यक्त 🖁 । देश-कालकी अनुकृतता होनेपर सैनिकवल तथा राजीबित गुणीसे युक्त राजा अच्छी होना साथ लेकर किजयके किये च्यत्र करे । यदि अपनेमें असमर्थता न हो तो युद्धके अनुकूल मीसम न होनेपर भी शतुपर बढ़ाई करे। युद्धके समय पुक्ति करके सेनाका शकट, पद्म अथवा वज्रव्युह बना ले। सुक्रावार्यके प्रन्यमें ऐसा ही विधान मिलता है। गुरावरोके द्वारा शतुकी तथा अपनी सेनाकी जॉब-पड़ताल करके अपने या प्रश्नुके अधिकृत प्रदेशमें युद्ध आरम्म करे। राजाको बाहिये कि वह पारितोषिक आदिके हारा सेनाको संतुष्ट रसे और आये बलवान् यनुष्योकी मती करे। अपने क्लाबलको अच्छी तछ समझकर साम आदि उपायोके द्वारा संधि या युद्धके लिये उद्योग करें । जो राजा इन सत बातोंका विचार करके इनके अनुसार ठीक-ठीक आवरण और प्रजाका धर्मपूर्वक पासन करता है, वह मृत्युके प्रधात स्वर्गलोकको जाता है। बेटा । इसी प्रकार तुन्हें भी इहलोक और परानोकमें सुक्त पानेके लिये सदा प्रजावर्गके वित-साधनमें संलग्न रहना व्यक्तिये। श्रीव्यशी, भगवान् ब्लेक्ट्य तथा विदुरने तुन्हें सभी बातोंका उपदेश कर दिया है। मेरा भी तुम्हारे ऊपर प्रेम हैं, इसलिये मैंने भी कुछ बतलाना जावस्थक समझा है; उन सब बातोंका यथोषित पालन करना । इससे तुम अजाके जिय बनोगे और सर्गमें भी सुका पाओगे। राजा एक इजार अश्वमेध-वर्गीका अनुष्ठान करे अक्का वर्नपूर्वक प्रजाका पालन; दोनोंका समान ही फल मिलता है।

## धृतराष्ट्रका प्रजावर्गसे वन जानेकी अनुमति लेते हुए क्षमा माँगना और युधिष्ठिरको उनके हाथों साँपना

ही करूँगा। अभी कुछ और उपदेश दीनिये। भीष्यजी स्वर्ग | उपदेश देगा ? मेरे हिठका विचार करके इस समय आप जो

युधिहरने कहा—महाराज ! आप जैसा कहते हैं, वैसा | आपके साथ जा रहे हैं। अब दूसरा कौन रह बाता है, जो मुझे सिबारे, श्रीकृष्ण द्वारका चले गये और बिदुर तथा सक्कय भी | कुछ उपदेश देते हैं, उसीके अनुसार मैं सब काम कहैगा।

धर्मराजके ऐसा कहनेपर यूतराहुने कहा—'बेटा ! अब सने दो, मुझे बोलनेमें बड़ा परिश्रम पड़ता है। अब तो मैं जानेकी अनुमति पाहता हूँ। यह कहकर वे यान्यारीके स्थापने चरे गये। वहाँ जब वे आसनपर बैटे तो बर्मपरायणा गान्यारिदेवीने उससे पूछा—'नाव ! महर्षि ज्यासने स्वयं आकर आपको वन जानेकी आज्ञा दे दी है और युधिहिरकी भी अनुमति मिल गयी। अब आप किस दिन वनको चलेंगे ?'

युतराष्ट्रने कहा—गान्यारी ! अब वन जलनेमें अधिक विसम्ब नहीं है। मैं चाहता हूँ प्रजाको कुलकर अपने मरे हुए पुत्रोंके उदेश्यते कुछ यन दान कर है।

वो कहकर भृतराष्ट्रने वर्षराज जुविहित्के कस अवना विचार कहला भेजा। युचिहिरने उनकी आज्ञाके अनुसार सब सामग्री जुड़ा दी। फिर (राजका संदेश पाकर) फुरुवाङ्गलदेशके प्राप्ताण, क्षत्रिय, वैत्रय और शुरू वर्डी एकमित हुए। तदनन्तर, महाराज पूतराङ्ग अन्तःपुरसे बाहार निकाले और वहाँ नगर तथा प्रान्तकी प्रजाको उपलिया देशकर बोले—'सब्बनो । आप और कौरव विरकालसे एक साम रहते आपे हैं। कौरजों तथा आपमें परस्पर चनित्र खेब स्थापित हो गया है। आप दोनों सदा एक-दूसनेके द्वित्वें पराचण रहते 🖥। इस समय मैं आप्तारेगोसे कुछ निकेदर करना चाहता है। आप उसे बिना विवारे सीव्यार करनेकी कृपा करें । मैंने गान्यारीके साथ वनमें जानेका निश्चय किया है। इसके लिये महर्षि कास और कुन्तिक्दर राजा मुधिष्ठिरकी भी अनुमति मिल नयी है। अब आपलोग भी पुड़ो बनमें जानेकी आज़ा दें, इसमें जुक्र अन्यवा विचार र करें। इमारे साथ आपलोगोका जो वह प्रेय-सम्बन्ध सदासे चारा आ रहा है, ऐसा सम्बन्ध नेरी सम्बन्ध दूसरे देशके राजाओंके साथ वहाँकी प्रजाका प्राप्य ही हो । अब सुक्रपेने मुझे और गान्यारीको बहुत थका दिया है, इधर उपकास करनेके कारण भी हम होनों अधिक हुर्वत हो गये ै। युविद्यिक्ते राज्यमें मुझे बड़ा सुस्त मिला है। मैं समझता है दुर्वोधनके राज्यमें भी कभी इतना सुख नहीं नशीब हुजा। एक तो मैं जन्मका अंचा हैं, दूसरे बुदायेने मुझपर अधिकार नमा रिज्या है: इसपर भी मेरे बेटे मारे गये हैं (उनका सोक कभी दूर नहीं होता)। ऐसी दशामें वनमें वानेके लिया मेरे कल्याणका और क्या उपाय हो सकता है ? इसलिये अब आपलोग मुझे जानेकी आज़ा दें।'

कुरुवाङ्गलनिवासी सभी मनुष्योंकी आँखोसे ओसुओकी किसीने कोई उत्तर नहीं दिया।

बास बह बली और वे यूट-यूटकर रोने लगे। उने शोकमञ होकर कुछ भी उत्तर देते न देख मृतराष्ट्र फिर कहने लगे--'मक्वो ! पहराज शान्तनुने इस पृथ्वीका यबावत् पारान किया बा। उनके बाद यह भीष्मके हारा मुरक्षित राजा विचित्रवीर्यके अधिकारमें जायी। उन्होंने किस प्रकार इस राज्यकी रहा। की, यह आपलोगोसे क्रिया नहीं है । तदनत्तर, मेरे भाई पाण्डुने इसका विधिवत् पालन किया था, इसे भी आपत्येग जानते हैं। अपने प्रजा-पाठनतयी गुलके कारण ही वे आपल्येगोंक परमप्रिय हो गर्व वे । राष्ट्रके कह मैंने आपतोगोकी घली वा बुरी जैसी बन सकी, मेळा की है। किंतु उस समय मुझसे जो अपराध हो गर्वे हों, उन्हें आपलोग क्षमा क्वीजियेगा । वृषींचनने जब अकारक राज्यका उपचेत्र किया था, उस समय असने भी आपलेगीका कुछ नहीं बिगाहा दा (केवल पाव्यवीके साथ अन्वाय किया बा) । किंतु उस युद्धिको अवराध और अधिमानसे तथा मेरे किये हुए अन्यायके कारण असंरच राजाओंका महान् संहार हो गवा है। जन अवसरपर मुझाने घला वा बुरा जो बुख हुआ है, इसे आजनोग चूल जावे; इस बताके लिये में शब जोड़कर प्रार्थना करता है। युद्धो कुद्ध, दुःशी और अपने प्राचीन राजाओका बंदान सम्बग्निक क्षमा करें । यह बेचारी तपरिवर्ती नान्यारी भी मेरे साथ आपलोगोसे क्रया-याबना करती है। हम दोनों वृद्ध हैं और अपने पुत्रोंके मारे जानेके कारण दु:सब्में हुवे हुए है—ऐसा जानकर आप हुये समादान वेते हुए वनमें जानेकी आज़ा हैं। आपल्येगोंका कल्याण हो। हम दोनों आपकी शरणमें हैं। ये कुल्कुलपूरण कुन्तीकदन पुचिद्विर आपलोगोंके राजा है अक्के और कुरे-समी सनयमें आप सब लोग इनपर कृपादृष्टि रसें । लोकपालोके समान महान् रेजस्वी तथा धर्म और अर्थके धर्मक धीयसेन आदि बार धाई किनके मनी हैं, ऐसे राजा युचिहिर कची संकटवे नहीं यह सकते; किर भी आपलोगोंको इसका लबात रखना काहिये। सम्पूर्ण जीव-प्रयत्के स्वामी पगवान् ऋहाको धाँति ये यहान् तेजस्वी युविश्वर आपलोगोका यबाक्त् पालन करेंगे । ये इन्हें बरोहरके स्थ्यमें आपलेगोंके हाव मीपता हूँ तथा आपल्येगोंको इनके हाबने दे शा हूँ। आपलोग अत्यन्त गुरुभक्त है, अतः मैं आपको हाथ जोड़कर प्रणाम करता 🜓 मेरे पुत्रोंको बुद्धि जञ्चल थी। वे लोभी और खेळावारी थे, क्नेड अपरायोंके रिव्ये मैं और गान्धारी दोनों आपसे क्षमाकी फीस मौगते हैं।'

धृतराष्ट्रके इस प्रकार कहनेपर नगर और प्रान्तके रहनेवाले वृतराष्ट्रकी ये बाते सुनकर वहाँ उपस्थित हुए सब लोग नेत्रोसे आंसू बहाते हुए एक-दूसरेका मुँह देखने लगे,

#### साम्ब नामक ब्राह्मणका प्रजाकी ओरसे वृतराष्ट्रको उत्तर देना

वैद्यान्यायनवी कहते हैं-जनमेजय ! कुरुराजकी करणाभरी बातें सुनकर वहाँ एकजित हुए सब लोग दुन्हों और हाबोसे अपना-अपना मुँह डककर रोने लगे। अपनी संतानको बिद्धा करते समय पिता और माताको जिठना हेदा होता है, उतना ही क्रेश कुरुवाकुलनियासी मनुष्योको हुआ। वे शोकसे संतर्र हो वटे और अपने सूने इटवने प्रताहके प्रवासनन्य दुःसको धारण करके अवेत-से हो गये। फिर शीरे-शीरे उनके वियोगजनित क्रेज़को कम काके उन सकने आपसर्वे बात करके अपनी-अपनी राज बाहिर की। ततनसर, प्रकारत होकर उन्होंने राजाकी बातका उक्त देनेका धार एक प्राप्तकापर रका। वे बाह्यकदेवता सदावारी, सबके माननीय और अर्थ-ज्ञानमें निपुण से । उनका नाम सा साव्य । वे अप्वेतके विद्वान, निर्धय होकर बोलनेवाले और बुद्धियन वे । उन्होंने उठकर महाराजको आदर देते और सारी संभाको प्रसन्न करते हुए इस प्रकार कहना आरब्ध किया-'राजन् ! यहाँ क्यरियत हुए सब लोगोंने अपना विचार प्रकट करनेका सारा भार सुझपर रखा है, इसलिये मैं हो इनकी बारें आपकी सेवाचे निवेदन कर्तमा । आप सुन्तेकी कृपा करें । पहाराज ! आप जो कुछ कहते हैं, यह राज टीक है; जामें असल्यका लेश भी नहीं है। निःसंदेश हमयें और आपमें परस्पर पन्ति क्षेत्र स्थापित हो सुका है। इस राजवंदामें कभी कोई भी ऐसा राजा नहीं हुआ, जो प्रजाका पालन करते समय सकका प्रिय न रहा हो । आयत्येग पिता और वहें माकि समान हमारा पालन करते हैं। राजा ह्योंधनने भी हमारे साथ कोई अनुस्तित वर्ताव नहीं किया है। परम धर्माचा महर्षि व्यासनी आपको वैशी सलाह देते हैं, वैशा ही कीजिये: क्योंकि वे हम सब लोगोंके परम गुरु हैं। आपसे बिहुड जानेपर हम बहत दिनातक दुःस और प्रोकमें क्ले खेरी। आपके सैकड़ों गुणोको बाद हमें घुल नहीं सकती। महाराज शालनु, राजा विज्ञाह्नद और भीवाहारा सुरक्षित आपके पिता विविज्ञज्ञीयने जिस प्रकार इस पृथ्वीका पालन किया है तथा आपकी देख-रेखमें रहकर राजा पाण्डने जिस तरह इस राजकी रक्षा की है, उसी प्रकार आपके पुत्र दुवॉबनने भी इमलोगोंका यबायत पालन किया है। उन्होंने स्तीघर यी हमारी क्राई नहीं की है। हमसोग पिताके समान उनपर विश्वास काते वे और उनके राज्यमें बड़े सुरक्षते जीवन कारीत करते थे, यह बार आपसे क्रियों नहीं है। बड़ी-बड़ी दक्षिणा प्रदान करनेवाले

कठ और संदरण आदिके तथा राजा भरतके बतांयका अनुसरण करते हैं। इनमें कोई छोटे-से-छोटा दोष भी नहीं दिकादी देता । इनके राज्यमें आपके द्वारा सरकित होकर हम सद्य सुराते ही रहते का रहे हैं। आपका या आपके पुत्रका कोई मुख्य-से-सूक्त अपराय भी हमारे देखनेमें नहीं आया। महाचारत-युद्धमें जो जाति-पाइयोका संहार हुआ है और उसके विषयमें को आपने हवाँधनके अपराधकी चर्चा की है, इसके सन्बन्धने भी मैं आपसे कुछ निवेदन करना बाहता है। करेरवोंके यारे जानेंगे न दुर्वोधनका हाब है, न आपका; कर्ण और प्राकृतिने भी कुछ नहीं किया है। प्रमारी समझमें तो यह केडका विद्यान हा, जिसे कोई टाल नहीं सकता था। प्रत्याचीने देखको गेटना असम्बद है। इस युद्धपे अठारह अक्षेतियों सेनाएँ एकत्रित हाई बी; किंतु घीष्य, ब्रोणावार्य, कर्ण और कृपाकार्थ आदि कौरत-पशके प्रधान योज्यानीने तथा सात्यकि, पुष्टाप्र, मीमसेर, अर्जुन, नकुल और सहदेव आदि पाण्डल-पक्षके बीरोंने अठारह दिनोंमें ही सबका संदार कर हाला । ऐसा विकट संहार देवी चत्तिके किना कदापि नहीं हो सकता था। अतः उन राजाओंके वधने आपके पुत्र पूर्वीयन, आप, आनके सेवक, महावीर कर्ण तथा शकुनि भी कारण नहीं है। उस समय जो हजारों राजा जीतके जार उतारे गदं, वह सब देवको हो करतून समझिये । इस विषयमें दूसरा कोई क्या कह सकता है। आप इस सम्पूर्ण जगतुके सामी हैं, इसलिये हम आपको सबसे श्रेष्ठ और बर्मात्या मानते हैं तक आप और आपके पुत्रके साथ अपनी हार्दिक सहानुपूर्ति प्रकट करते हैं। परपाला को, पहाराज दुवाँधन ब्राह्मणीके आयोर्वादर्श अपने सहायकोसतित वीरत्येकको प्राप्त हो। आप भी वर्गमें डेबी सिवति और पुत्रव प्राप्त करें। आप सम्पूर्ण धर्मोको ठीक-ठीक जानते हैं, इसलिये उत्तप व्रतीके अनुहानमें लग जाड़में। पाण्डुनन्दर राजा चुचिहिर पहलेके राजाओद्वारा स्वाकृत किये हुए ब्राह्मणीके अपहार (दानमें दिये हुए प्राप्त) तबा परिवर्ड (पुरस्कारमें दिये हुए प्राप्त) की रहा करते हैं है। ये दीर्यदर्शी, कोमल सामाववाले और वितेन्त्रिय हैं। इनके मनी तम विचारके हैं, इनका हत्य बड़ा ही विद्याल है। वे शहुओंगर भी द्या करनेवालें और परम परित्र है। बुद्धियान होनेके साथ ही वे सबको सरल भावसे देखनेवाले हैं और हमस्प्रेगोंका सदा पुत्रवत् पारुन करते हैं। यं पाँचों भाई बड़े पराक्रमी, महत्या तथा प्रश्वासियोंके धर्मात्रा राजा युधिष्ठिर तो प्राचीनकालके पुण्यात्मा राजविं हित-साधनमें रूपे रहनेवाले हैं। कुन्ती, ब्रीपदी, असूरी और

सुभद्रा भी कभी प्रजाके प्रतिकृत व्यवहार नहीं करेंगी।
आपका प्रवाके साथ जो खेह वा, उसे पुधिहिरने और भी
बदा दिया है। नगर और प्रान्तके त्येग कभी उनकी
अवदेलना नहीं कर सकते। इसलिये महत्त्वा ! आप
सुभिहिरके विषयकी विनार तो छोड़ दीनिये और अपने
धार्मिक कार्योंके अनुहानमें लग जाइये। आपको सनसा
प्रजाका नमस्कार है।

साम्बके बर्मानुकूल और गुजयुक्त वकन सुनकर समस्त प्रजा उन्हें साधुवाद देने लगी तथा सबने उनकी बातका अनुमोदन किया। धृतराष्ट्रने भी बारम्बार साम्बक्ते वचनोंकी सराइना की और सब लोगोसे सम्मानित होकर धीरे-धीरे सबको किदा कर दिया। तत्पश्चात् हाथ जोड़कर उन ब्राह्मण-देवताका सत्कार किया और गान्धारीके साथ वे फिर अपने महत्वपे कते गये।

#### धृतराष्ट्रका युधिष्ठिरसे धन लेकर उससे भीव्य आदिका श्राद्ध करना

वैद्रामायनम् बढते हैं—राजन् ! तदननार, यत बीतनेयर यज्ञ सबेरा हुआ तो अध्विकानन्दन एका धृतराष्ट्रने विदुर्ज्जाको युधिष्ठरके महत्तमें मेका । एकाकी आज्ञासे म्हालेक्सी विदुरकी युधिष्ठरके पास जाकर बोले—'राजन् । महाराज



पृतराष्ट्र वनवासकी दीक्षा ले खुके हैं, आगामी कार्तिकी पूर्णियाको वे वनकी यात्रा करेंगे। इस समय तुमसे कुछ धन लेना चाहते हैं। उनका विकार है कि महात्रा भीष्म, डोण, सोमदत, बाढ़ीक और अपने पुत्रो तथा मरे हुए सुहटोका आद करें और उनके निमित्त दान दें। तुन्हारी सम्पत्ति हो तो वे जयद्रधका भी आद्ध करना चाहते हैं।' विदुश्तीकी यह बात सुनकर युधिष्ठिर और अर्जुन ब्युत प्रसन्न हुए और उनकी

सराहना करने लगे। परंतु भीमसेनके हदयमें अभिट क्रोध क्या हुआ वा । उन्हें दुर्णीयनके किये हुए अत्याचारोंका स्परण हो आया । जतः उन्होंने किदुरजीको बात नहीं स्वीकार की । अर्जुन उनका मनोभाव ताढ़ गये, इसलिये वे कुछ विनीत होकर बोले—'मैया ! राजा पृतराष्ट्र हमारे ताळ और वृद्ध पुरुष हैं तथा इस समय करवासकी दीक्षा से चुके हैं। जानेके पक्षते वे भीव्य आदि समस्त सुद्धदोका बाद्ध कर लेना चाहते हैं, अतः इसमें आपको सहयोग देना वाश्रिये । सौधान्यकी बात है कि राजा युक्ताङ् आज हमसोगोसे धनकी याचना करते हैं। सजयका उल्लट-फेर तो देशिये। पहले हमलोग जिनसे याचना करते थे, आज थे ही हमारे सामने हाल फैरवते 🛙 । जो सम्पूर्ण धूमकालके राजा हे, वे आज वनमें जाता चारते हैं। अतः आप उन्हें धन देनेके सिवा और कोई विचार यनमें न रतने । उनकी याजना टुकरा देनेसे बढ़कर हमारे रिस्में और कोई कलंककी बात न होगी। उन्हें बन न देनेसे हमें यहान् अवर्यका भागी होना पहेगा। आप राजा युधिप्रिसके बर्जावसे शिक्षा प्रहण करें; क्योंकि बढ़ा भाई ईश्वरके समान संका है।"

अर्जुनकी यह बात सुनकर धर्मराजने उनकी भूरि-भूरि प्रशंसा की। तब भीमसेनने कोधमें भरकर कहा—'अर्जुन! हमलेग स्वयं ही महाला भीम, राजा सोमदत, भूरिअवा, राजर्षि बाड्डीक, महाला प्रेणावार्य तवा अन्य सब सगे-सम्बन्धियोंका आद्ध करेगे। हमारी माता कुन्ती कर्णकी विकटान कर लेगी। राजा बृतराष्ट्रको इसके लिये धन देनेकी आवश्यकता नहीं है। वे उपर्युक्त महानुभावोंका आद्ध न करें, यही सेरा विकार है। क्या तुम्हें उनकी करतूरों भूल गर्यी? वे ही हमारे कुलमें आग लगानेवाले हैं। उनकी बुद्ध इतनी खोटी है कि कपट-चूत आरम्भ कराकर वे विदुरजीसे

950

बार-बार पूछते थे कि इस दावमें हमलोगोंने कितना जीता है ?' भीमको ऐसी बातें करते देख बुद्धिमान् राजा युधिष्ठिपने डॉटकर कहा—'खुप रहो।'

अर्जुनने कहा—भैया ! आप मेरे खड़े और गुरुवन हैं, इसलिये में आपसे कुछ विशेष कहनेका साहस नहीं कर सकता । इतना ही निवेदन करता हूँ कि राजर्षि यूतराष्ट्र हमारे द्वारा सर्वधा सम्मान पानेके योग्य हैं। साधु स्वभाववाले ब्रेष्ठ पुरुष दूसरोंके अपरास्त्रोंका स्मरण नहीं करते। वे सकके उपकारोंको ही याद रखते हैं।

महाला अर्जुनके ये क्वन सुनकर धर्माता युधिहरने विदुरजीसे कहा—'वाचाजी ! आप मेरी ओसने राजा धृतराष्ट्रसे जाकर कह दीजिये कि वे अपने पुत्रोंका झाद करनेके लिये जितना भी धन लेना चाहें, मैं देने को तैयार हूँ। यह धन में अपने भण्डारमेंसे दूंगा। इसके लिये भीमसेनको बु:शी होनेकी आवश्यकता नहीं है।' विदुश्जीसे ऐसा जड़कर धर्मराजने अर्जुनकी बड़ी प्रशंसा की। तब भीमसेन कुछ संकुतित होकर अर्जुनकी ओर कनकियोंसे देखने लगे। यह देश राजा युधिष्ठिर पुनः किंदुरजीसे कहने लगे—'आप राजा धृतराष्ट्रसे यह भी कडियेगा कि भीमसेन्यर यनवासके दुःशोका विशेष प्रभाव पदा है; इसलिये ये डाहक्श जो कुछ कहते या करते हैं, उसका वे खबाल न करें । येरे और अर्जुनके भवनमें जितनी सम्पति है, उसके मालिक महाराज ही हैं। वे अपनी इच्छाके अनुसार उसे सर्च करें और ब्राह्मणोको दान दें। आज वे अपने पुत्रों और सुहदोंके ऋणसे मुक्त हो जापै। येरा यह शरीर और धन—सब उन्होंके अधीन है। इसमें तनिक भी संदेह नहीं है।'

राजा युधिष्ठिरके इस प्रकार कहनेयर बुद्धिमानोमें क्षेष्ठ विदुरने यूनराह्के पास जाकर कहा— माहराज ! मैंने युधिष्ठिरके वहाँ जाकर आपका संदेश कह सुनाया । उसे सुनकर उन्होंने आपकी बड़ी प्रशंसा की । महाकेत्रस्तों अर्जुन को अपना घर, सम्पत्ति और प्राणतक आपकी संवामें समर्पण करनेको तैयार हैं । आपके पुत्र वर्षग्रव युधिष्ठिरकी यो वही स्विति हैं । वे अपना राज्य, प्राण, धन तवा और जो कुछ उनके पास है, सब आपको दे रहे हैं । परंतु महाबाहु धीमसेनने पहलेके समस्त ब्रेशोंका समरण करके वही किटनाईसे आपकी आजा स्वीकार की हैं । वर्षांत्रमा युधिष्ठिर तथा अर्जुनने उन्हें पर्लाभावित समझाकर उनके हदयमें भी आपके प्रति सौहर्द उत्पन्न कर दिया है । वर्षराजने आपसे कहलाया है कि 'भीमसेन पूर्व वैरका स्मरण करके जो कभी-कभी आपके साथ अन्याय-सा कर बैठते हैं, उसके लिये आप इन्पर क्रोध न कीवियेगा ।

प्रांगसंत्रके करु वर्तावके लिये में और अर्जुन दोनों चारम्बार ह्या-चावना करते हैं। आप प्रसन्न हों। मेरे पास जो कुछ है, इसके खामी आप हो हैं। आप जितना वन दान करना चाहते हों, करें। मेरे राज्य और प्राणोंके भी आप ही अधीश्वर हैं। पुत्रोंका बाद कोजिये और ब्राह्मणोंको माफी जमीन दीजिये!' पुविद्वित्तने यह भी कहा है कि 'महाराज पृतराष्ट्र मेरे यहाँसे नाना प्रकारके रह, नौएं, दास और दासियाँ मैंगवाकर ब्राह्मणोंको दान करें।' उन्होंने मुझसे बड़ा है—'विदुरजी! आप दीनों, अंधों और कंगालोंके लिये पिन्न-पिन्न त्यानोंमें प्रचुर अन्न, रस और पानेखेन्य प्रदावाँसे भरी हुई अनेकों बर्मशालाएँ बनवाइये तथा योओंके पानी पीनेके लिये पीसलेका निर्माण कीनिये। साब ही भाँति-भाँतिके अन्य पुण्यकर्मोंका भी अनुहान काजिये।' इस प्रकार राजा पुधिहिर और अर्जुनने मुझसे जो कुछ कहा है, वह सब मैंने सुना दिया। अब इसके बाद जो काम करना हो, उसे बवाइये।'

विदुरके ऐसा कड़नेपर राजा युगराष्ट्रने पाण्डवॉकी बड़ी सराहना की और कार्तिको पूर्णिमापर बहुत बड़ा दान करनेका निश्चय किया । ये युधिष्ठिर राषा अर्जुनके कामसे बहुत प्रसन्न बे । उन्होंने चीच्य आदिके ब्रान्ड्के लिये घोग्य ब्राह्मणी तथा श्रेष्ठ ऋषियोंको हजारोकी संख्यामें निमन्त्रित किया तथा उनके लिये अब्र, पान, सवारी, ओड़नेके क्या, सुवर्ण, मणि, रता, कम्बल, प्राय, लेत, धन, आभूषणभूषित हाथी और घोड़े आदि देनेकी व्यवस्था करायी । तत्पक्षात् मरे हुए एक-एक व्यक्तिका नाम हे-हेकर सबके अंदरवसे उपर्युक्त वस्तुओंका दान किया। होण, धीष्प, सोमदत, बाहीक, राजा दुर्योधन तथा अन्य पुत्रोका और जयद्रव आदि सगे-सम्बन्धियोका नाम उक्तरण करके उन सक्के निमित्त पुरुक्-पुश्चक् दान किया गया। युधिद्विरकी सम्पतिसे उस श्राद्ध-यज्ञमें बहुत-से धन तवा अनेक प्रकारके रखोंकी दक्षिणा दी गयी। धर्मराजकी आज़ासे हिसाब लगाने और लिखनेवाले बहुतेरे कार्यकर्ता वहाँ निरन्तर उपस्थित रहका धृतराष्ट्रसे पूछते रहते थे कि 'बताइये, इन याचकोको क्या दिया जाय ? यहाँ सब सामधी प्रस्तुत है।' उनके मुहसे निकल्जे हो ज्लना दान दे दिया जाता था। बुद्धिमान् युधिष्ठिरके आदेशानुसार सोकी जगह इजार और इजारी जगह दस हजारका दान दिया गया । जिस प्रकार येथ पानीकी बारा बहाकर खेतीको इरी-घरी का देता है, उसी प्रकार राजा धृतराष्ट्रने धनकी वर्षासे समस्त ब्राह्मणोंको तुप्त कर दिया। तदनत्तर, सभी वर्णक लोगोंको भाँति-भाँतिके भोजन और पीनेयोन्य रस प्रदान करके संतुष्ट किया। इस प्रकार उन्होंने पुत्रों, पौत्रों और पितरोंका तथा अपना और गान्धारीका भी

श्राद्ध किया। अनेको प्रकारके कुन देते-देते जब वे बक गये, | महान्-दान-पत्र इस प्रकार पूर्ण हुआ। उसमें रूपातार दस तब उन्होंने उस दानथतको बंद किया । राजा पृतराङ्का वह | दिनोतक दान देकर वे पुत्र और पौत्रोंके ऋगसे मुक्त हो गये ।

## धृतराष्ट्र और गान्धारीका कुन्ती आदिके साथ वन-गमन और कुन्तीका युधिष्ठिर आदिको समझाकर लौटाना

प्रात:काल गान्यारीसहित धृतराष्ट्रने वन जानेकी वैचारी करके पाय्डवोंको बुलाया और उनका प्रजानन् अध्यन्दन किया। **उस दिन कार्तिककी पूर्णिमा थी। उन्होंने घेटके पारंगत** विद्वानीसे यात्राकारकेषित इष्टि करवाकर शत्कल और पुगवर्ग बारण किया और अधिक्षेत्रको आगे काके वे राजमहत्तमे बाहर निकते; फिर ताजा और मॉति-मॉरिके पूरलोसे इस घरकी पूजा करके उन्होंने वन देकर पूजांका सत्कार किया । रारध्वात् सम्बद्धे निदा बतके बल दिये । उस समय राजा पुथितिर हाथ जोड़े हुए काँपने लगे, अस्जिसे उनका गला घर आया और ये ओर-जोरसे बिलना-बिलना-बार रोने लगे। भीषसेन, अर्जुन, नकुल, स्वादेव, विट्टर, सञ्जय, युवुत्सु, कृपाकार्य, धीम्य तथा और भी बहुत-से ब्राह्मण औस् बहाते हुए गद्गादकच्छ होका उनके पीछे-पीछे वाले । आगे-आगे कुन्ती गान्यारीका हत्य पकड़े बाल रही थीं, उनके पीछे आंतोने पट्टी वर्षि गान्धारी



वैरान्यापनवी कहते हैं—राजन् ।तदक्ता न्यारहवे दिन | वी । मान्यारीका हाच कुन्तीके केवेपर वा और राजा सृतराह् गान्यारीके कंबेपर हाच रते निश्चिनतापूर्वक चले जा रहे थे । प्रैपदी, सुच्छा, विष्ठाकृदा, नहा-सा बालक लिये उत्तरा तबा कुतकुलको अन्य श्रियौ जपनी बहुओको साथ रिये राजा पुतरकुके साथ जा रही थीं। ठार समय दुःसके आवेपसे वे कुरराँकी धाँति उद्यक्तरसे विलाप कर रही थीं। उनके रोनेकी आचाज सुनकर चारी ओरसे ब्राह्मण, शतिब, केरप और शुद्रोकी कियाँ भी घर छोड़कर बाहर निकल आयों। जिन रचणियोंने कभी बहुर आकर सूर्य और चन्द्रमाञ्चको नहीं देखा था, वे ही कौरवरात्र शृतराहुके वनमें प्रस्तान करते समय शोकारे व्याकुल होका सुली सतुक्रपर आ गयी थीं।

> तदननार, राजा धृतराष्ट्र वर्धमान नामक द्वारसे होते हुए हरितवादुर नगरसे बाहर निकले। वहाँ पहुँबकर उन्होंने व्यरम्बार आवा करके अपने साथ आने हुए जनसमूहको किहा किया । विदुर और सम्रायने राजांक साथ यनमें जानेका निक्षय कर लिया बा, इसलिये वे दोनों नहीं रवेटे; बिजु कृताबार्य और महारबी युपुत्तुको पुधिहिरके हावों सीपकर <u>क्रमंत्रे</u> लीटा दिया। पुरवासियोके लीट जानेपर राजा युधिप्रिने रनिवासकी विध्योको साथ लेकर शृतराष्ट्रकी आज़ाने लौटनेका विचार किया और वनकी ओर जाती हुई अपनी पाता कुन्तीसे कहा—'मलाजी । आप अपनी ब्युओके साथ नगरको लौट जारूये। मैं महाराजके पीछे-पीड़े काईगा । ये धर्माता नरेश तपसाका निश्चय कर चुके है, इसलिये इन्हें बनमें जाने दीजिये ।' वर्षराजके इस प्रकार कड़नेपा कुन्तीको आँखोमें औस घर आये। तो भी वे गड़करीका हाथ पकड़े बलती ही गर्यी । जाते-जाते ही उन्होंने पुथितिरारे बड़ा-'महाराज ! तुम सहदेवकी कभी उपेक्षा न करना । ये मेरे और तुन्हारे परमधक हैं । संज्ञाममें कभी पीठ न दिसानेवाले अपने भाई कर्मको भी सदा बाद रखना; क्योंकि मेरी ही दुर्वद्भिके कारण वह बीर मुद्धमें मारा गया। बेटा । युद्ध अधारिनीका इदय निश्चय हो लोहेका बना हुआ है। तथी तो आज कर्णको न देखकर इसके सैकड़ों दुकड़े

दान-पुण्य करते रहना। मेरी बहु ब्रीपदीका भी सदा प्रिय करना। भीमसेन, अर्जुन और नकुलका हमेशा लवात रसना; आजसे कुरुकुतका भार तुन्हारे ही कार है। अब मै वनमें गान्यारीके साथ खुकर तपस्रा कहेंगी और अपने इन सास-ससुरके जरणोकी सेवामे लगी रहेगी।'

कुन्तीके ऐसा कहनेपर भाइयोसहित पुधिष्ठिरको बड़ा दुःस हुआ। वे बोड़ी देशतक मौन सहकर कुछ सोचते रहे इसके बाद शोकाकुल होकर मातासे बोले—'माँ ! आपने अवने मनमें यह क्वा ठान लिया ? आपको ऐसा नहीं करना चाहिये। मैं इसके लिये अनुमति नहीं दे सकता। इमलोगीयर कृपा करके लौट चलिये। पहले आपने ही विद्वासके वचनीसे हमें शक्रिय-वर्षके पालनके लिये उत्पादित किया या। पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णके पुरासे आपका विचार सुनकर ही मैंने राजाओंका संहार करके इस राज्यको हस्तगत किया है। कहाँ आपकी वह बुद्धि और कहाँ आजका यह विचार ! हमें क्षत्रिय-धर्मपर स्थित खनेका उपदेश देका आप सर्प उससे गिरना चाहती हैं। घला, हमको, अपनी इस बहुको और इस राज्यको छोड़कर आप उस दुर्गम क्यमें कैसे रह सकेंगी ? अतः हमारे क्यर कृपा कीजिये।'

अपने पुत्रके ये अञ्चगदगद क्वन सुनकर कुत्तीके नेत्रोपे भी औंसु उमड़ आये; तो भी वे रुक न सकी, आगे बड़ती ही गयीं। तब भीमसेनने बड़ा—'माताजी । सब पुत्रोंके जीते हुए इस राज्यको भोगनेका अवसर आया और राजधर्मीक पालनकी सुविधा प्राप्त हुई तो आपकी चुद्धि कैसे बदल गयी ? क्या कारण है कि आप हमें छोड़कर वनको जना चारती है ? जब वनमें ही रहना वा तो बालक-अवस्थामें हफ्लोगोंको और द:ख-शोकमें इबे हुए इन महाकुमारोंको आप नगरमें क्यों ले आची ? माँ ! हमलोगोंपर प्रसन्न होडवे और बलपूर्वक प्राप्त की हुई राजा युचिष्टिस्की राजलङ्गीका

नहीं हो जाते। तुम अपने भाइयोंके साथ उसके लिये | उपभोग कीजिये।' यह सुनकर भी कुन्ती वनवासके निक्षयसे विव्यलित न हाँ। उनके पुत्र नाना प्रकारसे विलाप करते रहे; किंतु उन्होंने उनकी बात नहीं मानी। सासको इस प्रकार बनवासके लिये काती देख प्रीपदीका भी मुँह बदास हो गया और वह सुमझके साथ रोती हुई कुन्तीके पीछे-पीछे जाने लगी। कुन्तीकी बुद्धि बड़ी ही केवी थी। वे वनवासका निक्कष कर चुकी बीं, इसलिये अपने रोते हुए पुत्रोंकी ओर बारबार देलकर भी वे टार-से-मस न हुई--आगे बढ़ती ही चली गयी। पाष्ट्रव भी अपने सेवकों और अनःपुरकी क्रियोंके साथ उनके पीछे-पीछे जाने रुगे । यह देख कुन्तीदेवी आंसु पॉडकर अपने पुत्रोसे बोली—'महाबाहो ! तुन्हारा कहना टीक है। पूर्वकालये तुम नाना प्रकारके कष्ट उठा रहे थे, इसलिये मैंने तुम्हें युद्धके लिये उत्साहित किया था। जूएमें वन्तरा राज्य कीन किया गया था, तुम सुखसे भ्रष्ट हो चुके बे: और तुनारे ही बन्यू-बान्यच तुन्हारा तिरस्कार करते थे; इसल्डिये मैंने तुन्हें युद्धके लिये उत्साह प्रदान किया था। पाणुकी संतान किसी तरह नष्ट होनेसे बच जार और तुम सब भाइयोंके सुवशका नाश न होने पावे-इस ब्रोइयसे ही मैंने तुन्हें बुद्धके तिये उकसाया वा (उसमें मेरा कोई व्यक्तिगत स्कर्ष नहीं था) । मैं अपने स्वामी महाराज पाण्डुके विशाल राज्यका सुक्त भ्रोग जुकी है। बढ़े-बढ़े दान और विधिसत् सोम-रान भी कर सुकी हैं। मैंने अपने लाभके लिये ब्रीकृष्णको प्रेरित नहीं किया वा। विदुलको वचन सुनाकर जो उनके द्वारा तुम्हारे पास संदेश भेजा बा, वह सब तुम्हारी रहाके खेरवसे ही किया गया था। बेटा पुथिष्टिर ! अब मैं तपत्याके हारा अपने पतिके पवित्र लोकमें जाना चाईती हैं, अतः वनवासी साम-समुरकी सेवा करके तप्रके द्वारा इस शरीरको सुला डार्लुगी। तुम भीमसेन आदिके साथ लॉट बाओ । मैं आजीवाँद देती हैं—तुम्हारी बुद्धि वर्ममें लगी रहे और तुम्हारा इदय अत्यन्त उदार हो।'

## गान्धारी और धृतराष्ट्र आदिका गङ्गा-तटपर विश्राम करते हुए कुरुक्षेत्रमें पहुँचकर घोर तपस्या करना

वैशम्पायनमां कहते हैं—जनमेजच ! कुन्तीकी कत सुनकर पाण्डव बहुत लाजत हुए और उन्हें लोटानेमें सफल र होकर राजा धृतराष्ट्रकी प्रदक्षिणा एवं प्रणाम करके ब्रीपदीसमेत नगरको साँट पड़े। तदकता यूनराङ्ग्ने गान्यारी और विदुरका सहारा लेकर कहा—'गान्यारी ! युधिहिरकी माता कुन्तीको लोटा दो । युधिद्विर केल कह से हैं, वह सब ठीक ही है। यह राज्यमें रहकर भी खड़े-बड़े दान और तप कर सकती है। वह कुन्तीकी सेवा-शूलुवासे में ब्यून संतुष्ट हूँ. इसरित्ये अन तुम इसे घर लौट जानेकी अद्या दो ।' राजाके ऐसा कवनेपर गान्यारीदेवीने कुलीसे उनका संदेश सुनः दिख और अपनी ओरसे भी उन्हें लोटनेके लिये विशेष कोर दिया; किंतु धर्मपरायणा सती कुलीदेवी वनवासके लिये दृढ़ निश्चय कर मुकी थीं, अतः गान्यारी वन्ते किसी प्रकार लोटा व सकीं। कुरुकुलको क्षियों कुन्तीका यह दुव निश्चय जानकर पाण्डवीको निराञ लौटते देस फूट-फूटकर रोने लगी। जब बहुओंके साथ समान पाष्प्रव लीट तथे, तो राजा पुतराष्ट्र बनकी ओर चल दिये। उस समय पाष्प्रय अत्यन्त दीन और यु:गा-योकमें मध हो रहे थें। उन्होंने बाहनीयर बैठकर सियाँसदित भगरपे प्रवेश किया । उस दिन बालक-कृद्ध और क्षियोसहित सारा हस्तिनापुर नगर हर्ष और आरब्दसे रहित. उत्सवज्ञून्य — उदास-सा हो गया वा। किसीके मनमें उताह नहीं रह गया था। कुन्तीके बिना बेखारे पाण्क्रवीकी दला तो बिना गायक जाव्योंकी-सी हो गयी ही।

तथा, राजा प्रताष्ट्रने उस दिन बहुत दुरतक यात्रा करनेके पक्षात् गङ्गाके तटपर निवास किया। वहकि त्रपोयनमें बेदवेता ब्राह्मणोद्धारा विविपूर्वक प्रकट की हुई आग यत्र-तत्र प्रन्यलित हो रही थी । युद्ध राजा चृतराष्ट्रने भी अफ्रिको प्रकट किया और उसकी विकिन्नत् आराधना करके उसमें आहुति डाली। फिर सूर्यदेवको संध्याके समय अस होते देख उनका उपस्थान किया। इसके बाद खिदुर और सञ्जयने राजांके लिये कुशोंकी शब्बा विका दी। उनके पास ही गान्यारीके लिये भी एक पृथक् आसन लगा दिया। उत्तय व्रतीका पालन करनेवाली कुत्ती भी गान्धारीके निकट कुशासनके ऊपर सोवीं और उसीमें उन्होंने सुल माना । विदुर आदि भी राजासे उतनी ही दूरपर सोये, जहाँसे उनकी आवाज सुनायी दे सके। यज्ञ करानेवाले ब्राह्मण तथा राजाके साथ आये हुए अन्य वित्र यद्यायोग्य स्वानपर सोये। उस



[ आश्रमवासिकपर्ध

तयोकनमें पुरुष-पुरुष प्राद्धाण स्वाच्याच करते से और नहीं-नहीं अधिहोत्रको आग प्रजातिन हो रही थी। इससे वह एति वन रुपेगोंको बड़ी आवन्द्रदायिनी जान पही। रात बीत जानेपर प्रातःकाल उठकर सब लोगोने पूर्वाह-कातको किया पूरी की और विधिपूर्वक अभिक्षेत्र करके सक-के-सब उत्तरदिशाकी और क्रमशः आगे बढ़े। किसीने फोजन नहीं किया था ! सब त्येग उपवास-जतका ही यालन कर रहे थे।

कर्ननार, (दिन व्यतीत होनेपर) तिदुरश्रीके कहनेसे गना पृतराहूने पुरुषात्मा पुरुषोक्ते रहनेयोग्य भागीरश्रीके पवित्र तटपर निवास किया। वहाँ कनवासी ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैत्र्य और शुद्र बहुत बड़ी संख्यामें एकत्रित होकर राजासे मिलनेको आये। उनसे घिरे हुए राजा धृतराङ्गने नाना प्रकारकी बातचीत करके सबको प्रसन्न किया और ब्राह्मणी तवा उनके शिष्पोका विधिवत् पूजन करके उन्हें विदा किया। तत्पक्षात् सार्वकालमें गजा तथा बद्दास्विनी गान्धारीदेवीने गङ्गानीके जलमें प्रवेश करके विधिवत् सान किया और बिदुर आदि अन्य सब त्येगोने भी यङ्गाके भिन्न-भिन्न घाटोपर डूबकी लगाकर संध्योपासन आदि समल शुभ क्रियाएँ पूर्ण कीं। सान आदि कर लेनेके पश्चात् अपने बूढ़े श्वशुर धृतराष्ट्र

और गान्यारीदेवीको कुत्तीदेवी गङ्गके किनारे से आयाँ। वहाँ यज्ञ करानेवाले ब्राह्मणीने राजाके लिये एक वेदी तैयार की, जिसपर अग्निकी स्वापना करके उन्होंने विधिवत् अभिन्नेत्र किया। इस प्रकार नित्यकर्मेसे नियुत्त होकर राजा धृतराष्ट्र इन्द्रियसंयमपूर्वक नियमोका पालन करते हुए अपने अनुयायियोसहित गङ्गातटसे बलकर कुरुक्षेत्रमें जा पहुँचे और वहाँ एक आवमपर जाकर राजर्षि प्रतापुपसे मिले । वे राजर्षि पहले केकबदेशके राजा थे। अपने पुत्रको राजनिकासनपर विठाकर स्वयं बनमें चले आये थे। धुसराष्ट्र उन्हें साथ लेकर महर्षि व्यासके आसमपर गये और वहाँ उन्होंने व्यासजीको विधिवत् पूजा की। तत्पशात् उससे वनवासकी दोक्षा लेकर वे शतयुपके आसमपर ही आकर रहने लने । महामति राजा शतपूर्व व्यासनीकी आज्ञासे वृतराष्ट्रको वनमे स्ट्रनेकी सम्पूर्ण विधि बतला दी । अब महामना बृतराष्ट्र स्वयं भी तप करने लगे और अपने अनुवरोको भी तपावामें लगा दिया। गान्यारी देवी भी कुलीके साथ बल्कल और मृग्छाला धारण कर युत्तराष्ट्रके समान ही बतका पालन करने लगी। दोनों सियाँ इन्हियोंको अपने अधीन करके मन, वाजी, कर्म तथा नेजोंके द्वारा भी कटोर तपस्पा करने लगीं। राजा स्वराष्ट्रके शरीरका मांस सुल गवा। वे अस्थि-वर्यावदिष्ट होकर मस्तकपर जटा और इसीस्पर मुनदाला तथा अन्कल धारण किये यहर्षियोंकी यांति तीत्र तपरावार्षे प्रवृत्त हो गये। उनके



वितका सम्पूर्ण योड दूर हो गया था। धर्म और अर्थके ज्ञाता तथा काम बुद्धिवाले विदुरजी भी सक्कपसंतित वल्कल और बीर बन्न धारण किये गान्यारी और धृतराष्ट्रकी सेवामें लगे रहते तथा मनको बदामें करके दुर्बल दारीरसे धोर तपस्था किया करते थे।

#### नारदजीका धृतराष्ट्रसे तपस्याका महत्त्व वतलाना और पाण्डवोंका धृतराष्ट्रके पास जानेकी तैयारी करना

वैद्यामायनजी कहते हैं—जनमंत्रय ! तदन्तन, राजा पृतराष्ट्रमें मिलेनेके लिये नारद, पर्वत, महातपन्ती देवल, विष्योसित महर्षि व्यासजी तथा अन्यान्य सिद्ध महर्षि वहाँ आये । परम धार्मिक राजविं शत्तपूप भी उनके साथ प्रधारे थे । कुन्तीदेवीने उन सबका विधिवत् स्वागत-सत्कार किया और ये ऋषि भी कुन्तीकी सेवा और तपस्तासे बहुत संतुष्ट हुए । उन्होंने राजा धृतराष्ट्रका मन लगानेके लिये अनेको धार्मिक कथाएँ सुनायीं । सब कुछ अत्यक्ष देखनेवाले देवीं नारदने किसी कथाके प्रसंगमें यो कहना आरम्प किया— 'राजन् ! राजविं शत्तपूपके पितायह महाराज सहस्रवित्य केकपदेशके राजा थे । जहीने अपने परम धार्मिक ज्येष्ट पुत्रको भय नहीं मानते थे । उन्होंने अपने परम धार्मिक ज्येष्ट पुत्रको गुज्य देकर त्यस्या करनेके किये बनमें प्रवेश किया और वहाँ तीज तपस्याका अनुहान करके इन्हलेकको प्राप्त किया। तपस्यासे उनके सारे पाप पास हो गये थे। मैंने इन्हलेकमें आते-जाते उन परम प्रसन्न राजिंको अनेकों बार देखा है। इसी प्रकार फनदक्के वितामह राजा शैलालय भी तपस्याके कालों ही इन्हलेकको गये हैं। राजा पृष्ठ इन्हके समान पराक्रमी थे, उन्होंने भी तपस्या करके खर्गलोकको प्राप्त किया था। मान्याताक पुत्र राजा पुरुकुल्लने भी इसी वनमें तपस्या करके बहुत बड़ी सिद्धि प्राप्त की है। परम धार्मिक राजा शहरलेमाने भी इसी तपीयनमें तपस्या करके खर्ग प्राप्त किया था। तुम भी इस तपीयनमें आकर तपस्या कर रहे हो, अतः महर्षि व्यासजीकी कृपासे तुन्हें भी परम दुर्लभ एवं उत्तम गति प्राप्त होगी। तपस्या पूर्ण होनेपा तुम अञ्चाद तेकारे सम्पन्न होकर गान्यारीके साथ उपर्युक्त महात्याओंकी ही गतिको प्राप्त करोगे। राजा पाण्डु कर्मने इन्द्रके पास खकर सदा तुन्हारा स्नरण किया करते हैं। वे अवदय तुन्हारा कल्याण करेगे। तुन्हारी और गान्यारीकी सेवा करनेसे तुन्हारी यहानियों वधू कुन्ती भी अपने पतिके लोकमें पहुँच जायगी। यह युविष्ठिरकी जननी है और युधिहार सनाहन वर्मक साहतद स्वस्तप हैं (अत: इसकी सदगतिमें तिनक भी संदेह रही है)। यह सब हम दिव्यदृष्टिसे देख रहे हैं। विदुस्की महत्त्वम युविष्ठिरके द्वारीरमें प्रवेश करेंगे और सञ्जय इन्होंका किन्दन करनेके कारण यहाँसे सीचे वर्गको कर्मने व्यवदेश।

पह सुनकर महात्मा राजा मृतराष्ट्र अपनी पत्नीके साथ बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने नारदानिकं वचनीकी प्रदांसा करके उनकी विशेष पूजा की। वदनन्तर, समस्त ब्राह्मणीने अस्तत प्रसन्न होकर नारदानिका बहुत ही आदर-सम्तार किया। इसके बाद राजर्षि सत्तपूपने नारदानीजे कहा—'धगवन् ! आपसी बाते सुनकर पहाँ वैट हुए सब लोगोकी, कुरुराज मृतराष्ट्रकी तथा मेरी भी तपस्ताविषयक अद्धा बहुत वह नथी है। इस समय में राजा धृतराष्ट्रके सम्बन्धमें आपसे इन्छ पूजना बाहता है। आप सम्पूर्ण वृत्तानोको टीक-टीक जानते हैं। मनुष्मीको जो तरह-नरहकी गति प्राप्त होती है, उसे आप अपनी विष्णवृद्धिकं हारा प्रत्यक्ष देखते हैं। आपने अनेक्टे राजाओंकी इन्हरोक-प्राप्तिका वर्णन किया, किन्नु यह व्ही बतलामा कि ये राजा धृतराष्ट्र किस लोकको जावेगे। इन्हें कम और किस लोककी प्राप्ति होगी, इस बातको में सुनना बाहता है; अतः आप ठीक-ठीक बतानेकी कृत्या करें।'

शतपूरके इस प्रकार प्रश्न करनेपर दिख्य दृष्टिसम्बद्ध भग्नतपसी देवपि नारदने उस समाणे सबके पनको सुग्ननेवासी बात कही—'राजों ! मै एक बार पूपरा-रिस्ता इन्हरतेकमें गया और वहाँ श्रवीपति इन्ह्र तथा राजा पाण्डमें पिता ! यहाँ राजा पृतराष्ट्रकों इस कठोर तपस्त्राके विषयणे ही बात चल रही थी । उस समय सास्त्रद्ध इन्ह्रके मुक्तसे मैंने यह सुना था कि अभी राजा पृतराष्ट्रकों आयु तीन वर्ष बाकी है, उसके समाप्त होनेपर ये गान्यारीके साथ कुनेरके लोकको जायेगे और वहाँ राजराज कुनेरसे सम्मानित होकन विधानके हारा देव, गन्मर्थ तथा राक्षसोंके लोकोंने लोकानुसार विचरते रहेंगे । तपस्त्राके हारा इनका सारा पाप धस्त हो बायमा । यह देवताओंका गुप्त विचार है; पांतु आप लोगोपर प्रेम होनेके कारण मैंने इसे प्रकट कर दिवा है । आपलोग वेदके धनी हैं और तपस्त्रासे निष्पाप हो चुके हैं (कट: आपके सामने इस ख्त्यको प्रकट करनेमें कोई हर्ज नहीं है)।'

देवर्षिके ये मधुर क्वन सुनकर वे सब लोग बहुत प्रसप्त हुए और एक पृत्रसङ्खो भी इससे कहा हुएँ हुआ। इस प्रकार वे सनीबी महर्षिगण अपनी कवाओसे यृतसङ्खो संतुष्ट करके सिद्ध निका आलय लेकर इच्छानुसार विभिन्न स्वानीको कते गये।

इधर, पान्दक्षोग युतराङ्को वनमें क्ले जानेसे बहुत टु-स्त्री हो गये थे। उन्हें माताके विक्रोहका भी वाष्ट्र सता रहा बा। पुरवासी यनुष्य भी भृतराष्ट्रके लिये निरन्तर शोकायप्र एतं थे। ब्राह्मकारोग सदा राजा धृतराष्ट्रके सम्बन्धमें इस प्रकार वर्षा करते थे—'हाद ! हमारे बुढ़े महाराज निर्जन बनमें कैसे खते होंगे ? महाभागा गान्यारी तथा कुन्ती भी किस तरह दिन विताली होगी ?' पान्कवर्षिक शोककी तो कोई सीमा ही नहीं थी। उन्हें अपनी बूढ़ी माताके लिये इतनी विन्ता हुई कि वे अधिक कालतक नगरमें नहीं रह सके। वृद्ध पिता कृतराष्ट्र, महाचाना गान्धानीदेवी तका परम कुद्धिमान् विदुरजीकी विशेष चाद आनेसे उनका मन न राजकाजमे लगता बा, न क्रियोरी; बेद्यध्ययनमें भी उनकी प्रश्रुति नहीं होती थी। निरन्तर किनामें दूवे रहनेके कारण वे तनिक भी कान्ति नहीं पाते थे। क्लेकने मानो तनके हदयमें घर बना लिया या । किसी भी बशुक्ते पाकर के प्रसन्न नहीं होते ये । कोई आकर वार्वात्सय करता तो भी ये उसकी किसी प्राठपर ब्यान नहीं देते थे, पानो इनकी सुध-बुध स्तो गयी हो। एक दिन अपनी माताकी याद करके वे परस्पर याँ कहने लगे-'डाय ! मेरी माँ कुन्ती अत्यन्त दुर्वत हो गयी हैं। वे उन दोनों बुहोंको केसे निभाती होगी ? शिकारी जन्तुओंसे भरे हुए जंगलमें आक्रमहोन राजा बृतराष्ट्र अपनी पत्नीके साथ अकेले कैसे रहते होंगे ? जिनके बान्यत मारे गर्व हैं, वे महाभागा गान्यारीदेवी उस निर्जन करमें अपने अंधे और बूढ़े परिकी सेवा किस प्रकार करती होगी ?' इस प्रकार वात करते-करते उनके धनमें बड़ी उत्कारता हो गयी और उन्होंने पृतराष्ट्रके दर्शनकी इच्छामे कनमें जानेका विचार किया। उस समय सम्देवने राजा युविष्ठिरको प्रणाम करके कहा—'भैवा ! जान पहला है आपका मन तपोवनमें जानेको उत्सुक हो रहा है—वह बड़ी खुड़ीकी बात है। मेरी तो जहुत दिनोंसे वहाँ करनेकी इत्या थी, पर आपके संकोचवश में स्व्हरूपमे वह नहीं पता था। शौधायमे वह अवसर अपने-आप उपस्थित हो गया। पाता कुन्ती तपस्थामें स्तरी होंगी, उनके सिरके बाल जटाके क्यमें परिवात हो गये होंगे और ज्नका वृद्ध शरीर कुश और कासके आसनींपर शयन

करनेके कारण क्षत-विक्रत हो गया होगा; उनका दर्शन पाकर मैं अपना अहोभाग्य समझूँगा।'

सहदेवकी बात सुनकर प्रैप्यदिकी एकका सतकार करके उन्हें प्रसन्न करती हुई बोली—'नाय! मुझे अपनी सासके दर्शन कल होंगे ? क्या ये अभीतक जीवित हैं ? जीते-जी उनके करणोंका दर्शन करके मुझे बड़ी प्रसन्नता होगी। अन्त:पुरकी सभी बहुए करने जानेके लिये पैर आगे बहाये सड़ी हैं; सबके पनमें कुन्ती, गान्यारी और ससुरजीके दर्शनकी प्रकण्ठा है।'

ह्रीपदीके ऐसा कहनेपर राजा पुथिष्टिग्ने समस्त सेनापतियोंको बुलाकर कहा—'तुमलोग कहन-से रब और हाथी-धोड़ोंसे सुसजित सेनाके कृत्र करनेकी तैयारी करो । मैं बनवासी महाराज यृतराष्ट्रका दर्शन करनेके लिये कहुँगा ।' इसके बाद उन्होंने रनियासके अध्यक्षीको आज्ञा दी—'तुम सब लोग घोति-घाँतिक वाहनी और पालकियोंको हजारोंकी

संस्थामें तैयार करो । (आवस्यक सामानीसे लये हुए) छकड़े, याजार, दूकाने, लजाना, कारीगर और कोपाध्यक्ष—ये सब कुनक्षेत्रके आक्रमकी और रखाना हो जाये। नगरवासियोंमेंसे भी जो कोई महाराजका दर्शन करना चाहता हो, उसे बेरोक-टोक मुक्यिपपूर्वक और सुरीक्षतक्ष्मसे चलने दिया जाय। पाकशालके अध्यक्ष और रसोड़ये भोजन बनानेके सब सामानो तथा मॉर्ल-मॉलिक महत-भोज्य पदार्थोंको छकड़ोंपर लादका ले चले। नगरमें घोषणा करा दिया जाय कि 'कल सबेर पाल की जायगी, इसलिये चलनेवालोंको विलम्ब नहीं करना चाहिये।' मार्गमें इमलोगोंके टहरनेके लिये आज ही कई तराके डेरे तैयार कर दिये वाये।' इस प्रकार आजा देकर सबेरा होते ही भाइजोसिहत राजा युधिहरने की और यूढ़ोंको आगे करके नगरसे प्रत्यान किया। बाहर जाकर पुरवासी मनुष्योंकी प्रतीक्षा करते हुए वे पांच दिनोतक एक ही स्थानपर जिके रहे। किर सबको साथ लेकर वनमें गये।

#### पाण्डवाँका परिवारसहित कुरुक्षेत्रमें पहुँचकर धृतराष्ट्र आदिका दर्शन करना तथा सञ्जयका ऋषियोंसे उनका परिचय देना

वैशाम्यक्तमी काले हैं—राजन् ! तदस्तर, राजा युविद्विरने लोकपालोंके समान पराक्रमी अर्जुन आदि धीरोंद्वरा मुरक्षित सेनाको कृत्व करनेकी आज्ञा दी। आज्ञा पाते ही सब लोग चल दिये । कुछ लोग स्वारियोसे जा खे में और कुछ लोग पैदल। कोई म्यान् वेगराली फोड़ोपर, कोई प्रश्वरित अधिके समान दमकते हुए सुवर्णयय रखीया, कोई गजराजीपर और कोई कैटोपर सवार होकर वात्रा करते थे। नगर और प्रानाके रहनेवाले मनुष्य भी युतराङ्गका दर्शन करनेके लिये नाना प्रकारकी सर्वारचोसे राजा युधिष्ठिरके पीक्षे-पीक्षे गये । राजाके कवन्तनुसार सेनायति कृप्तचार्यं भी भेगाको साथ लेकर आप्रमकी ओर चल दिये। कुरुराज पुथिष्ठिर अनेको ब्राह्मणोसे पिने पुए यात्रा कर रहे थे। उस समय अनेको सूत, नागच और वंदोजन उनको लुनि करते चलते थे। उनके मस्तकपर क्षेत्र इन्न तना हुआ वा तथा र्राक्षयोकी जाूत बड़ी सेना उनके साथ चल रही थी। पर्यकर कर्म करनेवाले भीमसेन पर्वताकार गवराजीकी सेनाके साथ जा रहे थे। उन गजराजोंकी पीठपर अनेको पना और आयुध सुसजित किये गये थे। माडीकुमार नकुरू और सहदेव घोड़ोंपर सवार थे। महातेजस्वी नितेन्द्रिय अर्जुन सफेद घोड़ोसे जुते हुए दिव्य रवपर, जो मूर्यके समान देवीपामान हो रहा वा,

सवार होकर राजा चुचिछिएका अनुसरण करते थे। होपदी आदि कियाँ भी जिल्लाओंने बैठकर गरीबोको असंख्य धन जीटती हुई जा रही थीं । रनिवासके अध्यक्ष सब ओरसे इनकी रहा कर से थे। पान्कवोकी उस सेनामें रच, हाबी और घोड़ोंकी अधिकता थी। उसमें कहीं वेणु कर रहा था और कहीं बीगा । इन वाद्योंकी तुमुल व्यनिसे युक्त होनेके कारण उसकी बड़ी डोंचा हो रही बी। कुरुवंती वीर नहियोंके रमणीय तटों तथा अनेकों सरोक्रोपर पहाय प्रातन हुए क्रम्याः आगे बढ़ते गर्वे महातेजस्वी युयुत्सु और पुरोहित धीय पुनि पुधिष्ठिरके आदेशसे हस्तिनापुरमें ही रहकर नगरको रक्षा करते थे। ठकर, राजा युधिष्ठिर क्रमशः चलते-बलते परम पवित्र यमुना नदीको पार करके कुरुक्षेत्रमें जा पहुँचे और वहाँ दूस्से ही उन्होंने राजर्षि शतपूप तथा कुरुवंशी कृतराष्ट्रके आञ्चयको देखा। इससे सब लोगोंको बड़ी प्रसन्नता हुई । समस्त पाष्ट्रव अपनी-अपनी सवारियोंसे उतर यहें और दूरते ही पैदल बलका बड़ी विनयके साथ राजाके अक्तमपर आदे। साथ आये हुए समस्त सैनिक, राज्यके निवासी मनुष्य वक्त कुरुवंशके प्रधान पुरुषोकी खियाँ भी वैदल ही आसम्बद्ध गयी। यूतराष्ट्रके उस पवित्र आसमपर सब ओर मृगोंके झुंड दिखायी दे छो बे और केलेका सुन्दर

वद्यान बहाँकी शोधा बढ़ा खा। पाष्ट्रवलोग ज्यों ही आश्रममें पहुँचे, त्यों ही बहुत-से ज़तकारी तपत्वी कौतुहलका उन्हें देखनेके लिये वहाँ एकजित हो गये। राजा युधिहितने आँखोमें आँसू भरकर उन तपत्रिवयोंसे पूछा—'मुनिवरो ! हमारे ज्येष्ठ पिता इस समय कहाँ गये हैं ?' उन्होंने उत्तर दिया—'राजन् ! वे सान करने, फूल लाने तथा कलकमें जल भरनेके लिये यमुनाके तटपर गये हैं।'

यह मुनका उन्होंके बताये हुए मार्गसे वे सब-के-सब पैदल ही यमुना-तटकी ओर चल दिये। कुछ दूर जानेपर उन्हें पुतराष्ट्र आदि सब लोग दूरसे आते दिलायी दिये। फिर तो समस्त पाण्यव पिताके दर्शनकी इच्छासे बड़ी तेजीके साव बलने लगे। सहदेव तो बड़े संगसे दोड़कर कुन्तीके पास जा पहुँचे और माताके चरणोमें पड़कर फूट-फूटकर रोने लने। अपने प्यारे पुत्रको देखकर कुन्तीके मुखपर भी असिओकी धारा बह चली और उन्होंने सहदेवको दोनों हाचोसे उठाकर ष्ठातीसे लगा लिया। तदननार राजा युधिहिर, भीमसेन, अर्जुन और नकुरनको देशकर वे बड़ी ज्ञावलीके साथ उनकी ओर चर्ली । माताको आती देश पाण्डवीने पृच्छीपर माचा टेककर उन्हें प्रणाय किया। तत्पक्षात् अपने नेजीके आँसू पोष्ठकर उन्होंने गान्धारीसहित राजा धृतराष्ट्र और माता कुनीके चरणोका विधिवत् स्पर्ध किया तथा उन सबके हाथसे जलके भरे हुए कलक स्वयं के लिये। उस समय रनिवासकी सियों तथा नगर और प्रान्तके खनेवाले अन्य सोगीने धृतराष्ट्रका दर्शन किया और राजा युधिप्रिरने सब स्त्रेगोंका नाम और गोत्र बतलाकर परिचय दिया। परिचय पाकर धृतराष्ट्रने भी उन सबका सत्वार किया और उन सबसे धिरकर थे आनन्दके औसू बहाने लगे। उस समय उन्हें ऐसा जान पड़ा, मानो में पहलेकी भौति हो हालिनापुरके राजमहरूमें बैठा हूँ। तदनसर ब्रीपदी आदि बहुओने गान्यारी और कुन्तीसहित राजा धृतराष्ट्रको प्रणाम किया और उन्होंने भी ठनको आशीर्वाद दिया। इसके बाद वे सक्के साथ सिद्ध और चारणोंसे सेवित अपने आश्रमपर आये। उस समय उनका आश्रम तारोंसे भरे हुए आकाशकी मॉर्ति दर्शकोसे भरा मा।

राजा धृतराष्ट्र जब युधिष्ठिर आदि याँचों धाइवोके साम आश्रममें विराजमान हुए, उस समय वहाँ अनेको देशोंसे आये हुए महान् धाम्यशासी तपस्वी पाष्ट्रजोंको देखनेके लिये पथारे हुए थे। उन्होंने पूछा—'यहाँ आये हुए खोगोंमें महाराज युधिष्ठिर कौन हैं? धीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव और यशस्विनी ग्रीपदी देवी कौन हैं? हमस्त्रेग इन सबका परिचय जानना चाहते हैं।'

उनके इस प्रकार पूछनेपर सङ्घयने समस्त पाण्डवा तथा द्रौपदी आदि कुरुकुरस्की क्षियोंका परिचय देते हुए कड़ा—'वे जो सुवर्णके समान गोरे और ऊँची कदवाले हैं, विनकी नासिका नुकीली और नेत्र बड़े-बड़े एवं कुछ लालिया लिये हुए हैं, ये सिंहके समान बैठे हुए कुरुराज युधिहिर हैं। जो मतवाले गजराजके समान चलनेवाले, तपाधे हुए सोनेके समान गौरवर्ण तथा मोटे और चौड़े केथेवाले हैं, किनको भुकाएँ मांसल और विशास है—इनका नाम घीयसेन है। इनके पास जो ये महान् धनुर्धर और ह्याम रंगके तरुग दिसावी देते हैं, जिनके कंधे सिंहके समान कैसे और रेत्र कमलदलके समान विद्याल है, ये बीरवर अर्जुन है। कुन्तीके पास को दो ब्रेष्ठ पुरुष बैठे दिखाची देते हैं, ये एक ही साथ उत्पन्न हुए नकुल और सहदेव हैं। रूप, बल और शीलमें इन क्षेत्रोको समानता कानेवाला संसारमें दूसरा कोई नहीं है। ये नील कमलके समान एवाम रंगबाली सुन्दरी, जो मृतिमती लक्ष्मी तथा वेजताओंकी देवी-सी जान पड़ती हैं, महारानी होंपड़ी हैं। इनके पास जो ये सुवर्णसे भी उत्तम कान्तिवाली देवी चन्द्रधाकी मूर्तिमती प्रधा-सी विराजमान हो की हैं, ये अनुपन प्रधावशाली बक्तधारी घगवान् श्रीकृष्णकी बहिन सुष्ट्या है। उबर, जो विशुद्ध सोनेके रंगवाली सुन्दरी देवी बेठी हैं, वे नाप-राजकन्या उल्लूपी हैं तथा जिनके शरीरका रंग नृतन मधूक-पुष्पोकी शोधाको मात कर रहा है—वे गडकुमारी विज्ञाद्वरा है, से दोनों भी अर्जुनकी ही पक्षियाँ हैं। यह जो इन्होंबरके समान इयाम वर्णवासी राजपहिला विराजमान है, यह श्रीकृष्णके साथ टक्कर लेनेका होसला रक्तनेवाले राजसेनापतिकी बहिन और भीमसेनकी पत्नी है। साथ ही वह जो सम्पाके समान गीर कर्णवाली सुन्दरी बैठी हुई है, यह मगधराज जरासन्यकी कन्या एवं माडीकुमार सहदेवकी भागां है। इनके पास जो नील कमलके समान स्थाम रंगवाली महिला है, वह मछीके ज्येष्ठ पुत्र नकुलकी पत्नी है और यह जो तपाये हुए कुन्दनके समान गोरे रंगवाली तसणी गोदमें बासक लिये बैठी है, यह राजा विराटको कन्या एवं अभिमन्युको धर्मपत्री उत्तरा है। इनके सिवा, ये जितनी सिवाँ सफेद चाटर ओड़े विश्ववादेषमें बैठी हुई हैं, जिनके सीमन्त सिन्दूरज्ञून्य दिसायी देते हैं—ये सब दुर्योधन आदि सो भाइयोकी पविर्या और इन बूढ़े महाराजकी पुत्र-बच्चाँ हैं। इनके पति और पुत्र रणमें मारे जा चुके हैं। महर्षियो ! आपके प्रश्नके अनुसार मैंने इनमेंसे मुख्य-मुख्य व्यक्तियोंका परिचय दे दिवा।'

स्रोलकर आश्रमकी सीमाके बाहर पढ़ाव ब्राल दिवा तथा | मिलकर कुशल-समाचार पूछने लगे ।

इस प्रकार सञ्चयके मुलसे सबका परिचय पाकर वे | बी, वृद्ध और बालकीका समुदाय छावनीमें सुरापूर्वक सभी तपस्री चले गये। पाण्डबोके सैनिकोने वाहनोको विकाम तेने लगा। उस समय राजा युतराष्ट्र पाण्डबोसे

# धृतराष्ट्र और युधिष्ठिरकी बातचीत तथा विदुरजीका युधिष्ठिरके शरीरमें प्रवेश

भृतराष्ट्रने पूछा-युधिष्ठिर ! तुम नगर और प्रान्तकी समस्त प्रजाओं तथा भाइयोंसहित बुजालसे हो हो न ? तुन्हारे आश्रपमें रहकर जीवन-निर्वाह करनेवाले मन्त्री, नौकर-बाकर और गुरुवन नीरोग हैं न ? क्या वे तुम्हारे राज्यमें बेस्स्टके रहते हैं ? क्या तुम प्राचीन राजर्षियोसे सेवित पुरानी रीति-नीतिका पालन करते हो ? अन्यायमे तो अपना सजाना नहीं भरते ? क्षष्ठ, मित्र और उदासीन पुरुवोंके साथ यधायोग्य बर्तात करते हो न ? क्या तुम्हारे सामाव और बर्तावसे ब्राह्मण संतुष्ट रहते हैं ? पुरवासी, सेवक और स्वजनोंकी तो बात ही क्या, प्रश्नुओंको भी तुम अपने सन्व्यवहारसे संतुष्ट रसते हो न ? क्या तुन अञ्चापूर्वक नितरी और देवताओंकी पूजा तथा अन्न और बतन्ते हारा अतिथियोंका सत्कार करते हो ? क्या तुष्हारे राज्यमें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्र अथवा कुटुम्बीजन न्यायमार्गका अवलमान करते हुए अपने कर्तान्यका पालन करते 🖁 ? स्री-मालक और युद्ध पुरुषोंको दुःस तो नहीं हठाना पहल ? वे जीविकाके लिये भीता तो नहीं माँगते ? तुम्हारे घरमें षष्ट्-बेटियोंका आदर तो होता है न ?

वैशामायनमा बहते है—जनमेजय ! धृतराङ्के इस प्रकार कुदाल-समाधार पुछनेपर जातजीत करनेये कुदाल न्यायवेता राजा युधिष्ठिरने इस प्रकार कहा—'राजन् ! मेरे यहाँ सब कुशल है। आपके तय, इन्द्रियमंथय और मनोनिप्रह आदि सदगुणोंकी वृद्धि तो हो रही है न ? मेरी पाता कुन्तीको आपकी सेवा-शुश्रूषा करनेमें कुछ द्वेश तो नहीं होता ? क्या इनका वनवास सार्थक होगा ? पेरी बड़ी माता गान्धारीदेवी, जो घोर तपस्थामें संलग्न हो रही हैं, युद्धमें मारे गये अपने महापराक्रभी पुत्रोंके लिये कभी शोक तो नहीं करतीं ? पिताजी ! ये सञ्जय तो कुशलपूर्वक तपस्था कर रहे हैं न ? इस समय विदुश्जी कहाँ हैं ? वे अवतक नहीं दिखावी दिये ।'

वुधिद्विरके इस प्रकार प्रश्न करनेपर पृतराष्ट्रने कहा—'बेटा ! बिदुरजी कुञलपूर्वक है। वे बड़ी कटोर तपस्यामें लगे हैं। निरन्तर उपवास करने और वायु पीकर रहनेके कारण अत्यन्त दुर्वल हो गये हैं। उनके शरीरकी

निस-नम दिलायों देती है। इस निर्जन बनमें कभी-कभी ब्राष्ट्रकोको उनके दर्शन हो जाया करते हैं।' राजा धृतराष्ट्र इस प्रकार कह ही रहे थे कि मुखर्मे परवरका टुकड़ा रिये जटाबारी विदुरजी दूरसे आते दिलायी पड़े । उनका नंग-सर्हग द्यारीर अञ्चल दुर्बल और वनकी पूल-मिट्टियोसे भरा दिलापी देश वा। वे आक्रमकी और देशकर सहसा लोट पड़े। यह देख राजा युधिष्ठिर अकेले ही उनके पीछे-पीछे दौहे; विदुरजी कभी दिखायी देते और कभी अदृश्य हो जाते थे । इस प्रकार वे घोर जंगलकी ओर बढ़ते चले गये और युधिहर यह कहते हुए व्यक्तपूर्वक दोहते जा रहे थे कि 'विदुरजी । मैं आपका परम ग्रिय राजा मुचिद्धिर हूँ (आपके दर्शनके लिये आया 🜓 ।' इस प्रकार अत्यन्त निर्जन और एकान वनमें पहुँचकर बुद्धियानोमें ब्रेष्ट विदुरजी एक पेड़के सहारे शाई हो गये।



वे इतने दुर्वल हो चुके थे कि उनके शरीरका खैंवामात्र रह गया था, फिर भी परम बुद्धिमान् युधिष्ठिरने उन्हें पहचान किया और 'मैं युधिष्ठिर हैं'—ऐसा कहते हुए वे उनके सामने जाकर सद्दे हो नये। साथ ही उन्होंने विदुश्यीका साकार। भी किया।

तदनन्तर, महात्मा बिदुरबी एकावित्त होकर राजा पुथिष्ठिरकी ओर एकटक देखने लगे। वे अपने दृष्टिको उनकी दृष्टिमें, शरीरको शरीरमें, प्राणीको प्राणीमें और इन्त्रियोको इन्द्रियोमें पिलाकर उनके साथ एकाकार हो गये। इस प्रकार अपने तेक्सरे प्रज्वालत होते हुए विदुरवीने धर्मराजके शरीरमें प्रवेश किया। राजा पुथिष्ठिरने देखा बिदुरबीकी आंखे पूर्ववत् स्थित है और उनका शरीर मी पहलेकी ही माँति वृक्षके सहारे राष्ट्रा हुआ है, किंतु अब उतमें बेतना नहीं रह गयी है। इसके विधरीत उन्होंने अपनेमें विशेष बल और अधिक गुणांका अनुमाव किया। अब उनके मनमें विदुरवीके शरीरका दाह-संस्कार करनेकी हवार हुई। इतनेमें आकाशवाणी हुई—'राजन्। विदुरवी संन्यास्त्रमंका पालन करते थे, अवस्य उनके प्रतिस्का दाह न करो; यही सनातन धर्म है। उन्हें सांतानिक नायक लोकोको प्राप्ति होगी, अतः उनके लिये लोक नहीं करना चाहिये।'

यह सुनकर बर्मराज युधिष्ठिर बहुमि लीट गये और उन्होंने एजा प्तराष्ट्रके यस जाकर उनमें सारी बातें कतायी। किंदुरजीके देह-ताराका अकृत समाधार सुनकर तेजसी राजा बृतायह तथा घीममेन आदि सब लोगोंको बहा विस्मय हुआ। इसके बाद प्तराष्ट्रने युधिष्ठिरमें कहा—'बेटा! मेरे दिये हुए फल, मूल और जलको प्रहण करो। मनुष्यके पास अपने उपधोगमें आनेजाती जो बस्तु हो, उसीसे उसको अतिथिका भी सक्कार करना बाडिये।' उनके इस प्रकार कहनेपर पुधिष्ठिरने बहुत जखा' कहकर उनकी आहा स्वीकार की और उनके दिये हुए फल-पूरका पाइयोसिंहत चीकन किया। तस्प्रहात् सब लोगोंने वृक्षोंके नीचे साकर यह राजि व्यक्ति की।

### युधिष्ठिर आदिका ऋषियोंके आश्रम देखना और महर्षि व्यासका धृतराष्ट्रको सान्त्वना देना

वैदान्यायनमें कार्त है—अनमेजय ! तदनसर, रात बीत जानेपर राजा युविष्ठिर पूर्वाङ्गकालीन नैत्यिक निषयोसे निवृत्त होकर पुतरापूर्वी आज़ा ले पुनियोंके आजय देखनेके लिये चले । उनके साथ पीपसेन आदि वारों भाई, अना:पुरबी क्रियाँ, नौकर-वाकर और पुरोहित भी थे। उन्होंने सुरूपूर्वक भिन्न-भिन्न स्वानीपर युक्कर देखा—वेदियोवर अजिवाँ प्रत्यक्तित हैं और साम करके बैठे हुए ऋषि-मुनि आहुति दे रहे है तथा कही-कही बेदोका साध्याप करनेवाले विजयुद अपनी मनोहर व्यनिसे आजमोंकी शोधा वदा रहे हैं। उस समय राजा युधिष्ठिरने तपशिक्योंके लिये लाये ह्य खेने और तबिके कलवा, मृगवर्ग, कम्बल, सुक, सुवा, कमज्जू, बरलोई, बाली तथा लोहेके बने हुए मॉलि-मॉलिके कर्टन षठि। जिसने जितने और जो-जो बर्तन माँगे, उनको ब्रह्मे और वे हीं कर्तन दिये गये । इस प्रकार धर्मात्मा राजा चुधिहिर आक्षमीमें यूम-यूपकर धन बॉटनेके पडाल वृत्तराहके आजमपर लीट आये । वहाँ आकर उन्होंने देशा कि राजा धृतराष्ट्र नित्यकर्म करके गान्यारीके साथ शान्तभावसे बैठे हुए हैं और उनसे बोड़ी दूरपर फिहाबारका पालन करनेवाली माता कुत्ती शिष्पाको भाँति विनीत भावसे सङ्गी हैं। युधिष्ठिरने अपना नाय बताकर वृतराष्ट्रको प्रणाम किया और बैठनेकी आज्ञा मिलनेपर वे कुझासनपर बैठ गये। भीमसेन आदि भी उन्हें प्रणाम करके उनकी आज़ासे बैठ गये। इन

सकते कैठ जानेपर कुरुक्षेणनिकासी एतापूप आदि महर्षियों और माजेककी भगवान् व्यासने दर्शन दिया। व्यासकीके साथ अनेको देखीं उचा शिष्यपून्य भी थे। राजा पृतराष्ट्र तथा कुर्नोनन्दन पुनिश्चिर और भीमसेन आदिने उठकर उन सकको प्रणाम किया। व्यासकीने पृतराह्मको बैठनेकी आजा दी और साथ एक सुन्दा कुरागसनपर, जो फाले मुगवसीसे आकादित तथा उन्होंके लिये बिसाया गया था, विराजधान हुए। फिर व्यासजीको आजासे अन्य अपि-महर्षि भी खारों और कुराको कट्यायोग बैठ गये।

ठदरनार, सत्यवतीनन्दन व्यासभीने पृतराहुसे पूछा—'राकन् । तुपारी नपस्या ठीक-ठीक करु रही है न ? करवासये तुपारा कर तो लगता है न ? अब कभी तुपारे पनये अपने पूर्वोक सारे जानेका शोक तो नहीं होता ? तुपारी समझ जानेकियाँ निर्मात तो हो गयी है न ? क्या तुम अपनी बुद्धिको दृद्ध करके करवासके करतेर नियमोंका पारान करते हो ? येरी बहु मान्यारी बही बुद्धिमती है। यह धर्म और अर्थको समझनेवाला और बच्च-मरणके तत्वको जाननेवाली है: इसे तो कभी शोक नहीं होता ? तवा यह कुन्ती—किसने अपने पुत्रोकी ममता छोड़कर गुरुजनोकी सेवामें मन लगाया है, अधिमानरहित होकर तुपहरी सुकूषा करती है न ? क्या तुमने पुविद्धिर, भीम, अर्जुन, नकुरा और सहदेवको धीरज वैधाया है ? इन्हें देशकर तुपहें प्रसन्नता तो होती है न ? इनकी ओरसे तुन्हारा मन साफ है न ? क्या तुन्हारे इदयके भाव शुद्ध हो गये ? महाराज ! किसीसे भी कैन न रसना, सत्यभाषण करना और क्रोधको सर्वजा त्याग देश—वे तीन गुण सब प्राणियोंके लिये श्रेष्ठ माने गये हैं। महात्मा विदुतके परखेकगमनका समाचार तो तुर्चे ज्ञात ही होगा। सामान् धर्म ही माध्यक्ष ऋषिके शापसे विदुरके कम्मे अवर्तार्ज हुए शे । ते परम बुद्धिमान्, महान् योगी, महाव्या और महामनावी वे। देवताओंमें मृहस्पति और असुरोमें शुकाचार्य भी वैसे बुद्धियान् नहीं हैं, जैसे कुरुबंह विदुर बे। तुन्हारे माई विदुर देवताओंके भी देवता और सनातन बर्मके साकात् नकम से । जो सत्य, इन्त्रियसंयम, पनोनित्रह, अहिंसा और दान आदिके क्रयमें विश्वका कल्याण करता है, वह देवसी सनातन धर्न विदुरसे भिन्न नहीं है। जिसने योगकलसे कुनतान युविद्धिरको जन्म दिया वा, वह धर्म मामक देवता भी किंदुरका ही लगम्प है। जैसे अधि, वायु, जल, पृथ्वी और आवासकी सता इस लोक और परायोकमें भी है, उसी प्रकार धर्म भी उपय | हो तो कहो; मैं उसे अवदय पूर्ण करोगा।'

स्पेक्ये व्याप्त है। धर्मकी सर्वत्र गति है तथा वह सम्पूर्ण करावर जगर्को व्याप्त करके स्वित है। जिनके समस्त पाप कुछ नये हैं, वे सिद्ध पुरुष तथा देवताओंके देवता ही धर्मका रराकातकार करते हैं। किन्हें धर्म कहते हैं, वे ही विदुर थे। और को खिदुर थे, वे ही वे पाण्डुनन्दन पुचित्तिर हैं—जो इस समय तुन्हारे सामने दासकी भाँति लाई हुए हैं। महान् मोगबलसे सम्बन्न और बुद्धिमानोंमें क्षेष्ठ तुम्हारे भाई तिहुर कुन्तीनन्दन युधिष्ठिरको सामने देसकर इन्होंके शरीरमें प्रतिष्ट हो गये हैं। अब तुन्हें भी शीश ही कल्याणका भागी बनाऊँगा। बेटा र् इस समय में तुन्हारे संशामीका निवारण करनेके लिये आवा 🜓 पूर्वकालके किसी भी महर्षिने अवतक जो वसत्कारपूर्ण कार्य नहीं किया है, वह भी आज मैं प्रत्यक्ष कर दिसाऊँगा। आज में तुन्हें अपनी तपस्पाना आहर्पजनक प्रभाव दिसरवता है। कालाओ, तूप युक्तसे किस अभीष्ट बलुको पाना चाहते हो । यदि किसीको देखने, सुनने वा स्पर्श करनेकी तुष्हारी इच्छा

## गान्यारी और कुन्तीका व्यासजीसे मरे हुए पुत्रोंके दर्शन करानेका अनुरोध

वनमेवयने पूरा-जहान्! पूरुराङ्गके आजनमा पाण्डवीके रहते परम तेजस्वी महर्षि व्यासकीने को आहर्षकनक घटना दिखानेकी प्रतिज्ञा की बी, वह किस प्रकार श्रां— यह बतानेकी कृपा कोजिये। राजा युधिष्ठिरने पुरवासियों-सहित व्हितने दिनोतक बनमें निवास किया ? तका वे अपने सेनिकों और अन्त:पुरकी कियोंके साथ वया आहार करते थे ?

ा वैराम्प्रयन्तीने क्ल-सकर्! पाञ्चव धृतराहुकी अधासे भारत-भारतके मोजन करते हुए बड़े मुखसे उनके आज्ञमपर गहने लगे। उन्होंने एक पासतक उस तपोबनमें निवास किया था। महर्षि व्यासनी राजा पृतराष्ट्रसे जब उपर्युक्त वार्ते कह रहे ये, उसी समय वहाँ और भी बहुत-से ऋषि पदारे । वनमें नारद, पर्वत, देवल, विश्वाचमु, तुम्बुरु और चित्रसेन भी थे। कुरुरान युधिष्ठिरने पृतराहुकी आज्ञासे वन महात्पाओंका भी विधिवत् स्वागत-सन्कार किया। तत्वक्कात् वे उत्तम आसनोपर विरासमान हुए। फिर पाण्डवॉसलित राजा वृतराष्ट्र भी बैठ गर्वे । गान्यारी, कुन्ती, त्रीपदी, सुभद्रा तका दूसरी खियाँ भी अपने-अपने आसनोपर आसीन हुई । उस समय वहाँ उन लोगोंमें प्राचीन ऋषियों, देवताओं और असुरोसे सम्बन्ध

केट्वेलाओं और क्लाओंमें श्रेष्ठ म्हातेजस्वी महर्षि व्यासनीने असल होकर राजा वृदराहुने कहा—'महाराज ! तुम और गम्बारी अपने मरे हुए पुत्रोकी द्योकात्रिसे निरन्तर जल रहे हो । इसके कारण तुम खेनोंके इक्पमें सर्वदा जो दुः स बना रहता है, उसे में जानता हूँ । कुन्ती और प्रैपरीके हदकमें भी वही दुःस है; तवा क्षीकृष्णकी वहिन अपने पुत्र अभियन्तुके मारे जानेका जो तीत दुःशा सहन कर रही है, वह भी मुझसे किया नहीं है। वालको तुम सब न्हेगोका समागम सुनकर ही में तुन्हारे मानसिक संदेशोका निवारण करनेके लिये यहाँ आया है। ये देवता, गन्धर्व और महर्वि आज मेरी चिरसंचित तपस्याका प्रभाव देलें । महाराज ! बोलो, मैं तुन्हारी कौन-सी कायना पूर्ण करूँ ? आज मैं तुम्हें यनोवान्त्रित वर देनेको तैयार हूँ । तुम मेरी तपस्त्राका फल देखी।"

वृतराष्ट्रने बक्र--धगबन् ! आज युद्धे आप-वीसे साधु पुनर्यका समागम प्राप्त हुआ—यह आपका मुझपर महान् अनुष्य है। इससे में अपनेको धन्य मानता है। आज मेरा जीवन सफल हो गया । इसमें तनिक भी संदेश नहीं कि मैं आपलोगोंक दर्शनमाञ्जले ही पर्वित्र हो गया। परंतु मेरे मनमें एक संदाय है—महामास्त-युद्धमें जो मेरे युत्र और पौत्र मारे गये हैं, उनकी रलनेवाली धर्मविक्यक चर्चा होने लगी। बातबीतके अन्तमें | क्या गति हुई होगी ? उनको याद करके मेरा चित्त सदा संतप्त

खता है। मेरे पापी पुत्रने पृथ्वीका राज्य पानेके लोजसे भारतनुनन्दन भीष्य और वृद्ध ब्राह्मण होणाजार्थक साथ हो बहुत बड़ी सेनाको परवाकर समल कुलका संहार कर बाला—इन सब बातोंका निरत्तर स्मरण करके में दिन-राग अनुतापकी आगमें बलता खता है। दुःस-स्रोकके आधातसे एक क्षणके लिये भी मुझे सान्ति नहीं मिलती।

राजपि युतराष्ट्रका माति-भौतिसे विताप सुनकर गानारीका शोक फिन नवानस हो गया। वे पुत्र-शोकसे आकुल होकर सड़ी हो गयीं और अपने बाहुरसे क्षाव जोड़कर बोली—'मुनिकर ! इन महारायको अपने मरे हुए पुत्रोके लिये घोक करते आज सोतब वर्ष बीत गये; किंतु अवतक इन्हें शान्ति न मिली। पुत्र-शोकसे संबप्त होका वे सदा आह भरते रहते हैं; रातभर इनको नीद नहीं आती (अत: एक बार आप इन्हें इनके पुत्रोंने पिला दीजिये, इसीसे इनका दुःश द्यान होगा) । आप अपने वयोबलसे सन्पूर्ण लोकोब्द्र नवी सृष्टि कर सकते हैं; फिर राजाको इनके पराजेकजारी पुत्रीसे मिला देना आपके लिये कीन बड़ी बात है। हुफ्कुमारी कृष्णा पुत्रे अपनी समस्त पुत्र-वधुओंने समस् वक्कर जिब है। इस केवारीके माई-बन्धु और पुत्र सभी सारे गये 👢 जिससे यह आवना शोकमञ्ज रहा करती है। सदा कल्याणम्य बचन बोलनेवाली श्रीकृष्णकी बहिन सुपदा भी अभियन्त्रके क्सने संतप्त होकर दिन-रात शोकमें ही हुवी रहती है। और में हैं पुरिजयाकी धर्मपत्ती; इन्हें भी अपने स्वाबीके जारे जानेका बढ़ा दुःस है। इन महाराजके जो सी पुत्र रासहुनाने मारे गये हैं, उनकी ये सी बिवर्ड बैटी हैं। ये मेरी विकला बहुई **दु:स और शोकके आधात सहन करती हुई मेरे और** महाराजक भी शोकको बढ़ा रही है। मेरे महात्वा छन्दर भीन्मजी तथा महारबी सोमदत्त आदि किस गठिको प्रशा हुए होंगे, यह महान् संवेष्ठ दूर नहीं होता। अनकन् ! आप ऐसी कुमा करे जिससे इन महाराजका, मेरा तथा आपको वस् कुर्त्ताका भी शोक दूर हो जाय।'

गान्सारी वज इस प्रकार कह रही थीं, उसी समय कुन्तीने गुप्तस्थासे उत्पन्न हुए सूर्यके समान तेजस्वी अपने पुत्र कार्यका स्मरण किया। भगवान् ज्यासने उन्हें दुःस्तो देसकर कहा—'बेटी! यदि तुम्हें भी किसी कामके किये कुछ कहना हो तो कहो।' यह सुनकर कुन्तीदेवीने प्रस्तक झुकाकर अपने समुरके चरणोंने प्रणाम किया और कुछ लजित-सी होकर प्राचीन रहस्यको प्रवाद करते हुए कहा—'भगवन् ! आप मेरे समुर हैं, मेरे देवताके भी देवता है; अतः मेरे लिये देवताओंसे भी बहकर हैं। मैं आपके सामने (अपने जीवनका गुप्त रहस्य

प्रकट करती हैं) सबी बात बता रही हैं, सुनिये। एक समयको बात है—परम कोबी महर्षि दुर्वासा मेरे पिताके यहाँ चिकाके लिये आये है । येने उन्हें अपनी की हुई सेवाओंके इस संतुष्ट कर किया । मेरा बर्तांड पवित्र और इदय शुद्ध शा । मेरे हारा उनका कोई अपराध नहीं हुआ। क्रोध करनेके अनेकों अवसर आये; किंतु एक बार भी मैंने उनपर क्रोध नहीं किया। इससे संतुष्ट होकर वे महामुनि मुझे वरदान देने रूगे। उन्होंने कहा—'मेरा दिया हुआ वरदान तुन्हें अवएय स्वीकार करना पड़ेगा ।' उनकी बात सुनकर में शापके डरसे बोली—'आपकी जो आज़ा हो, मुझे स्वीकार है।' तब वे पुनः बोले—'च्छे । तुम जिन-जिन देवताओका आवाहन करोगी, वे सभी तुषारे अधीन हो जायेंगे।' यो बदस्तर वे अन्तर्भान हो गये। यह सुनकर मैं बढ़े आहार्यमें पह गयी। किसी भी अवस्थार्थे उनकी बात मुझे भूतनी नहीं थी। एक दिन में अपने महत्त्वको छतपर रहाई। श्री । उसी समय सूर्यदेव-का उदय हुआ। महर्षि दुर्वासाके वचनोका स्मरण करके मैं चलपरी दृष्टिसे उनकी ओर देखने लगी। इतनेहीमें भगवान् सूर्य मेरे पास आकर ऋड़े हो गये । वे दो डारीर धारण करके एकसे सम्पूर्ण विकासे जकादित करते से और तुसरेसे मेरे पास आ गये से। उन्हें देखकर मैं कॉप उठी। उन्होंने आते ही बज़—'देवि ! गुप्तसे कोई वर मीनो;' किंतु मैंने उनके बरमोर्ने प्रवास करके कहा—'भगवन् । मुझे कुछ नहीं वाहिये। आप कृपा करके चले जाइये।' वे बोले--'देवि ! पेत आबाहर व्यर्थ नहीं हो सकता। तुम कोई-न-कोई वर अवाद मींग लो, अन्यवा में तुन्हें और तुन्हारे वरदाता ब्राह्मणको भी मस्य कर दालुँगा। तब मैंने कहा---'भगवन् । मुझे आपके समान पुत्र पैदा हो ।' इतना करते ही सुबदिव मुझे मोहित करके अपने तेकके हारा मेरे प्रारीएमें प्रविष्ट हो गये । कत्पशान् बोले—'देवि । तुन्हें एक पुत्र उत्पन्न होगा।' यो कड़कर वे आकाशमें चले गये। तबसे में इस वृत्तात्तको पिताजीसे सूत्र रखनेके लिये महलके भीतर ही यने लगी और वब गुप्तस्थरों पुत्र उत्पन्न हुआ तो उसे मैंने पानीमें वहा दिया। वड़ी पेरा कार्य था। उसके जन्मके बाद में पुनः भगवान् सूर्यकी कृपासे कन्याभावको प्राप्त हो गयी। मेरा वह कार्य पाप हो या अपाप, मैंने आपके सामने प्रकट कर दिया। यदि पाय भी हो तो आप उसे दूर कर सकते हैं। इस समय में अपने उसी पुत्र कर्णको देखना चाहती है। राजा मृतराष्ट्रके इदयकी बात भी आपको ज्ञात ही हो चुकी है, अत: इनकी इच्छा भी अभी पूर्ण होती चाहिये।'

कुत्तीके इस प्रकार कहनेपर वेदवेताओं में श्रेष्ट महर्षि

व्यासने कहा—'बेटी ! तुमने जो कुछ कहा है, वह सब सत्व है। ऐसी ही होनहार थी; इसमें तुष्टारा कोई अपराध नहीं है; क्योंकि उस समय तुम अभी कुमारी वालिका थी। देवतालोग अणिमा आदि ऐक्टपेंसि सन्पत्र होते हैं, अतः दूसरेके शरीरमें प्रविष्ट हो जाते हैं। ये संकल्प, क्वन, दृष्टि, रपर्श और हर्षोत्पदनमाजसे भी पुत्र उत्पन्न कर सकते हैं। देवधर्मके हारा मनुष्यधर्म दृष्टित नहीं होता—ऐसा जानकर तुम अपनी मानसिक विन्ताका त्यान कर दो।'

# धृतराष्ट्र आदिके पूर्वजन्पका परिचय तथा व्यासजीका मरे हुए वीरोंको प्रकट करके उन्हें उनके सम्बन्धियोंसे मिलाना

अब महर्षि व्यासने गान्धारीसे कहा—'बेटी गान्धारी । आज रातमें तुम अपने पुत्रों और भाइयोंका दर्शन करोगी। कुन्ती कर्णको, सुभाग अधिमन्युको तथा होपती अपने पिता, पुत्र और भाइयोंको देखेंगी। तुम सब लोगोंको उन महात्मा शक्रियोंके लिये शोक नहीं करना चाहिये; क्योंकि वे क्षत्रियधर्ममें तत्पर रहकार ही मृत्युको प्राप्त हुए हैं। यह देवताओंका कार्य था और इसी क्यमें होनेवाला था: इसनिय्ये सम्पूर्ण देवता अपने-अपने अंज्ञते पृष्टीपर अवतीर्ण हुए वे। गनावंकि राजा धृतराष्ट्र ही इस मनुष्यतोकमें अवतीर्ग होकर तुष्तारे पति हुए हैं। महाराज पाष्ट्र देवताओं में बेह भगवान् विष्णुके अंशसे अवतीर्ण हुए थे। बिदुर और युधिहिर धर्मक अंशायतार हैं, दुर्योक्षनको कलियुग और शकुनिको हापर समझो । दुःशासन आदि सधी माई राज्यस थे । महावादी भीमसेन मरुत्गवासे तत्त्व हुए हैं। अर्जुनको पुराउन ऋषि नर और धगवान् श्रीकृष्णको नारायण जानो, नकुल और सहवेष अधिनीकुपारोके अक्तार है। युद्धमें जिसे छ: महारतियोंने पिलकर मारा बा, वह सुभग्रका पुत्र अपिमन्तु साकार चन्द्रमाका अंश था, और कर्णके क्यमें सब्दे सुप्टिव अवतीर्ण हुए थे । डोपटीके साथ उत्पन्न हुआ सृष्टवुत्र अधितका क्षेत्र वा और विकासी राक्षस था। डोजासार्य क्हस्पतिके अंज से और अश्वतामा भगवान् शंकरके अंशसे उत्पन्न हुआ था। गङ्गानन्दन भीष्य मनुष्यभावको प्राप्त हुए एक बसु वे। इस प्रकार ये सब देवता कार्यवश मनुष्ययोगिमें अवतीर्ग हुए वे और अब अपने अवतारका जेज़व पूरा करके पुनः सर्गको क्ले गये हैं। तुम सब लोगोंके हृदयमें पारलौकिक भवके कारण जो जिरकालसे दुःस भरा हुआ है, उसे आज दूर का दूँगा। इस समय सब लोग गङ्गानीके तटपर चले। वहीं सबको अपने यो हुए पुत्रोंके दर्शन होंगे।"

वैद्यामायनवी कहते हैं—राजन् ! महाये व्यासके क्चन सुनकर सब लोग सिंहके समान गर्जना करते हुए प्रसन्ना-पूर्वक गङ्गातटकी ओर चल दिये । राजा युनराष्ट्र अपने मन्त्री, पाळ्ड, पुनिगण और गन्धर्यसमुदायके साथ गङ्गाजीके सतीय गये। धीरे-धीर वह सारा जनसमुद्र गङ्गातटमर जा पहुँचा और सब लोग अपनी-अपनी स्त्रि तथा सुविधाके अनुसार जहाँ-तहाँ ठहर गये। पृत राजाओंको देखनेकी इच्छासे सभी लोग वहाँ रात होनेकी प्रतीक्षा करने लगे। यह दिन उन्हें सौ वर्षोक सधान जान पड़ा। तदनन्तर जब सुर्ध-राज्यण अन्त हो गये और रात होनेको आधी, तो सब लोग सार्यकालके नैतियक नियमोसे निवृत्त होकर भगवान् व्यासके सधीय गये। धर्मात्मा राजा पृतराष्ट्र परित्र एसं एकाववित्त होकर पाळावों और ऋषियोंके साथ व्यासजीके निकट जा बैठे। कुरुकुलको स्त्रियाँ गान्धारीके साथ बैठ गयीं और नगर तथा प्रान्तके निवासी भी अवस्थाके अनुसार वशास्त्रान विराजमान हो गये।

कदरकर यहावेजस्वी युनिका व्यासमीने मागीरश्रीके



परित जलमें प्रवेश किया और पाण्डव-कोरव-पड़के समस योद्धाओं तथा भिन्न-भिन्न देशोंके निवासी सजाओंका आबाहन किया। उस समय पानीके भीतर वैसी ही तुमुलब्बनि सुनायी यड्डी, जैसी कुलक्षेत्रमें कौरव-पाण्डव सेनाओंके एकत्रित होनेपर सुनी गयी थीं। बोड़ी ही देरमें भीम और ब्रेणाचार्य आदि इजारों बीर अपने सैनिकों सहित जलसे बाहर निकल आये। पुत्रों और सेनाओसहित राजा विराट, हुम्ब, ब्रीपदीके पाँचों पुत्र, सुघडानन्दन अभिमन्तु, राक्षस घटोत्कच, कर्ण, दुर्वोचन, शकुनि और दु:शासन आदि पुरुराष्ट्रके पुत्र, जरासन्यकुमार सप्तेत्र, भगदत, जलसन्य भूरिसवा, शल, शल्य, भ्राताओंसहित वृषसेन, राजकुमार लक्षण, पृष्टगुष्ट और शिलण्डीके पुत्र, अपने छोटे प्रार्डसहित बृष्टकेतु, अकल, बृषक, राक्षस अलायुष, बाह्यीक, सोमदल, चेकितान तथा और भी बहुत-से बाँर, जो संख्यामें अधिक होनेके कारण नाम लेकर नहीं बताये गये हैं, वेदीप्यमान शरीर धारण करके जलसे प्रकट हुए। जिस वीरका जैसा क्षेत्र, जिस तरहकी ब्वजा और जैसा वाहन था, वह इसीसे युक्त दिखायाँ पद्म । सबने दिव्य वस बारण कर रखे थे, सधीके कानोंधे विष्य कुम्बल जगमगा रहे थे। उस समय वे वेर, अर्थकार, क्रोध और मात्सर्थ छोड़ चुके थे। गन्थर्थ उनका यश गाते और संदीजन उनकी स्तुति करते थे।

सत्यवतीनच्न महाँषे व्यासने प्रसन्न होका अपने तयके प्रमाणसे राजा धृतराष्ट्रको दिव्य नेत्र प्रदान किये। प्रदानिती गान्यारी भी दिव्य ज्ञानसे सम्पन्न हो कुकी थीं। उन दोनोने युद्धमें मरे हुए पुनो तथा अन्य सम्बन्धियोको देखा। वह बड़ा ही अस्तुत, अधिन्य और अल्यन्त रोमाञ्चकारी दृश्य था। प्रमाणगिके सब लोग आश्चर्यमञ्ज्ञ होकर एकटक दृष्टिसे उस घटनाको देखने लगे। एका धृतराष्ट्र व्यासनीकी कृपासे दिव्य दृष्टि पाकर अपने सब पुत्रोको देखने हुए आनन्दमञ्ज हो यथे।

तत्पशात् क्रोध और पातापेसे रहित एवं पापशून्य हुए वे सभी नरबेष्ठ वीर ब्रह्मवियोकी कनावी हुई उत्तम प्रणातीके अनुसार एक-दूसरेसे प्रेमपूर्वक मिलं। उस समय सबके पनमे उत्तरप्तस छा रहा था। पुत्र पिता-पाताके साथ, जो पतिके साथ, भाई भाईके साथ और पित्र पित्रके साथ मिलने रूने। पाण्डवोंने सुभग्रानन्दन अभिमन्यु और होपदीके पाँचो पुत्रोको बड़े हुपैमें भरकर छातीसे रूनाया। फिर उन्होंने बड़ी प्रसानताके साथ कर्णसे मिलकर उनके साथ सीइट्यूंण बर्ताव किया। इसी प्रकार वे सब रूनेग गुरुवनों, बान्यवों और पुत्रोंके साथ मिले। सारी रात एक-दूसरेके साथ यूमने-फिरनेके कारण उनके मनमें बड़ा आनन्द हुआ। वहाँ

किसीके इदयमें श्रोक, भय, जास, बहुंग और अपयश्यो स्वान नहीं मिला । वहाँ आयी हुई सियाँ अपने पिता, भाईं और पुत्रोंसे मिलकर बहुत प्रसंत्र हुई । इन सबका मानसिक दुःख दूर हो गया । वे वीर और उनकी ये वरुगों सियाँ एक रात साख-साख रहें और अन्तमें एक-दूसरेकी अनुमित ले परस्पर गले मिलकर जैसे आये थे, उसी प्रकार चले जानेको कात हुए । तब मुनियर व्यास्त्रीने इन सबका विसर्जन कर दिया और वे एक ही झणमें सबके देखतें-देखते गङ्गाजीमें इबकी रूपाकर अद्भय हो गये; रवों और ध्वनाओंमहित अपने-अपने लोकोंचे यले गये । कोई देवलोकमें गये और कोई बहालोकमें । कुछ लोग यरुग, मुखेर और सुर्वकें लोकोंचे गये । कितने ही राक्षारों और पिशाबोंके लोकोंचें चले गये । इस प्रकार सबको विकित-विचित्र गतियोकी प्राप्ति हुई थी और बहीसे वे देवताओंके साथ अपने-अपने वाहानों तथा अनुकारोसका आये थे ।

उन सकके अक्टूब हो जानेपर महामुनि व्यासभीने जलमे सब्दे-लद्दे उन विश्ववा क्रियोंसे कहा—'देक्यि ! तुमलोगीयेस जो-जो अपने-अपने पतिके लोकमें जाना बाहती हों, से आरंपस स्थायकर दुरंत यद्माजीके जलमें गोता लगावें।' उनकी बात सुनकर उनमें ब्रह्म रखनेकाली सती कियाँ राह्नकीमें कृद पड़ी और मनुष्य-वारीरसे सुरुकारा पाकर अपने-अपने पशिके साथ जारो नदी । इस प्रकार जनम शील और पश्चितका पालन करनेवाली सभी क्षत्रिय-बालाएँ पतिलोकको प्राप्त हाँ। पतियोकी ही माँति उनके शरीर शिष्य हो गये; उनके बसा, आप्नूचण और मारवाएँ भी दिव्य ही बी । उनका सारा शोक दूर हो गया और वे समस सद्गुणोंसे सम्पन्न होकर विधानपर आसद हो अपने-अपने खोल्य स्थानको बली गर्यी । उस समय जिसके-जिसके मनमें जो-जो कामना हुई, धर्मकसार धगवान् व्यासने वह सब पूर्ण की। संप्रापमें मरे हुए राजाओंके पुनरागमनका वृत्तान सुरकर भिन्न-भिन्न देशके मनुष्योंको बढ़ा ही आश्चर्य और आनन्द हुआ। जो यनुष्य कौरव-पाधकोंके प्रियटन-सम्प्रापका वह कुलान घलीपाँति झवण करेगा, उसे इहरखेक और पालोकमें भी जिय बसुकी प्राप्ति होगी, अनावास ही इष्ट-बन्धुओंसे मिलन होगा तथा उसे कोई दुःल-जोक मही सतावेगा। जो विद्यान् दूसरे सम्बन्दार व्यक्तियोंको यह प्रसंग सुनावेगा, व्य इस लोकमें यश और परलोकमें सद्गति प्राप्त करेगा । स्वाध्यायपरायण, तपस्त्री, सदाबारी, जितेन्द्रिय, दानके द्वारा प्राप्ताहित, ससल, सुद्ध, ज्ञान्त, अहिसक, सत्त्ववावी, आस्तिक, श्रद्धातु और धैर्व धारण करनेवाले प्रमुख इस आङ्क्यंदनक पर्वको सुनकर ज्ञम गति प्राप्त करेंगे।

### जनमेजयको परीक्षित्के दर्शन और युधिष्ठिर आदिका हस्तिनापुरको लौटना

जनमंजयने वज् जहान्! यदि वस्ताता धगवान् व्यासजी मेरे पिताका भी ठमी रूप, क्वेत और अवस्थामें दर्शन करा दें तो आपकी बतायी हुई सारी बातोपर मुझे क्विक्स हो जायगा और उस अवस्थामें मैं कृतार्थ होकर आजीवन कृतज बना रहूँगा। आज महर्षिकी कृथासे मेरी इच्छा भी पूर्ण होनी चाहिये।

राजांके इस प्रकार कहनेपर परम प्रतापी यहाँवें क्यासने उनपर कृपा की और उनके पिता परिक्रित्कों उस यह-पृथिये बुत्तर दिया। राजाने देखा—पिताबी उसी कप, वेच और अवस्थामें आकाशमें उतर आये। उनके साथ पहाला छनीक और उनके पुत्र शृङ्गी प्रति भी थे। राजा परिक्रित्के जो पन्धी थे, ये भी वहाँ दिखायी दिये। तदनचर, राजा जनमंत्रपने अखना प्रसन्न होकर प्रधान्तकानके समय पहले अपने पिताको नहलाया, फिर सर्थ कान किया। कानके प्रकार उन्होंने पायावर-कृतमें अपन्न जरत्वाकनदन आसोकने कहा— 'विप्रवर! मुझे तो ऐसा जान पहला है कि मेरा यह यह भारत-मातिके आक्षपंत्रित केन्द्र हो रहा है। व्यस्तिक आज मेरे होकोका नाश करनेवाले पिताजी भी वहाँ उपस्थित हो गये।'

आसीकनं कवा—राजन् । जिसके पहमें तपसाके निधि
पुराणपुरुष महर्षि व्यासनी विद्यमान हो, आकी होनों लोकोंधे
जिजय है। तुमने यह विकित्र उपस्थान सुना, तुन्हारे हातु
सर्पणण भाग होकर तुन्हारे पिताकों ही पद्मकीको पहुँच गये।
तुन्हारी सत्यपरायणताके कारण किसी तरह तक्षकके प्राण
बाद गये हैं। तुमने समाल अवियोकी पूजा की, महात्या
व्यासजीके प्रभावका दर्शन किया और इस पायनाकक
कथाको सुनकर महान् धर्म प्राप्त किया। उदार ह्यपवाले
संतजनोंके दर्शनसे तुन्हारे ह्यथकी गाँठ खुल गयी—तुन्हारा
सारा संदेह दूर हो गया। अब, जो धर्मक पक्कर समर्थन
करनेवाले हैं, जिनकी सदान्हारके पालनमें रुखि खुती है तथा
जिनके दर्शनसे पायका नाइ होता है, उन महात्याओंको तुन्हें
नमस्वार करना चाहिये।

सीति कार्त हैं—विप्रवर आस्तीककी यह बात सुनकर राजा जनमेजयने मार्चि व्यासका बार्गबार पूजन और सतकार किया। तत्पक्षात् युनिवर वैद्यान्यायनजीसे पूछा—'बद्धन् ! राजा सृतराष्ट्र और बुधिष्ठिरने पुत्रों, पौत्रों और सम्बन्धियोसे पिलनेके बाद फिर क्या किया ?'

वैशम्यायनजीने कहा—राजन् । राजविं यूतराष्ट्र अपने पुत्रोंका दर्शनरूप महान् चमत्कार देखका शोकसे रहित हो पुनः अपने अज्ञयपर चले आये । अन्य सब लोग तथा महर्षिगण भी उनसे विद्या लेकर अपने-अपने अभीष्ट स्थानोपर चले गये । महातम पाण्यव सैनिकों और सिखोंको साब लेकर धृतराष्ट्रके पीछे-पीछे गये । आक्रमपर पहुँचकर लोकपृथित महर्षि ज्यासने धृतराष्ट्रसे कहा—'पहाणहों ! तुमने धर्मके जाननेवाले प्रासीन चलियोंके मुहसे नाना प्रकारकी धार्मिक कथाएँ सुनी है, इसलिये अब मनमें शोक न करें; क्योंकि समझहार मनुष्य प्रारम्थके विधानसे दुःस नहीं मानते । परम बुद्धिमान् राजा पृथितिर इस समय अपने समूर्ण भाइयों, सुहरों और सियोंके साथ कर्य तुन्हारी सेवा कर रहे हैं । अब इन्हें विदा कर तो । ये खाकर अपने राज्यका काम सैधालें । इन लोगोंको वनमें रहते एक महीनेसे अधिक हो एया ।'

व्यासनीके इस प्रकार कहनेपर राजा धृतराहुने सुधिष्ठिर-को निकट बुरसकर बढ़ा—'अजातहाजो । तुष्हारा कल्याण हो, तुम अपने भाइपोसिहत मेरी बात सुनो; तुष्हारी सदौलत मेरा सारा प्रोक्त दूर हो गया। अब तुम राजधानीको लौट जाओ, जिलम्ब न करो । तुष्हारी दोनों माताएँ पेरी ही तरह सुसे पत्ते व्याकर रहा करती हैं। अब ये अधिक दिनोतक जीवित नहीं रह सकतीं। भगवान् व्यासके तपोकत और तुष्हारे समागमसे मुझे अपने परलोकतासी दुर्योचन आदि पुनोके दर्शन हो गये, अतः मेरे जीवनका भी प्रयोजन पूरा हो गया। अब मैं कटोर तपस्त्रा कर्मगा, इसके लिये तुम मुझे अनुमति दे ये। आजने पितरोंके पिष्कका, सुपगका और इस कुलका भार भी तुष्हारे ही कपर है; इसलिये बेटा । आज या कल तुम अवहय बाते जाओ, अधिक देर न लगाओ। अब मुझे तुममे कुछ नहीं कहना है; तुमने मेरे लिये बहुत कुछ किया है।'

ग्रज्ञा भृतग्रहके ऐसा कहनेपर युधिहिर बोले— 'काकाजी ! आय वर्षके झाता है, मेरा परिताण न कीजिये; क्योंकि मैं सर्वका निरपराध है। मेरे सभी भाई और सेवक भले ही कते जाये; किंतु मैं संबंध और झतका पालन करता हुआ आपकी तथा इन दोनों माताओंकी सेवा कर्केगा।' यह सुनकर गान्वारीने कहा—'केटा! ऐसी बात न करो। मैं जो कहती हैं, उसे सुनो; तुमने जितना किया है, वही बहुत है। तुन्हारे हारा हमलोगोंका स्वागत-सत्कार धानीभाँति हो चुका है। इस समय महाराज जो आज्ञा दे खे हैं, वही करो; क्योंकि पिताका वसन मानना तुन्हारा कर्तव्य है।'

गान्यारीके इस प्रकार आदेश देनेपर राजा युधिष्ठिरने अपने औसूपरे नेजोको पोंडकर रोती हुई कुन्तीसे कहा—

[ 511 ] सं० म० (खण्ड-दो) ५५

संबंधा महाभारत

'माँ ! राजा और यशस्त्रनी गान्यारी देवी भी मुझे पर लौट जानेकी आज्ञा देती हैं; किंतु मेरा मन आपमें लगा हुआ है। जानेका नाम भी सुनकर मुझे बड़ा दु:स होता है; फिर कैसे जा सकुँगा ? मैं आपकी तपस्तामें विद्य डालना नहीं चाहता: क्योंकि तपसे बढ़कर कुछ नहीं है। तपन्यासे परवड़ा परपात्पाकी भी प्राप्ति हो जाती है। अब मेरा किन पहलेकी तरह राज-काजमें नहीं लगता । हर तरहसे तपस्य करनेकों ही जी चाहता है। यह सारी पृथ्वी मेरे लिये सूनी हो गयी है; अत: केवल धर्मका पालन करनेके लिधे मैं यहाँ रहना बखता है। हम सब लोगोंको अपनी कल्याणपयी दक्ति अनुगूर्वत कीजिये।'

वह सुनकर सहदेवकी आँखोमें आँसु उमड आये। इसने राजा पुधिष्टिरसे कहा-'धैया । मुझमें माताजीको छोडकर जानेका साहस नहीं है। आप चींघ ही लौट जाड़ये। यें इनके साब राकर तपस्था करूंगा और इस दारीरको सुका डालुंगा । मेरा इदय पहाराज तबा इन दोनों माताओंकी सेवामें संलद्र खुना बाहता है।' यह सुनकर कुन्तीने सहवेषको छातीसे लगा रित्या और कहा—'बेटा ! ऐसा न कहो, पेरी बात गानकर घरको लीट जाओ । तुमलोगीके रहनेसे मेरी तपालामें लिए पढ़ेगा, तुन्हारी ममताये बैधकर मैं उत्तम तपस्ताहे गिर बाउँगी; इसरियो बेटा ! वले जाओ, अब हपलोगोंकी आप बोड़ी ही रह गयी है।

इस प्रकार कुन्तीने तरह-तरहकी बाते बढ़कर उनके मनको धीरक बैधाया । फिर माता तथा महाराज युतराहकी आज्ञा लेकर पाण्डवोने उनके चरणोपे प्रणाम किया और इस प्रकार कहा-'राजन् । आपके आशीर्वादले हमलोग कुशलपूर्वक राजधानीको लौट जानेके लिये तैयार है।' धर्मराजके ऐसा कहनेपर राजनि पुतराष्ट्रने उन्हें आशोर्जाट देकर जानेकी आजा दी। फिर महत्वली धीयसेनको धैर्य बैधाया । भीमने भी उनकी बातोंको इदयसे स्वीकार किया । | नगरको सीट आये ।



रायक्षात् पृतराष्ट्रने अर्जुन और नकुल-सरदेवको छातीसे लगाकर उन्हें आएरियाँद हेकर विद्या किया । इसके बाद से सब गान्यारीके बरणोंने पहे और उनकी भी आशा लेकर उन्होंने कुलीको प्रणाय किया । याता कुलीने सबको हदयसे लगाकर उनका मलक मुँघा। तदननार उन्होंने सबकी परिक्रमा की। ब्रोपरी आदि कियोने भी अपने बुधुरको न्यायपूर्वक प्रणाम किया। फिर होनों सासुओने कहें गरेसे लगाकर आशीर्वाद दे जानेकी आग्रा ही और उन्हें उनके कर्तव्यका उपदेश थी दिवा। तत्पहात् वे अपने पतियोंके साथ बली गयी। बोडी ही देखें सारवियोंने 'रब जोतो, रब जोतो' की पुकार प्रचायी। इसके बाद अपने परकी कियो, प्राक्रयों और सैनिकोंके साथ राजा युधिप्रेर हस्तिनापर

#### नारदजीसे धृतराष्ट्र आदिकी मृत्युका हाल जानकर युधिष्टिर आदिका शोक और उन तीनोंके अन्येष्टि-कर्म

वैदाम्पायनजी कहते हैं—जनमेजय ! पाण्डवोंको | दिनोसे आपके दर्शन नहीं हुए थे; कुदारू तो है न ? इस समय तपोवनसे लौटकर आये जब दो वर्ष व्यतीत हो गये तो एक दिन देवर्षि नारद राजा युधिष्ठिरके पास आये। युधिष्ठिरने उनकी विधिवत् पूजा की और जब वे आसनपर बैठकर बोडी देर विश्राम कर चुके तो उन्होंने कहा—'भगवन् ! इधर बहुत

आप किन-किन देशोंने प्रमण करते हुए आ रहे हैं? बतलखंदे, मैं आपकी क्या सेवा करें ? आप ही हमलोगोंकी परम गति है।'

करकी कहा-राजन् ! तुन्हारा कहना सत्य है। इधर

बहुत दिनों बाद तुमसे मिलना हुआ है। इस समय मैं तपोक्षनसे आ रहा है। रास्तेमें भगवती गड्डा तथा अनेकों तीवाँका भी दर्शन करता आया है।

युपिष्ठिर बोले—धगवन् ! गङ्गके किनाने खनेवाले यनुष्य मेरे पास आकर कहा करते हैं कि महाराज यूतराष्ट्र इस समय बड़ी कठोर तपरवामें लगे हुए हैं; क्या आवने भी उन्हें देखा है ? वे कुशलपूर्वक हैं न ? गान्यारी, कुन्ती, सञ्जय तथा मेरे ताड़ महाराज पृतराष्ट्र इस समय केसे रहते हैं ? ये सब बाते में सुनरा बाइता हूँ। यदि आपने ठन्दें येला हो तो बतानेको कृपा कौजिये। ा नगरजीने कहा—महाराज ! मेंने उस त्यांकरने को कुछ वेसा और सुना है, यह सारा वृतान्त ठीक-ठीक बतला रहा है। तुम स्थिरवित होकर सुनो —जब तुमलोग वनसे लीट आये तो तुष्टारे पिताजी गान्धारी और वध् कुन्तीके साथ गङ्गाद्वार (हरहार) को मले गये। ररक्षप और वज्ञ करानेवाले पुरोक्ति मी अप्रिहोत्रकी सामग्री लेकर उनके साथ ही गये। वहाँ पर्युचका तुष्टारे पिताने तीव तपस्या आरम्थ की । वे मुँहमें पत्करका टुकड़ा रहाकर बायुका अलार करते और मीन रहते हे । उस वनमें जितने त्रापि थे, थे सब लोग उनका किशेष सन्मान करने लगे। उनके शरीरमें जमहेसे छकी हुई इहिमोका बाँवामात्र रह गया। इस प्रकार उन्होंने छ: महीने ब्यतीत किये । गान्यारी केळल जल पीकर रहने लगीं । कुन्ती देवी एक म्हानेतक उपक्रम करके एक दिन भोजन करती थीं और सक्रय कठे समय कर्बात् हो दिन व्यवास करके तीसरे दिन संख्याको आहार प्र्यूण करते थे । यह करानेवारे हाहाण उनके हारा स्थापित अहिमें विकिया हरून करते रहते थे। राजा धृतराष्ट्र कभी दिलायों हेते और कथी अयुर्थ हो जाते थे । अब उनका कोई नियत स्थान नहीं रह गया था। वे तनवें चारों ओर कियाते रहते थे। गान्धारी और कुन्ती-ये येने देवियाँ सत्त-सत्त्व स्कृत बृतराहुके पीछे-पीछे फिरती थीं। सक्रय भी उन्हींका अनुसरण करते वे। केवी-नीकी मूमि आनेपर सक्क्य ही पृतराङ्ग्यो निभाते वे और कुनादिवी गान्धारीके लिये नेत्र बनी हुई थीं।

एक दिनकी बात है, राजा युवराष्ट्र गृहाके ककारमें यूम रहे ये। उन्होंने गृहाजीके जलमें प्रयोग करके हुमकी लगाया और वहाँसे पुनः ये आसमकी ओर चल दिये। इसी समय कहे जोरकी हवा चली, जिससे उस जनमें भयंकर दावाहि प्रज्ञालित हो उठी। सारा जंगल सब ओरसे धायै-बाव करके जलने लगा, नृगोंके हुंड द्युलसने लगे और बनैले सुकर धाय-बायकर जलपायोंमें छिपने लगे। समस्त वन आगसे चिर गया और उन लोगोंके क्यर बड़ा धारी संकट आ पड़ा; वो भी राजा धृतराष्ट्र उपवास करनेसे प्राण-प्रकृत क्षीया हो जानेके कारण भाग न सके। तुम्हारी

दोनों माताएँ भी अञ्चल दुर्बल हो गयी थीं, अतः वे भी भागनेमें असमर्थ भी। उस समय आगको निकट आती देख राजा चृत-राष्ट्रने अपने सारविसे कहा—'सङ्गव ! तुम किसी ऐसे खानपर माग जाओ, जहाँ यह दावाति तुन्हें जला न सके । हमलोग तो अब यहीं अपनेको अग्रिमें होमकर परम गति प्राप्त करेंगे ।' उनकी बात सुरकर राक्ष्य घवरा डठे और चोले—'महाराज । इस लौकिक अब्रिसे आपको गृन्दु होना ठीक नहीं है (आपके प्रारीरका दक्त-संस्कार तो आहक-रीय अग्रिमें होना चाहिये); किंतु इस समय इस दावानलसे पुरकारा पानेका कोई उपाय नहीं दिखाची देता । अब इतके बाद क्या करना चाहिये—यह बतानेकी कृपा करें।' सञ्जवके इस प्रकार पूक्रनेपर धृतराष्ट्रने फिर कहा—सञ्जव ! हमलांग खेळासे पृहस्थात्रमका परित्याग करके शले आये हैं; अतः इन्यरे किये इस तराको मृत्यु अनिष्टकारक नहीं हो सकती। बत, और या वायुके संयोगते अथवा उपवास करके प्राण त्यायना तपरिवर्षोके विषये प्रयोक्तनीय याना गया है; इसकिये तुम अब व्यक्ति प्रीप्त चले जाओ, जिलन्त न करो ।' यह कहकर राजा युतराष्ट्रने अपने मनको एकाप्र किया और गान्धारी तथा कुनीके रतम में पूर्वीपमुरा होका कैठ गये। उन्हें उस असालामें देख सञ्जयने उनकी परिक्रमा की और कहा — 'महाराज ! अब अपने-को पोनपुक्त करिनेने ।' राजाने उनके कवनानुसार समाधि लगा ली । ये इन्हिपोको रोककर काह्यकी घाँति निक्षेष्ट हो गये । इसके बाद देवी नाम्बारी, तुष्कारी माता कुन्ती तथा तुष्कारे वितृष्य राजा कृत्यपु—ये तीनों ही दावाप्रियें जलकर भाग हो गये; किंतु सञ्जनके प्राण कव नाये हैं । मैंने उन्हें गङ्गाके तटपर तपशिवधीसे थिरे



हुए देसा था। उन्होंने उन तपस्तियोंको मुस्तकर यह सारा समाचार निवेदन किया और सार्थ वहाँ से हिमालय पर्वतपर चले गये। इस प्रकार महामना घृतराष्ट्र और तुन्हारी दोनों माताओंकी मृत्यु हुई है। वनमें घुमते समय अकामात् उन तीनोंके मृतशारिर मेरी दृष्टिमें भी पड़े थे। तत्यक्षात् राजाकी इस तरह मृत्यु होनेका क्तान्त सुनकर समस्त तपस्ती उस तयोजनमें एकतित हुए, किंतु किसीने उनके लिये शोक नहीं किया; क्योंकि उनके मनमें उन तीनोंकी सद्गतिके विषयमें तनिक भी संदेह नहीं था। युधिष्ठिर । वहाँ जानेपर मैंने राजा और उन दोनों देखियोंके दग्य होनेका समाचार सुना है। इसके लिये तुन्ते शोक नहीं करना चाहिये; क्योंकि धृतराष्ट्र, गान्वारी और कुन्तोंने संकासे ही दायाप्रिमें अपने शरीराकी आहर्त ही है।

वैशम्पायनवी कहते हैं—राजन् ! राजा पृतराकृते परालेक-गमनका यह वृत्तान्त सुनका महान्या पाण्यायोको बड़ा शोक हुआ और उनके अना:पुरमें उस समय महान् हाहाकार प्रच गया । सब त्येग पृट-पृटकर गोने तमे । बोड़ी देखे कब रोनेकी आवाज गाना हुई, तो वर्मराज पृथिहिर अपने औधू पोछकर नारवजीसे इस प्रकार कहने तमे — 'बहान् ! हमलोगोंके जीते-जो कठोर तपस्थामें तमे हुए पहाला पृतराङ्की वनमें यो अनावकी-सी पृत्यु हुई, यह कितने दुः तकी बात है । मुझे यहात्वनी गान्यारिके तिथे अपने गोष्ट नहीं है; क्योंक से भातावताका पातन करके अपने पतिके लोकमें गयी है। ये तो उन माता कुन्तीको नाद करके शोक-समुद्धमें इबा जा रहा है, जिन्होंने अपने पुत्रोंका समृद्धिसाली ऐसर्च त्यागकर कनमें रहना पसंद किया जा । हाय । इस महान् वनमें मनोसे पतिक किये हुए अहवनीय आदि अग्नियोंके रहते हुए मेरे पिताका दाह त्यीकक अग्निसे क्यों हुआ ?'

नस्दर्जीने कहा—राजन् । पृतराष्ट्रका दाइ त्यैकिक अग्निसे नहीं हुआ है । पैने सुना है कि वायु पीकर रहनेवासे वे राजर्षि कब गङ्गातांस्वर्ती तपोवनमें प्रवेश करने लगे, तो उस समय उन्होंने पाजकोद्वारा इष्टि करानेके अनन्तर आहवनीय आदि अग्नियोंको वहीं त्याग दिया था । उनके पाजकगण उन अग्नियोंको निर्जन वनमें रखकर इच्छानुसार अपने-अपने स्थानको चले गये । तपिक्योंका कहना है कि उसी अग्निके वह जानेसे उस बनयें आग लगी थी और बैसा कि मैंने पहले धतरात्या है, वे गङ्गाके तटपर अपने उसी अग्निके हुगा रख हुए हैं। इस प्रकार राजा धृतराष्ट्रका अपने हुगा स्वापित वैदिक अग्निसे ही दाह हुआ है और वे परम गठिको प्राप्त हुए हैं;

इसलिये तुम उनके लिये शोक न करो। गुरुजनोकी सेवा करनेसे तुन्हारी माताने भी बहुत बड़ी सिद्धि प्राप्त की है—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। अब तुम अपने सभी भाइयोंके साथ बाकर उन तीनोंको जलाजालि हो।

तद्गन्तर, राजा युधिष्ठिर अपने भाइयों और क्रियोंके साथ नगरसे बाहर निकलकर गङ्गातटपर गये । नगर और प्रान्तकी प्रता भी सनभक्तिसे प्रेरित होकर एक वस्त्र धारण किये गङ्गाजीके समीय गयी; फिर सबने जरुमें सान किया और युदुत्पुको आगे करके उन्होंने महात्मा धृतराष्ट्र, गान्धारी और कुन्तदिवीको उनके पृषक्-पृषक् नाम और गोत्रका उचारण करके जलाञ्चलि दी । उसके बाद अशोध-निवृत्तिके अनुकूल कार्य करते हुए पाण्डवलोग नगरके बाहर ही ठहर गये। चुचिहिरने नहीं राजा बृतराष्ट्र दन्ध हुए थे, उस स्वानपर भी विधि-विधानके जाननेवाले विश्वासपात्र मनुष्योंको भेजा और वहीं—इरहारमें उनके ब्राह्मकर्य करनेकी आज्ञा देकर वन्हें दानमें देनेयोग्य नाना प्रकारकी कस्तुएँ अर्पण की। श्रीक-सम्पादनके लिये दशाह आदि कर्य कर लेनेके पक्षात् पान्कुनन्दन युविश्वितने बारहवें दिन वृतराष्ट्र आदिके उद्देश्यसे विधिकत् ऋद्ध किये तथा हत्क्रणोको पर्याप्त दक्षिणाएँ ही । **प्**तराष्ट्रके निमित्त उन्होंने सोना, चौदी, गौ तदा बहुमूल्य प्रस्था**एँ** प्रदान की । इसी प्रकार गान्धारी और कुलीके पृथक्-पृथक् नाम लेकर उनके किये भी जनम-उत्तम चनुष्ट्रै हान की। उस समय जो जिस बस्तुकी जितनी यात्रामें इच्छा करता, उसको यह वस्तु उत्तरी ही मात्रामें प्राप्त होती थी। राजा युधिष्ठिरने अपनी दोनों माताओंके अहेरवसे इच्छा, भोजन, सवारी, मणि, रक्ष, धन, बाहन और वस आदि बस्तुएँ दानमें दी। इस प्रकार अनेकों बार श्राद्धका दान देकर पुधिष्ठिरने हरितनापुरमें प्रवेश किया। जो लोग हरहारमें भेजे समे थे, उन्होंने भी राजाकी अफ़ाके अनुसार बाद्ध किया और उन तीनोकी हाड्डिपोको एकतित करके भौति-भौतिके कुलों और बन्दनोंसे उनकी पूजा की और फिर उन्हें गङ्गामें प्रवाहित कर दिया। इसके बाद इन्छिनापुरमें लौटका उन्होंने यह सब समाचार राजाको कह सुनाचा । देवर्षि नास्दर्जी भी धर्मात्मा राजा पुथिष्ठिरको धैर्प बैंचाकर अपने अभीष्ट स्वानको बले गये। इस प्रकार (युद्ध समाप्त होनेक बाद) राजा धृतराष्ट्रने अपने जाति-धाई, सन्बनी, मित्र, बन्धु और स्वत्रनोंके निमित्त दान देते हुए पंडह वर्ष इंस्टिनापुर नगरमें ब्यतीत किये वे और तीन वर्ष वनमें वपस्था करते हुए बिताये थे।

# संक्षिप्त महाभारत मौसलपर्व

# युधिष्ठिरका अपशकुन देखना तथा द्वारकामें उत्पात देख श्रीकृष्णका यादवोंको तीर्थयात्राके लिये आज्ञा देना

नारायणं नमस्कृत्व नरं सैव नरेखमम्। देखीं सरस्वती व्यास ततो जयमुदीस्येत्॥

अन्तर्यामी नारायणस्थरूय घगवान् ब्रीकृष्ण, उनके नित्यसंखा नरस्वरूप नरस्व अर्जुन, उनको लोला प्रकट करनेवाली घगवती सरस्वती और उसके वक्ता महर्षि वेदव्यासको नमस्कार करके आमुरी सम्पत्तियोपर किनय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले पद्मधारत प्रन्थका पाठ करना साहिये।

वैशम्यायनवी कहते हैं-जनमेजच ! महाभारत युद्धके बाद जब छत्तीसर्वो वर्ष आरम्प हुआ तो राजा युधिहिरको कई तरहके अपशकुन दिखायी देने लगे । धारी तुष्कान लिये प्रबण्ड आधी बलने लगी। उससे केंकड़ और पत्नरोकी वर्षा होने लगी। पक्षी दाहिनी ओर मण्डल बनाकर उड़ते दिसायी देते थे। बढ़ी-बढ़ी नदियोंका जल बालुके भीतर छिप गया और समस्त दिशाएँ कुहरेसे आच्छादित हो गयी। आकाशसे पृथ्वीपर अंगार बरसाती हुई अन्काएँ गिरने लगीं। सूर्यमण्डल बूलसे आचान हो गया। उदयके समय सूर्वये तेज नहीं रहता था और उनके पण्डलमें कवन्य (बिना सिरके थड़) दिलापी देते हे । सूर्य और बन्द्रमाके चारों ओर भवानक घेरे दृष्टिगोचर होते थे। उनके किनारोंमें लाल, काला और धूसर—ये तीन रंग दिलावी देते थे। ये तथा और भी बहुत-से भयसुचक उत्पात दीखने लगे। इसके बोडे ही दिनों बाद युधिष्ठिरको यह खबर पिली कि 'मुसलके कारण समस्त वृष्णिवंशियोंका संहार हो गया, केवल श्रीकृष्ण और बलपद्र ही उसके आधातसे बन्ने हैं।' यह सुनकर उन्होंने अपने भाइयोंको बुलाया और पूछा-'अब हमें क्या करना चाहिये ?' ब्रह्मदण्डके प्रभावसे वृष्णिवंशियोंका विनाश सुनकर पाण्डवोंको बडी वेटना हुई।

वे दुःख-शोकमें हूब गये और हताश हो मन मारकर बैठ खे।

जनमेजयने पूळा—विप्रवर ! वृत्तिम, अन्यक और बोज-वंशके वीरोको किसने शाप दे दिया था, जिससे उनका संदार हो गया ? इस प्रसंगको आप विस्तारके साथ बतानेको कृपा करें।

वैद्यान्तवन्त्रीने कहा—राजन् ! एक समयकी बात है—महर्षि विश्वामित्र, कण्य और तयोधन नारव्जी हारकार्मे गये हुए थे। उन्हें देखकर वैचके मारे हुए सारण आदि चीर साम्बको खीके वेचमें विभूषित करके उनके पास ले गये और बोले—'महर्षियो ! यह महातेजस्वी बधुकी की है। बधु पुत्रके लिये बढ़े लालायित हैं। आपलोग अन्छी तरह



समझकर यह बताइये कि इस खीके गर्भसे क्या उत्पन्न होगा।' ऐसा कहकर दश्चनाके द्वारा जब उन्होंने ऋषियोंका तिरस्कार किया तो वे मृनि क्रोधमें मरकर एक-दारोकी ओर देखते हुए बोले-'मुखाँ ! यह श्रीकृष्णका पुत्र साम्ब दृष्णि और अन्यकवंशी पुरुषोंका नाश करनेके लिये त्येहेका एक भयंकर मुसल उत्पन्न करेगा, जिसके द्वारा तुम-जैसे द्वाचारी, कर और क्रोधी लोग अपने समस्त कलका संदार कर डालेंगे, केवल बलराम और श्रीकृष्णपर उनका वश नहीं सलेगा। बलगामजी तो स्वयं ही अपने प्रशिरका परिताण करके समुद्रमें प्रवेश कर जायेंगे और महात्मा श्रीकृत्य जब धूमिपर शयन करते होंगे, उस समय जरा नामक व्याध उने अपने बाणोंसे बीच डालेगा।' ऐसा कहकर वे मुनि भगवान श्रीकष्णसे जाकर पिले। यह समाचार सुनकर मधुसुद्दनने वृष्णिवंशियोंको भी बता दिया। वे सबका अन्त जानते शे, इसरित्ये पादवोसे यह कहफर कि 'ऋषियोकी यह बात अवश्य सत्य होगी' नगरमें बले गये। बहायि भगवान श्रीकृष्ण सम्पूर्ण जगतुके ईश्वर है, तथापि बन्होंने यद्वेदियोंके उस अनकालको पलटना न बाहा।

दूसरे दिन साम्बने मुसल उत्पन्न किया। याद्यांने इसकी सूचना राजा ठप्रसेनको दे दी। यह सुनकर राजाके मनमें बहा विपाद हुआ और उन्होंने उस मुसलको चूर्ण कराकर समुद्रमें फेकवा दिया। इसके बाद उपसेन, श्रीकृष्ण, बलभइ और बहुकी आज्ञाके अनुसार नगरमें प्रोपणा करा दो गणी कि 'आजसे कोई भी नगरनिवासी वृष्णिवंशी और अन्यकवंशियोंके यहाँ प्रशाव और मदिरा न तैयार करे। जो कोई मनुष्य कही छिपकर इस तरहका पेय तैयार करेगा, वह प्रीते-वी अपने भाई-बन्धुओंसिहत सूलीयर चढ़ा दिया जायगा।' यह घोषणा सुनकर समक्त प्रस्कावासी मनुष्योंने राजांके भयसे मदिरा नहीं बनानेका निश्चय कर लिया।

वैशायायनम् बहते हैं—राजन् ! इस प्रकार वृष्टि और अन्यक्षंत्राके लोग अपने कपर आये हुए संकटका निवारण करनेके लिये नाना प्रकारके उपाय कर रहे थे; तथापि काल प्रतिदिन उन सबके घरोंमें चक्कर लगाया करता था। उसका स्वस्थ घर्यकर और वेष विकट था। उसके शरीरका रंग काला और पीला वा। वह मुँड मुँडाये हुए पुस्तके रूपमें प्रम-प्रमका दक्षिपोंके परोको देखता और कभी-कभी अट्टब हो जाता था। उसे देखनेपर बड़े-बड़े धनुर्धर जीर उसके ऊपर लाखों बाणोंकी वर्षा करते, किंतु उसे बीच नहीं पाते थे: क्योंकि वह सम्पूर्ण पुतोसे अतीत था। अख, प्रतिदिन बडी पर्वकर आँधी उठने लगी। बुहे इतने बढ गये थे कि सडकॉपर भी अधिक संख्यामें पाये जाते थे। वे रातमें सोवे हुए मनुष्योंके केश और नख कुतरकर खा जाया करते थे। क्टूबंशियोंके घरोमें सारिकाएँ निरन्तर चें-चें किया करती थीं। दिन हो वा रात, एक झणके लिये भी उनकी आयाज बंद नहीं होती थी। सारस उल्लुओंकी और बकरे गीटहोकी-सी बोली बोलने लगे। कालकी प्रेरणासे वृष्णि और अञ्च्छोंके घरोंने सफेद पंस और लाल पैरोवाले कब्तर धूमने लगे। गौओंके फेटसे गढहे, खचरियोंसे हाथी, कृतियोंसे बिलाव और नैवलियोंके गर्थसे चुट्टे पैटा होने लगे । इस समय यद्वेदियोंको पाप करते लजा नहीं आती थी। वे देवता, चितरों, ब्राह्मणों और गुरुवनोंका भी अपमान करते वे । केवल बलराम और बीकुका उनके निरस्कारसे बचे थे । जब ब्रोकुणाके पाळजन्य शक्ककी ध्वनि होती, उस समय क्टबंशियोंके परोपे बारों ओरसे नधोंके रेंकनेकी मर्थकर आवाज होती थी। इस प्रकार कारकी विपरीत गति देखकर और पक्षके तेरहवें दिन क्षमावास्थाका संघोग जानकर पगवान् बीकृष्णने बदुवंशियोसे कहा-'वीरो । महाभारत युद्धके समय जैसा योग लगा बा, इन दिनों भी हमलोगोंका संबार करनेके लिये वही योग प्राप्त हुआ है।' यो कहकर ब्रीकृषा कालकी अवस्वापर विचार करने लगे। सोचते-सोसते इनके मनमें यह बात आयी- 'जान पहता है बन्ध-बान्यवोके मारे जानेपर पुत्रशोकसे संतप्त गान्धारीने आर्तचावसे पट्चंति।पोके लिये जो द्वाप दिया था, उसके पूर्ण होनेका यह समय-छत्तीसवाँ वर्ष आ गया।' यह सोसका धगवान् श्रीकृष्णने गान्धारीका शाप सत्य करनेके उदेश्यसे व्हर्वक्तियोको तीर्थयाता करनेकी आज्ञा दी। भगवानुकी आज्ञासे राजपुरुषोने सारे नगरमें यह घोषणा कर दी कि 'सब लोग समहके तटपर प्रधासतीर्थमें चलनेकी तैयारी करें।"

#### यदुवंशियोंका संहार

वैशम्पायनमी कहते हैं-- जनमेजय ! हारकाकी सियाँ रातको सपनेमें देखती वी कि सफेद दौतांवाली एक काले रंगकी स्त्री हुई आयी है और उनका सीभाग्यचिद्र लुटती हुई सारे नगरमें वेड़ लगा रही है। पुरुषोको ऐसा स्वप्न दिलायी देता था कि भवंकर गृप्र आबार वृष्णि और अन्यक-वंशके पनुष्योंको अधिशालामें तथा निवासगृहोपे पकड-पकड़कर सा रहे हैं। अत्यन भयानक राक्षम उनके आधूषण, छत्र, व्यञा और कवन नुराकर मागते देखे जाते थे। तदननार वृष्णि और अन्यक महारवियोने कियोसवित तीर्थवात्रा करनेका विचार किया। फिर अत्वन्त तेजावी सैनिकोंका समुदाय रब, घोड़े और हाजियोपर सवार हो नगरसे बाहर निकला । इसके बाद समस्त बाह्य सिप्पोसित प्रभासक्षेत्रमें पहुँचकर अपने-अपने अनुकूल घरोपे टहर गये। बोगनेसा ठजुळतीने जब यह सुना कि प्रदुवंशी वीर त्रभासक्षेत्रमें समुद्रके तीरपर निवास करते 🖁 तो वें उनसे पिलनेके लिये वहाँ आवे और इन सबसे किया लेकर चले गये। जाते समय भगवान् सीकृष्णने उन महात्माको हाव नोश्रकर प्रणाम किया । भगवान्को बदुवंशियोके विनासको बात मालूम बी, इसीलिये उन्होंने जाते हुए उद्भवजीको वहाँ रोकना विवत न समझा।

इसके बाद यादवीकी गोष्ठीमें बैठे हुए सात्वकिने पदके आवेदामें आकर कृतवर्गाका उपहास और अनादर करते हुए कहा- 'हार्दिक्य ! अपनेको श्राप्त्य माननेवाला कौन ऐसा बीर होगा, जो रातमें यूरेंकी-सी दशायें सोचे हुए मनुष्योंकी तेरी तरह हत्या करेगा ? तूने जो अन्याय किया है, उसे पदुर्वशी कभी नहीं क्षमा कर सकते।" सात्रकिके ऐसा कहनेपर ज्ञापने भी कृतवर्याका अपधान करते हुए उनकी बातका अनुमोदन किया । यह सुनकर कृतवर्गाको बढ़ा क्रोध हुआ और उसने बायों हाथ उठाकर सात्यकिका तिरस्कार करते हुए कहा-'अरे ! धूरिश्रवाकी बाँह कट गया था और वें मरणान्त उपवासका निक्षय करके युद्ध-पूपिये बैठ गये थे; उस अवस्थामें तुने चीर कहारतकर भी उनकी नुशंसनापूर्ण इत्या कैसे की ?' उसकी बात सुनकर सात्वकिके क्रोधका ठिकाना न रहा। वे खडे होकर बोले-'मैं सत्वकी डायब साकर कहता है कि आज इस पापीको मास्कर ब्रीपदीके पाँचों पुत्रों, बृष्टबुद्ध और शिखण्डीके पास पहुँचा हुँगा।' यो कहकर सात्यिक श्रीकृष्णके पाससे झपटकर आगे वहे और



तलबार हावमें लेकर उन्होंने कृतवर्षाका मस्तक महसे अलग कर दिया। इसके बाद वे अन्य वीरोको भी मौतके घाट उतारने लगे। यह देख धगवान् श्रीकृष्ण उन्हें रोकनेके लिये दीई। इतनेये कालकी प्रेरणासे धोज और अञ्चकतंत्रकं बीरोने एकमत होकर सात्यकिको बारों ओरसे घेर लिया। उन्हें क्रोधमें धरकर सात्यक्रिके उत्पर पाना करते देख रुक्पिणीनन्दन प्रसुप्र क्रोधमें भर गये और सस्पक्तिको बबानेके रिव्ये वे बीवमें कृदकर भोजवंत्री वीरोसे लोहा लेने लगे। उधर सात्यकि अन्यकवित्रयोके साथ पिड गये। अपनी चुजाओंके बलसे श्लोचित होनेवाले वे दोनों वीर बड़े उत्सव और परिजयके साथ विपक्षियोंका मुकाबला कर रहे थे; किंतु उनकी संख्या अधिक होनेके कारण उने परास्त न कर सके और अन्तमें ऑक्रमांके देखते-देखते दोनों ही प्राजुओंके हाबसे यारे गये। अपने पुत्र और सात्यक्तिको मारा गया देख पगवान् श्रीकृष्णने क्रोधमे आक्रर एक मुडी एरका उसाइ ली। उनके हाथमें आते ही वह धास कन्नके समान भयेकर लोहेका मुसल बन गयी। फिर तो जो-जो सामने पहे, उन सबको वे उसी मुसलसे मीतके चाट उतारने लगे। उस समय कालसे प्रेरित होकर अन्यक, भोज, चिनि और वृष्णिवंशके बीर उस हंगामेंमें एक-दूसरेको मुसलॉकी मारसे धराद्वाची करने लगे । उनमेसे वो कोई भी | त्याग रहे थे, किर भी कोई भागना नहीं चाहता या । श्रीकृष्णके क्रोधमें आकर एरका नामक बास लेता, उसीके हावमें वह वज़के समान दिखायी पड़ती थी। जनमेजय ! यह सब ब्रह्मणोंके शायका प्रभाव वा कि तिनका भी मुसलके रूपमें परिणत हो जाता था। जिस किसी तृशका प्रहार किया नाता, वह अभेद्य वस्तुका भी भेदन कर दालता वा । उसको लेकर पुत्र पिताके और पिता पुत्रके प्राण ले रहे थे। यतवाले यदुवेशी आपसमें ही लड़कर धराशायी होने लगे । कुकुर और अन्यकवंशके योद्धा आगर्मे गिरनेवाले पर्तगोकी तरह प्राण | वले किवर बलरायवी गये हैं।'

देखते-देखते साम्ब, चास्ट्रेण, प्रद्युप्न, अनिरुद्ध और गदकी मृत्यु हो गयी। फिर तो उनको क्रोधाप्रि भड़क उटी और शहूर, चक्र एवं गदा धारण करनेवाले उन प्रभुने बाकी बचे हुए समस्त वीरोंका संहार कर डाला । यह देख महातेजस्त्री बधु और दासक उनके पास जाकर बोले— 'घगवन् ! अब सबका विनाश हो गया। इनमें अधिकांश आपके हाथों मारे गये हैं। अब बलदेवजीका पठा रूपाना चाहिये। चलिये, हम तीनों उपर ही

# बलरामजी और भगवान् श्रीकृष्णका परमधाम-गमन

वैशम्बयनवी कतते हैं—राजन् ! तदनत्तर, दारुक, बच्च और भगवान् श्रीकृष्ण —ये तीनों ही बलरामजीके बरण-विद्व देखते हुए वहाँसे चल दिये । बोदी दूर जानेपर उन्होंने अनना पराक्रमी बलभद्रजीको एक वृक्षके नीचे विराजधान देखा, जो एकानामें बैठकर कुछ सोध-विचार कर रहे थे। उनके पास पहुँचकर श्रीकृष्याने दारकाको आज्ञा दी कि 'तुम शीव शी फुरुदेशकी राजधानी इतितनापुरमें जाकर अर्जुनको यादावीक इस महासंहारकी सूचना दो । ब्रह्मणोके शापसे बहुवंशियोकी मृत्युका समाचार पाकर अर्जुन शीव्र ही हारका चले आवें ।' भीकृष्णके इस प्रकार आजा देनेपर वाकक रखपर सवार हो कुस्देशको चला गया। उसके जले जानेके बाद बॉक्स्याने षप्तको अपने पास साई देसका कहा—'आप किपोकी रक्षाके लिये शीव्र ही द्वारकाको चले जाइये। कहीं ऐसा न हो कि डाकु धनके लालबर्गे पहकर उनकी हत्या कर डालें।' बच्च अपने भाई-बन्धुओंके वधसे बहुत दु:सी थे; मगळान् श्रीकृष्णको आज्ञासे वे ज्यों ही हारकायुरीके लिये प्रक्रित हुए, त्यों ही ब्राह्मणोंके प्रधपके प्रभावसे उत्पन्न हुआ यूसल एक च्याचेके लोहमय मुद्गरमें जुड़ा हुआ उनके ऊपर गिरा, जिसकी चोटसे सहसा उनकी मृत्यु हो गयी। बधुको मरे देख आवन्त तेनस्वी श्रीकृषाने अपने वड़े भाईसे कहा—'भैधा बलरामजी ! आप वहीं खुकर मेरी प्रतीक्षा करें; तबतक मैं क्षियोंको कुटुम्बीजनोंके संरक्षणमें सौप आता है।' यह कहकर श्रीकृष्ण इसकापुरीये गये और अपने पिता बसुदेवजीसे बोले—'तात ! आप अर्जुनके आनेकी बाट देखते हुए सम्पूर्ण क्षियोंकी रक्षा करें । इस समय बलरामबी वनके भीत्र बैठकर मेरी प्रतीक्षा कर रहे हैं, मैं उनसे मिलने बाऊँगा। मैंने यदुर्वशियोंका विनाश अपनी आँखों देखा है, उन क्रीरोसे सुनी हुई यह द्वारकापुरी अब युद्धासे नहीं देखी जाती।'



यह कहकर वे अपने पिताके बरणोंमें प्रणाम करके तुरंत वहाँसे चल दिये । इतनेमें ही उस नगरकी कियों और बालकोंके रोने-बिलक्षनेका महान् आर्तनाद सुनाथी पदा । विलाप करती हुई युवतियोके करूण कन्द्रन सुनकर श्रीकृष्ण पुन: लौट आये और उन्हें सान्त्वना देते हुए बोले-दिवियो ! नस्त्रेष्ठ अर्जुन शीप्र ही इस नगरमें आनेवाले हैं। वे तुन्हें संकटसे क्वावेगे।' यह कड़कर वे चले गये। वहाँ आकर उन्होंने एकान्त वनमें बलरामतीका दर्शन किया। बलरामत्री योगयुक्त हो समाधि लगावे बैठे थे। श्रीकृष्णके देखते-देखते उनके मुखसे सफेद रंगका एक बहुत बड़ा साँप निकला और समुद्रकी ओर वला गया । उसके हवारों महाक थे और मुखकी प्रभा रक्त



वर्णकी थी। समुद्रने वर्ष प्रकट होकर उन भगवान् अनलका स्वागत किया। साथ ही दिव्य नागों और पव्यित्र सरिताओंने भी उनका सरकार किया। ककोंटक, वासुकि, तहक, पृषुक्रवा, अरुग, कुकुर, विश्ती, शङ्ख, कुमुद, पुण्डरीक, धृतराष्ट्र, हुन्द्र, काब, दितिकण्ड, उन्तेजा, घकपन्द, अतिवण्ड, दुर्मुस और अन्वरीय आदि नाग भी उनकी सेवामें उपस्थित थे। स्वयं राजा बरुगाने भी वहाँ प्रदार्पण किया था। इन सबने आगे बढ़कर अनल पगवान्का स्वागत, अधिनन्दन, एवं अर्था-पाद्य आदिके हारा पूजन किया। चाई बलरामके परमवाम पथारनेके पद्धात् सम्पूर्ण गलियोंको जाननेवाले दिव्यदर्शी भगवान् श्रीकृष्ण उस सुने बनमें विचाने लगे। यूमते-पूमते वे एक जगह धूमिया बैठ गये और कुछ

मोचने लगे। पूर्वकालमें गान्धारीदेवीने जो शाप दिया था, उसको याद करके उन्होंने अपने अनार्धान होनेका उपयुक्त समय प्राप्त हुआ समझा। ब्रीकृष्ण सन्पूर्ण अधीक तत्त्ववेत्ता और अविनाशी देवता थे; तो भी उन्होंने तीनों लोकोकी रक्षाके लिये परमधाम प्रधारनेके उद्देश्यमे मन, वाणी और इन्द्रियोंका र्सचम किया और महत्वोग (समाधि) का अवलम्बन करके वे पृथ्वीयर तेट गर्ये। इसी समय एक जरा नामवाता व्याध मृगोको मार ले जानेकी इच्छासे उस स्थानपर आघा और योगमें क्षित होकर सोते हुए कीकृष्णके पैरमें बाण मारकर बाब कर दिया । उसका कित मृगमें आसक्त का, इसरिव्ये श्रीकृत्याको भी उसने मृग ही समझा था। बाण मारनेके बाद जब वह अपना शिकार पकड़नेके लिये आगे बढ़ा तो योगमें खित बार भुजावाले पीतान्वरधारी पुरुष भगवान् श्लीकृष्णपर उसकी दृष्टि पढ़ी। अब तो जरा अपनेको अपराधी मानकर मन-ही-मन बहुत शद्वित हुआ और उसने भगवान्के दोनों चरण पकड़ लिये । महात्या ओकुम्पने उस समय उसे आन्द्रासन दिया और अपनी काश्विते आकाश एवं पृथ्वीको व्याप्त करते हुए वे कर्व्यक्तेकमें (अपने परम बामको) बले गये। अनारिक्षमें पहुँचनेपर इन्द्र, अक्टिनीकुमार, राह, आदित्य, वसु,विश्वेदेव, युनि, सिद्ध और अप्सराओसवित मुख्य-मुख्य गन्धवनि आगे अवृक्तर भगवान्का खागत किया। तत्पश्चात् अत्यन्त तेजस्वी, जगत्को उत्पन्न करनेवाले, अविनाशी एवं योगशासके आचार्य मगवान् नारायण अनन्त तेजसे पृथ्वी और आकाशको प्रकाशमान करते हुए अपने परम धाम— अप्रमेय पदको जाम हो गये। उनके परम धामकी यात्रा करते समय देवता, ऋषि, बारण, गन्धर्व, अपररा, सिद्धं और साध्यगणीने विनीत घावसे उनका पूजन किया। देवताओंने अधिनन्दन, मुनियोंने ऋषेदकी ऋषाओंसे पूजन, गन्धवेंनि स्तवन तथा इन्द्रने भी प्रेमवश उनका स्वागत-सतकार किया।

# द्वारकामें आकर अर्जुनका वसुदेवसे संवाद तथा वसुदेवजीका निधन

वैशयायनवी कहते हैं—राजन् ! दारुकने कुरुदेशमें पहुँचकर महारथी पाण्डवोसे यह समाचार कह सुनाया कि समस्त यदुवंशी आपसमें मूसलोकी मारसे नह हो गये। वृष्णि, भोज, अन्यक और कुकुर-वंशक वीरोंका विनाश सुनकर पाण्डवोंको बड़ा शोक हुआ। उनका हृदय आर्लाहुन हो उठा। श्रीकृष्णके प्रिय सला अर्जुनको तो सहसा इस बातपर विश्वास ही नहीं हुआ। वे दुरंत अपने मामा वसुदेकजीसे पिलनेके लिये चल दिये। दारुकके साथ वृच्चियोंके निवासस्थानपर पहुँचकर अर्जुनने देखा कि द्वारका नगरी विच्वा खीकी भाँति श्रीहीन हो रही है। भगवान् श्रीकृष्णकी सोलह हजार रानियाँ अर्जुनको देखते ही बिलख-चिलककर रोने लगीं। उनका आर्तनाद बहुत बढ़ गया। उनपर दृष्टि डालते ही अर्जुनकी आँखोंने आँसू भर आये। पति और पुगोसे होन हुई उन अनाथ अवलाओंकी ओर उनसे देखा दुरवस्था देख अर्जुन फूट-फूटकर रोने लगे और ऑसुओंकी धारा बहाते हुए पृथ्वीपर गिर पहे। सत्राजित्की पुत्री सत्यभामा और रुविपणी आदि पटरानियाँ भी अर्जुनके निकट आ जमीनपर गिर पड़ीं और उन्हें घेरकर जोर-जोरसे रोने लगी । तत्पश्चात् उन्होंने अर्जुनको उठाकर सोनेके सिंहासनपर बिठाया और चुपचाप उनके चारों ओर बैठ गयों । उस समय पाणुनन्दन अर्जुनने भगवान् श्रीकृष्णके गुणोकी प्रशंसा करके उनके विषयकी अनेकों बाते सुनावी और समझा-बुझाकर उन दु:रितनी क्रियोंको सान्त्रना दी। इसके बाद वे अपने मामा वसुदेवजीसे मिलनेके लिये उनके महलमें गये। बहाँ पहुँचकर उन्होंने देखा कि महान्या वसुदेवजी पुत्र-शोकारे संतप्त होकर पृथ्वीपर पड़े हुए हैं। मामाको यह दशा देशकर आँसु बहाते हुए अर्जुनने उनके दोनों पैर पकड़ लिये। वसुर्वेषजीने अपनी दोनों भुजाओंसे अर्जुनको लॉबकर छातीसे लगा लिया और अपने समल युत्रो, भाइयो, पीत्रों, दौद्वित्रों और पित्रोंको बाद कर-करके वे रोने-बिलकने लगे ।

वसुदेवनी बोले—अर्जुन ! जिन वीरोने सैक्क्ने देखों और राजाओपर विजय पायी थीं, उन्हें आज नहीं देख पाला



हैं; इतनेपर भी मेरे प्राण नहीं निकलते। जो तुष्हारे फ्रिय शिष्य थे और जिनका तुम बहुत सम्मान किया करते थे, वृष्णिवंशके प्रमुख बीरोमें जिन दोको ही अतिरबी माना जाता था तथा तुम भी जिनकी प्रशंसाके गीत गाया करते थे वे

नहीं गया। हारका नगरी और श्रीकृष्णकी पश्चिपोकी यह | श्रीकृष्णके खेहपावन प्रदृष्ट और सात्यकि ही इस समय वृध्यविद्यावेक विनासका प्रधान कारण हुए है। अधवा सात्यकि, कृतवर्गा, अकूर या प्रद्युप्रकी भी निन्दा क्यों करें ? वास्तवमें ऋषियोंका शाप ही इस सर्वनाशका प्रधान कारण है। जिन जगदीग्राने केशी, कंस, बेदिराज, श्चिपाल, निवादराज एकलब्य, कालिंग, मागध, गान्यार, कारिएराज तथा मरुपुमिके राजाओंको भी यमलोकका अतिबि बनावा; जिन्होंने पूर्व, दक्षिण तबा पर्वतीय-प्रान्तके नरेशोका संद्यर किया, उन्हीं मबुसूदनने बारुकोंको अनीतिके कारण प्राप्त हुए इस संकटको उपेक्षा कर दी। तुम, देवपि नारद तथा अन्य महर्षि भी ब्रीकृष्णको पापके सम्पर्कसे रहित सनावन परमेक्टर जानते हैं; वे ही परमात्मा अपने कुटुम्बके क्यको जुपकाप देखते रहे और सदा इसकी ओरसे उदासीन कने छो। जान पढ़ता है, मेरे पुत्रक्ष्यमें अवतीर्थ हुए जगदीश्वरने राज्यारी तथा ऋषियोंके वचनको अन्यशा करना नहीं चाहा । अर्जुर ! तुष्हारा पात्र परीक्षित् अञ्चल्यामाके हायसे मारा टाकर भी श्रीकृष्णके प्रभावसे जीवित हो गया—यह तो तुम लोगोकी आँखों देखी घटना है। इतने शक्तिशाली होते हुए भी गुष्टारे सरवाने अपने कुटुम्बयोंकी रक्षा नहीं की। जब पुत्र, पीत, माई और मित्र—सभी एक-दूसरेके हाथसे मरकर धराशाची हो गये तो तन्हें तस अवस्थामें देखकर श्रीकृष्णते मेरे पास जाकर कहा—'पितानी ! आज इस कुलका संहार हो गया। अर्जुन हारकापुरीमें आनेवाले हैं; आनेपर उनसे पृष्णिवंशियोके महानाताका क्तान्त सुनाइयेगा । अर्जुन महान् तेजली हैं। वे यदुवंद्वियोका निधन सुनकर शीध ही यहाँ आयेंगे—इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। जो मैं है, वे ही अर्जुन हैं। जो अर्जुन हैं, कही मैं हैं। अर्जुन जो भी कहें, वही क्रीजियेगा। जिन क्रियोंका प्रसवकाल समीप हो, उनके बालकोंकी रक्षापर अर्जुन विशेषकापसे ध्यान देंगे और वे ही आपका ऑप्पेटीहिक संस्कार भी करेंगे । अर्जुनके यहाँसे जाते ही बहारदिकारी और अङ्गालिकाओंसहित इस द्वारका नगरीको समुद्र हुवो देगा । मैं किसी पवित्र स्थानमें रहकर व्रत और निषयोंका पास्त्र करता हुआ परम बुद्धिमान् बलगमजीके साथ कालकी प्रतीक्षा करूँगा।' अधिनय पराक्रमी श्रीकृष्ण ऐसा कहकर बालकोंके साथ मुझे यही छोड़ सबये किसी अज्ञात दिशाको बले गये हैं। तबसे मैं तुम्हारे दोनों भाई यहातमा श्रीकृष्ण और बलरामको तथा इस भयंकर कुटुम्ब-उधको याद करके शोकसे गलता जा रहा है। मुझसे भोजन नहीं किया जाता। अब मैं न तो भोजन करूँगा और न इस जीवनको ही रखुँगा । पाण्डुनन्दन ! सौधाय्यकी बात

है; जो तुम यहाँ आ गये। अब बीकृष्णने जो कुछ कहा है, वह | यहामें उनयोग किया हुआ छत्र तथा अधिहोतकी प्रव्यक्ति अग्रि सब करो । यह राज्य, ये कियाँ और ये रक्र—सब तुनारे अधीन 🖁 (अब मैं निक्रिन्त होकर अपने प्राणीका परित्याय कर्नणाः।'

अपने मामाकी ये वाते सुनकर अर्जुन मन-हो-मन बहुत दुःखी हुए। उनका मुख मलिन हो गया। वे वसुदेवजीसे बोले---'मानाजी ! वृष्णिवंशके होत पुरुष श्रीकृष्ण तथा अपने भाइयोसे सूनी हुई यह पृथ्वी अब युझसे नहीं देखी जावनी। राजा पुषिष्ठिर, आर्थ भीमसेन, नकुल, सहदेव तथा देवी प्रेपदीसे भी अब इस पृथ्वीपर नहीं रहा वायना । हम सर्वोका बित एक ही है। राजा युचिहिरके भी परायेक-गमनका समय आ गया है। अत्र में वृत्तिगर्वतको क्रियों, बालको और बूढ़ोंको अपने साम इन्ह्रमस्य के बाऊँगा।' यह काकर अर्जुनने दारुकाने कहा—'मैं वृष्टियंशी धीरोके मन्त्रिपोसे शीघ्र मिलना जाइता 🕻 🕆 ऐसा कड्कर उन्होंने बादव महारचियोंके शिने शोक करते हुए सुचर्मा-सचामें प्रवेश किया और वहाँ वे एक सिंहासनपर विराजनान हुए। उस समय राज्यकी अङ्गपूत समल प्रकृतियाँ (मन्दी आदि) तथा वेदकेता ब्राह्मण उन्हें सब ओरसे प्रेरकर कैठ गये । वे सभी दीन, मोहपल और अवेत-से हो रहे थे । अर्जुनकी अवख्या तो और भी दयनीय हो यी भी। उन्होंने समासदोसे कहा—'मैं बृष्ण और अनाक-बंशके लोगोंको अपने साथ इन्ह्रक्ता ले बार्डगा; क्योंकि समुद्र अब इस सारे नगरको हुवो देगा । अतः तुपलोग तात-तरहके पातुन और रज लेकर तैयार हो जाओ । इन्द्रप्रकार्य चलनेपर श्रीकृष्णके पीत्र वजको तुन्हारा राजा बना दिवा जामना । आजके साततें दिन सूर्योदय होते ही हमें इस नगरसे बाहर हो जाना है। इसलिये सब लोग शीध ही वैवारी करो ।'

📨 अर्जुनके इस प्रकार आज्ञा देनेयर समस्त मन्त्रियोने अपनी अभीष्ट-सिद्धिके लिये अत्यन्त उत्युक्त होकर शीव्र ही तैयारी आरम्प कर ही। अर्जुनने मगवान् श्रीकृष्णके महत्त्वे ही वह रात व्यतीत की। सबेरा होनेपर महानेजस्वी क्सुदेवजीने अपने चित्तको समाहित करके योगके ह्वरा उत्तम गति प्राप्त को । किर तो उनके महरूमें बढ़ा भारी कुत्रराम मखा। रोती-किल्ल्ब्जी हुई नारियोंकी आवाज भयंकर जान पड़ती थी। सबके बाल स्तुले हुए थे । आभूषण और मालाएँ टूट-टूटकर बिलरी पड़ी थीं और वे क्राती पीटती हुई करूण स्वामें विकाप कर रही थीं । ठटननार, अर्जुनने एक बहुमूल्य विमान सजाकर उत्तयर वसुदेवजीके शवको सुलाया और मनुष्योंके कंबीपर उठवाकर वे उसे नगरसे बाहर हे गये। उस समय समस्त द्वारकाकारी तथा आसपासके प्रात्तके लोग दुःस-शोकमें भरकर वसुदेवजीके शवके

लिये याजक प्राह्मण चल रहे थे। और पीछे-पीछे वसुदेवजीकी पविर्यं वक्र और आधूवणोसे सज-धवकर अपनी हजारी पुण्यवुओंके साध-साथ जा रही थीं। वसुदेवजीको अपने जीवन-कालमें जो स्वान विशेष प्रिय था, वहीं हे जाकर उनका पितृमेच (दाह-संस्थार) किया गया। जब चितामें आग लगा दी क्यी तो उनकी कार पक्षियाँ—देवकी, भार, रोहिणी और महिरा भी उत्तपर जा बैठी और उन्होंके साथ भस्म होकर पतिलोकको प्राप्त 🚮 । पाणुक्यन अर्जुनने श्रयून और नाना प्रकारके सुधन्दित पदाबोंके क्या बारों कियोसहित वसुदेक्जीके पावका दाह-संस्थार किया । तत्पक्षात् वस्र आदि वृत्या और अन्यकवंशके कुमारों तथा कियोंने महात्या यसुदेवर्जीको जलाङ्गलि दी । इसके बाद अर्जुन वस स्वानपर गये, वहाँ कृष्णियोका संहार हुआ था । उन्हें मरकर धरतीपर पढ़े देश अर्जुनको बड़ा दुःश हुआ और उन्होंने ब्रह्मशायके कारण एरकासे जयन हुए मुसलोहारा मारे गये समसा बादव बीरोंके अनुवेद्विकर्म किये : उन सबका विधिवत् प्रेतकर्म करके अर्जुन सातवें दिन रावपर सवार हो तुरंत हारकासे बल दिये। उनके साब घोड़े, बेल, राखर और ऊँटोंसे जुते हुए रबॉपर बैठकर शोकसे दुर्बल दुष्मिवंडी बीरोबी सियाँ भी रोती हुई बलीं। अर्जुनकी अद्यासे अन्यको और वृत्त्वियोक्ते नौकर, घुड्सवार, रथी तथा नगर और प्रात्मके होग बुद्दे और बालकोंसे युक्त वीरविज्ञीना कियोंको चारों ओरसे घेरकर चलने लगे । अन्यक और वृत्यावंशके बालक, ब्राह्मण, शक्यि, वैदय और सुद्र तथा बीकृष्णकी सोतह हजार कियाँ उनके पीत काको आगे करके कर की थीं। योज, वृष्णि और अन्यक्ष-वंशकी हारतों और अरबो विकवा कियाँ का समय अर्जुनके साथ जा रही थीं। वृज्जिवंतिकोका वह महान् समुदाय, जिसे रवियोगे क्षेष्ठ अर्जुन अपने साथ हे वा खे थे, समुद्रके समान दिखायी पक्ता था। उन सकके निकल जानेवर मगर और नाकाँके निवासचून समुद्रने रतोसे भरी हुई द्वारकाको अपने जलमें क्ष्मो दिया।

इस अद्भुत दूरवको देखकर हरकावासी मनुष्य बड़ी तेजीसे चलने लगे। उस समय उनके मुखसे बार-बार यही निकलना वा—'देवको लोला अद्भुत है।' अर्जुन रमणीय काननों, पर्वतों और नदियोंके तटपर निवास करते हुए यदुर्वशकी कियोंको ले जा रहे वे। चलते-बलते वे अत्यन्त समृद्धिशाली पञ्चनद देशमें वा पहुँचे और वह प्रान्त गी, पशु तवा धन-धान्यसे सन्पन्न वा, अर्जुनने वहीं पड़ाव डाला। पीछे-पीछे- गये । उनकी अरबीके आगे-आगे अश्वपेष- अकेले अर्जुनके संरक्षणमें इतने बढ़े समुदायको जाते देख वहाँ

रहनेवाले लुटेरोके मनमें त्वेभ पैदा हुजा। वे सब आभीर वातिके | लगे; परंतु एक ही क्षणमें उनके सारे बाण समाप्त हो गये। मनुष्य थे। उन सबने एकत्रित होकर आपसमें इस प्रकार सलाह की—'भाइयो ! यह देलो, धनुर्धर अर्जुन हम त्येगीको कुछ न समझकर वृद्ध-बालकोके इस अनाव सनुदायको अकेला ही लिये जा रहा है। इसके ये सभी सैनिक उत्तराहदीन दिशायों देते 🔋 (अतः इतपर यावा करना चाडिये) ।' ऐसा निक्रय करके तृटका माल लेनेवाले वे लडुवारी लुटेरे वृष्ट्यिवंशियोंके समुक्रकरर इबारोंकी संख्यामें दूर पढ़े और कालके उनद-फेरसे प्रोतसाइन पाकर अपने महान् सिंहनादसे सब लोगोको उठते हुए उन्हें यार डालनेको उतारू हो गये। उन्हें पीडेकी ओरसे आक्रमण करते देख कुन्तीनन्दन अर्जुन अपने पैदल सिपाईपोकै साथ सहसा पीछे लौट पढ़े और हैंसते हुए-से बोले—'जांपियो । यदि जीवित खना बाहते हो तो खोद जाओ, अन्यबा मेरे बाजोंसे बिदीर्ज होकर इस समय तुम बड़े शोकमें पड़ काओगे।'

वीरवर अर्जुनके ऐसा कड़नेपर भी उन्होंने उनकी बातोपर ध्यान नहीं दिया और ये मूर्स कर्रवार उनके मना करनेपर भी उस समूहके अपर कड़ आये। तब अर्जुनने अपने दिव्य धनुष गाण्डीकको बढ़ाना आरम्म किया और वक्तपूर्वक कहि कहिनाईसे पैसे-तैसे तसको चढ़ा भी दिया; किंतु जब वे अपने अख-प्रखोका सरण करने लगे तो उनकी बिलकुल याद नहीं आयी । यह देसकर वे बढ़े लजित हुए । हाबी-सकार और रबी योद्धा भी तन डाकुओंके हायमें पहे हुए अपने मनुष्योंको लीटा न सके। उस समुद्रायमें विक्रोंको संख्या बहुत बी, इस्रतिये डाक् महं ओरसे उनपर बावा करने लगे और अर्जुन उनकी रहाका प्रवासाध्य प्रयक्त करते रहे । सब योज्याओं के देखते देखते वे लुटी कितनी ही सुन्दरी क्रियोंको यसीट-यसीटकर वारों ओर हे जाने लगे। उनकी यह पुर्दशा देश बहुतेरी क्षियों बाकुओंकी इच्छाके अनुसार सुपताप उनके साथ चली गर्पी। तब अर्जुन अन्दर्ज उद्विम हो उठे और हजारों वृष्णिवंदाी योद्धाओंको साथ लेकर गाण्डीव-बनुबसे छोड़े हुए बाजोंग्रस उन डाकुओंके प्राण तेने और वहाँ बैठे हुए महर्षिका उन्होंने दर्शन किया।

बाजोंकी कमीसे अर्जुनको बड़ा दुःस हुआ और वे घोक-संबप्त होकर बनुषकी नोकसे ही लुटेरीका वस करने रहने । जनमेजव । उस समय पार्वक देखते-देखते ही वे मरेखा डाकू वृष्णि और अन्यक-वंशकी सुन्दरी क्रियोंको लूटकर बारो ओर माग गर्य। अर्डुनने इसे देवका विधान समझा और दुःस-ग्रोकमे क्षूषकर वे लम्बी-लम्बी साँस लेने लते। अब्बोंका ज्ञान लुप्त हो गया, भुजाओंथे अब पहरो-जैसी शक्ति नहीं रही, चनुष्पर काबू नहीं चलता या और अक्षय बाणोंका भी क्षय हो गया । इन सब बातोंको दैककी लीता समझकर वें बहुत उदास हो गये और डाकुओंका पीछा न करके लीट आये । फिन अपहरणसे बजी हुई खियों और लूट-ससीटसे वर्षे हुए तार्विको साथ लेकर कुरुक्षेत्रमें पहुँचे। इस प्रकार वृष्णिवंशियोंके शेष परिवारको से आकर अर्जुनने उसको बार्र-तार्व बसा दिया। उन्होंने कृतवर्याके पुत्रको मार्तिकावत नगरका राज्य दे दिया और घोजराजके परिवासकी क्यी हुई क्रियोको आके साथ छोड़ निया। तत्पद्वात् बूढ़ों, बालको तथा अन्य विषयोको साथ लेकर वे इन्द्रप्रस्थ आये और उन सकतो वहाँका निवासी बना दिया। उन्होंने सात्यक्रिके प्रिय पुत्रको सरक्तीके तटकर्ती (सारस्का) देशका अधिकारी बनाया और वजको इन्द्रसंख्या राज्य दे दिया। वजके बहुत रोकनेपा भी अक्रुरजीकी क्रियाँ वनमें तपस्या करनेके लिये कती गर्यो । रुक्पिणी, गान्धारी, प्रोब्या, प्रेमवती तथा जान्ववती देवी—ये अधिमें प्रवेश कर गर्यी। श्रीकृष्णकी प्रिया सत्वचामा तवा अन्य देवियाँ तपस्थाका निश्चय करके बन्धे वत्ये नर्वो । जो-जो प्रारकावासी मनुबा पार्थक साव आये थे, उन सबका चवायोग्य विभाग करके अर्जुनने उन्हें कड़को सीय दिया। इस प्रकार समयोजित व्यवस्था करके अर्जुन नेजोरो ऑस् बहाते हुए महर्षि व्यासजीके आश्रमपर गर्म

## अर्जुन और व्यासजीकी बातचीत

धर्मके ज्ञाता व्यासजीके पास जाकर 'मैं अर्जुन हैं' ऐसा कहते हुए धनंजयने उनके चरणोंमें प्रणाम किया। उन्हें आये देख महामुनि व्यासजी प्रसन्न होकर बोले—'बेटा ! तुन्हारा स्वागत है; आओ, बैठो ।' अर्जुनका चित्र अञ्चल बा, ये बारंबार लम्बी साँस लेते हुए अत्यन्त खिन्न हो खे थे। उनकी ऐसी दशा देखकर व्यासजीने पूछा—'पार्थ ! तुन्कारे ऊपर | सपान श्याम और नेत्र कपलदलके समान विशाल हो, वे

वैराणायनकी कहते हैं—राजन् । महान् ब्रतधारी तथा । नल, बाल अवचा अधोवतकी कोर पढ़ जानेसे अशुद्ध हुए। पड़ेका जल तो नहीं पड़ गया है ? अथवा तुमने रजस्तला स्त्रीमें सम्प्रागम या ब्रह्महत्वा तो नहीं की है ? कहीं युद्धमें परास्त तो नहीं हो गये ? क्यों श्रीहीन-से दिखायी देते हो ? यदि तुन्हारा जुलान्त मेरे सुननेयोग्य हो तो शीघ्र बताओ ।'

अर्जुनने वज्ञ:--भगवन् । जिनका सुन्दर विग्रह भेषके



भगवान् श्रीकृष्ण बलरामजीके साथ परम धानको बले गर्व । प्राक्षणोके सापसे मुसल-युक्ष्में वृष्टिमतीरोका विनास हो गया । प्रभासक्षेत्रमें उनका रोमाञ्चकारी संप्राम हुआ बा, जिसमें सभी बीरोंका सफाया हो गया। महाबली भीज, पृष्णि और अन्यक-वंशी बीर आपसमें ही लड़कर मर मिटे हैं। समयका उलट-फेर तो देखिये, जिनकी चुनाएँ परिचके समान भी तथा जो गद्या, परिष और शक्तियोकी बोट स्व लेनेवाले थे, वे ही एरका नामक पाससे मारे गये ? इन अनल तेजस्वी वीरोके विनाझका दुःस मुझसे किसी ठरड सहा नहीं जाता। यदुवंशियोंके संदारकी बात सोचकर तो मुझे ऐसर जान पड़ता है मानो समुद्र सूख गया, पर्वंत हिलने लगे, आकाश टूट पड़ा और अग्रिमें शीतस्त्रता आ गयी ! यह घटना विश्वासके योग्य नहीं है, फिर भी सत्य है। इसके सिता जो दूसरी घटना घटित हुई है, वह इसमें भी अधिक कष्टदायक है। पञ्चनद देशके निवासी आभीरोने मुझसे युद्ध ठानकर मेरे देखते-देखते वृष्णिवंशकी इवारों सियोका अपहरण कर लिया। बहाँ मेरे पास धनुष वा, तो भी मैं उसका संघान न कर सका। मेरी भुजाओंमें पहले जो बल बा, वह अब नहीं रहा। मेरा नाना प्रकारके अस्त्रोंका ज्ञान विलुप्त हो गया। मेरे सभी बाण क्षणधरमें नष्ट हो गये ! जिनका सकत अप्रमेव है, जो शङ्क, सक्र और गदा धारण करनेवाले, चतुर्मुज,

पीताम्बरवारी, स्वामसुन्दर तथा कमलदलके समान विशाल नेडोंबाते हैं, को परम पुस्व गोविन्द अपनी अनन्त प्रभाका प्रसार करते हुए मेरे रबके आगे-आगे बलते और शत्रुसेनाको प्रसा करते हुए मेरे रबके आगे-आगे बलते और शत्रुसेनाको प्रसा किये डालते थे, वे अब मुझे नहीं दिलापी देते। उनका दर्शन व मिलतेसे मुझे बड़ा दुःख हो वहा है, मस्तिष्क्रमें चक्कर आता है, बित अन्वन्त उद्दिप्त हो गया है, एक क्षणके लिये भी शान्ति नहीं पिलती। बीरवर अन्वर्यनके बिना अब मैं जीवित नहीं रह सकता। उनका अन्तर्यान सुनकर मुझे दिएश्रम हो गया है। मेरे भी कुटुन्वका नाश तो हो ही चुका बा, मेरा पराक्रम भी नह हो गया। अब शुन्यहत्वय होकर इमर-उमर घटक रहा है। अतः आप कृपा काके यह उपदेश दें कि नेरा कल्याण कैसे होगा।

व्यासकी वडा-कुरुबेष्ठ ! सृष्णि और अन्यकर्वराके महारबी ब्राह्मणोके प्रापसे दन्ध होका नष्ट हुए हैं । तुम उनके लिये क्षोक न करो । उनकी ऐसी ही घवितव्यता शी । यदापि भगवान् बोक्सा उनके इस संकटको टाल सकते थे, तथापि उन्होंने इसको उपेक्षा कर दी । श्रीकृष्ण तो तीनो त्येकोके समस्त चराचर प्राणियोक्ती गतिको पलट सकते हैं; फिर बादबीपर पड़े हुए शायको अन्यदा करना उनके लिये कौन बड़ी बात बी ? जो खेडका तुनाने रखके आगे जलते थे (सारकिका काम करते थे) वे वासुदेव कोई साधारण पुरुष नहीं, साक्षात् चक्र-गराधारी पुरातन ऋषि नारायण थे । वे विद्याल नेतीवाले श्रीकृष्ण पृथ्वीका धार आरक्टर अब अपने परमधामको बले गये। महत्वाहो ! तुमने भी भीमसेन और नकुल-सहदेवकी सहायतासे देवताओं-का यहान् कार्य सिद्ध किया है। मेरी समझमें अब तुमलोगीने अपना कर्तका पूर्ण कर लिया है। तुन्हें सब प्रकारसे सफलता प्राप्त हो चुकी है। अब तुम्हारे परालेकनमनका समय आया है और यही दुमलोगोंके लिये श्रेयस्वत है। जब उद्धावका समय आता है तो इसी प्रकार मनुष्यकी बुद्धि, तेन और ज्ञानका विकास होता है और जब विपरित समय उपस्थित होता है तो इन सबका नाश हो जाता है। काल ही इन सबकी जड़ है। संसारकी इत्पत्तिका बोज भी काल हो है । तुन्हारे अलझसोंका प्रयोजन भी पूरा हो चुका है; इसस्थि वे जैसे मिले थे, वैसे ही चले गये। अब तुवलोगोंके उत्तम गति प्राप्त करनेका समय उपस्थित है। मुझे इसीमें तुन्हारा परम कल्याण जान पड़ता है।

वैज्ञन्यपन्त्री कहते हैं—जनमेजय ! अभिततेजस्वी व्यासजीके इस वचनका तत्त्व समझकर अर्जुन उनकी आज्ञासे हिलानापुरको चले गये और वहाँ युधिष्ठिरसे मिलकर उन्होंने वृष्ट्या और अन्यकवंशका सारा समाचार कह सुनाया।

# क्षिप्त महाभारत

# महाप्रास्थानिकपर्व

## द्रोपदीसहित पाण्डवोका महाप्रस्थान

नमस्कृत्य नरं चैव नयेतम्म्। सरस्वती व्यास ततो जयमुदीरवेत्॥ अन्तर्यामी नारायणस्वसम् भगवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्यससा नरत्वरूप नरसा अर्जुन, इनकी शीला प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके क्ला महर्वि वेदव्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पतिपापर विजय-प्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले महाधारत प्रन्थका पाठ करना चाहिये।

वनमेजवने पूरा-जाग्रन् ! इस प्रकार वृध्यि और अन्यक-वेशके वीरोपे मूसल-पुद्ध शेनेका समावार मुनकर भगवान् श्रीकृष्णके परमधाम प्रचारनेके प्रकात् पान्कवॉने क्या किया ?

वैशामायनवीने कहा—राजन् । कुरुतात युधिहिरने क्व इस प्रकार वृष्णिवंशियोके महान् संहारका सचाचार सुना तो महाप्रस्तानका निश्चय करके अर्जुनसे कहा—'महामते ! काल ही सम्पूर्ण प्राणियोंको पका रहा है, विनासकी ओर ले जा रहा है। अब मैं कालके बन्धनको खीकार करता है, तुम भी इसके सम्बन्धमें अपने विचार प्रकट कर सकते हो।' भाईके इस प्रकार कहनेपर अर्जुनने भी कालको अनिवार्यता बतलाकर उनके कमनका अनुमोदन किया। अर्जुनका विचार जानकर भीमसेन और नकुल-सहदेवने भी उनकी बातका समर्थन किया। तत्पशात् युधिष्ठिरने युवुत्सुको बुलाकर उसे सम्पूर्ण राज्यकी देख-भालका भार सीय दिवा और अपने राज्यसिंहासनपर परीक्षित्का अधिवेक किया। इसके बाद वे अत्यन्त दुःखी होकर सुमझसे बोले—'बेटी ! यह तुन्हारा पोत्र परीक्षित् कौरवोंका राजा होगा और यदुवंशियोमेंसे जो लोग वस गये हैं, उनका राजा श्रीकृष्णयोत्र वज्रको बनाया गया है। परीक्षित्का राज्य इस्तिनापुरमें होगा और क्वका इन्प्रस्थमे । तुम्हें राजा क्वकी भी रक्षा करनी चाहिये।' ऐसा कहकर भाइवासहित धर्मराज युधिष्ठिरने श्रीकृष्णका, अपने बूढ़े मामा वसुदेवजीका तका बलराम | कोई भी मनुष्य राजा बुधिहिसको लौटनेके लिये नहीं कह

आदिका भी तर्पण किया और बड़ी सावधानीसे सबके नाम ले-लेकर उनके लिये विधिवत् ब्राद्ध किया। फिर प्रैपायन व्यास, नारद, मार्कपडेप, भारद्वाव और प्राप्तवाच्यको यबपूर्वक बुलाकर उनी भगवद्मीत्यर्थ स्वादिष्ठ अञ्चला भीजन कराया तथा भगवान्का नाम-कर्तन करते हुए उन्होंने उत्तम ब्राह्मणीको नाना प्रकारके रह, बल, प्राम, बोड़े और रध प्रवान किये। इसके बाद गुरुवर कृपाखार्थकी पूजा करके नगरनिवासियोसहित परीक्षित्को शिष्यभावसे उनकी सेवामे सीय दिया। तदनन्तर समस्त प्रवाको युराकर राजाप युधिष्ठिरने उन्हें अयना महाप्रस्तानविषयक विकार बतलाया। उनकी बात सुनते ही नगर और प्राप्तके लोग उद्विप हो उठे और बोले—'महाराज ! आप ऐसा न करें (हमें खोड़कर कर्बी न जाये)। परंतु धर्माच्या राजा युधिहिएने उन्हें समझा-बुझाकर राजी किया और भाइयोसहित चले जानेका निक्षित विचार कर लिया। फिर तो पुचिष्ठिरने अपने आभूषण जारकर बल्करस्वस धारण कर लिया। भीम, अर्जुन, नकुरू, सहदेव तथा यशस्त्रिनी डीपदी देवीने भी ऐसा ही किया। सबने वरकालक्त पहन रिस्पे। इसके बाद ब्रह्मणीसे विधिपूर्वक उत्सर्गकालीन इष्टि कराकर उन्होंने अप्रियोका जलमें विसर्जन कर दिया और स्कर्य से महायात्राके लिये प्रस्थित हो गये । यहले जूएमें परास्त होकर पाण्डकलोग जिस प्रकार कनमें गये थे, उसी प्रकार उस दिन द्रौपदीसहित क्ते परमे जाते देख नगरको सम्पूर्ण खियाँ रोने लगी; किंतु ठन पाँचों भाइयोको इस यात्रासे बड़ी प्रसन्नता हुई श्री। युधिहिरका अभिप्राय जानकर और वृष्णिवंदिायोका संहार देलका समस्त पाण्डव, प्रोपदी और एक कुता—ये सब साब-साब बले। उन छहाँको साथ लेकर सतावे राजा युधिष्ठिर जब हस्तिनापुरसे बाहर निकले तो नगरनिवासी प्रजा और अन्त:पुरकी कियाँ उन्हें बहुत दूरतक पहुँचाने गयीं; कितु

सका। बीरे-बीरे समस्त पुरवासी और कृपाचार्य आदि युपुत्सुको साथ लिये लीट आये। नागकऱ्या अलूमी गड्डामें प्रवेश कर गयी, वित्राङ्गदा मणिपुर नगरमें बली गयी तथा शेष माताएँ परीक्षित्को धेरे हुए पीछे लीट आयी।

ा तदनत्तर महात्मा पाष्ट्रव और यदास्त्रिनी द्रौपटी देखें उपवास करते हुए पूर्व दिशाकी ओर चल दिये। वे सम-के-सब योगमुक्त, महात्मा तथा त्वाग-धर्मका पातन करनेवाले थे। उन्होंने अनेकों देशों, नदियों और समुद्रोकी यात्रा की। आगे-आगे बुधिहिर, उनके पीछे भीपसेन, भीमसेनके पीछे अर्जुन और उनके भी पीछे क्रमहाः नकुल और सहदेव बलते थे। क्रियोमें ब्रेष्ट ग्रेपदीदेवी सबके पीछे चल रही थीं। इस प्रकार चलते हुए शुरवीर पान्द्रथ क्रम्पाः लारक्सागरके तटपर पहुँचे। अर्जुनने दिच्य रत समझकर लोभवश अभीतक अपने गाण्डील धुनव तथा दोनों अज्ञय तूंणीरीका परित्याग नहीं किया था। वहाँ पहुँचनेपर उन्होंने मार्ग रोककर साढ़े हुए पुरुषकाथारी साजात अविदेवको सामने उपस्थित देखा । सात प्रकारकी न्वालास्थ्य विद्वारतीसे मुशोधित होनेवाले उन अग्निदेवने पाण्डवासे इस प्रकार कहा--'महाबाह युधिष्ठिर ! चीमसेन ! अर्जुन ! नकुल और सहदेव ! तुम्हें मालूम होना चाहिये कि मैं अधि हैं। अब तुम भेरी बातोपर ध्यान हो। मैंने नरस्वकार अर्जुन और नारायण-स्वरूप मगवान् श्रीकृष्णके प्रचावमे ही जाञ्चव बनको जलाया था। तुम्हारे भाई अर्जुनको चाविचे कि चे इस वसम अस गायदीव धनुवको यही छोड़का वनमें जावै; क्योंकि अब इन्हें इसकी कोई आवश्यकता नहीं है। यह गाण्डीच वनुष सब प्रकारके चनुषोंने क्षेष्ठ है। इसे पहले पै अर्जुनके लिये ही बस्तासे मींगकर ते आया वा, अब पुन: इसे वरुगको ही वापस कर देना बाहिये।'



यह मुनकर सब भाइयाँने अर्जुनको यह धनुष त्याग देनेके लिये कहा। अर्जुनने उनकी बात मानकर धनुष और छेनों तरकस पानीमें फेक दिये। इसके बाद ऑप्रदेश वहाँसे अन्तर्धान हो गये और पाण्डव वीर दक्षिणाधिमुक्त होकर वल दिये। जाते-जाते वे लक्षणसमुद्रके उत्तर तरपर होते हुए दक्षिण और पश्चिम दिशाकी और मुद्द गये और तापकान् केवल पश्चिम दिशाकी और मुद्द गये और अमें बढ़कर उन्होंने समुद्रमें हुवी हुई ह्वारकापुरीको देशा। किर योग, धर्ममें स्थित पाण्डवीने वहाँसे यूमकर पृथ्वीको परिक्रमा पूरी करनेकी इक्ससे उत्तर दिशाकी और यात्रा की।

#### मार्गमें द्रौपदी तथा सहदेव आदि चार पाण्डवाँका गिरना

वैशस्यायनश्री करते हैं—राजन् ! नियमोका पालन करनेवाले योगयुक्त पाण्डवॉन पश्चिममे उत्तर दिशामे आकर महागिरि हिमालयका दर्शन किया । उसको लॉबकर तब वे आगे बढ़े तो उन्हें बालूका समुद्र दिखाणी पड़ा । तत्पक्षात् उन्होंने पर्वतॉमें श्रेष्ठ महागिरि सुमेलका दर्शन किया । समस्त पाण्डव एकाप्रसित्त होकर बड़ी तेजीके साब चल रहे वे । उनके पीछे आती हुई ग्रीपदी लड़लड़ाकर पृथ्वीपर गिर पड़ी । उसे नीचे पड़ी देख महाबसी धीमसेनने धर्मराजसे पूछा—'भैया ! राजकुमारी द्वीपदीने कभी कोई पाप नहीं किया था; किर बताइये, क्या कारण है कि यह नीचे गिर गयी ?'

कुचिहिरने कहा—नरश्रेष्ठ ! इसके मनमें अर्जुनके प्रति विशेष पक्षपात था, आज यह उसीका फल भोग रही है।

यह कहकर बर्मात्या युधिष्ठिर हीयदीकी और देखे बिना ही अपने चित्रको एकाप्र करके आगे वह गये। थोड़ी देर

बाद सहदेव भी गिरे। उन्हें गिरते देख मीमसेनने राजासे पूछा-'भैया ! वह माद्रीनन्दन सहदेव, जो सदा हमलोगोंकी सेवामें संलग्न रहता और अहंकारको कभी अपने पास फटकने नहीं देता था, आज क्यों प्रशासायी हुआ है ?'

युधिष्ठरने कहा-राजकुमार सहदेव किसीको अपने-



जैसा विद्वान् नहीं समझता या, इसी दोषके कारण इसे आज गिरना पड़ा है।

ग्रैपदी और सहदेवको गिरे देख कमुप्रेमी शुरवीर नकुल शोकसे व्याकुल होकर गिर यहे। यह देख भीमसेनने पुन: राजासे प्रश्न किया—'भैवा ! संसारमें जिसके ऋपकी समानता ऋरनेवाला कोई नहीं वा, जिसने कभी अपने धर्मने ब्रुटि नहीं होने दी तथा जो सदा इमलोगोंकी आज्ञाका पालन

करता बा, वह हमारा प्रिय बन्धु नकुल क्यों गिर पड़ा ? भीमसेनके इस प्रकार पूछनेपर युधिष्ठिरने नकुलके सम्बन्धमें यों उत्तर दिया—'भीमसेन ! नकुल हमेशा यही समझता था कि रूपमें मेरे समान दूसरा कोई नहीं है। इसके मनमें यही बात बैटी रहती थी कि मैं ही सबसे बहकर रूपवान् हैं। इसीलिये इसको गिरना यहा है।' उन तीनोंको गिरे देख अर्जुनको बड़ा शोक हुआ और वे भी अनुसापके मारे गिर यहे । दुर्धर्य बीर अर्जुनको गिरे और मरणासम्र हुए देल भीमने पुरः प्रश्न किया—'भैया । महात्या अर्जुर कभी परिहासमें भी हुट बोले हों, ऐसा मुझे याद नहीं आता; फिर यह किस कर्मका फल है, जिससे उन्हें भी पृथ्वीपर गिरना पड़ा।'

वृष्णिर बोले—अर्जुनको अपनी शुरताका अधिमान बा। इन्होंने कहा बा कि 'मैं एक ही दिनमें राष्ट्रओंको भरम कर डालूँगा किंतु ऐसा किया नहीं। इसीसे आज इन्हें घरास्त्रयो होना पहा है। इतना ही नहीं, इन्होंने सम्पूर्ण धनुर्धरोका अपमान भी किया था (जिसका फल इन्हें भोगना पह रहा है); अतः अपना कल्याण साहनेवाले पुरुवको ऐसा नहीं करना चाहिये।

वों कहकर राजा युधिहिर आगे बढ़ गये। इतनेये ही धीमसेन थी गिर पड़े। गिरनेके साथ ही उन्होंने धर्मराज युधिहिसको युकासकर कहा—'राजन् । जरा मेरी ओर सो देशियो । मैं आपका दिय भीयसेन हैं और यहाँ गिरा हुआ 🐉 पवि जानते हो तो बताहये, मेरे गिरनेका क्या कारण है ?!

पुण्डिरने कडा-भीम । तुम सहत खाते थे और दूसरोको कुछ भी न समझकर अपने बलकी द्वीग होका करते थे: इसीसे तुन्हें भूमियर गिरना पद्म है।

यह कड़कर पहाचाहु युधिहिर उनकी और देखे बिना ही आगे चल दिये। केवल एक कुता बराबर उनका अनुसरण

### युधिष्ठिरका इन्द्र और धर्मके साथ वार्तालाप तथा सदेह स्वर्गगमन

ओर दृष्टि डालकर धर्मराज युधिष्ठिर जोकसे संतप्त हो उठे | साथ चलनेकी अनुमति दीजिये।'

वैराम्पायनवी कहते हैं—जनमेजय ! तदनना आकाश | और इन्द्रसे कहने लगे—'देवेश्वर ! मेरे चाई मार्गमें गिरे पड़े और पृथ्वीको प्रतिध्वनित करते हुए देवराज इन्द्र रख लिये | है। वे भी मेरे साव चले इसकी व्यवस्था कीजिये; अन्यधा वहाँ आ पहुँचे और युधिष्ठिरसे बोले—'कुन्तोक्टन ! तुम मैं अपने माइयोके किना स्वर्गमें भी नहीं जाना बाहता। इस रथपर सवार हो जाओ ।' तब अपने गिरे हुए भाइयोंकी | राजकुमारी ब्रैपदी अत्यन्त सुकुमारी है, उसे भी हमलोगोंके

इन्द्रने कहा—भरतकेष्ठ ! तुन्हारे सभी चाई तुमसे पहले हो स्वर्गमें प्रश्नुंच चुके हैं, उनके साथ औपदी भी है। वहाँ चलनेपर वे सब तुन्हें मिलेंगे, अतः उनके लिये क्लेक न करों। वे मनुष्य-दारीरका परिताम करके स्वर्गमें स्पे हैं, किंतु तुम इसी दारीरसे बहुतिक कल सकते हो।

कुषिहिर बोले—भगवन् ! यह कुता मेरा बड़ा पक्त है, इसने सदा ही मेरा साथ दिया है; अतः इसे भी मेरे साथ बलनेकी आज़ा दीनिये।

इन्द्रने कहा—राजन् ! तुन्हें अपशाः, मेरे सन्धन ऐकर्ष, पूर्ण लक्ष्मी और बहुत बड़ी सिद्धि मान हुई है; साब ही तुन्हें स्वर्गीय सुक्त भी सुलाभ हुए हैं। अतः इस कुलेको कोड़कर मेरे साथ बलो । इसमें कोई कठोरता नहीं है।

युधिष्ठरने कहा—धगवन् । आर्थ पुरुषके द्वारा निप्रश्लेणीका काम होना कठिन है; मुझे ऐसी लक्ष्मीकी प्राप्ति कभी न हो, जिसके लिये भक्त पुरुषका लाग करना पड़े।

हन्तरे कहा—सर्पराज ! कुता रक्तनेवालोंके लिये स्वर्गलेकमें स्थान नहीं है। उनके यह काने और कुँआ, बायली आदि कनवानेका जो पुरूप होता है, उसे क्रीधकश नामके राक्षस हर लेते हैं; इस्तियं सोक-विचारकर काम करो। इस कुलेको छोड़ शे—ऐसा करनेमें कोई निर्देणता नहीं है।

जुषिडिरने कहा—महेन्द्र । भक्तका त्याग करमेले जो पाप होता है, उसका कभी अन्त नहीं होता, संसारमें बह ब्रह्महत्याके समान माना गया है। अतः मैं अपने मुक्तके लिये कभी किसी तरह भी इस कुलेका त्याग नहीं कर सकता। जो उस हुआ हो, भक्त हो, मेरा दूसरा कोई सहारा नहीं है—ऐसा कहते हुए आर्तभावसे शरणमें आया हो, अपनी रक्षामें असमर्थ—दुर्बल हो और अपने प्राण बकाना बाहता हो, ऐसे पुरुषको प्राण वानेपर भी मैं नहीं होड़ सकता—यह मेरा सदाका हत है।

इन्तरं कहा—बीरवर ! पनुष्य वो कुछ दान, खाध्याप अथवा हवन आदि पुण्यकर्म करता है, उसपर पदि कुलेको दृष्टि भी पढ़ जाय तो उसके फलको क्रोयवश नामके राज्ञस हर ले जाते हैं; इसलिये इस कुलेका त्याग कर दो । इससे तुम्हें देवलोककी प्राप्ति होगी । तुमने भाइपों तथा दिव पत्नी त्रैपदीका परित्याग करके अपने पुण्यकर्मिक फललक्ष्य देवलोकको प्राप्त किया है, किर इस कुलेको क्यों नहीं छोड़ देते ? सब बुख छोड़कार अब कुलेके मोहमें कैसे पढ़ गये ? पुषेडिले कह- भगवन् । संसार्थे यह निक्षित वात है कि मरे हुए मनुष्योंके साथ न किसीका मेल होता है, न विरोध । हैंगवी तथा अपने भाइयोंको जीवित करना मेरे बक्तको बात नहीं है; अतः मर जानेपर उनका मैंने त्याग किया है, जीविताकस्थाने नहीं । शरणमें आये हुएको भय देना, क्षीका वध करना, ब्राह्मणका मन लूटना और मिजोंके साथ होंड करना—ये कार अधने एक और और भक्तका खाग हुमरी ओर हो, तो मेरी समझमें यह अकेला ही उन बारोंके बराबर है।

वीशन्यकर्त्यां बहुते हैं—जनमेजय ! (कुत्तेका दारीर धारण करके आये हुए) धर्मावरूपी भगवान् धर्मराज पुधिक्षिरको बात सुनकर बहुत प्रसन्न हुए और उनकी सुति करते हुए महुर कक्षतीमें बोले—'राजेन्द्र । तुम अपने सदाबार, बुद्धि और सम्पूर्ण प्राणियोंके प्रति होनेवाली इस इयाके कारण अपने पिताका नाम जन्मल कर रहे हो। केटा ! एक कार पहले मैंने डेतबनमें भी तुन्हारी परीक्षा की बी, जबकि तुषारे सभी भाई पानी लानेके लिये जाकर मारे गर्वे बे । इस समय तुमने कुन्ती और माह्री दोनों माताओंमें समान्ताकी इका रक्तका अपने सगे घाई भीम और अर्जुनको प्रोड़ केवल नकुलको जीवित करना चाहा या। इस समय भी, 'यह कुता मेरा भक्त है' ऐसा सोधकर तुमने देवराज इन्द्रके रक्षका भी परित्याग कर दिया है। अतः सर्वत्वेकमें वृक्तारी समता करनेवाला कोई नहीं है। इसलिये तुन्हें अपने इसी प्रशीरसे अक्षय लोकोकी प्राप्ति हुई है, तुम परम उत्तम दिल्म गतिको पा गर्ने हो।'

वो बद्धकर वर्ष, इ.स., मक्क्गण, अधिनीकुमार, देवता और देववियोने पाणुनन्दन युधिष्ठिरको रवसे बिठाया और अपने-अपने वियानीयर आक्तद होकर वे सर्गालेकको चल हिये। वे सब-के-सब अपनी इच्छाके अनुसार विचरनेवाले, स्क्रोगुणहृन्य, पुण्यात्या, पवित्र वाणी, बुद्धि एवं कर्मवाले तच्छा सिद्ध थे। इन्हर्क रवसे बैठे हुए राजा युधिष्ठिर अपने तेवसे पृच्ची और आकादाको देदीच्यपान करते हुए बड़ी तेवीक साथ अपरची और जाने लगे। उस समय सम्पूर्ण लोकोंका युवान्त जाननेवाले, बोलनेमें कुशल तथा महान् तपस्थी नास्त्र्योने देवपच्छलमें स्थित होकर उद्यावरसे कहा—'जितने राजविं स्वर्गमें आये हैं, वे सभी यहां व्यक्तित हैं, किंतु कुरुरात युधिष्ठिर अपने सुवशसे उन सबकी कीर्तिको आकादित करके विराजमान हो रहे हैं। अपने यहा, तेव और सदाचारकप सम्पत्तिसे तीनों लोकोको आवृत्त करके अपने भौतिक शरीरसे स्वर्गलेकमें आनेका

सौधाय पाण्डुनन्दन युधिष्ठिरके सिवा और किसी राजाको भी प्राप्त हुआ हो—ऐसा मैंने कभी नहीं सुना है। युधिष्टिर ! पृथ्वीपर रहते हुए तुमने आकाशमें नक्षत्र और ताराओंके स्थमें जितने तेज देशों हैं, वे ही ये देवताओंके ह्यारों लोक हैं; इनकी ओर देशों।'

100 000

नारदर्जीकी बात सुनकर बर्मांचा राजा युधिहिरने देवताओं तथा अपने पक्षके राजाओंकी अनुमति लेकर कहा—'मेरे भाइचोंको भला या बुरा को भी स्थान प्राप्त हुआ हो, उसीको मैं भी पाना चाइता हूँ। उसके सिवा, दूसरे लोकमें जानेकी मेरी इच्छा नहीं है।' उसके ऐसा कहनेपर देवराज इज्जेने कोमल जाणीमें कहा—'महाराज! तुम अपने शुभ कर्मीहारा प्राप्त हुए इस सर्थलोकमें निवास करो।

at the control of the

the first party of the same of the

the contract to the same and sections

THE RESERVE AND ADDRESS OF THE PARTY OF

The second second

of the second second second

THE RESERVE AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE

the same of the part of the late.

THE RESERVE AND ADDRESS OF A PARTY.

the late of the late of the late of the late of

Proc. on Laplace Str. 1 of

If the common winds are as the common party of the common party of

TO THE RESIDENCE OF

The second second

AND REAL PROPERTY AND PERSON NAMED IN

मनुष्यत्येकके केह्याझको क्यों अभीतक खींचते आते हो ? तुन्हें वह उतम सिद्धि प्राप्त हुई है जो दूसरे मनुष्यके लिये दुर्लभ है। तुन्हारे भाइयोंको ऐसा स्थान नहीं प्राप्त है। क्या अभीतक मनुष्यत्येककी भावना तुन्हारा पिष्ड नहीं छोड़ती ? यह त्वर्गत्येक है; पर त्वर्गवासी देवर्षियों और सिद्धोंकी ओर तो दृष्टि डाल्ये।

देवेदाकी ऐसी बातें सुनकर युधिहरने फिर कहा—देवराव । अपने माहपोके बिना मुझे यहाँ रहनेका उत्साह नहीं होता । मैं तो वहीं जाना बाहता है, जहाँ मेरे माई गमें हैं और जहाँ सम्बगुणसम्बन्धा ग्रीपदी देवी विराजमान हैं।'

of the Lorentz St. Company

the course of the contract of the

12 7 7 7 7 7 7 7 7

ARADINE STORY OF

A STATE OF THE PARTY.

THE RESERVE AND ADDRESS.

The second

----

The Property and Personal Property and Perso

STORY OF SHIP STORY OF SHIP SHIP

THE RESERVE TO SERVE

The state of the

100,000

COLUMN TO SERVICE AND ADDRESS OF THE PARTY O

॥महात्रास्थानिकपर्वं सन्प्रप्त ॥

# संक्षिप्त महाभारत

# स्वर्गारोहणपर्व

### स्वर्गमें नारद और युधिष्ठिरकी बातचीत तथा युधिष्ठिरको नरकका दर्शन

ारायणं नमस्कृत्य तरं चैव नरेत्त्रमम्। देवी सरस्वती व्यासं ततो जयनुदीरपेत्॥

अलवांमी नारायणस्वस्य भगवान् आंकृष्ण, उनके नित्ससत्ता नरस्वरूप नरस्य अर्जुन, उनकी स्वीता प्रकट करनेवाली भगवती सरस्वती और उसके कटा महर्षि बेद्व्यासको नमस्कार करके आसुरी सम्पत्तियोगर विजयप्राहित्युक्त अन्तःकरणको सुद्ध करनेवाले महाभारत प्रमावा पाठ करना चाहिये।

जनमेजयने पूळा—युने ! मेरे प्रचितामत पाळाण ज्या स्वर्गमें पहुँच गये तो उन्हें और यूतराहके पुत्रोंको किस-किस स्वानकी प्राप्ति हुई ?

वैशम्पायनजीने कहा-राजन् । तुन्हारे प्रवितामह धर्मराज युधिष्ठिरने स्वर्गमें जानेके पश्चात् देखा कि दुर्वोचन स्वर्गीय शोभासे सम्पन्न हो देवता और साध्यगलोके साथ एक दिव्य सिहासनपर बैठकर सुर्यके समान देवीयानान हो रहा है। उसका ऐसा ऐश्वर्य देखकर युधिष्ठिर सहसा पीछेको स्त्रैट पडे और उप खरसे कहने लगे—'देवताओ ! जिसके कारण हमने अपने समस्त सहदों और बन्धुओंका बुद्धमें संहार कर हाला तथा जिसको प्रेरणासे निरन्तर धर्मका आचरण करनेवाली हमारी पत्नी पाञ्चालराज्जुमारी ग्रेपटीको मरी सभापें गुरुजनोंके सामने बसोटा नवा, ऐसे दुर्वोचनके साब में इस स्वर्गलोकमें नहीं रहना चाहता ।' यह सुनकर नारदजी हैस पढ़े और बोले—'महाबाह्ये ! स्वर्गयें आनेपर मृत्युलोकका वैर-विरोध नहीं रहता, अतः तुने महाराज द्योंधनके विषयमें ऐसी बात ऋदायि नहीं कहनी चाहिये। स्वर्गलोकमें जितने श्रेष्ठ राजा रहते हैं, वे और समस्त देवता भी यहाँ राजा दुवाँधनका विशेष सम्मान करते हैं। यह सत्य है कि इन्होंने सदा ही तुमलोगोंको कष्ट पहुँचाया है, तथापि युद्धमें अपने शरीरकी आहति देकर ये वीरलोकको प्राप्त हुए हैं। अतः ब्रीपदीको इनके द्वारा जो द्वेश प्राप्त हुआ है, उसे भूल जाओ और इनके साथ न्यायपूर्वक मिलो। यह लगंत्रेक है, यहाँ आनेपर पहलेका बैर नहीं खता।

नास्वर्गिके ऐसा कहनेपर राजा युधिष्ठिरने पृष्ठा— 'ज्ञान्! जो महान् जनवारी, महात्या, सत्यप्रतिहा, विश्वविक्यात वीर और सत्यवादी थे उन मेरे भाइयोंको कौन-से लोक प्राप्त हुए हैं ? उन्हें मैं देखना चाहता हूँ। सत्यपर दृढ़ रहनेवाले कुन्तीपुत्र महात्या कर्णको, पृष्ठगुप्रको, सात्यकिको तथा मृष्टगुप्रके पुत्रोंको भी मुझे देखनेकी इच्छा है। इनके सिवा जो-जो राजा श्वतिषद्यमंक अनुसार युद्धाँ सक्तोद्यारा मारे नये हैं, वे इस समय कहाँ हैं ? उनका तो यहाँ दर्शन ही नहीं हो एहा है। राजा विराद, हुपद, पृष्टकेत्, प्रश्लालराजकुमार शिराव्यक्ति, ग्रैपदीके पौधो पुत्र तथा दुर्द्धार्थ वीर अधियन्युसे भी मैं मिलना चाहता है।'

अब पुषिष्ठिरने देवताओंसे कहा-देवगण ! यहाँ युवायन्यु और उनमौजा-वे होनो चाई क्यों नहीं दिखावी देते ? किन-जिन महारखी राजाओं और राजकुमारीने समराविये अपने प्रारीरोकी आवृति ही है, जो मेरे लिये युद्धमें मारे गये हैं, वे सिंहके समान पराक्रमी और कहाँ हैं ? क्या इन महायुक्तीने भी इस लोकपर अधिकार प्राप्त किया है ? यदि वे सब महारबी भी इस लोकमें आये हों, तब तो में इन महात्माओंके साथ पहीं रहेगा; परंतु यदि उनको यह शुभ और अक्षय लोक नहीं प्राप्त हुआ है, तो मैं अपने उन पाई-कन्युओंके बिना वर्डी सुरूसे नहीं रह सकता। पुद्धके बाद जब मैं अपने पृत सम्बन्धियोंको जलाञ्चलि दे रहा था, उस समय मेरी याता कुन्तीने कहा बा-'बेटा ! कर्णको भी बलाझलि देना ।' माताकी यह बात सुनकर जब मुझे मालूम हुआ कि महात्मा कर्ण मेरे ही भाई थे, तबसे मुझे उनके लिये बड़ा दुःल होता है। यह सोचकर तो मैं और भी पश्चाताप करता रहता है कि महामना कर्णके दोनों चरणोंको माता कुन्तीके चरणोंके समान देखकर भी मैं क्यों नहीं उनका अनुगामी हो यवा । वदि कर्व हमारे साथ होते तो हमें इन्द्र भी युद्धमें परास्त नहीं कर सकते थे। वे सुर्यनदन कर्ण इस समय जहाँ-कहीं भी हों, मैं उनका दर्शन करना चाहता हूँ। अपने प्राणोंसे भी प्रिय भीमसेन, अर्जुन, नकुरू, सहदेव तका धर्मपरायणा हीपदीको भी देखना चाहता हूँ। यहाँ खनेकी मेरी तनिक भी इच्छा नहीं है। यह मैं आपलोगोंसे सखी चात बता रहा हूँ। भरता, भाइयोसे अरहण खकर मुझे खर्गसे क्या रहना है। उहाँ मेरे भाई हैं, वहीं मेरे रिल्पे कर्ग है। मैं इस लोकको त्वर्ग नहीं मानता।

देवताओंने कहा—राजन् । यदि उन्हीं लोगोंमें तुन्हारी श्रद्धा है तो चलो, विलम्ब न करो । हमलोग देवराजकी आज्ञासे हर तरहसे तुन्हारा किंच करना चाहते हैं।

यो कहकर देवताओंने देकटूनको आज दो—'तुम पुथिष्ठिरको इनके सुद्धोका दर्शन कराओ।' लपकाद राज पुथिष्ठिर और देवदून दोनो साथ-साथ उस स्वानको और करूं, जहाँ पुरुवकेष्ठ शीमसेन आदि ये। आये-आगे देकदून जा रहा या और पीछे-पीछे राजा युधिष्ठिर। दोनों एक ऐसे मार्गपर पहुँखे, जो बहुत ही लराज था: उसपर करूना कठिन हो रहा था। पापाचारी पुरुव ही उस राजेसे आते-जाते थे। वहाँ स्व और घोर अन्यकार छा रहा था। वारों ओरसे कदबू आ रही थी, इसर-उचर सड़े हुए सुदें दिशायी देते थे। वहाँ-नदी बाल और हष्ट्रियाँ पढ़ी हुई थी। लोडेकी योजवाते



कौए और गीध मैंडरा रहे थे। सुईके समान चुम्ते हुए मुखोवाले पर्यताकार प्रेत सब और चूम रहे थे। उन

प्रेतोमेसे किसीके प्रशिरसे मेर और स्थिर वहते थे; किसीके बाहु, उस, पेट और हाच-पैर कट गये थे। धर्मात्मा राजा मुचिद्धिर बहुत चिन्तित होकर उसी मार्गके बीचसे होकर निकले। उन्होंने देखा—वहाँ स्वौलते हुए पानीसे भरी हुई एक नदी बहु रही है, जिसको पार जाना बहुत ही कठिन है। दूसरी ओर तीले कुरोंक-से प्लोंसे परिपूर्ण असिपत्र नामक वन है। कहीं गरम-गरम बालू विश्वी है तो कहीं तथाये हुए लोहेकी बई-बड़ी चहुनने रखी नयी है। सब ओर लोडेके कलसोंमें तेल खोलाया जा रहा है। घत-तत्र पैने कटिसे भरे हुए सेमलके वृक्ष है, जिनको हावसे कुन भी कठिन है। इन सबके अलावे वहाँ पापियोको जो बड़ी-बड़ी पातनाएँ दी जा रही बी, उनपर भी युधिहिरको दृष्टि पड़ी। प्रश्लेको दुर्गन्यसे तंग आकर उन्होंने देखदूतसे पूछा—'भाई! ऐसे मार्गपर हमलोगोको अभी कितनी हुर और चलना है? तथा मेरे प्रात कहाँ है?'

धर्मराजको बात सुनकर देवतदूत लोट पद्म और बोला— 'बस, वहीतक आपको आना था। महाराज । देवताओंने मुझसे कहा है कि 'जब युधिष्ठिर धक गाँपै तो उन्हें वापम लोटा लाना।' अतः अब मैं आपको लोटा ले चलता [ । यदि आप वक गये हो तो मेरे साथ आइये ।' युविष्ठिर उस बन्द्रमे विकल हो रहे थे, इमलिये घवराकर उन्होंने लोटनेका ही निश्चय किया । वे ज्यों ही उस स्थानसे लौटने लगे, त्यों ही इनके कानोमें चारों ओरसे दुःस्ती जीवोकी यह दयनीय पुकार सुन पड़ी—'धर्यनदन । आप हमलोगीपर कृपा करके बोड़ी देर यहाँ उहर जाड़ये; आयके आते ही परम पवित्र और सुगन्धित इता बलने लगी है, इससे हमें बड़ा सुख मिला है। कुनी-बन्दर ! आज बहुत दिनोंके बाद आपका दर्शन पाकर हम-लोगोको बड़ा आनन्द मिल रहा है, अतः हाणघा और ठहर जाडुये । आयके रहनेसे यहाँकी यातना हमें कष्ट नहीं पहुँचाती ।" इस प्रकार वहाँ कष्ट पानेवाले दुःसी जीवोके भौति-भौतिके दीन कवन सुनकर युधिष्ठिरको बड़ी दया आयी। उनके पुँहसे सहसा निकल पड़ा—'ओह ! इन बेचारोंको बड़ा कष्ट है।' यो कहकर से वहीं उद्दर गर्दे। फिर पूर्ववत् दुःसी जीवीका आर्तनाद सुनावी देने लगा; किंतु वे पहचान न सके कि ये किनके क्यन हैं। जब किसी तरह उनका परिचय समझमें नहीं आया तो युधिहिरने उन दुःसी जीवोंको सम्बोधित करके पूछा—'आयलोग कौन हैं और यहाँ किसलिये रहते हैं ?' इनके इस प्रकार पूछनेपर चारों ओरसे आवाज आने लगी— में ऋर्ण हैं, में भीमसेन हैं, में अर्जुन हैं, में नकुल हैं, मैं सहदेव हूँ, मैं बृष्टदुम्र हुँ, मैं द्रौपदी हूँ और हमलोग

हीपदीके पुत्र हैं। इस प्रकार अपने-अपने नाम बताकर सब लोग विलाप करने लगे। यह सुनकर राजा जुंबिडिर मनमें विचार करने लगे—'दैकका यह कैसा विचान हैं? मेरे महात्मा भाई भीमसेन आदि, कर्ण, डीपदीके पुत्र तचा सब्वं हीपदीने भी ऐसा कीन-सा पाप किया बा, जिसके कारण इन्हें इस दुर्गन्यपूर्ण भयानक स्थानने रहना पढ़ रहा है। ये सभी पुण्यातमा थे। जहाँतक मैं जानता है, इन्होंने कोई पाप नहीं किया था; फिर किस कर्मका पह फल है जो ये नरकमें पड़े हुए हैं 7 मेरे भाई सम्पूर्ण थर्मके ज्ञाता, मुख्यार, सत्यवादी तथा शासके अनुकूल चलनेवाले थे। इन्होंने कविय-धर्मने तरपर रहकर बड़े-बड़े यह किये और बहुत-सी दक्षिणाएँ दी

है (तबापि इनकी ऐसी दुर्गीत क्वों हुई ?) । मैं सोता हूँ या जागता ? मुझे चेत है या नहीं ? कहीं यह मेरे चित्तका विकार अक्वा भ्रम तो नहीं है ?'

इस तरह नाना प्रकारसे सोच-विकार करते हुए राजा युधिष्ठिरने देक्टूनसे कहा—'तुम जिनके दूत हो, उनके पास लौट काओ; मैं वहाँ नहीं चलूंगा। अपने मालिकोसे जाकर कहना—'युधिष्ठिर वहीं रहेंगे।' मेरे रहनेसे यहाँ मेरे पाई-कन्युओंको सुख मिलता है।' युधिष्ठिरके ऐसा कहनेपर देक्कून देवराज इन्द्रके पास जला गया और युधिष्ठिरने जो कुछ कहा या करना चाहते थे, वह सब उसने देवराजसे निकेदन किया।

#### इन्द्र और धर्मका युधिष्ठिरको सान्त्वना देना तथा युधिष्ठिरका शरीर त्यागकर दिव्य लोकको जाना

वैशान्ययनवी कतते हैं—जनमेजय । धर्मराज युधिहिरको उस स्थानपर लग्ने हुए एक मुहुर्त भी नहीं बीतने पाया वा कि इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवता वहाँ सा पश्चि । साक्षान् धर्म भी शरीर धारण करके राजासे मिलनेके लिये आये । उन तेजली देवताओंके आते ही वहाँका सारा अन्यकार दूर हो गया। पापियोंकी यातनाका वह दुश्य कर्डी नहीं दिसावी देता था। किर इतितल, भन्द, सुगन्ध वायु बलने लगी। इन्हसर्वित महत्गण, वसु, अधिनीकुमार, साध्य, रुद्ध, आदित्व तथा अन्यान्य स्वर्गवासी देवता सिद्धों और महर्वियोके साथ महातेजस्वी युधिष्टिएके पास एकत्रित हुए। तस समय इन्हरे युधिष्ठिरको सान्त्वना देते हुए कहा—'महत्वाहो । अवतक जो हुआ सो हुआ, अब इससे अधिक कह उठानेकी आवश्यकता नहीं है। आओ, हमारे साथ बलो। तुन्हें बहुत बड़ी सिद्धि मिली है, साथ ही अक्ष्यलोकोंको प्राप्ति भी हुई है। तुम्हें जो नरक देखना पड़ा है, इसके लिये क्रोब न करना। प्रमुख अपने सीवनपें शुभ और अश्रूष—दो प्रकारके कर्मोकी राज्ञि संवित करता है। जो पहले शुभ कर्मोका फल भोगता है, उसे पीछेसे नरक भोगना पड़ता है और जो पहले ही नरकका कष्ट भोग लेता है, यह पीछे खर्गीय मुसका

अनुभव करता है। जिसके पाय-कर्प अधिक और पुण्य बोड़े होते हैं, यह पहले स्वर्गका मुख भोगता है (तथा जो पुण्य अधिक और पाप कम किये रहता है, वह पहले नरक भोगकर पाँछे क्रगाँवें आनन् भोगता है)। इसी नियमके अनुसार तुन्हारी घलाई सोचकर पहले मैंने तुन्हें नरकका दर्शन कराया है। तुमने अध्ययामाके मरनेकी बात कहकर क्रतसे डोणावार्यको उनके पुत्रको मृत्युका विद्यास दिलाया बा, इसोलिये तुम्हें भी फ़ल्से ही नरक दिखलाया गया है। तुन्हारे पक्षके जितने राजा युद्धपे मारे गये हैं, वे सभी स्वर्गत्येकमें पहुँचे हुए हैं। महान् धनुर्धर तथा शस्त्रधारियोंमें ब्रेंड कर्ण भी, किनके लिये तुम सदा दु:सी रहते हो, उत्तम रिरिज्ञिको प्राप्त हुए हैं। तुम्हारे दूसरे आई तथा पाण्यव-पक्षके अन्य राजा भी अपने-अपने दोम्य स्वानको प्राप्त हुए हैं। उन सकको चलकर देखो और अपनी मानसिक चिन्ताका त्याग कर मेरे साब सर्गमें विहार करो । अपने किये हुए पुज्यकर्म, तय और दानके फल भोगो। राजसूब-यज़द्वारा जीते हुए समृद्धिशाली लोकोंको स्वीकार करो और अपनी तपस्याका महान् फल घोगो । युधिहिर ! तुन्हें प्राप्त हुए सम्पूर्ण लोक एका हरिक्षणके लोकोकी भाँति सब एजाओंके लोकोंसे कपर है, उन्होंमें तुम विचरण करेगे। जहाँ राजाँचे मान्याता, राजा भगीरत्र और दुष्यचकुमार भरत गये हैं, उन्हों लोकोंमें निवास करके तुम भी दिव्य मुखका उपभोग करेगे। महाराज! वह देखीं, जिभुवनको पवित्र करनेवाली देखनदी मन्दाकिनी सामने ही दिखायी दे खी हैं; उनके पवित्र जलमें सान करके तुम दिव्य लोकोंमें जा सकोगे। वहाँ गोता लगाते ही तुष्पारा मानव-स्वभाष दूर हो जायगा, तुष्पारे मनके शोक-संताप, ग्लानि और वैर आदि सभी दोष पिट जायेगे।'

देवराजकी बात समाप्त होनेपर हारीर धारण करके
आये हुए साझात् धर्मने कहा—'बेटा ! तुन्हारे धर्मोजनयक
अनुराग, सत्यभावण, क्षया और इन्द्रियसंख्य आदि गुणोके
कारण में तुम्पर बहुत प्रसन्न हैं। यह मेरे हारा तीसरी बार
तुन्हारी परीक्षा हुई है। किसी भी युक्तिसे कोई तुन्हें अपने
स्वभावसे विधालित नहीं कर सकता । हैन्छनमें अरणीकाष्ठका अपहरण करनेके पश्चात् जब पक्षके क्षयमें मेने
तुमसे कई प्रश्न किये थे, वह तुन्हारी पहली परीक्षा थी;
उसमें तुम भलीभाति ज्लीणं हो गये। किर हौपद्यस्तित
तुन्हारे सब भाइयोकी मृत्यु हो जानेपर कुलेका क्या धारण
करके मैंने दूसरी बार तुन्हारी परीक्षा ली थी, इसमें भी

तुन्दें सकलवा मिली। यह तुन्दारी परीक्षाका तीसरा अवसर बा; किंदु इस बार भी तुम अपने सुराकी परवा न करके भाइपोके दिनके लिये नरकमें रहना बाहते थे, अतः तुम हर तरहसे शुद्ध प्रमाणित हुए। तुममें पापका नाम भी नहीं है, इसलिये कर्गका सुन्त भोगो। तुन्हारे भाई नरकके योग्य नहीं हैं। तुमने जो उन्हें नरक भोगते देखा है, वह देवराज इनद्वारा प्रकट की हुई माया थी। अर्जुन, भीम, नकुल, सहदेव और सन्यवादी शूरवीर कर्ण तथा राजकुमारी प्रेयदी—इनमेसे कोई भी नरकमें वाने मोग्य नहीं है। भरतकेह ! आओ, अब मेरे साथ बलकर जिलोकगामिनी गङ्गाजीका दर्शन करो।'

जनभेजय ! धर्मके यो कहनेपर तुन्हारे पूर्विपतामह राजिं पुणिहिरने धर्म तथा समका कर्णवासी देवताओं के साथ जाकर मुनिजनवन्तित परम पायन वेवनदी गङ्काजीमें खान किया। खान करते ही उन्होंने मानवदारीरका त्याग करके दिव्य देह धारण कर किया। उनके हृदयका होक-संताय और वैर-भाष जाना खा। तत्यशात् वे देवताओं से धिरकर महर्षियों सं सुति सुनते हुए धर्मके साथ-साथ उस स्थानको गये, जहाँ उनके चारों भाई पायहव और स्तराङ्के पुत्र क्रोध स्थानकर आनन्दपूर्वक निवास करते थे।

100 Lt (11026 48

# युधिष्ठिरका दिव्यलोकमें श्रीकृष्ण आदिके दर्शन करना, भीष्म आदिका अपने मूलस्वरूपमें मिलना और महाभारतका उपसंहार तथा माहात्म्य

वैशम्पायनजी बहते हैं—एकन् ! तदनकर देकताओं, ! ब्राइपेयों और पस्ट्गणोंके युक्तसे अपनी प्रशंसा सुनते हुए राजा पृथिष्ठिर क्रमशः उस स्वानपर जा पृष्टि, बर्ड कुरुबेष्ठ भीमसेन आदि विराजमान थे (वह भगवान्का परम याम या) । वहाँ जाकर उन्होंने देखा कि भगवान् श्रीकृष्ण अपना ब्राइपिश्रह धारण किये विराजमान हैं। उनका स्वस्य अपने पूर्व विश्रहके ही समान है; अतः पहलेको देखी हुई समानताओंके कारण वे अनायास ही पहलाने जा खे हैं। उनके श्रीविश्रहसे दिष्य ज्योति विटक रही है। बक्त आदि भर्मकर दिव्याख देवताओंके से हारी बारण काके

सेवामे उपस्थित है। अत्यन्त तेवस्वी वीरवर अर्जुन मगवान्की आराधनामें लगे हुए हैं। देवपूजित भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनने भी युधिष्टिरको उपस्थित देख उनका प्रवादत् सम्मान किया। इसके बाद दूसरी ओर दृष्टि कालनेपर युधिष्टिरने सम्बद्धारियोमें श्रेष्ट कर्णको बारह आदित्योंके समान वेजोमय सक्य धारण किये विराजमान देखा। दूसरे स्वानमें भीमसेन दिखायी पड़े जो पहलेके ही समान सरीर धारण किये मूर्तिमान् वायु देवताके पास बैठे वे। उनके चारो और मस्ट्राण दिखायी दे रहे थे और उनका दिव्य विषड़ उत्तम कालिसे देदीय्यमान हो रहा था। उन्हें भी बड़ी भारी सिद्धि प्राप्त हुई बी। नकुल और सहदेव अधिनीकुमारोंके साथ बैठे थे। वे होनों भाई अपने दिख्य तेजसे उद्दीप्त दिखाणी पहते थे।

तत्पक्षात् देवराज इन्द्रने कहा—'युविश्विर । ये जो लोककमनीय विग्रहसे युक्त पवित्र गन्धवाली देवी दिखावी दे रही हैं, साक्षात् भगवती लक्ष्मी हैं। ये ही तुषाने लिये मनुष्यलेकमें जाकर अवोनिसम्पूता डोपदीके रूपमें अरुवीर्ण हुई थीं। स्वर्ध भगवान् शंकरने तुमखोगीकी प्रसन्नतके लिये इन्हें प्रकट किया था और इन्होंने ही हुएडके कुलयें जन्म धारण कर तुमलोगोंकी सेवा की बी। इधर ये अफ्रिके समान तेजस्वी पाँच गन्धर्व दिखायी दे रहे हैं, जो तुमलोगोंके वीर्यसे उत्पन्न हुए ग्रीपरीके याँच पुत्र थे। इन परम बुद्धिमान् गन्यवीराज धृतराञ्चका दर्शन करो, ये ही तुन्हारे विशाके बड़े भाई से। यह देखों, तुन्हारे बढ़े भाई कर्ण सूर्यके साथ जा रहे हैं। उस ओर वृष्णि, अन्यक और भोज-वंशके सात्वकि आदि पहारिषयों तथा महत्वली वीरोंको देखो; वे साध्यों, विश्वेदेवों तथा मस्त्गणोमें विराजमान् हैं। जिसे युद्धमें कोई भी परासा नहीं कर सकता जा, उस महान् धनुधी सुभग्राकुमार अभिमन्युकी ओर दृष्टि हालो । वह चन्द्रमाके साथ उन्होंके समान कान्ति धारण किये बैटा है। इधा देखों, कुमी और माद्रीके साथ तुम्हारे पिता राजा पाण्डु विराजमान है। ये विमानपर बैठका सदा मेरे पास आवा करते हैं। शानानुबन्दन भीवा वसुओके साथ और तुन्हारे गुरु द्रोणाचार्च वृहस्पतिके पास बैठे हैं—इन दोनोंका दर्शन करो। ये तुम्हारे पक्षमें युद्ध करनेवाले दूसरे-दूसरे राजा गन्यमी, यशी और पुण्यजनीके साथ का रहे 👣 किन्द्री-किन्द्रीको गुह्मकोका लोक प्राप्त हुआ है। ये सब युद्धमें शरीर त्यागकर अपनी पवित्र काणी, बुद्धि और कमेंकि द्वारा सर्गलोकपर अधिकार प्राप्त कर चुके हैं।'

जनमेजयने पूछा—ज्ञहान् ! भीष्म, डोण, राजा बृतराडू, विराट, हुपट, सङ्का, उत्तर, पृष्टकेतु और सकुनि आदि तथा तेजस्वी शरीर धारण करनेवाले अन्यान्य राजा स्वर्गलोकमें कितने समयतक एक साथ खे ? उन्हें वहाँ सनातन स्वानको प्राप्ति हुई अथवा वे और किसी गतिको प्राप्त हुए ? मैं आपके मुँहसे इस वृत्तानको सुनना बाहता है।

वैदान्ययनजीने बहा-राजन् ! यह देवताओंका गृह रहस्य है, तुन्हारे पृष्ठनेपर इसे बता रहा है। जिनकी बुद्धि अगाध है, जो सब कर्योंकी गतिको जाननेवाले और सर्वज्ञ है, उन महान् व्रतथारी पुरातन मुनि पराशरनन्दन व्यासवीने मुझसे वही कहा है कि वे सभी बीर अनतोगता अपने मूलसक्यमें ही मिल गये वे। महातेजस्वी भीव्य वसुओंके सक्त्यमें प्रविष्ट् हो गये, तभी आठ ही बसु उपलब्ध होते हैं (अन्यवा पीष्पर्वाको लेकर नी वसु हो जाते)। आचार्य द्रोजने बृहस्पतिमें प्रवेश किया, कृतवर्मा मस्त्राणीमें मिल गया, प्रद्युप्र जैसे आये थे, उसी प्रकार सनत्कुमारके शरीरमें प्रविष्ट हो गये। बृतराष्ट्रको कुनेरक दुर्लभ लोकोंकी प्राप्ति हुई, यक्तस्थिनी गान्धारी देवी भी उनके साथ ही गर्यी । राजा पाणु अपनी दोनों पत्नियोंके साथ इन्द्रभवनमें चले गये। विराट, हुपर, धृष्टकेतु, निशंट, अकूर, सामा, धानु, काप, किट्टरब, भूरिकवा, शरह, भूरि, कंस, उपसेन, क्सुदेव, उत्तर और शङ्क-ये विश्वेदेवोमें भितः गये। चन्नमाके महातेजानी पुत्र वर्षा ही नरलेष्ठ अर्जुनके पुत्र होकर अधियन्यु नामसे विश्वात हुए थे। उन्होंने शक्षियधर्मके अनुसार ऐसा युद्ध किया वा, जिसकी कहीं तुलना नहीं थी। वे धर्मात्या मद्वारची अभियन्यु अपने अवतारका कार्य पूरा करके चन्द्रमार्थे प्रविष्ट हो गये। कुरुकोह कर्णने सूर्यमें, शकुनिने हापरमें और यृष्टग्रुप्तने अधिके खक्त्यमें प्रवेश किया। पुतराष्ट्रके सब पुत्र महाबली बातुधानों (राक्षसों) में मिल गये। किंदुर और राजा युधिष्ठिरने धर्मका सायुज्य प्राप्त किया। जो ब्रह्मजीके अनुरोधसे अपनी घोगशक्तिका आजय लेकर इस पृथ्वीको धारण किये रहते हैं, वे घगवान् अनन्त (बलरामजी) स्सातलमें बले गये। जो सनातन देवादिषदेव नारावणके नामसे प्रसिद्ध हैं, उन्होंके अंदासे मगवान् श्रीकृत्यका अवतार हुआ बा । अवतारका प्रयोजन पूर्ण कर लेनेपर वे भी अपने मूल स्वसमयें स्थित हो गये। क्रीकृष्णकी सोल्ड इजार खियाँ अवसर पाकर सरस्वती नदीये कूद पढ़ी और अपना भौतिक द्वारीर त्यागकर अप्तराओके रूपमें भगवानुकी सेवामें उपस्थित हो गर्थी। इस प्रकार महाचारत-युद्धमें मरे हुए बीर महारश्री अपनी-जपनी योन्यताके अनुसार देवताओं और यक्षीमें मिल गये। कोई इन्त्रके भवनमें पहुँचा और कोई कुबेरके। कितने ही महापुरुष बस्यालोकको प्राप्त हुए। जनमेजव ! इस प्रकार कोरव और पाण्डवांका सारा चरित्र मैंने तुन्हें विस्तारके साध सुना दिया।

कींटे बहते हैं—दिवयरो ! महाराज जनमेजय अपने

यज्ञमें वैद्यान्यायनजीके मुखसे इस प्रकार यहाभारत-इतिहास सुनकर बड़े विस्मित हुए। तदनन्तर यह करानेवाल ब्राह्मणीन शेष कार्य पूरा करके उस यज्ञको समाप्त किया। सर्याको संकटले प्रकाकर आसीक मुनिको भी बड़ी प्रसन्नता हुई। राजाने यहा-क्रमंमें सम्मितिता हुए समक्ष ब्राह्मजाँको पर्चाप्त दक्षिणा देकर संतुष्ट किया तथा वे ब्राह्मण भी राजासे पर्वाचित्र सम्पान पाकर अपने-अपने वर गर्य । उन् विद्य करके राजा भी तक्षशिकासे इस्तिनापुरको कले गये। इस प्रकार जनमेजयके सर्पपक्षमें व्यासकीकी आक्रासे मुनिवर कैशम्याचनजीने जो इतिहास सुनावा वा, उसका मेने आपकोगोंक समञ्ज वर्णन किया। यह पुरुपमय इतिहास ही पंचित्र और उत्तम है। सत्यवादी, सर्वत, विधि-विधानके ज्ञाता, धर्मत, साधु, इन्द्रियसंघर्मी, सुद्ध, तपके प्रभावसे पवित्र अन्तःकरणवाले, संस्थ एवं योगके विद्वान् तथा अपेको साम्रोक पारदर्शी मुनिवर ध्यासजीन दिष्य दृष्टिसे देखकर महात्मा पाण्डजी तथा अन्य तेजावी राजाओंकी कोर्तिका प्रसार करनेके लिये इस इतिहासकी रचना की है। जो विद्यान् प्रत्येक पर्यापर इसे दूसरोंको सुनाता है, उसके सार-पाप पुल जाते हैं। वह स्वर्गपर अधिकार तथा ब्रह्मधावको प्राप्त होनेको योग्यता हासिल कर लेता है। श्रीकृषाद्वेपायनप्रस प्रकट होनेके कारण यह ज्यास्थान 'कार्का तेद'के नामसे प्रसिद्ध है। जो एकावन्तित होकर इस सम्पूर्ण प्रन्थका अवन करता है, उसके ब्रह्महत्वा आदि करोड़ों पापीका नाश हो जाता है। जो आद्ध-कर्यये ब्राह्मणोको महाभारतका बोहा-सा अंश भी सुना देता है. उसका दिवा हुआ अन्न-पान अक्षय होका पिठारेको प्राप्त होता है। मनुष्य अपनी इन्द्रियों अकवा मनसे दिनपायें जो पाप करता है, वह सार्थकालकी संध्याके समय महाभारतका पाठ करनेसे छूट जाता है और राजिके समय उससे जो पाप हो जाते हैं, उनसे प्रात:कालकी संब्याक समय महाभारतका पाठ करनेपर छुटकारा मिल जाता है। इस प्रन्यमें भरतवीशयोके महान् जन्म-कर्मका वर्णन है, इसलिये इसे 'यहाभारत' कहते हैं। महान् ओर पारी होनेके कारण भी इसका नाम 'महाभारत' हुआ है। जो महाभारतकी ब्युत्पतिको समझ लेता है, वह सब पापोसे

पुक्त हो जाता है। वेदविद्याके महासागर एवं अठारह पुराणोंक निर्माता महर्षि वेदव्यासकी सिंहगर्जना सुनो। वे बढ़ते हैं—'अठारह पुराण, सन्पूर्ण बर्मशास और छहीं अङ्गोलड़ित बारों वेद एक और तथा केवल महाभारत दूसरी और। यह अकेता ही उन सबके बराबर है।'

मुनिवर भगवान् साकृषाहुपायनने तीन वनीमें समस्त महाभारतको पूर्ण किया जा। जो 'जय' गामक इस नहाभारत-इतिहासको सदा भक्तिपूर्वक सुनता रहता है, उसे थी, कार्त तथा विद्याकी जाति होती है। धर्म, अर्थ, काम और मोहको विषयमें जो कुछ महाभारतमें कहा गया है, वहीं अन्यत्र है। वो इसमें नहीं है, वह कहीं नहीं है। मोक्षकी इन्हा रक्तनेवाले ब्राह्मण और क्षत्रिपको तथा गर्भिणी स्त्रीको भी इस 'जय' नामक इतिहासका श्रवण करना चाहिये। महामारतका बक्रा या पाठ करनेवाला मनुष्य यदि स्वर्गकी इच्छा करे तो उसे खर्ग मिलना है और युद्धमें किशव पाना चाहे तो किजय मिलनी है। इसी प्रकार गर्भिणी खीको महामारको अवगसे सुयोग्य पुत्र या सोधान्यद्याहिनी रून्यको प्राप्ति होती है। नित्यनुक्तवकार भगवान् बीकृष्यहेपायनने धर्मकी कामनासे इस भारत-संदर्भकी रचना की है। यहले उन्होंने साठ लाख इल्लेकोकी महत्र्यारतसंहिता बनायी थी; उसमेंसे तीस लाख इलोकॉकी संविताका देवलोकमें प्रचार हुआ, पंत्रह कारतकी दूसरी संविता चितृत्वेकमें प्रचलित हुई, चौदह लाग श्लोकीकी तीसरी संजिताका यक्ष-लोकमें आदर हुआ तथा एक लाल इलोकोंकी जोशी संहिता सनुष्यलोक्तमें प्रतिद्वित हुई। व्यक्ताओंको देवनि नारदने, पितरोको अस्तित-देवरुने, यक्ष और राखसाँको शुक्रदेवजीने और मनुष्योको वैशम्पायनजीने ही पहले-पहल महाभारतसंहिता सुनायी है। झौनकजी ! जो मनुष्य ब्रह्मणोको आगे करके गम्बीर अर्थसे परिपूर्ण और वेदको समानता करनेवाले इस व्यासप्रवीत पवित्र इतिहासका अवण करता है, वह इस जगत्में सारे मनोवाज्ञित घोगों और उत्तम कीर्तिको पानेके साथ ही परम सिद्धिको प्राप्त कर लेता है—इस विषयमें मुझे तनिक भी संदेह नहीं है। जो अत्यन्त अद्धा और भक्तिके साथ महाभारतके एक अंशको भी सुनता या दूसरोंको सुनाता है,

उसे सम्पूर्ण महाभारतके अध्ययनका पुज्य प्राप्त होता है और उस पुज्यके प्रभावसे उसको उत्तम सिद्धि मिलती है। जिन भगवान् व्यासने इस पवित्र संहिताको प्रकट करके अपने पुत्र शुक्रदेवजीको पढ़ाया था, वे महाभारतके सारभूत उपदेशका इस प्रकार वर्णन करते हैं—'मनुष्य इस जगत्यें हजारों माता-पिताओं तथा सैकड़ों सी-पुत्रोंके संयोग-वियोगका अनुभव कर खुके हैं, करते हैं और करते रहेंगे "। अज्ञानी पुरुवको प्रतिदिन हर्षके हजारों और भयके सैकड़ों अवसर प्राप्त होते हैं; किंतु विद्वान् पुरुवके मनपर इनका कोई प्रचाय नहीं पड़ता †। मैं दोनो हाथ जपर उठाकर पुकार-पुकारकर कह रहा है, पर मेरी बात कोई नहीं सुनता। धर्मसे मोझ तो सिद्ध होता ही है, अर्थ और काम भी सिद्ध होते हैं तो भी लोग उसका सेवन क्यों नहीं करते ई कामनासे, भयसे, लोमसे

अववा प्राण क्वानेके लिये भी धर्मका त्याग न करे। धर्म नित्य है और मुख-दु:ख अनित्य। इसी प्रकार जीवात्मा नित्य है और उसके बन्धनका हेतु अनित्य ई।' यह महाभारतका सारभूत उन्देश भारत-सावित्रीके नामसे प्रसिद्ध है। जो प्रतिदिन सबेरे उठकर इसका पाठ करता है, वह सम्पूर्ण महाभारतके अध्ययनका फल पाकर परब्रह्म परमात्माको प्राप्त कर लेता है ×। जैसे समुद्र और हिमालय पर्वत दोनों ही खोकी निधि माने गये हैं, उसी प्रकार महाभारत भी नाना प्रकारके उपदेशमय खोका भंडार कहलाता है। जो विद्वान् श्रीकृष्णद्वैपायनके हारा प्रसिद्ध किये गये इस महाभारतक्य पश्चम बेदको सुनाता है उसे अर्थकी प्राप्ति होती है। जो एकाप्रचित्त होकर इस भारत-उपारचानका पाठ करता है, वह मोक्षक्य परम सिद्धिको प्राप्त कर लेता है। इस विषयमें मेरे मनमें तनिक भी संदेह नहीं है।

॥ स्वर्गारोहणपर्वं समाप्त ॥

॥ संक्षिप्त महाचारत समाप्त ॥

मातापितृसहस्राणि पुत्रदारश्रवानि च। संसोरेक्नुपृतानि वान्ति वास्त्रीच चापरे ॥

<sup>🕆</sup> हर्षस्थानसहस्राणि भयस्थानशतानि च । दिवसे दिवसे मुहमाविञ्चनि न पण्डितम् ॥

<sup>🛊</sup> कर्ष्यंबाहुर्विरौप्येष न च कश्चिच्चागोति में। धर्मादर्थंश कामश्च स कियर्थं न सेव्यते ॥

<sup>§</sup> न जातु कामात्र भयात्र लोभाद्धमं त्यकेवीवितस्यपि हेतोः। नित्यो धर्मः सुक्तदुःक्षे त्वनित्ये जीवो नित्यो हेतुस्य व्यक्तित्यः॥

<sup>×</sup> इमां भारतसावित्रीं प्रातस्त्याय वः पठेत्। स भारतफलं प्राप्य परं ब्रह्मविगच्छति ॥

# महाभारत-श्रवण-विधि

# माहात्य, कथा सुननेकी विधि और उसका फल

जनमेजयने पूछा—भगवन् ! विद्वानोंको किस विधिसे महाभारतका अवण करना चाहिये ? इसके सुननेसे क्या फल होता है ? प्रत्येक पर्वकी समाप्तिपर क्या दान देना चाहिये ? और इस कथाका वाचक कैसा होना चाहिये ?

वैशम्पायनजीने कहा-राजन ! महाधारत सुननेकी जो विधि हैं और उसके अवणसे जो फल होता है, यह सब कता रहा है; सुनो । मनुष्यको चाहिये कि अपने पन और इन्हियोका संयम करके, पवित्र होकर वयोक्त विधिके अनुसार इस इतिहासको सुने और क्रम्याः इसकी समाप्ति करे। जो बाहर-भीतरसे पवित्र, चीलवान, सदाचारी, चुद्ध वस धारण करनेवाला, त्रितेन्द्रिय, संस्कारसम्पन्न, सम्पूर्ण शास्त्रोका तत्त्वज्ञ, अञ्चालु, दोष-दृष्टिसे रहित, सौभाग्यकाली, मनको वहापे रलनेवाला और सत्ववादी हो, दसको दान और मानसे अनुगृहीत करके वाचक बनाना चाहिये। कचानाचकको न तो बहुत रुक-नककर कथा बॉबनी बाहिये और न बहुत जल्दी ही। आरामके साथ धीर गतिसे क्योंका स्पष्ट उद्यारण करते हुए उक्तवरसे कवा बॉबनी वाहिये। यीटे स्वरसे भावार्धं समझाकर कथा कडे। विरसठ अक्षरोंका उनके आठों स्वानोंसे ठीक-ठीक उचारण करे। कवा सनाते समय वाचकके लिये स्वस्व और एकाप्रचित्त होना आवश्यक है; उसके लिये आसन ऐसा होना चाहिये जिसपर वह सुलपूर्वक बैठ सके। अन्तर्पामी नारायणालकप घणवान् श्रीकृष्ण, उनके नित्यसंत्रा नरसक्तम नरस्त्र अर्जुन, उनकी लीला प्रकट करनेवाली भगवती सरावती और उसके बका महर्षि वेदच्यासको नमकार करके आसूरी सम्पतियोगर विजयप्राप्तिपूर्वक अन्तःकरणको शुद्ध करनेवाले महाभारत प्रज्ञका पाठ करना चाहिये।

राजन् ! महाभारतको कथा प्रारम्भ हो जानेपर प्रत्येक पर्वमें क्षत्रियोंको जाति, सत्यता, उनके देश, माझत्य तथा धर्मको जानकर ब्राह्मणोंको जो-जो वस्तुएँ देनी चाहिये, उनका वर्णन करता हुँ: सुनो । पहले ब्राह्मणोंसे व्यक्तियाकन कराकर कथा-याचनका कार्य प्रारम्भ करावे, फिर पर्य समाप्त होनेपर अपनी शक्तिके अनुसार उन ब्राह्मणोंको पूजा करे । आदिपर्यकी कथाके समय वाचकको नृतन वस्त्र

पहनाकर चन्द्रन आदिसे उसकी पूजा करे और विधिपूर्वक इसे मोठी और भोजन करावे। तत्पश्चात आसीकपर्वकी कवा होते समय ब्राह्मणको मधु और घीसे युक्त स्तीर, मीठा चाह और मूल-फल जियावे । सधापर्व प्रारम्य होनेपर पूओं, कवीदियों और मिटाइयोंके साथ सीर भोजन करावे। वनपर्वमें फल और मुलोसे ब्राह्मणको संतुष्ट करे। अरणीयवीने पहुँचनेपर जलाते भरे हुए घड़ोंका दान करे तथा जिनको सानेसे तुप्ति हो सके, ऐसे उत्तम-उत्तम जंगली यून-फल और सर्वयुणसम्पन्न अन्न प्रदान करे । विराटपर्वमें पाँठि-पाँठिके वस दान करे तथा उद्योगपर्वमें ब्राह्मणोंको बन्दर और फुलोकी मालासे विश्ववित करके उन्हें उत्तय अन्न चोजन करावे । चीष्पपर्वमें उत्तय सवारी और सर्वनुणसम्पन्न बविदा पकदान दान कते । द्रोणपर्वमें जाग्रणोंको उत्तम पोजन करावे । कर्णपर्वमें भी ब्राह्मणोकी सम्पूर्ण कामनाएँ पूरी करनेके साथ ही उन्हें अश्वा चोजन देना चाहिये। शहसपर्वमें अपने मनको एकात्र करके मीठे भात, पूए, तुप्ति करनेवाले फल और मिठाइयोंके साथ सब प्रकारका अन्न दान करना बाहिये । गदापर्वमें मैग मिलाये हुए अन्नका दान करना उचित है। ब्रायवंने अन्ते-अन्ते ब्रह्मणीको तरह-तरहके स्त्रोसे संतप्र करें। ऐवीकपर्वमें पहले थी मिलाया हुआ भात जिमावे, फिर सब प्रकारके गुणोंसे युक्त एवं खादिश अत्र भोजन करावे । प्रास्थिपवीमे भी ब्राह्मणीको हविष्यका ही भोजन देना चाहिये। आस्प्रेमिकपर्वमें पहुँचनेपर सबकी रुचिके अनुकूल भोजन दे तथा आसमवासिकपर्वमें इविष्य भोजन करावे। मौसलपर्वचे सर्वगुणसम्बद्ध अन्न, चन्द्रन, माला और अनुलेपन दान करे । महाप्रास्वानिकपर्वमें भी ऐसा ही करे । किर क्यांरोहणपर्वमें ब्राह्मणोंको सीर भोजन करावे।

इस प्रकार सब पर्वोक्ती संदिताओंको समाप्त करके शास्त्रवेता पुरुषको चाहिये कि वह उन्हें रेशमी वस्त्रोमें रूपेटकर किसी उत्तम स्वानमें रखे और स्वयं स्नान आदिसे पवित्र हो केत वस्त, फूरूकी माला तथा आभूषण धारण करके कदन, पाला आदि उपवारोंसे उनकी पृषक्-पृथक् विधिवद पूजा करे। पूजाके समय किसको एकाप्र एवं शुद्ध रखना चाहिये और मांति-मांतिके उत्तम भक्ष्य, भोज्य, पेय तबा पुष्प आदि सामग्री अर्पण करके सुवर्णयंथी दक्षिणा देनी चाहिये। प्रत्येक पुस्तकपर शुद्ध चित्तसे तीन-तीन पस सोना चढ़ाना चाहिये। इतना न हो सके तो सबपर डेव्-डेव पल सोना बढ़ावे और यह भी संभव न हो तो पीन-पीन पल चढ़ाना बाहिये; किंतु धन रहते हुए कंजूसी नहीं करनी चाहिये। जो-जो वस्तु अपनेको प्रिय लगती हो, वही-वही ब्राह्मणको दानमें देनी चाहिये। कथावाचक अपने नुसके समान होते हैं, अतः पश्चिपूर्वक उन्हें सर्वधा संतुष्ट करना चाहिये। उस समय सम्पूर्ण देवलाओं तथा प्रणवान् नर-नारायणका कीर्तन करना चाहिये। फिर उत्तम ब्राह्मणोको बुलाकर बन्दन और माला आदिसे विभूचित करके उन्हें नाना प्रकारकी मनोवाञ्चित वस्तुएँ दान करे और भारत-भारतक छोटे-बढ़े आवश्यक पदार्थ देकर उन्हें संतुष्ट करे। ऐसा करनेसे मनुष्यको अतिरात यक्षका फल मिलता है तथा प्रत्येक पर्वकी समाप्तिपर ब्राह्मणकी पूजा करनेसे बाँत प्रत्यका फल प्राप्त होता है। कथानायकको विद्वान् होना बाहिये और प्रत्येक अक्षर, पद तथा सरका उवारण करते हुए महाभारतको कथा सुनानी बाहिये। सम्पूर्ण कवा समाप्र होनेपर अखे-अखे ब्राह्मणीको भोजन कराकर उर्जे प्रचावत् दान देना चाहिये। फिर बाचकको भी यक्ष और आतंकारोधे विभूषित करके तराम अन्न भोजन कराना पाढ़िये। कथावावकके संतुष्ट होनेपर हो उत्तम आनन्दकी प्राप्ति होती 🕯 । ब्राह्मणोंके संतुष्ट होनेपर श्रोताके कपर समस्त देवता प्रसन्न हो जाते हैं; इसलिये साधुखभावके श्रोताओंको वाहिये कि वे न्यायपूर्वक ब्राह्मणोंकी समस्त इच्छाएँ पूर्ण करते हुए उनका यथोचित पूजन करें।

राजन् ! तुमारे पृष्ठनेके अनुसार यह मैंने महाभारतके सुनने तथा उसका परायण करनेकी विधि बतलायी है। इसपर श्रद्धा करो और यदि अपना परम कल्याण बाहो तो सदा यतपूर्वक इसका पालन करते रही। मनुष्यको सदा ही महाभारतका श्रयण और कीर्तन करना खाहिये। जिसके घरपे महाभारत प्रन्थ मौजूद है, उसके हाथये ही किवय है। भारत परम पवित्र प्रन्थ है, उसके नाना प्रकारको कथाएँ हैं। देवता भी भारतज्ञन्त्रका सेवन करते हैं। भारत परमपदस्वरूप है। यह सम्पूर्ण झालोमें उत्तम है। इससे मोक्षकी प्राप्ति होती है, यह मैं सबी बात बता रहा हैं। महाभारत-इतिहास, पृथ्वी, गी, सरस्वती, ब्राह्मण और भगवान् वासुदेवका कीर्तन करनेवाला चनुष्य कभी विपतियें नहीं पड़ता । जनमेजव ! बेद, रामायण और महाभारतके आदि, मध्य एवं अन्तमें सर्वत्र भगवान् नारायणके ही यहाका गावन किया जाता है। महाभारतमें नारायणको दिव्य कवाओं तथा सनातन श्रुतियोंका समावेश है। जो मनुष्य परम पदको प्राप्त करना माहता हो, वह सदा उसका झवण को । महाभारत परम पवित्र, धर्मके खरूपका साकारकार करानेवाला तथा सब प्रकारके गुजोसे सम्पन्न है। कल्याण चाहनेवाले पुरुषको अवश्य इसका अवण करना काड़िये। यहान्यास्तके अवणसे मन, वाणी और दारीरद्वारा संकित किये हुए पाप उसी प्रकार नष्ट हो जाते हैं जैसे सुर्योदय होनेपर अन्यकार । अठारह पुराणीके सुननेसे जो फल होता है, वह सारा फल घगवळल पुरुषको अकेले महाभारतके श्रवणारे मिल जाता है। सी हो या पुरुष, सभी इसके अवणसे वैज्ञाय-पदको प्राप्त हो जाते हैं। शास्त्रोक्त फलको प्राप्त करनेकी इच्छावाले पुरुषको चाहिये कि वह महाभारत-श्रवणके पक्षात् वाबकको सोनेके पाँच सिक्के दक्षिणाके रूपमें द्यन करे तबा अपनी शक्तिके अनुसार कपिला गीके मींगमें सोना मेंद्राकर उसे चखसे आवडादित करके चछडेसहित वाचकको दान करे; इससे स्रोताका करूबाण होता है। इसके सिवा कवावावकके लिये दोनों हाबोंके कई, कानोंके कुम्बल और विशेषतः धन प्रदान करे। राजन् ! वाचकको धूमि-दान तो अवस्य ही करना बाहिये; क्योंकि धूमि-दानके समान दूसरा कोई दान न हुआ है, न होगा। जो पुरुष सदा महाभारतको सुनता-सुनाता रहता है, वह सब पापाँसे मुक्त होकर वैचाव-पदको प्राप्त होता है। इतना ही नहीं, वह अपनी न्यारह पीढ़ोके पूर्वजोंका, अपना तथा अपनी स्त्री और पुत्रका भी उद्धार कर देता है। महाभारत सुननेके प्रकात् उसके लिये दशांत्रा होम भी करना आवश्यक है। इस प्रकार मैंने तुम्हारे समक्ष इन सब बातोंका विस्तारके साथ वर्णन कर दिया।